UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE FILOSFIA
MESTRADO EM FILOSOFIA

SEBASTIAO FRANCISCO DE ALMEIDA FILHO

DIALETICA DO ESCLARECIMENTO: EXPRESSAO E RECONCILIACAO

RECIFE
2009



SEBASTIAO FRANCISCO DE ALMEIDA FILHO

DIALETICA DO ESCLARECIMENTO: EXPRESSAO E RECONCILIACAO

Dissertagdo submetida a Coordenagao do
Programa de Mestrado em Filosofia, da
Universidade Federal de Pernambuco, como
requisito parcial para obten¢do do grau de
Mestre em Etica e Filosofia Politica

Orientador: Prof. Dr. Fernando Jader de
Magalhdes Melo

RECIFE
2009



Almeida Filho, Sebastidao Francisco de
Dialética do esclarecimento: expressao e
reconciliacdo. / Sebastido Francisco de Almeida
Junior. -- Recife: O Autor, 2009.
165 folhas : il., fig.

Dissertagao (Mestrado) — Universidade Federal de
Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2009.

Inclui: Bibliografia e anexo.

1. Filosofia. 2. Dialética do esclarecimento —
Ensaios. 3. Mimese. 4. Razao. 5. Theodor W. Adorno.
6. Max Horkheimer. I. Titulo.

1 CDU (2. UFPE
100 ed.) BCFCH2009/68
CDD (22. ed.)



TERMO DE APROVACAQ

SEBASTIAO FRANCISCO DE ALMEIDA FILHO

Dissertagdo de Mestrado em Filosofia aprovada, pela
Comissdo Examinadora formada pelos professores a seguir relacionados,
como requisito parcial & obtencdo do titulo de Mestre em Filosofia, pela
Universidade Federal de Pernambuco.

Dr. FERNANDO JADER DE MAGALHAES MELO

gm waud N 0 \v\i'\
ORIENTADOR

Dr. MICHEL ZAIDAN FILHO

g

/ 1°EXAMINADOR

Dr. SANDRO COZZA SAYAO

RECIFE/2009



Dedico este trabalho a todos aqueles que, com
um amor sem condescendéncia, ajudaram a me
manter firme na busca dos meus objetivos.



AGRADECIMENTOS

A todos do Departamento de Filosofia da Universidade Federal de Pernambuco, em especial
aos professores e aos funciondrios do programa de mestrado, por me proporcionarem a
possibilidade de realizar meus estudos e por sempre serem prestimosos quando deles precisei.
Ao meu orientador, Prof. Dr. Fernando Jader de Magalhdes Melo, pelos ensinamentos e por
ter acreditado neste trabalho.

Aos meus amigos, pela troca intelectual e afetiva, que me proporcionaram ao longo dos anos
de convivéncia, bem como pelo constante incentivo.

A minha familia, principalmente 4 minha mae e ao meu pai, pelas demonstragdes de
confianga e amor incondicional em toda a minha vida e por serem, até hoje, exemplos de
carater e honestidade.

A Ellen, cuja simples presenca, desperta em mim o desejo de ser sempre melhor.



Cultivo una rosa blanca,
en julio como enenero,
para el amigo sincero

que me da su mano franca.

Y para el cruel que me arranca
el corazén con que vivo,

cardo ni ortiga cultivo:

cultivo una rosa blanca.

(José Marti)

[...] quando esperamos a salvagdo,
uma voz nos diz que a esperancga ¢é
va e, no entanto, ¢ ela apenas, a
impotente esperanga, que nos
permite cobrar alento. Nenhuma
contemplagdo ¢ capaz de outra
coisa sendo redesenhar
pacientemente em figuras e esbogos
sempre novos a ambigiiidade da
melancolia. A verdade ¢ inseparavel
desta quimera: que das figuras da
aparéncia surja, no entanto, um dia,
sem aparéncia, a salvacao.

(Theodor W. Adorno)



RESUMO

A Dialética do Esclarecimento é considerada um marco tedrico no pensamento de Theodor
W. Adorno e Max Horkheimer. Nesse livro, escrito a quatro maos por esses dois membros do
grupo de intelectuais conhecido por Escola de Frankfurt, é feita uma critica radical ao
processo de formacdo da racionalidade ocidental. Eles denominam de esclarecimento o
movimento histdrico da formagdo da razdo e da luta que esta trava para retirar o homem de
um estado de medo e menoridade diante das forcas naturais. Diante dos fendmenos historicos
do século XX, que indicam uma ameaca de queda da civilizacdo na barbarie, Adorno e
Horkheimer examinam a alianga entre razdo e poder que pode aniquilar as possibilidades de
uma humanidade emancipada. Entretanto, diversos opositores do pensamento de Adorno e
Horkheimer, entre os quais se poderia mencionar Jirgen Habermas, chegaram a acusar esses
autores de anularem a propria critica. Segundo tais opositores, a Dialética do Esclarecimento
invalidaria seus proprios argumentos ao vincular totalmente razdo e poder. Entretanto, o
presente trabalho procura indicios que permitam vislumbrar uma proposta de uma nova
escrita filos6fica na Dialética do Esclarecimento, que demonstre uma relagdo menos
possessiva entre a razao ¢ o nao idéntico. Essa escrita seria resultante de uma influéncia de
Walter Benjamin sobre os dois frankfurtianos, mas principalmente sobre Theodor Adorno. A
componente ensaistica na Dialética do Esclarecimento indicaria que essa obra ndo entra num
beco sem saida pessimista em relacdo as possibilidades emancipatdrias da historia. A propria
forma de exposi¢do desse livro convidaria a pensar uma nova relagdo entre sujeito e objeto,
espirito e natureza, arte e filosofia.

Palavras-Chave: Dialética do Esclarecimento. Razdo. Exposi¢do. Expressdo. Mimese.
Ensaio.



RESUME

La Dialectique de la Raison (ou Dialectique des Lumieres) est considerée une borne théorique
dans la pensée de Theodor W. Adorno et Max Horkheimer. Dans ce livre, écrit & quatre mains
par deux membres du groupe d'intellectuels de /'Ecole de Francfort, il y a une dure critique du
processus de formation de la rationalité occidentale. Ils appellent Lumieres (Aufklirung) le
mouvement historique de la formation de la raison et de sa lutte pour retirer 'homme d'un état
de peur et de minorité devant les forces naturelles. Devant phénomenes historiques du XXe
siécle qu’ indiquent la ménace d'effondrement de la civilisation dans la barbarie, Adorno et
Horkheimer examinent 1'alliance entre la raison et le pouvoir qui peuvent finir les chances
d'une humanité émancipée. Toutefois, plusieurs adversaires de la pensée d'Adorno et
Horkheimer, parmi lesquels on peut citer Jiirgen Habermas, ont accusé les auteurs d’annuler
leur propre critique. Selon ces opposants, la Dialectique de la Raison invalide vos propres
arguments a lier totalement la raison et le pouvoir. Cependant, le présent travail cherche
indices que permettent nous montrer la proposition d'une nouvelle écriture philosophique dans
la Dialectique de la Raison, qui montre une relation moins possessive entre la raison et le
non-identique. Cette écriture est un résultat de l'influence de Walter Benjamin sur les deux
francfortians, surtout Theodor Adorno. La composante essayiste dans la Dialectique de la
Raison indiquerait que ce livre n’ entre pas dans une impasse pessimiste sur les possibilités
d'émancipation de l'histoire. La forme méme de I’ exposition de cette oeuvre nous invite a une
réflexion sur une nouvelle relation entre le sujet et 1'objet, l'esprit et la nature, l'art et la
philosophie.

Mots-clés: Dialectique des Lumiéres. Raison. Exposure. Expression. Mimesis. Essai



SUMARIO

INTRODUCAO
1 ESCLARECIMENTO E MODERNIDADE
1.1 Aufkliarung e modernidade enquanto conceitos negativos
1.2 Tradicao x abertura para os novos tempos
1.3 Racionalizacao e subjetividade
1. 3. 1 O “desencantamento do mundo” através da razao subjetiva
1. 3. 2 Da razdo objetiva a razdo subjetiva
1.4 O eterno retorno do mesmo.
1. 5 Mosaico alegorico: lendo os fragmentos da modernidade
2 DE BENJAMIN A ADORNO: A FILOSOFIA QUE TENTA SE
DESVENCILHAR DAS ARMADILHAS DA INTENCIONALIDADE

2.1 Exposi¢ao da Verdade: do tratado de Benjamin ao ensaismo de Adorno ------
2.2 A filosofia como interpretagdo
3 O ENTRELACAMENTO ENTRE MITO E ESCLARECIMENTO -----------
3.1 O nascimento da Dialética do esclarecimento
3.2. O conceito de Esclarecimento
3.2.1 Excurso I: Ulisses ou Mito e Esclarecimento

3.2.2 Juliette ou Esclarecimento e Moral

3.3 A Industria cultural: o esclarecimento como mistificacio das massas -------

3.3.1 A industria cultural na era da globalizagao.

3.4 Elementos de antissemitismo

4 A PERSISTENCIA DO VALOR CRITICO DA DIALETICA DO
ESCLARECIMENTO

4.1 Expressao: a voz recalcada do objeto

CONCLUSAO

REFERENCIAS

ANEXOS

10
14
14
15
19
19
21
25
39
48

48
65
77
77
89
100
104

108

113

115

124

124

148

153

158



10
INTRODUCAO

A modernidade, que nasce praticamente com a descoberta do cogito por Descartes, ¢
marcada pela confianca na razdo. Nos séculos que se seguiram a esse acontecimento,
puderam-se observar, no decorrer da histéria, grandes transformacdes. Através das
formulacdes de Newton, a antiga filosofia natural vai se tornando efetivamente uma ciéncia,
estabelecendo-se como canone do pensamento que se propde ser verdadeiro. Mares sdo
singrados e novos continentes descobertos. O estatuto de legitimidade divina do poder dos
monarcas ¢ sobrepujado pela pesquisa sobre o fundamento do direito natural. A reforma,
conduzida por Lutero, abala o poder da Igreja Catélica. Na América e na Franga, as poténcias
do antigo regime sucumbem em nome do ideal de mais liberdade e desejo de poder da
burguesia emergente. Enfim, um mundo dominado, anteriormente, por deuses e demonios
parece ceder lugar a um novo mundo. Este brave new world é descortinado pelo poder de uma
forma de racionalidade, que penetra varios ambitos da cultura e modela a forma de ser
ocidental.

O que moveria esta racionalidade ndo seria uma busca desinteressada da verdade, mas
o desejo de dominagdo. Esse estranho desejo cresceria por entre as frestas do paldcio de cristal
edificado em honra da razdo. Karl Marx talvez tenha sido um dos primeiros a observar isso ao
analisar a contribui¢do da burguesia, filha dileta da modernidade, para as grandes
transformagdes historicas no ocidente. Como ele diz no Manifesto Comunista, ela foi
responsavel por criar maravilhas maiores do que as pirdmides do Egito, por estabelecer um
estilo de vida urbano, por criar novas formas de relacdes sociais, mais funcionais, que
dissolviam os antigos lacos de consangiiinidade. Entretanto, também, por criar formas de
exploracdo mais escancaradas e desumanas (MARX; ENGELS, 1998, p. 44).

Na esteira de um pensamento marxista, mas critico em relagdo ao mesmo, ¢ que surge
a chamada Escola de Frankfurt. Os pensadores dela advindos questionam o clima de barbarie
que se estabeleceu na Europa no periodo entre e pds-guerras. Preocupava a tais pensadores
ndo so6 a logica de um pensamento positivista, que confirmaria o “ser assim do mundo”, mas
também o proprio avanco da violéncia e da brutalidade, executadas com precisdo e rigor
cientifico pelo fascismo. Dessa escola de pensamento destacam-se Theodor Adorno e Max
Horkheimer, os autores da Dialética do Esclarecimento. Nessa obra, eles investigaram as

possibilidades de emancipagdo humana, bem como o entrelagamento entre o que eles



11
chamaram de esclarecimento e a dominagdo. O esclarecimento seria a propria marcha

historica do espirito sobre a natureza. Entretanto, para esses pensadores, haveria elementos de
natureza reprimidos que retornariam sobre a racionalidade pretensamente asséptica. Desse
modo, tal racionalidade se perverteria numa alianga obscura com estratégias de poder.

Contudo, nao foram poucos os criticos que acusaram Adorno e Horkheimer de
fazerem uma associag¢do entre razdo e poder, que tornaria a critica deles total. Tal atitude, a
qual Adorno e Horkheimer teriam realizado de modo consciente, haveria conduzido os
autores a um beco sem saida. O pressuposto para qualquer critica seria a razdo. Entretanto, se
essa razao tornou-se degenerada ao se associar ao poder, entdo a critica ao esclarecimento
ficaria inviabilizada em suas proprias bases.

Entretanto, Adorno ¢ Horkheimer, aparentemente, ndo descréem na razado como um
todo, mas apenas em um dos seus aspectos, que se tornou hipertrofiado ao longo do processo
historico. E essa ¢ uma questdo filosofica, que remete a propria fundamentacdo racional da
historia.

As tentativas de justificar a existéncia de uma nova forma de racionalidade, no caso do
pensamento de Theodor W. Adorno, sao feitas normalmente a partir das obras de maturidade
desse filosofo, como Dialética Negativa e Teoria Estética. Dessa forma, a Dialética do
Esclarecimento ¢ posta, geralmente, apenas como um ponto de inflexdo critico dos
frankfurtianos em relacdo a razdo ocidental, sendo a proposta de uma racionalidade mais
ampla buscada pelos defensores de Adorno nas suas duas obras supramencionadas.

Entretanto, o presente trabalho parte do seguinte problema: a Dialética do
Esclarecimento conduz necessariamente a uma visdo pessimista do processo historico de
desenvolvimento, levando desta forma a aceita¢do da tese de que ndo existe mais nenhuma
possibilidade de emancipag¢do humana (reconciliagdo entre homem e natureza)?

Desse problema, segue-se a seguinte hipotese: se a Dialética do Esclarecimento
oferece indicios para se pensar num conceito de razdo mais amplo, que ndo esteja atrelado
necessariamente a dominagdo (razio instrumental), entdo € possivel ainda supor, nessa obra,
uma brecha para se pensar num projeto de emancipacao humana e o fim da dominagao (do
homem pelo homem e da natureza pelo homem).

Desse modo, torna-se objetivo fundamental deste trabalho identificar, na forma da
Dialética do Esclarecimento, uma escritura filosofica que exponha uma forma de razao que
contemple sem violéncia o ndo idéntico. Assim, forma e conteido possivelmente se

relacionariam no pensamento de Adorno como proposta de uma razdo ndo coercitiva e



12
identificatéria. Portanto, a Dialética do Esclarecimento ndo seria apenas o momento da

critica intransigente a racionalidade ocidental, mas manifestaria, em sua propria forma, um
procedimento filos6fico capaz de resistir a desesperanga

Deve-se frisar, ainda, que a Escola de Frankfurt foi reconhecida desde sua génese pela
pesquisa interdisciplinar na area da teoria social. Aglutinaram-se, sob essa rubrica, diversos
pensadores, que, apesar das diferencas peculiares de cada um, mantinham um trabalho
coerente em varios terrenos como a ética, a politica e epistemologia. O trabalho de Adorno e
Horkheimer destacou-se dentro desse grupo pela sua importante contribuicdo a critica, a
cultura e as relagdes de poder. Esses dois frankfurtianos abordaram de forma coerente autores
tdo dispares como Kant, Kierkegaard, Schopenhauer, Hegel e Marx, passando ainda por
Heidegger e os positivistas 16gicos. Desse modo, qualquer investigagdo sobre esses filosofos
por si s6 ja se justificaria, enquanto forma de se perceber como se da o desdobramento do
pensamento filos6fico contemporaneo.

Contudo, a investigagdo da problemadtica apresentada neste trabalho se justifica
principalmente diante do fato de a ldgica capitalista pés-moderna provocar a interpenetracao
dos campos da cultura e da economia. Assim, afirma-se a necessidade de repensar de maneira
critica as colocacdes acerca do esclarecimento postas pelos filésofos Theodor W. Adorno e
Max Horkheimer.

Pela propria natureza da pesquisa em filosofia, a metodologia utilizou recursos
bibliograficos. Entretanto deve-se advertir que a inspiragao tedrica nao significa a recuperacao
integral de um pensamento ou o evento com o qual o autor se identifica, mas a reedificagdo
deste sobre bases novas. A pesquisa académica deve ser caracterizada pelo rigor 16gico e pela
originalidade. Contudo, ressalta-se a dificuldade de reduzir um pensamento fragmentario
como o de Adorno em uma unidade sistematica. Assim, nao se pretende fechar o pensamento
desse filésofo num constructo conceitual cerrado, mesmo porque isso seria contrario a propria
forma de escrita filosofica defendida por esse filosofo frankfurtiano.

Por fim, deve-se apresentar aqui o plano de trabalho desta dissertagdo. Dessa forma,
pode-se adiantar que, no primeiro capitulo, situa-se a problematica da Dialética do
Esclarecimento dentro da modernidade, descrevendo-se o movimento historico de formacgao
dessa obra. Embora o conceito de Esclarecimento (Aufkldrung) seja atemporal, a critica ao
que este conceito (ou seria constelagdo?) esta relacionado parte dos dilemas postos pela era

moderna. Também serd apresentado, neste capitulo, o entrelagamento entre o velho € o novo



13
(arcaico-mitico e transitorio, natureza e histdria) nesse periodo histérico, pois essa questao

se torna importante na Dialética do Esclarecimento.

No segundo capitulo, procura-se avaliar a influéncia que leitura de Origem do Drama
Barroco Alemdo causou sobre o pensamento de Adorno. Acredita-se que a ideia de uma
filosofia enquanto exposicdo (Darstellung) da verdade, que Benjamin tenta encontrar na
escrita filosofica na forma do tratado, influenciara, o estilo ensaistico de Adorno ao longo de
sua carreira. Também se intenta mostrar que a filosofia interpretativa e a expressao estética de
Adorno sdo os elementos teodricos praticos para romper com um pensamento ldgico-
matemadtico que despreza a experiéncia histdrica e procura submeter as particularidades dos
fendmenos a uma totalidade sem brechas

No capitulo trés, a proposta ¢ apresentar a critica a Aufkldrung tal qual ela se mostra
na Dialética do Esclarecimento. Enfatiza-se, entdo, o processo de reificacao da racionalidade,
enquanto produto do espirito objetivo. O procedimento alegdérico como recurso para captar o
ndo dito e o ndo pensado (a escoria do mundo dos fendomenos) também serd abordado na
analise do mito de Ulisses ¢ na cronica escandalosa sobre Juliette, do Marqués de Sade.
Assim, deve-se expor o retorno do natural recalcado na historia do espirito.

O objetivo do quarto capitulo ¢ mostrar que Adorno ndo abandona completamente
uma perspectiva esclarecedora. Assim, aborda-se a importancia de se investigar a realidade
através de um procedimento constelativo, que ndo reduz o objeto a uma unidade homogénea.
Também se analisa o papel do ensaio na exposicdo da expressao do objeto, ou seja, do
sofrimento coagulado na linguagem da tradi¢do. Constelagdo e ensaio seriam elementos de
uma escrita filoséfica que procura reelaborar a memoria danificada no processo de alienagao
ao longo da historia. Expor a dor e o sofrimento, reabilitando-os como experiéncia historica,
seria a funcdo de uma escrita filosofica a0 mesmo tempo interpretativa e expressiva.
Interpretar a realidade enquanto cifra e ruina ¢ a praxis de uma filosofia, que assume o dever

de, pelo menos, retardar a marcha historica para a catéastrofe.



14
1 ESCLARECIMENTO E MODERNIDADE

1.1 Aufklidrung e modernidade enquanto conceitos negativos

A Dialética do Esclarecimento, marco teérico do pensamento de Theodor W. Adorno
e Max Horkheimer, pode ser entendida como uma critica a modernidade. Nessa obra, os
filésofos tentam captar os elementos regressivos de todo o processo de racionalizacdo
ocidental. Contudo, fazem-no a luz dos dilemas postos pela era moderna.

Entretanto, convém lembrar que a compreensdo desse periodo histérico, bem como de
tudo o que ele suscita até os dias de hoje, passa pelo entendimento de outro conceito que lhe
vai ao encontro e que, por vezes, se confunde com a propria no¢do de modernidade:
Aufkldrung. Esse termo alemdo €, em geral, usado para indicar o movimento historico-
filoséfico conhecido como Iluminismo. Contudo, ele possui ainda uma acepgao mais ampla.
Na lingua portuguesa, Aufkldrung também significa esclarecimento. Alias, € com esse sentido
que esse termo ¢ traduzido na versdo brasileira da obra de Adorno e Horkheimer analisada no
presente trabalho (Dialektik der Aufkldirung = Dialética do Esclarecimento).

A relacdo que esse termo possui com a modernidade pode ser articulada a partir da
analise de um texto do filésofo alemao, Immanuel Kant: Beantwortung der Frage: was ist
Aufkldrung? (Resposta a pergunta: O que ¢ o Esclarecimento?). Ele foi publicado em
dezembro de 1784, como um artigo, no periédico alemao Berlinische Monatsschrift . Segundo
o filésofo francés Michel Foucault (2005, p. 335), a questao que Kant se propde a responder
nesse artigo tem perseguido a filosofia moderna ha mais de duzentos anos. Diversos filésofos,
como Nietzsche, Hegel ou Habermas com ela se chocaram, direta ou indiretamente, sem
jamais lhe fornecer uma resposta definitiva. Aquilo que ¢ o esclarecimento e como este
contribui para formagdo do homem, determinando aquilo que este ¢ em termos de pensamento
e comportamento seria um dos objetos centrais da investigagao do pensamento moderno.

No referido texto, Kant, assim, define o esclarecimento:

ESCLARECIMENTO [‘Aufklirung’] é a saida do homem de sua menoridade, da
qual ele proprio é culpado. A menoridade é a incapacidade de fazer uso de seu
entendimento sem dire¢do de outro individuo. O homem é o proprio culpado dessa
menoridade se a causa dela ndo se encontra na falta de entendimento, mas na falta de
decisdo e coragem de servir-se de si mesmo sem a dire¢do de outrem. Sapere aude!



15
Tem coragem de fazer uso de teu proprio entendimento, tal é o lema do
esclarecimento [ ‘Aufkldrung’].[grifo do autor] (KANT, 2005, p. 63).

Em seu artigo O que sdo as Luzes?, Michel Foucault (2005, p. 337) chama aten¢do
para a formulacdo extremamente original proposta por Kant da sua definicdo do
esclarecimento, que ¢ definido negativamente, ou seja, em oposi¢ao a outra coisa da qual se
distingue. O esclarecimento ¢ uma “saida” de um determinado estagio no qual o homem se
encontrava até entao.

Assim, pode-se perceber que o conceito de esclarecimento apresenta uma semelhanga
com o de modernidade. Este ultimo também ¢ compreendido em oposi¢ao a algo. Esse termo
deriva do latim modernus, significando recentemente. A modernidade ¢ uma afirmagdo do
agora, do novo, em oposi¢ao ao passado e a tradi¢do. Durante o século XVIII, denominar-se-
ia a propria época vivida e aos trés séculos anteriores com a nomenclatura de “tempos
modernos”. O Renascimento, a descoberta do Novo Mundo (as Américas), A Reforma
Protestante configurariam experiéncias histéricas que demarcariam a separagdo do mundo
medieval da modernidade. O pensamento escatologico cristdo, dentro de uma percepg¢ao linear
teleologica da historia, havia relacionado a nocao de novos tempos a idéia de Juizo Final e ao
advento do reino de Deus. Contudo, a versao secularizada dessa no¢do produzida no Século
da Luzes ndo pde o “novo” no fim da historia. A modernidade se d4 numa percepcdo da
temporalidade em que o tempo presente esta sempre aberto para o futuro, para o novo, que de

certo modo ja se faz presente (HABERMAS, 2000, p. 9).

1.2 Tradic¢do x abertura para os novos tempos

Esta abertura para o novo, que constitui a modernidade, surge numa nova posi¢ao em
relagdo aquilo que fora relegado pela tradicao. Para compreender esse fato, convém retornar a

formacdo do ethos' moderno e sua relagdo com o ethos do mundo antigo e medieval. Como

' Henrique C. de Lima Vaz, em seu livro Efica e Cultura, faz uma ilustrativa exposi¢do do sentido da palavra

ética. Esta deriva de dois vocabulos gregos: n6og (éthos) ,com a letra grega “eta” inicial; e efog (éthos), com
a letra “épsilon” inicial. O primeiro significa morada, tanto do homem quanto do animal. Remete ao conjunto
de costumes normativos de um grupo social. Enquanto morada do homem, sua casa, o éthos indica uma
clareira aberta no mundo da natureza ¢ a criagdo de um espago especificamente humano. O segundo, refere-
se a um comportamento decorrente da repeticio dos mesmos atos. E a constincia do comportamento do
individuo cuja a vida ¢é regida pelo éthos-costume. O éthos é uma disposi¢do para agir freqiientemente de
uma dada maneira. Assim, ele se distingue daquilo que ocorre sempre da mesma forma, como se da em
relacdo aos seres regido pelas leis naturais. A constdncia que o éthos predispde ¢ livre. Se este ¢ uma



16
diz Henrique de Lima Vaz (2000, p. 12), o ethos, termo original do pensamento grego

antigo do qual deriva a palavra Etica (Ethike), constitui o espago humano, a morada, no qual o
homem habita e estabelece costumes. Esse termo remete a uma perenidade do comportamento
do homem, na forma em que este se relaciona com a natureza e no proceder com os seus
pares.

O que era disposto pelo ethos ndo tirava seu valor e autoridade das convengdes
humanas. Freqlientemente, o ethos era associado a uma origem divina ou metafisica. Os
diversos mandamentos miticos, como também os variados codigos religiosos existentes
fornecem exemplo disso. Era, assim, que se buscava um alicerce solido para o ethos no
mundo antigo e medieval, para que esse fosse transmitido pela tradicao

Dessa forma, pode-se dizer que a vivéncia historica do ethos se da como tradicdo. Esta
pode ser entendida como o conjunto de bens simbdlicos transmitidos de geracdo para geragao.
Ao guiarem-se pelos habitos e costumes relegados pela tradigao, os individuos reforgavam os
lagos coletivos de sua comunidade e davam um sentido a suas proprias existéncias de modo
que, ao repetirem praticas e rituais, bem como interiorizarem e vivenciarem os valores e
normas prescritos pelo ethos, tais individuos eram salvos de sua efemeridade. Tendo como
norte o ethos, que como diz Lima Vaz (2000, p.19) ¢ “a face da cultura que se volta para o
horizonte do dever-ser ou do bem”, eles se tornavam universais concretos. Isso significava
que eles se aproximavam do maximo que se esperava de um ser humano, tornavam-se o
exemplo da ordem a ser seguida, tais quais os herois e santos representados nas obras de arte
antigas e medievais.

Assim, pode-se dizer que a ordenacdo do tempo na vivéncia da tradicdo era
qualitativa. O passado ndo era entdo concebido como um ponto inicial, que deveria ser
deixado para tras pela evolugao historica. Ele retornaria e seria atualizado no presente pela
tradicdo. O que ndo se deve entender como uma pura repeticdo mecanica dos valores e
praticas antigos. Por mais que se respeitassem as leis e os costumes dos antepassados, a agado
humana (praxis) ocorreria numa situagdo historica especifica. Desse modo, os individuos,
dentro de sua particularidade historica, tinham o ensejo para renovagdo do ethos. Contudo,
essa relacdo do ethos com a tradicdo ¢ que serd radicalmente mudada pelo advento da

modernidade, ao qual se liga a Aufkldrung (VAZ, 2000, p. 20).

disposicao, o habito (héxis) € o seu resultado acabado. A relagdo entre estes conceitos seria a seguinte:

ethos (costume) — éthos (disposigdo para a constancia) - prdxis (acdo humana) -héxis (héabito).



17
Retornando-se ao artigo de Kant, compreender-se-4 essa mudanga. O

esclarecimento, como esse filésofo o entende, seria 0 movimento que dispde o homem a se
libertar de qualquer tutela. Desse modo, ele abandonaria a menoridade através da ousadia de
usar a propria razao sem a direcdo de outrem. A culpa dessa menoridade repousaria sobre os
ombros dos proprios homens, que, por acharem cdmodo ter quem pense e decida por eles,
proporcionariam a oportunidade de surgirem pretensos tutores, que se esforcariam por manté-
los embrutecidos (KANT, 2005, p. 63-64). Poder-se-ia afirmar que Kant quer designar com a
expressao “tutores” todos aqueles que gostariam de submeter a humanidade a uma autoridade
inquestiondvel, tais como os representantes do antigo regime (reis absolutos, nobres e os
membros do clero). Ele define entdo o esclarecimento como “a modificacdo da relagdo
preexistente entre vontade, autoridade e o uso da razao” (FOUCAULT, 2005, p. 337).

Assim, pode-se perceber a diferenca que Kant estabelece entre o presente que vivencia
e o passado. Esta época ndo poderia mais aceitar a tutela da tradi¢do ou de qualquer
autoridade infundada. O que se pedia era a liberdade de pensar e usar aquilo que era posto
pelo pensamento como norma para agir no mundo pratico.

O Iluminismo, o esclarecimento mais restrito (Aufkldrung) do século XVIII, trazia em
si a marca dessa confianca na razdo, o que compartilhava com o proprio espirito moderno. A
razao, no contexto da filosofia kantiana, era a faculdade que possibilitava ao homem dominar
a realidade cientificamente, por meio do conhecimento de suas leis naturais. Ela também
favoreceria o controle da propria natureza interna, através de seu uso pratico moral. O homem
submetido a todos os condicionamentos naturais em seu modo de ser fenoménico, mundano,
poderia, pelo acesso a razdo pratica, inscrever-se no reino da liberdade. Assim, ele seria
virtualmente capaz de agir conforme a leis prescritas pela propria vontade racional, livre de
inclinagcdes diferentes do respeito as leis da razao. Isso configura aquilo que Kant chama de
autonomia (auto-nomos), a capacidade que o homem tem de dar uma norma a si mesmo e
segui-la.

3

Em Kant, “saida da menoridade” ¢ concebida em termos de um “uso publico da
razao”. O homem, entdo, tem o direito e o dever de usar seu entendimento para se dirigir e
questionar qualquer autoridade ndo fundada na razdo. Desse modo, deve esclarecer a si
mesmo ¢ a todo o género humano, auxiliando na emancipagdo de qualquer tutela. Kant propde
que, através da razdo, se verifique o valor de qualquer mandamento legal ou moral, rejeitando

qualquer forma de obediéncia irrefletida. O que se percebe no texto desse filésofo ¢ uma

tensao entre autoridade fundada meramente na tradicdo e a autoridade fundada na razio,



18
enquanto determinantes da vontade humana. A pura exemplaridade do passado € posta em

cheque. Dentro dessa situagdo, ¢ muito revelador isto que diz Henrique de Lima Vaz (2000, p.
17):

tradicdo e razdo: entre estes dois polos passard a oscilar o destino do ethos na
historia das sociedades ocidentais e a amplitude dessa oscilagdo ird assinalar
igualmente os momentos da crise e transformagdo dos padrdes éticos dessa
sociedades.

Com o advento da modernidade, a exemplaridade do passado passa a ser preterida por
uma énfase no futuro. Assim, a primazia de um tempo qualitativo, em que o passado ¢é
retomado e superado na atualizacdo das tradi¢des, € substituida por uma primazia do tempo
presente. A modernidade, entdo, afirma o presente, a sua propria atualidade, mas volta seu
olhar para o futuro, fazendo uma renovagdo continua de si e tentando romper com a tradicao.
Assim, verifica-se, na modernidade, a emergéncia de conceitos carregados de uma nogao de
movimento, tais como: progresso, revolugcdo, emancipagdo, € a propria nocao de
esclarecimento. Pode-se inferir disso, que “a modernidade nao pode € ndo quer tomar dos
modelos de outra época os seus critérios de orientagdo, ela tem de extrair de si mesma a sua
normatividade (HABERMAS, 2000, p.12) [grifo do autor].

Tal orientacdo estaria atrelada ao processo de reconfiguragdo do mundo econdmico,
que constitui a saida do feudalismo e a emergéncia do capitalismo. Ocorre na modernidade a
ascensao da classe burguesa e de um novo ethos do trabalho. As idéias de contemplacdo e
adequacdao do homem a ordem do mundo sdo substituidas por um saber cientifico que quer,
também, usar seu conhecimento da ordem natural para colocar esta ao servigo do homem. Da
nova orientagdo em relacdo ao conhecimento surge, no mundo moderno, o processo de
industrializacdo. A produgdo e a acumulagdo de riquezas decorrentes desse processo vao
consolidando a posigdo da classe burguesa naquele cenario histérico. E ela a responsavel por
uma radical mudanca de paisagem na face do mundo nos ltimos quatro séculos, que ¢ muito

bem retratado por Marx (1998, p. 44), no Manifesto Comunista:

A burguesia [...] criou forgas produtivas mais numerosas e mais colossais do que
todas as geragdes passadas em seu conjunto. A subjugacdo das forgas da natureza, as
maquinas, a aplicagcdo da quimica na industria e na agricultura, a navegacgio a vapor,
as estradas de ferro, o telégrafo elétrico, a exploracdo de continentes inteiros, a
canalizac@o dos rios, populagdes inteiras brotando da terra como por encanto [...]
A modernidade ¢, entdo, acompanhada de um processo de modernizacgio, que poderia
ser descrito em termos de um processo de industrializagdo, urbaniza¢do e racionaliza¢do da
organizacao social e das relagdes humanas. A modernidade, enquanto modernizagao, acaba se

configurando como uma visao eurocéntrica do mundo e do processo historico. De acordo com



19
essa visdo, as nacdes que atingiram uma forma de producdo de riquezas baseada no

desenvolvimento de tecnologia, bem como uma organizagdo social nos moldes europeus de
legalidade e civilidade, eram mais evoluidas. Cria-se uma ideologia do progresso, em que o
melhor € o que estd mais a frente em termos de desenvolvimento racional-técnico. Tal
ideologia alimentou todas as politicas neocolonialistas e imperialistas nos ultimos duzentos
anos.

Entdo, observa-se nesse ethos moderno que a “primazia do futuro na concepcao de
tempo ¢ homologa a primazia do fazer técnico na concepcao da agao [...]” (VAZ, 2000, p.21).
O projeto moderno pretendia criar o novo mundo, a nova ordem e o novo homem. Contudo, a
ideologia do progresso acabou perpetuando exploragdo do homem pelo homem, criticada por

Walter Benjamim, e também Theodor Adorno e Max Horkheimer.

1.3 Racionalizacio e subjetividade

1. 3.1 O “desencantamento do mundo” através da razdo subjetiva.

A modernidade passa ser compreendida como um processo de racionalizagdo. Pelo
menos ¢ essa a caracterizagdo classica estabelecida por Max Weber. Ele descreve a
modernidade como um processo de secularizacdo, em que as imagens miticas e religiosas do
mundo s3o substituidas por uma intelectualizagdo crescente dos atores sociais € uma
racionalizacdo de toda ordem social, o que haveria gerado uma cultura profana. Isso
corresponderia, no campo tedrico, a uma substitui¢do do discurso religioso pelo discurso da
ciéncia. No campo estético, houve uma emancipacdo da arte em relagdo aos referenciais
sacros, em que essa procura cada vez mais tomar a si mesma como tema. No campo da moral
¢ das normas, existiu uma substituicdo de uma ordem social fundada em idéias miticas e
religiosas, por uma regulagdo estatal laica, fundada em principios do direito (HABERMAS,
2000, p.3-4). Tais processos configuram a tentativa de ruptura com a tradi¢do e a busca de
autolegitimagdo empreendida pela modernidade, como foi dito anteriormente.

O “mundo desencantado” descrito por Weber ¢ o resultado de uma nova forma de

desenvolvimento social, que entra em choque com as formas tradicionais de vida. A



20
instauracdo de formas de vida cada vez mais secularizadas tem correspondéncia na

preponderancia de uma forma de racionalidade destituida de fins axiologicos. Inscrevendo-se
na organizacao estatal burocratica, ou ainda na empresa capitalista, tal forma de racionalidade
calcula meios em funcao de um objetivo determinado. A agdo guiada por tal racionalidade ¢
destituida de qualquer forma de valor, tendo como principio apenas a eficiéncia cega.

E dessas idéias de Weber que se apropria Max Horkheimer, em Eclipse da Razdo, obra
que ¢ constituida em parte por textos elaborados para um ciclo de palestras na Columbia
University, nos Estados Unidos, em 1944. O filésofo frankfurtiano afirma que, nos tltimos
séculos, vigora um tipo de razio subjetiva’ baseada num principio abstrato do pensamento.
Essa se traduziria como sendo a “faculdade de classificacdo, inferéncia e dedugdo, nao
importando o conteudo especifico dessas a¢des” (HORKHEIMER, 2002, p.13). Tal razdo é
voltada apenas para fins que s@o tomados como racionais apenas em sentido subjetivo, ou
seja, voltados para os interesses de autoconservacdo do sujeito, seja enquanto individuo
isolado, ou da comunidade da qual depende. Na perspectiva de tal racionalidade, qualquer fim
que se coloque valido em si é visto como supersti¢ao, ndo havendo nenhum objetivo racional
enquanto tal.

Vigorava anteriormente outra concepcao de razdo, a qual Horkheimer designa como
razao objetiva. Nessa perspectiva, a razdo ndo era um atributo apenas da mente individual,
mas como algo inerente ao mundo objetivo. A realidade, em si mesma, era constituida por um
principio ordenador racional. Horkheimer afirma que os sistemas filosoficos de Platdo,
Aristoteles e o Idealismo Alemao seriam paradigmas de uma preconizagdo da razdo objetiva.
Tais sistemas, segundo o autor de Eclipse da Razdo, serviam a uma justificacdo ideoldgica do
real. Contudo, por apresentarem um conteido determinado, prestavam-se menos a mera
adequacdo aos interesses de autoconservacao, que se manifestam no relativismo e niilismo
moderno. Deste modo, tornando-se, pois, conveniente descrever o caminho historico da

superagao da razao objetiva pela razdo subjetiva.

Embora Horkheimer afirme ter se inspirado em Weber na formulagdo do conceito de razdo subjetiva, o
frankfurtiano critica a postura desse ultimo. Horkheimer diz que Weber acaba sucumbindo a tendéncia da
razdo subjetiva, compreendendo a racionalidade em termos exclusivamente funcionais. Assim, embora “as
descrigdes do proprio Weber e dos seus seguidores da burocratizagdo e monopolizagdo do conhecimento
tenham iluminado muitos dos aspectos sociais de transi¢do da razdo objetiva para a razdo subjetiva [...], o
pessimismo de Max Weber em relagdo a possibilidade de compreensdo e agdo racional, tal como estd
expresso em sua filosofia [...], é, em si mesmo, degrau basico na rentincia da filosofia e da ciéncia as suas
aspiracdes de definirem o objetivo final do homem” (HORKHEIMER, 2002, p 16)



21
1. 3. 2 Da razdo objetiva a razdo subjetiva

Da filosofia classica até a modernidade, a investigagao filosofica sempre partiu da
ideia de um ser objetivo que regulava toda ordem cosmica. A razdo humana, nessa
perspectiva, seria semelhante a propria ordem do ser; por isso poderia encontrar o fundamento
de tudo que existe, a verdade em si. Assim, a razdo procurava, por tras do constante fluxo de
mudanca do mundo e da multiplicidade dos seres (devir), um principio estavel do qual tudo
derivava e para o qual tudo retornava. Para libertar o homem do engano e fazé-lo contemplar
a verdade, a razdo nos homens individuais (subjetiva), por formar uma unidade com a ordem
racional do cosmo, podia e devia se voltar para a investigacao das leis do universo, que regem
a relagdo entre os entes. Como diz Urbano Zilles (2005, p. 50-51), dentro do pensamento

classico

O homem participa essencialmente [...] [da] ordem do mundo. A razdo humana ¢
semelhante a realidade racional, pois a razdo subjetiva e a objetiva formam uma
unidade. Basta que o homem encontre o caminho que o conduza a visdo da esséncia
do mundo, que é também a sua propria esséncia. Sua tarefa consiste, pois,
essencialmente em tornar-se racional [grifo nosso].

Assim, no mundo grego, a ideia de Bem era fundamental. Ela recebeu diversos
significados, até chegar a uma formulagdo mais estavel na metafisica de Platdo. O Bem era o
valor maximo que orientava a ordem dos valores, bem como a prépria ordem do mundo. Ele
era considerado o fim ultimo para qual tenderia todo o ser. Dessa forma, o Bem em si (fo
agathon) estaria desdobrado em: exceléncia ou virtude (areté), o bem no individuo; e em lei
(nomos), o bem na cidade. O primeiro significava, no plano moral, a perfeicdo do agir
orientado pela razdo. O segundo significava o bem no plano concreto, que ordenava a vida
dos cidadaos da Polis, a Cidade-Estado grega. A Justica seria, entdo, o encontro da lei
(nomos) com a exceléncia (areté) no homem justo (VAZ, 2002, p. 88-90).

O que deve chamar a atenc¢do aqui ¢ a existéncia de um principio objetivo absoluto
ordenador da realidade: o Bem (agathon). Platao, no livro VI da Republica, compara-o ao Sol,
como fonte de toda verdade, cognoscibilidade, beleza e dignidade e, at¢ mesmo, de toda

existéncia. Nesse didlogo platonico, diz Socrates a Adimanto:

Sécrates — Creio que admitirds que o Sol fornece as coisas visiveis ndo apenas a
capacidade de serem vistas, mas também a criagdo, o crescimento e a nutri¢do,
apesar de ele mesmo ndo ser criagdo. [...] Admite também que as coisas
cognosciveis ndo recebem do bem apenas a sua inteligibilidade, mas também retiram
dele a sua existéncia e a sua esséncia, apesar de o bem ndo ser a esséncia, mas estar



22
muito acima desta em dignidade e poder (PLATAO, 1999, p. 221).

Tal principio regulava ndo apenas a ordem natural, mas a propria ordem social. Para
Platdo, a partir do conhecimento do bem, a parte racional da alma poderia administrar as
demais partes de si: a parte irascivel e a parte concupiscivel. A harmonia dessas entre si
tornaria, consequentemente, o homem sabio e virtuoso, vivendo no bem (areté). Do mesmo
modo, o filésofo, o correspondente da parte racional no plano politico, por melhor vislumbrar
o bem, deveria administrar a Polis. Aos guerreiros, em quem predominava a parte irascivel da
alma, caberia cuidar da defesa da cidade-estado. J& aqueles, em que predomina a parte
concupiscivel, deveriam ser inteiramente comandados, cuidando de atividades mais basicas.
Dentro dessa visao de mundo, os escravos, mulheres e criangas, por ndo se considerar que
tinham pleno dominio da faculdade racional ndo lhes seriam atribuido os direitos que os
verdadeiros cidadaos da Polis possuiam.

Aristoteles, também procurava encontrar a esséncia ultima de toda realidade, apesar de
que tenha se voltado mais para o mundo concreto do que seu mestre Platdo. O sistema
aristotélico, a partir de uma forma de racionalidade objetiva, também estabelecia uma
estrutura hierarquica do mundo e da sociedade. Assim, no seu livro Politica, Aristoteles
estabelecia que, devido a uma maior conformidade com o principio racional, a alma deveria
comandar o corpo, que estava sempre submetido ao despotismo dos apetites desregrados. De
acordo com esse mesmo principio, os animais deveriam se submeter ao comando dos seres
humanos. Do mesmo modo, as mulheres deveriam acatar as ordens dos homens, tidos como
mais racionais. E, enfim, ainda em conformidade com a ordem racional do todo, haveria
homens naturalmente destinados ao trabalho, sendo escravos por natureza. Estes teriam os
corpos talhados para o trabalho e uma razao pouco desenvolvida. Desse modo, eles deveriam
se submeter ao mando de seus senhores. Estes ultimos, embora com corpos mais frageis e
inuteis para o trabalho, estavam destinados ao governo da cidade e a todas as artes. Isso pode

ser atestado na seguinte citacio:

[...] onde houver essa mesma diferenga que ha entre alma e corpo, ou entre homens e
animais (como no caso dos que t€ém como Unico recurso usar o proprio corpo, nao
sabendo fazer nada melhor), a casta inferior serd escrava por natureza, e ¢ melhor
para os inferiores esta sob dominio de um senhor. [...] Uma vez que os animais
inferiores ndo concebem a razdo, obedecem a paixdes. Sem duvida, o uso dos
escravos ¢ dos animais domésticos ndo ¢ muito diferente, uma vez que em ambos o
corpo atende as necessidades da vida (ARISTOTELES, 1999, p.151).

Na passagem do mundo cléssico para a Idade Média, a estrutura racional do ser, que

ordenava a realidade, teve uma mudanga de compreensdo. Aquilo que a filosofia grega



23
entendia como Cosmos, o pensamento judaico-cristio denominou criagdo de Deus.

Contudo, a ideia de um principio ordenador de toda realidade permaneceu. Entretanto, a razdo
humana perdeu o estatuto de penetrar e conhecer, por suas proprias forg¢as, o fundamento do
real dentro do teocentrismo medieval. A razdo deveria, entdo, ser auxiliada pela fé. Isso
porque o homem, enquanto ser decaido, ndo poderia contemplar a face de um Deus
abscondido. Assim, a razdo, embora também fosse fruto da criacdo divina, deveria se
submeter a palavra sagrada revelada nas escrituras, caso quisesse conhecer e se guiar no
mundo.

Da tensdo entre fé e razdo na Idade Média, nasce a desconfianga na capacidade
humana em conhecer a ordem do real. Tal estado aporético para o conhecimento humano
possui uma primeira tentativa de solucdo em René Descartes. Procurando afastar a duvida
cética, esse filosofo passa a investigar a propria capacidade de conhecer. O pensamento torna-
se, entdo, reflexivo.

Descartes considerava que todo saber relegado pela tradi¢do era duvidoso. Assim,
inspirado pela aparéncia de certeza que a matematica demonstrava, queria fundar todo o
alicerce do saber numa verdade clara e distinta. Dessa certeza simples e evidente, derivaria
outras verdades mais complexas, como nas demonstracdes dos teoremas matematicos.
Descartes partiu, pois, do procedimento metddico negativo de ndo aceitar como verdadeiro
nada que ndo se mostrasse como tal aos olhos da razdo. A duvida radical punha em questao
todo saber proveniente dos sentidos e até toda existéncia. Mesmo as verdades matematicas
poderiam ser a ilusdo provocada por um “Deus enganador”. Contudo, apesar de todo real ter
se mostrado duvidoso ao seu pensamento, Descartes ndo poderia ignorar que ele mesmo era
algo enquanto duvidava. Se duvidava, logo ele mesmo era uma existéncia. Descartes partia do
principio de que sendo a divida uma forma de pensamento, entdo, enquanto pensava, ele era.
Dessa forma, ele chega a sua célebre declaracio: “Penso, logo existo”.

Assim, Descartes inaugura o primado do sujeito como principio ordenador do
conhecimento, sendo o sujeito entendido ndo como a mente particular de cada homem, mas a
realidade primeira, a qual todo conhecimento deve ser referido. Com Descartes, o pensamento
retira de si mesmo os critérios para todo o conhecimento.

Posteriormente, a categoria da subjetividade vai sendo desenvolvida por fildsofos
como John Locke e David Hume. Contudo, ¢ com Kant que ela se torna uma estrutura
inteiramente logica, a qual todas as categorias do entendimento e da intuicdo sao referidas: o

“eu penso”, a unidade da consciéncia, que acompanha todas as representacdes.



24
A partir da supremacia do sujeito, estabelecida da modernidade, fica garantida a

validade do conhecimento. Entretanto, a ordem objetiva ¢ contraposta a ordem subjetiva. A
filosofia classica fornecia a imagem de um mundo regido por um ordenamento metafisico, ao
qual cabia ao homem contemplar ¢ se adequar. A Idade Média substitui a ideia de cosmos
pela de criagdo divina e atrela a razdo a fé. Assim, por ter sido criado por um Deus pessoal, o
mundo possuiria leis perfeitas de funcionamento. Ao homem caberia também contempla-las e
a ela se adequar. O advento da subjetividade, que inaugura a era moderna, inverte a relagao de
correspondéncia entre razao objetiva e subjetiva. A racionalidade e a cognoscibilidade do real
sdo tributarias da primazia do intelecto. A ordem objetiva perde, entdo, a sua aura de
independéncia e de sagrado. Isso permite que a racionalidade subjetiva possa ndo apenas
contemplar a ordena¢do do mundo, mas também fazer de tudo para nela interferir. A
subjetividade, ao fazer sua entrada na era moderna, torna-se o principio reflexivo que garante
a validade dos conhecimentos tedricos. Tal principio permite questionar a velha ordem, pondo
abaixo toda autoridade ndo fundada na razdo, ou seja, que ndo tenha passado pelo exame
critico das categorias da propria subjetividade, o que permite, igualmente, uma derivacao
pratica de todo conhecimento das leis naturais para o controle técnico do mundo.

Entdo, cria-se uma tensdo entre duas visdes acerca da modernidade, cada qual
enfatizando uma determinada face da mesma subjetividade. Poder-se-ia denominar uma face
de principio reflexivo e a outra de racionalizacdo cega. No primeiro caso, a subjetividade ¢é
uma categoria voltada para a constru¢do de uma ordem mais justa, dissolvendo as velhas
estruturas sociais, em nome da liberdade e da autonomia. Com essa face, a modernidade
torna-se revolucionaria. Pde abaixo o antigo regime, cria o Estado constitucional moderno,
promove as declaragdes dos direitos universais do homem.

E a essa face que Hegel quer se referir, quando diz que “o principio do mundo
moderno ¢ em geral a liberdade da subjetividade” (HABERMAS, 2000, p.25). Ela seria o
principio que conduziria 0 homem ao desenvolvimento de todas suas potencialidades. Nesse

contexto, a subjetividade, segundo o filosofo Jiirgen Habermas, possuiria quatro conotagdes:

a) individualismo: no mundo moderno, a singularidade infinitamente particular pode
fazer valer suas pretensdes; b) direito de critica: o principio do mundo moderno
exige que aquilo que deve ser reconhecido por todos se mostre a cada um como algo
legitimo; ¢) autonomia da agdo: é proprio dos tempos modernos que queiramos
responder pelo que fazemos; d) por fim, a propria filosofia idealista: Hegel
considera como obra dos tempos modernos que a filosofia apreenda a idéia que sabe
de si mesma (2005, p.25-26)

Dentro dessa perspectiva reflexiva, compartilhada por Hegel e Habermas, trés



25
acontecimentos historicos demarcam a origem da modernidade: 4 Reforma, na qual o

protestantismo de Martinho Lutero torna a fé reflexiva, afirmando a autonomia do sujeito em
interpretar as escrituras sagradas; 4 Revolug¢do Francesa, cujos frutos foram a Declaracdo dos
direitos do homem e o Cddigo napolednico - esses estabelecem o principio da liberdade da
vontade como fundamento do Estado e de todo o direito - e o lluminismo (Aufkldrung) que
conduz a afirmacdo da razdo perante toda tradicdo enquanto principio de desvelamento de
toda ordem do real.

Nao obstante, simultaneamente a tais acontecimentos o principio de racionalizagdo
cega assume a autoconservagdo do sujeito como unico fundamento. E o que estaria presente,
por exemplo, na separagcdo entre uma res cogitans (substancia pensante) e res extensa
(substancia corpdrea), operada por Descartes. A primeira, enquanto principio cognitivo e livre
da sentido e domina a segunda, vista apenas como ordem mecanica. Descartes, inspirado por
Francis Bacon, preconiza o uso do saber para o uso das for¢as naturais para promover o bem-
estar do homem. Essa primazia da subjetividade instaura a légica da modernizacdo e o ideal
de progresso, pavimentando o caminho da racionalidade técnica, como fala Weber e
Horkheimer.

Assim, Horkheimer (2002, p. 17-29) afirma que a expressdo dessa nova racionalidade
estaria no pensamento de John Locke, no Positivismo e no Pragmatismo. Para os partidarios
desta forma de razdo, apenas o sujeito ¢ racional. Quando afirmam que uma instituigdo é
racional, querem, na verdade, dizer que os homens aplicaram nessa institui¢ao sua habilidade
logica e de célculo, tornando-a apta a alcangar os objetivos que lhe foram estabelecidos.
Desse modo, a racionalidade ¢ concebida apenas como uma habilidade técnica, utilizada para

melhor coordenar os meios pra se atingir um fim determinado.

1.4 O eterno retorno do mesmo.

A modernidade ¢ uma paradoxal experiéncia da vida, do tempo, do espaco e do
homem em si mesmo, como diz Marshall Berman (2005, p. 15). Nesta aventura insdlita a
humanidade embarcou nos tltimos cinco séculos.® Na vivéncia da era moderna, os eventos

historicos geram experiéncias e expectativas conflitantes: surge a esperanga de uma nova

> Nio ¢ proposito deste trabalho discutir se atualmente se vive numa pés-modernidade, ou numa modernidade

tardia.



26
ordem mundial, de paz, prosperidade e liberdade, mas, a0 mesmo tempo, o sentimento de
medo perante uma catdstrofe iminente. A modernidade ¢ sentida como um turbilhdo, que
altera paisagens geograficas, muda a relagdo entre os homens, impulsiona o espirito humano
para novas descobertas e transforma tudo no seu caminho. Tal impressao derivaria de diversas
fontes:

[...] grandes descobertas nas ciéncias fisicas, com a mudanga da nossa imagem do
universo ¢ do lugar que ocupamos nele; a industrializa¢do da produgdo, que
transforma conhecimento cientifico em tecnologia, cria novos ambientes humanos e
destroi os antigos, acelera o proprio ritmo da vida, gera novas formas de poder
corporativo e de lutas de classes; descomunal explosdo demografica, que penaliza
milhdes de pessoas arrancadas de seu habitat ancestral, empurrando-as pelos
caminhos do mundo em dire¢do a novas vidas; rapido ¢ muitas vezes catastrofico
crescimento urbano; sistemas de comunicagdo de massa, dindmicos, em seu
desenvolvimento, que embrulham e amarram, no mesmo pacote, os mais variados
individuos e sociedades; Estados nacionais cada vez mais poderosos,
burocraticamente estruturados e geridos, que lutam com obstinagdo para expandir
seu poder; movimentos sociais de massa e de nagdes, desafiando seus governantes
politicos ou econdmicos, lutando por obter algum controle sobre as suas vidas;
enfim, dirigindo e manipulando todas as pessoas e instituicdes, um mercado

capitalista mundial, drasticamente flutuante, em permanente expansdo (BERMAN,
2005, p.16).

O turbilhdo de experiéncias, que a era moderna veio proporcionar, fruto do grande
desenvolvimento técnico proporcionado pela razdo, foi objeto de anélise de Walter Benjamin.
Em sua obra Passagens, esse filosofo que também foi um colaborador do Instituto de
Pesquisa Social de Frankfurt, tal qual Adorno e Horkheimer, faz uma estudo do século XIX.
O titulo da obra faz referéncia aos conjuntos de pequenas lojas denominadas passagens, ou
galerias, que surgiram nos 15 anos apos 1822 (BENJAMIN, 2006, p. 54).

No inicio do século XIX, as ruas de Paris ndo possuiam calcamentos, havendo muito
lixo e lama a dificultar o trafego de pessoas e charretes. No ano de 1799, o entdo imperador
Napoledo Bonaparte incentiva a constru¢ao de edificios, que ainda hoje estdo na Rue Rivoli.
Tais construgdes abrigavam calgadas cobertas por suas arcadas, semelhantes ao que ja havia
sido feito no Palais Royal, que, sob seus arcos, resguardava alguns cafés. Isso permitia as
senhoras da sociedade irem as compras sem sujarem os sapatos. Posteriormente, surgiram as
passagens, espécies de ruazinhas internas, com coberturas de ferro e vidro, ladeadas por
pequenas lojas (MAGALHAES, 2008)*. O termo “passage” viria a ter como sindnimo
“galerie”, designando construcdes arquitetonicas cada vez mais complexas. As galerias se
tornaram um pequeno mundo do consumo, com um céu artificial de vidro e luzes de lampides

a gas. Tal paraiso era tomado por pessoas, que perambulavam e observavam as mercadorias

4 Ascitagdes diretas ou indiretas que nfo estdo acompanhadas de indicagdo de pagina sdo referentes a textos

em formato HTML.



27
expostas nas vitrines. As passagens foram as precursoras das lojas de departamento, que,

por sua vez, foram sucedidas pelos shoppings centers.

Durante o Segundo Império, Napoledo III nomeou o Bardo Haussmann para elaborar
uma reestruturagdo urbanistica em Paris. Este promoveu uma grande modernizagdo na cidade,
demolindo as ruas e casas apinhadas, abrindo espago para grandes avenidas e largas alamedas
arborizadas com o intuito de dificultar a constru¢do de barricadas, utilizadas outrora nas
estratégias de luta dos revolucionarios; bem como favorecer a visualizagdo da paisagem e dos
monumentos. Calgadas e outros passeios publicos se tornaram uma grande novidade
urbanistica. Os burgueses abastados que frequentavam as passagens vieram, entdo, caminhar
pelas ruas, que aos poucos abrigaram um comércio, que cada vez mais se expandia.

As passagens, assim, passaram também a constituir templos em louvor do progresso
técnico, da industrializagdo e da mercadoria. Elas eram atragdo turistica da grande metrépole
que se tornara Paris. Passaram a ser, desse modo, uma das passarelas onde se manifestava um
fendmeno novo em relagdo ao século XIX: a multiddo. Ela era resultado do processo de
industrializa¢do, que obrigou um grande contingente de pessoas se deslocar para os centros
urbanos. Diferentemente das pequenas vilas, onde todos se conheciam e se relacionavam de
forma mais direta, a cidade for¢a a interagdo entre pessoas desconhecidas. As relagdes assim
constituidas sdo, em sua maioria, frias e impessoais.

Explorando a multiddo, misturando-se a ela, estava a figura do flaneur. Esse era a
figura tipica das ruas de Paris do século XIX, conforme Benjamin afirmou nas Passagens. O
flaneur, como o seu proprio nome indica, perambulava pelas ruas da cidade. Estava sempre

s0, apesar de cercado por diversas pessoas. A multiddo era o seu refugio:

Uma embriaguez apodera-se daquele que, por um longo tempo, caminha a
esmo pelas ruas. A cada passo, o andar adquire um poder crescente, as seducdes das
lojas, dos bistrds e das mulheres sorridentes vao diminuindo, cada vez mais
irresistivel torna-se o magnetismo da proxima esquina, de uma longinqua massa de
folhagem, de um nome de rua. Entdo chega a fome. Ele [o flaneur] ndo quer saber
das mil possibilidades de sacia-la. Como um animal ascético, vagueia por bairros
desconhecidos até desmaiar no seu quarto, que o recebe de modo estranho ¢ frio
(BENJAMIN, 2006, p. 462)

O poeta Charles Baudelaire foi um grande flaneur, que transformou Paris em objeto de
sua poesia lirica. Nela, ele revela, de forma alegorica, as fantasmagorias, que alimentavam o
sono coletivo dos habitantes dos grandes centros na era da expansdo do capitalismo, dentre as
quais estava a multiddo, a massa amorfa de citadinos. O impacto causado aos pensadores e

literatos oitocentistas muito chamou a aten¢do de Benjamin na sua andlise da modernidade.

Em seu texto Sobre Alguns Temas Sobre Baudelaire, ele utilizou uma citagdo de Engels que



28
expressava o espanto que a grande aglomeracdo de pessoas causava sobre alguns
intelectuais desse periodo:

Esta concentragdo colossal, esta acumulagdo de dois milhdes e meio de homens num
s6 ponto, centuplicou a forca desses dois e meio milhdes de homens... Mas tudo o
que ...isto custou, somente se descobre a seguir. Depois de ter vagabundeado alguns
dias pelas calcadas das ruas principais... comeca-se a ver que esses [...] [homens]
tiveram que sacrificar a melhor parte de sua humanidade para realizar os milagres de
civilizagdo de que sua cidade fervilha; que centenas de forcas latentes neles
permaneceram inativas e foram sufocadas... Ja o bulicio [murmurio] das ruas tem
algo contra que a natureza humana se rebela. [...] A indiferenca brutal, o fechamento
insensivel de cada um nos seus proprios interesses privados, manifesta-se tanto mais

repugnante e ofensivo quanto mais alto ¢ o nimero de individuos condensados em
espago apertado (ENGELS apud BENJAMIN, 1980b, p. 36)

Um conto de Edgar Allan Poe, muitas vezes tomado como ponto de reflexdo por
Benjamin e Baudelaire, também tem a multiddo como tema. Em O Homem da Multiddo, Poe
narra a historia de um individuo que se recuperava de uma enfermidade na Londres
oitocentista. Findando o periodo de convalescenca, observava, em estado de agitagdo de
espirito, a multidao a passar pela rua através da vitrine do café do hotel onde se hospedara.
Inicialmente, ele s6 percebe a massa amorfa e indistinta a mover-se em dois fluxos contrarios.
Em seguida, a medida que aprofunda a percepcao, comeca a distinguir os diferentes tipos: os
homens e mulheres de sociedade, os trabalhadores, os mendigos, as prostitutas, os artistas e os
ambulantes. Ele observa um grande mar de pessoas, em que as roupas € os tiques
comportamentais denunciam algo do significado do seu tipo. Em seguida, uma estranha figura
chama aten¢ao do observador, um velho decrépito, de aproximadamente 65 anos. Ele tem um
aspecto que desperta a curiosidade do observador, que o segue pelas ruas da grande cidade. A
figura misteriosa parece ter uma obsessdo pela multiddo, sentindo uma profunda angustia
quando o fluxo de pessoas diminui nas ruas. Apds perseguir essa estranha personagem por
duas noites, vendo-a constantemente buscando sempre um novo agrupamento de pessoas, o
observador finalmente desiste de acompanhi-la. Afasta-se dele, apos olhéd-lo fixamente,
dizendo para si mesmo que aquele velho “é o tipo e o génio do crime profundo. Recusa-se a
estar s6. E o homem da multiddo” (POE, 2008, p. 8).

O flaneur ndo ¢ esse homem da multidao, de que fala Poe. Ele ¢ o perambulador
tranquilo, a matar o tédio da vida acelerada das grandes cidades. Em O Homem da Multiddo,
“o flaneur se distancia do tipo do passeador filoséfico e assume os tracos do lobisomem a
vagar irrequieto em uma selva social [...]” (BENJAMIM, 2006, p. 463). O homem da

multidao ¢ o animal que habita a metrépole, que possui uma vida mais acelerada e em que o



29

passear tranquilo, como ainda era possivel na Paris do século XIX, foi substituido por um

toque maniaco. O flaneur, em seu passear pelos amplos bulevares de Paris, ainda guardava

algo de sua individualidade. Na grande metropole de Poe, héd apenas tipos que se chocam uns

contra os outros. Baudelaire ja havia se referido a isso, em seu poema Os Sete Velhos, em que

o olhar alegorico deste poeta capta a repeticdo infernal do desfile de uma mesma personagem

que, em sua decrepitude, parece se multiplicar indefinidamente (BENJAMIN, 2006; p.62
BAUDELAIRE, 1985, p. 331-335)° (ANEXO A).

O homem da multidao, como diz Baudelaire, “mergulha na multiddo como se isso lhe

parecesse como um reservatorio de eletricidade” (1996, p.21). O poeta completa, que essa

criatura, pode ser comparada a

um espelho tdo imenso quanto essa multiddao; a um caleidoscépio dotado de
consciéncia, que, a cada um de seus movimentos, representa a vida multipla e o
encanto cambiante de todos os elementos da vida. E um eu insaciavel do ndo-eu, que
a cada instante que o revela e o exprime em imagens mais vivas do que a propria
vida, sempre instavel e fugidia (BAUDELAIRE, 1996, p.21). [grifo do autor]

O que Baudelaire descreve, de forma ambigua, ora glorificando, ora com temor, ¢ a

vivéncia de choc, que € trazida a tona pela vida moderna. A velocidade da vida, cheia de

eletricidade, vai ao ritmo da produgdo de mercadorias. Os homens, na multidao, entrechocam-

5

Ha quem diga que o inferno é a repeti¢do. Em alguns mitos gregos, alguns personagens condenados ao
Hades sio obrigados a repetir uma tarefa inutil infinitamente. E o caso de Sisifo, que deveria empurrar uma
gigantesca pedra ao topo de uma montanha, mas que via sempre seus esforgos resultarem em nada quando
estava prestes a alcangar seus objetivos, pois a pesada rocha que empurrava era langada novamente ao ponto
de partida, quando ele quase chegava ao cume da grande elevacdo. Também ¢ o caso do ancido Ocnus,
simbolo da indoléncia, da preguica e da inércia, que ¢ condenado a trangar eternamente uma corda, que ¢
comida por um burro tdo rapidamente quanto o velho a fabrica. Em Os Sete Velhos, o que se observa ¢ uma
repeticdo infernal de uma mesma personagem. O numero sete, em muitas culturas, tem o significado de
plenitude (os sete dias da criac@o, as sete fases da lua, os sete planetas da astrologia antiga, etc). No referido
poema de Baudelaire, o cortejo das sete aparigdes do mesmo velho pode fazer referéncia ao apice de um
processo ciclico, que tende a se repetir, visto que o observador atonito foge quando quase vé a oitava
aparicdo (LEXIKON, 1994, p. 183). O oito ¢ ligado tradicionalmente a ideia de infinito, visto que a grafia
deste numero lembra uma lemniscata na vertical. No poema, a sucessdo de velhos se apresenta, lembrando
que ndo ha nada de novo sob o sol da modernidade, ou seja, que o passado se repete. Em Os Sete Velhos, a
propria descri¢ao que Baudelaire faz da Paris do século XIX lembra a paisagem do Hades nos mitos arcaicos
gregos. A cidade fervilha cheia de sonhos e os espectros podem agarrar um passante em pleno dia. Na Paris
envolta em nevoas, as casas, a0 margearem a rua, parecem simular dois cais de um rio em plena cheia. Seria
a rua uma metamorfose do Estige, rio infernal da mitologia grega? Dizia-se que a agua deste rio tinha
propriedades extraordinarias, tanto benéficas, quanto destrutivas (BRANDAO, 2004, v. 1, p. 272). Aquiles
foi banhado no Estige, tornando-se invulneravel, mas as aguas desse rio podiam também corroer quase tudo
que nelas fosse langado. A vida nas grandes cidades também faz lembrar esta paradoxal relacdo entre
elementos construtivos ¢ destrutivos. A rua, fervilhando de movimento e sonhos, provoca nos habitantes das
grandes cidades o entusiasmo da vida frenética ¢ o medo do perigo real de aniquilagdo. Benjamin (2006, p.
62) retoma o poema de Baudelaire como metafora da destruicdo da individualidade na vida moderna. Nas
ruas, repete-se o cortejo dos “sempre iguais”, sendo o individuo reduzido a um tipo, ou seja, a uma
homogenizagdo de tudo aquilo que o torna individuo. Para o autor das Passagens, o poema de Baudelaire
traduz a angustia dos habitantes das grandes cidades que, apesar de poderem expressar superficialmente suas
singularidades mais excéntricas, ndo deixam de ser exemplares de tipos previamente contabilizados nos
padroes da sociedade tecnificada.



30
se, fogem dos carros, movimentam-se de maneira brusca e apressada, sem uma troca de

olhar auténtico. A vida moderna acelerada ¢ pré-formatada pela forma de producdo industrial
e condicionada pelos utensilios técnicos. Homens ¢ maquinas passam a ter em comum oS
movimentos bruscos. Na multidao, descrita na historia de Poe, os transeuntes mal olham para
os lados. Eles seguem em marcha, assemelhando-se a um todo uniforme. No maximo, tais
pessoas se distinguem pelos tipos que formam. Em tal uniformidade, ja se assemelhariam aos
produtos padronizados que saem das fabricas.

Na vivéncia com as maquinas, os homens vao adequando o seu comportamento a elas.
Na linha de montagem das fabricas, os operarios sdo submetidos a necessidade de
manuten¢do continua das sucessivas etapas do trabalho, “a pega a ser trabalhada entra no raio
de agdo do operario independente de sua vontade; e da mesma forma lhe é subtraida a revelia
(BENJAMIN, 1980b, p.43). Desse modo, a propria percep¢ao humana vai se transformando.
Diante da velocidade da vida moderna, ndo tem tempo de elaborar a experiéncia do passado, a
memoria. Submetida a constantes estimulos, a consciéncia vai se “calejando”, perdendo parte
de sua sensibilidade. Essa seria sua defesa para preservar o aparato psiquico dos chocs. Tal
qual a multidao andando em passo marcado nas ruas, como fala Poe, os operarios das fabricas
conformam seus movimentos a um ritmo uniformemente constante, como automatos
(BENJAMIN, 1980b, p. 43). Assim, o homem moderno torna-se incapaz de ter uma
experiéncia verdadeira, pois essa exige um tempo para que a memoria a elabore.

Walter Benjamin ja advertira sobre a “queda na cotagcdo” da experiéncia, a degradacao
que essa sofreu, no seu texto O Narrador. O filosofo fala da perda da capacidade humana de
narrar, que verifica nas obras literdrias modernas. Para esse pensador, mesmo nas ruas seria
dificil encontrar alguém que soubesse narrar algo de fato. Isso se explicaria pela quantidade
de mudangas incriveis que mundo sofreu em tdo pouco tempo, mudangas essas que
praticamente ninguém julgaria possiveis. Benjamin conta que o processo de degradacdo da
experiéncia pdde ser inicialmente notado nas pessoas apos a Primeira Guerra Mundial. Os
soldados chegavam do campo de batalha mudos. Eles estavam mais pobres de qualquer
experiéncia comunicavel. Os livros que inundaram o mercado literario ndo eram o tipo de
experiéncia que transmitisse de boca em boca. (BENJAMIN, 1980a, p.57).

Em outra obra, Pobreza e Experiéncia, Benjamin ja havia tratado desta questdo. Diz

ele:

Em nossos livros de leitura havia a pardbola de um velho que no momento da morte
revela a seus filhos a existéncia de um tesouro enterrado em seus vinhedos. Os filhos
cavam, mas nao descobrem qualquer vestigio do tesouro. Com a chegada do outono,



31
as vinhas produzem mais que qualquer outra na regido. S6 entdo compreenderam
que o pai lhes havia transmitido uma certa experiéncia: a felicidade ndo esta no
ouro, mas no trabalho. Tais experiéncias nos foram transmitidas, de modo
benevolente ou ameagador, a medida que cresciamos: "Ele ¢ muito jovem, em breve
podera compreender”. Ou: "Um dia ainda compreendera". Sabia-se exatamente o
significado da experiéncia: ela sempre fora comunicada aos jovens. De forma
concisa, com a autoridade da velhice, em provérbios; de forma prolixa, com a sua
loquacidade, em historias; muitas vezes como narrativas de paises longinquos,
diante da lareira, contadas a pais e netos. Que foi feito de tudo isso? Quem encontra
ainda pessoas que saibam contar historias como elas devem ser contadas? Que
moribundos dizem hoje palavras tdo duraveis que possam ser transmitidas como um
anel, de geracdo em geracdo? Quem ¢é ajudado, hoje, por um provérbio oportuno?
Quem tentard, sequer, lidar com a juventude invocando sua experiéncia?
(BENJAMIN, 2008).

A decadéncia da experiéncia ndo seria de se estranhar dentro da modernidade,
continua Benjamin, pois estas foram completamente solapadas pelos chocs da vida moderna.
Benjamin afirma, ainda sob o impacto dos fatos ocorridos nas primeiras trés décadas do
século XX, que

[...] nunca as experiéncias foram desmentidas mais radicalmente do que as
estratégicas pela guerra de posi¢des, as econdmicas pela inflagdo, as fisicas pela
batalha de material bélico, as morais pelos detentores do poder. Uma geracdo que
ainda fora a escola de bonde puxado a cavalos, ficou sob céu aberto numa paisagem
onde nada permanecera inalterado a ndo ser as nuvens e, debaixo delas, num campo

magnético de correntes e explosdes destruidoras, o minusculo, fragil corpo humano.
(BENJAMIN, 1980a, p. 57).

Assim, a dor acumulada no passado ndo € processada pelo aparato psiquico humano
durante modernidade. O impulso de seguir adiante valoriza apenas as vivéncias, que sao
produtos das instancias de controle da consciéncia. Experiéncia e vivéncia sdo duas categorias
diferentes para Benjamin. A primeira, em alemao ¢ Erfahrung, provém do verbo erfahen, que
significa viajar, atravessar. Remete as historias passadas de boca em boca, de geracdo para
geracdo, por viajantes, que saiam em busca de terras distantes atrds da fortuna. Entretanto,
pode também se referir as histdrias, ouvidas com ndo menos prazer, contadas por aqueles que
ficaram em casa, vivendo honestamente do fruto do seu trabalho e que conheceriam as
tradicdes de sua terra. O viajante e o lavrador sedentario sdo os prototipos arcaicos do
narrador, o qual cai em decadéncia na vida moderna, como foi dito anteriormente. De
qualquer modo, experiéncia (Erfahrung) remete a algo que veio de longe, que atravessou o
tempo. Ela pressupde tradi¢ao e continuidade (BENJAMIM, 1980a, p. 58; 2006, p. 840). Em
contraste a esta, a vivéncia, que, em alemao, ¢ Erlebnis, remete a algo mais espontdneo e
imediato, a um acontecimento emocionante. Ela implicaria um choque e uma
descontinuidade. A vivéncia se tornou tipica da vida moderna, apds a degradacdo da tradigdo.

Coisa que Benjamin rastreou nas manchetes de jornais que, ao contrdrio das narrativas pré-



32
modernas, ndo fazem referéncia a fatos ocorridos num tempo longinquo, ou a um lugar

distante. As noticias jornalisticas, cunhadas sob o lema moderno da atualidade, diziam sempre
respeito a fatos proximos no tempo, ou no espaco. Elas trazem apenas informagdo, que cerca
o individuo moderno, isolado, apesar da multidao dos grandes centros.

A modernidade vive sob o brilho da novidade, a Fata Morgana que também
resplandecia nos objetos apresentados nas exposi¢des universais (ou Expo's, como se diz
atualmente). Elas nascem durante o século XIX, segundo Benjamin, do desejo de divertir as
massas, quando ainda ndo existia propriamente uma industria do entretenimento.
Periodicamente, durante alguns meses, milhares de pessoas se acotovelavam nos pavilhdes de
exposicao para verem os mais novos artigos relacionados as areas da industria, da agricultura
e das belas artes. Naquela época, Paris sediou duas exposi¢cdes universais, a de 1855 e a de
1867. Essas grandes exposi¢des entronizavam a mercadoria e a producao industrial capitalista.
Os trabalhadores se distraiam em carrosséis € montanhas russas e se extasiavam a observar
produtos que ndo podiam comprar. Do culto a mercadoria, no qual o valor de uso desta ¢
relegado ao segundo plano, provém, entdo, uma subserviéncia adequada aos usos da
propaganda industrial e politica (BENJAMIN, 2006, p. 57).

Esse culto a mercadoria também se manifestava no passeio distraido do flaneur por
entre as ruas e passagens de Paris. Esse seria também o tema secreto dos desenhos J. J.
Grandville. A grande industria, promotora das grandes exposi¢des, criou um mundo feito de
spécialités, mercadorias apresentadas como iguarias e tidas como algo novo e singular. As
fantasias de Grandville também procuram glorificar a modernizagdo do mundo. No desenho
Un Autre Monde, Grandville ilustra uma reconfigura¢do do proprio universo, em que os anéis
de Saturno, forjados em ferro fundido, formam passeios publicos. Seria nessas passarelas
modernas que os habitantes daquele planeta viriam tomar ar. (BENJAMIM, 2006, p. 58)
(ANEXO B).

O desenho de Grandville acaba servindo como uma alegoria da propria modernidade.
Benjamin havia dito que havia nascido sob o signo de Saturno, planeta considerado pelos
misticos associado a melancolia. Os habitantes de Saturno, entre os quais estaria o flaneur,
correriam as passagens, as exposigoes, as spécialités, ou a multiddo para assim tomar um
pouco de ar, fugindo da atmosfera opressiva forjada em ferro pela vida moderna. Estas seriam
fantasmagorias, ilusdes que tentam disfarcar com um ar benfazejo a situacdo miseravel dos

habitantes das capitais do consumo.



33
A compulsdo pela novidade ¢ outra grande fantasmagoria. Ela procura dissimular a
repeticdo do sempre mesmo:

Walter Benjamin reconhece, nos monumentos da burguesia, ruinas, antes e
independentemente de seu desmoronamento, pela maldicdo da modernidade,
maldi¢do que consiste na incapacidade paradoxal de criar o novo. Sua necessidade
compulsiva de produzir novidades — que caracteriza 0 modo de produgao capitalista
— ¢ bem o contrario da verdadeira inova¢do, como o atestam as modas, sempre
recorrentes, pois 0 novo ndo passa de uma série de variantes de aquisi¢des antigas:

'E 0 novo sempre velho e o velho sempre novo'. Com efeito, a moda ¢ a figuragio
moderna da repeticdo (MATOS, 2006, p 1124).

Theodor Adorno, que foi bastante influenciado por Benjamin, também se refere a
obsessao pela novidade na vida moderna. O conceito moderno de novo, segundo ele, teria tido
uma das suas primeiras formulagdes em Poe e Baudelaire. No primeiro, dentro do conto Uma
descida no Maelstrom. Neste texto, Poe fala de um redemoinho da mitologia nérdica, cuja
visao desafia qualquer capacidade narrativa. Devido a capacidade que esse fato arcaico tem de
extrapolar a capacidade da experiéncia, a visdo do turbilhdo assume a aparéncia de novidade.
A descida no Maelstrom lembra a sensacdo de arrastamento que os tempos modernos
provocam, bem como seu correlato paradoxal de prazer e horror. A imagem do redemoinho
mitico, ao sugar para seu interior tudo a sua volta em avassaladores movimentos circulares,
lembra a espiral histdrica sempre a se repetir.

Em Baudelaire, no poema chamado 4 Viagem, também comentado por Benjamin,

pode-se ler a seguinte estrofe:

O Morte, velho capitdo, é tempo! As velas!
Este pais enfara, 6 Morte! Para frente!

Se o mar e o céu recobre o luto das procelas,
em nosso coragdes brilha uma chama ardente!

Verte-no teu veneno, ele é o que nos conforta!

Queremos, tal cérebro nos arde em fogo,

Ir ao fundo do abismo, Inferno ou Céu, que importa?

Para encontrar no Ignoto o que ele tem de novo! (BAUDELAIRE, 1985, p.453)

A poesia mostra esse impulso para seguir em “frente”, presente na busca da novidade
e do progresso proprio da modernidade. Em tal impulso, ndo importa que o porto final da
viagem seja o Céu ou o Inferno, mas apenas que, no grande desconhecido, chegue-se a algo
novo. Tal impulso caracteriza a atitude do sujeito que se abandona ao perigo do desconhecido
em busca do prazer. O novo se impde como sinénimo de sensacdo. E busca por tirar da

melancolia e do desespero moderno algo de estimulante. Diz Adorno:



34

O novo, um lugar vazio na consciéncia, aguardado como que de olhos fechados,
parece ser a formula que permite extrair do horror ¢ do desespero algo de
estimulante. Ela transforma o mal em pior. Mas seu contorno desnudo ¢ um
criptograma da maneira de agir mais inequivoca. Ele circunscreve a resposta precisa
dada pelo sujeito a0 mundo abstrato, a era industrial. O culto do novo ¢ com isso a
idéia de modernidade é uma revolta contra o fato de que ndo ha nada mais de novo.
O carater sempre igual dos bens produzidos com maquinas, a rede de socializacdes
que por assim dizer captura e assimila os objetos e o olhar sobre eles transforma
tudo o que surge em algo ja visto, em exemplar contingente de um género, em sosia
do modelo (ADORNO, 1992, p. 206).

O carater do retorno do mesmo no novo se manifesta na moda. Ela vive a citar o
passado aparentemente transmutado em novidade. Nela se infiltra o fetiche da mercadoria. O
termo fetiche ¢ retirado das antigas religides animistas pelo filosofo Karl Marx, para assim
descrever a estranha aparéncia, que ganham as mercadorias no sistema capitalista. No
contexto dessas religides, o termo se refere ao poder atribuido a determinadas coisas dentro de
uma concepcdo magica do mundo. Tais coisas, ilusoriamente, pareciam ser dotadas de uma
“forca interior”, como se fossem habitadas por um “espirito”. Entretanto, Marx apropria-se
desse conceito, dando-lhe um outro sentido. No mundo capitalista, os objetos possuiriam
determinadas caracteristicas, que sdo frutos das relacdes sociais, mas, no entanto, tais
caracteristicas apareceriam como tendo origem natural.

Em sua obra méxima, O Capital, ao analisar a mercadoria, Marx explica melhor esse
fato. Na primeira parte dessa obra, ele comeca dizendo que a riqueza burguesa aparentemente
¢ vista como um acumulo de mercadorias. Todavia, o valor da mercadoria pode ser
decomposto em valor de uso e valor de troca. O primeiro decorre das propriedades materiais
e naturais de determinado produto. O valor de uso do pao reside em servir de alimento. O de
um sapato em calgar bem os pés. Contudo, uma determinada quantidade de paes pode vir a ser
trocada por um par de sapatos, como a mesma quantidade de paes pode ser trocada por metros
de tecido. O que permite a troca de produtos com valores de uso diferentes ¢ o valor de troca.
Esse ¢ estabelecido, dentro da forma de produgao capitalista, a partir do trabalho utilizado em
sua producdo. Desse modo, do pdo, caso se retirasse tal trabalho, restaria apenas trigo
crescendo a esmo, imprestdvel ao consumo humano. Obviamente, o trabalho especifico
empregado para produzir o trigo, fabricar sapato, garimpar ouro sdo diferentes. Para que os
frutos de tais trabalhos, criadores de valores de uso especifico, sejam intercambidveis, esses
trabalhos devem ser reduzidos a um denominador comum. Esse ¢ o tempo de producdo. Tal
tempo ¢ uma grandeza abstrata, fixada convencionalmente, a partir de determinadas condi¢des

sociais de produgdo, em horas, dias, meses, etc. Esse trabalho se torna um equivalente geral,



35
que permite a equiparacdo do trabalho de individuos diferentes e de diferentes trabalhos

enquanto produtores de diversos valores de uso (MARX, 1999, p 57 - 64).

O trabalho, que produz valor de troca, enquanto equivalente geral, ¢ social. Ele ¢
proveniente das condi¢des de producdo dentro do capitalismo industrial. Seu carater geral e
abstrato deriva exatamente das formas de producdo e da organiza¢do social burguesa.
Contudo, como os produtores trabalham de forma independente uns dos outros, sem uma
coordenagdo mais patente, este carater social ndo fica claramente evidente. Nas organizacdes
do comunismo primitivo, por exemplo, o trabalho ¢ claramente um fator social, assim como
seus produtos. Em tais organizacdes, todo trabalho individual ¢ fixado claramente pela forma
de ordenamento social. O que ndo ocorre na producdo burguesa, em que a coordenagdo do
trabalho ocorre de uma forma indireta, através do mercado (BOTTOMORE, 2001, p. 149).
Assim, “a relagdo das pessoas em seu trabalho se apresenta como sendo um relacionamento
de coisas consigo mesmas e de coisas com pessoas” (MARX, 1999, p.63).

Os produtos que tém o mesmo valor de troca, que ¢, na verdade, tempo de trabalho
empregado na produgdo, sdo permutados entre si. Em relagdes mais complexas, a troca direta
¢ substituida pela moeda, que, apesar de ser apenas um medium para a troca, aparece como
tendo propriedades naturais. Marx diz que todas “as ilusdes do sistema monetario decorrem
do fato de que ndo se nota que o dinheiro apresenta uma rela¢do social de produgdo, mas ¢
visto apenas na forma de uma coisa natural com propriedades determinadas™ (1999, p. 63). O
dinheiro acaba conferindo, a quem o possui, poderes impensaveis, de maneira tal que as
pessoas sdo medidas pelo que tém. Dessa forma, verifica-se que o valor de troca ¢ mais
importante do que o valor de uso. A mercadoria, que ¢ um ser inanimado, passa a determinar
a relagdo entre os homens, e ndo o contrario. Ela se torna um fetiche, apresentando-se como se
possuisse propriedades e valores proprios, que acabam por dominar preencher a consciéncia
dos homens. Entretanto, em sua forma de apresentacdo, esconde as relacdes sociais e
histéricas, proprias do capitalismo, da qual recebe sua aparéncia necessaria.

Ao comentar as exposi¢des universais, Benjamin ja se referia a essa hipostase do valor
de troca em relagdo ao valor de uso das mercadorias. Os trabalhadores ficavam fascinados
diante das novidades mercadolédgicas, que sequer podiam tocar. Os objetos, em seu carater de
novidade, eram objetos de culto. Entretanto, tal qual ocorre nos artigos da moda, o novo
sempre esconde o velho. Em ambos, manifesta-se um elemento arcaico, uma fantasmagoria.
No louvor a novidade, a mercadoria, manifesta-se um elemento arcaico. A adoragao a objetos,

que, embora parecam dotados de forca e propriedades proprias, retiram esse seu carater das



36
relacdes sociais no sistema capitalista. Aquilo que surge como algo natural, com um poder

mitico a determinar o destino dos homens é, na verdade, fruto da atividade historica, do
trabalho social humano.

A contrapartida do fetiche da mercadoria ¢ a coisificagdo do homem. Ao vender sua
forca de trabalho, este perde toda sua particularidade, tornando-se um mero equivalente
abstrato, produtor de valor de troca. O trabalho e o trabalhador tornam-se, entdo, mera
mercadoria. Apesar de ter a peculiaridade de produzir valor, a forga de trabalho é consumivel
e permutavel como qualquer outra mercadoria. Desse modo, o fetiche da mercadoria e a
coisificagdo descrevem um sistema econdmico em que o homem est4 a servigo da produgdo e
ndo a produgdo a servico do homem, em que o mercado ¢ o novo bezerro de ouro a ser
adorado pela massa a girar a sua volta em éxtase.

O fetichismo da mercadoria e a coisificagdo humana sdo analisados também por
Adorno no ensaio O Fetichismo na musica e a regressdo da audig¢do. Nele o filosofo afirma
que a musica se tornou essencialmente mercadoria, valor de troca, no qual esgota totalmente
sua realidade. A coeréncia interna da musica, o seu carater de promover conhecimento,
enquanto produto historico do espirito humano, passa para segundo plano em fungao dela se
tornar objeto para venda. A sua funcdo de mercadoria pré-determinaria tanto a producao,
quanto a reproducdo e recepcdo musical. Despojada de suas propriedades especificas, a
musica ¢ consumida com indiferenga pelo publico. Esse se torna uma audiéncia desatenta,
enquanto a musica ¢ apenas “musica de fundo”. Tal indiferenga ¢ adequada a esses produtos,
pois 0 que se observa ¢ uma repetigdo dos mesmos padrdes estéticos, adequado a um gosto
médio e a uma produ¢do musical em série. O esquecimento € o fator psiquico a se manifestar
nessa repeticdo do sempre-igual, pois ndo existe nada para lembrar nessas obras. Nelas, nao
ha nada de essencial, mas puras cascas. O carater desatento da recep¢dao do publico com
relagdo a essas musicas, nao deve dissimular o poder que estas tém sobre ele (ADORNO,
1999, p.77-81; VALLS, 2002, p. 118-127). A musica tem sobre o consumidor desatento um
poder comercial, fazendo com que ele deseje exatamente da musica o que a industria cultural
o impde. Assim, ele se torna coisificado e manipulado. A satisfagdo musical ¢ induzida pela
infantilizacdo do publico, que, através de uma manipulacdo do aparato pulsional, tem sua
capacidade auditiva regredida.

O fetiche da mercadoria, que Benjamin observa na moda e nos produtos
industrializados e que Adorno capta na musica contemporanea, ¢ um elemento regressivo da

modernidade. A época histérica que entroniza o novo, que se concebe como uma saida do



37
obscurantismo primitivo dos tempos passados acaba por repor, sub-repticiamente,

elementos miticos em seu seio. A modernidade que assume uma postura conflituosa com a
tradicdo, recusa a concepgdo de tempo qualitativo desta. Passa a se reger por uma concepg¢ao
de tempo quantitativo, vazio de sentido, o tempo abstrato da producgdo, produtor do valor de
troca. Tempo que faz tabula rasa de todo aspecto individual e qualitativo, que instaura o
fetiche da mercadoria. Na idolatria da mercadoria e na adaptag@o aos interesses do mercado, a
cultura do progresso regride aos tempos miticos, em que as divindades regiam o destino do
mundo.

Assim, a racionalidade moderna, voltada para meios e fins, acaba por erigir novos
mitos, quando queria dissolvé-los. A temporalidade moderna, que glorifica o novo, numa
concepg¢do de tempo quantitativa, acaba repetindo o sempre igual: os objetos padronizados,
aos quais se submetem os individuos massificados.

Um dos fatos que a presente dissertacdo tem a pretensdo de expor através da filosofia
de Adorno e de Benjamin ¢ que o tempo quantitativo, vazio de sentido, ndo oferece
experiéncias verdadeiras, mas apenas vivéncias. Estas se sustentam como forma de esquecer a
dor ndo processada no passado, provocadas pelos chocs da vida moderna. A vivéncia ¢
fugidia e consumivel, como as mercadorias da ordem econdémica. Desprovido de experiéncias
auténticas, resta ao individuo uma postura niilista, que quer apenas dissolver valores em nome
do que ¢ tido abstratamente como o mais recente. A ética passa a ser também consumivel,
sendo os valores apenas artigos de moda, cultuados ou langados ao ostracismo conforme o
fluxo da produgao. O tempo quantitativo ¢ aquele da produgdo e do consumo ilimitados, que
se manifesta na célebre frase “tempo ¢ dinheiro”. Tal temporalidade ¢é preenchida “pela
cultura do excesso e da perda do sentido, o que se encontra na base dos esportes radicais,
obesidade moérbida, anorexia, bulimia, terrorismo e guerras” (MATOS, 2006, p. 1135).

Benjamin polemiza com aqueles que acreditam na marcha automatica da histéria rumo
ao progresso. Contra essa concepcao, que faz tabula rasa de toda dor e sofrimento na historia,
ele propde uma concepgao critica. Sua ideia de histdria ndo ¢ um todo continuo voltado para o
futuro. Em suas Teses sobre a Filosofia da Historia, Benjamin percebe que a marcha para o
progresso deixa, na sua esteira, ruinas e fragmentos nao elaborados pela experiéncia. Pode-se

ler na Tese IX °:

¢ Michael Lowy, em Walter Benjamin: aviso de incéndio, contrapde esta tese de Benjamin a visdo da historia

do idealismo alemdo, nomeadamente de Schiler. O romantico apresenta uma imagem da historia que lembra
a marcha do espirito absoluto hegeliano. Schiler diz que: “Como o Zeus homérico, a Historia observa com
um olhar igualmente alegre os trabalhos sanguinarios das guerras assim como a atividade dos povos pacificos
que se alimentam inocentemente do leite de seus rebanhos. Por mais desordenado que pareca o confronto da



38

Existe um quadro de Klee que se intitula Angelus Novus. Representa um anjo que
parece preparar-se para se afastar do local em que se mantém imoével. Os seus olhos
estdo escancarados, a boca esta aberta, as asas desfraldadas. Tal é o aspecto que
necessariamente deve ter o anjo da historia. O seu rosto esta voltado para o passado.
Ali onde para nos parece haver uma cadeia de acontecimentos, ele vé apenas uma
unica e s6 catastrofe, que ndo para de amontoar ruinas sobre ruinas e as langa a seus
pés. Ele quereria ficar, despertar os mortos ¢ reunir os vencidos. Mas do paraiso
sopra uma tempestade que se apodera das suas asas, e ¢ tdo forte que o anjo ndo é
capaz de voltar a fecha-las. Esta tempestade impele-o incessantemente para o futuro
ao qual volta as costas, enquanto diante dele e até ao céu se acumulam ruinas. Esta
tempestade ¢ aquilo a que n6s chamamos o progresso (BENJAMIN, 1992, p.162)

Benjamin faz a opg¢ao pelo fragmentério, pelo descontinuo. E no fragmentario, ndo no
continuo histdrico onde ele pretende ler a dor e a frustragdo ndo assimilada das promessas nao

2

cumpridas na modernidade. “Fragmentos Filosoficos” ¢ também o subtitulo da Dialética do
Esclarecimento, obra de Adorno e Horkheimer que sera analisada mais profundamente nesse
trabalho. Michael Lowy (2005, p.89) lembra que a imagem do anjo da histéria € também
usada por tais autores nesta obra. Pode-se ler na Dialética do Esclarecimento: “O anjo com a
espada de fogo, que expulsou os homens do paraiso e os colocou no caminho do progresso
técnico, ¢ o proprio simbolo desse progresso” (ADORNO; HORKHEIMER, 1985, p.168-
169). O anjo de Benjamin percebe a catistrofe e a ruina na histéria. Historia que ¢ a
representacdo da marcha triunfal dos vencedores sobre os vencidos. A pilha de corpos que se
estende até o céu prenuncia profeticamente a barbarie nazista. Tal anjo ndo pode voltar e
“acordar os mortos” e apaziguar a dor, pois se deve seguir em frente, rumo ao progresso. O
anjo dos outros dois frankfurtianos lembra a imagem ameacadora, que pode ter o caminhar
historico. Para o homem decaido, a terra é o proprio inferno, a repeticdo ciclica da opressao
dos vencedores sobre os vencidos.

Entretanto, nao se deve ter a imagem dos frankfurtianos como cultuadores do passado
e inimigos do progresso. Contra aqueles que negam qualquer progresso, Adorno diz que “de
fato, da funda até a bomba atdmica, o progresso € escarnio satdnico, mas que, somente na
época da bomba atdmica, € possivel vislumbrar uma situacdo em que desaparecesse a

violéncia de todo” (ADORNO, 1995, p. 52). Nos fragmentos deixados para tras pela dialética

liberdade humana com o desenvolvimento do mundo, a Histéria observa com tranqiiilidade esse jogo
confuso; porque seu olhar, que tem um longo alcance, ja descobre, de longe, o objetivo para o qual essa
liberdade sem regras é conduzida pela cadeia da necessidade” (apud LOWY, 2005, p. 91). O anjo de
Benjamin ¢ uma figura que contrasta com a divindade olimpica. Esta observa a catastrofe da historia
impassivelmente de cima. O autor deste trabalho acredita que talvez uma das inspira¢des para a figura do
anjo mundano e melancolico de Benjamin esteja em Baudelaire. Nas Litanias de Satd, o anjo decaido surge
mais proximo ao ser humano que qualquer deus olimpico. Nesta poesia, Baudelaire mostra uma alegoria das
classes revoltadas (ANEXO C).



39
do movimento do esclarecimento, em sua jornada para livrar o homem de todo

obscurantismo e ignorancia, Adorno e Horkheimer se propdem a entender o elemento

regressivo da historia, para evitar a continuacao da barbarie.

1. 5 Mosaico alegorico: lendo os fragmentos da modernidade

A vivéncia da modernidade ¢ sentida como vertigem. O fluxo das mudangas
provocadas pela modernizagdo da produg@o e um estilo de vida cada vez mais urbano alteram
a percep¢ao humana, segundo o que diz Benjamin. Na vida moderna, sé ¢ possivel a vivéncia
fragmentaria e descontinua, efeito dos chocs. Desse modo, é anacronica qualquer tentativa
de retroceder a ideia de uma experiéncia historica totalizante. O sujeito moderno, através da
técnica e de uma racionalidade cientifica, penetra o real, tornando-o mais proximo. E ndo
apenas no que diz respeito aos usos do telescopio, do microscopio ou do bisturi de vivissegao.

Na era moderna, a experiéncia do longinquo, de um sentindo transcendente a
realidade, de um ser subjacente a todo ente ¢ abalada por uma racionalidade subjetiva que
retira todo sentido do real a partir de si mesma, o que torna todo reino objetivo na mera massa
amorfa, exemplaridade desprovida de individualidade, que pode ser manipulada para os fins
de autoconservagao. Esse ¢ fenomeno que Weber descreve como desencantamento do mundo.
Diante de tal situacdo, o pensamento deve se adequar a essa nova configuracdo historica do
real. Entretanto, ndo glorificando o progresso e a marcha triunfal da historia que deixa atras de
si uma pilha de cadaveres, que perpetua a exploragdo do homem pelo homem.

Assim, se a modernidade ¢ marcada pelo lema do “sempre em frente”; cabe ao
pensamento critico captar as ruinas, os fragmentos, de uma histéria que tenta esconder sua
degradacio. Deve-se transformar a vivéncia dos chocs em experiéncia. E o que faz Baudelaire
em sua poesia lirica. Ele ¢ o flaneur de olhar atento a examinar a multiddo e o mundo a sua
volta. Enquanto ndo estd completamente tomado pelo ritmo da produgdo, pode caminhar a
esmo pela cidade, no verdadeiro 6cio criativo. Seu trabalho ¢ o da rememoracdo melancélica

do passado, captando seus fragmentos, como o faz o anjo da histéria.” Ele é a condi¢do da

" Em Baudelaire tal idéia pode ser percebida do poema LXXVI Spleen, de Spleen e o Ideal (ver no ANEXO D)
Na memoria do poeta, estdo depositados os fragmentos de um tempo perdido, que evocam a imagem de uma
historia decadente. Confira na edigdo bilingiie de 4s Flores do Mal, com tradugdo e notas de Ivan Junqueira,
p-293-295.



40
producdo poética de Baudelaire. Entretanto, como as vivéncias implicam um grande
controle da consciéncia, visto que seu intuito ¢ amortecer os chocs, esse trabalho de
rememoracdo ¢ mais involuntario do que voluntario. E semelhante 8 memoria involuntaria de
Marcel Proust, que capta o tempo perdido. Tem, também, analogia com o processo de
rememoracao psicanalitico. Diz Benjamin,

A recordagdo do homem meditativo dispde da massa desordenada do saber morto.
Para ele, o saber humano ¢é despedagado em um sentido particularmente
significativo: ou seja, como a quantidade de pecas arbitrariamente recortadas a partir
das quais se monta um puzzle. Uma época avessa a meditacdo conservou seu
comportamento no puzzle. Este ¢ o gesto sobretudo do alegorista. O alegorista pega
uma pegca aqui e ali do depoésito desordenado que seu saber pde a disposi¢do, coloca-
a ao lado de uma outra e tenta ver se ambas combinam: aquele significado para esta
imagem ou esta imagem para aquele significado. O resultado nunca pode ser
previsto, pois ndo existe uma mediacdo natural entre os dois. Da-se 0 mesmo com a
mercadoria e o prego. As “arglicias metafisicas” nas quais se compraz a mercadoria,
segundo Marx, sdo sobretudo as argucias da estipulagdo do preco. Nunca se podera
saber ao certo por que tal mercadoria tem tal pre¢o, nem no curso de sua fabricagao,
nem mais tarde quando ela se encontra no mercado. Ocorre exatamente 0 mesmo
com o objeto em sua existéncia alegérica. Nenhuma fada determinou em seu
nascimento qual o significado que lhe atribuird a meditagdo absorta do alegorista.

Porém, uma vez adquirido tal significado, ele pode ser substituido por outro a
qualquer momento (2006, p 414).

O poeta, homem meditativo, recolhe os fragmentos do passado, as ruinas do mundo
degradado, tal qual o fez na contemporaneidade o artista plastico brasileiro, Arthur Bispo do
Rosério, em sua obra Manto da Apresentacdo. O poeta alegorista reune esses objetos e lhes da
um novo significado. Para Benjamin, o poeta se aproxima do trapeiro. Tanto um como outro,
recolhem os detritos deixados pela sociedade, fazendo delas o seu negodcio. Entretanto o que
seria alegoria? Tal palavra, as vezes, ndo € muito clara nos escritos benjaminianos.

A alegoria significa “falar outro” “(grego alloés = outro; agourein = falar) [em que se
diz] b para significar a” (HANSEN, 2006, p. 7). Haveria dois tipos de alegoria: a alegoria dos
“poetas” e a dos “tedlogos”. A primeira, enquanto atividade poiética, constitui uma forma de
expressdo. Nessas formas alegoricas, ha sempre um significado oculto (de teor moral, ou, de
uma maneira geral, de um valor espiritual mais profundo) por detrds de outro significado
posto de forma mais evidente. Os dois planos de significados tém seus sentidos ligados
devido a uma analogia entre seus elementos. Assim, no poema de Virgilio, no século I a.C.,
Eneida, a viagem do hero6i Enéias ao Hades seria uma metafora continuada do mito de Orfeu.
Interpretada segundo a tradicdo Orfica, ela significa a descida da alma aos infernos para
purificar os pecados e chegar a beatitude. Em suma, tal forma de alegoria ¢ um modo de

ornamentacdo dos discursos para fins retoricos e artisticos. Nessa forma de alegoria, que



41
vigora na tradicdo greco-latina, “tanto constru¢do como interpretacdo, era essencialmente

linguistica” (HANSEN, 2006, p. 11) [grifo do autor]

Contudo, a alegoria dos te6logos, serve mais a um propdsito hermenéutico, do que
expressivo. Dentro dessa tradicdo, que surge na Idade Média implementada pela Igreja, Deus,
o grande Autor de tudo que existe, expressa-se tanto nas palavras das Escrituras Sagradas,
como também seu Verbo se manifesta em toda a criagdo (no mundo e na historia)®. Assim, o
alegorico nao ¢ s6 uma construgdo retérica ou poética, que esconde atrds de um sentido
imediato, literal, de dadas palavras, um outro sentido mais profundo. O préprio mundo e a
historia tornam-se alegorias, escritas cifradas de seu Autor. Enquanto meras manifestacdes
profanas do Verbo, essas se tornam confusas, ndo manifestando a Verdade de forma plena.
Sao expressdes da queda do homem do paraiso e, enquanto tais, sdo presenga da Auséncia
Divina. Contudo, apesar disso, constituem, dialeticamente, a via de acesso a Deus (HANSEN,
2006). Hansen estabelece o seguinte exemplo dessa forma de alegoria:

Formando um conjunto de regras interpretativas, a alegoriza¢do cristd toma
determinada passagem do Velho Testamento — o éxodo dos hebreus do Egito guiados
por Moisés, por exemplo — e propde que, numa passagem determinada do Novo
Testamento, seja a ressurreicdo de Cristo, hd uma repeti¢cdo. No caso, nido se
interpretam as palavras do texto, mas as coisas, 0s acontecimento € 0s seres
historicos nomeados por elas. Moisés, o homem, ¢ interpretado como exemplo
(figura ou tipo) que prefigura Cristo em seu tempo. Como Cristo ¢ Deus, segundo o

Cristianismo, Moisés também posfigura o Cristo eterno. Como sua figura, Moisés €
umbra futurarum , 'sombra das coisas futuras” (2006, p. 12) [grifo do autor]’

Durante o século XV, as duas formas de alegoria se fundem. Pensadores, como
Marcilio Ficino, usam a alegoria como forma de composicdo do pensamento € como
instrumento de interpretacdo de obras poéticas, textos sagrados e misticos. Textos poéticos e
filosoficos sdo, entdo, interpretados a partir de referéncias provenientes da Cabala, da
astrologia, dos hierdglifos egipcios, ou ainda daqueles atribuidos a profetas e magos (Hermes
Trimegisto, Orfeu, Zoroastro). Assim, em Ficino “a alegoria ¢ um procedimento referido a
arqueologia, na operacdo de recuperar um sentido oculto num monumento; ela ¢ também
artistico poética, como modo de formar; e também cientifica, pois teoria, calculo magico,
simpatia generalizada” (HANSEN, 2006, p. 141).

As interpretacdes alegdricas da tradigdo operadas pelos sabios renascentistas, como

Ficino, acabam influenciando a arte. O que se verificaria nas obras de nomes como Botticelli,

#  Algo que, como se verd mais a frente, aproxima-se bastante da concepgdo benjaminiana da linguagem.

Caso ndo se queira recair num anacronismo, deve-se entender como uma alegoria a analogia que Adorno e
Horkheimer fazem entre o heréi Ulisses da Odisséia de Homero e o sujeito burgués moderno. Assim, para os
autores da Dialética do Esclarecimento, o her6i homérico prefiguraria o homem burgués, embora sem um
sentido teoldgico. Essa questdo serd mais bem explorada no préoximo capitulo.

9



42
Miguelangelo, Shakespeare, Calderon de La Barca e El Greco. Apos o século XVIII,

durante o Romantismo alemao, a alegoria passa a ser duramente atacada. A relacdo entre o
sentido imediatamente expresso “b” e o sentido préprio “a” é objeto de critica pelos
romanticos. Causava escandalo o fato de estes dois sentidos manterem uma correlacao
virtualmente aberta, em que os significados figurados se tornam de dificil compreensao, como
no Apocalipse de Sao Jodo. Na alegoria, tudo podia significar tudo. Acusava-se a alegoria de
ser apenas a tradugdo de uma estrutura nao poética, quer dizer, de idéias abstratas. A alegoria
era vista apenas como produto de uma forma pobre de imagina¢do, meramente associativa.

Os romanticos conceituaram a alegoria como “particular para o universal”, ou seja, o
involucro exterior de uma abstragdo. Estabeleceram uma distingdo entre esta e o simbolo, que
“em sua particularidade contém ou expressa o geral” (HANSEN, 2006, p. 14). A alegoria ¢é
vista como discursiva, por exigir uma exegese, na qual os significados sao referenciados uns
aos outros pra que ocorra a interpretagdo. O simbolo seria uma manifestacdo imediata do
Todo no Particular. Sob essa otica, a cruz simboliza imediatamente o Cristianismo, sem
necessidade de malabarismos interpretativos. Os representantes do idealismo alemao, tal qual
Goethe, Schelling e Hegel, ndo deixaram de ver apenas a alegoria como mera figura mecanica
de convencdo retorica, enquanto o simbolo era tido como organico. No interior do
romantismo, a figura do génio era tida como capaz de ter um acesso intuitivo ao Absoluto.
Desse seu acesso privilegiado ao Incondicionado (Natureza, Espirito, Deus), dar-se-ia a
expressao superior do simbolo. Ele ¢ a manifestagdo de um universal-concreto, a fixagao
imediata da Ideia numa forma particular (MERQUIOR, 1969, p.106).

Entretanto, a alegoria em Benjamim surge como critica a esta pretensa organicidade
do simbolo, defendida pelos romanticos. Ele valoriza exatamente o carater dialético da
alegoria. Enquanto o simbolo apresenta a ideia num tnico momento, a alegoria pede, para sua
interpretagdo, uma sequencia de momentos, ou seja, um ir e vir do expresso para o oculto
(BENJAMIN, 2004, p. 179)

As alegorias apreciadas por Benjamin ndo compartilhavam da desvalorizagdo do
terreno, que as alegorias greco-romanas ¢ medievais traziam em si, quando forneciam um
sentido abstrato a pessoas e situacdes. A alegoria benjaminiana apresenta um apego a
realidade concreta. Isso pode ser apreendido através do contraste que simbolo e alegoria
mantém na sua relagdo com a categoria de tempo. A experiéncia de recep¢ao do primeiro da
énfase a0 momentaneo, ao “instante mistico”, na qual ele absorve o sentido oculto no recanto

mais profundo de sua interioridade. A alegoria, por sua vez, necessita de uma dialética que lhe



43
corresponde. A relacdo, que ela estabelece entre o imediatamente manifesto e o significado

a ser interpretado, ndo ¢ nem autosuficiente e nem imediata (BENJAMIN, 2004, p. 180). A
auséncia de um sentido pleno e imediato torna a alegoria a forma de expressdo mais
apropriada a concepgao de historia Barroca.

Nas andlises, que Benjamin fez sobre o Drama Barroco Alemao, ele descobre nessa
forma estética uma concepc¢do de historia que difere da Idade Média. Para esse pensador, a
estrutura do Drama Barroco Alemao esta fundamentada numa concepg¢ao imanente do mundo.
Enquanto na Idade Média a histéria possui um sentido transcendente dado por concepgdes
teoldgicas, como, por exemplo, a ideia de salvagcdo, nessa forma estética analisada por
Benjamin, a historia ¢ natural e ndo teoldgica. Essa concep¢do imanente da historia tem um
duplo aspecto: o mundo nao possui nenhum significado transcendente, mas € apenas destino
cego e morte. Este mundo ganha um sentido e uma estabilidade apenas através de um poder
secular, representado por meio da figura do principe ou soberano. Assim, patenteia-se, no
Drama Barroco (Trauerspiel), a tematica da efemeridade das coisas mundanas, pois tudo
morre um dia, o que conduz a um sentimento de tristeza e luto (7rauer). A outra questio, que
se manifesta no Drama Barroco, ¢ a da aparéncia e da ilusdo das coisas sem um sentido
transcendente, pois o principe ou soberano, que estabiliza o mundo através do poder temporal,
¢ apenas mortal. Assim, qualquer sentido ou estabilidade que esse possa ter ¢ meramente
ilusdrio, € um jogo (spiel) (MACHADO, 2004, p. 36). A alegoria se torna assim expressao de
um mundo sem transcendéncia, marcado pela efemeridade e pela ilusdo. Ela revela o proprio
carater de queda da condicio humana. E o que se mostra numa passagem de Origem do

Drama Barroco Alemdo, que tanto inspirou o grande amigo de Benjamin, Theodor Adorno:

A relagdo entre simbolo e alegoria pode ser fixada com a precisdo de uma foérmula
remetendo-a para a decisiva categoria do tempo, que a grande intuigdo romantica
desses pensadores trouxe para este dominio da semidtica. Enquanto no simbolo, com
a transfiguragdo da decadéncia, o rosto transfigurado da natureza se revela
fugazmente na luz da reden¢do, na alegoria o observador tem diante de si a facies
hippocratica da historia como paisagem primordial petrificada. A histdria, com tudo
aquilo que desde o inicio tem em si de extemporaneo, de sofrimento e de malogro,
ganha expressao na imagem de um rosto — melhor, de uma caveira. E se ¢ verdade
que a esta falta toda a liberdade “simbolica” da expressdo, toda harmonia classica,
tudo o que ¢ humano — apesar disso, nessa figura extrema da dependéncia da
natureza exprime-se de forma significativa, ¢ sob a forma do enigma, ndo apenas a
natureza da existéncia humana em geral, mas também a historicidade biogréfica do
individuo. Estd aqui o cerne da contemplagdo de tipo alegérico, da exposigdo
barroca ¢ mundana da histoéria como via crucis do mundo: significativa, ela é-o
apenas nas estagoes da sua decadéncia (BENJAMIN, 2004, p. 180)



44
Assim, recapitulando, a alegoria serve como forma de expressdo do Drama Barroco

devido ao seu carater imanente e historico-natural. Ela compartilha com o Drama Barroco da
auséncia de uma relagdo imediata com a transcendéncia. Isso a aproxima de uma visdo da
histéria como destino cego. Pode-se dizer em relagdo as representagdes alegodricas que elas
sdo fragmentadas, como um quebra-cabeca. A interpretagdo da alegoria lembra a leitura de
um texto composto de imagens (hieréglifos), que, deslocados de seu contexto original, sdo
recompostos numa nova escrita. E como se os objetos tivessem que morrer em seu contexto
original para ganhar um novo sentido. E desse modo que a alegoria submete seus objetos a
uma via crucis, sem a qual ndo ¢ possivel que se manifeste o significado oculto. Entretanto,
esse significado também ¢é efémero, como todas as coisas mundanas. Assim, como o soberano
no Drama Barroco procura fornecer um sentido e estabilidade para a histéria, o alegorista
também fornece ao objeto por ele tomado um novo significado. Contudo, nem a historia
natural e nem o significado possuem um sentido necessario transcendente. Tanto num caso
como no outro, o sentido ¢ mera aparéncia (MACHADO, 2004, p. 39)

Para reforgar o carater historico-imanente das alegorias em Benjamin e diferencia-las
das que foram produzidas segundo o espirito greco-romano e medieval, Jos¢ Guilherme
Merquior busca apoio no conceito de figura, elaborado por Erich Auerbach. Analisando a
Divina Comédia de Dante, Auerbach considera que esse poeta apresenta o uso de uma
representacdo figural. Tal forma de representacdo, bem como a interpretagdo que lhe ¢
propria,

'estabelece entre dois fatos ou pessoas um nexo no qual um déles (sic) ndo significa
apenas a si proprio, mas igualmente o outro, enquanto &ste (sic) compreende ou
'realiza’ o sentido do primeiro. Os dois polos da figura sdo separados no tempo, mas
se acham ambos no tempo, como fatos figurais reais; ambos estdo contidos (...) na
corrente da vida historica'. Na plasmagao figural, o significado de algo ou de alguém
¢ iluminado por outra coisa ou pessoa de carater mais geral ¢ espiritualizado — assim
com o a figura de Adao se realiza no Cristo ou a Eva, na Igreja — porém essa coisa

ou pessoa sdo dadas como encarnagdes concretas, tanto quanto seus 'sinais terrenos'
(MERCHIOR, 1969, p. 108).

A figura ¢ uma forma especifica de alegoria, que se distingue dos demais elementos
desse género estético pelo carater historico, sensivel e concreto tanto da coisa significante
quanto da significada. O que Auerbach e Merquior denominam como figura ¢ um modo da
alegoria dos tedlogos, dito acima, entretanto, sem o contexto fixo dado pelas Escrituras
sagradas utilizado por Dante na Divina Comédia. Ela se da num mundo onde ndo ha mais
referéncia a uma relagdo com uma totalidade absoluta, como pretendiam os romanticos. As

alegorias tematizadas por Benjamim referem-se incessantemente a um outro. Assim, o carater



45
polissémico ¢ acentuado nas obras modernas em que Benjamin veio a se debater (Kafka,

Baudelaire, etc.). Uma figura pode representar, portanto, mais de uma coisa a0 mesmo tempo.
A relagdo entre elas sempre se da por um tipo de semelhanga, que ndo é necessariamente
material.

Dessa forma, enquanto imagens historico-sensiveis, materiais e intercambidveis, essas
alegorias diferiam das alegorias de significado abstrato, o que, de fato, as aproxima das
mercadorias. Como estas, poderiam ser permutaveis entre si. Entretanto, caso tivessem algum
significado, um determinado valor, esse seria produzido histérica e socialmente; e, da mesma
forma, poderia ser modificado.

Em Baudelaire, Benjamin percebe “a multiddo”, “a prostituta”, “o jogo”, “as
passagens” serem transformadas em alegorias. Os fragmentos da vida moderna sdo recolhidos
e transfigurados. As vivéncias dos chocs sdo convertidos em arte. Qual trapeiro, o poeta
recolhe esses farrapos da vida moderna e os negocia na praca. Baudelaire ¢ o seu proprio
empresario.

A chave da forma alegérica em Baudelaire ¢ solidaria da significacdo
especifica que a mercadoria adquire devido a seu prego. Ao aviltamento das coisas
por meio do seu significado, que ¢ caracteristico da alegoria do século XVII,
correspondente o aviltamento singular das coisas por meio do seu preco, enquanto
mercadoria. Esse aviltamento que sofrem as coisas pelo fato de que podem ser
taxadas como mercadorias é contrabalanceado em Baudelaire pelo valor inestimavel

da novidade. A novidade representa esse absoluto que ndo ¢ mais acessivel a
nenhuma interpretag@o e a nenhuma comparagdo (BENJAMIN, 2006, p. 62-63).

A era moderna, na qual Baudelaire estd imerso, ¢ carente de qualquer sentido
metafisico, gracas a atuacdo da racionalidade subjetiva. Nisso ela se assemelha a concepgao
de histdria natural manifesta no Drama Barroco. Desse modo, a alegoria se torna um meio de
expressao estética apropriado para esta época, marcada também pela efemeridade e pela
aparéncia. O carater de imanéncia se evidencia nao s6 na historia, mas também na propria arte
que se distancia dos ideais classicos de beleza. Baudelaire retrata esse distanciamento do
artista moderno em relagdo a tais ideais estéticos em seu poema A perda da auréola (ANEXO
E).

O poema narra a situagdo de um poeta que perde sua auréola no transito de uma
grande cidade moderna, provavelmente a Paris do século XIX. Ao procurar escapar das
carruagens e dos cavalos, o poeta deixa cair sua auréola na lama, mas ele prefere deixa-la ali a
arriscar quebrar os 0ssos. A auréola era um circulo dourado, que adorna a cabega dos anjos ¢

dos santos nas esculturas e pinturas medievais. A perda dessa insignia no poema de



46
Baudelaire revela tanto o distanciamento de ideias transcendentes na arte e na histéria (a

Beleza e a Verdade em si), como a ruptura que os chocs modernos (a agitagdo da vida urbana
e a configuragdo da vida material baseada na forma mercadoria) realizam em relacdo a
tradicao. Alegoricamente, Baudelaire desenha uma paisagem moderna em que a humanidade
afunda na imanéncia de vivéncias descontinuas em nome da autoconservacao. Ao mesmo
tempo, ele revela a inutilidade de qualquer tentativa de resgatar os pressupostos da tradi¢ao no
mundo moderno. O poeta do poema de Baudelaire considera qualquer esforgo, nesse sentido,
artificial e hilario. Dessa forma, a arte alegoérica por dar expressio a fugacidade e ao
desamparo da vida moderna ¢ mais apropriada ao momento histoérico a que o poeta procura
dar voz.

Assim, a transfiguragdo artistica dos objetos na arte alegorica tenta salva-los do
aviltamento deles em meras mercadorias. Tenta transforma-los, através de uma arte poética,
que se assemelha a uma arte de esgrima, em novidade. Contudo, a novidade, o modo pelo
qual arte tenta recuperar sua dignidade e fornecer ao mundo uma singularidade, coincide com
a estratégia de dominacdo capitalista. Entretanto, a arte auténtica postula a algo realmente
novo. O poeta, em seu olhar melancélico, tal qual o anjo da histéria, pretende recolher os
corpos e fazer parar a catdstrofe total. Enfim, ele pretende recuperar a dignidade do homem e
da natureza. Contudo, a novidade da mercadoria ¢ o alucinégeno, que tenta entorpecer a
consciéncia, dissimulando a repeti¢do infernal do mesmo.

Segundo Benjamin (2004, p. 193) as “alegorias sdo, no reino dos pensamentos, 0 que
as ruinas sao nos reinos das coisas”. O mundo e a historia sdo, entdo, cifras. O trabalho da
filosofia seria interpreta-las. Theodor Adorno chegara a dizer que o proprio método
benjaminiano era alegdrico. Isso porque “seus ensaios filoséficos partiam sempre de obras
tomadas como exemplo de um problema, sem deixar de ser examinadas por si”
(MERQUIOR, 1969, p. 113). Benjamin elaborava a descri¢cao das obras artisticas (o conteudo
dessas, bem como suas configuracdes estilisticas), vinculando-a ao carater de tais obras
enquanto expressao da problemadtica da cultura, o que pode ser apreendido na seguinte
passagem de Origem do Drama Barroco Alemdo:

O objecto da critica filosofica é o de demonstrar que a fungdo da forma artistica é a
de transformar em conteudos de verdade filosoficos os conteudos materiais
historicos presentes em toda obra significativa. Esta transformagdo do contetido
material em conteudos de verdade faz do declinio da forga de atrac¢do original da

obra, que enfraquece década apods década, a base de um renascimento no qual toda
beleza desaparece e a obra se afirma como ruina (BENJAMIN, 2004, p. 198)



47
O trabalho da filosofia em rela¢do as obras de arte € recuperar nelas o seu momento

de verdade. Isso ndo significa recuperar nelas ideias de Beleza e Verdade eternos, dos quais
essas obras sdo meras manifestagdes. No caso das obras alegodricas, a beleza que perdura era
um objeto de saber, os pormenores alegéricos que faziam referéncia a um sentido oculto. O
que a alegoria expressa ¢ a propria fugacidade das coisas do mundo, revelando, em sua
propria estrutura, o seu estar imerso na historia. Desse modo, os objetos que toma, os seus
pormenores, sdo as ruinas, os resquicios do mundo antigo a serem interpretados. Enquanto
ruinas, os objetos alegodricos revelam a historia neles contida, bem como a propria historia
como transitoriedade e catastrofe.

Assim, o método de composicdo alegorica, a “ars inveniendi”, ou seja, arte da
combinacdo se torna objeto de inspiragdo da filosofia em Benjamin e, por influéncia deste, em
Theodor Adorno. Tomando a ideia de uma historia imanente enquanto efemeridade e
decadéncia, bem como os objetos da cultura como fragmentos e ruinas, esses autores propdem
uma forma de escrita filosofica que busca fazer reluzir o momento de verdade dos objetos
tomados pela sua arte combinatdria do pensamento.

Nessa forma de abordagem da filosofia, os objetos da cultura, enquanto ruinas, sdao
deslocados de seus contextos originais, postos em relacdo com seus antipodas para assim
recompor uma totalidade, que ndo ¢ homogeneizante. A “nova” totalidade que se apresenta
nesse método construtivo, mas que também ¢ interpretativo, tem um carater fragmentario e
descontinuo, para assim fazer justi¢ca ao que ¢ heterogéneo e singular. Essa escrita filoséfica
preconizada pelos autores, coaduna-se bem com a propria vivéncia da modernidade. Ela da
énfase ndo s6 ao método de pesquisa, que busca apreender o objeto em categorias
estabelecidas, mas ela enfatiza também a melhor forma de recolher e dispor os objetos da
investigacao, na expectativa de tal forma lhes revelar um sentido e reluzir a verdade. Essa
forma de escrita serd encontrada por Benjamin no tratado e Adorno no ensaio, questdo que

sera abordada no préximo capitulo.



48
2 DE BENJAMIN A ADORNO: A FILOSOFIA QUE TENTA SE DESVENCILHAR

DAS ARMADILHAS DA INTENCIONALIDADE

2.1 Exposiciao da Verdade: do tratado de Benjamin ao ensaismo de Adorno

Adorno apropria-se do ensaismo de Benjamin, o que pode ficar claro numa observagao
das suas obras de juventude. O ensaio também caracterizard as obras mais maduras de
Adorno, como se verd. Entretanto, deve ficar mais claro o que significa essa caracteristica na
obra desse filosofo, bem como cla se relaciona com a constru¢dao ¢ as ideias filosoficas
discutidas na Dialética do Esclarecimento. Para tanto, deve-se expor brevemente a vinculagao
desse elemento do pensamento adorniano com Walter Benjamin.

Adorno e Benjamin se conheceram em 1923, mas apenas tiveram uma aproximacao
efetiva apds uma estada de Adorno em Berlim, em 1928. Apos essa data, tiveram diversos
encontros casuais, estabelecendo uma amizade e uma empatia intelectual matua. Em 1929,
Benjamin chega a fazer uma leitura do esbo¢o do Trabalho das Passagens, para Adorno e
Horkheimer. Esta leitura, assim como a do livro Origem do Drama Barroco Alemdo,
causaram profunda impressdo em Adorno, fazendo-o acreditar que havia entre ele e Benjamin
um projeto filos6fico comum. Marcos Nobre (1998, p. 60) acredita que hd uma fase
benjaminiana no pensamento de Adorno, que vai de 1927 a 1929.

A identificacdo de pensamentos estaria numa questdo da Teoria do Conhecimento,
relativa as condigdes de possibilidade do conhecimento histérico. Benjamin criticava uma
mentalidade cientificista, que se apossava da filosofia durante o século XIX e inicio no século
XX. Ele critica uma concepgdo positivista do conhecimento, proveniente da Aufkldrung e de
inspiragdo kantiana. O conceito kantiano de conhecimento obedeceria a uma orientagdo
“matematico-mecanica”, aproximando-o de um modelo newtoniano de ciéncia (BONS, 2005,
p. 187). Para Benjamin, era problemaética a tentativa de absolutizar, de forma a-histérica, os
elementos do processo subjetivo do conhecimento, o que, no seu entender, ocorria no
Idealismo Alemdo, com a figura de um sujeito que impde suas categorias a realidade.
Contudo, também ndo compartilhava de uma absolutizacdo da matéria histérica, propria de
um empirismo grosseiro. Qualquer um desses extremos Benjamin via como uma recaida na

mitologia. Tal questdo ¢ posta no seu trabalho Sobre o programa da Filosofia Vindoura e



49

retomado em Origem do Drama Barroco Alemdo.

“mito” e “mitologia” [...] podem significar tanto uma absolutizagdo a-historica de
elementos do processo subjetivo de conhecimento quanto a pretensdo de conhecer o
objeto por uma suposta objetividade da matéria historica. A objetividade tal qual
pensada pelo Benjamin de “Sobre o programa da filosofia vindoura” tem de excluir
esses dois extremos equivocos. A “experiéncia” que Benjamin procura “engloba
também a religido, quer dizer a verdadeira religido, onde Deus nem o homem sdo
sujeito ou objeto da experiéncia, mas onde tal experiéncia repousa antes no
conhecimento puro cujo conjunto (Inbegriff) s6 a filosofia pode e tem de pensar. E
tarefa da teoria do conhecimento vindoura encontrar para o conhecimento a esfera
da total neutralidade com respeito aos conceitos de sujeito e objeto; por outras
palavras, ¢ sua tarefa trazer a luz a esfera propria originaria e autdnoma na qual tais
conceitos nao mais designem de modo algum a relagdo entre duas entidades
metafisicas” (NOBRE, 1998, p. 67-68).

Como pode se apreender da citagdo acima, Benjamin busca estabelecer uma nova
relacdo entre sujeito e objeto. Essa deve evitar tanto a hipdstase do “sujeito”, quanto a da
“matéria historica”. Isso o faz entrar em controvérsia com o hegelianismo, os neokantianos, o
positivismo e o historicismo. A tentativa de solucdo dessa problematica serda formulada em
Origem do Drama Barroco Alemdo. A perspectiva oferecida por essa obra Adorno a acolher,
embora dando um contorno menos metafisico e mais materialista-marxista.

Entretanto, antes de tratar da perspectiva benjaminiana do conhecimento, deve-se
esclarecer uma questdo terminoldgica. Jeanne-Marie Gagnebin de Bons, professora da
Pontificia Universidade Catolica de Sao Paulo (PUC-SP) e estudiosa de Walter Benjamin, em
seu artigo Do Conceito de Darstellung em Walter Benjamin ou Verdade e Beleza, faz
importantes consideracdes sobre as traducdes de Origem do Drama Barroco Alemdo para o
portugués. Ela critica tanto a versdo brasileira da obra, de Sergio Paulo Rouanet, quanto a
portuguesa, de Jodo Barrento'. Ela acredita que a “palavra Darstellung — utilizada por
Benjamin para caracterizar a escrita filosofica — ndo pode, (alids, nem deve) ser traduzida
por ‘representacdo’” (BONS, 2005, p. 184). Ela afirma que, no contexto do referido livro,
essa traducdo pode gerar mal-entendidos como, por exemplo, levar a crer que Benjamin esta
vinculado a filosofia da representacdo, quando, na verdade, ele pretende dela se distanciar.
Desse modo, Bons propde traduzir Darstellung por exposi¢do ou apresenta¢do, assim como
verbo darstellen respectivamente por expor ou apresentar.

Assim, de posse dessa chave de leitura, pode-se passar a analise deste livro. Walter

Benjamin inicia a Origem do Drama Barroco Alemdo com um Prologo epistemologico-

19 Jodo Barrento traduz Ursprung des deutschen Trauerspiels, o titulo alemdo dado por Benjamin a seu livro,

por Origem do drama tragico alemdo, tradugdo publicada pela editora portuguesa Assirio & Alvim. Apesar
de na presente dissertag@o se ter utilizado apenas a traducdo portuguesa do Jodo Barrento, designar-se-a esta
obra de Benjamin por Origem do Drama Barroco Alemdo, titulo mais conhecido pelo publico brasileiro.



50
critico. Nessa parte, ele afirma que um dos principais problemas com que a literatura

filosofica se depara ¢ com a questdo da exposi¢do (Darstellung). Para Benjamin, a forma
acabada dessa literatura se apresenta como doutrina, mas nela esse carater acabado nao
poderia ser dado apenas pelo pensamento. A literatura filosofica, segundo esse autor, basear-
se-ia numa “codificagdo histdrica”, o que vedaria qualquer tentativa de invocar tal carater
concluso da filosofia more geometrico (BENJAMIN, 2004, p. 14).

Desse modo, o que se pode depreender disso ¢ que Benjamin polemiza com uma
concepcao de apresentacdo do pensamento filoséfico que segue a “maneira dos gedmetras”,
ou seja, que acredita que a filosofia deve se guiar pelos procedimentos e pela concepgdo de
rigor extraidos da matematica. Tal concepgdo filosofica vigorou a partir do século XVII,
tendo como seus grandes representantes René Descartes e Baruch Espinosa. Eles eram
adeptos de um espirit de systeme (espirito de sistema), que propunha que o conhecimento
rigoroso partia de determinados principios ou axiomas dados como evidentes. De tais
evidéncias abstratamente concebidas, deduziam-se, em seguida, as demais proposicdes
filosoficas. Durante o século XVIII, embora o modelo de pensar rigoroso ndo seja mais a
deducao a partir de axiomas e certezas abstratas, mas se valorize mais o papel da experiéncia
sensivel, permanece essa confianca na matematica como modelo de todo pensar rigoroso.

Assim, tal perspectiva ainda assumia a pressuposi¢do de que toda ordem do real
poderia ser apreendida matematicamente, que o qualitativo poderia ser transformado em
quantitativo. Também permanecia a ideia de que o pensamento rigoroso deveria formar um
todo légico, com coeréncia entre suas partes, em que, através de determinadas evidéncias
dadas, poder-se-iam inferir verdades universais. Em suma, permanecia uma determinada ideia
de sistema, contra a qual tanto Benjamin, como Adorno irdo se opor.

Esta ideia de sistema corresponde, em certa medida, aquilo que Horkheimer chama de
“teoria tradicional”, no seu texto Teoria tradicional e teoria critica. Isso revela a proximidade
entre os pensamentos dessa geragdo dos membros da Escola de Frankfurt. Horkheimer diz
que tal teoria ¢ “uma sinopse de proposi¢des de um campo especializado ligadas de tal modo
entre si que se poderiam deduzir dessas teorias todas as demais” (HORKHEIMER, 1980, p.
117). A validade desta seria medida pela sua capacidade de correlacionar proposi¢des, sem
contradi¢do. Segundo Horkheimer, esse esquema, guardadas as devidas proporg¢des, repetir-
se-ia de Descartes a Husserl. As caracteristicas da l6gica, da matematica e da fisica (postas

como modelos de toda teoria) acabaram por ser transpostas até para as ditas ciéncias do



51
espirito, como a sociologia. Aplicaram-se, assim, os métodos de estudo da “natureza inerte”

a “natureza viva”.

O que Horkheimer censurava na teoria tradicional era a sua pretensa desvinculacao
ideoldgica dos condicionamentos sociais e historicos. Isso era o que ocorria no pensamento
positivista, herdeiro da fisica newtoniana, que proclamava o valor absoluto dos fendmenos
dados a experiéncia. Para Horkheimer, a tentativa de compreender a fecundidade de
determinada teoria, tanto em relagdo ao seu poder explicativo dos fatos, quanto a sua
empregabilidade técnica, ndo se basearia apenas em elementos puramente ldgicos ou
metodologicos. Do mesmo modo, a modificagdo ou superagdo dessa teoria ndo poderia ser
fundamentada apenas em sua razoabilidade, visto que seria possivel encontrar hipdteses
auxiliares que permitissem salva-la de uma transformagao total. Também entrariam em cena
suas relagdes e possiveis contradigdes com as concepcdes dominantes. Desse modo, para
Horkheimer (1980, p. 121-122), determinadas teorias sdo aceitas ou rejeitadas de acordo com
as conexdes histdricas concretas. Contra a ciéncia positivista, que afirma a evidéncia

inquestionavel do dado bruto, Horkheimer (1980, p. 125) argumentaria que:

O que percebemos no nosso meio ambiente, as cidades, povoados, campos e
bosques trazem em si a marca do trabalho. Os homens ndo sdo apenas um resultado
da historia em sua indumentaria e apresentacéo, em sua figura e seu modo de sentir,
mas também a maneira como véem e ouvem ¢ inseparavel do processo de vida
social tal como este se desenvolveu através dos séculos. Os fatos que os sentidos nos
fornecem sdo pré-formados de modo duplo: pelo carater histérico do objeto
percebido e pelo carater historico do orgdo perceptivo. Nem um nem outro sdo
meramente naturais, mas enformados pela atividade humana [...]

Walter Benjamin, em sua tensdo com o heguelianismo, também afirma a vinculagdo
histérica de todo pensar. Isso também contribui para uma atragdo muitua entre o seu
pensamento ¢ o de Theodor W. Adorno e, em menor medida, o de Max Horkheimer. E nos
fenomenos da dolorosa alienagdao do espirito humano, através de sua marcha historica, no
mundo da cultura, que ele procura seus objetos de investigacdo. Por isso ¢ que se debruca
sobre “a obra de Holderlin, Goethe, Keller, Baudelaire, Kafka ou Brecht; a tragédia barroca; a
pintura de Klee; o cinema e a fotografia; a linguagem e a tradugdo; o jogo de azar e a Paris do
bardo Haussmann” (MERQUIOR, 1969, p. 102).

Benjamim procura, nos fragmentos da cultura, desvelar nela o que ha de fossilizado,

caduco e reificado. Desse modo, ele realiza uma entrega ao objeto, reduzindo as distancias.

Contudo, “essa crescente aproximacdo da coisa pelo pensamento torna o espago objetivo



52
estranho, estranho a propria intencdo que se pensara funda-lo: s6 assim a critica descobrird

os segredos da cultura” (MERQUIOR, 1969, p. 102).

Esse procedimento de Benjamim, segundo José Guilherme Merquior (1969, p. 102),
aproxima-se da forma de exegese dos textos sacros. O mundo e a cultura seriam textos
cifrados a serem interpretados. Aqui, entra em cena o procedimento alegdrico, recuperado por
Benjamim do mundo medieval, comentado na secdo anterior. Durante a Idade Média,
acreditava-se que o traco fundamental do ser existente era pensado através da nogdo de
correspondéncia, de “analogia entis”. Haveria uma correspondéncia entre microcosmo €
macrocosmo, entre 0 homem e o universo. Entretanto, por volta do século de XVII e XVIII
surge a nocdo de representagdo, juntamente com a filosofia do sujeito (MERQUIOR, 1969, p.
102) Os objetos, entdo, sdo pensados a partir da sua representacao na consciéncia. A realidade
objetiva passa a ser fundada na atividade do sujeito, que cria representagdes, substitutivos dos
objetos na consciéncia conforme suas proprias categorias. O método analitico/ sintético,
empregado tanto por Descartes como por Newton, d4 testemunho disso. Através dele, a
imagem do fendmeno, dada a intui¢do como uma unidade indivisivel, ¢ decomposta em suas
partes mais simples. Desse modo, procuravam-se as condigdes subjacentes a esses fendmenos
e o grau de dependéncia em relacdo as mesmas. Em seguida, passava-se a recomposi¢cdo do
fendmeno por meio das categorias do entendimento, procedimento chamado sintese, que
permite a real explicagdo do fendmeno estudado. Assim, aquilo que era percebido, apenas
como bloco de caracteres indiferenciados, ganhava uma nova compreensdo gracas a este
procedimento de divisdo dos fendmenos complexos em suas componentes constitutivas mais
simples e da reunido dessas novamente através da atividade sintética da consciéncia.

Benjamin se apoia em um procedimento que se preocupa menos com a manipulagao
do objeto pela acdo do entendimento. Nos fenomenos da cultura, ele busca correspondéncias

com a propria situagcdo concreta do homem na modernidade. E o que deixa entrever Merquior

(1969, p. 103) quando diz que o

senso benjaminiano da alienacdo toma forma de um método anacronico. Mas a sua
exegese fora de moda estd comprometida com um impulso liberador. Metida por
entre a trama do texto, no ir-e-vir das palavras ao mundo e do mundo as palavras (ou
que outros significantes sejam), ela exuma os gestos incompletos que a humanidade

deixa em suas obras.

Na Origem do Drama Barroco Alemdo, mais do que o exame de um determinado
género literario, estd em questdo para Benjamin uma forma de abordar a verdade. Esse autor

afirma, no prologo desta obra, que o pensamento matematico, ao eliminar totalmente o



53
problema da exposi¢do, em nome de uma adesdo ao ambito de um conhecimento auténtico,

acaba, também, renunciando a esfera da verdade, que ¢ o objeto natural das linguas naturais
(BENJAMIN, 2004p. 13-14).

Para Benjamim, tal pensamento matematico, vinculado a idéia de sistema, procurava
capturar a verdade, como uma aranha faz com uma mosca. Esse pensar tecia uma teia entre
varias formas de conhecimento, esperando que a verdade, concebida por tal espirito de
sistema como algo exterior a forma de pensamento que a busca, viria de fora e nela cairia
(BENJAMIN, 2004, p. 14). Depois de formular esses estratagemas engenhosos, esperar
pacientemente, para, enfim, apanhar a presa, caberia a esse pensamento apenas desmembrar
sua vitima, abocanha-la parte por parte e, finalmente, assimilé-la.

Ao invés de seguir o espirito de sistema, que quer agarrar a verdade, Benjamin procura
outro caminho. Haveria uma alternativa para a forma filoséfica que o conceito oitocentista de
sistema ignorou (conceito esse que se perpetuou na historia do pensamento). A filosofia, para
esse autor, deveria seguir esta alternativa aberta por esta outra via, caso ndo quisesse se
acomodar a um pensamento que tem um carater dominador. Ela deve ser exposi¢do da

verdade e trabalhar a forma de sua escrita.

Se a filosofia quiser conservar a lei da sua forma, ndo como propedéutica mediadora
do conhecimento, mas corno representacdo da verdade, entdo aquilo que mais
importa deve ser a pratica dessa sua forma, e ndo a sua antecipa¢do num sistema. Tal
pratica imp0s-se em todas as épocas para as quais foi evidente a esséncia ndo
delimitavel do verdadeiro, sob uma forma propedéutica que pode ser designada pelo
termo escolastico do “tratado”, porque ele reenvia, ainda que apenas de forma
latente, para os objectos da teologia, sem os quais ndo ¢é possivel pensar a verdade.
(BENJAMIN, 2004, p. 14).

O tratado combina elementos do conceito de doutrina e do ensaio esotérico. Do
primeiro conceito, ele assume um certo tom, mas ndo compartilharia do rigor didatico que a
confere a doutrina a autoridade de se afirmar por si mesma. O tratado, também, nao adere aos
métodos coercitivos da demonstragdo matematica. O outro elemento doutrinario que ele
possui ¢ a citagdo da auctoritas (citagdo de autoridade) — embora o proprio Benjamin admita
que 1sso tenha nessa forma mais um carater educativo do que propriamente doutrinario.

Do ensaio esotérico, dos escritos iniciaticos, o tratado carrega o sentido de uma
aproximagao sucessiva em relagio ao seu objeto. E assim que Benjamin (2004, p. 14) define o

método deste:



54
A representacdo [leia-se Darstellung — Exposicdo] é a quinta-esséncia do seu
método. Método ¢ caminho ndo directo. A representagdo [Darstellung — Exposigio]
como caminho ndo directo: € esse o carater metodologico do tratado. A sua primeira
caracteristica ¢ a renlincia ao percurso ininterrupto da inten¢do. O pensamento
retorna continuamente ao principio, regressa com mindcia a propria coisa. Este
infatigdvel movimento de respiracao ¢ o modo de ser especifico da contemplagao.

Benjamin se pde em polémica com a ideia de método da filosofia tradicional. Em vez
de agarrar a verdade, ele procura lidar com a forma adequada da exposi¢do desta. Tal
exposicao, enquanto desvio, entra em contraste com o significado tradicional da palavra
método. Se etimologicamente esse significa um “caminho para”, parece que, entdo, ele ¢
tirado de prumo. Como nota Bons (2005, p. 188), quando Benjamin diz “Methode ist
Umweg” (método ¢ desvio, ou caminho ndo direto), ele usa a expressividade da lingua alema
para desviar a tradi¢do filosofica (que se origina no mundo grego) do caminho reto que se pos
a frente desta. Diante de uma filosofia, que com Descartes pretendeu seguir a clareza ¢ a
retiddo do método para percorrer a floresta do saber, Benjamin oferece uma alternativa. O
caminho (em alemdo Weg) possui a sua frente um desvio (Umweg). Esse se configura na
forma de exposicao filoséfica do tratado. Ele troca o caminho seguro do método pela
errancia, pelas paradas no caminho. Como também troca a intencionalidade de um sujeito,
que traca o método e constitui o conhecimento pela certeza da consciéncia, pela possibilidade
de uma aproximacdo ndo coercitiva da coisa mesma. Essa se torna o centro do pensar do
tratado, que procura se aproximar dela num esforgo incessante.

Benjamin compara o tratado ao mosaico; ambos seriam compostos de “elementos
singulares e diferentes” (2004, p. 14). O mosaico se vale de uma técnica de composi¢do das
artes plasticas, que consiste na fixacdo de diversos fragmentos de determinado material
(vidro, marmore, seixos, pedras semipreciosas, etc.) sobre uma determinada superficie. Esses
fragmentos, da forma como sdo arranjados entre si, formam certo desenho.

Na Idade Média, era comum a constru¢ao de imagens sagradas na forma de mosaicos.
Benjamin sublinha que essa técnica de composi¢do se coaduna, enquanto forma de expressao
estética, ao carater transcendente da imagem sagrada. Tal percep¢ao de transcendéncia seria
transmitida veementemente ¢ de maneira impactante ao observador. Essa imagem, assim
expressa, revelaria que o sagrado ndo poderia ser captado numa totalidade sem frestas, ou por
uma forma de acesso imediata e continua. O tratado também revela essa dimensdo de
transcendéncia da verdade. Composto do mesmo modo que o mosaico, ou seja, de
fragmentos, ele ndo procura apreender a verdade de uma forma imediata. Ele se debruga sobre

os pormenores, trabalha com os elementos materiais aparentemente menos significativos.



55
Através do arranjo que esses estabelecem entre si, a verdade se manifesta, reluzindo num

brilho fugaz. Do mesmo modo, a imagem sagrada brilha aos olhos do observador atento,
quando a luz do sol ¢ refletida nos pequenos fragmentos de vidro do mosaico.
Ainda sobre a proximidade entre o mosaico e o tratado, Benjamin (2004, p. 15) diz na

seguinte passagem de Origem do Drama Barroco Alemdo, que:

O valor dos fragmentos do pensamento ¢ tanto mais decisivo quanto menos imediata
¢ a sua relacdo com a concep¢do de fundo, e desse valor depende o fulgor da
representacdo [leia-se exposi¢do - Darstellung], na mesma medida em que o
mosaico depende da qualidade da pasta de vidro. A relagdo entre a elaboracdo
microldgica e a escala do todo, de um ponto de vista plastico ¢ mental, demonstra
que o conteudo de verdade (Wahrheitsgehalf) se deixa apreender apenas através da
mais exacta descida ao nivel dos pormenores de um contetido material (sachgehalt).
Tanto o mosaico como o tratado, na fase aurea de seu florescimento no Ocidente,
pertencem a Idade Média; aquilo que permite a sua comparagdo ¢é, assim, de ordem
do genuino parentesco.

Percebe-se que Benjamin, na sua comparacao entre tratado e mosaico, aproxima arte e
filosofia. Esses dois elementos teriam em comum uma forma expressiva que quer manifestar
algo transcendente, algo fortemente vinculado ao ambito da teologia, algo relegado pela
compreensao moderna do mundo: a verdade, em vez do conhecimento. Essa possui um nucleo
transcendente, hermético. O que revela que o papel de exposi¢do da verdade pela filosofia se
liga mais a um carater interpretativo (como nas obras de arte e nos textos sagrados), do que
l6gico demonstrativo.

Além da forma, mosaico e tratado teriam em comum a preocupacgdo com a qualidade
de seus materiais. O primeiro retira o brilho de sua apresentacdo da qualidade da pasta de
vidro. Do mesmo modo, o segundo retira seu valor da qualidade dos fragmentos de
pensamentos. Tal valor ¢ medido pela ndo imediatidade da relagdo destes com as concepgoes
de fundo. Esses fragmentos tém maior brilho na medida em que contrastam e se destacam
destas grandes concepg¢des, fornecidas pela autocompreensdo narcisica do espirito de uma
época. Assim, para Benjamin a verdade se deixa reluzir nesses fragmentos trabalhados pelo
pensador artesdo, nesses elementos marginalizados que despertam estranheza. Ela
resplandeceria melhor nos objetos menores, numa “micrologia”, do que nas grandes
abordagens universais.

A tarefa do tratado ¢ comparada por Benjamin ao trabalho do orador. No esforco para
se expressar, este procura apoiar as suas frases pela gesticulagdo e pela fisionomia. Ele para e

vacila, como se o que quisesse dizer tivesse uma propor¢ao muito grande para ser dito num



56
unico folego. A sua retérica, ao invés de arrastar o ouvinte pelo entusiasmo das palavras,

obriga o ouvinte a parar e refletir. A escrita filos6fica deveria ter essas caracteristicas, ou seja,
a cada frase expressa, na tentativa de abordar seu objeto, ela deve parar e recomegar. Tal
objeto ndo ¢ apreendido de pronto; exige um esforco repetido de sucessivas aproximacgodes. Do
mesmo modo, a escrita adequada ao pensamento filos6fico ndo oferece um caminho direto ao
leitor, mas obriga-o a parar nas estagdes do caminho para refletir. Essa escrita procura
contemplar seu objeto em seus varios niveis de sentido, o que gera, no tratado, um carater
fragmentario.

A metafora que Benjamin estabelece entre mosaico e tratado também pde a questdo da
valoracdo do particular frente ao todo. Na escrita filosofica preconizada por este membro da
Escola de Frankfurt, o objeto ¢ analisado em suas diferentes componentes cosntitutivas, que
formam um agregado heterogéneo e multifacetado, que sdo deslocados de seu contexto
original e salvos num todo aberto: as ideias. Essas sdo o objeto da escrita filosofica que o
tratado apresenta. Benjamin (2004, p. 15) diz que se “a representagdo [exposicdo —
Darstellung] se quiser afirmar como método proprio do tratado filosofico, terd de ser
representacao [exposicao — Darstellung] de ideias”.

As ideias ndo sdo meras representagdes mentais. Elas partilham de algo da necessidade
que lhes deu o realismo platdnico. Em Platdo, as ideias sdo os arquétipos universais, as
realidades primeiras, das quais os objetos dados a percepcdo sensivel sdo meras copias. O
pensamento platonico afirma que o conhecimento dos objetos dados no mundo sensivel s6 €
possivel na medida em que o homem, por ser racional, carrega uma vaga lembranga das ideias
eternas e imutaveis. Caberia a filosofia se desvencilhar dos objetos sensiveis e ascender pelo
pensamento dialético as ideias suprasensiveis, das quais eles participam. Entretanto, em
Benjamin, o termo ideia ndo carrega um sentido abstrato, de algo apartado do mundo.

No autor de O Drama Barroco Alemdo, a verdade € presentificada no bailado das
ideias em apresentagdo [Darstellung] (BENJAMIN, 2004, p. 15). Novamente se percebe uma
aproximacao entre arte e filosofia, por parte de Benjamin. A danga das ideias, o jogo que
essas estabelecem entre si, manifesta a verdade num momento. A escrita filosofica, que
articula esta danca, ¢ o veiculo de expressdo e presentifica¢do da verdade.

A metafora do bailado, assim como anteriormente a do mosaico, chamam ateng¢ao para
a nocdo de exposi¢do (Darstellung) no prefacio. Benjamin confere dignidade ndo s6 a
verdade, mas também ao modo como ela se expde, o que possibilita uma reflexdo sobre a

dimensdo estética, como também histérica, do pensamento filos6fico. Benjamin retoma uma



57
questdo classica da filosofia, na medida em que ndo s6é o método de pesquisa opera uma

aproximacao da verdade, mas também o de exposicao. Neste ultimo, o material coletado pela
investigacdo receberia uma nova forma de ordenagdo, que permite uma articulagdo mais
original do problema investigado.

Benjamin também procura distinguir conhecimento e verdade. O primeiro ¢ entendido
como uma posse, um haver. O objeto deste ¢ sempre determinado pela necessidade de ser
apreendido pela atividade da consciéncia, mesmo que seja a transcendental. Para o
conhecimento, a forma de exposicdo ¢ secundaria. A segunda, ao contrario, tem como

essencial o seu momento de exposicao, que se dd no “bailado das idéias”.

O método, que para o conhecimento ¢ um caminho para chegar ao objecto de
apropriagdo — ainda que pela sua produgdo na consciéncia — € para a verdade
representacdo [exposi¢do - Darstellung] de si mesma, e por isso algo que é dado
juntamente com ela, como forma. Esta forma ndo ¢ inerente a uma conexao
estrutural na consciéncia, como faz a metodologia do conhecimento [...]
(BENJAMIN, 2004, p. 16).

O conhecimento, obedecendo a inspiragdo matemadtica-newtoniania, ¢ um eterno
calcular. O objeto desconhecido € a incognita que se quer demonstrar. Como ja foi dito, ele se
apoia na forca da atividade do entendimento para reduzir o complexo do dado da intui¢ao aos
seus elementos mais simples na representagdo da consciéncia. Apos a realizagdo da atividade
sintética desta, a compreensao total do fendomeno, ou seja, suas dependéncias e condi¢des sdo
enfim explicadas num nexo ldgico-causal. Desse modo, estabelece-se um saber sistematico
sem lacunas por meio de uma cadeia dedutiva cerrada, mediatizada através de conhecimentos
individuais. Entretanto, esse conhecimento, que caracteriza a atividade cientifica, apesar de
tentar apreender a verdade numa sistema, ndo consegue se relacionar diretamente com ela.
Algumas disciplinas cientificas partem, muitas vezes, de pressupostos sem nenhum
fundamento dedutivo, que em outras disciplinas autdnomas desta area do saber, sdo tidos
como problemas insoluveis (BENJAMIN, 2004, p.19).

A verdade, para Benjamim, possui um estatuto ontolégico que confere a essa um
acesso imediato a unidade do particular. O conhecimento, ao contrario, se possui uma
unidade, essa é obtida de forma mediatizada, através de conhecimentos isolados, obtidos a
partir do trabalho analitico do conceito, seguida de uma atividade sintética, que busca
estabelecer o nexo logico-causal, que explicaria o fendmeno estudado. A verdade, entretanto,

nado retira seu valor e for¢a da mera atividade da consciéncia, mas sim de sua unidade com o

ser. Ela tem um carater pré-existente, que apenas se oferece a contemplagao, o que a distancia



58
de qualquer tentativa de apropriacdo pela atividade da intencionalidade, ou seja, de uma

subjetividade autoritaria. Benjamin diz que (2004, p. 16):

a disti¢do entre verdade e o ambito do conhecimento define a ideia como ser. E este
o alcance da doutrina das idéias para o conceito da verdade. Enquanto ser, a verdade
e a ideia alcangam aquele supremo significado metafisico que lhes é expressamente

atribuido pelo sistema platonico.

Sendo assim, Benjamin, ao valorizar o carater transcendente e metafisico da verdade e
a relacdo desta com as ideias ndo estaria incorrendo numa forma de pensamento anacrénico?
Ele estaria querendo repor a doutrina das ideias suprasensiveis, abstragdes postas em
descrédito pela critica kantiana do conhecimento?

Essas questdes podem ser mais bem compreendidas pela releitura que Benjamin faz do
didlogo O Banquete, de Platdo. A leitura que ele faz deste didlogo esclarece sobre o sentido
dos termos ideia e verdade em seu pensamento, bem como sobre o carater estético da sua
filosofia.

Em O Banquete, Platdo afirma que o Eros (amor) aspira as belezas sensiveis,
manifestas nos corpos das pessoas belas, pois estas seriam reflexos da Beleza em si. Esta
representaria o Bem (tou agathon), a Verdade em si. Haveria uma hierarquia no pensamento
platonico, que percorre as belezas sensiveis (os belos corpos, etc.), passando gradativamente
ao plano suprasensivel (as almas belas, a Beleza) até chegar ao ultimo degrau, o Bem. O
filésofo, por cultivar a razdo e ndo ficar preso ao mundo sensivel, poderia chegar mais
facilmente a contemplacdo da Verdade ultima. Entretanto, os amantes, movidos pelo desejo
que lhes insufla Eros, perseguem os belos corpos, as belezas aparentes, que sdo meros
reflexos da Beleza em si, que se encontra no mundo das ideias. Contudo, Platdo justifica e
absolve o impulso erdtico que se dirige as meras manifestagdes sensiveis de beleza. Os
amantes, por ignorarem a realidade do mundo das idéias, acabam perseguindo as
manifestacdes sensiveis e inferiores das idéias no mundo sensivel. Contudo, o impulso erotico
¢ desculpavel na medida em que as belezas sensiveis t€ém participagao na ideia de Beleza em
si e, por conseguinte, participacao na ideia de Bem (fo agathon) e na Verdade.

Benjamin, entretanto, faz uma outra leitura do didlogo, inclusive evitando a armadilha

de uma recaida pré-critica de incorrer na ontologia platonica. Diz ele do Banquete que:

Ai, a verdade — o reino das ideias — ¢ ilustrada como o contetido essencial da
beleza. Ai, a verdade ¢ declarada bela. A compreensdo deste sobre a relagdo entre
verdade e beleza ¢, ndo s6 um proposito fundamental de toda a filosofia da arte, mas



59

também um pressuposto insubstituivel a determinacdo do conceito de verdade
[...]. As duas afirmagoes referidas sdo talvez o dominio em que melhor se evidencia
o modo de ser das ideias. A segunda dessas afirmac¢des merece ainda um comentario
mais preciso. A tese de que a verdade ¢é bela deve ser compreendida no contexto d’o
Banquete em que se descrevem os varios graus do desejo erdtico. Eros [...] ndo trai o
seu impulso originario ao orientar o seu desejo no sentido da verdade, pois também
a verdade ¢ bela.

Benjamin deixa entrever que a busca da verdade, como a da beleza, obedece sim a um
impulso sensivel, erético. Seguindo o Banquete de Platdo, Benjamin concorda que os belos
corpos e belos objetos retiram seu ser da participagdo na ideia de Beleza em si. Como se disse
acima, essa poderia ser entendida como toda perfei¢cdo e justica, representando o proprio Bem
em si (to agathon), a Verdade. Desse modo, seguindo Platdo, pode-se dizer que o contetido
essencial da beleza ¢ a verdade. Contudo, a leitura que Benjamin faz do Banquete o faz
entender que a “verdade ¢ bela”. Isso quer dizer que a verdade para existir precisa se mostrar,
ou seja, expor-se para atrair o deus Eros, que possui o amante da verdade. Bons (2005, p. 190)

deixa isso mais claro, na seguinte passagem:

Se se pode dizer da verdade que ela é o “teor essencial da beleza” (“Wesensgehalt
der Schonheit”), isso também significa que o Banquete “declara que a verdade ¢é
bela” (“erkldrt die Wahrheit fiir schon”). Ndo s6 a beleza é redimida de sua
tendéncia a somente pertencer ao dominio do brilho (Schein) e da aparéncia
(Erscheinung, Schein) pela sua ultima ligagdo a verdade; também esta, a verdade,
precisa por assim dizer, da beleza para ser verdadeira: a verdade ndo pode realmente
existir sem se apresentar, se mostrar e, portanto, aparecer na historia e na linguagem.
Nao ha, entdo, subsungdo da beleza a verdade em uma hierarquia ontoldgica que
submete o sensivel ao inteligivel e o aparecer ao ser. Entre verdade e beleza haveria
uma relagdo de co-pertencimento constitutivo como entre esséncia e forma: como
forma da verdade, a beleza ndo pode se contentar em brilhar e aparecer, se quiser ser
fiel a sua esséncia, a verdade; e, reciprocamente, como esséncia da beleza, a verdade
ndo pode ser uma abstragdo inteligivel “em si”, sob pena de desaparecer, de perder
sua Wirklichkeit (realidade efetiva). Somente pode ser real enquanto exposi¢do e
apresentagdo de si através da beleza.

Entretanto, como ja se disse, apesar da inspiracdo platdnica, nao se deve atribuir um
sentido abstrato a essas concepc¢des de Benjamin. Desse modo, deve-se deixar mais claro
como as ideias, através das quais a verdade se expde, manifestam-se. Elas se relacionam com
os fendmenos, sem os quais elas permanecem obscuras. Contudo, nessa relacdo, eles nao
estao incorporados pelas ideias, como as espécies em um género.

Assim, como se daria tal relacdo? Para a explicagdo dessa questdo, seria necessario
falar da fungdo que os conceitos possuem nessa relacdo. Eles realizariam um papel de
intermediagdo em mao dupla: a) do fendomeno para a ideia: eles salvariam os primeiros nas

ultimas; b) da ideia para os fendmenos: esses apresentariam as ideias, formando uma



60
configuragdo descontinua através da empiria. Este trabalho do conceito ¢ diferente daquele

que lhe ¢ atribuido pelo conhecimento enquanto posse, que Benjamin tanto critica.
(MACHADO, 2004, p. 59).

Na intermediag¢dao dos fendmenos para as ideias, a salvacao critica desses se daria em
duas etapas. Primeiramente, os fenomenos sdo retirados de sua falsa unidade. Eles sdo
divididos em elementos menores pela atividade analitica do conceito, que os desvencilha de
seu carater ilusorio. Essa separagdo dos fendmenos de sua falsa unidade ocorreria mediante a
destruicao do contexto em que se encontravam. Isso significa estabelecer uma critica radical a
ordem espaco-temporal na qual os fendomenos estdo inseridos, para assim salvar a
singularidade desses na ordem das idéias. O contetido material dos fenomenos deve ser, entdo,
incinerado para que a sua forma, momento da verdade, apresente-se com todo brilho
(MACHADO, 2004, p. 60).

Contudo, em relacao a esse momento de destrui¢ao critica, a atividade do conceito
deve dar outro passo. Ela deve salvar os fendmenos singulares, agora libertos da sua falsa
unidade, nas idéias. Eles se retinem por uma atragdo familiar, que ndo tem nenhuma relacao
com uma unificacdo dentro de uma cadeia 16gico-dedutiva sem lacunas, como quer o
pensamento sistematico.

Na segunda forma de intermediagdo, os conceitos atuam para realizar a apresentacio
[ou exposicdo — Darstellung] das ideias por meio dos fendmenos. Essas sem a empiria se
tornam vazias, esperando que os fenomenos delas se aproximem. Entretanto, como se da a
relacdo entre fendomenos ¢ ideias?

Diz Benjamin, que as “ideias se relacionam com as coisas, como as constelagcdes com
as estrelas” (2004, p. 20). Tal metafora revela o cardter interpretativo da filosofia
benjaminiana. Os fendmenos salvos nas idéias nao estdo por elas subsumidos. A palavra
constelagdo, no pensamento de Benjamin, aparentemente, remete a um significado
astrolégico. Ela pde em consideragdo um periodo em que se podia ler nas estrelas narrativas
mitologicas sobre a historia de uma maneira geral e o destino individual de cada homem.

Logicamente, os significados atribuidos as constelagdes ndo sdo naturais, mas sim
frutos das concepcdes historicas e culturais de determinado povo e época. Nao obstante, a
referéncia a essa metafora das constelacdo revela algo sobre o sentido de verdade em
Benjamin. Os fendmenos, os objetos de investigacdo, apds serem divididos em seus
componentes constitutivos pela atividade analitica dos conceito, sdo salvos nas ideias-

constelagdes. Essas formam uma configuragdo de sentido a ser interpretada. Esse sentido ndo



61
¢ natural, mas dado numa conjuntura historica. A verdade assim possui um nucleo temporal

e cultural, atrelada a uma nocao de correspondéncia entre microcosmo € macrocosmo.

Entre as constelagdes e as estrelas, ndo se estabelece uma relacdo logico-causal.
Dentro da perspectiva assumida por Benjamin, ndo se pode deduzir uma estrela a partir do
geral constelacdo. Do mesmo modo, ndo se pode partir de cada estrela em particular para se
chegar, a partir da média dos seus elementos em comum, ao conceito geral de constelacdo. As
ideias-constelacdes de Benjamin ndo formam uma totalidade fechada, pois a verdade se expoe
apenas numa configuracdo fragmentaria, tal qual a imagem sagrada no mosaico. Ao ignorar
esse fato, o espirito de sistema cairia em diversas incongruéncias, quando tenta captar a
verdade na sua teia loégico-causal sem lacunas. Desse modo, ndo € possivel, apesar de todo
esfor¢o da metodologia do conhecimento, estabelecer um método geral para todas as ciéncias
(MACHADO, 2004, p. 65).

As constelacdes e a propria estrutura das ideias manifestam uma configuracio
descontinua. Isso chama atencdo para o papel dos fendmenos extremos em relagdo as ideias.
Os “universais” constituidos pelas ideias ndo sdo a média aritmética dos fendmenos
particulares. Na constelagdo, cada fendmeno salvo pelo conceito seria posto em dispersao. Os

fendmenos extremos, os antipodas, formam os desenhos da constelagdo.

As ideias sdo constelagdes eternas, € se os elementos se podem conceber como
pontos em tais constelacdes, os fendmenos estdo simultaneamente dispersos e
salvos. E aqueles elementos, que os conceitos tém por tarefa destacar dos
fendmenos, sdo mais claramente visiveis nos extremos da constelagdo. A ideia é
definivel como a configuragdo daquele nexo em que o Unico e extremo se encontra
com o que lhe é semelhante. [...] O universal ¢ a ideia. Ja o empirico sera tanto mais
profundamente apreendido quanto mais claramente for visto como algo extremo. O
conceito procede do extremo. Tal como a mée s6 comega a viver plenamente quando
o circulo dos seus filhos, sentindo-lhe a proximidade, se fecha a sua volta, assim as
ideias s6 ganham vida quando os extremos se reunem a sua volta (BENJAMIN,
2004, p 21).

Assim, a interpretacdo das ideias-constelacdo nasce de uma consideragdo dos
elementos constitutivos, num ir e vir incessante. Os fragmentos dispersos de uma ideia,
muitas vezes, formando isoladamente sentidos antipodas, sdo postos em relagdo constituindo
o texto da realidade a ser interpretado. Os elementos extremos ou os fendOmenos mais
incomuns se prestam melhor a salvagdo critica nas ideias-constelacdes, pois eles resistem a
qualquer tentativa do conhecimento ldgico-matematico de subsumi-los numa sintese

homogeneizante.



62
O “Drama tragico” (Trauerspiel), por exemplo, seria uma ideia que acolhe em si

diversos elementos constitutivos. O livto O Drama Barroco alemdo, na forma que interpreta
essa ideia-constelacdo, traduz o procedimento benjaminiano de recolher os fragmentos da
historia humana expressos na cultura. A tentativa de captar essa ideia numa totalidade
homogénea ndo seria correta. Benjamin ndo concorda com o procedimento da filosofia
estética de procurar compreender as obras singulares a partir de um processo dedutivo ou
indutivo, que as apreende num universal que faz tdbula rasa das particularidades dessas.
Entretanto, a interpretagdo da verdade ndo se da através de uma intencionalidade
doadora de sentido. Para entender esse ponto, deve-se levar em consideragdao o modo como as
ideias, que sdo presentificacdes da verdade, apresentam-se. Benjamin (2004, p.21) diz que

elas ndo se ddo no mundo dos fenémenos. Dessa forma, ficaria por determinar como elas se

[P

apresentam. Benjamin nega qualquer acesso a verdade por meio de uma intuicdo (Schau),

o~

maneira dos neoplatonicos, ou por meio de uma intui¢do intelectual (An-schau-ung),

maneira do idealismo alemdo. Assim, a expressao do ser das ideias, ou seja, a verdade

nunca se manifesta em relacdo, e muito menos numa relagdo intencional. O objeto
de conhecimento determinado pela intencionalidade do conceito nao ¢ a verdade. A
verdade ¢ um ser inintencional, formado por idéias. O procedimento que lhe ¢
adequado ndo sera, assim, de ordem intencional cognitiva, mas passa, sim, pela
imersdo e pelo desaparecimento nela. A verdade ¢ a morte da intengdo
(BENJAMIN, 2004, p. 22).

Desse modo, Benjamin se distancia da filosofia da subjetividade, baseada na atividade
representativa da consciéncia. Ele procura conferir dignidade a outras formas de pensar
filosoficamente, que ndo as estabelecidas pelo Discurso do Método, de René Descartes, ou as
pré-fixadas por Kant, na Critica da Razdo Pura. Embora as ideias, para se exporem, precisem
dos fendmenos, Benjamin ndo pretende afundar na pura empiria. Contudo, também nao
pretende reduzi-las a um principio abstrato, seja ele o Bem em si, ou o Eu Absoluto. A
verdade se expde na propria escrita filosofica através do seu carater linguistico que as ideias
possuem. Benjamin (2004, p.22) diz que “as ‘ideias’ platdnicas serdo, no fundo, apenas
palavras ou conceitos de idéias deificados”.

Assim, o acesso a verdade, o bailado das ideias, apresenta-se através da linguagem.
Benjamin comega dar uma nova orientagdo para o seu pensamento, devido a sua preocupagao
com as questdes da linguagem. Ele perceberia “o carater sprachlich (lingiiistico, lingual, de
linguagem) da atividade filosofica” (BONS, 2005, p.186), estando isso ligado ao carater

historico do filosofar, dentro de uma linguagem também historica.



63
A verdade ndo seria uma mera adequagdo da representacdo dada na consciéncia a

empiria. Antes, ela ¢ a forca, que marca a esséncia de todos os fendmenos. Para Benjamin, o
tinico ser livre de toda fenomenalidade é o ser do nome. “E ele que determina 0 modo como
sao dadas das ideias. E essas dao-se, ndo tanto numa lingua primordial, mas antes numa
percepcao primordial em que as palavras ainda ndo perderam a aura da sua capacidade de
nomear em favor de um significado cognitivo (BENJAMIN, 2004, p. 22).

Dessa forma, Benjamin adentra o territorio da mistica judaica, que se manifesta
principalmente em seus primeiros escritos via influéncia do amigo Gershom Sholem.
Anteriormente ao livro Origem do Drama Barroco Alemdo, Benjamin ja havia tratado das
questdes linguisticas em Sobre a linguagem em geral, e sobre a linguagem humana. Nessa
obra, ele retoma o livro do Génesis, que narra a criagdo do mundo e do homem através do
verbo divino. Na mistica judaico-crista, Deus, que € verbo, cria o mundo mediante a palavra.
Desse modo, Benjamin (1992, p. 175) diz em Sobre a linguagem em geral, e sobre a
linguagem humana que ndao ha “acontecimento ou coisa, seja na natureza animada, seja
inanimada que, de certa forma, ndo participe na linguagem, pois a todos é essencial uma
comunicagao espiritual”.

A ideia em Benjamin acaba se constituindo em um ser linguistico: o0 Nome. Através
desse pensador, a filosofia se desloca de um modelo de pensar “visual, para um “actstico”. O
nome, dentro da mistica judaica, tem uma profunda relagdo com as coisas criadas,
manifestando a esséncia espiritual delas. O nome de Deus condensa todo o poder da
divindade, sendo irrepresentavel e impronunciavel. O significado do nome manifesta sempre
um sentido transcendente e oculto.

Entretanto, Benjamin ndo se perde na mistica, ja que a filosofia ndo pode se basear na
palavra revelada. Aquilo que importa a ele ¢ a linguagem como realidade e nexo dos
fendmenos. A linguagem para este autor possui dois lados: “um originario, nomeador, ou
simbdlico; outro cognoscente ou profano” (MACHADO, 2004, p. 71).

Retomando o mito da queda, Benjamin relembra a condi¢ao paradisiaca do homem no
inicio da criagdo. Dentro desse mito, O Verbo divino criou tudo o que ha. Desse modo, toda
criagdo deriva da palavra. Todas as coisas, entdo, possuem uma esséncia espiritual que se
comunica na linguagem. Tudo na criagdo possui uma linguagem: a do homem ¢ designadora e
nomeadora; a das coisas e da natureza, ¢ muda. Segundo o livro do Génesis, Deus insufla Seu
sopro divino no homem ao criar. Isto concede a este a capacidade de poder nomear os demais

seres da criacdo. Contudo, nesse momento, o ato de nomear ndo era arbitrario, pois 0 nome



64
dado as coisas se referia imediatamente a essas. Tais nomes permaneciam ligados a

esséncia espiritual das coisas que se expressava ao homem na propria linguagem. A
linguagem das coisas era manifestada ao homem pela prépria vinculagao intima que esse tinha
com o Verbo criador.

O pecado original foi decisivo para a transforma¢do da linguagem nomeadora em
linguagem comunicativa, exterior. Ao procurar a arvore do conhecimento do bem e do mal, o
homem cometeu uma hybris, quis ser igual a Deus. Esse ja havia visto que a criagdo era boa,
ndo cabia ao homem julgar mais o que era bem ou mal. O erro do homem o leva a queda.
Assim, o homem abandona a ligagdo intima com a expressao espiritual das coisas que se dd na
propria linguagem. A linguagem passa a ser instrumento para se obter o conhecimento. Ela se
torna mero agregado de signos, que se confundem com as coisas. Dessa forma, tornou —se
confusa, um conjunto de elementos linguisticos abstratos, o palavrério, que, por mediacao de
juizos, busca um acesso a coisa, que outrora se comunicava imediatamente. Entretanto, essa
linguagem burguesa, meramente convencional, ainda contém algo da linguagem nomeadora.

O trabalho do filosofo ¢ fazer a anamnese da percep¢do primordial na linguagem
profana, exterior, burguesa. No carater simbodlico das palavras, repousaria algo que transcende
sua dimensdo comunicativa, ou seja, algo que paradoxalmente comunica algo ndo
comunicéavel, que ndo apresenta um sentido claro e distinto para o homem decaido. Desse
modo, a filosofia se torna um trabalho de interpretagdo e traducdo, ou seja, encontrar nos
textos mundanos, os vestigios da lingua primordial e devolver a elas a dignidade perdida. Isso
significa retirar estes textos (palavras, fendmenos, etc) de seu contexto habitual, quebra-los e
po-los contrastes com seus extremos. Num ir e vir incessante, abordar as diversas camadas de
significado, procurando fazer resplandecer a verdade.

Nisso consiste uma filosofia como forma de exposi¢ao ou apresentagdo. Recuperar,
nas palavras, o vestigio da linguagem primordial equivale a recuperar, nos fendmenos, sua
relacdo com a ideia. Em ambos, deve-se encontrar algo de outra ordem: a verdade. Dentro do
esforgo linguistico-filosofico de expor a verdade, ganharia destaque o conceito de Ubung
(exercicio). Esse seria comum tanto aos exercicios espirituais da mistica e dos tratados
medievais, quanto as praticas e performances das vanguardas estéticas. Ele se aproximaria da
aksesis grega (BONS, 2005, p. 187). O exercicio filosofico preconizado por Benjamin estd na
escrita filosofica, em relagdo a qual forma do tratado tem um papel primordial.

O tratado ndo procura capturar a verdade numa totalidade sem brechas, mas respeita o

carater incomensurdvel da lingua mundana em relacdo a ela. Benjamin procura respeitar o



65
carater linguistico de todas as coisas e aborda-las através de um procedimento menos

dominador, que ndo se fundamente numa oposicdo entre sujeito e objeto. Desse modo, a
escrita filoséfica tem na arte um grande modelo. Nesta ndo se daria uma sintese
homogeneizante que reduz os elementos individuais num universal que faz tdbula rasa de suas
singularidades. Na arte, também, ndo se despreza a forma em nome do contetido. Nela o todo
e o singular se unem sem o prejuizo do ultimo. Entretanto, a filosofia ndo se confunde com
ela. O que se busca ¢ apenas estabelecer uma filosofia fundada na imanéncia do sujeito em

relagdo as coisas e que nao se baseie na posse do objeto pela consciéncia.

2. 2 A filosofia como interpretacio

No trabalho para sua aula inaugural em 1931, A atualidade da filosofia, Adorno
demonstra o acolhimento que da a essas idéias de Benjamin. Aquilo que Benjamin denominou
tratado, Adorno chamara ensaio. A referéncia a esse procedimento estaria em Bacon e
Montaigne. O ensaio seria uma modalidade da escrita filos6fica em que vigorava uma maior
ousadia do pensamento. Contudo, ap6s o pensamento kantiano, ele foi visto como uma forma
menor, sendo rebaixado da grande filosofia para o ambito da estética. Todavia, Adorno acolhe
bem qualquer acusacdo de ensaismo. Em seus escritos posteriores, a caracteristica desta
modalidade de escrita filosofica estard presente. Adorno, em seu ensaismo, recusa qualquer
perspectiva totalizante. Para ele, “o espirito ndo ¢ capaz de produzir ou de compreender a
totalidade do real; mas ele € capaz de irromper-se no pequeno, de fazer saltar no pequeno as

medidas do meramente existente” (ADORNO, 2008a).

A recusa da totalidade em Adorno ¢ uma recusa de qualquer identificagdo de sujeito e
objeto, a qual Benjamin veio a chamar de mitologia. Assim, para ele, quem quer se dedicar ao
trabalho filosofico, deve evitar a pretensdo de captar a totalidade do real. Adorno acredita que
numa realidade em que a ordem e a conformacao asfixia a prdopria razdo ndo € possivel
encontrar nenhuma razao. Assim, qualquer pretensao totalizante da filosofia acaba por prestar
auxilio a perpetuacdo desse estado de coisas, mascarando a situacao.

Nesse ensaio, Adorno vai procurando construir seu pensamento a partir do confronto
com o pensamento filosofico do inicio do século XX. As tentativas da ratio autobnoma de

construir a ordem do real a partir de si mesma resultaram em fracasso, o que demonstraria o



66
percurso do Idealismo Alemdo. O neokantianos, da Escola de Marburg, na tentativa de

salvar a filosofia diante do positivismo, retornou ao estudo das condi¢des de possibilidade da
perspectiva filoséfica. Contudo, para Adorno, o rigorismo logico apenas operou uma
perfeicao sistematica, as custas de um distanciamento da realidade. A filosofia da vida de
Simmel, embora ndo tenha perdido contato com a realidade, teria descambado para o
irracionalismo. Rickert e seus seguidores, embora pretendessem uma posi¢ao intermedidria
entre as duas outras correntes antes mencionadas, ndo tiveram resultados melhores. Mesmo
pretendendo ligar melhor seus conceitos a empiria, superando a dificuldade deixada pela
Escola de Marburg, os partidarios desta filosofia ndo estabeleceram “o lugar e a origem dos
valores".

As tentativas de recuperagdo da filosofia idealista teriam sido ignoradas pelas
filosofias cientificas, conforme Adorno. Elas se prenderam ao dado bruto, estabelecendo-o
como emblema da clareza e evidéncia. Desse modo, ignoraram os condicionamentos
historicos subjacentes a problematica por eles abordadas. Husserl, em reagdo a essa filosofia
cientificista, teria que operar o resgate do espirito filoséfico. A sua fenomenologia procuraria
alcancar a objetividade do conhecimento pela intuicdo das esséncias manifestas na ordem do
real para o pensamento subjetivo. Tal linha de pensamento representaria o esfor¢co de
recuperar a ratio autdbnoma apods a decadéncia do idealismo, mas paradoxalmente usando os
mesmos recursos deste. Contudo, segundo Adorno, o idealismo escamoteado de Husserl
partiria do pressuposto da completa comensurabilidade entre as categorias da subjetividade e
o reino do objetivo. Assim, a razao seria a ultima instancia para legitimar a relacdo entre razao
e realidade (DUARTE, 1997, p. 67).

O ex-discipulo de Husserl, Heidegger, também ndo escapa a acusacdo de idealismo,
por parte Adorno. A Ontologia Fundamental de Heidegger seria uma afirmacao da

subjetividade, o que a aproximaria do idealismo:

Em lugar da pergunta sobre as idéias objetivas e sobre o ser objetivo, em Heidegger,
pelo menos nos escritos publicados, surge o subjetivo; a exigéncia da ontologia
material se reduz a esfera da subjetividade, em cujas profundezas busca o que ndo
pode encontrar na incerta plenitude da realidade (ADORNO, 2008a)

Heidegger se incluiria na perspectiva da totalidade ao propor novamente a questao do
ser. Entretanto, tal pergunta ndo ¢ mais aplicavel dentro do contexto histérico-filosofico em
que Adorno procura se situar. Assim, o frankfurtiano parte do pressuposto de que ndo ¢ mais
viavel qualquer filosofia que postule uma “adequagdo do pensamento ao ser”, dentro de uma

realidade ,que, em seu carater de ruina, desafia a razao.



67

[...] a pergunta, pura e simples, pelo ser, tal como a formularam expressamente os
novos projetos ontoldgicos e tal como, a despeito de toda oposigdo, subjaz também
aos sistemas idealistas, que se pretende superar. Esta pergunta apresenta como
perspectiva sua propria resposta: que o ser ¢ adequado e acessivel ao pensamento,
que ¢ possivel se colocar a pergunta pela idéia [sic] do existente. Mas a adequagdo
do pensamento ao ser como totalidade se desagregou e com isso se tornou
impossivel a pergunta pela idéia do existente, que um dia, soberana, pode se elevar
como estrela, em clara transparéncia, por cima de uma realidade redonda e fechada,
e que, talvez, se desvaneceu para sempre aos olhos humanos quando as imagens de
nossa vida foram afiancadas pela historia. A idéia [sic] do ser se tornou impotente na
filosofia; nada mais que um principio formal vazio, cuja arcaica dignidade ajuda a
decifrar contetdos arbitrarios. Nem a plenitude do real, como totalidade, se deixa
subordinar a idéia [sic] do ser, que lhe atribui o sentido; nem a idéia do existente se
deixa construir a partir dos elementos do real. Ela se perdeu para a filosofia, e, com
ela, sua pretensdo de atingir a totalidade real, na origem. (ADORNO, 2008a)

Abrindo polémica contra o positivismo logico, Adorno acusa os membros do circulo
de Viena de empreender um processo de liquidacdo da filosofia. Esses teriam reduzido todo
conhecimento exclusivamente a esfera da experiéncia Desse modo, todo enunciado que viesse
a ultrapassar este ambito seria considerado problematico. Tal concepgao filosofica pretenderia
tornar a filosofia mera instdncia de ordenacdo das ciéncias particulares, sem nada a elas
acrescentar. Contudo, tal posicionamento prestaria uma favor ndo voluntario a filosofia.
Dentro do seu rigorismo logico, ao expor o que na filosofia € ciéncia, acaba por tornar
transparente o que, na filosofia, pressupde outras instancias além da logica e das ciéncias
particulares.

Com esse balanco exposto até aqui, Adorno nao pretenderia apenas afirmar ou negar a
inser¢do da filosofia na “ordem do dia”. A questdo da atualidade da filosofia, que nomeia o
texto da aula inaugural de 1931, ¢ levantada por esse filésofo dentro de um esforco para
responder outra questdo, a saber, “se realmente o resultado da historia do problema mais
recente ndo ¢ a impossibilidade, por principio, de resposta para as questdes filosoficas
cardeais” (ADORNO, 2008a). Tal pergunta abre o ensejo para a formula¢ao de uma proposta
de filosofia que apresenta a influéncia de Benjamin. Contudo, apesar de manter algo do
impulso de partida, essa influéncia ira sendo diluida no processo de maturacao do pensamento
deste fildsofo.

Diante de um mundo fragmentado, resta apenas a filosofia buscar nos vestigios, nas
ruinas, naquilo que foi deixado de lado pela perspectiva totalizante, a esperanga de uma
ordem justa. Para isso, a filosofia deve se voltar para “escoria do mundo dos fendmenos”, tal
qual a psicandlise de Freud, ou, ainda, a virada da filosofia social para a economia, segundo o

jovem Adorno.

Frente a essa exigéncia, Adorno pretende redefinir o papel de ciéncia e filosofia. A



68
primeira veria, nos seus ultimos resultados, algo insoluvel e suspenso no ar. Enquanto a

segunda veria em seus primeiros achados um “enigma”, que a desafia. Adorno (2008a) entdo
afirma que a filosofia ¢é interpretagdo, enquanto que a ciéncia ¢é investigagdo. A filosofia
caberia estabelecer a critica da racionalidade, mas, ao mesmo tempo, buscar uma relacao
proficua com elas. Do contrario, caso busque uma postura totalizante, corre o risco de recair
em dogmatismo, mitologia.

Entdo, a filosofia deveria interpretar os diversos aspectos fragmentados da realidade,
assim como o material oferecido pelas ciéncias particulares e pela filosofia tradicional.
Contudo, tal interpretacdo ndo seria a busca de um sentido para além da realidade, que a
subjaz e a sustenta. Tal postura foi superada pela propria faléncia da ratio no curso da
filosofia. Esse seria um propésito mais apropriado a investigagdo, do que & interpretagio. A
filosofia interpretativa caberia a paradoxal missdo de continuar interpretando, procurando se
aproximar da verdade, sem jamais possuir uma chave segura para isso. O Unico recurso de
que dispde sdo as “figuras-enigmas’, cujos entrelacamentos fugidios constituem o proprio
texto da historia da filosofia.

Tais “figuras enigmas” remetem a imagem do puzzle, que Benjamin declara como
procedimento do alegorista. A alegoria, enquanto expressdo do mundo histérico, seria
construida ao modo do puzzle, um jogo que mistura operagdes da ldgica e da imaginacdo para
solucionar o enigma. As imagens, ou fragmentos do real (que Adorno também chama de
imagens historicas) sao unidos a sentidos, até se obter uma combinacdo. Tal procedimento
diferiria da postura do idealismo alemdo, que compartilharia com o ponto de vista da
totalidade, o qual via, no simbolo, a correspondéncia integral de particular e universal. O
procedimento alegoérico, em contraste com o simbdlico, ligar-se-ia melhor a facticidade
historica. Nele se daria a quebra da intengdo subjetiva, que Benjamin valorizava na exposi¢ao
enquanto desvio do método, favorecendo uma aproximagdo ndo coercitiva em relacdo ao
objeto.

O sentido material do pensamento de Adorno se revela na relacdo que a filosofia pode
estabelecer com a sociologia. O fildsofo recorre a uma estoria contada por um professor de
filosofia. O professor diz que o filésofo corresponde ao arquiteto, que formula o projeto de
uma grande casa. O socidlogo estaria proximo a figura do escalador de fachadas, que entra na
casa ¢ leva aquilo que ha de valor. Adorno propde que a sociologia presta um favor a
filosofia, pois os fundamentos da casa estao abalados e esta pode desabar, pondo em risco os

valiosos e insubstituiveis artefatos que ela abriga Além do mais, esses objetos seriam de



69
pouco valor para sociologia, que logo se desfaria deles. Adorno, por certo, ndo estaria

pretendendo recair num sociologismo relativista. O que ele diz ¢ que o antigo idealismo
fabricava chaves grandes demais pra interpretar a realidade. A sociologia, por sua vez, fez
essas chaves muito pequenas. A filosofia interpretativa deve construir essas chaves, para abrir
a um s6 golpe o real. Tais chaves, ou “imagens histdricas”, que correspondem ao que
Benjamin também chama de constelagdo, ndo existiriam em si e por si, como as ideias
platonicas. Elas ndo seriam arquétipos miticos. Elas deveriam ser criadas no plano concreto
pelos homens, tendo sua validade medida pelo fato de dissolverem os enigmas que lhes
correspondessem.

Uma destas imagens enigmas seria a “ideia de histéria natural”, desenvolvida num
texto homonimo, escrito para uma conferéncia de 1932. Esse texto situava-se dentre da
problematica frankfurtiana, que buscava circunscrever a relacdo entre natureza e historia. A
questdo era saber o que era substancial na historia, mantendo-se estavel no transitério no
curso historico e o que, segundo a mesma ideia, introduz o novo. A posi¢do de Heidegger era
valorizada através da categoria de historicidade, enquanto forma de solucionar a dualidade
estabelecida entre historia e natureza. Esse conceito foi inserido enquanto estrutura do préprio
ser. Em A ideia de historia natural, Adorno acredita que a posi¢do de Heidegger teve o mérito
de fazer desaparecer a tensdo entre ontologia e historia. Em Heidegger, o ente viria a ser ele
mesmo o sentido. Assim, no lugar de uma fundamentagdo do ser mais além da historia,
apareceria o projeto do ser como historicidade.

Adorno, entdo, acusa Heidegger novamente de recair numa postura idealista,
pressupondo uma identidade de sujeito e objeto. Isso se evidenciaria no procedimento de
procurar submeter a totalidade do acontecer histérico a uma estrutura tinica, a historicidade:

O problema da reconciliagdo entre historia e natureza na posi¢do neo-ontologica, s6
aparentemente se resolveu na estrutura da historicidade, porque aqui se reconhece
certamente que hd um fendmeno histérico fundamental, mas a determinagéo
ontologica desse fendmeno historico fundamental ou a interpretagdo ontologica
desse fenomeno historico fundamental se frustra, ao se transfigurar ela mesma em
ontologia. Para Heidegger acontece que a historia, entendida como uma estrutura
abrangente do ser, significa 0 mesmo que sua propria ontologia. Por isso, antiteses
opacas (frageis) como a de histdria e historicidade — nas quais nada se esconde a ndo
ser algumas qualidades do ser, observadas na existéncia, que sdo retiradas do ente
para serem transpostas para o ambito da ontologia e se transformarem em
determinag@o ontoldgica — podem contribuir para a interpretagdio do que, no
fundamental, se torna a dizer uma vez mais. Esse momento tautoldgico nao depende
da casualidade da forma lingliistica [sic] e sim se adere necessariamente a posigdo
ontologica mesma, que se prende ao esforco ontoldgico, porém ndo é capaz de, por
seu ponto de partida racional, interpretar ontologicamente a si mesma, como ela ¢; a

saber, algo produzido por e derivado da posi¢do de partida da ratio idealista
(ADORNO, 2008b)



70

Adorno nao pretende tornar a totalidade histdrica transparente, seja através de um
idealismo sistematico (Hegel), ou seja, através de estruturas ontoldgicas (Heidegger). Isso
incorreria numa queda na mitologia. Adorno quer ir mais além. Ele abandona qualquer
tentativa de reconstruir uma ontologia da historia. Nao pretende, tal qual Dilthey, reconstruir
o essencial de uma época por meio de uma selecdo e posterior hipostasiacdo de alguns
fendomenos historicos concretos. Ele também abandona o pressuposto de uma continuidade
historica, substituindo-o por uma idéia de descontinuidade. Entretanto, ndo pretenderia
transformar tal descontinuidade em totalidade estrutural. Adorno, entdo, pretende colocar a

relagdo entre natureza e histéria nos seguintes termos:

a questdo da relagdo entre natureza e historia deve ser colocada seriamente, entao ela
apenas oferece uma perspectiva, como resposta, quando consegue compreender o
ser historico como um ser natural em sua determinagdo historica extrema, la onde,
ele mesmo, é maximamente historico, ou quando consegue compreender a natureza,
como ser historico, la onde, em aparéncia, ela persiste em si mesma, no mais
profundo de si, como natureza. J4 ndo se trata mais de conceber toto coelo o fato da
historia em geral, sob a categoria de historicidade, como um fato natural e sim de
retransformar, em sentido inverso, a disponibilidade (Gefiigtheit) dos
acontecimentos intra-historicos em uma disposicao (Gefiigtsein) de acontecimentos
naturais. Nao é procurar um ser puro, subjacente ao ser historico, ou que se
encontraria nele, e sim compreender o proprio ser histérico como ontologico, isto &,
como ser natural. Transformar assim, em sentido inverso, a historia concreta em
natureza dialética ¢ a tarefa da ontologica mudanca de orientagdo (Umorientierung)
da filosofia da historia: a idéia da historia natural (ADORNO, 2008b) [grifo nosso].

Observa-se que, ao tentar expor o que ¢ esta idéia de historia natural, Adorno ndo parte
de uma definicao que apreenda sem brechas a totalidade dos fenomenos por ela supostamente
abrangidos. Nao procura chegar a essa idéia, seja através de um processo dedutivo ou
indutivo. Qual a constelacdo de que fala Benjamin, tal ideia ¢ determinada por dois opostos:
Natureza e Historia.

Entretanto, neste momento, deve-se tentar esclarecer o que Adorno entende por
historia e natureza, antes de se falar mais enfaticamente da ideia de historia natural. Ele diz
que ndo compreende por natureza algo como a concep¢do dada pelas ciéncias naturais. Tal
conceito seria mais bem traduzido em linguagem filoso6fica pelo que se chama mitico. Dito de
outra forma, “o que esta ai desde sempre, o que sustenta a historia humana e nela aparece
como um ser anteriormente dado, submetido inexoravelmente, o que nela ha de substancial. O
demarcado por estas expressdes ¢ o que eu entendo por natureza” (ADORNO, 2008b)

A historia seria o lugar do surgimento do qualitativamente novo, daquilo que nao

reproduz a pura identidade do que sempre esteve ai (o sempre o mesmo) ¢ que determina a



71
conduta humana. Para estabelecer essa imagem dialética entre velho (mitico-arcaico) e

novo (transitorio), Adorno recorre a duas de suas grandes influéncias, Georg Lukacs e Walter
Benjamin, articulando os pensamentos destes de modo original. A ideia de Adorno ¢
reorientar filosofia da historia, mudando sua perspectiva tradicional voltada para uma logica
pautada pela totalidade-continuidade-periodizagdo. Adorno ndo quer partir de ideias e
concepgdes gerais, mais de problemas concretos (GOMEZ, 1998, p. 29-30)

Entdo, Adorno se apropria do conceito de segunda natureza, o qual Lukacs haveria
elaborado em sua fase hegeliana, na Teoria do Romance. Adorno faz uma leitura marxista
desse texto, procurando revelar as contradicdes de uma mundo danificado, onde impera o
fetiche da mercadoria. Na apropriagdo materialista da concepcdo lukacsiana de segunda
natureza, revela-se o conceito de coisificagdo que Adorno ja compartilhava desde o trabalho
sobre A atualidade da Filosofia. A subjetividade, que tem seu alvorecer na modernidade, ¢

absorvida pela totalidade social, tornando-se alienada. A mercadoria se torna o novo sujeito".

A mercadoria torna-se um fetiche (ou: feitico), quando os homens se comportam
como coisas. O trabalho torna-se mercadoria, de tal maneira que a propria
mercadoria — como “produto” apenas sua “propria atividade”, tornada objetiva -, lhe
aparece como uma forca estranha que o enfrenta e domina, deixando-o impotente
diante dela (VALLS, 2002, p. 94)

Para Lukacs, existiriam dois mundos: um imediato ¢ um mundo mediato (da
mercadoria). Este Gltimo ¢ um mundo alienado, mundo da convengdo, “das coisas criadas
pelos homens e danificadas por eles” (ADORNO, 2008b), mundo que forma uma segunda
natureza, igual a primeira. Esta também ¢ alienada, a natureza das ciéncias naturais e

irreconhecivel em sua substincia. Adorno se pergunta pela possibilidade de conhecer esse

" A recepgdo de Marx por Adorno, marca um certo distanciamento deste em relagio a Benjamin. O

pensamento marxista ndo foi absorvido da mesma maneira pelos dois. Adorno veio a criticar muito a
introdug¢do que o amigo fez para o projeto de Passagens (a Exposé de 1935). Adorno criticava a falta de
mediacdo das fantasmagorias benjaminianas (NOBRE, 1998).A recepg¢ao positiva da técnica em A Obra de
arte na era da sua reprodutibilidade técnica” e Baudelaire: um lirico no auge do capitalismo” também foi
objeto de duras controvérsias. Entretanto, a postura de Benjamin néo era apenas elogiosa a Aufkldrung (assim
como a de Adorno ndo ¢ inteiramente pessimista, como muitos querem fazer crer). A Exposé de 1939 , as
Teses sobre o conceito de historia e Sobre Alguns temas em Baudelaire mostram uma postura menos festiva
em relacdo a modernidade. Quanto a relagdo de Adorno com Marx, Nobre diz que: se “ha uma ambigiiidade
[sic] de Adorno em relagdo a Marx, ela se explica unicamente porque o diagnostico da crise do idealismo tem
na teoria marxista uma alternativa. Se, por um lado, para Adorno, Marx preserva a “memoria da totalidade”,
por outro, a pretensdo fundamental do idealismo de uma continuidade entre idéia e realidade ¢ destruida”
(1998, p. 82). Rodrigo Duarte (1997) expde no seu artigo Adorno Marxista, que integra a coletanea de
ensaios Adornos, a importancia que o Marx maduro, de O Capital, exerce sobre Adorno. Para o
frankfurtiano, seriam primordiais os conceitos de fetiche da mercadoria e a idéia de luta de classes (embora
ndo compartilhasse da idéia de revolugdo proletaria). Também seria importante dizer que Alvaro L. M. Valls
faz uma importante analise da presenga do conceito de coisificagdo em Adorno em Estudos de Estética e
Filosofia da Arte numa perspectiva adorniana (2002).



72
mundo alienado, morto:

Essa natureza ndo é como a primeira, muda, evidente, ¢ alheia ao sentido: ela é um
conjunto de sentido paralisado, alienado, que ndo desperta mais a interioridade; ela é
um calvario (lugar da caveira) de interioridades corrompidas, que s6 poderiam estar
despertas — se isso fosse possivel — através do ato metafisico de uma ressurreicao do
animico, que as criou ou as mantém em sua existéncia anterior ou presumida
(sollende), porém que ndo poderiam ser vividas por uma outra interioridade”. O
problema desse despertar, que aqui se sustenta como possibilidade metafisica, ¢ o
problema que constitui o que ora se entende por historia natural. O que Lukacs
contempla ¢ a transformag¢do do historico, enquanto o "passado" (tem-sido/
Gewesen), em natureza, a historia paralisada ¢ natureza, ou o vivente paralisado da
natureza ¢ um mero ter-sido histérico. Em seu discurso sobre o calvario se encontra
o momento da cifra; que tudo isso significa algo que, entretanto, ainda se deve
extrair dali (ADORNO, 2008b).

Através do fetiche da mercadoria, uma realidade que ¢ produzida historicamente, que
deveria ser transitoria, mostra-se como a “repeti¢do do mesmo”. A histdria, produto da agao
do homem, apresenta-se como natureza, como o mitico. Aquilo que ¢é thesei, de forma sub-
repticia, apresenta-se como physei (GOMEZ, 1998, p. 30).

Para contrabalangar esse problema pratico-tedrico, para formular a idéia de histéria
natural, Adorno recorre ao Benjamin de Origem do Drama Barroco Alemdo. Nele estara o
recurso para ressuscitar a natureza paralisada. Adorno, entdo, cita o amigo:

A natureza flutua sobre eles (os escritores alegéricos) como transito eterno, no qual

apenas o olhar saturnino destas geragdes reconhecia a histéria". "Se com a tragédia a
historia caminha para dentro do cenario, ela o faz como escrita. Sobre a mascara da

natureza se encontra a ‘historia’ na escrita cifrada do transito" (BENJAMIN apud
ADORNO, 2008b)

Para Adorno, a referéncia as expressdes “transito” e “transitorio” mostraria que
Benjamin traz um importante complemento a ideia de Lukécs. No filésofo hungaro, o
historico torna-se natureza paralisada. Em Benjamin, dd-se o outro lado da questdo; a natureza
torna-se transitoria, historica.

O elemento transitorio da natureza manifesta-se nas alegorias. Elas sdo os elementos
historicos concretos, que ajudam a decifrar uma histéria petrificada. Como ja se disse, o
alegorico-figural em Benjamin ndo ¢ s6 um componente retorico-poético, mas também remete
a fatos histéricos concretos, sendo uma ferramenta interpretativa da historia. Um fato pode
remeter ao outro, iluminando-o. Por exemplo, a tese nimero XIV, das Teses sobre a filosofia
da historia diz:

A histéria € o objecto de uma construgdo cujo lugar ndo é o tempo
homogéneo ¢ vazio, antes formando um tempo pleno de “agora”. Assim, para
Robespierre, a Roma antiga era um passado carregado de “agora”, surgido do



73
continuo da histéria. A Revolugdo Francesa considerava-se um recomego de uma
Roma. Citava a antiga Roma exactamente como a moda cita um traje antigo. E ao
percorrer a selva de outrora que a moda cheira o aroma daquilo que ¢ atual. Ela € o
salto de tigre no passado. Um tal salto ndo pode efectuar-se a ndo ser numa arena
dirigida pela classe dirigente. Efectuado em pleno ar, o mesmo salto é o salto
dialéctico, a revolugao tal qual a concebeu Marx (BENJAMIN, 1992, p. 166)

O recurso metodologico das Teses ¢ aparentado do ensaio. Na perspectiva da presente
dissertacgdo, acredita-se que nelas se verifica uma filosofia enquanto exposicdo da verdade, ao
invés da idealista busca de tomar posse do conceito. O recurso alegorico recolhe os objetos,
fazendo-os iluminar o significado dos outros. Contudo, Adorno, embora compartilhe com
Benjamin do respeito ao carater factico do alegérico em contraposi¢ao ao elemento totalizante
do simbolo, ndo se adéqua a linha marxista-messianica de interpretacdo do amigo. Entretanto,

diz Adorno (2008b) valorizando o carater heuristico-hermenéutico da alegoria:

Benjamin parte do pressuposto de que a alegoria ndo ¢ uma relagdo de casualidade,
meramente secundaria; alegorico ndo ¢ um signo casual para um conteido extraido
de seu interior; e sim que, entre a alegoria e o pensado alegoricamente existe uma
relagdo objetiva, "alegoria é expressdao". Habitualmente se denomina alegoria a
apresentacgdo sensorial (mediante elementos sensoriais) de um conceito, €, por isso,
ela é taxada de abstrata e casual. Porém a relagdo entre o que aparece
alegoricamente ¢ o significado ndo esta simbolizada casualmente, ¢ sim que algo de
particular se passa ai — a alegoria ¢ expressdo — € 0 que se representa nesse espago, o
que se expressa, ndo ¢ outra coisa que uma relacao histérica. O tema do alegérico ¢é
simplesmente histéria. Que se trata de uma relagdo historica entre o que aparece
(Erscheinenden), a natureza manifesta (erscheinenden), e o significado, a saber, a
transitoriedade [...]

A “alegoria ¢ expressdo”, como diz Benjamin. Entretanto, o que a alegoria expressa?
Responde Adorno: “uma relagdo historica”. O que isso quer dizer? Benjamin diz que a
alegoria nao ¢ algo casual e arbitrario, como diziam os romanticos. Esses enalteciam o
simbolo, pois este remeteria a uma coincidéncia entre sujeito e objeto, promovendo a captagdo

do todo no particular. Benjamin diz que:

no simbolo, com a transfiguracdo da queda, o rosto transfigurado da natureza se
manifesta fugaz a luz da salvacdo, na alegoria a face hipocratica da historia se
manifesta diante dos olhos do observador como paisagem primordial paralisada. A
histoéria, com tudo o que, desde o comeco, tem de intemporal, de doloroso, de falha,
se expressa em um rosto — ndo em uma caveira. E assim certamente falta nela toda
liberdade "simbdlica" de expressdo, toda harmonia classica da forma, todo humano —
ndo é expressa apenas a natureza do existir humano simplesmente, ¢ sim a
historicidade biografica de um individuo nessa sua figura da natureza decaida, plena
de significado como enigma (apud ADORNO, 2008b)

Seguindo as ideias de Benjamin e Adorno, o presente trabalho procura evidenciar que



74
a adequa¢do do procedimento simbolico a totalidade, sua vinculagdo a uma

intencionalidade oniabarcante ndo o permitiria captar as cicatrizes na histéria, o que a alegoria
poderia expressar melhor. A natureza, enquanto transito, enquanto algo que seria também
historico, expde, expressa, sua tez cadavérica, por exemplo, na alegoria barroca'’. Expressio
aqui ndo seria s6 a subjetividade particular do artista, mas uma peculiar relagdo desse com a
verdade de sua obra (DUARTE, 2001, p. 97). Ela manifestaria algo bastante objetivo: o
sofrimento do (e no) mundo. Esse seria o calvario da paixdao da histéria que deveria ser
decifrado. Na linguagem e nas obras de arte dignas desse nome, a natureza alienada (o proto-
historico recalcado) tenta fazer ouvir o eco da sua voz.

No “calvario”, que, para Lukdcs, ¢ enigma e para Benjamin cifra a ser lida, manifesta-
se a ideia historia natural, que diz respeito aos fendmenos proto-historicos esquecidos na
historia, que se transformaram em significado na alegoria. Contudo, a ideia de histéria natural
ndo pretende apenas indicar que temas proto-historicos retornam na histéria. E sim que a
proto-histdria, a natureza, traz em si a marca da histdria enquanto transitoriedade. Aqui, o que
importa para Adorno, é: a) novamente examinar o carater natural da historia, ou seja, o fato
dessa aparecer como algo apartado da agao dos homens, como destino mitico; b) discutir o
carater de “algo simplesmente dado” da natureza, que se pde com o imediaticidade sem
vinculacdo com o homem; c) que a histdria, enquanto produto do homem, é como esse algo
natural, que sofre e que protesta contra uma completa assimilagdo do espirito.

Para elaborar a dialética entre arcaico-mitico € novo, entre paisagem petrificada e
transito, Adorno aproxima sua filosofia interpretativa da psicandlise. Nessa, haveria a
pressuposicdo de que, na mente do individuo, estariam simbolos arcaicos, em relagdo aos
quais ndo se processaria nenhuma associagdo. Em contrapartida, também a psicanalise
informa sobre a existéncia de simbolos intra-historicos, subjetivos, que poderiam se
transformar em consciéncia. O processo de desconstru¢do da historia natural estaria no

confronto desses elementos contraditorios, promovendo um novo esclarecimento. Adorno

12 Como ja se disse acima, na andlise feita de Origem do Drama Barroco Alemdo, de Walter Benjamin, a

alegoria possui um nucleo temporal. Ao contrario do simbolo, que manifesta no instante de sua manifestagio
a propria ideia, a alegoria precisa de uma seqiiéncia de momentos para sua interpretagdo. Por ndo ter uma
relacdo imediata com a transcendéncia, a alegoria expressa a propria fugacidade das coisas mundanas. Os
objetos alegodricos podem significar qualquer coisa, retirando seu significado da imaginagdo associativa do
alegorista. No Drama Barroco Alemdo, a alegoria se apresenta como forma de expressdo adequada a uma
época em que se perde um sentido transcendente-teologico para historia. Essa se apresenta como destino
cego. Embora os objetos alegoricos possam ser salvos de sua efemeridade por portarem um sentido oculto,
um arcano que aponta para um totalmente outro, o significado que este possa portar também ¢ mundano,
dado pelos homens. Assim, esse significado, como tudo que pertence a esse mundo, ndo passa de mera
aparéncia. Deste modo, a alegoria expressa em si a dor e a transitoriedade de tudo que ¢ mundano. (Cf.
BENJAMIN, 2004, p.201)



75
alerta para o retorno do arcaico na sociedade moderna que quis banir o mito. Esse seria um

fato a ser tomado com seriedade pela filosofia da historia, para evitar o eterno retorno do
mesmo. Contudo, Adorno ndo acredita que esses componentes arcaicos sejam estaticos,
fixados desde sempre na ordem das idéias suprasensiveis, como em Platdo. Eles estao dentro
da dindmica historica. Adorno lembra que mesmo os mitos arcaicos possuiam um

componente dialético.

O mito de Cronos ¢ um destes. Nela a extrema forca criadora dos deuses se
estabelece, a0 mesmo tempo, como for¢a que aniquila suas criaturas, seus filhos.
Ou, como acontece na mitologia subjacente a tragédia — que € sempre dialética —, de
um lado carrega em si a condi¢do de culpabilidade do ser humano decaido nas
dependéncias da natureza, mas, ao mesmo tempo, aplaca o destino por si mesma;
por que o ser humano se eleva como tal sobre o destino. O momento da dialética se
enraiza nisso: os mitos tragicos contém em si, ao lado da queda na culpa e na
natureza, o momento da reconciliagdo, essa radical superacdo da dependéncia da
natureza (ADORNO, 2008b)

Isso revelaria o carater positivo do arcaico. Tal carater estaria ligado ao seu vinculo
com a historia, enquanto o que produz o realmente novo e ndo a sua aparéncia fetichizada.
Dentro da propria natureza, estaria o impulso para uma existéncia ndo danificada e
petrificada. Isso contrabalancearia os efeitos sombrios provocados pelo retorno do mitico-
arcaico, enquanto natureza recalcada, no mundo da convenc¢do. Entretanto, seria necessario

revelar o carater de fetiche daquilo que se impde como “segunda natureza”.

A filosofia interpretativa, que utiliza do procedimento alegérico para langar luz ao que
ficou petrificado na historia, torna-se algo proficuo nesse sentido. Nesse procedimento que
valoriza o fragmentario, que compde com estas imagens dialéticas um puzzle, procura-se

desvendar o que ficou esquecido na grande marcha do espirito universal.

No entender deste trabalho, o procedimento interpretativo da filosofia e o recurso
alegérico foram utilizados amplamente na Dialética do FEsclarecimento: fragmentos
filosdficos, por Adorno e Horkheimer. Tal recurso tenta revelar o entrelacamento entre o mito
e o0 novo na historia do pensamento. Entretanto, enquanto expressdo do pensamento, também
procura fazer jus ao real que nele fugidiamente se manifesta. O procedimento que guiou a
constru¢do dessa obra, bem como outras obras de Adorno, ¢ a exposi¢do de uma praxis
filosofica que pretende confrontar a modernidade com suas promessas ndo cumpridas. Desse

modo, Adorno lembra que:



76
A interpretagdo da realidade com que se encontra e sua superagdo se relacionam
entre si. Na verdade a realidade ndo ¢ superada no conceito; porém a partir da
construgdo da figura do real se segue sempre e prontamente a exigéncia de sua
transformagdo real. O gesto transformador do jogo do enigma — ndo a mera solugéo
como tal — da o prototipo das solugdes, de que unicamente a praxis materialista
dispde. A essa relacdo o materialismo denominou com um termo filosoficamente
reconhecido: dialética. SO dialeticamente me parece possivel a interpretagdo
filosofica. Quando Marx reprovava aos filésofos que apenas haviam interpretado o
mundo de diferentes formas, que apenas o haviam confrontado, tratava-se de
transforma-lo, essa frase ndo somente ¢ legitimadora da praxis politica e sim
também da teoria filosofica. No aniquilamento da pergunta se confirma a
autenticidade da interpretacdo filosofica e o puro pensamento néo ¢ capaz de leva-la
a cabo a partir de si mesmo; por isso leva a praxis forgosamente. E supérfluo
procurar uma concep¢do de pragmatismo, em que teoria e praxis explicitamente se
cruzem de tal maneira, como na dialética (ADORNO, 2008a).

Assim, seguindo ainda o que dizem Benjamin e Adorno, acredita-se aqui que na
propria escrita filosofica, na forma ensaistica que busca romper com a intencionalidade
subjetiva, manifesta-se algo da vida justa. Ela € parte da praxis transformadora que continua
sendo necessaria desde quando a apressada identificagdo entre teoria e pratica falhou na sua

tentativa de transformar a realidade.



77
3 O ENTRELACAMENTO ENTRE MITO E ESCLARECIMENTO

3.1 O nascimento da Dialética do Esclarecimento

A Dialética do Esclarecimento é considerada uma obra prima da Teoria Critica, bem
como um ponto de inflexdo do pensamento de Adorno e Horkheimer. A sua primeira versao
mimeografada saiu em 1944. Entretanto, ela teve uma edi¢do mais cuidadosa ao ser publicada
em 1947, pela editora Querido, em Amsterdam. Nessa ocasido, foram adicionadas as teses
sobre os Elementos sobre Antissemitismo, compondo, assim, a versdo definitiva da obra. Em
1969, ela foi reeditada, mas apenas com modificagdes relativas as necessidades de correcdes
tipograficas.

No prefacio da edicdo mais recente da Dialética do Esclarecimento, os autores
apresentaram a justificativa para reedita-la ap6s mais de 20 anos. Tal motivagdo nao
decorreria apenas dos repetidos apelos para que uma nova edicdo da obra fosse
confeccionada, mas do fato de que muitos dos pensamentos expressos no texto dos anos 40
ainda permaneciam atuais, como também tais pensamentos haviam determinado os esforcos
ulteriores dos referidos autores. No contexto do final dos anos 60, Adorno ¢ Horkheimer
afirmavam que, apesar de ndo mais se prenderem completamente ao que haviam expressado
no livro, a reedi¢do deste, sem maiores alteracdes, tinha um intuito de preserva-lo enquanto
documentagdo, mas esperavam mais que isso da obra. Essas consideragdes dos autores, como
se vera de forma mais detalhada posteriormente, pdem sob suspeita a interpretagdo dada a
Dialética do Esclarecimento por alguns criticos, os quais acreditam que o seu conteudo ¢
resultado de condicionamentos psicoldgicos e historicos sofridos por Adorno e Horkheimer
nos anos 40.

A obra, escrita a quatro maos, representa a realizagdo de uma antiga aspiragdo comum
aos seus autores de fazer um trabalho sobre dialética. Esse termo tinha um sentido um pouco
diferente para os dois autores. Para Adorno, a dialética era essencialmente, “como Hegel
havia exposto na Logik, insinuar-se na for¢a do adversario e transformar seu ponto de vista
em movimento proprio, refor¢ando a diferenga embotada entre o diferente e o seu contrério.”
(WIGGERSHAUS, 2002, p. 217). O procedimento dialético, nesse autor, ¢ um recurso para

uma critica imanente, que faria implodir as relagdes petrificadas na histdria, preparando a



78
desmitologizacdo do mundo. Para Horkheimer, a dialética era “um pensamento por

totalidades relativas. Ela servia a teoria critica trazendo a prova de que existia outro caminho
além da estreiteza de espirito das ciéncias e da metafisica” (WIGGERSHAUS, 2002, p. 217).
Unia os dois o propdsito de repensar a filosofia e a sociedade através de um método historico-
materialista voltado para os problemas concretos.

Segundo o bidgrafo da Escola de Frankfurt, Rolf Wiggershaus, a partir da evolugdo do

pensamento dos dois autores, poder-se-ia afirmar que:

para Adorno, a redacdo do livro sobre a dialética foi o momento em que ele pdde
escrever o correspondente ao projeto benjaminiano de uma pré-historia do século
XIX: uma pré-historia do idealismo, da imanéncia, do espirito exaltando-se a si
mesmo, da subjetividade dominadora, em que era preciso enfatizar as configuragdes
do mito ¢ da modernidade, da natureza ¢ da historia, do antigo ¢ do novo, do sempre
idéntico e do outro, da decadéncia e da salvagdo [...] Para Horkheimer, tratava-se de
integrar sua critica do positivismo e da antropologia burguesa num quadro mais
amplo e de tirar as conseqiiéncias tedricas de sua critica aos problemas religiosos e
de seu reconhecimento de que a critica benjaminiana do progresso implacével era
bem fundada (WIGGERSHAUS, 2002, p. 357).

Wiggershaus sustenta ainda que a “estrela” que ilumina a génese da Dialética do
Esclarecimento estd no ultimo trabalho de Benjamin: Teses sobre a Filosofia da Historia.
Esse trabalho chegou as maos de Adorno, que havia sido designado pelo préprio Benjamin
como seu executor testamentario, através de Hannah Arendt. Benjamin, infelizmente, havia
cometido suicidio em 26 de setembro de 1940, apos uma tentativa frustrada de fugir, pela
fronteira espanhola, da Franga ocupada pelos nazistas. Ao ler o trabalho, que provavelmente

ainda possuia uma carater provisoério, Adorno escreve a Horkheimer dizendo:

Nao se pode duvidar da grande classe do conjunto. Além disso, nenhuma outra obra
de Benjamin o revela tdo proximo de nossas proprias intengdes. E o caso,
principalmente, de sua concep¢do da histdria como catastrofe permanente, sua
critica do progresso e da dominacdo da natureza, e sua atitude em face da civilizagao
(apud WIGGERSHAUS, 2002, p. 341).

Entdo, pode-se perceber que o entrelagamento entre o arcaico-mitico € o novo na
civilizagdo surge como uma temadtica de destaque na Dialética do Esclarecimento. H4 uma
continuidade no interior deste texto com relacdo as tematicas abordadas nos primeiros ensaios
de Adorno.

No prefacio da edicdo de 1947, os autores declaram que o que eles pretendiam
alcangar no trabalho em questdo era “nada menos do que descobrir por que a humanidade, em
vez de entrar em um estado verdadeiramente humano, esta se afundando em uma nova espécie

de barbarie” (HORHEIMER; ADORNO, 1985, p. 11; Ed. Alema, 2003, v. 5, p. 16). Contudo,



79
ndo se haviam dado conta da dificuldade de exposi¢cdo. Apesar da antiga desconfianca de

que o progresso cientifico moderno ocorre ao custo da degradagdo da cultura teodrica, os
autores ainda se mantinham confiantes no projeto interdisciplinar da teoria critica, realizando
a critica a cultura burguesa e ao capitalismo a partir de tematicas especializadas circunscritas
aos ambitos das disciplinas especializadas: “sociologia”, “psicologia”, “teoria do
conhecimento”. Entretanto, o colapso da “civilizacdo burguesa” tornava a atividade e o
sentido da ciéncia problematicos.

Tal “colapso” referia-se ao contexto historico dos anos 40: a violéncia desmedida
presente na Alemanha nazista; a alianga da Russia de Stalin, a representante do socialismo
real e dos ideais de um mundo mais justo, com Hitler, tanto quanto a reificagdo da cultura
dentro do capitalismo americano. Isso punha em questdo o valor da razdo burguesa para
promover um mundo melhor € uma ordem mais justa, bem como o pressuposto marxista de
que o desenvolvimento das forgas produtivas levaria necessariamente ao fim das sociedades
de classe e a emancipag¢do do homem.

A afirmagdo do prefacio de 1947 deixa entrever uma mudanga de tom, pelo menos no
que se refere a Horkheimer, em relagdao ao programa do Instituto para a pesquisa social. Ao
assumir a direcdo do Instituto, em 1931, Horkheimer havia enfatizado a necessidade de
combinar a atividade da pesquisa cientifica nas areas de economia, sociologia, psicologia e
histéria com o pensamento filoséfico. Tal cooperacdo interdisciplinar deveria servir para
repensar a filosofia, assim como a pesquisa especializada, produzindo uma teoria da
sociedade. Essa teoria possuiria um cunho marxista, posta a avaliar a possibilidade da
revolucdo e da emancipagdo humana.

Entretanto, a teoria da revolugdo de Marx, segundo o proprio Horkheimer, havia se
mostrado equivocada em varios pontos. O autor de O Capital havia previsto que as crises no
capitalismo conduziriam a uma pauperizagdo do proletariado e, finalmente, a revolugdo que
poria fim a sociedade de classes. Entretanto, o capitalismo se mantinha resistente apesar de
duas guerras mundiais e da crise da bolsa de Nova York em 1929. Por outro lado, o stalinismo
mostrou alguns problemas do socialismo real, por exemplo, que a organizagdo racional da
sociedade equivaleria a um mundo totalmente administrado, o que conduziria a uma alienagao
radical do homem preso a estrutura burocratica do Estado sem rosto. Tais problemas teriam
feito Horkheimer considerar que suas esperangas na revolugdo estariam minadas.
Wiggershaus diz que, nos anos 40, “o centro de interesse de Horkheimer deslocou-se

definitivamente da teoria da revolucdo frustrada para a da civilizagdo frustrada™ (2002, p.



80
339).

Na perspectiva desta dissertagdo, acredita-se que, se for possivel falar que a Dialética
do Esclarecimento indica uma ruptura no pensamento de Horkheimer, o mesmo ndo pode ser
dito sem reservas em relacdo a Adorno. Como foi observado no capitulo anterior, desde os
seus escritos dos anos 30, ele procurava uma nova forma de problematizar a filosofia da
histéria, buscando verificar a permanéncia do mito na civilizagdo moderna. O que esse
filésofo fazia com seu método dialético microldgico, na sua filosofia interpretativa, era uma
analise imanente dos fenOmenos particulares reificados dentro da cultura, procurando
confrontar seus aspectos negativos e positivos, em busca de sua reden¢do purificadora. Era
isso que ele fazia, seja na critica ao idealismo, seja na andlise da musica moderna (do Jazz ao
Dodecafonismo), nos seus estudos sobre literatura, etc. Nessas analises do particular, buscava
sempre avaliar as tendéncias sociais, o todo que se impunha sobre as partes. Adorno herdara
uma certa componente teoldgica benjaminiana, que buscava salvar os objetos de suas relagdes
coisificadas e alienadas.

Contudo, apesar de qualquer tentativa de qualificar a Dialética do Esclarecimento
como o marco de um giro pessimista no pensamento de Adorno ¢ Horkheimer, ndao se pode
passar por alto o que os autores deixam bem claro no preficio da obra: apesar do
esfacelamento da Aufkldirung, o processo de esclarecimento, a liberdade da sociedade ainda
depende dele:

A aporia com que defrontamos em nosso trabalho revela-se assim como o primeiro
objeto a investigar: a autodestrui¢do do esclarecimento. Nao alimentamos davida
nenhuma — ¢ nisso reside nossa petitio principii — de que a liberdade na nossa
sociedade ¢ inseparavel do pensamento esclarecedor. Contudo, acreditamos ter
reconhecido com a mesma clareza que o proprio conceito desse pensamento, tanto
quanto as formas histdricas concretas, as institui¢des da sociedade com as quais esta
entrelagado, contém o germe para a regressao que hoje tem lugar por toda parte. Se
o esclarecimento ndo acolhe dentro de si a reflexdo sobre esse elemento regressivo,
ele estd selando seu proprio destino. Abandonando a seus inimigos a reflexdo sobre
o elemento destrutivo do progresso, o pensamento cegamente pragmatizado perde
seu carater superador e, por isso, também sua relagdo com a verdade.

(HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 13; Ed. Alema, 2003, v. 5, p. 18-19). [grifo
nosso]

Desse modo, no entender deste trabalho, ndo se pode atribuir aos autores nenhuma
forma de desespero irracionalista. Adorno e Horkheimer ndo pretendem “jogar fora a crianga
junto com a agua do banho”. Como indica o titulo da obra, trata-se de uma “dialética do
esclarecimento”, ou seja, o referido trabalho pretende voltar o esclarecimento sobre ele
mesmo, confrontd-lo com seu contrario, provocando sua superagdo. Os frankfurtianos, como

na critica de Marx a Hegel, pretendiam, a partir de uma andlise imanente, confrontar o



81
esclarecimento com suas proprias contradicdes. Assim, visavam abrir caminho para

realizacdo das promessas nao cumpridas da modernidade.

Dessa forma, deve-se deixar claro que sempre fez parte do projeto da Dialética do
Esclarecimento falar dos aspectos liberadores da Aufkldrung. Durante a redacao das primeiras
partes do livro, Horkheimer se mostrava preocupado com a questdo do pessimismo. No
entanto, acreditava que a propria for¢ca da denuncia dos elementos regressivos ja demonstrava,
por si sO, o carater positivo que a razao ainda guardava. E o que ele demonstra numa carta,
escrita em 19 de dezembro de 1942 a outro grande colaborador do Instituto de Pesquisa
Social, Herbert Marcuse:

Durante os ultimos dias, dediquei cada minuto a estas paginas sobre a mitologia ¢ o
Aufkldrung, que estarfo provavelmente terminadas esta semana. Temo que seja o
texto mais dificil que eu j& escrevi. Além disso, d4 a impressdo de um certo
negativismo, e eu me esforco, atualmente, para corrigir esta tendéncia. Nos nao
deveriamos aparecer como pessoas que sO sabem se lamentar das conseqiiéncias
[sic] do pragmatismo. Mas eu ndo gostaria, por isso, de acrescentar simplesmente
um paragrafo mais positivo sobre o refrdo “mas, afinal, o racionalismo e o
pragmatismo ndo sdo tdo ruins assim”. A andlise intransigente que € feita no
primeiro capitulo parece-me constituir, por si mesma, uma melhor demonstracdo da
fungdo positiva da inteligéncia racional do que tudo o que se poderia dizer para

atenuar o ataque lancado contra a logica tradicional e os filosofos a elas ligados
(HORKHEIMER apud WIGGERSHAUS, 2002, p. 351).

Deve-se ter em mente que o termo Aufkldrung possui um uso polissémico para os
frankfurtianos. A expressdo alema, que pode ser traduzida por esclarecimento, [luminismo ou
mesmo Luzes, pode significar: a) O Iluminismo do século XVIII, enquanto periodo da
historia da filosofia que apresenta um movimento historico cultural que se contrapde a Idade
Meédia; b) o esclarecimento, enquanto conceito trans-histérico, que designa tendéncias éticas,
epistemologicas, politicas anteriores e posteriores ao século XVIII, cunhado com o intuito de
por sob exame as origens ¢ as formas de dominagao; c) e, por ultimo, um esclarecimento que
ultrapasse o elemento dominador, podendo, assim, preparar a verdadeira emancipagao
(MATOS, 1995, p. 135).

Um outro conceito, o de razdo, da maneira como ¢ comumente interpretado na
Dialética do esclarecimento, tem contribuido para classificar os autores dessa obra de
irracionalistas. Tal conceito, neste trabalho conjunto de Adorno e Horkheimer, aparece
intimamente relacionado ao de esclarecimento, sendo este posto como o processo em que a
razdo se desdobra na historia. A génese desse conceito pode ser buscado no pensamento de
Karl Marx. As ideias deste filosofo ja se faziam presentes em Benjamin, como pode ser visto

nas Teses sobre a Filosofia da Historia.



82
Como foi dito anteriormente, as Teses sobre a Filosofia da Historia sdo um ponto

de referéncia importante para a redagdo da Dialética do esclarecimento. Na tese XI, Benjamin
langa uma critica aos socio-democratas. Esses fizeram os operarios alemaes acreditarem que
estavam nadando “a favor da corrente”, o que resultou num conformismo, que tinha na sua
base uma crenga no trabalho e no poder da técnica de conduzir necessariamente ao progresso.
O mesmo otimismo diante do progresso técnico e em todo o desenvolvimento das forcas
produtivas, também produziu um imobilismo no Partido Comunista, a vanguarda que deveria
agir para instaurar o “novo mundo”.

Dessa forma, o stalinismo, entranhado no Partido, alimentava a convic¢do de que a
preponderancia dos juros e do lucro do dinheiro sobre os interesses individuais produziria
uma grande crise. Assim, o povo, levado ao extremo da pauperizacdo, através da lideranca do
Partido, daria inicio a revolucao. Entretanto, essa f€ no socialismo enquanto etapa necessaria
do desenvolvimento humano, a crenga que bastaria aguardar com paciéncia o “momento
certo” da derrocada do capitalismo, resultou na paralisia das liderancas populares de esquerda
na Alemanha diante da ascensdo do nazismo. Ironicamente, a mesma fé no progresso, que
paralisou a agdo do operariado alemao organizado, fez os partidarios do nacional-socialismo
de Hitler agirem para promover aquilo que consideravam “a solugdo final” para o mundo.

Na tese XI, Benjamin faz uma referéncia ao Programa de Gotha e a respectiva critica
de Karl Marx. Tal programa foi feito para ser apresentado entre 22 e 27 de maio de 1875, na
cidade alemd de Gotha, durante um congresso de trabalhadores. Nele, apresentavam-se as
ideias em torno das quais as principais organizacdes do operariado alemdo deveriam se unir,
para assim formarem o Partido Socialista Operadrio da Alemanha. Marx percebia diversas
concessdes ao liberalismo burgués dentro do Programa, devido a influéncia dos socio-
democratas da corrente lassalista. Entre os pontos do Programa que Marx critica e que
Benjamin cita na tese XI estd a frase “O trabalho ¢ a fonte de toda riqueza e toda cultura”.
Marx manifesta sua discordancia com relagdo a esse ponto. Diz ele que:

O trabalho ndo ¢ a fonte de toda a riqueza. A natureza ¢ a fonte dos valores de uso
(que sdo os que verdadeiramente integram a riqueza material !), nem mais nem
menos que o trabalho, que ndo ¢ mais que a manifestagdo de uma forga natural, da
for¢a de trabalho do homem [...]. Na medida em que o homem se situa de antemao
como proprietario diante da natureza, primeira fonte de todos os meios e objetos de
trabalho, e a trata como possessdo sua, seu trabalho converte-se em fonte de valores
de uso, e, portanto, em fonte de riqueza. Os burgueses tém razdes muito fundadas
para atribuir ao trabalho uma forca criadora sobrenatural; pois precisamente do fato
de que o trabalho estd condicionado pela natureza deduz-se que o homem que nao

dispde de outra propriedade sendo sua forca de trabalho, tem que ser,
necessariamente, em qualquer estado social e de civilizagdo, escravo de outros



&3

homens, daqueles que se tornaram donos das condigdes materiais de trabalho. E
ndo podera trabalhar, nem, por conseguinte, viver, a ndo ser com a sua permissao
(MARX, 2008, p. 3)

Os socio-democratas passaram por alto a presenca da natureza (incluindo nisso a
propria forca de trabalho enquanto também elemento natural) na produgdo de riquezas.
Oportunisticamente, esqueceram também que a apropriacdo dos meios de producdo, entre os
quais a terra, acaba por reduzir a maioria dos trabalhadores, enquanto sdo apenas donos de sua
forca de trabalho, a condi¢do de escravos de outros homens. Esse culto ao trabalho foi
compartilhado por algumas correntes do marxismo vulgar, do qual Benjamin elege como
representante Joseph Dietzgen. Esse afirmava que o trabalho era o novo Messias, que
realizaria aquilo que nenhum redentor outrora consumou. Ele, como os socio-democratas,
acabavam por recair no mesmo ethos burgués do trabalho, que Max Weber tinha demonstrado
estar amalgamado ao espirito capitalista.

Esse socidlogo, procurando explicar o surgimento do capitalismo, primordialmente em
paises protestantes, percebe que, no protestantismo, havia uma valorizagdo dos bens
mundanos ¢ do lucro. Ao contrario do que ocorria nos paises catdlicos no periodo da
Reforma, o ganho material era tido como uma déadiva divina. O capitalismo, que surgiu nos
paises protestantes, nascera sob o lema de que a austeridade e a prudéncia na administracao
dos recursos levaria ao ganho. Weber vira, entdo, que o ethos burgués do trabalho tivera sua
origem na secularizacdo da fé.

Segundo Benjamin, a ideia acritica de trabalho considerava apenas o progresso da
dominacdo da natureza, mas ndo contemplava os retrocessos da sociedade. Ela prefigurava os
tracos da tecnocracia a ser encontrada no fascismo. O trabalho, como estava sendo concebido
pelo liberalismo burgués e por um marxismo vulgar (que nao era o do proprio Marx), tinha
por objetivo apenas a exploragdo da natureza. Essa ideia de trabalho, que tais partidarios do
marxismo vulgar tentavam opor ingenuamente a exploragao do proletariado, corresponderia a
“ideia complementar de uma natureza que, segundo a forma de Dietzgen, '¢ gratis"
(BENJAMIN, 1992, p. 164).

A tese XI de Benjamin, como se vera de forma mais clara posteriormente, ja antecipa
uma ideia central da Dialética do esclarecimento: a tese de que a dominacdo da natureza
acaba por reverter na domina¢ao do homem pelo homem. Dominio da natureza que passa pelo
esclarecimento, enquanto processo de desencantamento do mundo, e a razao a ele atrelada, tal
qual havia explicado Weber. Como foi visto antes, para esse socidlogo o capitalismo e o ethos

do trabalho, que poderia ser descrito como uma busca racional do lucro, nascia de uma



84
racionalizacao da fé.

Para Olgaria Matos, os frankfurtianos conservam dois sentidos da racionalidade

descrita por Weber. A racionalizagdo para este se referia a:

[...] primeiramente ao aumento da materializacdo ‘“na experiéncia e no
conhecimento”: o modelamento da pratica cientifica de acordo com as tendéncias
naturais e a extensdo da racionalidade cientifica a conduta da préopria vida”. A isto
Weber chama de “intelectualizagdo ou desencantamento do mundo”. Em segundo
lugar, a secularizag¢do da vida conduz a um esforgo da racionalidade dualista meios-
fins, onde se da a obteng@o metodoldgica de uma dado cientifico e de um fim pratico
por intermédio de um calculo mais preciso dos meios (1995, p.127).

O desencantamento do mundo, promovido pelo desenvolvimento cientifico e da
técnica, substituiu o grande sistema de pensamento da Idade Média que ordenava o mundo a
partir de um principio supremo metafisico. Na modernidade, esse grande sistema baseado
numa racionalidade objetiva, vai sendo substituido por uma razio subjetiva. Estas duas forma
de razdo, segundo afirmou Horkheimer em Eclipse da Razdo, nunca estiveram totalmente
desvencilhadas. Contudo, na modernidade, a razdo subjetiva veio a assumir uma
preponderancia.

Essa se manifestaria principalmente nas posturas pragmatistas e positivistas, que
seriam as adeptas da racionalidade que se pde sempre em fungdo de fins arbitrarios, cujos
unicos critérios sdo a eficiéncia e a autoconservacgao do sujeito individual ou da sociedade que
condiciona a existéncia deste. Dentro da programa dessas filosofias, ndo hd nenhum ideal
valido por si mesmo. Todos objetivos dependem apenas de questdes de gosto e aversdes sem
maiores significacdes. Para Horkheimer, o centro do pragmatismo ¢ “a opinido de que uma
idéia, um conceito ou uma teoria nada mais sdo do que planos de acio, e, portanto, a verdade
¢ nada mais que o sucesso de uma idéia [sic]” (2002, p. 44). O critério de verdade sempre ¢
sua utilidade pratica, sem se perguntar para que ela ¢ 1til, ou, mesmo, qual o valor da prépria
utilidade em si.

O positivismo, por sua vez, estabeleceria como critério de verdade apenas aquilo que
fosse objeto da experiéncia sensorial, reduzindo a verdade a uma questdo de método. Esse ¢é
entendido apenas como um procedimento inteiramente correlato as ciéncias formalizadas
(fisica e logica). Desse modo, o positivismo € o pragmatismo desconsideravam todos os
condicionamentos historicos e sociais do conhecimento, bem como o carater instrumental da

ciéncia. O que abriu caminho para que os interesses econdmicos se infiltrem cada vez mais

fundo no campo do saber. As idéias e as acdes passam, entdo, a ter seu valor regulado



85
conforme sua possibilidade de ser vendida no mercado. Tal situagdo ¢ um ponto de partida

importante para Dialética do Esclarecimento:

O fato de que o espaco higiénico da fabrica e tudo o que acompanha isso, o
Volkswagen e¢ o Palacio dos Esportes, levem a uma liquidagdo estupida da
metafisica, ainda seria indiferente, mas que eles proprios se tornem, no interior do
todo social, a metafisica, a cortina ideoldgica atras da qual se concentra a desgraga
real ndo ¢ indiferente Eis ai o ponto de partida de nossos fragmentos

(HORKHEIMER; ADORNO 1985, p. 15; Ed. Alema, 2003, v.5, p. 21).

E essa forma de racionalidade que, embora na Dialética do esclarecimento apareca
com contorno pouco definidos que ¢ denunciada por Adorno e Horkheimer. Como se pode
perceber ela ndo ¢ uma identidade abstrata, mas algo vinculado a elementos materiais e
historicos. O esclarecimento é esse movimento de desencantamento do mundo, de sua
secularizacdo e intelectualizagdo. Entretanto, nesse trabalho conjunto de Adorno e
Horkheimer, ele transcende os limites da modernidade, apesar de ser a partir dela pensado. O
esclarecimento € visto como um processo de desencantamento da natureza, posto em marcha
para livrar o homem do medo que a natureza lhe infligia. O esclarecimento nasce nesse
confronto com a natureza.

Por outro lado, a razdo ¢ a forca que nasce desse embate, tendo em sua base o
principio de autoconservagdo, que busca estabelecer uma salvaguarda para o homem diante da
natureza hostil (seja a natureza externa, ou a expressao interna desta na forma dos desejos e
pulsdes). Tal racionalidade se materializa nos diversos produtos da cultura através do
trabalho. Ela se infiltra nas interagdes linguisticas, nos utensilios criados pelo homem, nas
Institui¢des e nas formas de organizacdao social. Ela adere ao “trabalho social”, enquanto
elemento da for¢a natural do proprio do homem, alienando-se nos seus produtos. Como diz
Bonassa (2008), “O trabalho como domina¢do da natureza gera uma racionalidade também
voltada para a dominagao”.

Essa razdo, configurada pelo trabalho social para fins de dominagdo da natureza,
culminou, como denunciou Benjamin, na glorificacdo da técnica € no dominio do homem
pelo homem. Tal racionalidade, que glorificou a técnica e tinha fé num progresso e evolugao
cega, teve sua manifestagdo precisa nos campos de concentracdo nazistas. O holocausto foi a
grande expressdo da barbarie moderna, tendo sido executado de forma planejada,
cientificamente informado e gerenciado de modo eficaz. Nos campos de concentraciao
nazistas, entre os quais Auschwitz, na Polonia, o qual teve destaque, poderiam ser encontradas

combinacdes de “diferentes institui¢des tipicas da modernidade: conviviam ao mesmo tempo,



86
o presidio descrito por Foucault, a fabrica capitalista de que falava Marx, a 'organizacao

cientifica do trabalho' de Taylor, a administragdo racional/burocratica segundo Max Weber”
(TRAVERSO apud LOWY, 2005, p.103-104).

Os frankfurtianos trabalhavam com uma ideia de uma razao critica, a qual teria uma
origem bioldgica e social, mas sendo capaz de pensar seus condicionamentos. Desse modo,
poderia dissolver sua tendéncia para dominagdo, fruto da exacerbacdo do principio de
autoconservagdo da espécie. Para tanto, o espirito, a razdo objetivada por meio do trabalho
social, ndo poderia ser visto como sendo totalmente separado da praxis, como ocorreu nos
sistemas da razdo objetiva e de toda filosofia tradicional. Como também ndo poderia
mergulhar na praxis irrefletida, que concebeu a teoria apenas como plano de acdo, como no
pragmatismo e no marxismo. Entdo, a razdo deveria ser posta contra seu proprio elemento
natural e sua tendéncia a dominagao.

Para tanto, os autores procuraram propor uma outra racionalidade, pois s6 a razdo
poderia criticar a si mesma. No entender do presente trabalho, a propria Dialética do
Esclarecimento ¢ uma demonstracdo de que a racionalidade teria o poder de se contrapor as
suas tendéncias de se dissolver nas for¢cas de dominagdo. Para tanto, o seu procedimento nao
poderia ser o mesmo do espirito oniabarcante, que acreditava plenamente no seu poder de dar

um sentido pleno e total a realidade. Assim, o método passa a ser outro:

Se a opinido publica atingiu um estado em que o pensamento inevitavelmente se
converte em mercadoria e a linguagem em seu escarnecimento, entdo a tentativa de
por a nu semelhante depravacao tem que recusar lealdade as convengdes lingiiisticas
e conceituais em vigor, antes que suas conseqiiéncias para historia universal
frustrem completamente essa tentativa (HORKHEIMER; ADORNO, p.12; Ed.
Alema, 2003, v.5,p. 17)

O carater fragmentario ¢ a marca da Dialética do Esclarecimento: fragmentos
filosoficos. Ela denota o procedimento ensaistico, proprio da filosofia interpretativa que
Adorno se propde em A atualidade da filosofia. Horkheimer havia pensado essa obra dentro
de um programa mais interdisciplinar, fortemente centrado na andlise econdmica e politica,
mas, com o abandono do projeto pelos colaboradores Friedrich Pollock e Felix Weil, o
formato fragmentario veio se aproximar mais do carater do pensamento de Adorno. Para se
contrapor a um pensamento que exalta a si mesmo, que se punha acima do particular, esse
filésofo utilizou-se de um procedimento diferente.

Apesar da rejeicao da totalidade propria ao idealismo, Adorno ndo contrapunha a



87
filosofia tradicional um pensamento completamente assistemdtico, sem rigor. Ele apenas se

posicionava contra o Espirito de Sistema. Adorno percebia esse espirito na atitude da filosofia
em identificar sujeito e objeto.”* A isso, Adorno contrapunha o Espirito sistemdtico, que
enquanto contetudo, retiraria a hegemonia do pensamento que buscava conseguir, através da
ordenagdo conceitual da experiéncia, a totalidade da verdade. E o que Adorno deixou claro na

sua ultima fase do pensamento, na Dialética negativa:

S6lo hay una forma de sistema adecuada al mundo: la que, em cuanto contenido,
logra escapar a la hegemonia del pensamiento; pero la unidad y la armonia son a la
vez la torcida proyecion de un estado que ha perdido todo antagonismo y que esta
satisfecho con las coordenadas de un pensamiento dominador y represivo
(ADORNO, 1990, p. 33) "

Desse modo, Adorno demonstra sua afinidade com o procedimento enciclopédico de
D'Alembert, no auge do Iluminismo do século XVIII. O que ele pretende € ir de encontro aos
proprios fendomenos, verificando como a razao adere a esses de uma forma imanente. Nao
procurar deduzi-los a partir de um principio supremo ou de uma evidéncia suprema
intuitivamente apreendida. Adorno quer usar a forga do sistema contra o proprio sistema

O sistema, que segundo diz Adorno, foi onde o espirito soberano se criou, nasce de um
impulso animal. Ele nasce na pré-histéria da espécie humana. Ele tem seu correlato no
procedimento compensatorio utilizado pelos animais. Esses precisariam de impulsos
adicionais para se atirarem sobre a presa, procedimento que poderia vir a ser muito perigoso.
A fome, junto com esses impulsos, transformam-se na faria contra presa, que ¢ atacada. O
sistema ¢ o ventre feito espirito, conforme diz Adorno na Dialética Negativa, no fragmento
designado como O Idealismo como furia (ADORNO, 1990, p.31). Erigido sob a forca do
principio de autoconservagao, ele se pde a subsumir todo o outro, tudo aquilo que ndo ¢ Eu, as
suas proprias categorias. E nisso que se traduz o principio de identidade, que cria a

equivaléncia total entre o pensamento e o real. A natureza, que se pde como o outro, 0 nao

' Estabelecer uma perspectiva filosofica que visasse uma relagio ndo dominadora entre sujeito e objeto

também era uma preocupagdo de Walter Benjamin, como este deixa claro no prélogo de Origem do Drama
Barroco Alemdo. A diferenga que este filésofo estabelece entre conhecimento e verdade ¢ discutida no
presente trabalho (Cf. p. 57). O primeiro ¢ entendido como “um haver”, uma posse da atividade da
consciéncia e do espirito de sistema. A segunda possui um nucleo transcendente e histdrico, que se expde na
escrita filosofica que se inspira nas artes e na teologia. A proposta de uma racionalidade ndo dominadora de
Adorno possui também uma forte inspiragao benjaminiana. A ideia de uma filosofia enquanto interpretacao ¢é
fruto da leitura que Adorno faz de Origem do Drama Barroco Alemdo. Esta ideia estd presente nos ensaios
de juventude deste filosofo, bem como em obras mais maduras como O ensaio como forma, Dialética
Negativa, Teoria Estética e também — por que nao — na Dialética do Esclarecimento.

S6 ha uma forma de sistema adequada ao mundo: a que, enquanto contetido, logra escapar da hegemonia do
pensamento; porém a unidade ¢ a harmonia sdo, ao mesmo tempo, a destorcida projecdo que perdeu todo
antagonismo e que esta satisfeito com as coordenadas de um pensamento dominador e repressivo.



88
idéntico, deve ser submetida pela razdo, o espirito que procura sublimar sua origem natural.

Assim, para conhecer a coisa mesma, € ndo meramente acomoda-la no sistema,
deveria o espirito se dar conta de seu elemento natural. Para tanto, deve-se deixar claro que o
momento de exposi¢do na filosofia ¢ importante. Ele ndo ¢ algo indiferente e externo a
filosofia, mas imanente a sua ideia. Recuperando o Benjamin de Origem do drama barroco

alemdo, Adorno diz na Dialética negativa:

Sélo a través de sua expresion — el lenguage — se objetiva su integral momento
expresivo, aconceptual y mimético. La liberdad de la filosofia no es nada mas que la
capacidad para contribuir a dar voz a su falta de liberdad. Si el momento expressivo
aspira a algo mas, degenera em concepcion del mundo; cuando renuncia al momento
expresivo y al deber de exposicion, se asimila a la ciencia. (ADORNO, 2005, p. 28)
15

O momento expressivo denuncia a falta de liberdade da filosofia, juntamente com toda
dor de uma realidade reduzida a fragmentos. Esse método enfatiza o elemento estético e
retérico da filosofia, mas sem esquecer o rigor. A dor, o sofrimento do homem e da natureza
sob a dominagdo do sistema, ¢ um elemento material e objetivo que se manifesta na propria
linguagem. O carater fragmentario da Dialética do esclarecimento e 0s seus recursos
alegoricos constituem o esfor¢o do pensamento para ir além de uma racionalidade pragmatica
e de um positivismo logico, que fetichizam a linguagem.

A Dialética do Esclarecimento se organiza em fragmentos, cada qual com seu proprio
comego ¢ fim. Neles, dentro de um procedimento dialético, procura-se fazer um inventario
das perdas e ganhos da historia. Sao trés capitulos e dois excursos, mas uma se¢do em que sao
apresentadas um conjunto de Notas e Esbogos. O primeiro capitulo, O conceito de
esclarecimento, postula a tese de que o mito ja é esclarecimento, € que o esclarecimento,
deixado a si proprio, recai no mito. Os dois excurso (Ulisses ou Mito e Esclarecimento ¢
Juliette ou Esclarecimento e Moral) procuram examinar esse problema de uma forma mais
particular, através do recurso a alegoria. O capitulo 4 Industria cultural examina como o
esclarecimento, que deveria proporcionar a liberagdo do homem, acaba por reificar a
consciéncia das massas. Ele assim, através dos meios de comunicagdo, acaba por se converter
em ideologia, que justifica a dominagdo e o poder. O ultimo capitulo, sobre os Elementos do

Antissemitismo, fala da reversdo da natureza recalcada sobre a cultura, manifestando-se no

15 S0 através de sua expressdo — a linguagem — objetiva integral momento expressivo, aconceitual € mimético.

A liberdade da filosofia ndo é nada além da sua capacidade de contribuir para dar voz a sua falta de
liberdade. Se o momento expressivo aspira a algo mais, acaba degenerando em concep¢do de mundo. Por
outro lado, quando renuncia a0 momento expressivo e ao dever de exposicao, assemelha-se com a ciéncia.



89
6dio contra o outro. Aqui, trata-se da persegui¢do aos judeus, que, enquanto representantes

da natureza, deveriam ser extirpados pela razdo dominante.

3.2. O conceito de Esclarecimento

O nucleo teodrico da Dialética do esclarecimento estd no seu primeiro capitulo. Os
autores iniciam a obra formulando a dentncia da modernidade realizada na figura do
pensamento do filosofo Francis Bacon. Esse enfatizava o conhecimento empirico, que
considerava mais adequado para conhecer as leis da natureza, colocando-a a servigo das
necessidades humanas. O pensamento contemplativo da tradicdo filosoéfica, até entdo, ¢
rejeitado por Bacon, como se fosse um conjunto de ornamentos de pouca utilidade.

Assim, a modernidade dava continuidade ao processo de esclarecimento que pretendia
livrar o homem das forgas naturais e coloca-los na posi¢do de senhores. O pensamento de
Bacon ja havia se confirmado antes mesmo de esse té-lo pronunciado. Bacon ja nascera num
mundo, que contabilizava os lucros por invengdes, que auxiliaram a impor o estilo europeu de
vida sobre culturas também milenares, como a chinesa, na Asia, e a dos Astecas e Maias, na
América do Sul. Tais invengdes foram a imprensa, a bussola e o canhdo. Desse modo, o
esclarecimento confirmava o mote de Bacon de que “conhecimento ¢ poder™.

O casamento que Bacon quis realizar, através do empirismo, entre o entendimento e a
natureza das coisas, era patriarcal: a natureza deveria ser submetida inteiramente ao
conhecimento. Esse saber era inteiramente técnico, valorizando apenas a eficicia. Assim,
segundo Adorno e Horkheimer, poderia prestar melhores servigos nas fabricas € nos campos
de batalha, submetendo, assim, a criatura humana.

Entretanto, como se disse anteriormente, a modernidade apenas ratificou um processo
que se iniciou desde o inicio da civilizagdo. O processo de desencantamento do mundo ja se
manifestava na gradual racionalizacdo do pensamento animista (fetichismo). Os filésofos pré-
socraticos, por exemplo, aos poucos, foram substituindo as divindades olimpicas por
principios: como o indiviso, a agua, o ar, o fogo, etc. J& num processo avangado de
racionalizacdo dos mitos, como se apresenta, por exemplo, nas tragédias gregas, percebe-se
uma maior unidade do pensamento. Outra coisa que chama a atencdo, ¢ que as divindades

olimpicas ndo passam mais a ser confundidas com os elementos da natureza. Os deuses



90
gregos, como Zeus, Perséfone, Afrodite, Apolo ndo sdo vistos como sendo as proprias

forcas naturais. Eles apenas as representam. Em Platdo, esses principios foram transformados
em ideias arquetipicas que modelavam todo o mundo apresentado a sensibilidade. Por sua
vez, 0s arquétipos metafisicos foram substituidos por meras formas, que modelam a
linguagem e o pensamento, como estabeleceu o pensamento 16gico mais recente. Observa-se,
nesse processo de racionalizacdo, que todo carater multifacetado da realidade vai sendo
substituido por principios cada vez mais frios e abstratos.

Contudo, para os frankfurtianos, os proprios mitos ja eram esclarecimento na medida
em que queriam explicar e fixar a realidade. Esse impulso foi acentuado & medida que as
narrativas miticas orais, que, muitas vezes, apresentavam-se de maneira fragmentaria e
contraditoria, passaram por um processo de codificagdo e ritualizagdo. No esclarecimento,
manifesta-se a ansia do espirito, que quer apreender e ordenar tudo. Os mitos judaicos e
gregos de criacdo ja demonstram essa tendéncia de submeter todo o real a unidade. Nas
figuras do Deus inefavel e de Zeus, manifesta-se a ideia da submissdo da realidade a partir de
um principio unico. De forma andloga, a 16gica procura estabelecer um plano de unificagao de
diversos enunciados na formulagao de uma teoria.

O que se deixa entrever, seja no mito, ou no pensamento moderno, ¢ que o
esclarecimento so6 confere dignidade ao que se deixa captar sob a unidade. O espirito como
faria procura assimilar toda ordem do real em si. Isso € o que Adorno vem designar como
espirito de sistema. Este compartilha com o mito o equivoco de projetar sobre a realidade a
subjetividade humana. Como Benjamin j& havia dito, a tentativa de absolutizar a-
historicamente elementos da subjetividade no processo conhecimento revela uma recaida na
mitologia. Lembre-se que o elemento basico desta ¢ a antropomorfizacdo da natureza.

Na ciéncia moderna, desde Galileu e Descarte até neopositivismo 16gico, o canon da
unidade ¢ o numero. Galileu revelou que o livro da realidade € escrito em linguagem
matematica. Descartes, por sua vez, reduziu todas as propriedades e qualidades da realidade a
essencialidade da extensdo espacial, que pode ser mensurada. J4 na logica, todos os
enunciados sao reduzidos as relagdes de calculo.

Do mesmo modo, o valor de troca na forma de producdo capitalista guarda também
esse mesmo carater abstrato. Na relacdo for¢ca de trabalho x tempo de producdo, todos os
aspectos qualitativos e as singularidades dos objetos mediados nessa relagdo, sdo reduzidos a
grandezas quantitativas. As especificidades do trabalhador, daquilo que serve de matéria-

prima (seu valor de uso) sdo desconsideradas na relacdo de troca. Apesar de um bom-bom de



91
chocolate e uma caneta esferografica terem o mesmo valor de troca, devido a terem a

mesma quantidade de forga de trabalho, esses sdo diferentes. A equivaléncia entre eles ¢
abstrata.

O principio abstrato do pensamento reduz toda ordem do real a grandezas
quantitativas, bem como a conceitos gerais. Os objetos reais sdo reduzidos aos seus
substitutos idealizados: os conceitos. Estes passam a ser considerados os equivalentes
perfeitos do que ¢ dado na realidade, ou até mais reais e necessarios que ela. Assim, a
subjetividade que exalta a si mesma, através de suas categorias, sobrepde-se ao reino objetivo.
Isso ¢ o que Adorno chama na Dialética negativa de identidade de sujeito e objeto: o Eu que
se apropria de todo o outro, o pensamento sistematico que ndo deixa nada escapar.

Entretanto, na magia, o pensamento mitico revela que ndo conseguiu estabelecer uma
unificacdo da multiplicidade dos dados da experiéncia, como veio a realizar o racionalismo
filosofico posterior. Por exemplo, os demdnios do mundo primitivo ainda guardavam uma
singularidade especifica. Eles ndo seriam meros exemplares de um género, que poderiam ser
catalogados, explicados e controlados mediante uma lei geral que regulasse o comportamento
destes. O feiticeiro que expulsava um mau espirito usava diversas mascaras, em busca da mais
adequada a entidade especifica. Observa-se, nesse ato, um tipo de procedimento cognitivo e
comportamental chamado mimese. Ele corresponde a uma etapa da evolucdo da espécie
humana em que o homem imitava (mimetizava) a natureza.

O comportamento mimético foi analisado por Walter Benjamin em Teoria das
semelhangas. Benjamin fala que ele se apresenta tanto no processo de evolucdo da espécie
(filogénese), como no individual (ontogénese). Esse procedimento teria grande importancia na
formacdo das faculdades superiores do homem, como, por exemplo, a linguagem. Diz
Benjamin,

A natureza produz semelhangas. Basta pensarmos no mimetismo. E, porém, o
homem que possui a mais elevada capacidade de produzir semelhangas. Este dom
que o homem tem ndo ¢ sendo um rudimento da violenta coacgdo a que cle estava
sujeito outrora, para ser semelhante e para assim se comportar. Talvez o homem néo
possua mesmo nenhuma faculdade superior que ndo seja condicionada pela
faculdade mimética. Esta faculdade tem, no entanto, uma historia tanto no sentindo
filogenético como no sentido ontogenético. No que diz respeito ao ultimo, em
muitos aspectos ¢ o jogo a sua escola. O jogo infantil estd , em toda parte,
perpassado de formas de comportamento miméticas ¢ o seu ambito ndo é, de modo
nenhum, limitado a imita¢do dos adultos. A crianga brinca ndo s6 a fazer de

comerciante ou de professor, mas também de moinho de vento e de comboio (1992,
p.65-66).

A face negra do comportamento mimético sera ainda tematizada por Adorno e



92
Horkheimer na terceira parte da Dialética do esclarecimento: em Elementos de

antissemitismo. Entretanto, o conceito de mimese serd importante para os frankfurtianos
estabelecerem um conceito de razao mais estendido, como se vera posteriormente

Contudo, dando continuidade a descricao de o Conceito de esclarecimento, pode-se
dizer que a magia funciona sob o principio da substitutividade especifica. Como no Vodu,
algo que fosse feito a langa de um inimigo, ao seu nome, ao seu cabelo, afetaria a pessoa a
quem foi dirigido o feitico. Durante o processo de esclarecimento, assiste-se a uma mudanca
nisso. Por exemplo, um cordeiro ¢ sacrificado no lugar do primogénito. O principio de
equivaléncia manifesta-se nesse caso. A singularidade do ser sacrificado ¢ abstraida. Este ja ¢
um prentncio da operacdo racional de generaliza¢do, como se dard no pensamento cientifico,
em que objetos especificos sdo assimilados como exemplares de um mesmo género.

Assim, a substitutividade especifica ¢ transformada em fungibilidade universal. O
atomo desintegrado, ou a cobaia do laboratorio sdo meros exemplares de um caso explicado
conforme uma lei geral. A ciéncia corresponde a uma etapa mais adiantada do esclarecimento,
em que o Eu atinge a identidade consigo mesmo e ndo se dissolve nas multiplas
representacoes do objeto. S ao custo dessa identidade, a dominacao da natureza ¢ possivel. O
sujeito torna-se, entdo, o doador de sentido a uma natureza sem sentido.

Adorno e Horkheimer criticam Freud por este ter afirmado que o pensamento magico
¢ similar ao comportamento neurdtico. Segundo o pai da psicanalise, nessa forma de
comportamento nao haveria uma separacao adequada do mundo interno das pulsdes da
propria realidade externa, o que geraria uma confusdo entre realidade e imaginagdo. Desse
modo, a magia seria proxima ao comportamento neurdtico por ndo separar pensamento e
realidade, por acreditar que o pensamento pode controlar os objetos do mundo externo.
Contudo, os frankfurtianos afirmam que s6 quando o Eu atinge a identificacdo consigo
mesmo, separando pensamento e realidade, pode haver uma real dominagdo da natureza. E
nessa fase que se acentua o impulso patoldégico de querer dominar tudo. Conforme dizem
Adorno e Horkheimer, para “substituir as praticas localizadas do curandeiro pela técnica
industrial universal, foi preciso, primeiro, que os pensamentos se tornassem auténomos em
face dos objetos, como ocorre no ego ajustado a realidade” (1985, p. 25; Ed. Alema, 2003, v.
5,p. 33).

O preco que se paga pelo pensamento que tenta dissolver tudo em um principio
identitario abstrato ¢ dissolu¢do de tudo aquilo que ¢ incomensuravel. Na sociedade

capitalista, que se baseia nas relacdes de troca, hd uma tendéncia a dissolu¢ao do individuo na



93
totalidade social. Nessa sociedade em que cada um ¢ contabilizado, enquanto forga de

trabalho ou agente de consumo, impera uma grande indiferenca em relacdo a tudo. Deriva do
principio de equivaléncia abstrato, que gera valor de troca, a indiferenga do mercado em
relagdo a origem daqueles que nele vém trocar suas mercadorias. O que se paga por essa
“vantagem” ¢ ter as potencialidades inatas dos individuos moldadas pelo mercado e para o
mercado. Assim, ao invés de a producdo ser posta a servico do homem, o homem ¢ posto a
servico da producdo. Assim, a dissolucdo da individualidade na sociedade capitalista
avancada tem seu correlato nas massas manipuladas pelo fascismo. E o que deixam entrever

Horkheimer e Adorno (1985, p. 27):

os homens recebem o seu eu como algo pertencente a cada um diferente de todos os
outros, para que ele possa com tanto mais seguranca se tornar igual. Mas, como isso
nunca se realizou inteiramente, o esclarecimento sempre simpatizou, mesmo durante
o periodo do liberalismo, com a coer¢do social. A unidade da coletividade
manipulada consiste na negagdo de cada individuo; seria digna de escarnio a
sociedade que conseguisse transformar os homens em individuos. A horda, cujo
nome presente na organizagdo da juventude hitlerista, ndo é nenhuma recaida na
antiga barbarie, mas o triunfo da igualdade repressiva, a realiza¢do pelos iguais da
igualdade do direito a injustica

Apesar da forca identificadora do pensamento, em suas origens miticas, podia-se
perceber, no mana, algo do que os frankfurtianos chamariam de o ndo idéntico. O mana
dentro das religides animicas era um principio espiritual, que habitava os seres da natureza.
Segundo Adorno e Horkheimer, ele ndo poderia ser considerado uma proje¢do humana sobre
a natureza. Na verdade, ao contrario do que faria pensar o psicologismo, ele representaria a
real supremacia da natureza frente ao homem. O mana seria o emaranhado indiviso, que a
mente ndo conseguiria ainda discernir. No mana, haveria um prentincio da duplicagcdo da
natureza, como viria a ocorrer através da ciéncia e da filosofia a partir dos conceitos de
aparéncia e esséncia.

O mana era o desconhecido, que se impunha a mentalidade do homem primitivo,
causando-lhe fascinio e temor. O esclarecimento teria a fungdo de aplacar esse medo. Assim,
todo o desconhecido, enquanto fonte de angustia, deveria ser reduzido e absorvido dentro
daquilo que era conhecido.

O ambito da linguagem também ¢ afetado pelo esclarecimento, na medida em que
ocorre em meio a separacdo de signo e imagem. Em um estagio anterior a essa separagao, 0s
hieroglifos egipcios, por exemplo, ddo prova da coincidéncia desses fatores lingiiisticos. As

narrativas miticas também manifestam essa riqueza de imagens na linguagem. Entretanto, no



94
decorrer do processo de esclarecimento, os mitos vao perdendo sua forga, estabelecendo-se

uma divisao do trabalho no mundo linguistico. A palavra, enquanto signo, vai se moldando ao
ambito da ciéncia. Dentro desse ambito, opera-se uma agdo de depuracdo que restringe a
linguagem a uma rigida configuragdo matematica e logica. Enquanto imagem e som, a
linguagem ¢ circunscrita a reino das artes. Nesse ambito, ela deveria ser reduzida a uma mera
imita¢do da natureza.

Assim, observa-se que, com o processo de esclarecimento, a componente mimética da
natureza ¢ vitima de um processo de expurgo. Na divisdo do trabalho operada sobre o reino
simbdlico, o signo deve ser um representante de objetos ou de conceitos, cujo valor ¢ medido
por sua adequacdo a ordem do real. O ambito da linguagem, purificado da sua componente
mimética, toma distdncia da natureza para melhor dominé-la. J4 como imagem, a linguagem ¢
tida como pura copia da natureza. Desse modo, misturada e confundida com esta, a arte perde
todo direito ao conhecimento, como afirma Platdo na Republica.

Contudo, como Adorno deixara claro posteriormente em sua Teoria estética, a arte
moderna ndo se permite ser uma mera copia do real. Através da sua componente expressiva, a
arte auténtica apresenta um confronto entre a subjetividade e objetividade. Assim, embora
ligada ao componente racional meios-fins através da técnica, a arte conseguiria ser porta-voz
da componente mimética, ligada a natureza interna do homem. A arte auténtica, combinado
técnica e mimese, expressaria a condi¢do de alienagdo do homem na historia.

A arte auténtica procura se contrapor a manipulagdo da mimese na linguagem
empregada pelos agentes da industria cultural. Para esses o Unico valor da arte ¢ o de troca.
Horkheimer, em o Eclipse da Razdo, diz algo que se coaduna com a denuncia feita na
Dialética do esclarecimento a respeito da divisdo do trabalho operada na linguagem:

Outrora era o esforgo da arte, da literatura e da filosofia para expressar o significado
da coisas e da vida, para ser a voz de tudo que ¢ mudo, para dotar a natureza de um
orgdao que manifestasse os seus sofrimentos, ou, pode-se dizer, chamar a realidade
pelo seu nome legitimo. Hoje, a lingua da natureza foi arrancada. Outrora pensava-

se que cada expressdo, palavra, grito ou gesto tivesse um significado intrinseco; hoje
¢ apenas um incidente (HORKHEIMER, 2002, p. 105).

A linguagem ¢ parte do proprio processo de esclarecimento, compartilhando com ele
de todas as suas ambivaléncias. A divisdo do trabalho em intelectual e fisico, tem seu
correlato na manipulagdo da propria linguagem. O dominio dos simbolos sagrados era tarefa
dos sacerdotes e feiticeiros, que tinham o poder de submeter todos aqueles que violassem as
tradicoes neles manifestos. Os simbolos incorporavam o proprio temor e fascinio que a

natureza infligia aos homens.



95
Assim, verifica-se que o mana ¢ materializado a forca por meio dos simbolos e ritos

sagrados, tornando-se fetiche, o que possibilita aos sacerdotes expandirem seu poder sobre o
restante dos homens. A forca do mana, o ndo idéntico, ¢ transferida para estes. A relativa
autonomia que o selvagem némade tinha com o mundo dos espiritos ¢ perdida diante da nova
divisdo do trabalho, que deixava poder de um lado e obediéncia de outro. O pensamento
esclarecido continuaria a perpetuar a dominagdo por ndo estd consciente do seu elemento
natural, que tem origem do processo de autoconservagdo. Ele também ¢ filho da divisdo do
trabalho, que fez alguns se colocarem como donos da natureza ou como emissarios diretos das
forcas naturais expressadas pelos mitos, enquanto que aos despossuidos cabia apenas a

obediéncia.

A forma dedutiva da ciéncia reflete ainda a hierarquia e a coer¢cdo. Assim como as
primeiras categorias representam a tribo organizada e seu poder sobre os individuos,
assim também a logica em seu conjunto — a dependéncia, o encadeamento, a
extensdo e unido dos conceitos — baseia-se nas relagdes correspondentes da realidade
social, da divisdo do trabalho (HORKHEIMER; ADORNO 1985, p.34; Ed. Alema,
2003, v.5, p. 44).

A divisdo social ¢ o maior ponto do desdobramento da dominagao social. Ela serve a
autoconservacado do todo dominado. Em tal situagdo, ha a tendéncia de o individuo
desaparecer diante dos designios da coletividade, o universal. Essa divisdo social confirma a
racionalidade materializada nas instituicdes sociais, a ordem do todo. As formas de
pensamento resultantes dessa racionalidade ndo seriam a expressdo de uma universalidade
social imediata (solidariedade), mas a ratificagdo ideologica da coer¢ao social do todo. Em
Platdo e Aristoteles, os conceitos que brotavam dos didlogos na praga da Atenas, permitiam
tanto a reflexdo sobre as leis fisicas, como sobre a necessaria inferioridade das mulheres ¢ dos
estrangeiros de acordo com a ordem universal.

O pensamento regrediria a mitologia quando procura apreender a realidade de
antemao. Isso se manifestaria na matematizagcdo das ciéncias que fixam até o desconhecido
como sendo uma incognita algébrica. O pensamento matematico fixaria até o irracional com
formulas e teoremas. Procurando se desvencilhar do mito, o pensamento cientifico arrogaria
um poder similar ao que era atribuido as divindades absolutas. A matematizagdo do
pensamento, que, em Galileu, torna tudo mensuravel e quantificavel, faz tabula rasa de todos
os aspectos qualitativos e individuais. O pensamento matematizado, que ndo pensa inclusive
suas determinantes sociais e historicas, torna-se coisificado. Ele, pouco a pouco, vai se

assemelhando a maquina por ele inventada.



96
O pensamento matematico que se dedica ao dado acaba ficando preso ao factual.

Desconsiderando as mediagdes sociais e historicas, o pensamento, assim configurado, acaba

apenas ratificando a ordem existente.

Quanto mais a maquinaria do pensamento subjuga o que existe, tanto mais
cegamente ela se contenta com essa reproducdo. Desse modo, o esclarecimento
regride a mitologia da qual jamais soube escapar. Pois, em suas figuras, a mitologia
refletira a esséncia da ordem existente — o processo ciclico, o destino, a dominag&o
do mundo — como a verdade e abdicara da esperanga. Na pregnancia da imagem
mitica, bem como na clareza da formula cientifica, a eternidade do factual se vé
confirmada ¢ a mera existéncia que ela obstrui (HORKHEIMER; ADORNO, p. 39;
Ed. Alema, v.5, p. 49 - 50).

Sendo assim, a mitologia invade o mundo desencantado quando se passa a acreditar
que a injusti¢a do existente ¢ imutavel. Aquilo, que ¢ fruto da vida social dos homens, aparece
perante a consciéncia destes como algo superior a eles, dotado de forgas proprias. Esse
aspecto de fetiche domina a ordem do real, enquanto o proprio homem ¢ coisificado. Dentro
de uma racionalidade forjada nos moldes da maquinaria da producdo, o unico valor ainda
persistente ¢ a utilidade. Entretanto, a ordem social, que determina o que util ou inutil, nunca
¢ posta em questdo pelo pragmatismo alienado.

Dessa forma, o esclarecimento, que nasceu do horror diante das poténcias miticas, das
quais quis preservar o homem, acaba por recair no mito. Do impulso de autoconservagdo ao
qual o esclarecimento se associa, surge a divisdo social do trabalho e a aliena¢do dos
individuos.

Autoconservacao seria o principio que tem dominado a marcha da histdria universal.
Sob a influéncia desse principio, o homem, ao dominar sua natureza interna, acaba por
postular um sujeito interno, que se apropria da natureza como trabalho social. Esse sujeito,
durante a divisdo social do trabalho, que separa os que comandam e os que obedecem em
lados opostos, acaba por sublimar sua origem social e biologica. E desse modo que o homem
se aliena da natureza que visa dominar. Este Eu hipostasiado, na forma de uma razao total,
projeta-se na ordem social, configurando teoria e pratica. Seguindo o principio de
autoconservagdo, estabelece-se, assim, um ethos do trabalho que amaldi¢oa tanto o
pensamento sem uma utilidade pré-estabelecida pela ordem social, quanto o prazer. O eu
passa ser assim um apéndice da razao burguesa. Essa razdo social, meramente instrumental,
ao se infiltrar nas instituigdes, acaba por formar os individuos no corpo e na alma conforme o
modelo do aparato técnico. A subjetividade assim constituida, o verdadeiro eu transcendental

do qual os individuos sdo apenas manifestacdes, ¢ a propria ordem social hegemonica.



97
Desse modo, seguindo os ditames da racionalidade técnica, todo pensar ¢ reduzido a

calculabilidade e a administra¢do. Assim, opera-se uma autolimitagdo do espirito. Os homens,
entdo, tornam-se objetos da ordem social que tudo engloba, dirigida de acordo com os
designios da producdo autonomizada. A aparelhagem social vai ficando cada vez mais
refinada, ajustando os individuos e seus corpos a ordem. A experiéncia destes, como ja havia
descrito Benjamin, vai ficando cada vez mais empobrecida. Tudo ¢ muito rapido e brutal, ndo
dando tempo para a reflexdo. O trabalho racionalizado, bem como o seu prolongamento no
tempo livre preenchido por produtos banais da industria cultural, pouco a pouco conduz a
regressao das massas, o que as tornam mais facilmente manipulaveis por interesses fascistas.

O entrelacamento entre mito, razdo e trabalho tem uma representacdo alegdrica no
canto XII da Odisséia. E o episddio em que o herdi da epopeia de Homero, Odisseu (ou
Ulisses conforme a traducdo latina) se depara com as sereias. Elas sdo representantes das
forcas naturais de regressdo. A indescritivel beleza do canto dessas figuras ameacgava os
incautos navegantes que o escutavam. Ao ouvir a bela voz dessas sereias, os marinheiros
fatalmente se perderiam nas doces lembrancas do passado.

Essa passagem do mito de Ulisses evoca o momento em que o eu, recentemente
formado, resiste a dissolu¢do. Momento esse que todo individuo ainda enfrenta na saida da
sua infancia. O eu procura fazer face ao perigo da regressdo, erigindo uma estrutura fixa do
tempo: passado, presente e futuro. Em rela¢do a Ulisses, este “esquema tripartido deve [ria]
liberar o instante presente do poder do passado, desterrando-o a disposicao do agora como um
saber praticavel” (HORKHEIMER; ADORNO p. 44; Ed. Alema, 2003, v. 5, p. 55 - 56). A
narrativa homérica, nesse ponto, faz lembrar como foi importante no passado da espécie
estabelecer uma medida de tempo. Para sobreviver, o0 homem deveria saber o tempo de tudo e
que havia tempo para tudo.

Ulisses € o representante da subjetividade que enfrenta duras provagdes para tornar-se
idéntica a si mesma, ou seja, para “voltar ao lar”. Para cumprir esse objetivo, o her6i deveria
enfrentar todas as forgas naturais, dominado a natureza interna e externa. Ulisses ja sabia que
o “caminho da civilizagdo era o da obediéncia e do trabalho, sobre o qual a satisfagdo nao
brilha sendo como mera aparéncia, como beleza destituida de poder” (HORKHEIMER;
ADORNO, 1985, p. 45; Ed. Alema, v. 5, p. 57).

O herdi grego conhecia apenas duas alternativas para escapar a ameaca das sereias.
Circe, a representante da regressao ao estagio animal através do sexo, havia avisado a Ulisses

que ele e seus companheiros deveriam fazer. Diz ela:



98

Agora escuta; o que te vou dizer um deus mesmo te farda lembrar. Primeiro,
encontraras as duas Sereias; elas fascinam todos os homens que se aproximam. Se
alguém, por ignorancia, se avizinha e escuta a voz das Sereia, adeus regresso! Nao
tornard a ver a esposa e os filhos inocentes sentados alegres aos seu lado, porque,
com seu canto melodioso, elas o fascinam, sentadas na campina, em meio a montdes
de ossos de corpos em decomposi¢do, cobertos de pele amarfanhadas. Toca para
diante; amassa cera doce de mel e veda os ouvidos de teus tripulantes para que mais
ninguém as ouga. Se tu proprio as quiseres ouvir, que eles te amarrem de pés e
maos, de pé na carlinga do barco veloz, e que as pontas das cordas pendam fora de
teu alcance, para te deleitares ouvindo o canto das Sereias; se insistires com teus
companheiros para te soltarem, que eles te prendam com lagos ainda mais
numerosos (HOMERO, 2004, p. 142)

Percebe-se, entdo, que a primeira alternativa para resistir as sereias Ulisses impoe aos
seus servos. Estes a remar, sob coagdo e desespero, ndo podem, assim, ouvir o canto das
Sereias. Para sobreviverem, langam-se ao trabalho, olhando para frente e deixando todo apelo
do irrecuperavel para tras. Eles ja prenunciam alegoricamente a situacdo dos trabalhadores das
fabricas, que ndo podem desfrutar do prazer de um trabalho que os aliena, que ¢ feito sob a
coacao da necessidade da conservagao de si e da ordem social estabelecida. A segunda
alternativa, o senhor de ftaca guarda para si mesmo. O Ulisses, tal qual o burgués, ainda pode
gozar da natureza, mas essa fruicdo ndo € total. O canto das Sereias, que ele escuta como a um
conserto, representa a despotencializacdo da arte. Tornada patrimoénio cultural, ela é um
correlato da dominagdo. Ulisses se mantém firmemente atado ao mastro da austeridade para
conservar a si mesmo. Desse modo, coage a natureza interna, tal qual os servos obrigados a
trabalhar. Entretanto, ele se torna assim, dependente do servo que o salva a salvar a si mesmo.
A frui¢do limitada da qual participa, ¢ condicionada pela divisdo do trabalho imposta pela
necessidade de autoconservacao. Ulisses e seus companheiros estdo no mesmo barco da

ordem estabelecida. O herdi se fixa em seu papel social.

Na situacdo dada, estar excluido do trabalho também significa mutilagdo, tanto para
os desempregados, quanto para os que estdo no pdlo social oposto. Os chefes, que
ndo precisam mais se ocupar da vida, ndo tém mais outra experiéncia dela sendo
como substrato e deixam-se empedernir integralmente no eu que comanda. [...]
Ulisses ¢ substituido no trabalho. Assim como ndo pode ceder a tentagdo de se
abandonar, assim também acaba por renunciar enquanto proprietario a participar do
trabalho e, por fim, até mesmo de dirigi-lo, enquanto os companheiros, apesar de
toda proximidade as coisas, nao podem desfrutar do trabalho por que este se efetua
sob coagdo, desesperadamente, com os sentidos fechados a forga. O servo
permanece subjugado no corpo e na alma, o senhor regridle (HORKHEIMER;
ADORNO 1985, p. 46; Ed. Alema3, 2003, v.5, p. 58).

O que, de modo alegorico, o canto XII da Odisséia apresenta ¢ que a dominagdo da

natureza acaba por reverter na dominagdo do proprio homem. O espirito, que se apropria da



99
natureza, como se ela fosse “gratis”, acaba por despertar a ira da natureza recalcada. Ela se

manifesta na propria flria de espirito que, em nome da autoconservagdo, procura preservar a
ordem social. A maldi¢do da natureza revoltada se manifesta na ci€ncia e na logica que
abdicou de pensar a si mesma. Ela mostra sua face no rigido controle social de todos os
sistemas totalitarios. Na regressdo das massas, desprovidas de qualquer experiéncia auténtica,
e que seguem no ritmo ditado pela produgdo burguesa, seja no trabalho na fabrica ou nas
diversdes planejadas pela industria cultural.

Entretanto, os frankfurtianos ndo acreditam que o esclarecimento se confunda
necessariamente com a dominagdo. Nao ¢ a entrega total do espirito a natureza, a condicao de
sua salvacdo. A superacdo da irracionalidade do espirito racional da-se pela tomada de
consciéncia de seu elemento natural. Para isso ¢ necessaria uma nova escrita filosofica, que
ndo compartilhe com as pretensdes de abarcar a totalidade da ordem do real. A escrita
filosofica deve fazer falar o ndo idéntico. A filosofia deve ser a expressdo da sua propria

impoténcia.

Todo progresso da civilizagdo tem renovado, a0 mesmo tempo, a dominagdo ¢ a
perspectiva do seu abrandamento. Contudo, enquanto a historia real se teceu a partir
de um sofrimento real, que de modo algum diminui proporcionalmente ao
crescimento dos meios para sua climinagdo, a concretizagdo desta perspectiva
depende do conceito. Pois ele ¢, enquanto ciéncia, um instrumento que serve para
distanciar os homens da natureza, mas é também, enquanto tomada de consciéncia
do proprio pensamento que, sob a forma de ciéncia, permanece preso a evolucdo
cega da economia, um instrumento que permite medir a distdncia perpetuadora da
injustica. Gragas a essa consciéncia da natureza no sujeito, que encerra a verdade
ignorada de toda cultura, o esclarecimento se opde a dominagdo em geral [...]
(HORKHEIMER; ADORNO1985, p. 50; Ed. Alem3, 2003, v. 5, p. 63 - 64)

A supera¢do da dominagdo, que ¢ efeito da revolta da natureza recalcada infiltrada na
racionalidade, deve ocorrer por obra da prépria razdo. Seu modelo estaria na arte de
vanguarda, que, através do dominio técnico de seu material, revelaria a verdadeira dor contida
de uma natureza sufocada. Essa forma de arte ndo regrediria aos ditames de uma
racionalidade burguesa, que falsamente manipula a natureza recalcada para manter os
individuos presos a ordem social, como se d& nos produtos da industria cultural. Também o
modelo de superacao da dominacao pela propria razdo estd na dentincia intransigente de tudo
o que mutila 0 homem, que a propria Dialética do esclarecimento da testemunho. Esta no
olhar melancdlico para o passado, que, ao contemplar aquilo que perdeu o sentido, cobra as
promessas ndo cumpridas da modernidade. Entre essas, figura a realizacdo verdadeira da

individualidade, como outrora se exigia nos primordios da filosofia burguesa.



100

3.2.1 Excurso I: Ulisses ou Mito e Esclarecimento

Em O conceito de esclarecimento, Adorno e Horkheimer ja haviam demonstrado
como a Odisséia, no episdédio das sereias, que pode representar alegoricamente o
entrelagamento entre mito, dominagao ¢ trabalho racional. Entretanto, no excurso Ulisses ou
Mito e Esclarecimento, eles demonstram que essa epopeia de Homero, em seu todo, “da
testemunho da dialética do esclarecimento” (HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 53; Ed.
Alema, 2003, v. 5, p. 67).

A narrativa homérica pertence a uma etapa historica em que o esclarecimento entra em
confronto com o mito. Enquanto género artistico, ela compila e organiza os diversos
elementos das narrativas miticas da tradi¢cdo oral. Entretanto, os mitos ndo deixam de se
depositar nos extratos do texto homérico. Para Adorno e Horkheimer, a Odisséia, em sua
forma e contetdo, apresenta o duelo dialético entre mito e esclarecimento. Na forma, ela ¢
estilizagdo artistica do mito. No contetido, ela apresentaria o processo de formacdo da
subjetividade em sua fuga das poténcias miticas.

Entdo, naquilo que se refere a esse segundo ponto, a aventura do herdi Odisseu
(Ulisses) ¢ vista como alegoria do processo de formacdo da consciéncia de si. Assim, a
Odisséia poderia ser posta como um correlato da Fenomenologia do espirito, de Hegel. Em
sua viagem de regresso de Troia ao seu lar, a ilha de ftaca, Odisseu constitui a sua identidade
no confronto com as poténcias miticas. Esse heroi errante € o prototipo do eu que se forma ao
passar por diversos desafios, os quais o deixam mais forte e sabio a medida que os
experimenta e a eles resiste.

Um exemplo disso estaria no confronto entre Odisseu e a bruxa hetaira, Circe. Esta
representava a regressao ao estagio animal através do sexo. Circe havia transformado todos os
companheiros de Odisseu em porcos, quando esses cederam aos encantos dela. Entretanto, o
hero6i consegue escapar desse destino e resgatar seus amigos com o auxilio de Atenas, a deusa
da sabedoria, ¢ Hermes, o deus mensageiro, conhecedor de todas as astucias e estratagemas.
Enviado por Atenas, Hermes chama Odisseu a razao. O emissario dos deuses impede o heroi,
que estava tomado de colera, de cair num destino semelhante ao de seus amigos devido a uma

atitude intempestiva. Diz entdo Hermes a Odisseu;



101

Vou-te revelar todos os planos malignos de Circe. Ela te preparard uma papa e
deitara drogas no teu prato; ndo lhe serd possivel enfeiticar-te assim, porque o
impedira a droga benéfica que te vou dar. Serei minucioso; quando Circe quiser
tanger-te com sua longa vara, tu sacas de junto a tua coxa o gladio agugado [espada,
ou punhal] e remete-a como se tencionasse mata-la. Circe, amedrontada, te
convidara a deitar com ela. Tu, entdo, dai por diante, nada de recusares o leito da
deusa, a fim de que liberte os teus companheiros e te dé agasalho; exige, porém, dela
o grande juramento dos bem-aventurados de como ndo planejara contra tua pessoa
nenhuma nova maldade, que bem pode, quando te vir sem armas, fazer de ti um
covarde e emasculado. (HOMERO, 2004, p. 119)

Ap0s executar as instrugdes de Hermes, Odisseu conquistou a simpatia da feiticeira e
usufruiu durante anos de sua hospitalidade. Entretanto, ndo desistiu de retornar a sua terra.
Em Circe, encontrou, entdo, uma aliada poderosa para escapar dos obstaculos colocados pelo
deus dos mares, Posidon, que o perseguia. Circe ensinou ao herdi como esse deveria chegar a
seu lar, bem como fugir de perigosas ameacas, como as Sereias. O episdédio demonstra como a
importancia do dominio dos instintos primitivos ¢ importante para o eu em formac¢do nao
regredir a animalidade. Violéncia e astlicia s3o as armas contra as forgas naturais utilizadas
por Odisseu.

Numa passagem mais adiantada da Odisséia, no vigésimo canto, pode-se perceber
outro exemplo da batalha entre o eu em formacao e as forcas da natureza interna. Nesse ponto
da epopeia Odisseu, disfargado de mendigo, infiltrava-se em sua propria casa. Com tal
artificio, ele procurava driblar a vigilancia dos pretendentes a mao de Penélope, sua esposa,
que, até esse momento, todos acreditavam estar viuva. Esses poderiam matéa-lo caso
descobrissem que estava vivo, pois pretendiam garantir o dominio sobre ftaca através do
matriménio com Penélope. Odisseu observa, entdo, furioso a conduta de suas servas, que se
esgueiravam no meio da noite para se entregarem a orgia com os pretendentes.

O her6i de Homero sente ao se deparar com essa cena o seu cora¢do ladrar como uma
cadela valente em torno de seus filhotes, para se encher de animo para a luta. Entretanto,
Odisseu interpela o proprio coragcdo, como se esse fosse uma for¢a autdbnoma. Diz que ele
suportou mais duras penas quando viu Polifemo, o ciclope, devorar vérios de seus
companheiros um a um. Entretanto, gracas a um estratagema pode escapar do ciclope e
encontrar um dia mais glorioso. Desse modo, consegue acalmar o proprio coragdo, para
esperar 0 momento certo para punir aqueles que queriam usurpar o seu lugar, bem como as
servas traidoras que a estes se aliaram.

O apelo que Odisseu faz ao coracao revela que este ¢ tido como algo independente do

proprio her6i. Adorno e Horkheimer acreditam que, nessa fase da historia do pensamento



102
ainda ndo ha um eu unificado. O coragdo (kardia), comparado com uma cadela (kradia)

que ladra, ¢ o impeto animal que deve ser dominado.

O impeto ¢ equiparado ao animal que o homem subjuga: a comparacdo da cadela
pertence ao mesmo nivel de experiéncia a que remete a imagem dos companheiros
metamorfoseados em porcos. O sujeito, ainda dividido e forcado a usar de violéncia
contra a natureza tanto dentro quanto fora dele, “pune” o corag¢do exotando-o a
paciéncia e negando-lhe — com o olhar posto no futuro — o presente imediato. Bater
no peito tornou-se depois um gesto de triunfo: com este gesto, o vencedor exprime o
fato de que sua vitdria sobre sua propria natureza. Este feito é levado a cabo pela

razdo autoconservadora (HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 243; Ed.
Alema, 2003, v. 5, p. 71).

Essa passagem, assim como outras da Odisséia, revela uma caracteristica interessante
da historia do pensamento. Giovanni Reale (2002, p.19-21) afirma que, na época de Homero e
da arte arcaica grega, ainda ndo era possivel apreender a multiplicidade das coisas e de seus
variados aspectos numa unidade conceptual. Isso sO seria possivel em outra fase do
esclarecimento, por volta dos séculos VI a.C e V a.C, com o nascimento do pensamento
filosofico. Como se sabe, ¢ da palavra grega soma que deriva o conceito de corpo. Entretanto,
em Homero tal termo ainda ndo corresponde plenamente a concepgdo de corpo, enquanto
organismo vivo, que vigorara posteriormente. Nas epopeias homéricas, a palavra soma se
refere sempre ao corpo morto, ao cadaver. O corpo vivo apresentava uma multiplicidade de
orgdos e variadas fungdes ainda ndo captdveis sob um tnico conceito. Homero, entdo, sempre
se refere a essas partes e fungdes fornecendo, assim, um forte colorido as suas representagdes.
O corpo morto ¢ mais facil de apreender sob um tUnico conceito, pois nele desaparecem as
diversidades de particularidades do organismo vivo. Para Reale (2002, p.14)
O conceito de “corpo” formou-se de modo determinado em conseqiiéncia do
nascimento e da difusdo do conceito 6rfico de psyche, totalmente novo relativamente
a imagem homérica, em estreita ligacdo dindmico-relacional com ele. Pode-se dizer,

entdo, que o homem s6 se apreendeu como corpo s6 depois que se apreendeu como
alma. E ainda hoje falar de corpo em sentido filosofico so ¢ possivel referindo-se,

seja de modo positivo, seja de modo negativo, ao conceito de psyche.

Assim, a pesquisa de Reale acaba por confirmar a idéia de Adorno e Horkheimer de
que o eu ainda em formacao, nessa fase do esclarecimento, percebe as partes do seu corpo
como algo autonomo. Apenas apds a unificagdo do eu, que corresponde a formagdo da
concepgdo de psyche, € possivel o controle da natureza interna. As doutrinas oOrficas, bem
como a ética classica, vao pregar a uma vida virtuosa a ser alcangada pela alma racional

calcada sobre a contenc¢do das paixoes.



103
Todavia, retornando a andlise da Odisséia, percebe-se que, em cada aventura que

se depara, Odisseu perde-se para poder se conservar. Essa ¢ a asticia desse herdi. Ele se
abandona a natureza para dela se alienar. Odisseu enfrenta cada perigo e entidade mitica com
os quais se encontra com a audacia do explorador, saindo com o eu mais forte e sabio a
medida que mais se expde aos desvios e aos riscos de morte. A astlicia do herdi ndo poupa
nem mesmo as divindades antigas, as representantes das forcas naturais. Os atos sacrificiais
sdo também estratagemas de logro das divindades. Odisseu “logra as divindades da natureza,
como depois o viajante civilizado lograra os selvagens, oferecendo-lhes contas de vidro
coloridas em troca de marfim” (HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 57; Ed. Alema, v.5, p.
72). Era comum aos viajantes trocarem presentes de hospitalidade entre si, como garantia de
um maior conforto e seguranga durante a viagem. Para os frankfurtianos, isso seria uma
reminiscéncia dos sacrificios prestados as poténcias ctonicas, os quais eram realizados com o
objetivo de obter o auxilio das divindades em dadas situagdes. A logica do sacrificio obedece
a logica da troca. “Se a troca € a secularizacdo do sacrificio, o proprio sacrificio ja aparece
como esquema magico da troca racional, uma cerimonia organizada pelos homens como o fim
de dominar os deuses que sdo derrubados exatamente pelo sistema de veneragdo de que sao

objetos” (HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 57; Ed. Alema, 2003, v. 5, p. 73).

A historia universal seria, entdo, a historia da introversao do sacrificio, da rentuincia.
Para dominar a natureza extra-humana e os outros homens, o homem deve constranger a
propria natureza interna. Odisseu ndo pode confrontar diretamente a natureza, visto sua
fragilidade fisica perante ela. Assim, tem que se valer da asticia e do célculo. Os atos
sacrificiais obedecem a essa logica. Desse modo, o marinheiro realiza uma adaptagdo
consciente a natureza para melhor domina-la. A ratio que procura superar o comportamento
mimético, a imitacdo da natureza, torna-se, também, mimese. E mimese do que ¢ morto. A
ratio que desencantou a natureza, livrando de todo cariter animista, procura assimilar sua
rigidez e inexorabilidade (HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 62; Ed. Alema, 2003, v. 5,
81). Entretanto, o carater problematico dessa ratio autoconservadora estaria no fato de ela

esquecer sua propria assimilacao as forcas naturais.

Com a negacao da natureza no homem, ndo apenas o felos da dominagio externa da
natureza, mas também o felos da propria vida se torna confuso ¢ opaco. No instante
em que o homem elide a consciéncia de si mesmo como natureza, todos os fins para
os quais ele se mantém vivo — até mesmo a propria consciéncia — tornam-se nulos, e



104

a entronizagao do meio como fim, que assume no capitalismo tardio o carater de

um manifesto desvario, ja ¢ perceptivel na proto-historia da subjetividade. O
dominio do homem sobre si mesmo, em que se funda o seu ser, ¢ sempre a
destrui¢dao virtual do sujeito a servico do qual ele ocorre; pois a substancia
dominada, oprimida e dissolvida pela autoconservag¢do, nada mais é sendo o ser
vivo, cujas fungdes configuram, elas tdo somente, as atividades da autoconservagao,
por conseguinte exatamente aquilo que na verdade devia ser conservado
(HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 60 - 61; Ed. Alemd, 2003, v. p. 78).

Na andlise da Odisséia, enquanto alegoria da proto-historia da subjetividade, Adorno e
Horkheimer alertam contra os perigos do principio de autoconserva¢do manifesto na razao.
Essa obra traz a paradoxal situagdo humana de busca pela consciéncia de si, alienando-se da
natureza, mas, a0 mesmo tempo, visando a uma reconciliagdo com a natureza alienada. No
outro excurso, Juliette ou Esclarecimento e Moral, serdo examinadas as consequéncias €ticas

da razdo autoconservadora.

3.2.2 Juliette ou Esclarecimento e Moral

Neste segundo excurso, Adorno e Horkheimer referem-se a ideia de esclarecimento
formulada por Kant. Este, conforme diz o fildsofo, ¢ a saida da menoridade através do uso do
proprio entendimento sem dire¢do de outrem. O que quer dizer que o entendimento deve ser

dirigido pela ratio autonoma, que lhe confere uma unidade sistematica.

Assim, a razdo, ao organizar os conceitos do entendimento, permite ao sujeito do
conhecimento derivar tudo que ¢ factual a partir de principios mais gerais (axiomas, leis
gerais, ou outras abstracdes). Dentro dessa ordem sistemadtica, haveria uma forte conexao
logica, que evitaria a contradi¢do e manteria a unidade do sistema consigo mesmo. A razao,
nesse contexto, seria o poder de derivar o particular do universal. O pensamento sistematico
quer derivar de si mesmo toda ordem do real, apreendendo-a em suas proprias categorias.
Desse modo, ele ¢ inteiramente formal, pois as categorias do entendimento se impdem a toda
multiplicidade dada a percepcao. Os fatos, dentro de tal visdo, deveriam apenas confirmar o
sistema. Caso acontecesse o contrario, o pensamento cientifico perderia sua funcdo de

autoconservagdo. Em tal situacdo, ndo s6 “a ocorréncia esperada deixa de ter lugar, mas o



105
inesperado acontece: a ponte cai, a sementeira definha, o remédio faz adoecer”

(HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 82; Ed. Alemd, 2003, v.5, p. 106).

O pensamento sistematico e formalizado é guiado pelo principio de autoconservagao.
Ele deve lidar melhor com os fatos para assim garantir a dominagao do sujeito sobre a
natureza. Assim, a menoridade, na perspectiva do esclarecimento, ndo ¢ apenas a
incapacidade de usar o proprio entendimento e estar submetido a uma tutela. “A menoridade
revela-se como a incapacidade de conservar a si mesmo” (ADORNO; HORKHEIMER, 1985,
82; Ed. Alema, 2003, v.5, p. 106)

Essa forma de racionalidade, ao se infiltrar na ordem social, dificilmente pode
estabelecer a harmonia entre os individuos e o todo social. Em polémica com Kant, Adorno e
Horkheimer (1985, p. 83; Ed. Alema, 2003, v.5, p. 106 - 107) afirmam que a razdo que
pretendia, em seu uso pratico, inscrever os homens no reino da liberdade, acaba por converté-
los, em seu uso tedrico, em coisas e objetos. Tal razdo, tomada pelo principio de
autoconservagdo, manifesta-se com toda a for¢a na sociedade industrial, que submete todos
aos seus interesses. Ela ¢ a perversdo do aparato transcendental kantiano, moldando a
percepcio dos individuos sem que estes estejam dela conscientes. E o que foi obtido pela
industria cultural, que molda padrdoes e comportamentos dos individuos conforme os
interesses da sociedade industrial. Objetivado na estrutura social, o sistema submete os
individuos a uma necessidade férrea, tornando-os apenas meios para a realizacao de fins, para,

assim, estabelecer a harmonia consigo mesmo.

A formaliza¢do do pensamento ocorrida na modernidade, da qual a teoria kantiana do
conhecimento ¢ um subproduto, pode, de fato, operar um “desencantamento do mundo”.
Entretanto, a vitoria do pensamento esclarecido sobre a ideologia religiosa do mundo antigo
acabou gerando um vacuo ético. Para evitar a dissolucao social, as doutrinas morais dos
filésofos procuram preencher o vazio deixado pela religido enfraquecida. A filosofia moral de
Kant buscou desesperadamente estabelecer a obrigacdo moral no ponto além do temor
supersticioso e dos volateis interesses. Contudo, segundo Adorno e Horkheimer, a razao
formalizada ¢ indiferente aos motivos €ticos ou aéticos. Dessa forma, a razao pratica kantiana
¢ impotente diante dos apelos da razdo econdmica e da busca desenfreada pelo lucro. Dizem

ainda os frankfurtianos em relacdo a Kant:

Sua tentativa de derivar de uma lei da razdo o dever do respeito mutuo — ainda que



106
empreendida de maneira mais prudente do que toda a filosofia ocidental — ndo
encontra nenhum apoio na critica. E a tentativa usual do pensamento burgués de dar
considerag@o, sem a qual a civilizacdo ndo pode existir, uma fundamentagio diversa
do interesse material e da forga, sublime e paradoxal como nenhuma outra tentativa
anterior, e efémera como todas elas. O burgués que deixasse escapar um lucro pelo
motivo kantiano do respeito a mera forma da lei ndo seria esclarecido, mas
supersticioso — um tolo (HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 85; Ed. Alema, 2003,
v.5, p. 108).

Assim, Nietzsche e Sade sdo os escritores que levaram a cabo o principio do
esclarecimento de forma menos hipocrita do que os filésofos moralistas. Esses escritores
sombrios nao pretenderam

que a razdo formalista tivesse uma ligagdo mais intima com a moral do que com a
imoralidade. Enquanto os escritores luminosos protegiam pela negagdo a unido
indissoluvel da razéo e do crime, da sociedade burguesa e da dominacdo, aqueles

[Nietzsche e Sade] proferiam a brutalmente a verdade chocante (HORKHEIMER;
ADORNO, 1985, p. 111; Ed. Alema, 2003, v.5, p. 141).

A personagem Juliette, do romance do Marqués de Sade, ¢ uma singular adepta da
razdo formalista preconizada por Kant. As piramides dos ginastas das orgias sexuais relatadas
pelo Marqués parodiam o sistema kantiano. Em tais atividades, nenhuma parte do corpo era
desdenhada, nenhum instante ficava ocioso e nenhuma fung¢ao ficava inativa. Todas as partes
envolvidas na atividade mantinham uma coesao plena com o todo. A estrutura e a organizagao
sa0 mais importantes que qualquer conteudo nessas atividades.

Os comportamentos proto-histdricos que a civilizagdo declara tabu e que haviam se
transformado sob o estigma da bestialidade em comportamentos destrutivos,
continuam a levar uma vida subterrdnea. Juliette ndo os pratica mais como
comportamentos naturais, mas proibidos por um tabu. Ela compensa o juizo de valor
contrario, sem fundamento na medida em que nenhum juizo de valor tem
fundamento, pelo seu oposto. Assim, quando repete as reagdes primitivas, ja ndo sdo
mais as primitivas, mas as bestiais. Juliette [...] ndo encarna, em termos
psicolégicos, nem a libido ndo-sublimada nem a libido regredida, mas o gosto
intelectual pela regressdo, amor intellectualis diaboli, o prazer de derrotar a
civilizagdo com suas proprias armas. Ela ama o sistema e a coeréncia, ¢ maneja

excelentemente 6rgdo do pensamento racional (HORKHEIMER; ADORNO 1985,
p. 92-93; Ed. Alema, 2003, v.5, p. 117- 118).

Juliette ainda parodia Kant quando prega o total dominio das emogdes. Suas acdes sao
isentas de qualquer compaixdo ou ddio. Ela argumenta que o assassino deve ser totalmente
indiferente, manifestando no semblante uma inteira calma. Ela ¢ partidaria de uma apatia
peculiar a certos momentos decisivos da histérica burguesa. Tal comportamento é proprio das
épocas em que as forcas superiores da tendéncia histérica dominante empurram para esfera

privada toda espontaneidade individual. Isso ndo deixa de corresponder a uma certa forma de



107
estoicismo:

O estoicismo — e ¢ nisto que consiste a filosofia burguesa - torna mais facil para os
privilegiados, em face dos sofrimentos dos outros, enfrentar a ameaca a si proprios.
Ele preserva o universal, elevando a vida privada ao nivel de um principio para se
proteger dele. A esfera privada do burgués ¢ o patrimonio cultural decaido da classe
superior (HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 94; Ed. Alem3, 2003, v.5, p. 119).

O outro escritor sombrio, Nietzsche, “conhecia como poucos, desde Hegel, a dialética
do esclarecimento” (HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 53; Ed. Alema, 2003, v.5, p. 67
68). Sua relagdo com o esclarecimento era ambigua. Ele via nesse o processo de
desenvolvimento do espirito, em relagdo ao qual se colocava como o ultimo realizador.
Porém, também percebia no esclarecimento a forga hostil a vida. Nietzsche acaba por propor

sua versao do esclarecimento na idéia de super-homem, o individuo liberto de qualquer tutela.

Dentro de uma légica biologica, que o aproxima do darwinismo social, Nietzsche
enaltece a moral dos senhores. Em nome da recuperacao desta, ele proclama a necessidade da
transvaloracao de todos os valores. Para Nietzsche, o que se chama bom e mau ¢ o resultado
de uma distor¢d@o histdrica. Outrora, bom era um conceito formulado a partir do olhar que os
fortes langcavam sobre si mesmos. A auddcia, a forga fisica e o espirito de luta conformavam o
ethos dos senhores. Ruim era aquilo que ndo se adequava ao padrao de exceléncia dessa

classe nobre, ou seja, tudo que se assemelhasse a fraqueza e a covardia.

Assim, conforme diz o autor da Genealogia da moral, os fracos perverteram a moral
dos senhores. Os fracos os consideravam maus, pois esses senhores tinham um
comportamento que os ameacavam. Bom, para os fracos, era aquilo que nao podia causar-lhes
dano. Essa era uma moral reativa e inferior, na concep¢ao de Nietzsche. Essa moral pretendia
apenas negar o que ndo podia igualar. A moral dos senhores, ao contrario, era afirmativa,

nascia de um sim ao proprio modo de ser que tinham.

Segundo Nietzsche, o cristianismo foi o grande responsavel pela corrosdao da moral
dos senhores através da culpa. Ele fez os senhores se envergonharem de si mesmos. O
cristianismo, enquanto representante da moral dos escravos, teria procurado travestir a

impoténcia em bondade, a baixeza em humildade, a falta de coragem em perdao.



108
Para Adorno e Horkheimer (1985, p. 97; Ed. Alema, 2003, v.5, p. 124), Nietzsche

se aproxima de Sade na condenacdo da compaixdo. Desse modo, aproxima-se do ethos
burgués que prega o dominio das paixdes. “A commiseratio ¢ a humanidade em sua figura
imediata, mas ao mesmo tempo ‘mala et inutilis’, a saber, o contrario do valor viril que, da
virtus romana passando pelos Medicis até a efficiency da familia Ford, foi sempre a tnica
virtude inteiramente burguesa” (HORKHEIMER; ADORNO; 1985, p. 98; Ed. Alema, 2003,
v.5, p. 124 - 125).

Dentro desse ethos, o homem se langa para dominar o espirito da terra, para
desenvolver as forgas produtivas e se libertar de todas as amarras e de toda ignorancia,
ultrapassando, assim, todos os limites. Num fulgor faustico, o0 homem, ao invés de se tornar
um verdadeiro ser humano (Mensch), procura ser um super-homem (Ubermensch). Contudo,
nao foi isso que conseguiu realizar no desdobramento da modernidade. A ganancia e a sede de
dominio ascenderam a novos patamares nos ultimos cinco séculos. Ironicamente, caso se
permita aqui um trocadilho pop, o homem moderno se assemelha até aqui mais com Lex

Luthor, o vilao dos quadrinhos, do que com o super-homem nietzschiano.

3.3 A Industria cultural: o esclarecimento como mistificacio das massas

O termo industria cultural foi cunhado para substituir a expressdo cultura de massas.
Este ultimo poderia levar a crenga de que Adorno e Horkheimer se refeririam a uma cultura
feita pelas massas, que se oporia a uma cultura erudita. Na verdade, o termo que da titulo a
este capitulo da Dialética do Esclarecimento refere-se a uma producao cultural que obedece

aos ditames da organizagdo e aos padrdes dos grandes conglomerados da industria.

O referido capitulo, 4 industria cultural: o esclarecimento como mistificagdo das

massas, obedece a seguinte divisdo (STEINERT apud DUARTE, 2003, p. 50)

1 — a industria, a produgdo de mercadorias culturais;

2 — o “hobbysta” nas garras do “estilo” da industria cultural;



109

3 — as origens histdricas no liberalismo, cultura como adestramento, diversdo
como disciplina;

4 — a atualidade da confiscagdo (Vereinnahmung) — sobre (viver) como jogo de azar,
a promessa da obediéncia;

5 — provimento autoritario e a liquidagdo do tragico;
6 — o individuo confiscado, propaganda;

7 — cultura como reclame.

No inicio deste capitulo, Adorno e Horkheimer afirmam que o declinio da religido nao
levou ao caos cultural, como poderiam ter suposto alguns sociologos. Isso ndo se deu porque
os diversos meios de comunica¢do massa (radio, cinema, revistas ilustradas, etc.) impuseram-
se como um novo sistema de cooptacao ideoldgica. Eles acabaram ocupando o vazio deixado
pela religido. Assim, na modernidade, mesmo tendéncias opostas, como o capitalismo e o
socialismo louvaram e entoaram hinos de louvor a industria cultural como forma de propalar
sua ideologia. Através do aparato da industria cultural, a sociedade industrial procurava

moldar os individuos, restringindo a expressao autdonoma desses.

Os empresarios dos setores da comunicagdo, com o termo cultura de massa,
procuravam fornecer aos individuos a aparéncia de independéncia. Entretanto, acabam por
submeté-los, mais fortemente, aos ditames da produgdo material. Cinicamente, esses
empresarios admitiam que o que faziam nao era arte. Justificavam os seus produtos culturais
de baixa qualidade estética a partir da existéncia de uma suposta demanda para esses na

sociedade.

Entretanto, nas condi¢des sociais modernas, a musica ¢ outras manifestacdes culturais
passaram a obedecer a légica da sociedade industrial. Principalmente as reprodugdes dessas
manifestagdes obedeciam a uma racionalizagdo, que impunha um carater centralizado. Os
filmes, as musicas, as novelas, os livros precisavam do aparato da industria cultural para
chegar ao grande publico. Por sua vez, para que tais produtos chegassem a milhdes de
pessoas, a industria cultural realizava a padronizagdao dos mesmos, de maneira tal que se
adequassem ao gosto médio desses consumidores. Desta maneira, qualquer forma de inovagao
estética era evitada, sob o pretexto de “oferecer apenas aquilo que o publico queria”.
Entretanto, os agentes da industria cultural estavam interessados apenas em baratear custos e

evitar riscos de nao aceitagao dos produtos culturais. Para os frankfurtianos, principalmente



110
Adorno, o mercado na verdade ¢ que forja as necessidades do publico, estabelecendo uma

recepcdo mais palatavel.

Os produtos da industria cultural sdo fabricados apenas em func¢do de sua
“vendabilidade”. Nao importaria aos empresarios da industria cultural as reais necessidades
do publico. Os produtos culturais ndo se preocupam em fornecer uma participagdo cognitiva
do publico, como a arte autdbnoma outrora realizou. Esses produtos s3o cada vez mais tolos,
para que possam ser assimilados mais facilmente. Dessa forma, corroboram com as forgas
sociais que querem manter todos os individuos doceis, mantendo assim o status quo. Tais
produtos ainda possuem uma funcdo ideoldgica, oferecendo ao individuo uma fuga da
realidade. Eles se colocam como substitutivos para as necessidades que o individuo nao pode
mais alcangar numa sociedade dividida em classes. Dentro da sociedade capitalista, esses
produtos assumiriam as fungdes de estabilizar as consciéncias e fornecerem o descanso

necessario a reproducdo da forga de trabalho (VALLS, 2002, p 107).

Assim, ndo bastaria dizer que ha uma demanda espontanea do publico em relagdo aos
produtos da industria cultural. O homem tem a real necessidade de entender a si proprio e de
buscar uma estrutura social que possibilite essa autocompreensdo. Desse modo, os produtos
da industria cultural ndo buscam atender as necessidades dos homens, mas apenas as
necessidades da propria industria cultural, ou seja, produzir lucro e manter a ordem social, que

tem por base as relagdes de troca.

Os produtos culturais tornam-se, pois, totalmente coisificados. Enquanto produtos da
criatividade humana, os objetos de arte deveriam apresentar um desenvolvimento historico
baseados em sua propria coeréncia interna e nas leis estéticas. Entretanto, devido as
necessidades da sociedade industrial, as manifestagdes artisticas passam por uma organizagao
da producao, reprodugdo e recepcdo. Dessa forma, elas ficam alienadas em relacdo aos
produtores e ao publico. A arte tornada mercadoria precisa apenas vender bem. Assim, ela
perde toda sua autonomia, podendo até ser manipulada de acordo com as necessidades do
mercado. A conseqiiéncia disso, naquilo que se refere aos produtos da industria cultural, é que

o valor de uso ¢ substituido totalmente pelo valor de troca.

Assim, quando isto ocorre, a verdadeira relagdo da arte com o publico ¢ quebrada. E o
que ocorre, por exemplo, na musica. Nesse caso, a sobreposi¢do do valor de troca pelo de uso

tornou prescindivel toda a coeréncia interna da composi¢do musical. Ela ¢, entdo, consumida



111
com indiferenca, como “musica de fundo”. Isso facilita ainda mais a manipulacdo desta

pelos agentes da industria cultural, os quais podem transformar esse produto numa repeti¢ao
do “sempre igual”, como todas as mercadorias fabricadas em série. A falta de um vinculo

entre publico e a musica permite que esta seja esquecida, tdo logo seja consumida.

Como afirmam Horkheimer e Adorno (1985, p.117; Ed. Alema, 2003, v.5, p. 149), a
industria cultural consegue realizar de uma forma imprevista o esquematismo kantiano, que
deveria ser o elemento da estrutura transcendental do sujeito do conhecimento que permitiria
a aplicacdo das categorias do entendimento as formas da percepcao sensivel. Desse modo, a
objetividade e a validade dos fendmenos externos seriam conformadas e sancionadas pelo

aparato da consciéncia.

O procedimento da industria cultural ndo seria algo abstrato, como o esquematismo
kantiano. Entretanto, teria em comum com este alguns pontos. O esquematismo da industria
cultural também configura os dados da experiéncia. Por exemplo, ao organizar o material que
vai para as telas, incluindo neste procedimento o enquadramento das cameras, ou, ainda, a
reproducdo dos clichés ja aprovados, o cinema condiciona a percep¢do do publico. Dessa
forma, os produtos da industria cultural sdo modelos da

gigantesca maquinaria econdmica, que desde o inicio ndo da folga a ninguém, tanto
no trabalho quanto no descanso, que tanto se assemelha ao trabalho. E possivel
depreender de qualquer filme sonoro, de qualquer emissdo de radio, o impacto que
ndo se poderia atribuir a nenhum deles isoladamente, mas s6 a todos em seu
conjunto na sociedade. Inevitavelmente, cada manifestagdo da indéstria cultural

reproduz as pessoas tais como as modelou a industria em seu todo (HORKHEIMER;
ADORNO, 1985, p. 119; Ed. Alema, 2003, v.5, p. 151 - 152).

Adorno e Horkheimer alertam para a decadéncia do estilo, que foi provocada pela
industria cultural. Esse era o que demarcava a maneira de cada artista reproduzir sua época.
Contudo, a industria cultural absorve o estilo nas necessidades do mercado. Todos os
produtos culturais acabam por reproduzir jargdes previamente estipulados, para, assim,
criarem uma aproximacdao com o publico. A repeticdo desses jargdes pelos grandes astros,
com alegria e aparente espontaneidade, cria o aspecto de um estilo natural. Contudo, essa
aparé€ncia ¢ apenas o resultado da conformacao da subjetividade do artista a razdo econdmica.
O estilo, entdo, acaba se tornando a falsa identidade entre o universal e o particular, em vez de

ser a tensdo entre estes polos.



112
Apesar da forca do mercado, que procura abarcar toda produgdo cultural, ainda

haveria espago para a arte autdbnoma. Essa realiza o prazer estético diferentemente dos
produtos da industria cultural. Desde Freud, a arte ¢ vista como a sublimacgdo das pulsdes
sexuais. Conforme a teoria psicanalitica, a renlincia a satisfacdo imediata dos desejos e
instintos, acaba configurando a esfera do espirito, cuja arte ¢ uma das representantes. Apesar
de as obras de arte, muitas vezes, apresentarem nus, elas nunca foram exibi¢des sexuais.
“Todavia, apresentando a reniincia como algo negativo, elas revogavam a humilha¢do da
pulsdo e salvavam aquilo a que se renunciara como algo mediatizado” (HORKHEIMER;
ADORNO, 1985, p. 131; Ed. Alema, 2003, v.5, p. 165). A sublimagao estética apresentava-se

entdo, como uma promessa rompida nas obras de arte.

Entretanto, os produtos da industria cultural excitam constantemente o desejo,
expondo constantemente o objeto deste (o torso atlético do herdi, o busto da mocinha, etc.).
Contudo, tal exposi¢do ¢ apenas a leitura incessante do cardapio, a qual o individuo deve se
contentar. A apresentacdo do objeto de desejo ja contém em si a adverténcia do ponto que nao
se deve ultrapassar. Os produtos da industria cultural acabam apenas excitando o prazer
preliminar ndo sublimado, que hda muito j& havia sido mutilado pela rentncia imposta
socialmente. Desse modo, esses produtos ndo realizam a sublimacdo das pulsdes, mas a sua
repressdo e humilhacdo. A promessa de prazer contida nesses produtos ndo passa, pois, de
logro. A excitacdo dos desejos, que se apresenta como uma fuga do cotidiano cinzento, acaba

por se converter numa afirmagao e um elogio deste mesmo cotidiano.

Entretanto, a teoria psicanalitica freudiana ¢ insuficiente para explicar a arte moderna.
Essa ndo ¢ meramente fruto da sublimagdo das pulsdes, metamorfoseada em produtos
socialmente aprovados. As obras de arte moderna, como Les demoiselles d'Avignon, de
Pablo Picasso; ou ainda a musica dodecafonica de Arnold Schoenberg, provocam um
estranhamento em relagdo ao establishment. Segundo Adorno (1992, p. 186-187), a arte
legitima escapa a teoria psicanalitica porque falta a esta um conceito adequado de
“expressao”’, embora a diferenca proposta por esta teoria entre satisfacao real e satisfacao
alucinatoria esteja na linha da diferenga entre satisfacdo e expressdo nao dissimulada.

Entretanto, como diz Adorno (1992, p. 187):

[...] expressao ndo ¢ alucinagdo. Ela ¢ aparéncia, medida pelo principio de realidade,
que ela pode contornar. Entretanto, jamais o subjetivo tenta através da expressdo —
como faz através do sintoma — colocar-se de maneira delirante no lugar da realidade.



113

A expressao nega a realidade ao contrapor-lhe o que nio se iguala a esta, mas

ndo a renega; ela encara nos olhos o conflito, que resulta cegamente no sintoma. O
que a expressao tem em comum com a repressdo € que a mog¢do se encontra
bloqueada pela realidade.

A expressdo ¢ constituida pela mog¢do pulsional, bem como pelo complexo de
experiéncias a ela aderido. Ela ¢ tdo forte que ultrapassa a resisténcia, manifestando a si
mesma sem falsificacdo. Entretanto, o preco que ela paga para sobreviver ¢ ser convertida em
imagem. A revelacdo polémica que produz a distingue da sublimagdo socialmente aprovada.

[...] toda expressdo bem sucedida do sujeito €, por assim dizer, um pequeno triunfo
sobre o jogo de forgas de sua propria psicologia. O pathos da arte esta ligado ao fato
de que ela, precisamente por retirar-se para imaginacdo, da a supremacia da
realidade o que a esta ¢ devido, sem resignar-se todavia a acomodacdo, sem dar

prosseguimento a violéncia do exterior na deformagdo do interior (ADORNO, 1992,
p. 187).

3.3.1 A industria cultural na era da globalizag¢ao

Naturalmente, ndo se pretende apresentar neste trabalho um conceito definitivo de
globalizacdo. Entretanto, poder-se-ia dizer que esta ¢ uma nova fase do capitalismo mundial,
puxada pela necessidade de conquista de mercados cada vez mais diversificados ao redor do
mundo. Desse modo, ha dentro deste sistema econémico um aumento, nunca antes visto, de

circulagdo de mercadorias e informacao.

Essa etapa do capitalismo tardio ndo seria possivel sem as novas tecnologias da
produgdo e da comunica¢do baseadas no desenvolvimento da eletronica. O advento dessas
novas tecnologias acaba por produzir um grande impacto inclusive na organizacdo da empresa
capitalista, que teria de ser mais flexivel para favorecer os processos de tomada de decisao
mais 4ageis, visando, assim, garantir a competitividlade num mercado em constante
transformagdo. Logo, ndo se pode falar em globalizagio sem falar em sociedade da
informacao, em que a gestdo, a qualidade e a velocidade da informagao sdo muito importantes
para a competitividade econdmica. Tais fatores revelam que o desenvolvimento econdémico

estd atrelado a produgdo de conhecimento, ao desenvolvimento tecnologico e a qualificacio



114
de mao de obra.

Desse modo, percebe-se que a racionalidade instrumental ganha grande destaque nesta
nova etapa da economia mundial. A globalizagdo neoliberal fragiliza a posi¢do atribuida na
modernidade ao Estado-nagdo, que vé ameacado o seu papel de promover o bem comum para
os seus cidaddos diante das atuais exigéncias do mercado. A sua soberania ¢ cada vez mais
ameacada diante do assédio das poténcias economicas do mundo globalizado, que pressionam
os agentes politicos para uma menor intervencao estatal na economia. Os paises periféricos,

nesse contexto, ficam a mercé das imposi¢des dos paises centrais.

Neste grande mercado global, as “mercadorias culturais” tém uma grande circulagdo.
Diante desse fato, cresce o temor de uma padronizagdo das culturas aos moldes americanos,
devido a grande circulacdo de informagdo em lingua inglesa, bem como de artigos de moda,
filmes, musica, programas de TV, etc. Jameson (2002, p. 22) afirma que a globalizacao
“dissolve o cultural no econdmico e o econdmico no cultural”. O consumo de mercadoria ¢
um fendmeno cultural. Observa-se que ha toda uma estrutura montada para planejar a imagem
da mercadoria, sendo essa muitas vezes, mais importante do que o produto em si. A
publicidade aparece como uma ferramenta de mediagdo importante entre o produto € os
desejos e expectativas do consumidor. Os publicitarios montam, entdo, campanhas capazes de
atender uma demanda libdinal por parte do publico. Dessa forma,

[...] a imagem que os outros fazem do carro ou do cortador de grama influenciam
minha decisdao de compra (e assim podemos perceber como o cultural e o econdomico
se transmutam novamente no social). Nesse sentido, a economia se transforma numa
questdo cultural, e talvez seja possivel pensar que, nos grandes mercados
financeiros, a imagem cultural acompanha a firma cujas ag¢des compramos ou
deixamos de comprar. Faz bastante tempo Guy Debord descreveu nossa sociedade
com uma sociedade de imagens, consumidas esteticamente. Com isso deu o nome a
linha que separa e, a0 mesmo tempo liga, a cultura ao economico. Fala-se muito, e
sem muita precisdo, da mercantilizacdo da politica, das idéias, das emocdes ¢ da
vida privada; o que precisamos acrescentar agora ¢ que a mercantilizacdo hoje ¢

também uma estetizagdo - que a mercadoria é consumida esteticamente (JAMESON,
2002, p. 22-23)

O movimento da cultura para economia ja era descrito por Adorno e Horkheimer na
Dialética do Esclarecimento. Entretanto, atualmente, a induastria cultural ndo se encontra mais
dependente, como nos anos 40, da industria eletroeletronica, petrolifera, siderurgica, quimica,
etc. Ela possui um estatuto proprio, sendo o comércio de mercadorias culturais um dos carros

chefes da economia globalizada. A industria do entretenimento € responsavel por grande parte



115
das exportacdes americanas. A inser¢cdo de filmes e programas de TV nos mais

diversificados mercados faz parte do esfor¢o diplomatico americano desde a Segunda Guerra
Mundial e, ainda hoje, constitui algo defendido com forte interesse nos acordos da

Organizagao mundial do Comércio (JAMENSON, 2002, p. 23).

Observa-se, também, a formagao de oligopdlios na industria cultural nos tltimos anos.
Um dos casos interessantes neste terreno ¢ a ascensdo de Rupert Murdoch, um dos atuais
magnatas globais da industria do entretenimento. Ele cresceu comprando jornais semifalidos,
racionalizando a sua administragdo e orientando-os para uma forma de jornalismo
sensacionalista. Apos comprar uma rede de TV inglesa, preparou sua penetracdo no mercado
americano, comprando os estudios de cinema Twentieth Century-Fox. Finalmente, apos
comprar uma rede de TV, o conglomerado de Murdoch adquire grande for¢ca no mercado
americano e mundial. Sua receita de sucesso continua a ser o sensacionalismo. Ele cria um
género de produtos chamado Reality TV, que mistura voyeurismo e catastrofe (DUARTE,
2003, p. 160-161). Ainda a respeito da formagao desses conglomerados na area da industria
cultural, observa-se que muitas industrias que se dedicavam a produgdo de eletroeletronicos e
desenvolvimento de tecnologia passaram a comprar estudios de cinema e redes de TV. E o
caso da Sony, que adquiriu a Columbia Pictures, a Matsushita, que comprou a Universal e
participacdo da Thoshiba na Time Warner (que foi adquirida pelo provedor de internet AOL)
(DUARTE, 2003, p.173). Essa imbrica¢do ainda mais forte entre estrutura e infraestrutura, da
mistura do cultural e do econdmico, demonstra a atualidade da critica de Adorno a industria

cultural.

3.4 Elementos de antissemitismo

No capitulo da Dialética do esclarecimento, denominado FElementos de
antissemitismo, Adorno e Horkheimer ndo tratam apenas da perseguicdo aos judeus. O
antissemitismo ¢ visto nesta obra como a manifestacao histdrica do 6dio, inerente ao processo

civilizatério ocidental, contra a alteridade.



116
Apegados demais as suas tradigdes e habitos, os judeus ndo eram facilmente

assimilados ao todo social, o que constituia uma das razdes para que tanto 6dio fosse atraido
sobre eles. Na Alemanha nazista, eles eram considerados a antirraga, o mal absoluto que
deveria ser eliminado. A redugdo desse povo ao conceito de raga revela a tendéncia fascista de
rebaixar o outro a mera natureza. “A raga ndo ¢ a imediatamente, como querem os racistas,
uma caracteristica natural particular. Ela €, antes, a reducdo ao natural, a pura violéncia [...]”

(HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 158; Ed. Alema, 2003, v.5, p. 198).

O antissemitismo seria, entdo, um mal arraigado na propria civilizagdo. Ele seria a
manifestacdo do componente regressivo do processo civilizatorio. Horkheimer e Adorno
(1985, p. 160; Ed. Alema, 2003, v.5, p. 200) lembram que muito das manifestagdes de massa
conduzidas pelos nazistas, seus simbolos e formas de ordenamento lembravam praticas
rituais. Nesse contexto, mesmos os assassinatos lembravam este carater ritualistico pré-
civilizatorio. A presenca da barbarie dentro da civilizagcdo adverte sobre a possivel impoténcia

da reflexdo e da verdade.

Nao haveria entdo um “anti-semitismo genuino”. Ele seria apenas a manifestagdo de
odio contra uma parcela da sociedade em dada conjuntura historica. Na verdade, fenomenos
como o antissemitismo seriam apenas valvulas de escape do ddio e violéncia acumulados ao
longo do processo civilizatorio. Em dado momento, as vitimas da histéria podem ser os
judeus e os ciganos. Em outro momento, as vitimas, logo que estejam fortes, podem ser os
algozes da vez. Esse elemento regressivo enquanto impulso cego ¢ desprovido de objeto.

Atualmente, a perseguicdo dos mugulmanos pelos judeus mostra a validade dessa tese.

Apesar dos apelos da industria cultural, ha na sociedade moderna uma caréncia de
felicidade. A vida civilizada sempre obrigou a rentncia. Os direitos humanos, que foram
bandeira das Revolucdes burguesas e do liberalismo econdmico do século XVIII, extraiam
seu sentido e forca da promessa de felicidade mesmo na auséncia de qualquer poder.
Entretanto, como essa ndo poderia ser plenamente realizada numa sociedade dividida em
classes, isto logrou a esperanga das massas. O liberalismo permitiu que os judeus
acumulassem posses, mas negou a eles o mando. A imagem de uma felicidade sem qualquer
poder, de uma boa vida, que os judeus evocavam nas massas despertou o ressentimento
destas. O esteredtipo do judeu seria o banqueiro ou intelectual, aqueles que t€ém uma vida

confortavel, ou que pensam o que os outros nao se permitem sem derramar o suor da fadiga



117
diéria. Eles representavam a imagem do sonho renegado a maioria.

Assim, num mundo em que ndo h4 uma realizacdo plena da felicidade, tudo que evoca
sua lembranca provoca a agdo dos mecanismos de repressdo, os quais sdo convocados para
impor as renuncias fundamentais a manuten¢ao da civilizagdo. Tudo aquilo que evoca a
promessa de uma auténtica felicidade (a imagem da terra prometida, a beleza, o prazer do
sexo) atrai sobre si o desejo de destruicdo dos civilizados. Esses jamais conseguiram realizar
plenamente sobre si mesmos o doloroso processo civilizatorio. Desse modo, tudo que
represente a natureza, uma das formas do nao idéntico, deve ser extirpado. Ela representa a
tentacdo, a ameaca de destruicdo da propria civilizagdo. Esse medo estd na base da

racionalidade instrumental voltada para a autoconservagao.

O ddio ao outro, do qual o antissemitismo ¢ manifestacdo, estd entrelacado a propria
racionalidade ocidental. Este se manifesta contra tudo aquilo que nao pode ser identificado ao
cu.

[...] o 6dio como sentimento de exterminio e contraparte da autoconservagio seria
naturalmente langado a um outro ou a todos os outros, a tudo que ndo ¢ eu, também
no sentido de ndo pode ser identificado ao eu, ao que ndo pode encaixar-se sob seu

signo que seria, sem duvida, em Adorno e Horkheimer, um signo de devoracdo
(TIBURI, 2003, p. 68).

O &dio que se instala no reino da cultura ¢ o exagero da fome natural. Ele ¢ a violéncia
da autoconservacdo que perdeu os seus limites, que ndo pretende apenas manter vivo o eu,
mas sim eliminar o outro. Na sociedade, esse 6dio possui outras manifestacdes além do
fascismo, entretanto menos enfaticas do que ele. As instancias de controle social, as relagdes
de poder, ou mesmo o desrespeito a natureza e aos animais também dariam testemunho da

faria do principio de autoconservagao.

Em seu estudo sobre a personalidade autoritaria, Adorno percebe que o fascismo nao ¢
um fendmeno circunscrito a uma época historica. Esse estudo visava medir o potencial
fascista da sociedade americana. Adorno, procurava, entdo, os aspectos da personalidade que
tornavam alguém suscetivel a propaganda nazista. Ele acreditava que o antissemitismo era
uma tendéncia latente na sociedade, que poderia ser captada pela propaganda adequada. As

caracteristicas que tornavam alguém suscetivel ao fascismo eram:

[...] a identificagdo com a ordem abstrata da sociedade, além da submissdo ao



118

fatalismo [...] e da dependéncia do lider (the great little man que incorpora em
larga escala as virtudes coletivas dos pequenos homens seus seguidores...). Tudo
isso configura a suscetibilidade a propaganda fascista que manipula as necessidades
de dependéncia dos seus individuos (TIBURI, 2003, p.89).

O surgimento de algo como o fascismo e a personalidade autoritiria estariam
relacionados ao fendomeno da decadéncia do sujeito. O esclarecimento prometera livrar o
homem das trevas da ignorancia, proclamando a razdo como sua figura central. A reflexdo, o
retorno do pensamento sobre si mesmo seria a marca do sujeito livre, capaz de dirigir a si
mesmo. Contudo, o processo de esclarecimento conduz a fendmenos como a alienagdo das
massas € a um comportamento regressivo. O que demonstra a decadéncia da autonomia do
sujeito, enquanto ideal iluminista proposto por Kant. Entretanto, apesar da denuncia da
derrocada das idéias iluministas, Horkheimer ¢ Adorno ainda mantém o sujeito como

repositorio de esperancga de modificagdo desta situagao.

Essa modificagdo poderia ser pensada a partir do Adorno diz na se¢do V, dos
Elementos de Antissemitismo. Para a emancipacdo da sociedade em relacdo do seu principio
regressivo manifesto no antissemitismo seria necessario levar a idiossincrasia ao nivel do
conceito. Essa ¢ o elemento irracional ndo admitido pela razdo. Segundo diz Marcia Tiburi

(2003, p. 93)

[...] a idiossincrasia corresponde ao elemento irracional que macula a racionalidade
enquanto esta ultima ndo quer seu reconhecimento. E esta a apreensio da dialética
do esclarecimento em relagdo a idiossincrasia: como algo irracional, ela € referida a
proto-histdria bioldgica no suposto momento em que o sujeito submetido a perigos
perdia o dominio sobre o seu corpo. Ela corresponde a uma sujeigdo ao irracional,
mas, em seu intimo, pode prescrever uma estratégia da razdo por ser um mecanismo
de defesa e, portanto, de sobrevivéncia. Ela ¢ uma defesa irracional, mas ndo ao
extremo, sendo a manifestagdo tardia do que os autores da dialética do
esclarecimento denominaram de mimetismo: uma conhecida forma de prote¢do que
se constitui como capacidade fisica de certos animais. A tese de Horkheimer e
Adorno ¢ de que o animal humano também a utiliza. Ou, por outro lado, eles
mostram, por meio da sua compreensdo da capacidade mimética, como o homem ¢
tanto mais um animal quanto menos pretende sé-lo.

A idiossincrasia tem seu parentesco na perda do controle de 6rgdos e membros que o
homem primitivo manifestaria diante do medo perante uma ameaga natural (HORKHEIMER;
ADORNO; 1985, p. 168; Ed. Alema, 2003, v.5, p. 209-210). Na tentativa de se defender da
natureza, os homens se enrijeciam, perdiam o controle, assemelhavam-se a ela. A
idiossincrasia ¢ uma forma de comportamento mimético, um resquicio malfadado daquilo que
¢ produzido por diversos animais tais como: camaledes, zebras, mariposas, etc. A propria

cultura ndo deixaria de ser uma mimese da natureza. O Odio contra a natureza seria o



119
resultado da frustracdo de ndo poder a ela se igualar totalmente. Tiburi (2003, p. 94)

afirma que “[...] se sobrevivemos a natureza foi porque erigimos a cultura como segunda
natureza (nossas casas podem ser, por exemplo, cavernas onde nos protegeriamos) e nos
mimetizamos com ela. A cultura seria a morte da natureza sobre a qual nos manteriamos

vivos”

Como foi dito anteriormente, Walter Benjamin (1992, p. 66) ja havia mencionado que
muito do comportamento do homem moderno tem suas raizes na mimese da natureza. As
criangas brincam de imitar pessoas, de objetos inanimados, mas também de seres da natureza.
A mimese estaria na origem da propria linguagem. Entretanto, o pensamento moderno, dentro
do processo de esclarecimento, procurou se desvencilhar da rede correspondéncias e
semelhancas com o mundo natural, que era outrora estabelecida pelo pensamento magico e
ainda ¢ estabelecida pelo pensamento infantil. Contudo, apesar de procurar manter a frieza ¢ a
objetividade, o comportamento mimético sobrevive no mundo desencantado sob a forma de
idiossincrasia como descrevem Horkheimer e Adorno (1985, p. 168-169; Ed. Alema, 2003,
v.5,p. 210 -211):

Inicialmente, em sua fase magica, a civilizacdo havia substituido a adaptacdo
organica ao outro, isto ¢, o comportamento propriamente mimético, pela
manipulacdo organizada da mimese e, por fim, na fase historica, pela praxis
racional, isto ¢, o trabalho. A mimese incontrolada ¢ proscrita. O anjo com a espada
de fogo, que expulsou os homens do paraiso e os colocou no caminho do progresso
técnico € o proprio simbolo deste progresso. O rigor com que os dominadores
impediram no curso dos séculos a seus proprios descendentes bem como as massas
dominadas, a recaida em modos de vida miméticos — comegando pela proibi¢do de
imagens na religido, passando proscricdo social dos atores e ciganos e chegando
enfim, a uma pedagogia que desacostuma as criangas a serem infantis ¢ apropria
condi¢do da civilizagdo. A educagdo social e individual refor¢a nos homens seu
comportamento objetivamente enquanto trabalhadores ¢ impede-os de se perderem
nas flutuagdes da natureza ambiente. Toda diversdo, todo abandono tem algo de
mimetismo. Foi se enrijecendo contra isso que o ego se forjou. E através de sua
constitui¢do que se realiza a passagem da mimese refletora para a reflexdo
controlada. A assimilacdo fisica da natureza ¢ substituida pela “recogni¢do no
conceito”, a compreensao do diverso sob o mesmo, o idéntico.

A mimese traz em si a idéia de uma relagdo mais direta com a natureza; por isso
contém em si uma promessa de felicidade. Entretanto, tal proximidade com o mundo natural,
paradoxalmente, desperta o medo do homem civilizado da regressdo. Apesar de controlar o
pensamento, de procurar filtrar a linguagem para livra-la de qualquer componente mimético, o
homem civilizado ndo se vé livre do retorno violento da natureza recalcada. A técnica, ao se

infiltrar na cultura, ¢ a repeticdo atdvica do enrijecimento de pavor perante as ameagas da



120
natureza. A racionalidade instrumental, da qual a técnica nasce, ndo pensa em si mesma,

ndo procura seus fins Gltimos. Assim, ela favorece adesdo automadtica ao estabelecido. Desse
modo, ela auxilia na reprodu¢do de um espirito gregario, ou espirito de rebanho, nos
individuos e ao se imiscuir na estruturagdo social, ela garante a autoconservagdo do status

quo.

O nazismo, com seus rituais, simbolos e rufar de tambores também oferece um
perfeito exemplo do retorno do comportamento mimético. Entretanto, nesse caso a imitagao
era de segunda ordem. O nazismo promovia a mimese da mimese, ou seja, sua manipulagao
organizada para fins de dominacdo. As caretas e o gesticular sem sentido de figuras como o
Fiirher despertam fascinio pelo apelo que fazem a propria natureza reprimida das massas. A
publicidade fascista e os artigos da industria cultural do mundo capitalista tinham em comum
a estratégia de promover uma queda calculada na natureza. A manipulagcdo organizada da
mimese atenderia a necessidade da manutengdo da ordem social. Ela favorece ao que
Horkheimer e Adorno (1985, p.187; Ed. Alema, 2003, v.5, p. 231 232) chamam pensamento
por ticket, ou seja, a adesdo automatica a um conjunto de valores e pontos ideologicos
apresentados em bloco. Nesse tipo de pensamento, a interiorizagao subjetiva das normas ¢

substituida por um rapido “sim” aquilo que disposto pela razdo dominante.

Horkheimer e Adorno (1985, p. 174; Ed. Alema, 2003, v.5, p. 217) também afirmam
que o antissemitismo se baseia numa falsa projecdo. Essa ocorre quando os impulsos
recalcados pelo sujeito sdo projetados sobre o objeto, sua vitima em potencial. E assim que
aquele que tem um desejo homicida incontroldvel imagina que o alvo do seu desejo ¢, na
verdade, seu perseguidor. Invertendo em sua mente a relacdo perseguido-perseguidor, ele
pode realizar seu desejo violento e aliviar o seu sentimento de culpa justificando sua atitude

enquanto legitima defesa.

Contudo, para os dois frankfurtianos, esse mecanismo neurdtico nao seria apenas uma
excepcionalidade, que ocorre eventualmente com individuos desequilibrados. Tal mecanismo
tem um carater coletivo. Os impérios mais poderosos justificavam o dominio sobre os povos
mais fracos também como uma estratégia de autodefesa. O fascismo justificava o exterminio

dos judeus usando o mesmo argumento.

Essa falsa projecao do qual deriva o antissemitismo € o contrario da mimese genuina,

a imitagdo da natureza. Ela inverte a relagdo que o comportamento mimético estabelece com a



121
natureza exterior. Horkheimer e Adorno (1985, p. 174; Ed. Alema, 2003, v.5, p. 217)

dizem que:
S6 a mimese se torna semelhante ao ambiente, a falsa proje¢do torna o mundo
semelhante a ela. Se o exterior se torna para a primeira o modelo ao qual o interior
se ajusta, o estranho tornando-se familiar, a segunda transpde o interior prestes a
saltar para o exterior e caracteriza o mais familiar como algo hostil. Os impulsos que

o sujeito ndo admite como seus e que, no entanto, lhe pertencem sio atribuidos ao
objeto: a vitima em potencial.

Os filésofos de Frankfurt acreditam que o mecanismo de projecdo ¢ um legado que o
homem recebeu de sua pré-historia animal. Este estava ligado a busca por alimento, estando
assim submetido ao principio de autoconservagao.Tal mecanismo teria se tornado automatico
no homem, como um prolongamento dos reflexos e da combatividade necessaria para a
defesa. Para Adorno e Horkheimer, tal mecanismo projetivo penetra até no aparato cognitivo,

sendo que, em certo, sentido perceber ¢ projetar.

Ao explicarem o mecanismo de projecao, Adorno e Horkheimer antropologizam a
critica kantiana do conhecimento. Em Kant, o mundo ¢ constituido pelas faculdades a priori
do sujeito transcendental. As projecdes subjetivas em Adorno e Horkheimer também
estabelecem o ordenamento da realidade, o que as tornam espécies de constituintes do mundo
objetivo. Naturalmente, com o amadurecimento evolutivo, o individuo deve aprender a
distinguir entre exterior e interior, entre consciéncia de si e consciéncia moral. Isso o torna
capaz de inibir suas projecdes e controld-las. Aqui cabe a diferenga que os autores
estabelecem entre falsa projecdo e projecdo controlada. Esta ultima ¢ acompanhada da
componente reflexiva, que distingue entre interior exterior. A primeira estd na base do

fascismo.

Os frankfurtianos advertem que o objeto ndo ¢ imediatamente o que ¢ refletido nos
sentidos, nem uma pura projecdo do aparato cognitivo. Entre esses dois momentos hda um
entrecruzamento. O sujeito completa a percepgao que tem do mundo a partir dos dados que o
objeto deixa nos sentidos. Nesse processo de “recriacdo” do mundo, a massa amorfa da
percepcio sensivel é posta numa unidade sintética. E dessa unidade que o ego é constituido
retroativamente, conformando as percep¢des externas, como também as internas, numa
unidade sintética. Desse modo, o ego idéntico ¢ produto tardio da projecao. O entrelagamento

entre interioridade e exterioridade, entre sujeito e objeto ndo pode ser rompido sob o prego de



122
ego petrificar-se, caso isso ocorra. Assim, tanto o mero registro positivista do dado, como

a projecdo idealista do mundo a partir da consciéncia deve ser evitada. Por outro lado, a
mediagdo entre pensamento ¢ dado conduz ao rompimento da soliddo da natureza. A distingdo
destes dois momentos do processo cognitivo leva o sujeito a consciéncia de que o mundo ¢
resultado de sua atividade, mas, ao mesmo tempo, o reconhece como o outro, o ndo idéntico.

Entdo, essa reflexdo se efetua como reflexio consciente.

A projecdo em si mesma ndo seria o problema, mas a debilidade da capacidade
reflexiva que a tem acompanhado. Quando o individuo projeta inteiramente seus conceitos
sobre o objeto, ndo lhe devolvendo o que dele recebeu, demonstra a caréncia de sua
capacidade reflexiva. A consequéncia imediata dessa debilidade ¢ a perda da habilidade de
diferenciar. Assim, atribui a0 mundo externo tudo aquilo que esta nele mesmo. E dessa forma
que surge o antissemitismo. O sujeito, “ao invés de entrar em si mesmo, para fazer o exame
)

de sua propria cobica de poder, ele atribui a outros os Protocolos dos Sabios de Siao’

(HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p.177; Ed. Alemd, 2003, v.5, p. 219 - 220).

O parandico, cujo mecanismo de proje¢do o faz perceber no mundo externo apenas os
seus proprios fins cegos, repete na realidade seu eu alienado. E desse modo que ela langa
sobre o mundo a prdxis sinistra da dominagao.

E como se a promessa, feita pela serpente aos primeiros homens, de se tornarem
iguais a Deus houvesse sido resgatada com o parandico, que cria o0 mundo todo
segundo sua imagem. Ele ndo parece precisar de ninguém e, no entanto exige que

todos se ponham a seu servigo. Sua vontade penetra o todo, nada pode deixar de ter
relagdo com ele (HORKHEIMER; ADORNO;1985, p. 177-178).

A projecdo, apesar de ser um esquema de autoconservacao do individuo, ameaga
estender-se a cultura. Essa falsa proje¢do surge como paranodia, uma patologia do individuo
semicultivado, o qual glorifica seu saber limitado, ja que sua experiéncia também ¢ limitada
pela vida social. Para vencer a falsa proje¢do provocada pelo pensamento identificante, que
procura dissolver o mundo objetivo em suas proprias categorias, seria necessario tornar o

elemento irracional consciente sem domina-lo.

Assim, para cumprir essa tarefa, os frakfurtianos se propdem esclarecer o proprio
esclarecimento. Especificamente no caso de Adorno, isto consiste em promover uma reflexao
do esclarecimento sobre si mesmo, ou seja, ir além do conceito através da propria forca do

conceito. Adorno sabe que s6 a razao pode criticar a razao e ¢ essa ideia que atravessa quase



123
toda sua obra. Para evidenciar a atualidade do pensamento desse filosofo, constituird um

esfor¢co do proximo capitulo mostrar que a Dialética do Esclarecimento nao é uma declaragdo
de divorcio para com a razdo, mas que ela contém em sua propria forma a proposta de uma
escritura filosofica que procura tornar a logica do discurso atual consciente de seus limites,
dando énfase a uma componente expressiva no pensamento. E assim que Adorno aproxima o
discurso filosofico da arte sem confundir os respectivos ambitos, levando entdo a razdo a

refletir sobre si mesma.



124

4 A PERSISTENCIA DO VALOR CRITICO DA DIALETICA DO
ESCLARECIMENTO

4.1 Expressao: a voz recalcada do objeto

Retomando o que foi dito até aqui, pode-se dizer que a Dialética do Esclarecimento
langa um apelo para que o esclarecimento pense a si mesmo. Isso significa que a
racionalidade ocidental, formada conforme o principio de autoconservagdo, deve perceber, em
si mesma, o elemento natural que tentou recalcar.

Nesta obra, Adorno e Horkheimer afirmam que a tentativa de dominar a natureza,
tanto externa quanto interna, acabou por reverter na dominacdo do homem. Apds coagir o
elemento natural em si mesmo, formando, assim, a propria identidade, o homem se pde como
o senhor da natureza. Essa foi a estratégia que utilizou para garantir sua propria conservacao
num ambiente hostil, marcado por todas as formas de caréncia e necessidade. Aos que nao
puderam dela se apropriar, restou apenas sua propria for¢ca de trabalho, que enquanto forca
natural, logo passou a ser também natureza explorada. A dominagdo da natureza reverte assim
sobre o proprio homem. Ele se torna vitima de um processo de reificagdao: de sujeito passa a
ser objeto. Enquanto a estrutura social por ele criada, baseada nas relacdes de troca, torna-se a
verdadeira subjetividade a modelar as consciéncias individuais. Ela se torna a segunda
natureza, que se impde como destino sobre os homens. Dessa forma, aquilo que é thesei,
criado pelo homem, impde-se como physei'’. E assim que o esclarecimento que tentou superar
o mito recai na mitologia.

A racionalidade, que se forma sob o principio de autoconservagdo, arroga pretensoes
totalizantes. Desse modo, langa-se sobre a natureza e todo mundo objetivo, procurando
reduzi-lo as proprias categorias. Tal forma de racionalidade nao suporta o outro, o ndo
idéntico, aquilo que ndo se encaixa plenamente nessas categorias. Em sua avidez sistematica,
identifica o ndo idéntico como uma ameaca. A promessa de uma verdadeira felicidade
destituida de qualquer poder contida em tudo aquilo que carrega o traco do ndo idéntico, da
natureza, ¢ objeto de 6dio por parte daqueles que foram assimilados por essa forma de
racionalidade. As mulheres, os artistas, os estrangeiros, os negros, os judeus e 0s ciganos

carregaram o estigma desse elemento natural. Nao raramente, esse fato atraiu o rancor e a

16 A respeito disso, leia o item Histéria Natural, na Dialética Negativa (ADORNO, 1990, p. 352-359; 2005, p.
325-329)



125
violéncia daqueles que pela assimilacdo ao status quo transformaram seus anseios em algo

odioso.

O fascismo, em todas suas manifestagdes, ¢ produto da falsa projecdo da razdo
subjetiva parandica. Ela ¢ o inverso da capacidade mimética, através da qual o homem
interagia e aprendia com a natureza. A falsa projecdo torna o mundo externo similar ao
interno. Assim, tudo aquilo que o individuo nio assume em si é projetado no outro. E dessa
forma que tanto os individuos, como as nag¢des projetam sobre suas vitimas mais fracas os
proprios desejos e impulsos agressivos, que nao querem admitir em si. Assim, eles forneciam
uma justificativa aprovavel para o desejo de dominagdo, que procuravam ocultar. A falsa
projecdo, como essa se materializa no fascismo, € o retorno da mimese recalcada.

Segundo a Dialética do Esclarecimento, a falsa projecdo estaria presente inclusive na
interpretacdo da ordem do universo, da qual a ciéncia ¢ expressao abstrata. Contudo a falsa
projecdo em si ndo seria o problema, mas sim a falta de reflexdo que a acompanha. O
conhecimento ¢ formado da correlagio de sujeito e objeto. A percepcio do sujeito é dada a
multiplicidade das impressdes dos objetos reais. Contudo, entre os dados dos sentidos e o
objeto real existiria um abismo, o qual o sujeito deveria vencer. Assim, ele devolve ao mundo
mais o que recebe através dos sentidos, recriando o mundo a partir dos vestigios deixados na
percepcao. Quando o entrelagamento entre sujeito € objeto ¢ rompido, ocorre ao hipostasiagdo
positivista do dado, ou a projecdo idealista do mundo a partir da propria subjetividade. Seria
necessario estabelecer a oposicao refletida desta relagdo, para evitar a recaida no mito € na
barbarie fascista. A reflexdo sobre essa correlacdo esclarece as fronteiras entre os polos da
subjetividade e objetividade, entre sujeito e objeto (HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p.175-
176; Ed. Alema, 2003, v.5, p. 218).

Desse modo, no entender do presente trabalho, a Dialética do Esclarecimento continua
a critica feita por Adorno em A4 Atualidade da Filosofia e A Idéia de Historia Natural ao
pensamento totalizante, que afirmava a identidade de sujeito e objeto. Adorno retoma o
impulso dado por Benjamin de repensar a filosofia sobre bases diferentes. Essa filosofia nao
deve se assentar sobre os pressupostos de uma intencionalidade dominadora, que se manifesta
num conhecimento enquanto posse.

Entretanto, o desenvolvimento dessa filosofia critica e a apresentagdo de alternativas
mais claras contra o espirito de sistema sé ocorrerdo nos textos de maturidade, como a
Dialética Negativa e Teoria Estética. Contudo, apesar da critica da racionalidade, a Dialética

do Esclarecimento ndo poderia ser considerada o livro mais negro dos frankfurtianos, como



126
acredita, por exemplo, Jilergen Habermas'’, que foi discipulo de Adorno e que para muitos

¢ continuador da Teoria Critica. Tal obra, como foi visto até aqui, demonstra pela propria
forca de sua critica a esperanga de reverter a tendéncia para a barbarie do esclarecimento.

No primeiro texto dos seus Epilegomenos dialéticos, Sobre sujeito e objeto, Adorno
propde outra revolugdo copernicana no pensamento sobre aquela outrora promovida por Kant.
O filésofo de Frankfurt retoma os conceitos de sujeito e objeto tais quais sdo consagrados
pelo uso na tradicdo do pensamento ocidental, ou seja, um sujeito cognoscente, seja qual for
sua natureza, que se defronta com um objeto do conhecimento, qualquer que seja sua natureza
(ADORNO, 1995, p. 182). Ele propde uma reflexdo sobre esses conceitos multivocos de
sujeito e objeto, referindo novamente este a aquele. Adorno chama isto de intentio obliqua.
Contudo, ele pretende fazer uma intentio obliqua da intentio obliqua, promovendo uma
segunda reflexdo sobre a primeira, reconsiderando as nog¢des de sujeito e objeto herdeiras do
pensamento kantiano.

Seguindo o programa desta segunda reflexdo, Adorno reconhece que a separacao entre
sujeito e objeto ¢, a0 mesmo tempo, verdadeira e falsa. Verdadeira porque reflete a condigao
cindida da humanidade, numa sociedade antagonica. Essa separagao foi o objeto de andlise da
Dialética do Esclarecimento, que revelou que a separacdo entre o reino do espirito e o da
natureza, entre res cogitans e res extensa, favoreceu o surgimento de um saber técnico que se
associou ao poder e possibilitou a progressiva aliena¢do do proprio homem. Falsa porque essa
separacdo nao deveria ser vista como um destino inexoravel, sem relagdo com suas
determinacOes historicas.

Adorno afirma que sujeito e objeto estdo “mediados reciprocamente: o objeto
mediante o sujeito, e, mais ainda o sujeito mediante o objeto” (1995, p.183). Quando ocorre a
separacao desses termos sem mediagdo, o pensamento que propde isto se torna ideologia. O

espirito se proclama falsamente como o absolutamente subsistente. Entretanto, também nao se

7 Em seu livro O Discurso Filoséfico da Modernidade, Habermas acusa Adorno de ter procurade superar a

razao através dos meios da propria razdo, o que conduziria o pensamento de seu antigo mestre a aporias
insoltveis. Diz Habermas (2000, p. 170) nesta obra que com o “conceito de ‘razdo instrumental’,
Horkheimer ¢ Adorno querem acertar as contas com um entendimento calculador que usurpou o lugar da
razdo. Esse conceito deve, ao mesmo tempo, relembrar que a racionalidade com respeito a fins,
empertigada em totalidade, estreita a diferenca entre aquilo que pretende ter validade e aquilo que ¢ 1til
para a autoconservacdo, demolindo assim aquela barreira entre validade e poder, anulando aquela
diferenciac¢do conceitual basica que a apreensdo moderna do mundo acreditava dever a uma superagdo
definitiva do mito. A razdo, enquanto razdo instrumental, assimilou-se ao poder e renunciou, desse modo,
a sua forga critica — este ¢ o ultimo desvelamento de uma critica da ideologia aplicada a si mesma. Esta
descreve, contudo, a autodestrui¢do da capacidade critica de modo paradoxal, visto que, no instante da
descrigdo, ainda tem de fazer uso da critica que declarou estar morta. Ela denuncia o esclarecimento que
se tornou totalitario com os meios do proprio esclarecimento. Adorno estava perfeitamente consciente
dessa contradigdo performativa da critica totalizada”.



127
pode passar por alto essa separacao histdrica, afirmando uma identificagcdo entre sujeito e

objeto sem recair na mitologia. Adorno (1995, p. 194) diz que:

Se ele [o sujeito] fosse liquidado em vez de superado numa forma mais elevada, isso
operaria ndo somente a regressdo da consciéncia, mas sim a recaida em uma real
barbarie. Destino, submissdo a natureza dos mitos procede de uma total menoridade
social, de uma época em que a autoconsciéncia ainda ndo tinha aberto os olhos, em
que ainda ndo existia sujeito. Ao invés de evocar o retorno daquela época, mediante
a praxis coletiva, dever-se-ia extinguir o feitico da antiga diferenciacdo. Seu
prolongamento ¢ a consciéncia da identidade do espirito que, repressivamente, se
identifica ao que lhe ¢ diverso.

Percebe-se, entdo, que Adorno ndo pretende mergulhar numa suposta identidade
originaria entre sujeito e objeto. Ele ndo pretende recorrer a um fundamento ultimo,
afirmando uma imediatidade nao dialética. Por outro lado, ele também nao afirma a completa
oposicdo abstrata entre esses termos. A ideia de sujeito com a qual se trabalha na filosofia
moderna ¢ tributdria da formulacdo de uma subjetividade transcendental, tal qual fora
formulada por Kant. O sujeito transcendental seria distinto dos sujeitos particulares e
condicdo a priori de toda experiéncia objetiva, segundo diz o autor da Critica da Razdo Pura.
Entretanto, para Adorno esse sujeito seria a “abstracdo do homem vivo e individual” (1995,
p.185). Contudo, apesar de a subjetividade transcendental ndo passar de abstragdo que supde
individuos viventes, acaba sendo mais real do que os sujeitos psicoldgicos particulares. Deste
modo, a tese idealista acaba tendo uma confirmacao a contragosto, visto que o que se impde
como subjetividade transcendental a modelar a experiéncia individual € a propria estrutura

social.

Na doutrina do sujeito transcendental, expressa-se fielmente a primazia das relagdes
abstratamente racionais, desligadas dos individuos particulares e seus lacos
concretos, relagdes que tém seu modelo na troca. Se a estrutura dominante da
sociedade reside na forma da troca, entdo a racionalidade desta constitui os homens;
0 que estes sdo para si mesmos, o que pretendem ser ¢ secundario. Eles sdo
deformados de antem@o por aquele mecanismo que ¢ transfigurado filosoficamente
em transcendental. Aquilo que se pretende mais evidente, o sujeito empirico, deveria
propriamente considerar-se como algo ainda nao existente; nesse aspecto, o sujeito
transcendental ¢ constitutivo. Presumidamente origem de todos os objetos, ele esta
objetificado em sua rigida intemporalidade, perfeitamente de acordo com a doutrina
kantiana das formas, fixas e imutaveis da consciéncia transcendental. Sua fixidez e
invariabilidade que, segundo a filosofia transcendental, produz objetos — ou ao
menos lhes prescreve as regras — ¢ a forma reflexa da coisificacdo [reificacdo] dos
homens, consumada nas relagdes sociais. O carater fetichista, ilusdo socialmente
necessaria, converteu-se historicamente no “prius” daquilo que, de acordo com o seu
conceito, ele seria “posterius”. (ADORNO, 1995, p. 186).

Assim, a tese idealista, que afirma que o mundo objetivo ¢ inteiramente constituido



128
pela atividade de uma subjetividade transcendental, apesar de ser uma fetichizacdo da

atividade do homem concreto, acaba expressando uma situagdo historica verdadeira.
Entretanto, essa situagdo deve ser combatida pela critica. Assim, Adorno propde um segundo
giro copernicano, que revele a primazia do objeto. Desse modo, ele pretende desfazer o feitico
do espirito oniabarcante, que assumiu fei¢des totalitarias ao perseguir toda alteridade. Isso
constitui seu esfor¢o tedrico para esclarecer o proprio esclarecimento.

Entretanto, a primazia do objeto ndo poderia ser identificada com a intetio recta, ou
seja, com a atitude cotidiana propria do realismo ingénuo que afirma o “ser assim” do mundo.
Adorno diz que, em sentindo amplo, o sujeito ¢ também objeto. Entretanto, ele ¢ um objeto
num estado qualitativamente diferente e mais radical que do objeto comum. Isso se deve ao
fato de que ele ndo poderia ser conhecido sendo através da consciéncia, o que o faz também

sujeito. Afirma, entdo, Adorno (1995, p.188) que:

O conhecido através da consciéncia deve ser um algo, pois a mediagdo se refere ao
mediado. Mas, o sujeito, quintesséncia da mediagdo, ¢ o como e, enquanto
contraposto ao objeto, nunca o que, postulado por qualquer representacdo concebivel
do conceito de sujeito. Potencialmente, embora ndo atualmente, o sujeito pode ser
abstraido da objetividade; o mesmo ndo ocorre com a subjetividade em relagdo ao
objeto. Um ente ndo se pode escamotear ao sujeito, indiferentemente de como este
esteja determinado. Se o sujeito ndo ¢ algo — e algo designa um momento objetivo
irredutivel — entdo ndo é nada; até como ‘actus purus’ necessita da referéncia a um
agente. A primazia do objeto ¢ a ‘intentio obliqua’ da ‘intentio obliqua’, ndo a
requentada ‘intentio recta’; o corretivo da redugdo subjetiva, ndo a denegacdo de
uma participagdo subjetiva. Mediatizado é também o objeto, s6 que, segundo seu
proprio conceito, ndo estd absolutamente referido ao sujeito como o sujeito a
objetividade.

Por sua vez, o objeto nao pode ser considerado um principio em si, apartado do
sujeito. O sujeito possui um nucleo objetivo, mas o objeto ndo possui qualidades subjetivas. O
objeto so ¢ algo a medida que ¢ determinado pelo sujeito, que, ao possuir uma raiz fatica,
também ¢ objeto. Entretanto, a determina¢do do objeto pelo sujeito ndo poderia ser
confundida com sua constitui¢cdo. Nao se pode reduzir toda objetividade a atividade subjetiva.
O sujeito ¢ formado no choque com o objeto.

Como foi dito anteriormente, Horkheimer e Adorno na Dialética do Esclarecimento
afirmam que o sujeito recria o objeto a partir dos vestigios deixados na sua percepcao. Entre
esses vestigios esta a propria “unidade da coisa em suas multiplas propriedades e estados”
(HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 176; Ed. Alema, 2003, v.5, p. 219). Desse modo, a
propria fixidez do eu cognoscente, sua identidade e autoconsciéncia, sdo formadas no

confronto com o objeto. Dessa forma, o ego ¢ constituido retroativamente, quando aprende a



129
“conferir uma unidade sintética, ndo apenas as impressdes externas, mas também as

impressdes internas que se separam pouco a pouco daquelas” (HORKHEIMER; ADORNO,
1985, p.176; Ed. Alema, 2003, v.5, p. 219).

O mecanismo de projecdo que estd na raiz do antissemitismo, ou seja, no espirito de
sistema, que se lanca com ansia de dominagdo sobre toda alteridade ¢ fruto da perda da
capacidade de reflexdo do sujeito. A falsa projecdo ocorre quando este ndo pode devolver ao
objeto o que dele retirou. Como o sujeito ndo reflete o objeto, ndo reconhece em si o seu
elemento objeto. Poe-se acima deste ultimo, procurando assimilar tudo a sua volta. Dessa
forma, quando o sujeito vivente se aliena da sua condi¢do de objeto, ele acaba se submetendo
ao fetiche de uma subjetividade transcendental. A verdadeira face desta ndo estd no sujeito
kantiano, mas sim na racionalidade técnica que se infiltra na estrutura social e promove a
coisificacdo das relacdes humanas. A segunda intentio obliqua que Adorno promove tem por
intuito dar voz ao objeto, ao ndo idéntico recalcado, que retorna como impulso dominador
sobre o proprio homem. Esse intento estd presente em toda obra de Adorno, em sua luta para
restabelecer a dignidade do particular frente ao espirito de sistema totalizante. Nisso consiste
a sua critica da ideologia.

Ao se debrugar sobre a relacdo entre sujeito e objeto, Adorno retoma o procedimento
constelativo de Walter Benjamin, discutido no primeiro capitulo do presente trabalho. Em
Sobre Sujeito e Objeto, Adorno se inspira no antigo amigo quando se recusa a seguir o
percurso da filosofia moderna, que procura definir aquilo que se investiga a partir de indugao
ou deducdo. Adorno (1995, p.182) ndo procura definir por que isso significa capturar algo
mediante um conceito. Isso corresponderia ao procedimento de uma intencionalidade
dominadora, da qual ele e Benjamin querem se afastar. Eles preferem retomar as palavras
sujeito e objeto como essas se ddo na terminologia e na tradi¢do filoso6fica, ou seja, toma-las
como “sedimento da historia”.

Desse modo, como outrora fez em relagdo as palavras “natureza” e “historia”, Adorno
poe os termos “sujeito” e “objetos” como antipodas constelativos, extremos que se referem
reciprocamente. A propria atividade do conceito, da qual o pensamento ndo pode abdicar,
retoma tais palavras a partir da tradicdo historica que as atravessam, para, em seguida,
deslocé-las deste contexto onde jazem em ruinas. Assim, a atividade do conceito, ao se
confrontar com tais palavras (mas também poderiam ser outros existentes) resgata-as do seu
mero ser assim, dissolvendo a falsa unidade do contexto geral em que essas se encontram.

Adorno resgata os termos sujeito e objeto dos pressupostos da filosofia moderna, retira-os de



130
seus contornos idealistas e positivistas, para depois lancar um ataque critico a esses

pressupostos, procurando destruir o contexto em que outrora elas se inseriam. Como alguém
que constrdéi um mosaico, Adorno retoma esses termos como fragmentos para serem o0S
extremos da imagem-constelacao de filosofia, que esta montando. Ao recolhé-los da tradigao,
Adorno faz encontrar a filosofia com o seu proprio devir. Os termos tomados, ndo sdo a
priori eternos, mas estdo inseridos na historia. Enquanto fragmentos, ruinas, eles permitem
entender a tradicdo que também ajudaram a compor. A nova configuragdo, na qual o
alegorista Adorno insere estes termos, ajuda a compreender, além da tradicdo que os
perfazem, o tempo presente, para o qual enquanto constelacdo procuram oferecer sentido e
fazer desaparecer um problema.

As idéias-constelagdes, assim como as conformagdes de estrelas no céu que lhes
serviram de inspiragdo, manifestam em si a experiéncia histérica humana. Nos desenhos que
as estrelas pareciam formar no céu, os homens liam narrativas de sua propria historia mitica.
Muitas vezes, eles viam, nessas formas, os seus deuses € os herdis metamorfoseados. Assim,
para tais homens, a consideragdo das constelagdes servia tanto para determinar, por exemplo,
em que periodos aconteceriam o plantio ou a colheita dos alimentos, como para saber o
destino particular que caberia a cada um. As estrelas, dentro de uma concepcdo de mundo que
estabelecia uma correspondéncia entre macrocosmo € microcosmo, serviam para resolver os
mais diversos problemas dos homens. O sentido que tais constelacdes deram as questdes
humanas sempre tiveram um nucleo temporal. As constelacdes ndo sdo manifestacoes de
verdades eternas em si, ou, caso se queira dizer de outro modo, verdades naturais ou
metafisicas. As formas a elas atribuidas decorrem da experiéncia histérica humana. Desse
modo, o que se expressa nas constelagoes (sejam de palavras, idéias, ou mesmo de estrelas) €
a dor do homem plasmada em imagem e a transitoriedade de todo sentido.

As constelagdes, enquanto configuracdes de sentidos, constituem o momento
unificador da atividade do conceito, mas sem constituirem o momento da negagdo da
negagdo de um processo dialético. Elas ndao unificam os fenomenos nelas aglutinados numa
suprema abstra¢do positiva. E estranha para a constelagio a tentativa de reduzir os fendmenos
a uma totalidade homogénea, ou seja, a uma “média estatistica”, que ¢ o quociente final da
atividade da subjetividade dominadora. A constelacdo destaca no objeto o que este tem de
indiferente ou incomodo para todo e qualquer procedimento classificatorio. Ao invés da
“média”, ela pde a énfase nos extremos, naquilo que se detém no ultimo momento antes de

saltar das bordas da configuracdo. Nelas, os conceitos se aproximam da coisa mesma, mas



131
sem querer apreendé-la como posse. Eles se reinem ao redor da coisa, formando um

campo magnético nesse entorno. A configuracdo formada, ndo homogeniza os fendmenos
nela salvos, mas valoriza o que neles ha de especifico. O procedimento constelativo visa a
uma filosofia que pretende alcangar o ndo conceitual através dos conceitos sem torna-lo
idéntico a estes.

Enquanto configuracdo de sentido, a constelacdo fornece, pois, pardmetros para
compreensdo da realidade. Ela procura compreendé-la ndo num conceito univoco e fechado,
mas numa totalidade aberta por ela constituida. Esse procedimento se distancia de qualquer
tentativa de apreender a ordem do real numa totalidade sem brechas, tal qual impde o espirito
de sistema. Ele reconhece as proprias limitagdes da subjetividade, pois o “universal aberto” s6
¢ estabelecido quando os extremos, o heterogéneo, ¢ levado em consideragao.

Os autores da Dialética do Esclarecimento, sobretudo Theodor Adorno, posicionam-se
firmemente contra qualquer forma de totalidade. A insisténcia dele na critica demonstra sua
confianga no potencial da cultura para fazer retroceder a tendéncia em dire¢do a dominagao.

Assim, Adorno acredita que a missdo da filosofia deve ser a de continuar
interpretando o mundo, apds ela ter fracassado em seu intuito de promover a vida correta. A
interpretagdo € a propria praxis tedrica, que deve auxiliar na modificacio do pensamento
quando a acdo real se encontra interditada. Nisso entra em a¢do o procedimento constelativo,
procurando salvar os fenomenos a serem interpretados num “universal aberto”. Ao procurar,
nos fenomenos, o que hé de heterogéneo, esse procedimento visa resgata-los daquilo que os
silenciou. Procura-se nos fenomenos sua verdadeira expressdo, o que foi subsumido pela
atividade intencional que fez deles “tdbula rasa”. O que se chama constelagao faz parte do
esfor¢o de dar primazia ao objeto. Dissolvendo a falsa projecdo, Adorno pretende resgatar o
nao idéntico, a alteridade, que enfrenta a furia da subjetividade oniabarcante. O nao idéntico ¢
uma ideia fluida, que, as vezes, no pensamento de Adorno, designa a natureza, o individuo, ou
a arte auténtica, ou o proprio objeto. Pode ser, as vezes, compreendido sob a rubrica de
mimese, a relagdo ndo coercitiva que o sujeito estabelece com a natureza.

Dentro da tentativa da filosofia dar voz ao nao idéntico, o material que essa deve
interpretar sdo os fragmentos e ruinas da sociedade, ou seja, tudo que indica a radical situagao
do sofrimento humano que persiste mesmo apos todo progresso cientifico. Adorno age, entdo,
como o alegorista, do qual falava seu amigo Benjamin, recolhendo os destrocos da sociedade
e da vida danificada, procurando juntd-los de maneira tal que os problemas postos pelo

pensamento desaparecam. Esses fragmentos e ruina se manifestam na propria experiéncia



132
histérica e se depositam na linguagem. O procedimento constelativo recolhe esse material

sedimentado no médium linguistico, procurando liberar no jogo dos elementos extremos
postos em relagdo dialética, a histdria neles encerrada, ou seja, a expressao silenciada.

Deve-se mencionar que a no¢do de expressdo tem grande importancia dentro
do esfor¢o adorniano de dar primazia ao objeto, ou seja, de dar voz ao ndo conceitual.
Rodrigo Duarte, um grande estudioso das obras de Adorno, afirma que esse ¢ um conceito
central do pensamento desse fildosofo frankfurtiano. Em seus ensaios, Notas sobre a
“caréncia de fundamentac¢do” na filosofia de Theodor W. Adorno e Expressdo como
fundamentagdo, ele ja utiliza esse conceito para rebater as criticas de Habermas ao
pensamento adorniano. Tal nog¢do permitiria apresentar uma filosofia que “seria mais do que a
pratica ‘ad hoc’ da negacdo determinada” (DUARTE, 1997, p. 174). Contudo, Duarte procura
esse conceito em obras como Minima Moralia, Dialética Negativa e Teoria Estética.
Entretanto, na perspectiva deste trabalho, acredita-se que a Dialética do Esclarecimento,
embora ndo aborde precisamente o conceito de expressdo, utiliza-se de uma ‘filosofia
expressiva”. Este fator estaria presente na forma ensaistica e fragmentaria do método de
exposi¢do desta obra, o que vincularia a Dialética do Esclarecimento ao pensamento de
Jjuventude de Adorno e a uma proposta de um pensar ndo dominador.

Entretanto, ainda seguindo o que diz Rodrigo Duarte, pode-se afirmar que a concepgao
de expressdo em Adorno ¢ inspirada nas ideias do amigo Walter Benjamin. Em Sobre a
Linguagem em Geral e a Linguagem dos Homens, Benjamin polemiza contra uma nog¢ao de
linguagem meramente voltada para comunicacdo de conteudos. Para Benjamin, o que a
linguagem comunica ¢ a esséncia espiritual do homem. Essa concepgdo se opde ao que ele
designa como concepgdo burguesa da linguagem, ou seja, a linguagem como meio de um
emissor enviar uma mensagem que ¢ decodificada por um receptor (BENJAMIN, 1992, p.
181; DUARTE, 2001, p. 97).

Em Minima Moralia, no fragmento 64, denominado Moral e estilo, Adorno retoma a
no¢do de expressdo. Ele se coloca contra a tendéncia presente nos produtos culturais,
nomeadamente na atividade literaria, de se apresentar uma expressao menos adequada a
exposicao do assunto para se facilitar a compreensdo do publico. Ele argumenta que uma
expressdo rigorosa, apesar da dificuldade de compreensdo que suscita, procura ser adequada
ao objeto. Essa expressdo rigorosa, propria de uma escrita comprometida com seu objeto,
exige um esfor¢o conceitual a quem procura compreendé-la. Ela impde a suspensdo dos juizos

habituais e uma forma de percepcdo extracotidiana, o que faz a maioria das pessoas se



133
afastarem violentamente. Assim, em prol do apelo comercial para a comunicacao se trairia

o comunicado (ADORNO, 1992, p. 88).

Como ja foi visto neste trabalho, Adorno (1992, p.186-187) também rejeita a
interpretacdo psicanalitica que afirma que arte ¢ o resultado da sublimagao das pulsdes dos
artistas em uma forma socialmente aprovada. Adorno afirma que as obras de arte legitimas,
muitas vezes, sdo socialmente indesejaveis. Através da expressdo estética, o artista se
posiciona perante a realidade, enfrenta a censura social e nega a realidade contrapondo-lhe o
que nio se iguala a esta'®. Desse modo, a expressido se impde contra o status quo.

Apesar de a expressdo ser um conceito central da arte, ndo se pode defini-lo
claramente devido ao fato de que aquilo que ¢ contrario qualitativamente ao conceito

dificilmente se deixa ser levado ao seu conceito. Adorno (2004, p. 153) diz que:

La expresion busca lo transubjetivo, es la figura del conocimiento que, habiendo
precedido en tiempos a la polaridad de sujeto y objeto, no la reconoce como algo
definitivo. [...] La expresion estética es objetualizacion de lo no objetual, que al ser
objetualizado se convierte en lo no-objetual segundo, en lo que habla desde el
artefacto, no como imitacion del sujeto. Por otra parte, la objetivacion de la
expresion, que coincide con el arte, necesita del sujeto que la produce y explota
(dicho a la manera burguesa) sus propias emociones miméticas. El arte es expresivo
donde desde ¢l habla, mediado subjetivamente, algo objetivo: la tristeza, la energia,
el anhelo. La expresion es el rostro lamentoso de las obras. Las obras muestran este
rostro a quien responde a su mirada incluso aunque estén compuestas en tono alegre
o glorifiquen la vie opportune del rococd. Si la expresion fuera la simple duplicacion
de lo sentido subjetivamente, no seria nada; bien lo sabe la burla de los artistas sobre
un producto que hay que sentir, no que inventar. Mas que esos sentimientos, su
modelo es la expresion de cosas y situaciones extraartisticas. En ellas ya se han
sedimentado y hablan los procesos y las funciones historicas".

Assim, percebe-se que a expressao pertence a um momento histérico que antecede a

'8 O documentario do diretor Peter Cohen, Arquitetura da Destrui¢do, fala um pouco do propdsito nazista de

“embelezar o mundo” e da concepgdo de arte aceita pelos partidarios de Hitler. Esses s6 consideravam belo o
que se aproximava do ideal nazista de pureza da raga e eugenia. Dentro desse contexto, ganhava destaque a
arte classica e neoclassica, que eram consideradas exemplos da “grande arte”. Em oposigdo a este tipo de
conformacdo estética, Hitler apresentava obras impressionistas e expressionistas, as quais denominava “arte
degenerada”. Esse tipo de arte, que apresentava rostos e formas ndo regulares, era considerada pelos nazistas
o modelo da loucura ¢ da degradagdo do mundo moderno. Isto revela a visdo limitada de beleza dos
nacionais-socialistas.

A expressdo busca o transubjetivo, ¢ a figura do conhecimento que, tendo antecedido no tempo a polaridade
de sujeito e objeto, ndo a reconhece como algo definitivo. A expressdo estética ¢ objetualizagdo do ndo objetual,
que ao ser objetualizado se converte no ndo-objetual segundo, no que fala desde o artefato, ndo como imitagao
do sujeito. Por outro lado, a objetivagdo da expressdo, que coincide com a arte, necessita do sujeito que a produz
e explora (dito a maneira burguesa) suas proprias emogdes miméticas. A arte ¢ expressiva de onde ela fala,
mediando subjetivamente, algo objetivo: a tristeza, a energia, o anseio. A expressdo ¢ o rosto de lamento das
obras. As obras mostram este rosto a quem responde seu olhar, mesmo que estejam compostas em tons alegres
ou glorifiquem /a vie opportune do rococo. Se a expressao fosse a simples duplicagdo do sentido subjetivamente,
ndo seria nada; bem o sabe a zombaria dos artistas sobre um produto que se tem que sentir, ndo que inventar.
Mais que estes sentimentos, seu modelo é a expressdo de coisas ¢ situagdes extra-artisticas. Nelas ja se tem
sedimentado e falam os processos e as fungdes histdricas.



134
propria separaciao de sujeito e objeto. Devido a isso, ela procura ir além do meramente

subjetivo, sendo dessa forma uma nogao chave para a primazia do objeto. Mais uma vez ¢
importante dizer que isso ndo significa a pura afirmacdo do ser assim do mundo, nem o
retorno ao estado pré-critico de identificagao dos polos da subjetividade e objetividade. A
expressdo, enquanto elemento presente nas obras de arte, traz a reflexdo a mediacdo de sujeito
e objeto. A expressdo indica o que ndo pode ser reduzido as categorias de sujeito, ela é o ndo
objetual, negando a nocdo de objeto deixada pelo pensamento tradicional. Ao ser
objetualizada através da atividade estética, ela se torna o ndo objetual segundo, aquilo que, na
arte, resiste a uma assimilacdo total. Entretanto, a objetualizagdo da expressdo necessita da
exploragdo das proprias emogdes miméticas do sujeito. Todavia, isso ndo significa dizer que o
expresso ¢ inteiramente subjetivo. Ele brota de uma situa¢do inteiramente objetiva, do
sofrimento concreto presente na situacao histérica do homem. A literatura de Franz Kafka ¢
exemplar deste gesto da arte, voltando a transformar a expressdo no acontecimento nela
cifrado. A aten¢do dada ao sofrimento e a dor revela certa influéncia de Schopenhauer no
materialismo de Adorno.

A componente expressiva em Adorno ndo resulta de um acesso privilegiado de
determinado sujeito a um conteido psiquico que um sujeito possui € comunica a outros
sujeitos. Ela decorre de uma situacdo objetiva. Também as obras de arte ndo se interessam
precisamente em comunicar algo. Isso se revela, por exemplo, no esfor¢o da prosa de James
Joyce para por fora de acdo a linguagem discursiva ou pelos subordina-la as categorias
estéticas formais, até tornd-las irreconheciveis (ADORNO, 2004, p. 154). Como foi dito
anteriormente, o pre¢o da comunicagdo ndao pode ser a violéncia sobre o comunicado.
Percebe-se, entdo, que a arte moderna procura transformar a linguagem comunicativa em
linguagem mimética, ou seja, que ndo procura ser apenas a interacdo comunicativa entre
sujeitos, mas revelar a propria voz do ndo idéntico recalcado.

Afirmando a componente mimética da linguagem, Adorno diz que as adnforas etruscas
de Villa Giulia dizem muito, apesar de serem incomensuraveis com qualquer linguagem
comunicativa. A verdadeira linguagem da arte ¢ muda, tal mudez teria prerrogativa até sobre
o momento significativo da poesia. Aquilo que, nas supracitadas anforas, seria similar a
linguagem seria como um “aqui estou”, ou ainda um “este sou eu”, uma mesmidade extraida
de uma interdependéncia com o existente anteriormente ao pensamento identificador. A

linguagem significativa pertenceria a um momento posterior a linguagem das obras. Ainda



135
sobre o conceito de expressdo e a relagdo que ele estabelece com o sujeito nas obras, diz

Adorno (2004, p. 155):

Las obras de arte tienen expresion no donde comunican al sujeto, sino donde vibran
con la prehistoria de la subjetividad, con la historia de la animacién [...] Esto
circunscribe la afinidad de la obra de arte con el sujeto. Esa afinidad sobrevive
porque en el sujeto sobrevive esa prehistoria. El sujeto vuelve a comenzar desde
cero en cada historia. Como instrumento de la expresion sélo vale el sujeto, por mas
que, aunque se crea inmediato, sea algo mediado. Incluso donde lo expresado se
parece al sujeto, donde las emociones son subjetivas, son al mismo tiempo
impersonales, pasan a la integracion del yo, no se agotan en ella. La expresion de las
obras de arte es lo no subjetivo en el sujeto, su propia expresion menos que su
impronta; nada es tan expresivo como los ojos de los animales (antropoides) que
parecen objetivamente lamentarse de no ser humanos. La transposicion de las
emociones a las obras, que hacen suyas en virtud de su integracion, convierte a las
emociones dentro del continuo estético en lugartenientes de la naturaleza
extraestética, pero ya no estan presentes fisicamente como sus copias. Esta
ambivalencia es registrada por toda experiencia genuinamente estética,
incomparablemente en la descripcion kantiana del sentimiento de lo sublime como
algo que vibra entre la naturaleza y la libertad.*

A interagdo entre sujeito ¢ obra de arte ndo ¢ meramente comunicativa, mas sim
tributaria de uma afinidade ligada a propria pré-historia da subjetividade. Sobrevive na obra
seu componente mimético, o reflexo fugidio do ndo conceitual, da natureza. No sujeito
sobrevive esta mesma componente, que se sintoniza com a denuncia do sofrimento objetivo
presente na sociedade antagOnica ¢ com a aspiragdo de um mundo melhor. Isso ¢ o que
Adorno (2005, p. 28) tenta revelar na Dialética Negativa, quando diz que “la necesidad de
prestar voz al sufrimiento es condicion de toda verdad. Pues el sufrimiento es objetividad que
pesa sobre el sujeto; lo que éste experimenta como lo mas subjetivo suyo, su expresion, esta

objetivamente mediado” *!

20 As obras de arte tém expressdo ndo de onde comunicam ao sujeito, mas sim de onde vibram com a pré-historia
da subjetividade, com a histéria da animacéo [...]. Isso circunscreve a afinidade da obra de arte com o sujeito.
Essa afinidade sobrevive porque no sujeito sobrevive esta pré-histéria. O sujeito volta a comecar desde o zero
em cada histéria. Como instrumento da exposi¢ao s vale o sujeito, por mais que, ainda que se creia imediato,
seja algo mediato. Inclusive de onde o expressado se assemelha ao sujeito, de onde as emogdes sdo subjetivas,
sd0 a0 mesmo tempo impessoais, passam a integragdo do eu, ndo se esgotam nela. A expressdo das obras de arte
¢ o ndo subjetivo no sujeito, sua propria expressdo menos que seu estigma. Nada ¢é tdo expressivo quanto os
olhos dos animais (antropdides) que parecem objetivamente se lamentarem de ndo serem humanos. A
transposi¢ao das emocgdes as obras, que as fazem suas em virtude da integragdo, converte as emocdes dentro do
continuo estético no lugar-tenente da natureza extra-estética, porém ja ndo estdo presentes fisicamente como suas
copias. Essa ambivaléncia ¢ registrada por toda experiéncia genuinamente estética, incomparavelmente na
descri¢ao kantiana do sentimento do sublime como algo entre a natureza e a liberdade.

2l A necessidade de prestar voz ao sofrimento é condi¢do de toda verdade, pois o sofrimento ¢ objetividade que
pesa sobre o sujeito. O que este experimenta como o mais subjetivo, sua expressdo, estd objetivamente
mediado.



136
Entretanto, ndo sé a arte pode ser expressiva, mas também o proprio discurso

filosofico.

Esto puede ayudar a explicar por qué a la filosofia su exposicion no le es indiferente
y externa, sino inmanente a su idea. So6lo a través de su expresion—el lenguaje— se
objetiva su integral momento expresivo, aconceptual y mimético. La libertad de la
filosofia no es nada mas que la capacidad para contribuir a dar voz a su falta de
libertad. Si el momento expresivo aspira a mas, degenera en concepcion del mundo;
cuando renuncia al momento expresivo y al deber de exposicion, se asimila a la
ciencia (ADORNO, 2005, p. 28) #

Assim, a partir das interpretacdes que esta dissertagao faz das obras de Adorno, pode-
se pensar que a filosofia que faz jus a seu momento expressivo preocupa-se também com sua
forma de exposi¢do. Essa ideia se liga ao conceito de exposi¢do (Darstellung) que Adorno
reapropria de Benjamin. A verdade, caso ndo queira se perder na pura abstra¢cdo, depende da
sua forma de apresentagdo. Assim, deve-se retomar a idéia de ensaio como forma, postulada
pelo filésofo frankfurtiano.

Em O ensaio como forma, Adorno retorna as ideias que j& havia abordado em A4
atualidade da filosofia e A idéia de historia natural. Propde um pensamento que procura
incorporar um momento expressivo, interpretando os fragmentos da cultura. Tal pensamento
aproxima-se da atitude do alegorista (lembre-se aqui do poeta Charles Baudelaire), que, no
confronto com uma realidade, que hd muito perdeu um sentido univoco e transcendente,
volta-se para o fragmentado, para a escoria dos fendomenos. Este pensamento se manisfesta na
forma do ensaio. Ele entra em confronto com a filosofia tradicional. Essa, quando se volta
para o particular, procura identifica-lo como exemplar do universal. Ao procurar fazer jus ao
particular, ao ndo conceitual que se insinua na componente expressiva através de sua forma, o
ensaio contrasta com a pretensdo de totalidade do pensamento tradicional que identifica

sujeito e objeto.

O ensaio reflete o que ¢ amado e odiado, em vez de conceber o espirito como uma
criagdo a partir do nada, segundo o modelo de uma irrestrita moral do trabalho.
Felicidade e jogo lhe s@o essenciais. Ele ndo comega com Addo e Eva, mas com
aquilo sobre o que deseja falar; diz o que a respeito lhe ocorre e termina onde sente
ter chegado ao fim, ndo onde nada mais resta a dizer: ocupa, desse modo, um lugar
entre os despropodsitos. Seus conceitos ndo sdo construidos a partir de um principio
primeiro, nem convergem para um fim ultimo (ADORNO, 2003, p. 16-17)

22 Isto pode ajudar a explicar por que para a filosofia sua exposi¢do ndo ¢é indiferente e externa, mas imanente a

sua idéia. S6 através de sua expressdao — a linguagem — objetiva seu integral momento expressivo, aconceitual
e mimético. A liberdade da filosofia ndo é nada mais que a capacidade para contribuir para dar voz a sua falta
de liberdade. Se o momento expressivo aspira a mais, degenera em concepgdo de mundo, quando renuncia ao
momento expressivo e ao dever de exposi¢do, assemelha-se a ciéncia



137
Na perspectiva deste trabalho, o modelo de filosofia que alia em sua forma

interpretagdo e expressdo ainda causa escandalo no pensamento tradicional. Desse modo, os
partidarios de uma racionalidade mais estrita ndo hesitam em acusar Adorno de ter recaido no
irracionalismo ou no ceticismo. Adorno (2003, p. 17) parece antecipar a censura feita por

esses ao seu pensamento quando diz que:

Por receio de qualquer negatividade, rotula-se como perda de tempo o esforgo do
sujeito para penetrar a suposta objetividade que se esconde atras da fachada. Tudo ¢é
muito mais simples, dizem. Quem interpreta, em vez de simplesmente registrar e
classificar, ¢ estigmatizado como alguém que desorienta a inteligéncia para um
devaneio impotente e implica onde ndo ha nada para explicar. Ser um homem com
os pés no chdo ou com a cabeca nas nuvens, eis a alternativa.

No ensaio, destaca-se a fantasia subjetiva (fantasia exata) como forma de
interpretacdo, que o aproxima do procedimento estético. Em parte, ¢ nisso que consiste sua
componente expressiva. Contudo, apesar disso, o ensaio nao pode ser acusado de se
identificar com a arte por dois motivos: ele trabalha com conceitos, o seu meio especifico,
como também possui uma pretensdo de verdade desprovida de aparéncia estética. Para

Adorno, filosofia e arte ndo devem se identificar:

Una filosofia que imitara al arte, que quisiera convertirse por si misma en obra de
arte, se tacharia a si misma. Postularia la pretension de identidad: que su objeto se
absorbiera en ella concediendo a su modo de proceder una supremacia a la que lo
heterogéneo se acomoda a priori en cuanto material, mientras que justamente su
relaciéon con lo heterogéneo es tematica para la filosofia. El arte y la filosofia no
tienen lo que les es comun en la forma o en el procedimiento configurador, sino en
un modo de proceder que prohibe la pseudomorfosis. Ambos mantienen la fidelidad
a su propio contenido a través de su oposicion; el arte, al hacerles dengues a sus
significados; la filosofia, al no prenderse de nada inmediato. A ella [filosofia]
compete el empefio de llegar mas alla del concepto por medio del concepto
(ADORNO, 2005, p. 26) *

O processo de desencantamento do mundo levou a separagdo de arte e ciéncia,
intuicdo e conceito. Tentar restabelecer uma unido entre esses termos, em um sé golpe,
resultaria numa ameaga de recaida no caos. Entretanto, nao se pode hipostasiar o antagonismo
entre arte e ciéncia. A simples aversdo a mistura desses termos ndo absolve o pensamento

sistematico, que divide a cultura em ramos e setores.

# Uma filosofia que imitasse a arte, que quisesse converter-se por si mesma em obra de arte, acabaria se

impugnando. Postularia a pretensdo de identidade: que seu objeto se absorvesse nela, concedendo a seu modo
de proceder uma supremacia a qual o heterogéneo se acomoda a priori como material, enquanto que
justamente sua relagdo com o heterogéneo é tematica para a filosofia. A arte e a filosofia ndo tém o que lhes ¢
comum na forma ou no procedimento configurador, sendo um modo de proceder que proibe a
pseudomorfose. Ambas mantém a fidelidade a seu proprio conteido através de sua oposigdo; a arte, ao
obstinar-se contra os seus significados; a filosofia, a ndo prender-se a nada de imediato. [...] A ela [a
filosofia] compete o empenho de ir mais além do conceito por meio do conceito.



138

Ainda que sejam necessarios, estes setores acabam reconhecendo
institucionalmente a rentincia a verdade do todo. Os ideais de pureza e asseio,
compartilhados tanto pelos empreendimentos de uma filosofia veraz, aferida por
valores eternos, quanto por uma ciéncia solida, inteiramente organizada e sem
lacunas, e também por uma arte intuitiva, desprovida de conceito, trazem marcas de
uma ordem repressiva. Passa-se a exigir do espirito um certificado de competéncia
administrativa, para que ele ndo transgrida a cultura oficial ao ultrapassar as
fronteiras culturalmente demarcadas (ADORNO, 2003, p. 22)

Apesar de reconhecer a separacdo entre sujeito e objeto, intuicdo e conceito, a filosofia
de Adorno nao se prende as esferas de validade rigidas. Ela sempre busca expressar aquilo
que ndo pode ser dito, afrontando as convengdes estabelecidas pelo establishment cientifico e
filosofico. Muitos dos temas abordados por Adorno misturam teoria do conhecimento, teoria
social, ética e estética. A propria forma do seu pensamento desafia a logica tradicional,
seguindo o impulso expressivo. Ele procede por parataxe, ndo derivando seus elementos a
partir de determinados principios, subordinando-os numa sequéncia légica convencional, mas
sim coordenando-os em justaposi¢do e sucessao. Isso atrai a estranheza de diversos criticos ao
pensamento de Adorno.

A recusa do ensaio de compactuar com o pensamento totalizante, que parte de
principios fundamentais, revela a afinidade deste com um pensar radicalmente novo. Ao se
confrontar com uma intencionalidade, que procura reduzir o mundo as proprias categorias,
fetichizando a si propria, ele poe no centro de sua reflexdo o proprio mito. Assim, essa forma
de escrita filosofica toma os diversos elementos da cultura como objeto de reflexdo. Nisto o
ensaio se assemelha a constelagdo, retomando os objetos dispersos da cultura (palavras, obras
de arte, etc.) deslocando-os de seu contexto original, procurando revelar neles o que ha de
heterogéneo e que revela a “historia sedimentada”, a expressdao contida. Dessa forma, ndo se
referem estes objetos a principios ultimos e fundamentais, ao que “estd ai desde sempre”, a
natureza, ao mitico. Assim, o ensaio busca também estabelecer um “universal aberto”, que
procure servir de guia para se compreender a realidade. O verdadeiro tema da ensaistica de
Adorno, como se pode perceber agora, ¢ a relacdo entre natureza e cultura (ADORNO, 2003,
p- 39).

Para o ensaio nao ha objeto especial, pois todos estdo igualmente préximos do que os
enfeitica: a racionalidade subjetiva conformada segundo o principio de autoconservagao e a
forma mercadoria. O propdsito da filosofia ensaistica, segundo Adorno (2003, p. 40) ¢ [...]
“abalar a pretensdo da cultura, levando-a a meditar sobre sua propria inverdade, essa
aparéncia ideoldgica na qual a cultura se manifesta como natureza decaida. Sob o olhar do

ensaio, a segunda natureza toma consciéncia de si mesma como natureza”.



139
Assim sendo, percebe-se que o impulso que insufla a Dialética do Esclarecimento,

permanece constante praticamente em toda obra de Adorno. Ele pretende apresentar uma
filosofia que evite a recaida na mitologia, ou seja, que identifique sujeito e objeto, que
carregue em si a ansia sistematica de abarcar o todo em suas proprias categorias. Adorno

estabelece, assim, uma filosofia em que a forma ndo ¢ indiferente ao seu conteudo.

Desse modo, a forma de exposi¢do da filosofia orienta o seu olhar para o particular,
conferindo a ela certo carater retorico, enquanto exercicio da linguagem. Isso permite liberar a
componente expressiva da filosofia, que se rebela contra a logica tradicional. Nao obstante, o
esforco da busca da expressdo adequada ¢ uma maneira de abordar o objeto sem domina-lo.
Assim, a filosofia combina expressdo e interpretacdo: em sua forma ela busca expor a dor
objetivamente mediada na sociedade antagdnica, assim como interpretar a realidade a partir

do que foi recalcado, posto de lado pelo pensamento tradicional.

Lidar com uma escrita filoséfica que valoriza a forma de exposicdo demonstra a
importancia atribuida por Adorno a linguagem nos ambitos epistemologicos e sociais.
Entretanto, apesar de esse aspecto de seu pensamento ter sido influenciado por sua relagdo
com Walter Benjamin, principalmente da leitura que ele fez do livro Origem do Drama
Barroco Alemdo, Adorno ndo pode ser incluido totalmente e sem ressalvas dentro daquilo que
se chama paradigma linguistico. Ele evita a recaida no solo metafisico que o amigo realizou
ao se orientar pela mistica judaica. A preocupagdo de Adorno esta em desvencilhar a filosofia
de uma subjetividade omniabarcante, que se pauta por uma racionalidade instrumental e que
se inscreve num sistema de pensamento logico-matematico para melhor dominar a natureza.
Tal forma de racionalidade desconsidera o pensamento historico e o saber da tradigdo. A
historia nesse pensamento ¢ apenas um ramo de uma ciéncia especializada voltada para a
crenga nos fatos brutos. A importdncia que Adorno atribui a linguagem se refere a
possibilidade que esta contém de manifestar a experiéncia histérica nela coagulada. Essa
experiéncia foi relegada por uma modernidade que submete os individuos chocs, dentro de
um pensamento voltado para um progresso técnico constante. Isso gera uma preocupagao

comum para Adorno e Benjamin: o fenomeno da “perda da experiéncia”.

A modernidade, que impele a histéria ao progresso técnico, calca-se sob a forga de
uma subjetividade que quer retirar toda autoridade de si mesma. Essa v€ a tradi¢do como
supersti¢do e afirma o presente como idolo (ADORNO, 2005, p. 59-60). Assim, pela agdo de

uma racionalidade subjetiva, ela desperta as forgas produtivas e se volta para o progresso



140
técnico. Essa racionalidade materializada nos processos produtivos industriais opera a

objetificacdo dos homens e a fetichizacdo das mercadorias. Alienados nesse processo de
produgdo, os homens se tornam objetos das for¢as do mercado, as quais eles servem. A forma
mercadoria configura essa experiéncia humana, infligindo a ansia pelo “novo” utilizada para
dar sentido a existéncias fugazes dentro de uma aparato técnico, que se sobrepode
enormemente ao individuo isolado. Sob o principio de uma “temporalidade quantitativa”, a
subjetividade reificada do homem nao consegue elaborar o passado e ter qualquer experiéncia
auténtica. E o que Adorno (2003, p. 33) deixa claro nesta passagem de O que significa

elaborar o passado:

A sociedade burguesa encontra-se subordinada de um modo universal a lei da troca,
do “igual por igual” de caculos que, por darem certo, ndo deixam resto algum.
Conforme sua propria esséncia, a troca ¢ atemporal, tal como a propria razdo, assim
como, de acordo com sua forma pura, as operagdes da matematica excluem o
momento temporal. Nesses termos, o tempo concreto também desapareceria da
producdo industrial. Esta procede sempre em ciclos idénticos e pulsativos,
potencilmente de mesma duragéo, ¢ praticamente ndo necessita mais da experiéncia
acumulada. Economistas e socidlogos como Werner Sombart e Max Weber
atribuiram o principio do tradicionalismo as formas sociais feudais, e o principio da
racionalidade as formas burguesas. O que é o mesmo que dizer que a memoria, o
tempo e a lembranca sdo liqilidados pela propria sociedade burguesa em seu
desenvolvimento, como se fossem uma espécie de resto irracional, do mesmo modo
como a racionalizacdo progressiva dos procedimentos da producdo industrial
elimina junto aos outros restos da atividade artesanal também categorias como a da
aprendizagem, ou seja, do tempo de aquisi¢do da experiéncia no oficio. Quando a
humanidade se aliena da memoria, esgotando-se sem folego na adaptacdo ao
existente, nisto reflete- se uma lei objetiva de desenvolvimento.

Observa-se que a preocupagdo com a forma de uma escrita filoséfica tanto em Adorno
como em Benjamin ganha sentido numa época que a propria experiéncia, condicionada pelo
aparato produtivo, queda fragmentada. Numa modernidade marcda pela efemeridade de tudo
que nela se apresenta, pela auséncia de todo sentido transcendente, o pensamento fildsofico
precisa de dar conta dos objetos marcados por esta experiéncia crucial. Por um lado, ¢ vedada
a ela qualquer tentativa de abordagem a partir de um principio unificador, seja uma realidade
ideal metafisica, ou uma subjetividade inteiramente transcendente. Por outro lado, afundar-se
na pura afirma¢do do dado bruto conduz apenas ao clima de niilismo epistemologico, ético e
estético. Assim, ganha sentido o procedimento ensaistico e constelativo da escrita filosofica

de Adorno.

O ensaio ¢ uma tentativa de promover uma subjetividade reflexiva, que limite sua

ansia dominadora. Nele, a atividade do conceito ¢ voltada apenas para salvar os fenomenos



141
numa totalidade de sentido aberta, tal qual ocorre com a alegoria e com o procedimento

constelativo. Procura-se expor, por meio da forma do ensaio, a histdria encerrada no objeto,
revelar sua expressdo. Para isso, o pensamento teorico em forma de constelacdo rodeia o
objeto que quer “abrir”. Esse objeto ¢ como um cofre mais requintado, que nao abre de um s6
golpe através de uma chave, mas apenas por meio de uma “combinacdo de nlimeros” que ¢ a

constelagdo (ADORNO, 2005, p. 156).

Apesar de a linguagem ter um papel importante para Adorno, ela ndo pode ser
considerada o primum de sua filosofia. Como afirma Marcia Tiburi (2005, p. 73) “ndo ¢ a
linguagem que funda a experiéncia, mas o contrario: a histéria fundara nela a palavra ao modo
de um irromper nela enquanto sofrimento ou, em outras palavras, experiéncia do horror”.
Desse maneira, Adorno (2005, p. 159) demarca sua relativa de Walter Benjamin,
aproximando seu procedimento constelativo dos “tipos ideais”, propostos por Marx Weber
como ferramentos de investigacdo de uma sociologia compreensiva. Para Weber, esses tipos
ideais eram composicoes do proprio pesquisador social a partir de detrminadas caracteristicas
do objeto investigado tomadas sem interferéncias exteriores. Assim, esses ndo existiriam
efetivamente na realidade, entretanto ajudariam a compreender o sentido das ag¢des sociais.
Desse modo, o socidlogo também se desliga de um procedimento definitorio, que procura

apreender o objeto em unidades 16gicas rigidas.

Adorno chama a aten¢do para a semelhanca que os tipos ideais tém com as
composi¢des musicais. Ao usar o termo “compor’” em relacdo ao seu instrumento de pesquisa,
Weber despertaria a firia do pensamento positivo ao revelar uma dose de subjetivismo no seu
procediemento. Contudo, tais quais as composi¢des musicais que sdo subjetivamente
produzidas, os tipos ideais tiram sua forca do lugar de onde o elemento subjetivo desaparece.
O compositor, ao dominar o seu material musical e transforma-lo em arte, ndo expressa
apenas o conteudo subjetivo individual. O que sua obra expressa ¢ a objetividade historica do
sofrimento humano. E isso que Adorno espera de seus procediementos constelativos, recolher,
na linguagem e na tradi¢do, a historia plasmada do sofrimento e da alienacdo; revelar o
momento histérico da natureza e o lemento natural do espirito. E desse dado objetivo que a

constelacdo e o ensaio, seu parente, retiram suas objetividades (ADORNO, 2005, p. 159).

O ensaio e a constelagdo sdo formas de escrita filosoficas que tentam resgatar a

experiéncia histérica mutilidada pela alienacdo. Dessa forma, a maneira como procedem nao



142
pode ser a mesma da racionalidade instrumental ¢ nem de uma linguagem meramente

comunicativa. Assim, essa nova escrita filoséfica apela para a componente expressiva dos
objetos. Na tentativa de se aproximar destes em suas diversas camadas de sentido, o ensaio se
mostra fragamentado, como se quisesse tomar folego em cada momento. A escrita se torna
parataxica e arrumagdo das frases obrigam o leitor a uma exegese atenta. Proliferam nestes
textos as figuras de linguagens como os quiasmos e a sinédoque. A atengdo deve estar voltada
mais para os siléncios do texto, do que para aquilo que esta obviamnete expresso. Tal
procedimento visa resgatar algo da memoria involuntaria, que nao foi completamente
enformada pela atividade da consciéncia reificada. Através desse procedimento, espera-se

minimizar os efeitos negativos do contexto geral de ofuscamento.

O correlato da escrita ensaistica ¢ uma filosofia enquanto interpretagdo. O ensaio ¢ as
duas coisas: texto cifrado, produto de uma pensamento que se recusa a apreender a realidade
num sistema, e esfor¢o para traduzir a lingua expressiva de uma realidade fragmentada e em
ruinas. Desse modo, a filosofia de Adorno faz uso da fantasia exata, a componente mimética,
que ¢ um escandalo para o pensamento positivista, que afirma a independéncia do dado. Essa
filosofia interpretativa apenas obedece a sua exigéncia interna ao agir assim. Ela s6 pode
denunciar a ilusdo que se impde como totalidade, o mito, a falsidade da segunda natureza que
carrega em si os impulsos primitivos da primeira, quando revelar a correlacdo de sujeito e
objeto em sua propria forma. S6 fazendo justica ao objeto, pode-se pensar uma praxis que seja
mais do que mero um programa de agdo. E o que a Dialética do Esclarecimento manifesta em
sua forma de escrita. Essa obra se insere na tarefa que Adorno atribui a filosofia de continuar
interpretando a realidade para assim esclarecer o proprio esclarecimento, o que ¢ uma etapa

importante na transformacao efetiva do mundo.

As caracteristicas ensaisticas, alegoricas e constelativas da Dialética do
Esclarecimento ja foram abordadas no terceiro capitulo deste trabalho. Cada capitulo e
excursos da obra lembram o ensaio ao procurarem compreender o esclarecimento
(Aufkldrung) a partir de uma determinada perspectiva, sem partir de definigdes prévias ou
inscrever o fendmeno numa abordagem sistematica. Assim, a obra ganha um carater
fragmentario, lembrando aquilo que Benjamin (2004, p. 15) diz sobre a retorica do tratado. O
autor de Origem do Drama Barroco Alemdo diz que a escrita filosofica digna desse nome se
assemelha a um orador que quer contar e explicar algo de grande amplitude num tnico félego,

mas sente muita dificuldade. Assim, sua retorica ¢ vacilante, parando a cada momento para



143
procurar a palavra adequada e tendo de apoiar cada frase num jogo fisiondmico, como se

ndo quisesse sO dizer algo, mas também mostrar. Essa escrita ndo visa entusiasmar o leitor,

mas obrigd-lo a parar em cada estagdo do caminho (ou método?) para refletir.

Cada capitulo ¢ completo em si mesmo, mas ndo ¢ uma totalidade fechada. Eles se
aproximam daquilo que Benjamin chama de constelacdo, enquanto configuragdo de ideias. Os
extremos, como mito e esclarecimento, sujeito e objeto, histéria e natureza sdo retirados de
um terreno comum, tomados muitas vezes em sua acepc¢ao corrente e deslocados para uma
nova perspectiva. Desse modo, tais termos, tidos como antipodas, chegam quase ao limite de
si mesmos, quase ao ponto de se tornarem seus opostos. Assim, o esclarecimento reverte no
mito, € o mito ja ¢ esclarecimento. A subjetividade, ao se sobrepor sobre o objeto, acaba
tornando os homens em objetos, e a mercadoria o principio da nova subjetividade. A historia,
enquanto espirito que tenta suplantar a natureza, regride as forcas instintivas cegas. Colocar
esses extremos em relacdo visa demonstrar que esses ndo tem sentido num isolamento
abstrato. Entretanto, a dialética imanente da constelagdo ndo visa a uma sintese artificial e
homogeneizante, apds uma negag¢do de uma negagdo. Ele busca revelar a singularidade dos
fenomenos tomados exatamente numa correlacao que eles mantém com seus antipodas, numa

tensdo, que ndo ¢ o mesmo que confusdo ou subsuncao.

A retomada de obras como a Odisséia, de Homero, ou Juliette, de Marqués de Sade,
sdo recursos alegoricos. A referida epopeia pode ser vista como alegoria do proprio espirito
humano. **Assim, Ulisses prefigura o sujeito burgués, enquanto dominio da natureza interna.
Esse dominio reverberard na divisdo do trabalho e, posteriormente, na subjuga¢do da natureza

externa € na opressao do homem pelo homem. Dominar os proprios instintos e os apelos das

#  Segundo Benjamin, os mitos homéricos foram tidos por alguns pensadores do final da era classica € inicio da

Idade Média como, por exemplo, o geodgrafo e filosofo Estrabdo como alegorias. Estes mitos portariam
sentidos ocultos, provenientes de cultos egipcios e dos mistérios orficos, que poderiam revelar a alguns
iniciados experiéncias arcaicas e principios religiosos. Esta aproximagdo entre mito e alegoria reverberou na
época moderna, principalmente no Romantismo, de modo que “Shelling pode formular numa célebre frase o
programa de leitura alegdrica da epopéia [sic]: a Odisséia é a historia do espirito humano, a lliada a histéria
da natureza” (BENJAMIN, 2004, p. 181). Entretanto, a retomada da Odisséia enquanto alegoria por Adorno
¢ Horkheimer se aproxima mais de uma concepg¢ao de historia natural barroca e moderna, que se distingue da
época classica pela efemeridade das coisas mundanas desamparadas de qualquer transcendéncia. Dentro
desta concepcao, a histdria ¢ uma perpetua catastrofe que produz apenas morte, degradacdo e ruina. Assim, a
reapropriacgdo alegoérica da Odisséia por parte dos fildsofos frankfurtianos tem um sentido polémico e irdnico.
A epopeia ¢ sim a historia do espirito humano, mas essa historia ndo tem nenhum sentido ultimo e nao ¢
amparada pelo Absoluto. Na visdo de Adorno e Horkheimer, a Odisséia ¢ a verdadeira Fenomenologia do
Espirito, em que o espirito alienado, que tentou a dominar a natureza, tornou-se impulso cego. Contrastando
com Hegel, para Adorno e Horkheimer, a historia ndo justifica, enquanto marcha da razdo, a dor e a
degradag@o nela produzidas em nome da ascensdo do Espirito. Deve-se, entdo, pensar o estranho, o
fragmentario, enfim tudo aquilo que resiste a sintese do pensamento. Desse modo, poder-se-ia, quem sabe,
reparar os males da historia, dissolver o estado geral de ofuscamento e evitar o pior.



144
emocdes constituem a etapa necessdria para se criar um distanciamento objetivo da

natureza, podendo, assim, melhor compreender suas leis e assim extrair dela os recursos

necessarios a autoconservagao.

A frieza burguesa ganha expressao epistemologica no espirito de sistema, que enfatiza
a necessidade de formalizagdo logica-matemdtica do dado, submetendo-o a uma rigorosa
cadeia dedutiva. O correlato estético-ético do sistema estaria nas piramides orgiasticas, das
performances sexuais dos personagens do Marqués de Sade. Nos dois casos, importa mais o
rigor formal e a organizacdo estrutural do que qualquer conteido ou fim. As cronicas
escandalosas de Sade servem de alegoria de uma vida tomada por uma racionalidade
instrumental. Esta cria um esquema de organizagdo total da vida, cujo propdsito Unico €
manter a autoconservagao. Essa razdo, em sua formalizagdo brutal regida conforme o lema da
matematizagdo, considera todo fim transcendente como supersticao e inviabiliza um saber
ético.

O capitulo sobre a industria cultural revela os esquemas de alienagdo do espirito. A
razado que queria emancipar o homem de toda forma de menoridade, acaba criando novas
formas de ignorancia e de mascaramento do sofrimento existente. Adorno e Horkheimer
abordam o movimento da cultura de maneira ensaistica. Eles buscam revelar, na analise de
pequenos fendmenos, tais como as transformagdes da musica na era da reprodugdo técnica e
as modificagdes do aparato perceptivo humano, a alienagdo do espirito. Os dois filésofos
frankfurtianos vém nos sistemas de comunicagao de massa as marcas que lhe imprimem as

engrenagens do sistema de exploracdo capitalista.

No capitulo sobre o antissemitismo, Adorno e Horkheimer percebem nas
especificidades do fenomeno de persegui¢ao aos judeus algo maior. A andlise microldgica, de
um fendmeno singular, revela neste sedimento histdrico, o 6dio que o pensamento nutre pelo
outro, ou seja, tudo aquilo que traga a marca da natureza que ele procurou vencer. Assim, o
conceito de antissemitismo ¢ deslocado de seu contexto natural. Ele ndo designa mais apenas
o odio aos judeus, mas o horror pela diferenca. No fendmeno histdrico, os frankfurtianos
percebem as marcas da natureza. A historia se torna, entdo, a marcha do ventre feito espirito,
que busca assimilar o outro por medo e necessidade de autoconservacdo. Deste modo, a
subjetividade cria um carater paranoico, que para ser dissolvido necessita do confronto desta
subjetividade com seus aspectos objetivos e naturais. Assim, a tensdo dialética entre os

extremos sujeito e objeto, natureza e historia sdo postas em constelacdo mais uma vez.



145
Por fim, a parte final da Dialética do Esclarecimento, Notas e Esbogos, prenuncia

o estilo aforistico de Minima Moralia, mas que também lembra algo do -carater
“enciclopédico”, “assistematico” e “descontinuo”, que Adorno atribui a seu livro Palavras e
Sinais (Palavras-chave — Stichworten). Essa parte do livro conjunto de Adorno e Horkheimer
reine em si palavras retomadas do pensamento, que poderiam compor um Dictionnarie
philosophic. Notas e Esbogos, tal qual a Stichwoeten faz uso de termos retomados da
linguagem filosofica e as vira contra a tradicdo do pensamento num sentido polémico e
agressivo®. Por exemplo, o ultimo texto dessa parte da Dialética do Esclarecimento retoma,
de maneira bastante provocativa, uma categoria gnosioldgica marginalizada pela tradigdo: a
categoria de burrice, ou estupidez (Dummheit). Tal categoria ja teria sido abordada por Kant e
Nietzsche, mas, apesar disso, sempre foi vista com estranheza pela filosofia, na medida em

que esta sempre colocou no centro de suas interrogacdes a inteligéncia (TIBURI, 2005, p.89).

Assim, no fragmento das Notas e Esbogos intitulado Sobre a génese da burrice
Adorno compara o espirito, o pensamento em movimento com o caracol, animal que era
considerado dentro do cristianismo um simbolo da ressurrei¢do, visto que rompia sua concha
velha no final da primavera, para depois formar ou encontrar uma nova. Pelo formato desta
concha, o caracol também se liga a simbologia da espiral. Essa simbolizava os movimentos
ciclicos, como as fases da lua, as mudancas de estacdo e as marés. Assim, a espiral ¢ simbolo
dos ciclos de evolugdo e involugdo humana (LEXIKON, 1994, p. 45 e 89). Atribui-se a Hegel
uma concepgdo que sustenta que o espirito se desenvolve na histéria como uma espiral

dialética.

Adorno diz que o simbolo da inteligéncia ¢ antena do caracol, a qual o animal pde para
fora para investigar o ambiente e conseguir o ambiente. A burrice é simbolizada pelo ato de se
poOr a antena para dentro, gesto que o caracol realiza na medida em que sente que algum
perigo se aproxima. Desse modo, ele se recolhe todo, identificando-se com o todo, no qual se
sente mais seguro (HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 239; Ed. Alema, 2003, p. 288).

Sempre que houver perigo, a investigacdo, a abertura em dire¢do ao novo sera interrompida e

2 Como diz Maria Helena Ruschel, tradutora de Stichworte (Palavras e Sinais), a palavra alema que d4 titulo a

esta obra possui uma ambiguidade agressiva assumida por Adorno. Stichwort pode ser traduzida por deixa
teatral, mote, ou verbete de dicionario. A referida tradutora traduz Stichworte, termo no plural, por palavras-
chave. Por um lado, o termo aponta justamente para a ideia de um Dicionario Filosofico, para a ideia de
retraduzir a tradicdo, dar a ela um novo sentido apds recuperar o sentido historico de determinados termos
tomados enquanto sedimento da historia. Por outro, Stich provém do verbo stechen, que pode significar
queimar, cortar, ferir ou gravar com fogo. Desse modo, essas palavras-chave, essas ideias tomadas em
constelagdo possuem um potencial revolucionario e critico em relacdo ao contexto e a tradicdo da qual elas
sao tomadas (ADORNO, 1995, p. 13).



146
o caracol se recolhe em si mesmo para garantir sua seguranca. Adorno revela, assim, a

dependéncia do pensamento do corpo, evidenciando, dessa forma, o carater fisico deste.

Assim, a vida intelectual, principalmente em seus primoérdios, seria bastante delicada.
Os animais que, ao longo da historia natural, puderam evoluir devem isso a uma maior
liberdade, que garantiu a possibilidade de estender as antenas para uma determinada direcao e
ndo precisar recolhé-las. Em contrapartida, por trds de cada animal que pdde garantir sua
existéncia, haveria milhdes que sucumbiram ao medo e frustragdo no primeiro momento, o
que vetou qualquer possibilidade de evolugdo e conseqiientemente de sobrevivéncia ao longo
do tempo. A repressdo das possibilidades pela resisténcia natural acabou condicionando o
proprio desenvolvimento dos 6rgdos, prolongando-se na interioridade dos seres. Deste modo,
ainda hoje uma forga ancestral vai contra todo gesto de ousadia e liberdade. O medo paralisa
os musculos e o proprio 6rgao do pensamento, impedido uma nova etapa de evolugdo para
uma vida melhor. A fragilidade do olhar de curiosidade, da tendéncia do espirito ir em uma
nova direcdo apesar de ter uma forga considerdvel, ndo ¢ constante. Assim, o medo que

afugenta o animal da dire¢do que ele queria tomar, o torna timido e burro.

Desse modo, a “burrice ¢ uma cicatriz (HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 240; Ed
Alema, 2003, p. 289). Toda atrofia do espirito nasce do medo de se abrir ao outro. O pavor
obriga o recolhimento do 6rgao da inteligéncia, o caracol se recolhe dentro de si mesmo, para
sentir a seguranca de estar imerso numa totalidade. Logo confunde sua concha com toda
realidade possivel. Entretanto, a necessidade de sobrevivéncia ainda compele o caracol para
dirigir o olhar para fora de si mesmo, mas o medo torna a tentativa de executar tal gesto
desajeitada e desorganizada. O que gera uma caricatura de pensamento, o debater-se entre
alternativas, que lembram o gesto compulsivo dos animais enjaulados de andarem de um lado
para o outro. Desse modo, imprime-se a necessidade do pensamento se dirigir com mais
audicia ao seu contrario, um esfor¢o ainda realizado por poucos individuos, devido ao
contexto geral de ofuscamento. A experiéncia com o outro deve ser realizada, retomando-se
em novo ambito a necessidade de autonomia, do “ousar saber” kantiano. “Sem risco, sem a
possibilidade presente do erro, ndo ha objetivamente qualquer verdade” (ADORNO, 1995, p.
21-22). A Dialética do Esclarecimento procura fazer a experiéncia pelo menos aludindo a
uma nova relagdo entre sujeito e objeto. A investigacdo microldgica visa a uma aproximagao
do objeto até que ele apareca estranho, revelando seus aspectos cotidianos. E por isso que

Adorno toma um termo tao marginal quanto a burrice. Tal conceito parece nao ter mais nada a



147
dizer do que aquilo que esta no seu sentido imediato, sendo, assim, ¢ desprezado pela

filosofia que parece ter preocupacdes mais importantes. Entretanto, ao retomar esse conceito,
esta Stichwort, do seu contexto cotidiano, Adorno revela o subtexto que ela comporta. Isso lhe
permite ler a realidade e desvelar a histéria do espirito em seu vinculo com a natureza. Ele
ainda deixa claro que esta categoria gnosiologica remete, também, a uma necessidade ética,
preparar as condi¢des para um pensamento mais livre, fazendo o espirito se confrontar com os

proprios medos.

Por fim, deve-se, novamente, frisar que o carater, as vezes, “oracular” da ensaistica de
Adorno, ndo deve ser visto como falta de rigor. Este cardter, do qual a Dialética do
Esclarecimento também participa, deve-se, pelo contrario, ao proprio rigor do pensamento
desse filésofo. Assim, poderia se dizer que a filosofia de Adorno se assemelha a musica
dodecafonica de Schoenberg; que se funda num rigido controle de seu material e da tradigao
musical, para, assim, revolucionar as técnicas de composicdo e expressar a estranheza, a
alienagdo e o sofrimento da vida moderna. Isso ndo se basearia em escolhas subjetivas do
compositor, mas a uma necessidade imanente ao desenvolvimento do material estético. Do
mesmo modo, Adorno baseia sua ensaistica e seu procedimento constelativo numa forte
relacdo com a tradicdo do pensamento. Assim, sdo constantes, no seu pensamento, as
referéncias ao mais diversos representantes da filosofia. Contudo, Adorno vira a escala tonal
da filosofia, para revelar as dissonancias da tradi¢do pretensamente harmonica. Apela para os
tons e notas marginalizadas. Desse modo, pelo controle do seu material de “composi¢ao” este
filésofo visa revelar os condicionamentos naturais do espirito, que outrora quis dominar a
natureza. Expondo a natureza cega, que se infiltra na vida inconsciente do espirito,
expressando a for¢ca do nao idéntico, das cicatrizes e ruinas da civilizagdo, espera-se uma
reconciliacdo com a natureza. A escrita de Adorno nao ¢ uma entrega ao irracionalismo, mas a

expressao da dor recalcada, sem a qual ndo se pode pensar a emancipagao.



148

CONCLUSAO

Apesar de o contexto historico e social ndo ser mais o mesmo da génese da Dialética
do Esclarecimento, muito do que nela foi dito permanece atual. De fato, os regimes
totalitarios que abalaram a Europa ha muito ja tiveram seu fim e nomes como Awschivitz
*bapenas evocam em alguns uma borrada reminiscéncia de dias distantes e mais cinzentos.
Mesmo ap6s a morte de Adorno, em 1969, ndo foram poucas as mudangas na paisagem
mundial: a liberagdo sexual, o movimento em prol dos direitos das minorias, uma maior
énfase na necessidade de uma consciéncia ecologica, o fim da guerra fria, a expansdo das
telecomunicagdes e o mercado global. Entretanto, embora com novos intérpretes, o drama da
barbarie na civilizagdo ocidental e constante cortejo dos vencedores sobre os vencidos ainda

continuam.

Apesar da grande abundincia de riquezas produzidas pela sociedade atual, a
concentracdo de renda ¢ imensa. Existem “seis bilhdes de pessoas no planeta, das quais
metade vive na faixa da pobreza, e oitocentos milhdes vivem de fome cronica”
(ORGANIZACAO DAS NACOES UNIDAS PARA AGRICULTURA E ALIMENTACAO —
FAO apud BETTO, 2003, p. 32). Ndo obstante a continua prescri¢cdo da felicidade, a cultura

do excesso desemboca no consumismo, no hedonismo, na depressdo, na bulimia e na

% A barbarie nazista, da qual o campo de concentragio e exterminio de Awschivitz permanecera eternamente

como simbolo, constitui uma adverténcia do mal que padece a civilizagdo ocidental. Entretanto, o ¢dio ao
outro que alimentou os seguidores de Hitler ndo deixou de existir apds a Segunda Guerra Mundial. Ele faz
parte de uma tragédia sempre reencenada com novos atores. Se outrora o povo judeu foi vitima da
perseguicdo e da barbarie, agora os seus representantes no Estado de Israel assumem os papéis de algozes.
Assim, outros nomes juntam-se a Awschivitz na tarefa de ndo permitir que a humanidade esquega o perigo da
barbarie: sdo nomes como Sabra, Chatila, Jenin, Ramallah ¢ Gaza. Os dos primeiros se referem a dois
campos de refugiados nos arredores de Beirute, no Libano. Estes campos foram palco da chacina de dois mil
palestinos (incluindo-se mulheres, velhos e criangas) em 1982, por for¢as colaboracionistas de Isracl. Na
época, o entdo ministro da Defesa, Ariel Sharon, admitiu ter apoiado o massacre. Em 2002, Sharon, entdo
Primeiro Ministro de Israel, vincula-se a outra chacina: a dos campos de refugiados de Jenin na qual houve
centenas de mortes devido a a¢do do Exército Israclense. Na mesma época, a sede da Autoridade Nacional
Palestina, em Ramallah, foi cercada pelas tropas de Sharon. Nesta ocasido, o entdo lider palestino, Yasser
Arafat, foi isolado pelos soldados de Israel, ficando varios dias sem agua, luz ¢ telefone e ainda acuado por
intensos bombardeios nos arredores do edificio em que se encontrava. Esta acdo de Sharon visava claramente
humilhar o povo palestino. Atualmente, mesmo ap6s as mortes de Sharon e Arafat, o territorio da faixa de
Gaza, ocupado por Israel desde 1967, continua sendo um palco de disputas entre palestinos e israelenses. O
povo palestino ainda ¢ vitimado constantemente por uma politica segregacionista e pela violéncia militar. O
clima de opressdo da margem ao surgimento de grupos extremistas, que empreendem ataques terroristas
contra Israel. O irracionalismo e a barbarie tomam conta das agdes dos dois povos, o que resulta num
panorama inaceitavel. O conflito entre israelitas e palestinos constitui um desafio para a razdo.



149
anorexia. Embora a economia global apregoe a interacdo das diversas culturas, ndo se

pode camuflar o perigo que acompanha essa nova fase do capitalismo mundial. A
globalizacdo ndo contém s6 a promessa de livre comércio e aumento de riquezas, mas a
possibilidade de os mercados mais frageis dos paises subdesenvovildos serem asfixiados pelas
economias centrais. Paralelamente a esse risco, ha ainda a possibilidade de uma crescente
homogeneizagdo cultural, dentro dos moldes americanos. O alardeado respeito as diferencas
das estratégias publicitarias em escala mundial, na verdade, esconde a ideia de reduzir todos a
identidade de consumidores. O incrivel desenvolvimento dos meios de comunicacao
possibilitou um acesso sem precedentes a informacdo. Entretanto, também aumentou as
oportunidades para se inocular no individuo a ideologia da sociedade de informagdo. Cada
vez mais, a producdo de bens e servigos, que movimentam o capitalismo sem peias da
atualidade, depende do desenvolvimento tecnologico-cientifico. Isso obriga os Estados a
adequarem seus programas e politicas de ensino e pesquisa as imposi¢des do mercado. Nesse
contexto, em que hd uma vinculagdo mais rigida entre conhecimento e producdo de
mercadorias, as alternativas para uma saber critico € uma pesquisa independente ficam mais

€scassas.

Numa €época em que a ideologia da felicidade por prescricdo ousa proclamar o fim da
histéria, ou seja, que a humanidade alcangou o 4pice de seu desenvolvimento historico com a
atual fase do capitalismo mundial, a retomada do pensamento melancélico de Adorno é muito
oportuna. A Dialética do Esclarecimento revela a relacdo entre natureza e cultura. Argumenta
contra o perigo que esta Ultima pode atrair sobre si mesma quando se impde como segunda
natureza. Esse perigo se esgueira por entre a fachada da ideologia presente, que afirma que o
atual desdobramento da historia ¢ uma verdade inelutavel e que se impde com a for¢a do
destino contra todos os obstaculos. Desse modo, percebe-se que aquilo que ¢ feito pelo
homem entdo assume as feicdes da natureza, daquilo que “sempre esteve ai”. Entretanto,
apesar de o espirito impor a si mesmo como segunda natureza, para dar mais autoridade as
suas agoes, por tras do pano do cendrio da histdria, a natureza recalcada manipula os corddes
da razdo que se julgava independente. E, ainda, ela que se impde como forga ideoldgica e

substrato do desejo de dominagdo, que ainda se perpetua na historia.

A racionalidade instrumental ainda se manifesta nos diversos fenomenos da cultura.
Ela pode ser percebida no culto a eficiéncia do pragmatismo atual, que orienta todos os

agentes econOmicos, sem se preocupar com as consequéncias €ticas. Ela também se manifesta



150
na cultura de massa perpetuada por uma industria cultural, que impde sua presenga sobre a

vida dos individuos de uma maneira cada vez mais inescapavel. Tal inddstria tem aumentado
seu poderio nos ultimos anos, sendo um dos setores mais rentdveis da economia e
concentrando sua atividade em escala mundial em alguns poucos conglomerados, que juntos
mantém o monopodlio da informagdo. Tal racionalidade ainda esta presente na degradacao
crescente da natureza apesar dos protestos dos grupos ecologicos. Ela, ainda, pode ser
percebida no corpo manipulado e mutilado para atender as demandas do hedonismo moderno
e a induastria da felicidade e do sucesso obrigatorio. Essa racionalidade instrumental ainda
segue o principio de autoconservagdo, entranhado na ordem social, que a impulsiona para
continuar calculando meios para se alcangar os fins arbitrarios de sobrevivéncia e expansao do

proprio sistema.

Segundo Adorno, o combate contra ansia oniabarcante do espirito dominado pelo
principio de autoconservacdo passa pelo reconhecimento da mediag@o de sujeito e objeto, por
uma relagdo ndo coercitiva entre intuigdo e conceito. Nao adiantaria postular uma
racionalidade intersubjetiva, na qual os sujeitos orientam suas intera¢des lingiiisticas para o
consenso sobre questdes praticas e teoricas, sem antes escutarem a voz do nao conceitual, do

recalcado pela razao instrumental.

Adorno conclama, seguindo a influéncia de Benjamin, a encontrar as reservas de uma
nova racionalidade na linguagem, contudo, sem cair na metafisica do nome proposta pelo
antigo amigo.No seu esforco, para dar voz ao objeto, ele procura uma relagao nao coercitiva
entre sujeito e objeto na componente mimética da linguagem. Por isso, exposi¢do e expressao
sdo duas categorias chaves do seu pensamento. A comunicagdo, por ndo atentar para sua
componente expressiva, acaba nao fazendo jus ao objeto. Ela confirma a racionalidade
burguesa, propria dos produtos da industria cultural, ao nao questionar adequadamente a
influéncia do sistema sobre a linguagem comunicativa. A preocupacdo com a influéncia da
razdo instrumental sobre a linguagem ¢ uma constante preocupagdo de Adorno (1992, p. 120),
como revela este fragmento de Minima Moralia:

Enquanto as escolas adestram as pessoas no uso da fala, assim como na prestacdo de
primeiros socorros as vitimas de acidentes de transito e na constru¢do de planadores,
os alunos emudecem cada vez mais. Eles sdo capazes de fazer conferéncias, suas
frases qualificam-nos para o microfone diante do qual se véem colocados corno
‘representantes da média das pessoas, mas a capacidade de falarem uns com os

outros se atrofia. Pois esta pressupde ao mesmo tempo experiéncias dignas de serem
comunicadas, liberdade de expressdo, independéncia e, ao mesmo tempo,



151
relacionamento. No sistema que tudo abrange, a conversagdo transforma-se em
ventriloquismo. Cada um ¢é seu proprio Charlie McCarthy*’: dai a popularidade
deste. De um modo geral, as palavras comegam a parecer aquelas formulas
habitualmente reservadas para a saudagdo ou para a despedida. Assim, uma rapariga
educada com sucesso segundo os ultimos desiderata teria que dizer em cada
momento o que ¢ exatamente adequado & “situacdo” momentinea e para o quee
existem diretrizes comprovadas. Mas esse determinismo lingiiistico por adaptagdo é
o fim da linguagem: a relagdo entre a coisa e sua expressdo estd cortada, e assim
como os conceitos dos positivistas devem ser apenas fichas de jogo, do mesmo
modo os conceitos da humanidade positivista transformaram-se literalmente em
moedas. Ocorre com as vozes dos falantes o mesmo que, no entender da psicologia,
sucede com a voz da consciéncia moral, cuja ressonancia alimenta todo discurso:
elas sdo substituidas, até na mais fina das entonagdes, por um mecanismo
socialmente preparado. No instante em que ele ndo funciona mais, ocorrem pausas
ndo previstas nos codigos ndo- escritos, da-se o panico. Por causa disso as pessoas
recorrem a jogos complicados e a outras atividades de lazer, que devem dispensa-las
da carga moral da linguagem. Mas a sombra da angustia cai como uma fatalidade
sobre o que ainda resta do discurso. A espontaneidade e a objetividade no tratamento
dos assuntos desaparecem mesmo no circulo mais intimo, do mesmo modo como, na
politica, ha muito a discussdo se viu substituida pela palavra autoritaria. O falar
assume um ar maligno. Ele se transforma em esporte. A pessoa quer fazer o maior
numero possivel de pontos: ndo ha conversagdo em que nio se insinua como um
veneno a oportunidade de competir.

Adorno, como se vé€ até aqui, busca um modelo de razdo diferente, ndo condena a

razdo como um todo, como acusaram muitos de seus criticos. Ndo faria sentindo insistir na

critica abdicando de todos os meios para realizé-la. E o que deixa claro novamente Rodrigo

Duarte (1997, p. 136):

[...] ha que se mencionar que inexiste ndo s6 na Dialética do Esclarecimento, mas
também em qualquer outra obra de Adorno, a declaracdo de que ndo haja saida;
menos ainda a inten¢do de demonstrar a necessidade logica disso. O que ha ¢é a
implacavel dentincia de um processo em curso que, no limite, podera aniquilar a
razdo. Essa denuncia sé tem, evidentemente, sentido, num momento anterior a
consumacdo desse processo.

No entender do presente trabalho, embora outras obras de Adorno sejam mais

adequadas para demonstrar as alternativas apontadas por esse autor contra uma razao

instrumental, a Dialética do Esclarecimento ja apresenta indicios nessa direcdo. Essa obra

mantém as caracteristicas da ensaistica do autor. Adorno e Horkheimer deixam claro, no

prefacio do livro escrito em conjunto a necessidade de desafiar as convengdes linguisticas, do

pensamento tradicional (1985, p. 12; Ed. Alema, 2003, v.5, p. 17):

Se a opinido publica atingiu um estado em que o pensamento inevitavelmente se
converte em mercadoria ¢ a linguagem em seu encarecimento, entdo a tentativa de
por a nu semelhante depravagao tem de recusar lealdade as convengdes lingiiisticas e
conceituais em vigor, antes que suas conseqiiéncias para a historia universal
frustrem completamente essa tentativa.

27

Ventriloquo americano dos anos 40.



152
Como se percebeu até aqui - e € interesse deste trabalho demonstrar - a Dialética

do Esclarecimento mantém a preocupacdo com a forma de exposicdo. Ela faz uso de
fragmentos da cultura, sejam eles a Odisséia de Homero, ou os textos que provocam o
escandalo do pensamento tradicional, como a obra do Marqués de Sade, para assim revelar a
alianca do esclarecimento e o principio de autoconservagdo. Outra caracteristica da ensaistica
¢ mantida nesse livro, como uma forma de discurso que opera por parataxe, dando ateng¢ao ao
lateral e justapondo idéias sem subordinacdo. A Dialética do Esclarecimento ndo faz a analise
de determinadas ideias, decompondo-as em partes menores para depois se proceder a uma
sintese, encadeando logicamente o que foi separado pelo pensamento. Nessa obra, os autores
partem de unidades complexas de pensamento, combinando-os por constelacdo. Eles nao
reduzem os conceitos as suas formas essenciais. Assim, nogdes como mimese, expressao,
natureza, dominagdo, nunca sao definidas. Algo do que diz Adorno (2003, p. 17) sobre a
forma ensaio poderia ser dito sobre a obra que escreveu conjuntamente com Max Horkheimer:

Seus conceitos ndo sdo construidos a partir de um principio primeiro, nem

convergem para um fim ultimo. Suas interpretagdes ndo sdo filologicamente rigidas

e ponderadas, sdo por principio superinterpretacdes, segundo o veredicto ja

automatizado daquele intelecto vigilante que se pde a servigo da estupidez como
cdo-de-guarda contra o espirito.

Embora, a Dialéetica do Esclarecimento, assim como toda obra de Adorno, se
aproxime do procedimento estético, o pensamento ai apresentado ndo pretende imitar a arte.
Essa interdicdo, dada historicamente, j& ¢ apresentada aqui, seguindo o que afirma o proprio
pensador frankfurtiano. Entretanto, a Dialética do Esclarecimento ja carrega em si o impulso
de ir mais além do conceitual através do conceito. Esse ideal utdpico se efetivara no respeito

ao ndo idéntico.



153
REFERENCIAS

ADORNO, Theodor W. 4 atualidade da filosofia. Tradugao de Bruno Pucci. Disponivel em:

<http://antivalor.vilabol.uol.com.br/textos/frankfurt/adorno/adorno_07.htm>. Acesso em: 1
out. 2008a

. A idéia de historia natural. Traducdo de Bruno Pucci. Disponivel

em:<http://antivalor.vilabol.uol.com.br/textos/frankfurt/adorno/adorno_02.htm>. Acesso em:
1 out. 2008b.

. O fetichismo na musica e a regressao na audi¢do. In: . Textos escolhidos. Sao
Paulo: Nova Cultural, 1999.

. Dialéctica negativa. Madrid: Taurus, 1990.

. Dialéctica negativa, La jerga de la autenticidad. Madrid: Akal, 2005.

. Minima moralia: reflexdes a partir da vida danificada. Sdo Paulo: Atica, 1992

O ensaio como forma. In: . Notas de Literatura I. Sao Paulo: Duas Cidades;
Editora 34, 2003

. Palavras e sinais: modelos criticos 2. Petropolis: Vozes, 1995.

. Teoria Estética. Madrid: Akal, 2004

ARISTOTELES. Politica. Sdo Paulo: Nova Cultural, 1999 (Os pensadores)

BAUDELAIRE, Charles. 4s flores do mal. Rio de Janeiro: Nova Fronteira,1985.

. Pequenos poemas em prosa. Rio de Janeiro: Record, 2006.

. Sobre a modernidade: o pintor da vida moderna. Sao Paulo: Paz e Terra, 1996.


http://antivalor.vilabol.uol.com.br/textos/frankfurt/adorno/adorno_02.htm
http://antivalor.vilabol.uol.com.br/textos/frankfurt/adorno/adorno_07.htm

154
BENJAMIN, Walter. Experiéncia e pobreza. Disponivel em:

<http://antivalor.vilabol.uol.com.br/textos/frankfurt/benjamin/benjamin_02.htm>. Acesso em:
1 out. 2008.

. O narrador. In: et al. Textos Escolhidos. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1980a.
p.57-75. (Os pensadores)

. Origem do drama tragico alemdo. Lisboa: Assirio & Alvim, 2004.
. Passagens. Belo Horizonte:UFMG; Sao Paulo: Imprensa Oficial, 2006.

. Sobre alguns temas em Baudelaire. In: et al. Textos escolhidos. Sao Paulo:
Abril Cultural, 1980b. p. 27-56.(Os pensadores).

. Sobre arte, técnica, linguagem e politica. Lisboa: Relogio D'agua, 1992.

BERMAN, Marshall. Tudo que é solido desmancha no ar:a aventura da modernidade. 2. ed.
Sdo Paulo:2005.

BETTO, Frei. Crise da modernidade e espiritualidade. In: Ari Roitman (Org.) et al. O desafio
ético. Rio de Janeiro: Garamond, 2003.

BONASSA, Elvis Cesar. 4 dialética do ofuscamento. Disponivel em:
<http://antivalor2.vilabol.uol.com.br/textos/frankfurt/debate _de 01.html> Acesso em: 16. out.
2008

BONS, Jeanne-Marie Gagnebin de. Do conceito de Darstellung em Walter Benjamin ou
verdade e beleza. Kriterion. Belo Horizonte, n° 112, p.183-190. Dez. 2005. Disponivel em:
<www.scielo.br/pdf/kr/v46n112/v46n112a04.pdf >. Acesso em: 1 out. 2008

BOTTOMORE, Tom (Ed.). Dicionario do pensamento marxista. Rio de Janeiro: Jorge Zahar,
2001.

BRANDAO, Junito de Souza. Mitologia Grega. 18. ed. Petropolis: Vozes, 2004. V. 1

DUARTE, Rodrigo. Adornos: nove ensaios sobre o fildésofo frankfurtiano. Belo Horizonte:
UFMG, 1997.


http://antivalor.vilabol.uol.com.br/textos/frankfurt/benjamin/benjamin_02.htm

155

. Expressao estética: conceito e desdobramentos. In: ; FIGUEIREDO, Virginia
(Orgs.). Mimese e expressao. Belo Horizonte: UFMG, 2001. p. 85-105.

. Teoria critica da industria cultural. Belo Horizonte: UFMG, 2003.

FOUCAULT, Michel. Ditos & Escritos II: Arqueologia das ciéncias ¢ historia dos sistemas
de pensamento. 2. ed. Sdo Paulo: Forense universitaria, 2005.

GOMEZ, Vicente. El pensamiento estético de Theodor W. Adorno. Madrid: Fronesis Catedra,
1998.

HABERMAS, Jiirgen. O discurso filosofico da modernidade: doze ligdes. Sdo Paulo: Martins
Fontes, 2000.

HANSEN, Jodo Adolfo. Alegoria: construcgao e interpretagdo da metafora. Sdo Paulo: Hedra;
Sdo Paulo:Unicamp, 2006.

HOMERO. Odisséia. Sdo Paulo: Cultrix, 2004.

HORKHEIMER, Max; ADORNO, Theodor W. Dialektik der Aufklarung. In: .
Dialektik der Aufkldrung und Schriften 1940-1950. Frankfurt am Main: Fischer, 2003, v. 5.
(Gesammelt Schriften)

. Dialética do esclarecimento: fragmentos filoso6ficos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar,
1985.

HORKHEIMER, Max. Eclipse da Razdo. 5. ed. Sdo Paulo: Centauro, 2005.

. Teoria Tradicional e Teoria Critica. In: Benjamin, Walter et al. Textos Escolhidos.
Sdo Paulo: Abril Cultural, 1980.

JAMENSON, Fredric. 4 cultura do dinheiro: ensaios sobre a globalizagdo. 3. ed. Petropolis:
Vozes, 2002.

KANT, Immanuel. Textos seletos. 4. ed. Petropolis: Vozes, 2005.



156

LOWY, Michael. Walter Benjamin: aviso de incéndio: uma leitura das teses “Sobre o
conceito de historia”. Sdo Paulo: Boitempo, 2005.

LEXIKON, Herder. Dicionario de simbolos. Sao Paulo: Cultrix, 1994.

MAGALHAES, Fernando. 4s galerias de Paris. Disponivel em:
<http://opiniaoenoticia.com.br/interna.php?id=14257>. Acesso em: 2 out. 2008.

MARX, Karl. Critica ao Programa de Gotha. Disponivel em:

<http://www.dominiopublico.gov.br/pesquisa/DetalheObraForm.do?
select_action=&co_obra=2265> . Acesso em: 16. out. 2008.

. Do Capital. Sao Paulo: Nova Cultural, 1999 (Os pensadores)

; ENGELS, Friedrich. Manifesto Comunista. Sao Paulo: Boitempo, 1998.

MATOS, Olgéaria Chain Féres. Aufklidrung na metropole: Paris e a via lactea. In:
BENJAMIN, Walter. Passagens. Belo Horizonte: UFMG; Sao Paulo: Imprensa oficial, 2006.

. Os arcanos do inteiramente outro: a Escola de Frankfurt, a melancolia ¢ a revolugao.
2. ed. Sao Paulo: Brasiliense, 1995.

MERQUIOR, José Guilherme. Arte e sociedade em: Marcuse, Adorno e Benjamin. Rio de
Janeiro: Tempo Brasileiro, 1969

NOBRE, Marcos. 4 dialética negativa de Theodor W. Adorno: a ontologia do estado falso.
Sao Paulo: Iluminura, 1998.

PLATAO. 4 Repuiblica. Sao Paulo: Nova Cultural, 1999 (Os pensadores).

POE, Edgar Allan. O homem na multiddo. Disponivel em:

<www.saogabriel.pucminas.br/csociais/textos/e/edgarallanpoe-ohomemnamultidao.pdf>
Acesso em: 2 out. 2008.

REALE, Giovanni. Corpo, alma, saude: o conceito de Homem de Homero a Platdo. Sao
Paulo: Paulus, 2002.


http://www.saogabriel.pucminas.br/csociais/textos/e/edgarallanpoe-ohomemnamultidao.pdf
http://www.dominiopublico.gov.br/pesquisa/DetalheObraForm.do?select_action=&co_obra=2265
http://www.dominiopublico.gov.br/pesquisa/DetalheObraForm.do?select_action=&co_obra=2265
http://opiniaoenoticia.com.br/interna.php?id=14257

157

TIBURI, Marcia. Metamorfoses do conceito: ética e dialética negativa em Theodor Adorno.
Porto Alegre: UFRG, 2005.

. Uma outra historia da razdo e outros ensaios. Sao Leopoldo: Unisinos, 2003.

TOURAINE, Alain. Critica da modernidade. 7. ed. Petrépolis: Vozes, 2002.

VAZ, Henrique C. de Lima. Escritos de Filosofia II: ética e cultura. 3. ed. Sdo Paulo: Loyola,
2000.

WIGGERSHAUS, Rolf. 4 Escola de Frankfurt: historia, desenvolvimento tedrico,
significagdo politica. Rio de Janeiro: DIFEL, 2002.

ZILLES, Urbano. Teoria do Conhecimento e Teoria da Ciéncia. Sdo Paulo: Paulus, 2005



158

ANEXOS



159

ANEXO A: XC - OS SETE VELHOS - QUADROS PARISIENSES — AS FLORES DO
MAL

OS SETE VELHOS
A Victor Hugo

Cidade a fervilhar, cheia de sonhos, onde

O espectro, em pleno dia, agarra-se ao passante!
Flui o mistério em cada esquina, cada fronde,
Cada estreito canal do colosso possante.

Certa manha, quando na rua triste e alheia,

As casas, a esgueirar-se no umido vapor,
Simulavam dois cais de um rio em plena cheia,
E em que, cendrio semelhante a alma do ator,

Uma névoa encardida enchia todo o espaco,
Eu ia, qual herdéi de nervos retesados,

A discutir com meu espirito ermo e lasso
Por vielas onde ecoavam carrogdes pesados.

Subito, um velho, cujos trapos pareciam
Reproduzir a cor do tempestuoso céu

E a cujo pobre aspecto esmolas choveriam,

Nao fosse o mal que lhe brilhava no olho incréu,

Me apareceu. Dir-se-ia que, em fel banhada,
Sua pupila o ardor dos gelos agucava,

E a barba, em longos pélos, qual aguda espada,
Anadloga a de Judas, no ar se projetava.

Nao era curvo, mas quebrado, e sua espinha
Compunha com a perna um claro angulo reto,
Tanto mais que o bastdo, que a seu perfil convinha,
Lhe dava o ar retorcido e o impeto incorreto

De um quadrupede enfermo ou judeu de trés patas.
Ele ia, em meio a lama e a neve quase imerso,
Como quem mortos calca ao peso das sapatas,

De todo indiferente ¢ hostil ao universo.

Outro o seguia: barba, dorso, olhos, molambos

— Enfim, tudo era igual, do mesmo inferno oriundo,
Neste gémeo senil, e caminhavam ambos

Com mesmo passo ndo se sabe a que outro mundo.



160
A vitima eu seria de um conluio astuto?
Ou que perverso acaso ali me atormentava?
Sete vezes contei, minuto apds minuto,
Este sinistro ancido que se multiplicava!

Aquele que se ri de tamanha inquietude,

E que jamais sentiu um frémito fraterno,

Cuide bem que, apesar de tal decrepitude,

Os sete hediondos monstros tinham o ar eterno!

Teria eu visto o oitavo a luz do ultimo instante,
Inexoravel sosia, ironico ¢ fatal,

Filho e pai de si mesmo ou Fénix repugnante?
— Mas as costas voltei ao cortejo infernal.

Furioso como um ébrio que vé dois em tudo,
Entrei, fechei a porta, trémulo e perplexo,
Transido e enfermo, o espirito confuso e mudo,
Fendido por mistérios e visdes sem nexo!

Minha razao debalde ao leme se agarrava;

A tempestade lhe rompia a quilha e as cordas,

E minha alma, & naufragio, dangava, dangava,

Sem mastros, sobre um mar fantastico e sem bordas! (BAUDELAIRE,
1995, p.331-335)



161

ANEXO B:UM OUTRO MUNDO

FIGURA 1: Un Autre Monde. Jean Ignace Isidore Gérard (J. J. Grandville)
FONTE: Wikipedia- Enciclopédia Livre.



162
ANEXO C: CXX — AS LITANIAS DE SATA - REVOLTA — AS FLORES DO MAL

AS LITANIAS DE SATA
O tu, o anjo mais belo e sabio entre teus pares,
Deus que a sorte traiu e expulsou dos altares,

Tem piedade, 6 Satd, de minha atroz miséria!

O Principe do exilio, a quem fizeram mal
E que, vencido, sempre te ergues mais triunfal,

Tem piedade, 6 Sata, de minha atroz miséria!

Tu que, mesmo ao leproso e ao paria, se preciso,
Ensinas por amor o amor de Paraiso,

Tem piedade, 6 Satd, de minha atroz miséria!

Tu que da Morte, tua antiga e fiel amante,
Engendraste a Esperanca — a louca fascinante!

Tem piedade, 6 Sata, de minha atroz miséria!

Tu que dés ao proscrito esse alto e calmo olhar
Que leva o povo ao pé da forca a desvairar

Tem piedade, 6 Satd, de minha atroz miséria!

Tu que bem sabes em que terras invejosas
O Deus ciumento esconde as pedras mais preciosas,

Tem piedade, 6 Sata, de minha atroz miséria!

Tu cujo olhar desvela os fundos arsenais,
Onde sepulto dorme o povo dos metais,

Tem piedade, 6 Satd, de minha atroz miséria!

Tu cuja larga mao oculta os precipicios
Ao sonambulo a errar no alto dos edificios,

Tem piedade, 6 Sata, de minha atroz miséria!

Tu, que magicamente, amacias 0s 0ss0s
Do ¢ébrio tardio que um tropel fez em destrogos,



Tem piedade, 6 Sata, de minha atroz miséria!

Tu que, para o consolo eterno de quem sofre,
Nos ensinaste a unir o salitre ao enxofre,

Tem piedade, 6 Satd, de minha atroz miséria!

Tu que pdes tua marca, 6 cumplice sutil,
Sobre a fronte do Creso implacavel e vil,

Tem piedade, 6 Sata, de minha atroz miséria!

Tu que infundes no olhar e na alma das donzelas
O amor aos trapos ¢ a paixao pelas mazelas,

Tem piedade, 6 Satd, de minha atroz miséria!

Bastdo do desterro, archote do inventor,
Confessor do enforcado e do conspirador,

Tem piedade, 6 Sata, de minha atroz miséria!

Pai adotivo dos que, em cdlera sombria,
O Deus Padre baniu do Eden terrestre um dia,

Tem piedade, 6 Satd, de minha atroz miséria!

ORACAO

Gloria e louvor a ti, Satd, 1a nas alturas

Do Céu, onde reinaste, e nas furnas escuras

Do inferno, onde, vencido, sonhas silencioso!
Sob a Arvore da Ciéncia, um dia, que o repouso
Minha alma encontre em ti, quando na tua testa

163

Seus ramos expandir qual Templo em festa! (BAUDELAIRE, 1985, p.

423-427)



164
ANEXO D: LXXVI - SPLEEN - SPLEEN E IDEAL -AS FLORES DO MAL

SPLEEN
Eu tenho mais recordag¢des do que had em mil anos.

Em uma comoda imensa atulhada de planos,
Versos, cartas de amor, romances, escrituras,
com grossos cachos de cabelo entre as faturas,
Guarda menos segredos que o meu coragao.
E uma pirdmide, um fantéstico pordo,
E jazigo ndo ha que mais mortos possua.

- Eu sou um cemitério odiado pela lua,
Onde, como remorsos, vermes atrevidos
Andam sempre a irritar meus mortos mais queridos.
Sou como um camarim onde ha rosas fanadas,
Em meio a um turbilhdo de modas ja passadas,
Onde os tristes pastéis de um Boucher desbotado
Ainda aspiram o odor de um frasco destampado.

Nada iguala o arrastar-se dos tropegos dias,
Quando, sob o rigor das brancas invernias,

O tédio, taciturno exilio da vontade,

Assume as proporgoes da propria eternidade.
-Doravante hés de ser, 6 pobre € humano escombro!

Um granito acoitado por ondas de assombro,

A dormir nos confins de um Saara brumoso;

Uma esfinge que o mundo ignora, descuidoso,

Esquecida no mapa, e cujo aspero humor

Canta apenas aos raios do sol a se por. (BAUDELAIRE, 1995, p.293-
295)



165

ANEXO E — A PERDA DA AUREOLA- PEQUENOS POEMAS EM PROSA

XLVI A PERDA DA AUREOLA

“0Ola! O senhor por aqui, meu caro? O senhor nestes maus lugares! O senhor bebedor de
quintesséncias e comedor de ambrosia! Na verdade, tenho razao para me surpreender!”

“Meu caro, vocé conhece meu terror de cavalos e viaturas. Agora mesmo, quando atravessava
a avenida, muito apressado, saltando pelas pocas de lama, no meio desse caos movel, onde a
morte chega a galope de todos os lados a0 mesmo tempo, minha auréola, em um brusco
movimento, escorregou de minha cabeca e caiu na lama do macadame. Nao tive coragem de
apanha-la. Julguei menos desagradavel perder minhas insignias do que me arriscar a quebrar
uns ossos. E depois, disse para mim mesmo, ha males que vém para o bem. Posso, agora,
passear incognito, cometer agdes reprovaveis e abandonar-me crapulagem como simples
mortal. E eis-me aqui, igual a vocé, como vocé ve.”

“O senhor deveria, a0 menos, colocar um anuncio dessa auréola, ou reclama-la na delegacia
caso alguém a achasse.”

“Nao! Nao quero! Sinto-me bem assim. Vocé, s6 vocé me reconheceu. Além disso a
dignidade me entedia. E penso com alegria que algum mau poeta a apanhard e a meterd na
cabeca descaradamente. Fazer alguém feliz, que alegria! e sobretudo uma pessoa feliz que me
fard rir. Pense em X ou em Z. Hein? Como serd engragado.” (BAUDELAIRE, 2006, p. 253-
255)



		Entretanto, a teoria psicanalítica freudiana é insuficiente para explicar a arte moderna. Essa não é meramente fruto da sublimação das pulsões, metamorfoseada em produtos socialmente aprovados. As obras de arte moderna, como Les demoiselles d'Avignon, de Pablo Picasso; ou ainda a música dodecafônica de Arnold Schoenberg, provocam um estranhamento em relação ao establishment. Segundo Adorno (1992, p. 186-187), a arte legítima escapa à teoria psicanalítica porque falta a esta um conceito adequado de “expressão”, embora a diferença proposta por esta teoria entre satisfação real e satisfação alucinatória esteja na linha da diferença entre satisfação e expressão não dissimulada. Entretanto, como diz Adorno (1992, p. 187):

