
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS

DEPARTAMENTO DE FILOSFIA
MESTRADO EM FILOSOFIA

SEBASTIÃO FRANCISCO DE ALMEIDA FILHO

DIALÉTICA DO ESCLARECIMENTO: EXPRESSÃO E RECONCILIAÇÃO

RECIFE
2009



SEBASTIÃO FRANCISCO DE ALMEIDA FILHO

DIALÉTICA DO ESCLARECIMENTO: EXPRESSÃO E RECONCILIAÇÃO

Dissertação  submetida  à  Coordenação  do 
Programa  de  Mestrado  em  Filosofia,  da 
Universidade  Federal  de  Pernambuco,  como 
requisito  parcial  para  obtenção  do  grau  de 
Mestre em Ética e Filosofia Política

Orientador:  Prof.  Dr.  Fernando  Jader  de 
Magalhães Melo

RECIFE
2009



Almeida Filho, Sebastião Francisco de 
       Dialética  do  esclarecimento:  expressão  e 
reconciliação.  /   Sebastião  Francisco  de  Almeida 
Júnior. -- Recife: O Autor, 2009.
       165 folhas : il., fig.

       Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de 
Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2009.
      Inclui: Bibliografia e anexo.

     1.   Filosofia.  2.  Dialética  do  esclarecimento  – 
Ensaios. 3. Mimese. 4. Razão. 5. Theodor W. Adorno. 
6. Max Horkheimer. I. Título.

                   1
                   100

              CDU (2. 
ed.)

      CDD (22. ed.)

UFPE 
BCFCH2009/68





Dedico este trabalho a todos aqueles que, com 
um amor sem condescendência, ajudaram a me 

manter firme na busca dos meus objetivos.



AGRADECIMENTOS

A todos do Departamento de Filosofia da Universidade Federal de Pernambuco, em especial 
aos professores e aos funcionários do programa de mestrado, por me proporcionarem a 

possibilidade de realizar meus estudos e por sempre serem prestimosos quando deles precisei.
Ao meu orientador, Prof. Dr. Fernando Jader de Magalhães Melo, pelos ensinamentos e por 

ter acreditado neste trabalho.
Aos meus amigos, pela troca intelectual e afetiva, que me proporcionaram ao longo dos anos 

de convivência, bem como pelo constante incentivo.
À minha família, principalmente à minha mãe e ao meu pai, pelas demonstrações de 

confiança e amor incondicional em toda a minha vida e por serem, até hoje, exemplos de 
caráter e honestidade.

A Ellen, cuja simples presença, desperta em mim o desejo de ser sempre melhor.



Cultivo una rosa blanca,
en julio como enenero,
para el amigo sincero
que me da su mano franca.

Y para el cruel que me arranca
el corazón con que vivo,
cardo ni ortiga cultivo:
cultivo una rosa blanca.

(José Martí)

[…] quando esperamos a salvação, 
uma voz nos diz que a esperança é 
vã e, no entanto, é ela apenas, a 
impotente esperança, que nos 
permite cobrar alento. Nenhuma 
contemplação é capaz de outra 
coisa senão redesenhar 
pacientemente em figuras e esboços 
sempre novos a ambigüidade da 
melancolia. A verdade é inseparável 
desta quimera: que das figuras da 
aparência surja, no entanto, um dia, 
sem aparência, a salvação. 

(Theodor W. Adorno)



RESUMO

A Dialética do Esclarecimento é considerada um marco teórico no pensamento de Theodor 
W. Adorno e Max Horkheimer. Nesse livro, escrito a quatro mãos por esses dois membros do 
grupo  de  intelectuais  conhecido  por  Escola  de  Frankfurt,  é  feita  uma  crítica  radical  ao 
processo  de  formação  da  racionalidade  ocidental.  Eles  denominam  de  esclarecimento  o 
movimento histórico da formação da razão e da luta que esta trava para retirar o homem de 
um estado de medo e menoridade diante das forças naturais. Diante dos fenômenos históricos 
do  século  XX,  que  indicam uma ameaça  de  queda  da  civilização  na  barbárie,  Adorno e 
Horkheimer examinam a aliança entre razão e poder que pode aniquilar as possibilidades de 
uma humanidade emancipada.  Entretanto,  diversos opositores do pensamento de Adorno e 
Horkheimer, entre os quais se poderia mencionar Jürgen Habermas, chegaram a acusar esses 
autores de anularem a própria crítica. Segundo tais opositores, a Dialética do Esclarecimento 
invalidaria  seus  próprios  argumentos  ao  vincular  totalmente  razão  e  poder.  Entretanto,  o 
presente  trabalho  procura  indícios  que  permitam  vislumbrar  uma  proposta  de  uma  nova 
escrita  filosófica  na  Dialética  do  Esclarecimento,  que  demonstre  uma  relação  menos 
possessiva entre a razão e o não idêntico. Essa escrita seria resultante de uma influência de 
Walter Benjamin sobre os dois frankfurtianos, mas principalmente sobre Theodor Adorno. A 
componente ensaística na Dialética do Esclarecimento indicaria que essa obra não entra num 
beco sem saída pessimista em relação às possibilidades emancipatórias da história. A própria 
forma de exposição desse livro convidaria a pensar uma nova relação entre sujeito e objeto, 
espírito e natureza, arte e filosofia.

Palavras-Chave:  Dialética  do  Esclarecimento.  Razão.  Exposição.  Expressão.  Mimese. 
Ensaio.



RESUME

La Dialectique de la Raison (ou Dialectique des Lumières) est considerée une borne théorique 
dans la pensée de Theodor W. Adorno et Max Horkheimer. Dans ce livre, écrit à quatre mains 
par deux membres du groupe d'intellectuels de l'Ecole de Francfort, il y a une dure critique du 
processus de formation de la rationalité occidentale. Ils appellent  Lumières (Aufklärung) le 
mouvement historique de la formation de la raison et de sa lutte pour retirer l'homme d'un état 
de peur et de minorité devant les forces naturelles. Devant phénomènes historiques du XXe 
siècle qu’ indiquent la ménace d'effondrement de la civilisation dans la barbarie, Adorno et 
Horkheimer examinent l'alliance entre la raison et le pouvoir qui peuvent finir les chances 
d'une  humanité  émancipée.  Toutefois,  plusieurs  adversaires  de  la  pensée  d'Adorno  et 
Horkheimer, parmi lesquels on peut citer Jürgen Habermas, ont accusé les auteurs d’annuler 
leur propre critique. Selon ces opposants, la  Dialectique de la Raison invalide vos propres 
arguments  à  lier  totalement  la  raison et  le  pouvoir.  Cependant,  le  présent  travail  cherche 
indices que permettent nous montrer la proposition d'une nouvelle écriture philosophique dans 
la  Dialectique de la Raison, qui montre une relation moins possessive entre la raison et le 
non-identique. Cette écriture est un résultat de l'influence de Walter Benjamin sur les deux 
francfortians, surtout Theodor Adorno. La composante essayiste dans la  Dialectique de la  
Raison indiquerait que ce livre n’ entre pas dans une impasse pessimiste sur les possibilités 
d'émancipation de l'histoire. La forme même de l’ exposition de cette oeuvre nous invite à une 
réflexion sur  une nouvelle  relation  entre  le  sujet  et  l'objet,  l'esprit  et  la  nature,  l'art  et  la 
philosophie.

Mots-clés: Dialectique des Lumières. Raison. Exposure. Expression. Mimesis. Essai



SUMÁRIO

INTRODUÇÃO ------------------------------------------------------------------------------ 10
1 ESCLARECIMENTO E MODERNIDADE ----------------------------------------- 14
1.1 Aufklärung e modernidade enquanto conceitos negativos --------------------- 14
1.2 Tradição x abertura para os novos tempos ---------------------------------------- 15
1.3 Racionalização e subjetividade ------------------------------------------------------- 19
1. 3. 1 O “desencantamento do mundo” através da razão subjetiva -------------------- 19
1. 3. 2 Da razão objetiva à razão subjetiva ------------------------------------------------ 21
1.4 O eterno retorno do mesmo.----------------------------------------------------------- 25
1. 5 Mosaico alegórico: lendo os fragmentos da modernidade --------------------- 39
2  DE  BENJAMIN  A  ADORNO:  A  FILOSOFIA  QUE  TENTA  SE 
DESVENCILHAR DAS ARMADILHAS DA INTENCIONALIDADE

48

2.1 Exposição da Verdade: do tratado de Benjamin ao ensaísmo de Adorno ------ 48
2.2 A filosofia como interpretação ------------------------------------------------------- 65
3 O ENTRELAÇAMENTO ENTRE MITO E ESCLARECIMENTO ----------- 77
3.1 O nascimento da Dialética do esclarecimento ------------------------------------- 77
3.2. O conceito de Esclarecimento -------------------------------------------------------- 89
3.2.1 Excurso I: Ulisses ou Mito e Esclarecimento -------------------------------------- 100

3.2.2 Juliette ou Esclarecimento e Moral --------------------------------------------------
104

3.3 A Indústria cultural: o esclarecimento como mistificação das massas -------
108

3.3.1 A indústria cultural na era da globalização.-----------------------------------------
113

3.4 Elementos de antissemitismo ---------------------------------------------------------
115

4  A  PERSISTÊNCIA  DO  VALOR  CRÍTICO  DA  DIALÉTICA  DO 

ESCLARECIMENTO ----------------------------------------------------------------------

124

4.1 Expressão: a voz recalcada do objeto ----------------------------------------------
124

CONCLUSÃO 

--------------------------------------------------------------------------------

148

REFERÊNCIAS -----------------------------------------------------------------------------
153

ANEXOS --------------------------------------------------------------------------------------
158



INTRODUÇÃO

A modernidade, que nasce praticamente com a descoberta do cogito por Descartes, é 

marcada  pela  confiança  na  razão.  Nos  séculos  que  se  seguiram  a  esse  acontecimento, 

puderam-se  observar,  no  decorrer  da  história,  grandes  transformações.  Através  das 

formulações de Newton, a antiga filosofia natural vai se tornando efetivamente uma ciência, 

estabelecendo-se  como  cânone  do  pensamento  que  se  propõe  ser  verdadeiro.  Mares  são 

singrados e novos continentes descobertos. O estatuto de legitimidade divina do poder dos 

monarcas  é sobrepujado pela  pesquisa sobre o fundamento  do direito  natural.  A reforma, 

conduzida por Lutero, abala o poder da Igreja Católica. Na América e na França, as potências 

do  antigo  regime  sucumbem em nome do ideal  de  mais  liberdade  e  desejo  de  poder  da 

burguesia emergente.  Enfim,  um mundo dominado,  anteriormente,  por deuses e demônios 

parece ceder lugar a um novo mundo. Este brave new world é descortinado pelo poder de uma 

forma  de  racionalidade,  que  penetra  vários  âmbitos  da  cultura  e  modela  a  forma  de  ser 

ocidental.

O que moveria esta racionalidade não seria uma busca desinteressada da verdade, mas 

o desejo de dominação. Esse estranho desejo cresceria por entre as frestas do palácio de cristal 

edificado em honra da razão. Karl Marx talvez tenha sido um dos primeiros a observar isso ao 

analisar  a  contribuição  da  burguesia,  filha  dileta  da  modernidade,  para  as  grandes 

transformações  históricas  no  ocidente.  Como  ele  diz  no  Manifesto  Comunista,  ela  foi 

responsável por criar maravilhas maiores do que as pirâmides do Egito, por estabelecer um 

estilo  de  vida  urbano,  por  criar  novas  formas  de  relações  sociais,  mais  funcionais,  que 

dissolviam os antigos  laços  de consangüinidade.  Entretanto,  também,  por  criar  formas  de 

exploração mais escancaradas e desumanas (MARX; ENGELS, 1998, p. 44).

Na esteira de um pensamento marxista, mas crítico em relação ao mesmo, é que surge 

a chamada Escola de Frankfurt. Os pensadores dela advindos questionam o clima de barbárie 

que se estabeleceu na Europa no período entre e pós-guerras. Preocupava a tais pensadores 

não só a lógica de um pensamento positivista, que confirmaria o “ser assim do mundo”, mas 

também o próprio avanço da violência  e  da brutalidade,  executadas  com precisão e rigor 

científico pelo fascismo. Dessa escola de pensamento destacam-se Theodor Adorno e Max 

Horkheimer,  os autores  da  Dialética do Esclarecimento.  Nessa obra,  eles  investigaram as 

possibilidades  de  emancipação  humana,  bem  como  o  entrelaçamento  entre  o  que  eles 

10



chamaram de  esclarecimento  e  a  dominação.  O esclarecimento  seria  a  própria  marcha 

histórica do espírito sobre a natureza. Entretanto, para esses pensadores, haveria elementos de 

natureza reprimidos  que retornariam sobre a  racionalidade pretensamente  asséptica.  Desse 

modo, tal racionalidade se perverteria numa aliança obscura com estratégias de poder.

Contudo,  não  foram  poucos  os  críticos  que  acusaram  Adorno  e  Horkheimer  de 

fazerem uma associação entre razão e poder, que tornaria a crítica deles total. Tal atitude, a 

qual  Adorno  e  Horkheimer  teriam  realizado  de  modo  consciente,  haveria  conduzido  os 

autores a um beco sem saída. O pressuposto para qualquer crítica seria a razão. Entretanto, se 

essa razão tornou-se degenerada ao se associar ao poder, então a crítica ao esclarecimento 

ficaria inviabilizada em suas próprias bases.

Entretanto, Adorno e Horkheimer, aparentemente, não descrêem na razão como um 

todo, mas apenas em um dos seus aspectos, que se tornou hipertrofiado ao longo do processo 

histórico. E essa é uma questão filosófica, que remete à própria fundamentação racional da 

história.

As tentativas de justificar a existência de uma nova forma de racionalidade, no caso do 

pensamento de Theodor W. Adorno, são feitas normalmente a partir das obras de maturidade 

desse  filósofo,  como  Dialética  Negativa e  Teoria  Estética.  Dessa  forma,  a  Dialética  do 

Esclarecimento é  posta,  geralmente,  apenas  como  um  ponto  de  inflexão  crítico  dos 

frankfurtianos  em relação  à razão ocidental,  sendo a  proposta  de uma racionalidade  mais 

ampla buscada pelos defensores de Adorno nas suas duas obras supramencionadas. 

Entretanto,  o  presente  trabalho  parte  do  seguinte  problema:  a  Dialética  do 

Esclarecimento conduz necessariamente a uma visão pessimista do processo histórico de 

desenvolvimento, levando desta forma a aceitação da tese de que não existe mais nenhuma 

possibilidade de emancipação humana (reconciliação entre homem e natureza)?

Desse  problema,  segue-se  a  seguinte  hipótese:  se  a  Dialética  do  Esclarecimento 

oferece indícios para se pensar num conceito de razão mais amplo, que não esteja atrelado 

necessariamente à dominação (razão instrumental), então é possível ainda supor, nessa obra, 

uma brecha para se pensar num projeto de emancipação humana e o fim da dominação (do 

homem pelo homem e da natureza pelo homem).

Desse modo,  torna-se objetivo fundamental  deste  trabalho  identificar,  na forma da 

Dialética do Esclarecimento, uma escritura filosófica que exponha uma forma de razão que 

contemple  sem  violência  o  não  idêntico.  Assim,  forma  e  conteúdo  possivelmente  se 

relacionariam  no  pensamento  de  Adorno  como  proposta  de  uma  razão  não  coercitiva  e 

11



identificatória.  Portanto,  a  Dialética do Esclarecimento não seria apenas o momento da 

crítica intransigente à racionalidade ocidental,  mas manifestaria, em sua própria forma, um 

procedimento filosófico capaz de resistir à desesperança

Deve-se frisar, ainda, que a Escola de Frankfurt foi reconhecida desde sua gênese pela 

pesquisa interdisciplinar na área da teoria social. Aglutinaram-se, sob essa rubrica, diversos 

pensadores,  que,  apesar  das  diferenças  peculiares  de  cada  um,  mantinham  um  trabalho 

coerente em vários terrenos como a ética, a política e epistemologia. O trabalho de Adorno e 

Horkheimer  destacou-se  dentro  desse  grupo pela  sua  importante  contribuição  à  crítica,  à 

cultura e às relações de poder. Esses dois frankfurtianos abordaram de forma coerente autores 

tão  díspares  como  Kant,  Kierkegaard,  Schopenhauer,  Hegel  e  Marx,  passando  ainda  por 

Heidegger e os positivistas lógicos. Desse modo, qualquer investigação sobre esses filósofos 

por si só já se justificaria, enquanto forma de se perceber como se dá o desdobramento do 

pensamento filosófico contemporâneo. 

Contudo,  a  investigação  da  problemática  apresentada  neste  trabalho  se  justifica 

principalmente diante do fato de a lógica capitalista pós-moderna provocar a interpenetração 

dos campos da cultura e da economia. Assim, afirma-se a necessidade de repensar de maneira 

crítica as colocações acerca do esclarecimento postas pelos filósofos Theodor W. Adorno e 

Max Horkheimer.

Pela  própria  natureza  da  pesquisa  em  filosofia,  a  metodologia  utilizou  recursos 

bibliográficos. Entretanto deve-se advertir que a inspiração teórica não significa a recuperação 

integral de um pensamento ou o evento com o qual o autor se identifica, mas a reedificação 

deste sobre bases novas. A pesquisa acadêmica deve ser caracterizada pelo rigor lógico e pela 

originalidade.  Contudo,  ressalta-se  a  dificuldade  de  reduzir  um pensamento  fragmentário 

como o de Adorno em uma unidade sistemática. Assim, não se pretende fechar o pensamento 

desse filósofo num constructo conceitual cerrado, mesmo porque isso seria contrário à própria 

forma de escrita filosófica defendida por esse filósofo frankfurtiano. 

Por fim, deve-se apresentar aqui o plano de trabalho desta dissertação. Dessa forma, 

pode-se  adiantar  que,  no  primeiro  capítulo,  situa-se  a  problemática  da  Dialética  do 

Esclarecimento dentro da modernidade, descrevendo-se o movimento histórico de formação 

dessa obra. Embora o conceito de  Esclarecimento (Aufklärung) seja atemporal, a crítica ao 

que este conceito (ou seria constelação?) está relacionado parte dos dilemas postos pela era 

moderna. Também será apresentado, neste capítulo, o entrelaçamento entre o velho e o novo 

12



(arcaico-mítico e transitório, natureza e história) nesse período histórico, pois essa questão 

se torna importante na Dialética do Esclarecimento. 

No segundo capítulo, procura-se avaliar a influência que leitura de Origem do Drama 

Barroco Alemão causou sobre o pensamento  de Adorno. Acredita-se  que a ideia  de uma 

filosofia  enquanto  exposição  (Darstellung)  da  verdade,  que  Benjamin  tenta  encontrar  na 

escrita filosófica na forma do tratado, influenciará, o estilo ensaístico de Adorno ao longo de 

sua carreira. Também se intenta mostrar que a filosofia interpretativa e a expressão estética de 

Adorno  são  os  elementos  teóricos  práticos  para  romper  com  um  pensamento  lógico-

matemático que despreza a experiência histórica e procura submeter as particularidades dos 

fenômenos a uma totalidade sem brechas

No capítulo três, a proposta é apresentar a crítica a Aufklärung tal qual ela se mostra 

na Dialética do Esclarecimento. Enfatiza-se, então, o processo de reificação da racionalidade, 

enquanto produto do espírito objetivo. O procedimento alegórico como recurso para captar o 

não dito e o não pensado (a escória do mundo dos fenômenos) também será abordado na 

análise  do mito  de Ulisses  e  na crônica  escandalosa  sobre Juliette,  do Marquês  de  Sade. 

Assim, deve-se expor o retorno do natural recalcado na história do espírito.

O objetivo do quarto capítulo é mostrar  que Adorno não abandona completamente 

uma perspectiva esclarecedora. Assim, aborda-se a importância de se investigar a realidade 

através de um procedimento constelativo, que não reduz o objeto a uma unidade homogênea. 

Também se  analisa  o  papel  do  ensaio  na  exposição  da  expressão  do  objeto,  ou  seja,  do 

sofrimento coagulado na linguagem da tradição. Constelação e ensaio seriam elementos de 

uma escrita filosófica que procura reelaborar a memória danificada no processo de alienação 

ao longo da história. Expor a dor e o sofrimento, reabilitando-os como experiência histórica, 

seria  a  função  de  uma  escrita  filosófica  ao  mesmo  tempo  interpretativa  e  expressiva. 

Interpretar a realidade enquanto cifra e ruína é a práxis de uma filosofia, que assume o dever 

de, pelo menos, retardar a marcha histórica para a catástrofe.

13



1 ESCLARECIMENTO E MODERNIDADE

1.1 Aufklärung e modernidade enquanto conceitos negativos

A Dialética do Esclarecimento, marco teórico do pensamento de Theodor W. Adorno 

e  Max Horkheimer,  pode ser entendida  como uma crítica  à  modernidade.  Nessa obra,  os 

filósofos  tentam  captar  os  elementos  regressivos  de  todo  o  processo  de  racionalização 

ocidental. Contudo, fazem-no à luz dos dilemas postos pela era moderna.

Entretanto, convém lembrar que a compreensão desse período histórico, bem como de 

tudo o que ele suscita até os dias de hoje, passa pelo entendimento de outro conceito que lhe 

vai  ao  encontro  e  que,  por  vezes,  se  confunde  com  a  própria  noção  de  modernidade: 

Aufklärung.  Esse  termo  alemão  é,  em  geral,  usado  para  indicar  o  movimento  histórico-

filosófico conhecido como Iluminismo. Contudo, ele possui ainda uma acepção mais ampla. 

Na língua portuguesa, Aufklärung também significa esclarecimento. Aliás, é com esse sentido 

que esse termo é traduzido na versão brasileira da obra de Adorno e Horkheimer analisada no 

presente trabalho (Dialektik der Aufklärung = Dialética do Esclarecimento). 

A relação que esse termo possui com a modernidade pode ser articulada a partir da 

análise de um texto do filósofo alemão, Immanuel Kant:  Beantwortung der Frage:  was ist  

Aufklärung?  (Resposta  à  pergunta:  O  que  é  o  Esclarecimento?).  Ele  foi  publicado  em 

dezembro de 1784, como um artigo, no periódico alemão Berlinische Monatsschrift . Segundo 

o filósofo francês Michel Foucault (2005, p. 335), a questão que Kant se propõe a responder 

nesse artigo tem perseguido a filosofia moderna há mais de duzentos anos. Diversos filósofos, 

como Nietzsche,  Hegel  ou Habermas  com ela  se  chocaram,  direta  ou indiretamente,  sem 

jamais  lhe  fornecer  uma resposta  definitiva.  Aquilo  que  é  o  esclarecimento  e  como este 

contribui para formação do homem, determinando aquilo que este é em termos de pensamento 

e comportamento seria um dos objetos centrais da investigação do pensamento moderno.

No referido texto, Kant, assim, define o esclarecimento:

ESCLARECIMENTO  [‘Aufklärung’] é a saída do homem de sua menoridade, da  
qual ele próprio é culpado.  A  menoridade é a incapacidade de fazer uso de seu 
entendimento sem direção de outro indivíduo. O homem é o próprio culpado dessa 
menoridade se a causa dela não se encontra na falta de entendimento, mas na falta de 
decisão e coragem de servir-se de si mesmo sem a direção de outrem. Sapere aude! 

14



Tem  coragem  de  fazer  uso  de  teu  próprio  entendimento,  tal  é  o  lema  do 
esclarecimento [‘Aufklärung’].[grifo do autor] (KANT, 2005, p. 63).

Em seu artigo  O que são as Luzes?, Michel Foucault (2005, p. 337) chama atenção 

para  a  formulação  extremamente  original  proposta  por  Kant  da  sua  definição  do 

esclarecimento, que é definido negativamente, ou seja, em oposição à outra coisa da qual se 

distingue. O esclarecimento é uma “saída” de um determinado estágio no qual o homem se 

encontrava até então. 

Assim, pode-se perceber que o conceito de esclarecimento apresenta uma semelhança 

com o de modernidade. Este último também é compreendido em oposição a algo. Esse termo 

deriva do latim  modernus, significando  recentemente. A modernidade é uma afirmação do 

agora, do novo, em oposição ao passado e à tradição. Durante o século XVIII, denominar-se-

ia  a  própria  época  vivida  e  aos  três  séculos  anteriores  com a  nomenclatura  de  “tempos 

modernos”.  O  Renascimento,  a  descoberta  do  Novo  Mundo  (as  Américas),  A  Reforma 

Protestante  configurariam experiências  históricas  que demarcariam a separação  do mundo 

medieval da modernidade. O pensamento escatológico cristão, dentro de uma percepção linear 

teleológica da história, havia relacionado à noção de novos tempos à idéia de Juízo Final e ao 

advento do reino de Deus. Contudo, a versão secularizada dessa noção produzida no Século 

da Luzes não põe o “novo” no fim da história.  A modernidade se dá numa percepção da 

temporalidade em que o tempo presente está sempre aberto para o futuro, para o novo, que de 

certo modo já se faz presente (HABERMAS, 2000, p. 9). 

1.2 Tradição x abertura para os novos tempos

Esta abertura para o novo, que constitui a modernidade, surge numa nova posição em 

relação àquilo que fora relegado pela tradição. Para compreender esse fato, convém retornar a 

formação do ethos1 moderno e sua relação com o ethos do mundo antigo e medieval. Como 

1   Henrique C. de Lima Vaz, em seu livro Ética e Cultura, faz uma ilustrativa exposição do sentido da palavra 
ética. Esta deriva de dois vocábulos gregos: ηθος (ēthos) ,com a letra grega “eta” inicial; e εθος (éthos), com 
a letra “épsilon” inicial. O primeiro significa morada, tanto do homem quanto do animal. Remete ao conjunto 
de costumes normativos de um grupo social. Enquanto morada do homem, sua casa,  o  ēthos indica uma 
clareira aberta no mundo da natureza e a criação de um espaço especificamente humano. O segundo, refere-
se a um comportamento decorrente da repetição dos mesmos atos. É a constância do comportamento do 
indivíduo cuja a vida é regida pelo  ēthos-costume. O  éthos é uma  disposição para agir freqüentemente de 
uma dada maneira.  Assim, ele se distingue daquilo que ocorre sempre da mesma forma, como se dá em 
relação  aos  seres  regido  pelas  leis  naturais.  A constância  que  o  éthos predispõe  é livre.  Se este  é  uma 

15



diz Henrique de Lima Vaz (2000, p. 12), o  ethos,  termo original do pensamento grego 

antigo do qual deriva a palavra Ética (Ethike), constitui o espaço humano, a morada, no qual o 

homem habita e estabelece costumes. Esse termo remete a uma perenidade do comportamento 

do homem, na forma em que este se relaciona com a natureza e no proceder com os seus 

pares.

O  que  era  disposto  pelo  ethos não  tirava  seu  valor  e  autoridade  das  convenções 

humanas.  Freqüentemente,  o  ethos era  associado  a  uma  origem divina  ou  metafísica.  Os 

diversos  mandamentos  míticos,  como  também  os  variados  códigos  religiosos  existentes 

fornecem exemplo  disso.  Era,  assim,  que se  buscava  um alicerce  sólido  para  o  ethos no 

mundo antigo e medieval, para que esse fosse transmitido pela tradição

Dessa forma, pode-se dizer que a vivência histórica do ethos se dá como tradição. Esta 

pode ser entendida como o conjunto de bens simbólicos transmitidos de geração para geração. 

Ao guiarem-se pelos hábitos e costumes relegados pela tradição, os indivíduos reforçavam os 

laços coletivos de sua comunidade e davam um sentido a suas próprias existências de modo 

que,  ao repetirem práticas  e  rituais,  bem como interiorizarem e vivenciarem os valores  e 

normas prescritos pelo  ethos, tais indivíduos eram salvos de sua efemeridade. Tendo como 

norte o ethos, que como diz Lima Vaz (2000, p.19) é “a face da cultura que se volta para o 

horizonte do dever-ser ou do bem”, eles se tornavam universais concretos. Isso significava 

que eles  se aproximavam do máximo que se esperava de um ser humano,  tornavam-se o 

exemplo da ordem a ser seguida, tais quais os heróis e santos representados nas obras de arte 

antigas e medievais.

Assim,  pode-se  dizer  que  a  ordenação  do  tempo  na  vivência  da  tradição  era 

qualitativa.  O  passado  não  era  então  concebido  como  um ponto  inicial,  que  deveria  ser 

deixado para trás pela evolução histórica. Ele retornaria e seria  atualizado no presente pela 

tradição.  O que  não  se  deve  entender  como  uma  pura  repetição  mecânica  dos  valores  e 

práticas antigos. Por mais que se respeitassem as leis e os costumes dos antepassados, a ação 

humana (práxis)  ocorreria  numa situação  histórica específica.  Desse modo,  os indivíduos, 

dentro de sua particularidade histórica, tinham o ensejo para renovação do  ethos. Contudo, 

essa  relação  do  ethos com a  tradição  é  que  será  radicalmente  mudada  pelo  advento  da 

modernidade, ao qual se liga a Aufklärung (VAZ, 2000, p. 20).

disposição, o hábito (héxis) é o seu resultado acabado. A relação entre estes conceitos seria a seguinte:

ēthos (costume) – éthos (disposição para a constância) - práxis (ação humana) -héxis (hábito).

16



Retornando-se  ao  artigo  de  Kant,  compreender-se-á  essa  mudança.  O 

esclarecimento, como esse filósofo o entende, seria o movimento que dispõe o homem a se 

libertar de qualquer tutela. Desse modo, ele abandonaria a menoridade através da ousadia de 

usar a própria razão sem a direção de outrem. A culpa dessa menoridade repousaria sobre os 

ombros dos próprios homens, que, por acharem cômodo ter quem pense e decida por eles, 

proporcionariam a oportunidade de surgirem pretensos tutores, que se esforçariam por mantê-

los embrutecidos (KANT, 2005, p. 63-64). Poder-se-ia afirmar que Kant quer designar com a 

expressão “tutores” todos aqueles que gostariam de submeter a humanidade a uma autoridade 

inquestionável,  tais  como os  representantes  do antigo  regime  (reis  absolutos,  nobres  e  os 

membros  do  clero).  Ele  define  então  o  esclarecimento  como  “a  modificação  da  relação 

preexistente entre vontade, autoridade e o uso da razão” (FOUCAULT, 2005, p. 337). 

Assim, pode-se perceber a diferença que Kant estabelece entre o presente que vivencia 

e  o  passado.  Esta  época  não  poderia  mais  aceitar  a  tutela  da  tradição  ou  de  qualquer 

autoridade infundada. O que se pedia era a liberdade de pensar e usar aquilo que era posto 

pelo pensamento como norma para agir no mundo prático.

O Iluminismo, o esclarecimento mais restrito (Aufklärung) do século XVIII, trazia em 

si a marca dessa confiança na razão, o que compartilhava com o próprio espírito moderno. A 

razão, no contexto da filosofia kantiana, era a faculdade que possibilitava ao homem dominar 

a  realidade  cientificamente,  por  meio  do conhecimento  de suas leis  naturais.  Ela  também 

favoreceria o controle da própria natureza interna, através de seu uso prático moral. O homem 

submetido a todos os condicionamentos naturais em seu modo de ser fenomênico, mundano, 

poderia,  pelo  acesso  à  razão  prática,  inscrever-se  no  reino  da  liberdade.  Assim,  ele  seria 

virtualmente capaz de agir conforme a leis prescritas pela própria vontade racional, livre de 

inclinações diferentes do respeito às leis da razão. Isso configura aquilo que Kant chama de 

autonomia (auto-nomos), a capacidade que o homem tem de dar uma norma a si mesmo e 

segui-la.

Em Kant,  “saída  da  menoridade”  é  concebida  em termos  de  um “uso  público  da 

razão”. O homem, então, tem o direito e o dever de usar seu entendimento para se dirigir e 

questionar  qualquer  autoridade  não  fundada  na  razão.  Desse  modo,  deve  esclarecer  a  si 

mesmo e a todo o gênero humano, auxiliando na emancipação de qualquer tutela. Kant propõe 

que, através da razão, se verifique o valor de qualquer mandamento legal ou moral, rejeitando 

qualquer forma de obediência  irrefletida.  O que se percebe no texto desse filósofo é uma 

tensão  entre  autoridade  fundada  meramente  na  tradição  e  a  autoridade  fundada  na  razão, 

17



enquanto determinantes da vontade humana. A pura exemplaridade do passado é posta em 

cheque. Dentro dessa situação, é muito revelador isto que diz Henrique de Lima Vaz (2000, p. 

17):
tradição  e  razão:  entre  estes  dois  pólos  passará  a  oscilar  o  destino  do  ethos  na 
história  das  sociedades  ocidentais  e  a  amplitude  dessa  oscilação  irá  assinalar 
igualmente  os  momentos  da  crise  e  transformação  dos  padrões  éticos  dessa 
sociedades.

Com o advento da modernidade, a exemplaridade do passado passa a ser preterida por 

uma ênfase  no  futuro.  Assim,  a  primazia  de  um tempo  qualitativo,  em que  o  passado é 

retomado e superado na atualização das tradições, é substituída por uma primazia do tempo 

presente. A modernidade, então, afirma o presente, a sua própria atualidade, mas volta seu 

olhar para o futuro, fazendo uma renovação contínua de si e tentando romper com a tradição. 

Assim, verifica-se, na modernidade, a emergência de conceitos carregados de uma noção de 

movimento,  tais  como:  progresso,  revolução,  emancipação,  e  a  própria  noção  de 

esclarecimento. Pode-se inferir disso, que “a modernidade não pode e não quer tomar dos 

modelos de outra época os seus critérios de orientação, ela tem de extrair de si mesma a sua 

normatividade (HABERMAS, 2000, p.12) [grifo do autor].

Tal orientação estaria atrelada ao processo de reconfiguração do mundo econômico, 

que constitui a saída do feudalismo e a emergência do capitalismo. Ocorre na modernidade a 

ascensão da classe burguesa e de um novo  ethos do trabalho. As idéias de contemplação e 

adequação do homem à ordem do mundo são substituídas por um saber científico que quer, 

também, usar seu conhecimento da ordem natural para colocar esta ao serviço do homem. Da 

nova  orientação  em relação  ao  conhecimento  surge,  no  mundo  moderno,  o  processo  de 

industrialização.  A produção e  a  acumulação  de  riquezas  decorrentes  desse  processo vão 

consolidando a posição da classe burguesa naquele cenário histórico. É ela a responsável por 

uma radical mudança de paisagem na face do mundo nos últimos quatro séculos, que é muito 

bem retratado por Marx (1998, p. 44), no Manifesto Comunista:
A burguesia [...] criou forças produtivas mais numerosas e mais colossais do que 
todas as gerações passadas em seu conjunto. A subjugação das forças da natureza, as 
máquinas, a aplicação da química na indústria e na agricultura, a navegação a vapor, 
as  estradas  de  ferro,  o  telégrafo  elétrico,  a  exploração  de continentes  inteiros,  a 
canalização dos rios, populações inteiras brotando da terra como por encanto [...] 

A modernidade é, então, acompanhada de um processo de modernização, que poderia 

ser descrito em termos de um processo de industrialização, urbanização e racionalização da 

organização social e das relações humanas. A modernidade, enquanto modernização, acaba se 

configurando como uma visão eurocêntrica do mundo e do processo histórico. De acordo com 

18



essa  visão,  as  nações  que  atingiram  uma  forma  de  produção  de  riquezas  baseada  no 

desenvolvimento de tecnologia, bem como uma organização social nos moldes europeus de 

legalidade e civilidade, eram mais evoluídas. Cria-se uma ideologia do progresso, em que o 

melhor  é  o  que  está  mais  à  frente  em  termos  de  desenvolvimento  racional-técnico.  Tal 

ideologia alimentou todas as políticas neocolonialistas e imperialistas nos últimos duzentos 

anos.

Então, observa-se nesse  ethos moderno que a “primazia do futuro na concepção de 

tempo é homóloga à primazia do fazer técnico na concepção da ação [...]” (VAZ, 2000, p.21). 

O projeto moderno pretendia criar o novo mundo, a nova ordem e o novo homem. Contudo, a 

ideologia do progresso acabou perpetuando exploração do homem pelo homem, criticada por 

Walter Benjamim, e também Theodor Adorno e Max Horkheimer.

1.3 Racionalização e subjetividade

1. 3. 1 O “desencantamento do mundo” através da razão subjetiva.

A modernidade passa ser compreendida como um processo de racionalização.  Pelo 

menos  é  essa  a  caracterização  clássica  estabelecida  por  Max  Weber.  Ele  descreve  a 

modernidade como um processo de secularização, em que as imagens míticas e religiosas do 

mundo  são  substituídas  por  uma  intelectualização  crescente  dos  atores  sociais  e  uma 

racionalização  de  toda  ordem  social,  o  que  haveria  gerado  uma  cultura  profana.  Isso 

corresponderia, no campo teórico, a uma substituição do discurso religioso pelo discurso da 

ciência.  No campo  estético,  houve uma emancipação  da  arte  em relação  aos  referenciais 

sacros, em que essa procura cada vez mais tomar a si mesma como tema. No campo da moral 

e das normas,  existiu  uma substituição de uma ordem social  fundada em idéias  míticas  e 

religiosas, por uma regulação estatal laica, fundada em princípios do direito (HABERMAS, 

2000, p.3-4). Tais processos configuram a tentativa de ruptura com a tradição e a busca de 

autolegitimação empreendida pela modernidade, como foi dito anteriormente.

O “mundo desencantado” descrito por Weber é o resultado de uma nova forma de 

desenvolvimento  social,  que  entra  em  choque  com  as  formas  tradicionais  de  vida.  A 

19



instauração  de  formas  de  vida  cada  vez  mais  secularizadas  tem  correspondência  na 

preponderância de uma forma de racionalidade destituída de fins axiológicos. Inscrevendo-se 

na organização estatal burocrática, ou ainda na empresa capitalista, tal forma de racionalidade 

calcula meios em função de um objetivo determinado. A ação guiada por tal racionalidade é 

destituída de qualquer forma de valor, tendo como princípio apenas a eficiência cega.

É dessas idéias de Weber que se apropria Max Horkheimer, em Eclipse da Razão, obra 

que é constituída em parte por textos elaborados para um ciclo de palestras na  Columbia 

University, nos Estados Unidos, em 1944. O filósofo frankfurtiano afirma que, nos últimos 

séculos, vigora um tipo de razão subjetiva2 baseada num princípio abstrato do pensamento. 

Essa  se  traduziria  como  sendo  a  “faculdade  de  classificação,  inferência  e  dedução,  não 

importando o conteúdo específico dessas ações” (HORKHEIMER, 2002, p.13). Tal razão é 

voltada apenas para fins que são tomados como racionais apenas em sentido subjetivo, ou 

seja,  voltados  para  os  interesses  de  autoconservação  do  sujeito,  seja  enquanto  indivíduo 

isolado, ou da comunidade da qual depende. Na perspectiva de tal racionalidade, qualquer fim 

que se coloque válido em si é visto como superstição, não havendo nenhum objetivo racional 

enquanto tal.

Vigorava anteriormente outra concepção de razão, a qual Horkheimer designa como 

razão objetiva. Nessa perspectiva, a razão não era um atributo apenas da mente individual, 

mas como algo inerente ao mundo objetivo. A realidade, em si mesma, era constituída por um 

princípio  ordenador  racional.  Horkheimer  afirma  que  os  sistemas  filosóficos  de  Platão, 

Aristóteles e o Idealismo Alemão seriam paradigmas de uma preconização da razão objetiva. 

Tais sistemas, segundo o autor de Eclipse da Razão, serviam a uma justificação ideológica do 

real.  Contudo,  por  apresentarem  um  conteúdo  determinado,  prestavam-se  menos  à  mera 

adequação aos interesses de autoconservação, que se manifestam no relativismo e niilismo 

moderno.  Deste  modo,  tornando-se,  pois,  conveniente  descrever  o  caminho  histórico  da 

superação da razão objetiva pela razão subjetiva.

2 Embora Horkheimer afirme ter  se inspirado em Weber na formulação  do conceito de razão subjetiva,  o 
frankfurtiano critica a postura desse último. Horkheimer diz que Weber acaba sucumbindo à tendência da 
razão subjetiva, compreendendo a racionalidade em termos exclusivamente funcionais. Assim, embora “as 
descrições  do próprio Weber e dos seus seguidores da burocratização e monopolização do conhecimento 
tenham iluminado muitos dos aspectos sociais de transição da razão objetiva para a razão subjetiva [...], o 
pessimismo  de  Max  Weber  em relação  à  possibilidade  de  compreensão  e  ação  racional,  tal  como está 
expresso em sua filosofia [...], é, em si mesmo, degrau básico na renúncia da filosofia e da ciência às suas 
aspirações de definirem o objetivo final do homem” (HORKHEIMER, 2002, p 16)

20



1. 3. 2 Da razão objetiva à razão subjetiva

Da filosofia  clássica até a  modernidade,  a investigação filosófica sempre  partiu  da 

ideia  de  um  ser  objetivo  que  regulava  toda  ordem  cósmica.  A  razão  humana,  nessa 

perspectiva, seria semelhante à própria ordem do ser; por isso poderia encontrar o fundamento 

de tudo que existe, a verdade em si. Assim, a razão procurava, por trás do constante fluxo de 

mudança do mundo e da multiplicidade dos seres (devir), um princípio estável do qual tudo 

derivava e para o qual tudo retornava. Para libertar o homem do engano e fazê-lo contemplar 

a verdade, a razão nos homens individuais (subjetiva), por formar uma unidade com a ordem 

racional do cosmo, podia e devia se voltar para a investigação das leis do universo, que regem 

a relação entre os entes. Como diz Urbano Zilles (2005, p. 50-51), dentro do pensamento 

clássico
O homem participa essencialmente [...] [da] ordem do mundo. A razão humana é 
semelhante à realidade racional, pois a  razão subjetiva e a objetiva formam uma 
unidade. Basta que o homem encontre o caminho que o conduza à visão da essência 
do  mundo,  que  é  também  a  sua  própria  essência.  Sua  tarefa  consiste,  pois, 
essencialmente em tornar-se racional [grifo nosso].

Assim,  no  mundo  grego,  a  ideia  de  Bem  era  fundamental.  Ela  recebeu  diversos 

significados, até chegar a uma formulação mais estável na metafísica de Platão. O Bem era o 

valor máximo que orientava a ordem dos valores, bem como a própria ordem do mundo. Ele 

era considerado o fim último para qual tenderia todo o ser. Dessa forma, o Bem em si (to  

agathon) estaria desdobrado em: excelência ou virtude (areté), o bem no indivíduo; e em lei 

(nomos),  o  bem na  cidade.  O  primeiro  significava,  no  plano  moral,  a  perfeição  do  agir 

orientado pela razão. O segundo significava o bem no plano concreto, que ordenava a vida 

dos  cidadãos  da  Polis,  a  Cidade-Estado  grega.  A Justiça  seria,  então,  o  encontro  da  lei 

(nomos) com a excelência (areté) no homem justo (VAZ, 2002, p. 88-90). 

O que deve chamar a atenção aqui é a existência de um princípio objetivo absoluto 

ordenador da realidade: o Bem (agathon). Platão, no livro VI da República, compara-o ao Sol, 

como fonte  de toda verdade,  cognoscibilidade,  beleza e  dignidade  e,  até  mesmo,  de toda 

existência. Nesse diálogo platônico, diz Sócrates à Adimanto:

Sócrates – Creio que admitirás que o Sol fornece às coisas visíveis não apenas a 
capacidade  de  serem vistas,  mas  também a  criação,  o  crescimento  e  a  nutrição, 
apesar  de  ele  mesmo  não  ser  criação.  [...]  Admite  também  que  as  coisas 
cognoscíveis não recebem do bem apenas a sua inteligibilidade, mas também retiram 
dele a sua existência e a sua essência, apesar de o bem não ser a essência, mas estar 

21



muito acima desta em dignidade e poder (PLATÃO, 1999, p. 221).

Tal princípio regulava não apenas a ordem natural, mas a própria ordem social. Para 

Platão,  a partir  do conhecimento do bem, a parte racional da alma poderia administrar  as 

demais  partes de si:  a parte  irascível  e a  parte  concupiscível.  A harmonia dessas entre si 

tornaria, consequentemente, o homem sábio e virtuoso, vivendo no bem (areté). Do mesmo 

modo, o filósofo, o correspondente da parte racional no plano político, por melhor vislumbrar 

o bem, deveria administrar a Polis. Aos guerreiros, em quem predominava a parte irascível da 

alma,  caberia  cuidar  da  defesa  da  cidade-estado.  Já  aqueles,  em que  predomina  a  parte 

concupiscível, deveriam ser inteiramente comandados, cuidando de atividades mais básicas. 

Dentro dessa visão de mundo, os escravos, mulheres e crianças, por não se considerar que 

tinham pleno domínio  da faculdade  racional  não lhes  seriam atribuído  os  direitos  que os 

verdadeiros cidadãos da Polis possuíam.

Aristóteles, também procurava encontrar a essência última de toda realidade, apesar de 

que  tenha  se  voltado  mais  para  o  mundo  concreto  do  que  seu  mestre  Platão.  O sistema 

aristotélico,  a  partir  de  uma  forma  de  racionalidade  objetiva,  também  estabelecia  uma 

estrutura  hierárquica  do  mundo  e  da  sociedade.  Assim,  no  seu  livro  Política,  Aristóteles 

estabelecia que, devido a uma maior conformidade com o principio racional, a alma deveria 

comandar o corpo, que estava sempre submetido ao despotismo dos apetites desregrados. De 

acordo com esse mesmo princípio, os animais deveriam se submeter ao comando dos seres 

humanos. Do mesmo modo, as mulheres deveriam acatar as ordens dos homens, tidos como 

mais  racionais.  E,  enfim,  ainda em conformidade  com a ordem racional  do todo,  haveria 

homens naturalmente destinados ao trabalho, sendo escravos por natureza.  Estes teriam os 

corpos talhados para o trabalho e uma razão pouco desenvolvida. Desse modo, eles deveriam 

se submeter ao mando de seus senhores. Estes últimos, embora com corpos mais frágeis e 

inúteis para o trabalho, estavam destinados ao governo da cidade e a todas as artes. Isso pode 

ser atestado na seguinte citação:
[...] onde houver essa mesma diferença que há entre alma e corpo, ou entre homens e 
animais (como no caso dos que têm como único recurso usar o próprio corpo, não 
sabendo fazer nada melhor), a casta inferior será escrava por natureza, e é melhor 
para os inferiores  está sob domínio de um senhor.  [...]  Uma vez que os animais 
inferiores  não  concebem  a  razão,  obedecem  a  paixões.  Sem dúvida,  o  uso  dos 
escravos e dos animais domésticos não é muito diferente, uma vez que em ambos o 
corpo atende às necessidades da vida (ARISTÓTELES, 1999, p.151).

Na passagem do mundo clássico para a Idade Média, a estrutura racional do ser, que 

ordenava  a  realidade,  teve  uma  mudança  de  compreensão.  Aquilo  que  a  filosofia  grega 

22



entendia  como  Cosmos,  o  pensamento  judaico-cristão  denominou  criação  de  Deus. 

Contudo, a ideia de um princípio ordenador de toda realidade permaneceu. Entretanto, a razão 

humana perdeu o estatuto de penetrar e conhecer, por suas próprias forças, o fundamento do 

real  dentro  do  teocentrismo medieval.  A razão  deveria,  então,  ser  auxiliada  pela  fé.  Isso 

porque  o  homem,  enquanto  ser  decaído,  não  poderia  contemplar  a  face  de  um  Deus 

abscondido.  Assim,  a  razão,  embora  também  fosse  fruto  da  criação  divina,  deveria  se 

submeter  à  palavra sagrada revelada  nas  escrituras,  caso quisesse conhecer  e  se  guiar  no 

mundo.

Da  tensão  entre  fé  e  razão  na  Idade  Média,  nasce  a  desconfiança  na  capacidade 

humana em conhecer a ordem do real.  Tal estado aporético para o conhecimento humano 

possui uma primeira tentativa de solução em René Descartes. Procurando afastar a dúvida 

cética, esse filósofo passa a investigar a própria capacidade de conhecer. O pensamento torna-

se, então, reflexivo.

Descartes  considerava  que  todo saber  relegado pela  tradição  era  duvidoso.  Assim, 

inspirado pela  aparência  de  certeza  que  a  matemática  demonstrava,  queria  fundar  todo o 

alicerce do saber numa verdade clara e distinta. Dessa certeza simples e evidente, derivaria 

outras  verdades  mais  complexas,  como  nas  demonstrações  dos  teoremas  matemáticos. 

Descartes partiu, pois, do procedimento metódico negativo de não aceitar como verdadeiro 

nada que não se mostrasse como tal aos olhos da razão. A dúvida radical punha em questão 

todo saber proveniente dos sentidos e até toda existência. Mesmo as verdades matemáticas 

poderiam ser a ilusão provocada por um “Deus enganador”. Contudo, apesar de todo real ter 

se mostrado duvidoso ao seu pensamento, Descartes não poderia ignorar que ele mesmo era 

algo enquanto duvidava. Se duvidava, logo ele mesmo era uma existência. Descartes partia do 

princípio de que sendo a dúvida uma forma de pensamento, então, enquanto pensava, ele era. 

Dessa forma, ele chega a sua célebre declaração: “Penso, logo existo”. 

Assim,  Descartes  inaugura  o  primado  do  sujeito  como  princípio  ordenador  do 

conhecimento, sendo o sujeito entendido não como a mente particular de cada homem, mas a 

realidade primeira, à qual todo conhecimento deve ser referido. Com Descartes, o pensamento 

retira de si mesmo os critérios para todo o conhecimento.

Posteriormente,  a  categoria  da  subjetividade  vai  sendo  desenvolvida  por  filósofos 

como John Locke  e  David  Hume.  Contudo,  é  com Kant  que  ela  se  torna  uma estrutura 

inteiramente lógica, a qual todas as categorias do entendimento e da intuição são referidas: o 

“eu penso”, a unidade da consciência, que acompanha todas as representações.

23



A partir da supremacia do sujeito, estabelecida da modernidade,  fica garantida a 

validade do conhecimento. Entretanto, a ordem objetiva é contraposta à ordem subjetiva. A 

filosofia clássica fornecia a imagem de um mundo regido por um ordenamento metafísico, ao 

qual cabia ao homem contemplar e se adequar. A Idade Média substitui a ideia de cosmos 

pela de criação divina e atrela a razão à fé. Assim, por ter sido criado por um Deus pessoal, o 

mundo possuiria leis perfeitas de funcionamento. Ao homem caberia também contemplá-las e 

a ela se adequar. O advento da subjetividade, que inaugura a era moderna, inverte a relação de 

correspondência entre razão objetiva e subjetiva. A racionalidade e a cognoscibilidade do real 

são  tributárias  da  primazia  do  intelecto.  A  ordem  objetiva  perde,  então,  a  sua  aura  de 

independência  e de sagrado.  Isso permite  que a  racionalidade  subjetiva  possa não apenas 

contemplar  a  ordenação  do  mundo,  mas  também  fazer  de  tudo  para  nela  interferir.  A 

subjetividade, ao fazer sua entrada na era moderna, torna-se o princípio reflexivo que garante 

a validade dos conhecimentos teóricos. Tal princípio permite questionar a velha ordem, pondo 

abaixo toda autoridade não fundada na razão, ou seja, que não tenha passado pelo exame 

crítico  das  categorias  da própria  subjetividade,  o  que permite,  igualmente,  uma derivação 

prática de todo conhecimento das leis naturais para o controle técnico do mundo. 

Então,  cria-se  uma  tensão  entre  duas  visões  acerca  da  modernidade,  cada  qual 

enfatizando uma determinada face da mesma subjetividade. Poder-se-ia denominar uma face 

de princípio reflexivo e a outra de racionalização cega. No primeiro caso, a subjetividade é 

uma categoria  voltada para a construção de uma ordem mais justa,  dissolvendo as velhas 

estruturas  sociais,  em nome da liberdade  e da autonomia.  Com essa face,  a modernidade 

torna-se revolucionária. Põe abaixo o antigo regime, cria o Estado constitucional moderno, 

promove as declarações dos direitos universais do homem.

É a  essa  face  que  Hegel  quer  se  referir,  quando  diz  que  “o  princípio  do  mundo 

moderno é em geral a liberdade da subjetividade” (HABERMAS, 2000, p.25). Ela seria o 

princípio que conduziria o homem ao desenvolvimento de todas suas potencialidades. Nesse 

contexto, a subjetividade, segundo o filósofo Jürgen Habermas, possuiria quatro conotações:

a) individualismo: no mundo moderno, a singularidade infinitamente particular pode 
fazer valer suas pretensões;  b)  direito de crítica: o princípio do mundo moderno 
exige que aquilo que deve ser reconhecido por todos se mostre a cada um como algo 
legítimo; c)  autonomia da ação:  é próprio dos tempos modernos que queiramos 
responder  pelo  que  fazemos;  d)  por  fim,  a  própria  filosofia  idealista:  Hegel 
considera como obra dos tempos modernos que a filosofia apreenda a idéia que sabe 
de si mesma (2005, p.25-26)

Dentro  dessa  perspectiva  reflexiva,  compartilhada  por  Hegel  e  Habermas,  três 

24



acontecimentos  históricos  demarcam a  origem da  modernidade:  A Reforma,  na  qual  o 

protestantismo de Martinho Lutero torna a fé reflexiva, afirmando a autonomia do sujeito em 

interpretar as escrituras sagradas; A Revolução Francesa, cujos frutos foram a Declaração dos 

direitos do homem e o Código napoleônico - esses estabelecem o princípio da liberdade da 

vontade como fundamento do Estado e de todo o direito - e o  Iluminismo (Aufklärung) que 

conduz a afirmação da razão perante toda tradição enquanto princípio de desvelamento de 

toda ordem do real.

Não obstante,  simultaneamente a tais  acontecimentos  o princípio de racionalização 

cega assume a autoconservação do sujeito como único fundamento. É o que estaria presente, 

por  exemplo,  na  separação  entre  uma  res  cogitans (substância  pensante)  e  res  extensa 

(substância corpórea), operada por Descartes. A primeira, enquanto princípio cognitivo e livre 

dá sentido e domina a segunda, vista apenas como ordem mecânica. Descartes, inspirado por 

Francis Bacon, preconiza o uso do saber para o uso das forças naturais para promover o bem-

estar do homem. Essa primazia da subjetividade instaura a lógica da modernização e o ideal 

de  progresso,  pavimentando  o  caminho  da  racionalidade  técnica,  como  fala  Weber  e 

Horkheimer.

Assim, Horkheimer (2002, p. 17-29) afirma que a expressão dessa nova racionalidade 

estaria no pensamento de John Locke, no Positivismo e no Pragmatismo. Para os partidários 

desta forma de razão,  apenas o sujeito é racional.  Quando afirmam que uma instituição é 

racional, querem, na verdade, dizer que os homens aplicaram nessa instituição sua habilidade 

lógica  e  de cálculo,  tornando-a  apta  a  alcançar  os  objetivos  que lhe  foram estabelecidos. 

Desse modo, a racionalidade é concebida apenas como uma habilidade técnica, utilizada para 

melhor coordenar os meios pra se atingir um fim determinado.

1.4 O eterno retorno do mesmo.

A modernidade  é  uma  paradoxal  experiência  da  vida,  do  tempo,  do  espaço  e  do 

homem em si mesmo, como diz Marshall Berman (2005, p. 15). Nesta aventura insólita a 

humanidade embarcou nos últimos cinco séculos.3 Na vivência da era moderna, os eventos 

históricos  geram experiências  e  expectativas  conflitantes:  surge a  esperança  de uma nova 
3 Não é propósito deste trabalho discutir se atualmente se vive numa pós-modernidade, ou numa modernidade 

tardia.

25



ordem mundial, de paz, prosperidade e liberdade, mas, ao mesmo tempo, o sentimento de 

medo perante  uma catástrofe  iminente.  A modernidade é sentida como um turbilhão,  que 

altera paisagens geográficas, muda a relação entre os homens, impulsiona o espírito humano 

para novas descobertas e transforma tudo no seu caminho. Tal impressão derivaria de diversas 

fontes:

[...] grandes descobertas nas ciências físicas, com a mudança da nossa imagem do 
universo  e  do  lugar  que  ocupamos  nele;  a  industrialização  da  produção,  que 
transforma conhecimento científico em tecnologia, cria novos ambientes humanos e 
destrói  os  antigos,  acelera  o  próprio ritmo da vida,  gera  novas formas  de poder 
corporativo e de lutas de classes; descomunal explosão demográfica, que penaliza 
milhões  de  pessoas  arrancadas  de  seu  habitat  ancestral,  empurrando-as  pelos 
caminhos do mundo em direção a novas vidas; rápido e muitas vezes catastrófico 
crescimento  urbano;  sistemas  de  comunicação  de  massa,  dinâmicos,  em  seu 
desenvolvimento, que embrulham e amarram, no mesmo pacote, os mais variados 
indivíduos  e  sociedades;  Estados  nacionais  cada  vez  mais  poderosos, 
burocraticamente estruturados e geridos,  que lutam com obstinação para expandir 
seu poder; movimentos sociais de massa e de nações, desafiando seus governantes 
políticos  ou  econômicos,  lutando por  obter  algum controle  sobre  as  suas  vidas; 
enfim,  dirigindo  e  manipulando  todas  as  pessoas  e  instituições,  um  mercado 
capitalista mundial, drasticamente flutuante, em permanente expansão (BERMAN, 
2005, p.16).

O turbilhão de experiências,  que a era moderna veio proporcionar, fruto do grande 

desenvolvimento técnico proporcionado pela razão, foi objeto de análise de Walter Benjamin. 

Em  sua  obra  Passagens,  esse  filósofo  que  também  foi  um  colaborador  do  Instituto  de 

Pesquisa Social de Frankfurt, tal qual Adorno e Horkheimer, faz uma estudo do século XIX. 

O título da obra faz referência aos conjuntos de pequenas lojas denominadas passagens, ou 

galerias, que surgiram nos 15 anos após 1822 (BENJAMIN, 2006, p. 54).

No início do século XIX, as ruas de Paris não possuíam calçamentos, havendo muito 

lixo e lama a dificultar o tráfego de pessoas e charretes. No ano de 1799, o então imperador 

Napoleão Bonaparte incentiva a construção de edifícios, que ainda hoje estão na Rue Rivoli. 

Tais construções abrigavam calçadas cobertas por suas arcadas, semelhantes ao que já havia 

sido feito no  Palais Royal,  que, sob seus arcos, resguardava alguns cafés. Isso permitia às 

senhoras da sociedade irem às compras sem sujarem os sapatos. Posteriormente, surgiram as 

passagens,  espécies  de  ruazinhas  internas,  com coberturas  de  ferro  e  vidro,  ladeadas  por 

pequenas  lojas  (MAGALHÃES,  2008)4.  O  termo  “passage” viria  a  ter  como  sinônimo 

“galerie”, designando construções arquitetônicas cada vez mais complexas. As galerias se 

tornaram um pequeno mundo do consumo, com um céu artificial de vidro e luzes de lampiões 

a gás. Tal paraíso era tomado por pessoas, que perambulavam e observavam as mercadorias 
4  As citações diretas ou indiretas que não estão acompanhadas de indicação de página são referentes a textos 

em formato HTML. 

26



expostas nas vitrines. As passagens foram as precursoras das lojas de departamento, que, 

por sua vez, foram sucedidas pelos shoppings centers.

Durante o Segundo Império, Napoleão III nomeou o Barão Haussmann para elaborar 

uma reestruturação urbanística em Paris. Este promoveu uma grande modernização na cidade, 

demolindo as ruas e casas apinhadas, abrindo espaço para grandes avenidas e largas alamedas 

arborizadas  com o  intuito  de  dificultar  a  construção  de  barricadas,  utilizadas  outrora  nas 

estratégias de luta dos revolucionários; bem como favorecer a visualização da paisagem e dos 

monumentos.  Calçadas  e  outros  passeios  públicos  se  tornaram  uma  grande  novidade 

urbanística. Os burgueses abastados que frequentavam as passagens vieram, então, caminhar 

pelas ruas, que aos poucos abrigaram um comércio, que cada vez mais se expandia.

As passagens, assim, passaram também a constituir templos em louvor do progresso 

técnico, da industrialização e da mercadoria. Elas eram atração turística da grande metrópole 

que se tornara Paris. Passaram a ser, desse modo, uma das passarelas onde se manifestava um 

fenômeno novo em relação  ao século XIX: a  multidão.  Ela  era  resultado do processo de 

industrialização, que obrigou um grande contingente de pessoas se deslocar para os centros 

urbanos. Diferentemente das pequenas vilas, onde todos se conheciam e se relacionavam de 

forma mais direta, a cidade força a interação entre pessoas desconhecidas. As relações assim 

constituídas são, em sua maioria, frias e impessoais. 

Explorando a multidão,  misturando-se a ela, estava a figura do  flâneur.  Esse era a 

figura típica das ruas de Paris do século XIX, conforme Benjamin afirmou nas Passagens. O 

flâneur, como o seu próprio nome indica, perambulava pelas ruas da cidade. Estava sempre 

só, apesar de cercado por diversas pessoas. A multidão era o seu refúgio:
Uma embriaguez apodera-se daquele que, por um longo tempo, caminha a 

esmo pelas ruas. A cada passo, o andar adquire um poder crescente, as seduções das 
lojas,  dos  bistrôs  e  das  mulheres  sorridentes  vão  diminuindo,  cada  vez  mais 
irresistível torna-se o magnetismo da próxima esquina, de uma longínqua massa de 
folhagem, de um nome de rua. Então chega a fome. Ele [o flâneur] não quer saber 
das mil possibilidades de saciá-la. Como um animal ascético, vagueia por bairros 
desconhecidos até desmaiar no seu quarto, que o recebe de modo estranho e frio 
(BENJAMIN, 2006, p. 462)

O poeta Charles Baudelaire foi um grande flâneur, que transformou Paris em objeto de 

sua poesia lírica. Nela, ele revela, de forma alegórica, as fantasmagorias, que alimentavam o 

sono coletivo dos habitantes dos grandes centros na era da expansão do capitalismo, dentre as 

quais estava a multidão, a massa amorfa de citadinos. O impacto causado aos pensadores e 

literatos oitocentistas muito chamou a atenção de Benjamin na sua análise da modernidade. 

Em seu texto Sobre Alguns Temas Sobre Baudelaire, ele utilizou uma citação de Engels que 

27



expressava  o  espanto  que  a  grande  aglomeração  de  pessoas  causava  sobre  alguns 

intelectuais desse período: 

Esta concentração colossal, esta acumulação de dois milhões e meio de homens num 
só ponto, centuplicou a força desses dois e meio milhões de homens... Mas tudo o 
que ...isto custou, somente se descobre a seguir. Depois de ter vagabundeado alguns 
dias pelas calçadas das ruas principais... começa-se a ver que esses [...] [homens] 
tiveram que sacrificar a melhor parte de sua humanidade para realizar os milagres de 
civilização  de  que  sua  cidade  fervilha;  que  centenas  de  forças  latentes  neles 
permaneceram inativas e foram sufocadas...  Já o bulício [murmúrio] das ruas tem 
algo contra que a natureza humana se rebela. [...] A indiferença brutal, o fechamento 
insensível de cada um nos seus próprios interesses privados, manifesta-se tanto mais 
repugnante e ofensivo quanto mais alto é o número de indivíduos condensados em 
espaço apertado (ENGELS apud BENJAMIN, 1980b, p. 36)

Um conto de  Edgar  Allan  Poe,  muitas  vezes  tomado como ponto de reflexão por 

Benjamin e Baudelaire, também tem a multidão como tema. Em O Homem da Multidão, Poe 

narra  a  história  de  um  indivíduo  que  se  recuperava  de  uma  enfermidade  na  Londres 

oitocentista.  Findando  o  período  de  convalescença,  observava,  em estado  de  agitação  de 

espírito, a multidão a passar pela rua através da vitrine do café do hotel onde se hospedara. 

Inicialmente, ele só percebe a massa amorfa e indistinta a mover-se em dois fluxos contrários. 

Em seguida, à medida que aprofunda a percepção, começa a distinguir os diferentes tipos: os 

homens e mulheres de sociedade, os trabalhadores, os mendigos, as prostitutas, os artistas e os 

ambulantes.  Ele  observa  um  grande  mar  de  pessoas,  em  que  as  roupas  e  os  tiques 

comportamentais denunciam algo do significado do seu tipo. Em seguida, uma estranha figura 

chama atenção do observador, um velho decrépito, de aproximadamente 65 anos. Ele tem um 

aspecto que desperta a curiosidade do observador, que o segue pelas ruas da grande cidade. A 

figura misteriosa parece ter  uma obsessão pela  multidão,  sentindo uma profunda angústia 

quando o fluxo de pessoas diminui nas ruas. Após perseguir essa estranha personagem por 

duas noites, vendo-a constantemente buscando sempre um novo agrupamento de pessoas, o 

observador  finalmente  desiste  de  acompanhá-la.  Afasta-se  dele,  após  olhá-lo  fixamente, 

dizendo para si mesmo que aquele velho “é o tipo e o gênio do crime profundo. Recusa-se a 

estar só. É o homem da multidão” (POE, 2008, p. 8).

O flâneur  não é esse homem da multidão,  de que fala  Poe.  Ele  é o perambulador 

tranquilo, a matar o tédio da vida acelerada das grandes cidades. Em O Homem da Multidão, 

“o flâneur se distancia do tipo do passeador filosófico e assume os traços do lobisomem a 

vagar  irrequieto  em  uma  selva  social  [...]”  (BENJAMIM,  2006,  p.  463).  O  homem  da 

multidão é o animal que habita a metrópole, que possui uma vida mais acelerada e em que o 

28



passear tranquilo, como ainda era possível na Paris do século XIX, foi substituído por um 

toque maníaco. O flâneur, em seu passear pelos amplos bulevares de Paris, ainda guardava 

algo de sua individualidade. Na grande metrópole de Poe, há apenas tipos que se chocam uns 

contra os outros. Baudelaire já havia se referido a isso, em seu poema Os Sete Velhos, em que 

o olhar alegórico deste poeta capta a repetição infernal do desfile de uma mesma personagem 

que,  em sua  decrepitude,  parece  se  multiplicar  indefinidamente  (BENJAMIN, 2006;  p.62 

BAUDELAIRE, 1985, p. 331-335)5 (ANEXO A).

O homem da multidão, como diz Baudelaire, “mergulha na multidão como se isso lhe 

parecesse como um reservatório de eletricidade” (1996, p.21). O poeta completa,  que essa 

criatura, pode ser comparada a 

um  espelho  tão  imenso  quanto  essa  multidão;  a  um  caleidoscópio  dotado  de 
consciência,  que, a cada um de seus movimentos, representa a vida múltipla e o 
encanto cambiante de todos os elementos da vida. É um eu insaciável do não-eu, que 
a cada instante que o revela e o exprime em imagens mais vivas do que a própria 
vida, sempre instável e fugidia (BAUDELAIRE, 1996, p.21). [grifo do autor]

O que Baudelaire descreve, de forma ambígua, ora glorificando, ora com temor, é a 

vivência de  choc, que é trazida à tona pela vida moderna.  A velocidade da vida, cheia de 

eletricidade, vai ao ritmo da produção de mercadorias. Os homens, na multidão, entrechocam-
5  Há quem diga que o inferno é a repetição. Em alguns mitos gregos,  alguns personagens condenados ao 

Hades são obrigados a repetir uma tarefa inútil infinitamente. É o caso de Sísifo, que deveria empurrar uma 
gigantesca pedra ao topo de uma montanha, mas que via sempre seus esforços resultarem em nada quando 
estava prestes a alcançar seus objetivos, pois a pesada rocha que empurrava era lançada novamente ao ponto 
de partida,  quando ele quase chegava ao cume da grande elevação. Também é o caso do ancião  Ocnus, 
símbolo da indolência, da preguiça e da inércia, que é condenado a trançar eternamente uma corda, que é 
comida por um burro tão rapidamente quanto o velho a fabrica. Em Os Sete Velhos, o que se observa é uma 
repetição infernal  de uma mesma personagem. O número sete,  em muitas culturas,  tem o significado de 
plenitude (os sete dias da criação, as sete fases da lua, os sete planetas da astrologia antiga, etc). No referido 
poema de Baudelaire, o cortejo das sete aparições do mesmo velho pode fazer referência ao ápice de um 
processo  cíclico,  que  tende  a  se  repetir,  visto  que  o  observador  atônito  foge  quando quase  vê  a  oitava 
aparição (LEXIKON, 1994, p. 183). O oito é ligado tradicionalmente à ideia de infinito, visto que a grafia 
deste número lembra uma lemniscata na vertical. No poema, a sucessão de velhos se apresenta, lembrando 
que não há nada de novo sob o sol da modernidade, ou seja, que o passado se repete. Em Os Sete Velhos, a 
própria descrição que Baudelaire faz da Paris do século XIX lembra a paisagem do Hades nos mitos arcaicos 
gregos. A cidade fervilha cheia de sonhos e os espectros podem agarrar um passante em pleno dia. Na Paris 
envolta em nevoas, as casas, ao margearem a rua, parecem simular dois cais de um rio em plena cheia. Seria 
a  rua uma metamorfose  do  Estige,  rio  infernal  da mitologia  grega?  Dizia-se que a  água  deste  rio  tinha 
propriedades extraordinárias, tanto benéficas, quanto destrutivas (BRANDÃO, 2004, v. 1, p. 272). Aquiles 
foi banhado no Estige, tornando-se invulnerável, mas as águas desse rio podiam também corroer quase tudo 
que  nelas  fosse  lançado.  A  vida  nas  grandes  cidades  também faz  lembrar  esta  paradoxal  relação  entre 
elementos construtivos e destrutivos. A rua, fervilhando de movimento e sonhos, provoca nos habitantes das 
grandes cidades o entusiasmo da vida frenética e o medo do perigo real de aniquilação. Benjamin (2006, p. 
62) retoma o poema de Baudelaire como metáfora da destruição da individualidade na vida moderna. Nas 
ruas,  repete-se  o  cortejo  dos  “sempre  iguais”,  sendo  o  indivíduo  reduzido  a  um  tipo,  ou  seja,  a  uma 
homogenização de tudo aquilo que o torna indivíduo. Para o autor das  Passagens, o poema de Baudelaire 
traduz a angústia dos habitantes das grandes cidades que, apesar de poderem expressar superficialmente suas 
singularidades  mais  excêntricas,  não  deixam de ser  exemplares  de tipos  previamente  contabilizados nos 
padrões da sociedade tecnificada. 

29



se, fogem dos carros, movimentam-se de maneira brusca e apressada, sem uma troca de 

olhar autêntico. A vida moderna acelerada é pré-formatada pela forma de produção industrial 

e condicionada pelos utensílios técnicos. Homens e máquinas passam a ter em comum os 

movimentos bruscos. Na multidão, descrita na história de Poe, os transeuntes mal olham para 

os lados. Eles seguem em marcha, assemelhando-se a um todo uniforme. No máximo, tais 

pessoas se distinguem pelos tipos que formam. Em tal uniformidade, já se assemelhariam aos 

produtos padronizados que saem das fábricas.

Na vivência com as máquinas, os homens vão adequando o seu comportamento a elas. 

Na  linha  de  montagem  das  fábricas,  os  operários  são  submetidos  à  necessidade  de 

manutenção contínua das sucessivas etapas do trabalho, “a peça a ser trabalhada entra no raio 

de ação do operário independente de sua vontade; e da mesma forma lhe é subtraída à revelia 

(BENJAMIN, 1980b, p.43). Desse modo, a própria percepção humana vai se transformando. 

Diante da velocidade da vida moderna, não tem tempo de elaborar a experiência do passado, a 

memória. Submetida a constantes estímulos, a consciência vai se “calejando”, perdendo parte 

de sua sensibilidade. Essa seria sua defesa para preservar o aparato psíquico dos  chocs.  Tal 

qual a multidão andando em passo marcado nas ruas, como fala Poe, os operários das fábricas 

conformam  seus  movimentos  a  um  ritmo  uniformemente  constante,  como  autômatos 

(BENJAMIN,  1980b,  p.  43).  Assim,  o  homem  moderno  torna-se  incapaz  de  ter  uma 

experiência verdadeira, pois essa exige um tempo para que a memória a elabore.

Walter Benjamin já advertira sobre a “queda na cotação” da experiência, a degradação 

que essa sofreu, no seu texto O Narrador. O filósofo fala da perda da capacidade humana de 

narrar, que verifica nas obras literárias modernas. Para esse pensador, mesmo nas ruas seria 

difícil encontrar alguém que soubesse narrar algo de fato. Isso se explicaria pela quantidade 

de  mudanças  incríveis  que  mundo  sofreu  em  tão  pouco  tempo,  mudanças  essas  que 

praticamente ninguém julgaria possíveis. Benjamin conta que o processo de degradação da 

experiência pôde ser inicialmente notado nas pessoas após a Primeira Guerra Mundial. Os 

soldados  chegavam do  campo  de  batalha  mudos.  Eles  estavam mais  pobres  de  qualquer 

experiência comunicável. Os livros que inundaram o mercado literário não eram o tipo de 

experiência que transmitisse de boca em boca. (BENJAMIN, 1980a, p.57).

Em outra obra,  Pobreza e Experiência, Benjamin já havia tratado desta questão. Diz 

ele:
Em nossos livros de leitura havia a parábola de um velho que no momento da morte 
revela a seus filhos a existência de um tesouro enterrado em seus vinhedos. Os filhos 
cavam, mas não descobrem qualquer vestígio do tesouro. Com a chegada do outono, 

30



as vinhas produzem mais que qualquer outra na região. Só então compreenderam 
que o pai  lhes havia transmitido uma certa  experiência:  a felicidade não está no 
ouro,  mas  no  trabalho.  Tais  experiências  nos  foram  transmitidas,  de  modo 
benevolente ou ameaçador, à medida que crescíamos: "Ele é muito jovem, em breve 
poderá compreender".  Ou: "Um dia ainda compreenderá".  Sabia-se exatamente o 
significado  da  experiência:  ela  sempre  fora  comunicada  aos  jovens.  De  forma 
concisa, com a autoridade da velhice, em provérbios; de forma prolixa, com a sua 
loquacidade,  em  histórias;  muitas  vezes  como  narrativas  de  países  longínquos, 
diante da lareira, contadas a pais e netos. Que foi feito de tudo isso? Quem encontra 
ainda  pessoas  que  saibam  contar  histórias  como  elas  devem  ser  contadas?  Que 
moribundos dizem hoje palavras tão duráveis que possam ser transmitidas como um 
anel, de geração em geração? Quem é ajudado, hoje, por um provérbio oportuno? 
Quem  tentará,  sequer,  lidar  com  a  juventude  invocando  sua  experiência? 
(BENJAMIN, 2008).

A  decadência  da  experiência  não  seria  de  se  estranhar  dentro  da  modernidade, 

continua Benjamin, pois estas foram completamente solapadas pelos chocs da vida moderna. 

Benjamin  afirma,  ainda  sob o impacto  dos  fatos  ocorridos  nas  primeiras  três  décadas  do 

século XX, que

[...]  nunca  as  experiências  foram  desmentidas  mais  radicalmente  do  que  as 
estratégicas  pela guerra de posições,  as  econômicas  pela inflação,  as  físicas  pela 
batalha de material bélico, as morais pelos detentores do poder. Uma geração que 
ainda fora à escola de bonde puxado a cavalos, ficou sob céu aberto numa paisagem 
onde nada permanecera inalterado a não ser as nuvens e, debaixo delas, num campo 
magnético de correntes e explosões destruidoras, o minúsculo, frágil corpo humano. 
(BENJAMIN, 1980a, p. 57). 

Assim, a dor acumulada no passado não é processada pelo aparato psíquico humano 

durante  modernidade.  O impulso  de  seguir  adiante  valoriza  apenas  as  vivências,  que  são 

produtos das instâncias de controle da consciência. Experiência e vivência são duas categorias 

diferentes para Benjamin. A primeira, em alemão é Erfahrung, provém do verbo erfahen, que 

significa viajar, atravessar. Remete às histórias passadas de boca em boca, de geração para 

geração, por viajantes, que saíam em busca de terras distantes atrás da fortuna. Entretanto, 

pode também se referir às histórias, ouvidas com não menos prazer, contadas por aqueles que 

ficaram  em casa,  vivendo  honestamente  do  fruto  do  seu  trabalho  e  que  conheceriam  as 

tradições  de  sua  terra.  O  viajante  e  o  lavrador  sedentário  são  os  protótipos  arcaicos  do 

narrador,  o  qual  cai  em  decadência  na  vida  moderna,  como  foi  dito  anteriormente.  De 

qualquer modo, experiência (Erfahrung)  remete a algo que veio de longe, que atravessou o 

tempo. Ela pressupõe tradição e continuidade (BENJAMIM, 1980a, p. 58; 2006, p. 840). Em 

contraste a esta, a vivência, que, em alemão, é  Erlebnis, remete a algo mais espontâneo e 

imediato,  a  um  acontecimento  emocionante.  Ela  implicaria  um  choque  e  uma 

descontinuidade. A vivência se tornou típica da vida moderna, após a degradação da tradição. 

Coisa que Benjamin rastreou nas manchetes de jornais que, ao contrário das narrativas pré-

31



modernas, não fazem referência a fatos ocorridos num tempo longínquo, ou a um lugar 

distante. As notícias jornalísticas, cunhadas sob o lema moderno da atualidade, diziam sempre 

respeito a fatos próximos no tempo, ou no espaço. Elas trazem apenas informação, que cerca 

o indivíduo moderno, isolado, apesar da multidão dos grandes centros.

A  modernidade  vive  sob  o  brilho  da  novidade,  a  Fata  Morgana que  também 

resplandecia  nos  objetos  apresentados  nas  exposições  universais  (ou  Expo's,  como se diz 

atualmente). Elas nascem durante o século XIX, segundo Benjamin, do desejo de divertir as 

massas,  quando  ainda  não  existia  propriamente  uma  indústria  do  entretenimento. 

Periodicamente, durante alguns meses, milhares de pessoas se acotovelavam nos pavilhões de 

exposição para verem os mais novos artigos relacionados às áreas da indústria, da agricultura 

e das belas artes. Naquela época, Paris sediou duas exposições universais, a de 1855 e a de 

1867. Essas grandes exposições entronizavam a mercadoria e a produção industrial capitalista. 

Os trabalhadores se distraiam em carrosséis e montanhas russas e se extasiavam a observar 

produtos que não podiam comprar. Do culto à mercadoria, no qual o valor de uso desta é 

relegado  ao  segundo  plano,  provém,  então,  uma  subserviência  adequada  aos  usos  da 

propaganda industrial e política (BENJAMIN, 2006, p. 57).

Esse culto à mercadoria também se manifestava no passeio distraído do flâneur por 

entre  as ruas  e  passagens  de Paris.  Esse seria  também o tema secreto dos  desenhos J.  J. 

Grandville. A grande indústria, promotora das grandes exposições, criou um mundo feito de 

spécialités, mercadorias apresentadas como iguarias e tidas como algo novo e singular. As 

fantasias de Grandville também procuram glorificar a modernização do mundo. No desenho 

Un Autre Monde, Grandville ilustra uma reconfiguração do próprio universo, em que os anéis 

de Saturno,  forjados em ferro fundido,  formam passeios  públicos.  Seria  nessas  passarelas 

modernas  que  os  habitantes  daquele  planeta  viriam tomar  ar.  (BENJAMIM, 2006,  p.  58) 

(ANEXO B). 

O desenho de Grandville acaba servindo como uma alegoria da própria modernidade. 

Benjamin havia dito que havia nascido sob o signo de Saturno, planeta considerado pelos 

místicos associado à melancolia. Os habitantes de Saturno, entre os quais estaria o flâneur, 

correriam às passagens, às exposições, às  spécialités,  ou à multidão para assim tomar um 

pouco de ar, fugindo da atmosfera opressiva forjada em ferro pela vida moderna. Estas seriam 

fantasmagorias, ilusões que tentam disfarçar com um ar benfazejo a situação miserável dos 

habitantes das capitais do consumo.

32



A compulsão pela novidade é outra grande fantasmagoria. Ela procura dissimular a 

repetição do sempre mesmo:

Walter  Benjamin  reconhece,  nos  monumentos  da  burguesia,  ruínas,  antes  e 
independentemente  de  seu  desmoronamento,  pela  maldição  da  modernidade, 
maldição que consiste na incapacidade paradoxal de criar o novo. Sua necessidade 
compulsiva de produzir novidades – que caracteriza o modo de produção capitalista 
–  é  bem o contrário  da  verdadeira  inovação,  como o atestam as  modas,  sempre 
recorrentes, pois o novo não passa de uma série de variantes de aquisições antigas: 
'È o novo sempre velho e o velho sempre novo'. Com efeito, a moda é a figuração 
moderna da repetição (MATOS, 2006, p 1124).

Theodor  Adorno,  que foi  bastante  influenciado  por  Benjamin,  também se refere  à 

obsessão pela novidade na vida moderna. O conceito moderno de novo, segundo ele, teria tido 

uma das suas primeiras formulações em Poe e Baudelaire. No primeiro, dentro do conto Uma 

descida no  Maelstrom. Neste texto, Poe fala de um redemoinho da mitologia nórdica, cuja 

visão desafia qualquer capacidade narrativa. Devido à capacidade que esse fato arcaico tem de 

extrapolar a capacidade da experiência, a visão do turbilhão assume a aparência de novidade. 

A  descida  no  Maelstrom  lembra  a  sensação  de  arrastamento  que  os  tempos  modernos 

provocam, bem como seu correlato paradoxal de prazer e horror. A imagem do redemoinho 

mítico, ao sugar para seu interior tudo a sua volta em avassaladores movimentos circulares, 

lembra a espiral histórica sempre a se repetir. 

Em Baudelaire,  no  poema chamado  A Viagem,  também comentado  por  Benjamin, 

pode-se ler a seguinte estrofe:

Ó Morte, velho capitão, é tempo! Às velas!
Este país enfara, ó Morte! Para frente!
Se o mar e o céu recobre o luto das procelas,
em nosso corações brilha uma chama ardente!

Verte-no teu veneno, ele é o que nos conforta!
Queremos, tal cérebro nos arde em fogo, 
Ir ao fundo do abismo, Inferno ou Céu, que importa?
Para encontrar no Ignoto o que ele tem de novo! (BAUDELAIRE, 1985, p.453)

A poesia mostra esse impulso para seguir em “frente”, presente na busca da novidade 

e do progresso próprio da modernidade. Em tal impulso, não importa que o porto final da 

viagem seja o Céu ou o Inferno, mas apenas que, no grande desconhecido, chegue-se a algo 

novo. Tal impulso caracteriza a atitude do sujeito que se abandona ao perigo do desconhecido 

em busca do prazer.  O novo se impõe como sinônimo de sensação.  É busca por tirar  da 

melancolia e do desespero moderno algo de estimulante. Diz Adorno:

33



O novo, um lugar vazio na consciência,  aguardado como que de olhos fechados, 
parece  ser  a  fórmula  que  permite  extrair  do  horror  e  do  desespero  algo  de 
estimulante.  Ela  transforma  o  mal  em  pior.  Mas  seu  contorno  desnudo  é  um 
criptograma da maneira de agir mais inequívoca. Ele circunscreve a resposta precisa 
dada pelo sujeito ao mundo abstrato, à era industrial. O culto do novo e com isso a 
idéia de modernidade é uma revolta contra o fato de que não há nada mais de novo. 
O caráter sempre igual dos bens produzidos com máquinas, a rede de socializações 
que por assim dizer captura e assimila os objetos e o olhar sobre eles transforma 
tudo o que surge em algo já visto, em exemplar contingente de um gênero, em sósia 
do modelo (ADORNO, 1992, p. 206).

O caráter  do retorno do mesmo no novo se manifesta na moda. Ela vive a citar  o 

passado aparentemente transmutado em novidade. Nela se infiltra o fetiche da mercadoria. O 

termo fetiche é retirado das antigas religiões animistas pelo filósofo Karl Marx, para assim 

descrever  a  estranha  aparência,  que  ganham  as  mercadorias  no  sistema  capitalista.  No 

contexto dessas religiões, o termo se refere ao poder atribuído a determinadas coisas dentro de 

uma concepção mágica do mundo. Tais coisas, ilusoriamente, pareciam ser dotadas de uma 

“força interior”, como se fossem habitadas por um “espírito”. Entretanto, Marx apropria-se 

desse  conceito,  dando-lhe  um outro  sentido.  No mundo  capitalista,  os  objetos  possuiriam 

determinadas  características,  que  são  frutos  das  relações  sociais,  mas,  no  entanto,  tais 

características apareceriam como tendo origem natural.

Em sua obra máxima, O Capital, ao analisar a mercadoria, Marx explica melhor esse 

fato. Na primeira parte dessa obra, ele começa dizendo que a riqueza burguesa aparentemente 

é  vista  como  um  acúmulo  de  mercadorias.  Todavia,  o  valor  da  mercadoria  pode  ser 

decomposto em valor de uso e valor de troca. O primeiro decorre das propriedades materiais 

e naturais de determinado produto. O valor de uso do pão reside em servir de alimento. O de 

um sapato em calçar bem os pés. Contudo, uma determinada quantidade de pães pode vir a ser 

trocada por um par de sapatos, como a mesma quantidade de pães pode ser trocada por metros 

de tecido. O que permite a troca de produtos com valores de uso diferentes é o valor de troca. 

Esse é estabelecido, dentro da forma de produção capitalista, a partir do trabalho utilizado em 

sua  produção.  Desse  modo,  do  pão,  caso  se  retirasse  tal  trabalho,  restaria  apenas  trigo 

crescendo  a  esmo,  imprestável  ao  consumo  humano.  Obviamente,  o  trabalho  específico 

empregado para produzir o trigo, fabricar sapato, garimpar ouro são diferentes. Para que os 

frutos de tais trabalhos, criadores de valores de uso específico, sejam intercambiáveis, esses 

trabalhos devem ser reduzidos a um denominador comum. Esse é o tempo de produção. Tal 

tempo é uma grandeza abstrata, fixada convencionalmente, a partir de determinadas condições 

sociais de produção, em horas, dias, meses, etc. Esse trabalho se torna um equivalente geral, 

34



que permite a equiparação do trabalho de indivíduos diferentes e de diferentes trabalhos 

enquanto produtores de diversos valores de uso (MARX, 1999, p 57 - 64). 

O trabalho,  que produz valor  de troca,  enquanto  equivalente  geral,  é  social.  Ele  é 

proveniente das condições de produção dentro do capitalismo industrial. Seu caráter geral e 

abstrato  deriva  exatamente  das  formas  de  produção  e  da  organização  social  burguesa. 

Contudo, como os produtores trabalham de forma independente uns dos outros,  sem uma 

coordenação mais patente, este caráter social não fica claramente evidente. Nas organizações 

do comunismo primitivo, por exemplo, o trabalho é claramente um fator social, assim como 

seus produtos. Em tais organizações, todo trabalho individual é fixado claramente pela forma 

de ordenamento social. O que não ocorre na produção burguesa, em que a coordenação do 

trabalho ocorre de uma forma indireta, através do mercado (BOTTOMORE, 2001, p. 149). 

Assim, “a relação das pessoas em seu trabalho se apresenta como sendo um relacionamento 

de coisas consigo mesmas e de coisas com pessoas” (MARX, 1999, p.63).

Os produtos que têm o mesmo valor de troca, que é, na verdade, tempo de trabalho 

empregado na produção, são permutados entre si. Em relações mais complexas, a troca direta 

é substituída pela moeda, que, apesar de ser apenas um medium para a troca, aparece como 

tendo propriedades naturais. Marx diz que todas “as ilusões do sistema monetário decorrem 

do fato de que não se nota que o dinheiro apresenta uma relação social de produção, mas é 

visto apenas na forma de uma coisa natural com propriedades determinadas” (1999, p. 63). O 

dinheiro  acaba  conferindo,  a  quem o possui,  poderes  impensáveis,  de  maneira  tal  que as 

pessoas  são medidas  pelo que têm.  Dessa forma,  verifica-se que o valor  de troca  é  mais 

importante do que o valor de uso. A mercadoria, que é um ser inanimado, passa a determinar 

a relação entre os homens, e não o contrário. Ela se torna um fetiche, apresentando-se como se 

possuísse propriedades e valores próprios, que acabam por dominar preencher a consciência 

dos  homens.  Entretanto,  em  sua  forma  de  apresentação,  esconde  as  relações  sociais  e 

históricas, próprias do capitalismo, da qual recebe sua aparência necessária.

Ao comentar as exposições universais, Benjamin já se referia a essa hipóstase do valor 

de troca em relação ao valor de uso das mercadorias. Os trabalhadores ficavam fascinados 

diante das novidades mercadológicas, que sequer podiam tocar. Os objetos, em seu caráter de 

novidade,  eram objetos de culto.  Entretanto,  tal  qual  ocorre nos artigos da moda,  o novo 

sempre esconde o velho. Em ambos, manifesta-se um elemento arcaico, uma fantasmagoria. 

No louvor à novidade, à mercadoria, manifesta-se um elemento arcaico. A adoração a objetos, 

que, embora pareçam dotados de força e propriedades próprias, retiram esse seu caráter das 

35



relações sociais no sistema capitalista. Aquilo que surge como algo natural, com um poder 

mítico  a  determinar  o destino dos  homens é,  na verdade,  fruto da atividade  histórica,  do 

trabalho social humano.

A contrapartida do fetiche da mercadoria é a coisificação do homem. Ao vender sua 

força  de  trabalho,  este  perde  toda  sua  particularidade,  tornando-se  um  mero  equivalente 

abstrato,  produtor  de  valor  de  troca.  O  trabalho  e  o  trabalhador  tornam-se,  então,  mera 

mercadoria. Apesar de ter a peculiaridade de produzir valor, a força de trabalho é consumível 

e  permutável  como qualquer  outra  mercadoria.  Desse modo,  o  fetiche  da mercadoria  e  a 

coisificação descrevem um sistema econômico em que o homem está a serviço da produção e 

não a produção a serviço do homem, em que o mercado é o novo bezerro de ouro a ser 

adorado pela massa a girar a sua volta em êxtase.

O  fetichismo  da  mercadoria  e  a  coisificação  humana  são  analisados  também  por 

Adorno no ensaio O Fetichismo na música e a regressão da audição. Nele o filósofo afirma 

que a música se tornou essencialmente mercadoria, valor de troca, no qual esgota totalmente 

sua  realidade.  A  coerência  interna  da  música,  o  seu  caráter  de  promover  conhecimento, 

enquanto produto histórico do espírito humano, passa para segundo plano em função dela se 

tornar objeto para venda.  A sua função de mercadoria  pré-determinaria  tanto a  produção, 

quanto  a  reprodução  e  recepção  musical.  Despojada  de  suas  propriedades  específicas,  a 

música é consumida com indiferença pelo público. Esse se torna uma audiência desatenta, 

enquanto a música é apenas “música de fundo”. Tal indiferença é adequada a esses produtos, 

pois o que se observa é uma repetição dos mesmos padrões estéticos, adequado a um gosto 

médio e a uma produção musical em série. O esquecimento é o fator psíquico a se manifestar 

nessa repetição do sempre-igual, pois não existe nada para lembrar nessas obras. Nelas, não 

há nada de essencial,  mas  puras cascas.  O caráter  desatento da recepção do público com 

relação a essas músicas, não deve dissimular o poder que estas têm sobre ele (ADORNO, 

1999, p.77-81; VALLS, 2002, p. 118-127). A música tem sobre o consumidor desatento um 

poder comercial, fazendo com que ele deseje exatamente da música o que a indústria cultural 

o impõe. Assim, ele se torna coisificado e manipulado. A satisfação musical é induzida pela 

infantilização do público,  que, através de uma manipulação do aparato pulsional,  tem sua 

capacidade auditiva regredida.

O  fetiche  da  mercadoria,  que  Benjamin  observa  na  moda  e  nos  produtos 

industrializados e que Adorno capta na música contemporânea, é um elemento regressivo da 

modernidade. A época histórica que entroniza o novo, que se concebe como uma saída do 

36



obscurantismo  primitivo  dos  tempos  passados  acaba  por  repor,  sub-repticiamente, 

elementos míticos em seu seio. A modernidade que assume uma postura conflituosa com a 

tradição, recusa a concepção de tempo qualitativo desta. Passa a se reger por uma concepção 

de tempo quantitativo, vazio de sentido, o tempo abstrato da produção, produtor do valor de 

troca.  Tempo que faz tábula  rasa de todo aspecto individual  e qualitativo,  que instaura o 

fetiche da mercadoria. Na idolatria da mercadoria e na adaptação aos interesses do mercado, a 

cultura do progresso regride aos tempos míticos, em que as divindades regiam o destino do 

mundo.

Assim, a racionalidade moderna,  voltada para meios e fins, acaba por erigir  novos 

mitos,  quando queria  dissolvê-los.  A temporalidade  moderna,  que glorifica  o  novo,  numa 

concepção de tempo quantitativa, acaba repetindo o sempre igual: os objetos padronizados, 

aos quais se submetem os indivíduos massificados. 

Um dos fatos que a presente dissertação tem a pretensão de expor através da filosofia 

de  Adorno  e  de  Benjamin  é  que  o  tempo  quantitativo,  vazio  de  sentido,  não  oferece 

experiências verdadeiras, mas apenas vivências. Estas se sustentam como forma de esquecer a 

dor  não  processada  no  passado,  provocadas  pelos  chocs da  vida  moderna.  A  vivência  é 

fugidia e consumível, como as mercadorias da ordem econômica. Desprovido de experiências 

autênticas, resta ao indivíduo uma postura niilista, que quer apenas dissolver valores em nome 

do que é tido abstratamente como o mais recente. A ética passa a ser também consumível, 

sendo os valores apenas artigos de moda, cultuados ou lançados ao ostracismo conforme o 

fluxo da produção. O tempo quantitativo é aquele da produção e do consumo ilimitados, que 

se  manifesta  na  célebre  frase  “tempo  é  dinheiro”.  Tal  temporalidade  é  preenchida  “pela 

cultura do excesso e da perda do sentido, o que se encontra na base dos esportes radicais, 

obesidade mórbida, anorexia, bulimia, terrorismo e guerras” (MATOS, 2006, p. 1135).

Benjamin polemiza com aqueles que acreditam na marcha automática da história rumo 

ao progresso. Contra essa concepção, que faz tábula rasa de toda dor e sofrimento na história, 

ele propõe uma concepção crítica. Sua ideia de história não é um todo contínuo voltado para o 

futuro. Em suas Teses sobre a Filosofia da História, Benjamin percebe que a marcha para o 

progresso deixa, na sua esteira, ruínas e fragmentos não elaborados pela experiência. Pode-se 

ler na Tese IX 6:

6 Michael Löwy, em Walter Benjamin: aviso de incêndio, contrapõe esta tese de Benjamin a visão da história 
do idealismo alemão, nomeadamente de Schiler. O romântico apresenta uma imagem da história que lembra 
a marcha do espírito absoluto hegeliano. Schiler diz que: “Como o Zeus homérico, a História observa com 
um olhar igualmente alegre os trabalhos sanguinários das guerras assim como a atividade dos povos pacíficos 
que se alimentam inocentemente do leite de seus rebanhos. Por mais desordenado que pareça o confronto da 

37



Existe um quadro de Klee que se intitula  Angelus Novus. Representa um anjo que 
parece preparar-se para se afastar do local em que se mantém imóvel. Os seus olhos 
estão escancarados,  a boca está aberta,  as asas desfraldadas.  Tal é o aspecto que 
necessariamente deve ter o anjo da história. O seu rosto está voltado para o passado. 
Ali onde para nós parece haver uma cadeia de acontecimentos, ele vê apenas uma 
única e só catástrofe, que não para de amontoar ruínas sobre ruínas e as lança a seus 
pés. Ele quereria ficar, despertar os mortos e reunir os vencidos. Mas do paraíso 
sopra uma tempestade que se apodera das suas asas, e é tão forte que o anjo não é 
capaz de voltar a fechá-las. Esta tempestade impele-o incessantemente para o futuro 
ao qual volta as costas, enquanto diante dele e até ao céu se acumulam ruínas. Esta 
tempestade é aquilo a que nós chamamos o progresso (BENJAMIN, 1992, p.162)

Benjamin faz a opção pelo fragmentário, pelo descontínuo. É no fragmentário, não no 

contínuo histórico onde ele pretende ler a dor e a frustração não assimilada das promessas não 

cumpridas na modernidade. “Fragmentos Filosóficos” é também o subtítulo da Dialética do 

Esclarecimento, obra de Adorno e Horkheimer que será analisada mais profundamente nesse 

trabalho. Michael Löwy (2005, p.89) lembra que a imagem do anjo da história é também 

usada por tais autores nesta obra. Pode-se ler na Dialética do Esclarecimento: “O anjo com a 

espada de fogo, que expulsou os homens do paraíso e os colocou no caminho do progresso 

técnico,  é o próprio símbolo desse progresso” (ADORNO; HORKHEIMER, 1985, p.168-

169).  O  anjo  de  Benjamin  percebe  a  catástrofe  e  a  ruína  na  história.  História  que  é  a 

representação da marcha triunfal dos vencedores sobre os vencidos. A pilha de corpos que se 

estende até o céu prenuncia profeticamente a barbárie nazista.  Tal anjo não pode voltar  e 

“acordar os mortos” e apaziguar a dor, pois se deve seguir em frente, rumo ao progresso. O 

anjo dos outros dois frankfurtianos lembra a imagem ameaçadora, que pode ter o caminhar 

histórico. Para o homem decaído, a terra é o próprio inferno, a repetição cíclica da opressão 

dos vencedores sobre os vencidos.

Entretanto, não se deve ter a imagem dos frankfurtianos como cultuadores do passado 

e inimigos do progresso. Contra aqueles que negam qualquer progresso, Adorno diz que “de 

fato, da funda até a bomba atômica, o progresso é escárnio satânico, mas que, somente na 

época  da  bomba  atômica,  é  possível  vislumbrar  uma  situação  em  que  desaparecesse  a 

violência de todo” (ADORNO, 1995, p. 52). Nos fragmentos deixados para trás pela dialética 

liberdade  humana  com  o  desenvolvimento  do  mundo,  a  História  observa  com  tranqüilidade  esse  jogo 
confuso; porque seu olhar, que tem um longo alcance, já descobre, de longe, o objetivo para o qual essa 
liberdade  sem regras  é  conduzida  pela  cadeia  da  necessidade”  (apud  LÖWY,  2005,  p.  91).  O  anjo  de 
Benjamin  é  uma  figura  que  contrasta  com a  divindade  olímpica.  Esta  observa  a  catástrofe  da  história 
impassivelmente de cima. O autor deste trabalho acredita que talvez uma das inspirações para a figura do 
anjo mundano e melancólico de Benjamin esteja em Baudelaire. Nas Litanias de Satã, o anjo decaído surge 
mais próximo ao ser humano que qualquer deus olímpico. Nesta poesia, Baudelaire mostra uma alegoria das 
classes revoltadas (ANEXO C).

38



do  movimento  do  esclarecimento,  em  sua  jornada  para  livrar  o  homem  de  todo 

obscurantismo  e  ignorância,  Adorno  e  Horkheimer  se  propõem  a  entender  o  elemento 

regressivo da história, para evitar a continuação da barbárie. 

1. 5 Mosaico alegórico: lendo os fragmentos da modernidade

A  vivência  da  modernidade  é  sentida  como  vertigem.  O  fluxo  das  mudanças 

provocadas pela modernização da produção e um estilo de vida cada vez mais urbano alteram 

a percepção humana, segundo o que diz Benjamin. Na vida moderna, só é possível a vivência 

fragmentária e descontínua, efeito dos  chocs. Desse modo,  é anacrônica qualquer tentativa  

de retroceder a ideia de uma experiência histórica totalizante. O sujeito moderno, através da 

técnica e de uma racionalidade científica,  penetra o real,  tornando-o mais próximo. E não 

apenas no que diz respeito aos usos do telescópio, do microscópio ou do bisturi de vivisseção. 

Na  era  moderna,  a  experiência  do  longínquo,  de  um  sentindo  transcendente  à 

realidade, de um ser subjacente a todo ente é abalada por uma racionalidade subjetiva que 

retira todo sentido do real a partir de si mesma, o que torna todo reino objetivo na mera massa 

amorfa, exemplaridade desprovida de individualidade, que pode ser manipulada para os fins 

de autoconservação. Esse é fenômeno que Weber descreve como desencantamento do mundo. 

Diante de tal situação, o pensamento deve se adequar a essa nova configuração histórica do 

real. Entretanto, não glorificando o progresso e a marcha triunfal da história que deixa atrás de 

si uma pilha de cadáveres, que perpetua a exploração do homem pelo homem.

Assim,  se  a  modernidade  é  marcada  pelo  lema  do  “sempre  em  frente”;  cabe  ao 

pensamento crítico captar as ruínas, os fragmentos, de uma história que tenta esconder sua 

degradação. Deve-se transformar a vivência dos chocs em experiência. É o que faz Baudelaire 

em sua poesia lírica. Ele é o flâneur de olhar atento a examinar a multidão e o mundo a sua 

volta. Enquanto não está completamente tomado pelo ritmo da produção, pode caminhar a 

esmo pela cidade, no verdadeiro ócio criativo. Seu trabalho é o da rememoração melancólica 

do passado, captando seus fragmentos, como o faz o anjo da história.7 Ele é a condição da 

7 Em Baudelaire tal idéia pode ser percebida do poema LXXVI Spleen, de Spleen e o Ideal (ver no ANEXO D)  
Na memória do poeta, estão depositados os fragmentos de um tempo perdido, que evocam a imagem de uma 
história decadente. Confira na edição bilíngüe de As Flores do Mal, com tradução e notas de Ivan Junqueira, 
p.293-295. 

39



produção  poética  de  Baudelaire.  Entretanto,  como  as  vivências  implicam  um  grande 

controle  da  consciência,  visto  que  seu  intuito  é  amortecer  os  chocs,  esse  trabalho  de 

rememoração é mais involuntário do que voluntário. É semelhante à memória involuntária de 

Marcel  Proust,  que  capta  o  tempo  perdido.  Tem,  também,  analogia  com  o  processo  de 

rememoração psicanalítico. Diz Benjamin,

A recordação do homem meditativo dispõe da massa desordenada do saber morto. 
Para  ele,  o  saber  humano  é  despedaçado  em  um  sentido  particularmente 
significativo: ou seja, como a quantidade de peças arbitrariamente recortadas a partir 
das  quais  se  monta  um  puzzle.  Uma  época  avessa  à  meditação  conservou  seu 
comportamento no puzzle. Este é o gesto sobretudo do alegorista. O alegorista pega 
uma peça aqui e ali do depósito desordenado que seu saber põe à disposição, coloca-
a ao lado de uma outra e tenta ver se ambas combinam: aquele significado para esta 
imagem  ou  esta  imagem  para  aquele  significado.  O  resultado  nunca  pode  ser 
previsto, pois não existe uma mediação natural entre os dois. Dá-se o mesmo com a 
mercadoria e o preço. As “argúcias metafísicas” nas quais se compraz a mercadoria, 
segundo Marx, são sobretudo as argúcias da estipulação do preço. Nunca se poderá 
saber ao certo por que tal mercadoria tem tal preço, nem no curso de sua fabricação, 
nem mais tarde quando ela se encontra no mercado. Ocorre exatamente o mesmo 
com  o  objeto  em  sua  existência  alegórica.  Nenhuma  fada  determinou  em  seu 
nascimento qual o significado que lhe atribuirá a meditação absorta do alegorista. 
Porém,  uma  vez  adquirido  tal  significado,  ele  pode  ser  substituído  por  outro  a 
qualquer momento (2006, p 414).

O poeta, homem meditativo, recolhe os fragmentos do passado, as ruínas do mundo 

degradado, tal qual o fez na contemporaneidade o artista plástico brasileiro, Arthur Bispo do 

Rosário, em sua obra Manto da Apresentação. O poeta alegorista reúne esses objetos e lhes dá 

um novo significado. Para Benjamin, o poeta se aproxima do trapeiro. Tanto um como outro, 

recolhem os detritos deixados pela sociedade, fazendo delas o seu negócio. Entretanto o que 

seria alegoria? Tal palavra, às vezes, não é muito clara nos escritos benjaminianos.

A alegoria significa “falar outro” “(grego allós = outro; agourein = falar) [em que se 

diz] b para significar a” (HANSEN, 2006, p. 7). Haveria dois tipos de alegoria: a alegoria dos 

“poetas” e a dos “teólogos”. A primeira, enquanto atividade poiética, constitui uma forma de 

expressão. Nessas formas alegóricas, há sempre um significado oculto (de teor moral, ou, de 

uma maneira geral,  de um valor espiritual  mais profundo) por detrás de outro significado 

posto  de  forma  mais  evidente.  Os  dois  planos  de  significados  têm seus  sentidos  ligados 

devido a uma analogia entre seus elementos. Assim, no poema de Virgílio, no século I a.C., 

Eneida, a viagem do herói Enéias ao Hades seria uma metáfora continuada do mito de Orfeu. 

Interpretada  segundo a  tradição  órfica,  ela  significa  a  descida  da  alma  aos  infernos  para 

purificar os pecados e chegar à beatitude.  Em suma, tal forma de alegoria é um modo de 

ornamentação  dos  discursos  para fins  retóricos  e  artísticos.  Nessa forma  de alegoria,  que 

40



vigora na tradição greco-latina, “tanto construção como interpretação, era  essencialmente  

linguística” (HANSEN, 2006, p. 11) [grifo do autor]

Contudo, a alegoria dos teólogos, serve mais a um propósito hermenêutico,  do que 

expressivo. Dentro dessa tradição, que surge na Idade Média implementada pela Igreja, Deus, 

o grande Autor de tudo que existe, expressa-se tanto nas palavras das Escrituras Sagradas, 

como também seu Verbo se manifesta em toda a criação (no mundo e na história)8. Assim, o 

alegórico  não é  só uma construção  retórica  ou poética,  que esconde atrás  de um sentido 

imediato, literal, de dadas palavras, um outro sentido mais profundo. O próprio mundo e a 

história tornam-se alegorias, escritas cifradas de seu Autor. Enquanto meras manifestações 

profanas do Verbo, essas se tornam confusas, não manifestando a Verdade de forma plena. 

São expressões da queda do homem do paraíso e, enquanto tais, são presença da Ausência 

Divina. Contudo, apesar disso, constituem, dialeticamente, a via de acesso a Deus (HANSEN, 

2006). Hansen estabelece o seguinte exemplo dessa forma de alegoria:

Formando  um  conjunto  de  regras  interpretativas,  a  alegorização  cristã  toma 
determinada passagem do Velho Testamento – o êxodo dos hebreus do Egito guiados 
por Moisés,  por exemplo – e propõe que, numa passagem determinada do  Novo 
Testamento,  seja  a  ressurreição  de  Cristo,  há  uma  repetição. No  caso,  não  se 
interpretam  as  palavras  do  texto,  mas  as  coisas,  os  acontecimento  e  os  seres 
históricos  nomeados  por  elas.  Moisés,  o  homem,  é  interpretado  como  exemplo 
(figura ou tipo) que prefigura Cristo em seu tempo. Como Cristo é Deus, segundo o 
Cristianismo, Moisés também posfigura o Cristo eterno. Como sua figura, Moisés é 
umbra futurarum , 'sombra das coisas futuras'”(2006, p. 12) [grifo do autor]9

Durante  o  século  XV,  as  duas  formas  de  alegoria  se  fundem.  Pensadores,  como 

Marcílio  Ficino,  usam  a  alegoria  como  forma  de  composição  do  pensamento  e  como 

instrumento de interpretação de obras poéticas, textos sagrados e místicos. Textos poéticos e 

filosóficos  são,  então,  interpretados  a  partir  de  referências  provenientes  da  Cabala,  da 

astrologia, dos hieróglifos egípcios, ou ainda daqueles atribuídos a profetas e magos (Hermes 

Trimegisto, Orfeu, Zoroastro). Assim, em Ficino “a alegoria é um procedimento referido à 

arqueologia,  na operação de recuperar  um sentido oculto  num monumento;  ela  é  também 

artístico poética,  como modo de formar;  e também científica,  pois teoria,  cálculo mágico, 

simpatia generalizada” (HANSEN, 2006, p. 141).

As interpretações alegóricas da tradição operadas pelos sábios renascentistas, como 

Ficino, acabam influenciando a arte. O que se verificaria nas obras de nomes como Botticelli, 

8  Algo que, como se verá mais à frente, aproxima-se bastante da concepção benjaminiana da linguagem.
9  Caso não se queira recair num anacronismo, deve-se entender como uma alegoria a analogia que Adorno e 

Horkheimer fazem entre o herói Ulisses da Odisséia de Homero e o sujeito burguês moderno. Assim, para os 
autores da  Dialética do Esclarecimento, o herói homérico prefiguraria o homem burguês, embora sem um 
sentido teológico. Essa questão será mais bem explorada no próximo capítulo. 

41



Miguelangelo,  Shakespeare,  Calderón  de  La  Barca  e  El  Greco.  Após  o  século  XVIII, 

durante o Romantismo alemão, a alegoria passa a ser duramente atacada. A relação entre o 

sentido  imediatamente  expresso  “b”  e  o  sentido  próprio  “a”  é  objeto  de  crítica  pelos 

românticos.  Causava  escândalo  o  fato  de  estes  dois  sentidos  manterem  uma  correlação 

virtualmente aberta, em que os significados figurados se tornam de difícil compreensão, como 

no Apocalipse de São João. Na alegoria, tudo podia significar tudo. Acusava-se a alegoria de 

ser apenas a tradução de uma estrutura não poética, quer dizer, de idéias abstratas. A alegoria 

era vista apenas como produto de uma forma pobre de imaginação, meramente associativa.

Os românticos conceituaram a alegoria como “particular para o universal”, ou seja, o 

invólucro exterior de uma abstração. Estabeleceram uma distinção entre esta e o símbolo, que 

“em sua particularidade contém ou expressa o geral” (HANSEN, 2006, p. 14). A alegoria é 

vista como discursiva, por exigir uma exegese, na qual os significados são referenciados uns 

aos outros pra que ocorra a interpretação.  O símbolo seria uma manifestação imediata  do 

Todo  no  Particular.  Sob  essa  ótica,  a  cruz  simboliza  imediatamente  o  Cristianismo,  sem 

necessidade de malabarismos interpretativos. Os representantes do idealismo alemão, tal qual 

Goethe, Schelling e Hegel, não deixaram de ver apenas a alegoria como mera figura mecânica 

de  convenção  retórica,  enquanto  o  símbolo  era  tido  como  orgânico.  No  interior  do 

romantismo, a figura do gênio era tida como capaz de ter um acesso intuitivo ao Absoluto. 

Desse  seu  acesso  privilegiado  ao  Incondicionado  (Natureza,  Espírito,  Deus),  dar-se-ia  a 

expressão superior  do símbolo.  Ele  é a  manifestação  de um universal-concreto,  a fixação 

imediata da Ideia numa forma particular (MERQUIOR, 1969, p.106).

Entretanto, a alegoria em Benjamim surge como crítica a esta pretensa organicidade 

do  símbolo,  defendida  pelos  românticos.  Ele  valoriza  exatamente  o  caráter  dialético  da 

alegoria. Enquanto o símbolo apresenta a ideia num único momento, a alegoria pede, para sua 

interpretação, uma sequencia de momentos, ou seja, um ir e vir do expresso para o oculto 

(BENJAMIN, 2004, p. 179) 

As  alegorias  apreciadas  por  Benjamin  não  compartilhavam  da  desvalorização  do 

terreno, que as alegorias greco-romanas e medievais  traziam em si,  quando forneciam um 

sentido  abstrato  a  pessoas  e  situações.  A  alegoria  benjaminiana  apresenta  um  apego  à 

realidade  concreta.  Isso  pode ser  apreendido  através  do contraste  que símbolo  e  alegoria 

mantêm na sua relação com a categoria de tempo. A experiência de recepção do primeiro dá 

ênfase ao momentâneo, ao “instante místico”, na qual ele absorve o sentido oculto no recanto 

mais profundo de sua interioridade. A alegoria, por sua vez, necessita de uma dialética que lhe 

42



corresponde. A relação, que ela estabelece entre o imediatamente manifesto e o significado 

a ser interpretado, não é nem autosuficiente e nem imediata (BENJAMIN, 2004, p. 180). A 

ausência  de  um  sentido  pleno  e  imediato  torna  a  alegoria  a  forma  de  expressão  mais 

apropriada à concepção de história Barroca. 

Nas análises, que Benjamin fez sobre o Drama Barroco Alemão, ele descobre nessa 

forma estética uma concepção de história que difere da Idade Média. Para esse pensador, a 

estrutura do Drama Barroco Alemão está fundamentada numa concepção imanente do mundo. 

Enquanto na Idade Média a história possui um sentido transcendente dado por concepções 

teológicas,  como,  por  exemplo,  a  ideia  de  salvação,  nessa  forma  estética  analisada  por 

Benjamin, a história é natural e não teológica. Essa concepção imanente da história tem um 

duplo aspecto: o mundo não possui nenhum significado transcendente, mas é apenas destino 

cego e morte. Este mundo ganha um sentido e uma estabilidade apenas através de um poder 

secular, representado por meio da figura do príncipe ou soberano. Assim, patenteia-se, no 

Drama Barroco (Trauerspiel),  a  temática  da  efemeridade  das  coisas  mundanas,  pois  tudo 

morre um dia, o que conduz a um sentimento de tristeza e luto (Trauer). A outra questão, que 

se manifesta  no Drama Barroco,  é a da aparência  e da ilusão das coisas sem um sentido 

transcendente, pois o príncipe ou soberano, que estabiliza o mundo através do poder temporal, 

é apenas mortal.  Assim,  qualquer  sentido ou estabilidade que esse possa ter  é meramente 

ilusório, é um jogo (spiel) (MACHADO, 2004, p. 36). A alegoria se torna assim expressão de 

um mundo sem transcendência, marcado pela efemeridade e pela ilusão. Ela revela o próprio 

caráter  de queda da condição humana.  É o que se mostra  numa passagem de  Origem do 

Drama Barroco Alemão, que tanto inspirou o grande amigo de Benjamin, Theodor Adorno:

A relação entre símbolo e alegoria pode ser fixada com a precisão de uma fórmula 
remetendo-a para a decisiva categoria do tempo, que a grande intuição romântica 
desses pensadores trouxe para este domínio da semiótica. Enquanto no símbolo, com 
a  transfiguração  da  decadência,  o  rosto  transfigurado  da  natureza  se  revela 
fugazmente na luz da redenção, na alegoria o observador tem diante de si a  facies  
hippocratica da história como paisagem primordial petrificada. A história, com tudo 
aquilo que desde o início tem em si de extemporâneo, de sofrimento e de malogro, 
ganha expressão na imagem de um rosto — melhor, de uma caveira. E se é verdade 
que a esta falta toda a liberdade “simbólica” da expressão, toda harmonia clássica, 
tudo o  que é  humano — apesar  disso,  nessa  figura  extrema  da  dependência  da 
natureza exprime-se de forma significativa, e sob a forma do enigma, não apenas a 
natureza da existência humana em geral, mas também a historicidade biográfica do 
indivíduo.  Está  aqui  o  cerne  da  contemplação  de  tipo  alegórico,  da  exposição 
barroca  e  mundana da história  como  via crucis  do mundo:  significativa,  ela  é-o 
apenas nas estações da sua decadência (BENJAMIN, 2004, p. 180)

43



Assim, recapitulando, a alegoria serve como forma de expressão do Drama Barroco 

devido ao seu caráter imanente e histórico-natural. Ela compartilha com o Drama Barroco da 

ausência de uma relação imediata com a transcendência. Isso a aproxima de uma visão da 

história como destino cego. Pode-se dizer em relação às representações alegóricas que elas 

são fragmentadas, como um quebra-cabeça. A interpretação da alegoria lembra a leitura de 

um texto composto de imagens (hieróglifos), que, deslocados de seu contexto original, são 

recompostos numa nova escrita. É como se os objetos tivessem que morrer em seu contexto 

original para ganhar um novo sentido. É desse modo que a alegoria submete seus objetos a 

uma via crucis, sem a qual não é possível que se manifeste o significado oculto. Entretanto, 

esse significado também é efêmero, como todas as coisas mundanas. Assim, como o soberano 

no Drama Barroco procura fornecer um sentido e estabilidade para a história, o alegorista 

também fornece ao objeto por  ele  tomado um novo significado.  Contudo,  nem a história 

natural e nem o significado possuem um sentido necessário transcendente. Tanto num caso 

como no outro, o sentido é mera aparência (MACHADO, 2004, p. 39)

Para reforçar o caráter histórico-imanente das alegorias em Benjamin e diferenciá-las 

das  que  foram produzidas  segundo  o  espírito  greco-romano  e  medieval,  José  Guilherme 

Merquior busca apoio no conceito de  figura, elaborado por Erich Auerbach.  Analisando a 

Divina  Comédia de  Dante,  Auerbach  considera  que  esse  poeta  apresenta  o  uso  de  uma 

representação  figural.  Tal  forma  de  representação,  bem  como  a  interpretação  que  lhe  é 

própria, 

'estabelece entre dois fatos ou pessoas um nexo no qual um dêles (sic) não significa 
apenas  a si  próprio,  mas igualmente o outro,  enquanto êste  (sic)  compreende ou 
'realiza' o sentido do primeiro. Os dois pólos da figura são separados no tempo, mas 
se acham ambos no tempo, como fatos figurais reais; ambos estão contidos (...) na 
corrente da vida histórica'. Na plasmação figural, o significado de algo ou de alguém 
é iluminado por outra coisa ou pessoa de caráter mais geral e espiritualizado – assim 
com o a figura de Adão se realiza no Cristo ou a Eva, na Igreja – porém essa coisa 
ou pessoa são dadas como encarnações concretas, tanto quanto seus 'sinais terrenos' 
(MERCHIOR, 1969, p. 108).

A figura é uma forma específica de alegoria, que se distingue dos demais elementos 

desse gênero estético pelo caráter histórico, sensível e concreto tanto da coisa significante 

quanto da significada. O que Auerbach e Merquior denominam como figura é um modo da 

alegoria  dos  teólogos,  dito  acima,  entretanto,  sem o  contexto  fixo  dado  pelas  Escrituras 

sagradas utilizado por Dante na  Divina Comédia. Ela se dá num mundo onde não há mais 

referência a uma relação com uma totalidade absoluta, como pretendiam os românticos. As 

alegorias tematizadas por Benjamim referem-se incessantemente a um outro. Assim, o caráter 

44



polissêmico é acentuado nas obras modernas em que Benjamin veio a se debater (Kafka, 

Baudelaire, etc.). Uma figura pode representar, portanto, mais de uma coisa ao mesmo tempo. 

A relação entre elas sempre se dá por um tipo de semelhança, que não é necessariamente 

material.

Dessa forma, enquanto imagens histórico-sensíveis, materiais e intercambiáveis, essas 

alegorias  diferiam das  alegorias  de  significado  abstrato,  o  que,  de  fato,  as  aproxima  das 

mercadorias. Como estas, poderiam ser permutáveis entre si. Entretanto, caso tivessem algum 

significado, um determinado valor, esse seria produzido histórica e socialmente; e, da mesma 

forma, poderia ser modificado.

Em  Baudelaire,  Benjamin  percebe  “a  multidão”,  “a  prostituta”,  “o  jogo”,  “as 

passagens” serem transformadas em alegorias. Os fragmentos da vida moderna são recolhidos 

e  transfigurados.  As vivências  dos  chocs  são convertidos  em arte.  Qual  trapeiro,  o  poeta 

recolhe esses farrapos da vida moderna e os negocia na praça. Baudelaire é o seu próprio 

empresário. 

A  chave  da  forma  alegórica  em  Baudelaire  é  solidária  da  significação 
específica que a mercadoria adquire devido a seu preço. Ao aviltamento das coisas 
por  meio  do  seu  significado,  que  é  característico  da  alegoria  do  século  XVII, 
correspondente o aviltamento singular das coisas por meio do seu preço, enquanto 
mercadoria.  Esse  aviltamento  que  sofrem as  coisas  pelo  fato  de  que  podem ser 
taxadas como mercadorias é contrabalanceado em Baudelaire pelo valor inestimável 
da  novidade.  A  novidade  representa  esse  absoluto  que  não  é  mais  acessível  a 
nenhuma interpretação e a nenhuma comparação (BENJAMIN, 2006, p. 62-63).

A  era  moderna,  na  qual  Baudelaire  está  imerso,  é  carente  de  qualquer  sentido 

metafísico, graças à atuação da racionalidade subjetiva. Nisso ela se assemelha à concepção 

de história natural manifesta no Drama Barroco. Desse modo, a alegoria se torna um meio de 

expressão  estética  apropriado  para  esta  época,  marcada  também pela  efemeridade  e  pela 

aparência. O caráter de imanência se evidencia não só na história, mas também na própria arte 

que se distancia  dos  ideais  clássicos  de beleza.  Baudelaire  retrata  esse distanciamento  do 

artista moderno em relação a tais ideais estéticos em seu poema A perda da auréola (ANEXO 

E). 

O poema narra  a  situação de um poeta  que perde sua auréola  no trânsito  de uma 

grande  cidade  moderna,  provavelmente  a  Paris  do  século  XIX.  Ao  procurar  escapar  das 

carruagens e dos cavalos, o poeta deixa cair sua auréola na lama, mas ele prefere deixá-la ali a 

arriscar quebrar os ossos. A auréola era um círculo dourado, que adorna a cabeça dos anjos e 

dos  santos  nas  esculturas  e  pinturas  medievais.  A  perda  dessa  insígnia  no  poema  de 

45



Baudelaire revela tanto o distanciamento de ideias transcendentes na arte e na história (a 

Beleza e a Verdade em si), como a ruptura que os chocs modernos (a agitação da vida urbana 

e  a  configuração  da  vida  material  baseada  na  forma  mercadoria)  realizam  em relação  à 

tradição. Alegoricamente, Baudelaire desenha uma paisagem moderna em que a humanidade 

afunda na imanência  de vivências descontínuas  em nome da autoconservação.  Ao mesmo 

tempo, ele revela a inutilidade de qualquer tentativa de resgatar os pressupostos da tradição no 

mundo moderno. O poeta do poema de Baudelaire considera qualquer esforço, nesse sentido, 

artificial  e  hilário.  Dessa  forma,  a  arte  alegórica  por  dar  expressão  à  fugacidade  e  ao 

desamparo da vida moderna é mais apropriada ao momento histórico a que o poeta procura 

dar voz. 

Assim,  a  transfiguração  artística  dos  objetos  na  arte  alegórica  tenta  salvá-los  do 

aviltamento deles em meras mercadorias. Tenta transformá-los, através de uma arte poética, 

que se assemelha a uma arte de esgrima, em novidade. Contudo, a novidade, o modo pelo 

qual arte tenta recuperar sua dignidade e fornecer ao mundo uma singularidade, coincide com 

a estratégia de dominação capitalista.  Entretanto,  a arte autêntica postula a algo realmente 

novo. O poeta, em seu olhar melancólico, tal qual o anjo da história, pretende recolher os 

corpos e fazer parar a catástrofe total. Enfim, ele pretende recuperar a dignidade do homem e 

da natureza.  Contudo,  a  novidade da mercadoria  é  o alucinógeno,  que tenta  entorpecer  a 

consciência, dissimulando a repetição infernal do mesmo. 

Segundo Benjamin (2004, p. 193) as “alegorias são, no reino dos pensamentos, o que 

as ruínas são nos reinos das coisas”. O mundo e a história são, então, cifras. O trabalho da 

filosofia  seria  interpretá-las.  Theodor  Adorno  chegara  a  dizer  que  o  próprio  método 

benjaminiano era alegórico. Isso porque “seus ensaios filosóficos partiam sempre de obras 

tomadas  como  exemplo  de  um  problema,  sem  deixar  de  ser  examinadas  por  si” 

(MERQUIOR, 1969, p. 113). Benjamin elaborava a descrição das obras artísticas (o conteúdo 

dessas,  bem como  suas  configurações  estilísticas),  vinculando-a  ao  caráter  de  tais  obras 

enquanto  expressão  da  problemática  da  cultura,  o  que  pode  ser  apreendido  na  seguinte 

passagem de Origem do Drama Barroco Alemão:

O objecto da crítica filosófica é o de demonstrar que a função da forma artística é a 
de  transformar  em  conteúdos  de  verdade  filosóficos  os  conteúdos  materiais 
históricos  presentes  em toda  obra  significativa.  Esta  transformação  do  conteúdo 
material em conteúdos de verdade faz do declínio da força de atracção original da 
obra, que enfraquece década após década, a base de um renascimento no qual toda 
beleza desaparece e a obra se afirma como ruína (BENJAMIN, 2004, p. 198)

46



O trabalho da filosofia em relação às obras de arte é recuperar nelas o seu momento 

de verdade. Isso não significa recuperar nelas ideias de Beleza e Verdade eternos, dos quais 

essas obras são meras manifestações. No caso das obras alegóricas, a beleza que perdura era 

um objeto de saber, os pormenores alegóricos que faziam referência a um sentido oculto. O 

que  a  alegoria  expressa  é  a  própria  fugacidade  das  coisas  do  mundo,  revelando,  em sua 

própria estrutura, o seu estar imerso na história. Desse modo, os objetos que toma, os seus 

pormenores, são as ruínas, os resquícios do mundo antigo a serem interpretados. Enquanto 

ruínas, os objetos alegóricos revelam a história neles contida, bem como a própria história 

como transitoriedade e catástrofe. 

Assim,  o  método  de  composição  alegórica,  a  “ars  inveniendi”,  ou  seja,  arte  da 

combinação se torna objeto de inspiração da filosofia em Benjamin e, por influência deste, em 

Theodor  Adorno.  Tomando  a  ideia  de  uma  história  imanente  enquanto  efemeridade  e 

decadência, bem como os objetos da cultura como fragmentos e ruínas, esses autores propõem 

uma forma de escrita filosófica que busca fazer reluzir o momento de verdade dos objetos 

tomados pela sua arte combinatória do pensamento. 

Nessa forma de abordagem da filosofia, os objetos da cultura, enquanto ruínas, são 

deslocados de seus contextos  originais,  postos em relação com seus antípodas para assim 

recompor uma totalidade, que não é homogeneizante. A “nova” totalidade que se apresenta 

nesse método construtivo, mas que também é interpretativo, tem um caráter fragmentário e 

descontínuo, para assim fazer justiça ao que é heterogêneo e singular. Essa escrita filosófica 

preconizada pelos autores, coaduna-se bem com a própria vivência da modernidade. Ela dá 

ênfase  não  só  ao  método  de  pesquisa,  que  busca  apreender  o  objeto  em  categorias 

estabelecidas, mas ela enfatiza também a melhor forma de recolher e dispor os objetos da 

investigação, na expectativa de tal forma lhes revelar um sentido e reluzir a verdade. Essa 

forma de escrita será encontrada por Benjamin no tratado e Adorno no ensaio, questão que 

será abordada no próximo capítulo.

47



2 DE BENJAMIN A ADORNO: A FILOSOFIA QUE TENTA SE DESVENCILHAR 

DAS ARMADILHAS DA INTENCIONALIDADE

2.1 Exposição da Verdade: do tratado de Benjamin ao ensaísmo de Adorno

Adorno apropria-se do ensaísmo de Benjamin, o que pode ficar claro numa observação 

das  suas  obras  de  juventude.  O  ensaio  também  caracterizará  as  obras  mais  maduras  de 

Adorno, como se verá. Entretanto, deve ficar mais claro o que significa essa característica na 

obra  desse  filósofo,  bem como ela  se  relaciona  com a  construção  e  as  ideias  filosóficas 

discutidas na Dialética do Esclarecimento. Para tanto, deve-se expor brevemente a vinculação 

desse elemento do pensamento adorniano com Walter Benjamin.

Adorno e Benjamin se conheceram em 1923, mas apenas tiveram uma aproximação 

efetiva após uma estada de Adorno em Berlim, em 1928. Após essa data, tiveram diversos 

encontros casuais, estabelecendo uma amizade e uma empatia intelectual mútua. Em 1929, 

Benjamin chega a fazer uma leitura do esboço do  Trabalho das Passagens, para Adorno e 

Horkheimer.  Esta  leitura,  assim  como  a  do  livro  Origem  do  Drama  Barroco  Alemão, 

causaram profunda impressão em Adorno, fazendo-o acreditar que havia entre ele e Benjamin 

um  projeto  filosófico  comum.  Marcos  Nobre  (1998,  p.  60)  acredita  que  há  uma  fase 

benjaminiana no pensamento de Adorno, que vai de 1927 a 1929.

A identificação de pensamentos  estaria  numa questão da Teoria  do Conhecimento, 

relativa  às condições  de possibilidade  do conhecimento  histórico.  Benjamin criticava uma 

mentalidade cientificista, que se apossava da filosofia durante o século XIX e início no século 

XX. Ele critica uma concepção positivista do conhecimento, proveniente da Aufklärung e de 

inspiração  kantiana.  O  conceito  kantiano  de  conhecimento  obedeceria  a  uma  orientação 

“matemático-mecânica”, aproximando-o de um modelo newtoniano de ciência (BONS, 2005, 

p. 187). Para Benjamin, era problemática a tentativa de absolutizar, de forma a-histórica, os 

elementos  do  processo  subjetivo  do  conhecimento,  o  que,  no  seu  entender,  ocorria  no 

Idealismo  Alemão,  com  a  figura  de  um  sujeito  que  impõe  suas  categorias  à  realidade. 

Contudo, também não compartilhava de uma absolutização da matéria histórica, própria de 

um empirismo grosseiro. Qualquer um desses extremos Benjamin via como uma recaída na 

mitologia.  Tal questão é posta no seu trabalho  Sobre o programa da Filosofia Vindoura e 

48



retomado em Origem do Drama Barroco Alemão.

“mito” e “mitologia” [...] podem significar tanto uma absolutização a-histórica de 
elementos do processo subjetivo de conhecimento quanto a pretensão de conhecer o 
objeto por uma suposta objetividade da matéria histórica. A objetividade tal qual 
pensada pelo Benjamin de “Sobre o programa da filosofia vindoura” tem de excluir 
esses  dois  extremos  equívocos.  A “experiência”  que  Benjamin  procura  “engloba 
também a religião, quer dizer a verdadeira religião, onde Deus nem o homem são 
sujeito  ou  objeto  da  experiência,  mas  onde  tal  experiência  repousa  antes  no 
conhecimento puro cujo conjunto (Inbegriff) só a filosofia pode e tem de pensar. É 
tarefa da teoria do conhecimento vindoura encontrar para o conhecimento a esfera 
da  total  neutralidade  com respeito  aos  conceitos  de  sujeito  e  objeto;  por  outras 
palavras, é sua tarefa trazer à luz a esfera própria originária e autônoma na qual tais 
conceitos  não  mais  designem  de  modo  algum  a  relação  entre  duas  entidades 
metafísicas” (NOBRE, 1998, p. 67-68).

Como pode se  apreender  da  citação  acima,  Benjamin  busca estabelecer  uma nova 

relação entre sujeito e objeto. Essa deve evitar tanto a hipóstase do “sujeito”, quanto a da 

“matéria histórica”. Isso o faz entrar em controvérsia com o hegelianismo, os neokantianos, o 

positivismo e o historicismo. A tentativa de solução dessa problemática será formulada em 

Origem do Drama Barroco Alemão. A perspectiva oferecida por essa obra Adorno a acolherá, 

embora dando um contorno menos metafísico e mais materialista-marxista.

Entretanto,  antes  de  tratar  da  perspectiva  benjaminiana  do  conhecimento,  deve-se 

esclarecer  uma  questão  terminológica. Jeanne-Marie  Gagnebin  de  Bons,  professora  da 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP) e estudiosa de Walter Benjamin, em 

seu  artigo  Do  Conceito  de  Darstellung  em  Walter  Benjamin  ou  Verdade  e  Beleza,  faz 

importantes considerações sobre as traduções de Origem do Drama Barroco Alemão para o 

português. Ela critica tanto a versão brasileira da obra, de Sergio Paulo Rouanet, quanto a 

portuguesa,  de  João  Barrento10.  Ela  acredita  que  a  “palavra  Darstellung  — utilizada  por 

Benjamin para caracterizar a escrita filosófica — não pode, (aliás, nem deve) ser traduzida 

por ‘representação’” (BONS, 2005, p. 184). Ela afirma que, no contexto do referido livro, 

essa tradução pode gerar mal-entendidos como, por exemplo, levar a crer que Benjamin está 

vinculado à filosofia da representação, quando, na verdade, ele pretende dela se distanciar. 

Desse modo, Bons propõe traduzir  Darstellung por exposição ou apresentação, assim como 

verbo darstellen respectivamente por expor ou apresentar.

Assim, de posse dessa chave de leitura, pode-se passar à análise deste livro. Walter 

Benjamin  inicia  a  Origem do Drama Barroco Alemão com um  Prólogo  epistemológico-
10  João Barrento traduz Ursprung des deutschen Trauerspiels, o título alemão dado por Benjamin a seu livro, 

por Origem do drama trágico alemão, tradução publicada pela editora portuguesa Assírio & Alvim. Apesar 
de na presente dissertação se ter utilizado apenas a tradução portuguesa do João Barrento, designar-se-á esta 
obra de Benjamin por Origem do Drama Barroco Alemão, título mais conhecido pelo público brasileiro.

49



crítico.  Nessa  parte,  ele  afirma  que  um dos  principais  problemas  com que  a  literatura 

filosófica se depara é com a questão da exposição (Darstellung).  Para Benjamin,  a forma 

acabada  dessa  literatura  se  apresenta  como  doutrina,  mas  nela  esse  caráter  acabado  não 

poderia ser dado apenas pelo pensamento. A literatura filosófica, segundo esse autor, basear-

se-ia numa “codificação histórica”,  o que vedaria qualquer tentativa de invocar tal  caráter 

concluso da filosofia more geometrico (BENJAMIN, 2004, p. 14).

Desse modo,  o que se pode depreender  disso é que Benjamin  polemiza  com uma 

concepção de apresentação do pensamento filosófico que segue a “maneira dos geômetras”, 

ou seja, que acredita que a filosofia deve se guiar pelos procedimentos e pela concepção de 

rigor  extraídos  da matemática.  Tal  concepção filosófica  vigorou a  partir  do século XVII, 

tendo  como  seus  grandes  representantes  René  Descartes  e  Baruch  Espinosa.  Eles  eram 

adeptos de um  espirit de système (espírito de sistema), que propunha que o conhecimento 

rigoroso  partia  de  determinados  princípios  ou  axiomas  dados  como  evidentes.  De  tais 

evidências  abstratamente  concebidas,  deduziam-se,  em  seguida,  as  demais  proposições 

filosóficas. Durante o século XVIII, embora o modelo de pensar rigoroso não seja mais a 

dedução a partir de axiomas e certezas abstratas, mas se valorize mais o papel da experiência 

sensível, permanece essa confiança na matemática como modelo de todo pensar rigoroso.

Assim,  tal  perspectiva  ainda  assumia  a  pressuposição  de  que  toda  ordem do  real 

poderia  ser  apreendida  matematicamente,  que  o  qualitativo  poderia  ser  transformado  em 

quantitativo. Também permanecia a ideia de que o pensamento rigoroso deveria formar um 

todo lógico,  com coerência  entre  suas partes,  em que, através de determinadas  evidências 

dadas, poder-se-iam inferir verdades universais. Em suma, permanecia uma determinada ideia 

de sistema, contra a qual tanto Benjamin, como Adorno irão se opor.

Esta ideia de sistema corresponde, em certa medida, àquilo que Horkheimer chama de 

“teoria tradicional”, no seu texto Teoria tradicional e teoria crítica. Isso revela a proximidade 

entre os pensamentos dessa geração dos membros da  Escola de Frankfurt. Horkheimer diz 

que tal teoria é “uma sinopse de proposições de um campo especializado ligadas de tal modo 

entre si que se poderiam deduzir dessas teorias todas as demais” (HORKHEIMER, 1980, p. 

117). A validade desta seria medida pela sua capacidade de correlacionar proposições, sem 

contradição. Segundo Horkheimer, esse esquema, guardadas as devidas proporções, repetir-

se-ia de Descartes à Husserl. As características da lógica, da matemática e da física (postas 

como modelos  de toda  teoria)  acabaram por  ser  transpostas  até  para  as  ditas  ciências  do 

50



espírito, como a sociologia. Aplicaram-se, assim, os métodos de estudo da “natureza inerte” 

à “natureza viva”.

O que Horkheimer censurava na teoria tradicional era a sua pretensa desvinculação 

ideológica dos condicionamentos sociais e históricos. Isso era o que ocorria no pensamento 

positivista, herdeiro da física newtoniana, que proclamava o valor absoluto dos fenômenos 

dados  à  experiência.  Para  Horkheimer,  a  tentativa  de  compreender  a  fecundidade  de 

determinada  teoria,  tanto  em  relação  ao  seu  poder  explicativo  dos  fatos,  quanto  a  sua 

empregabilidade  técnica,  não  se  basearia  apenas  em  elementos  puramente  lógicos  ou 

metodológicos. Do mesmo modo, a modificação ou superação dessa teoria não poderia ser 

fundamentada  apenas  em  sua  razoabilidade,  visto  que  seria  possível  encontrar  hipóteses 

auxiliares que permitissem salvá-la de uma transformação total. Também entrariam em cena 

suas  relações  e  possíveis  contradições  com as  concepções  dominantes.  Desse modo,  para 

Horkheimer (1980, p. 121-122), determinadas teorias são aceitas ou rejeitadas de acordo com 

as  conexões  históricas  concretas.  Contra  a  ciência  positivista,  que  afirma  a  evidência 

inquestionável do dado bruto, Horkheimer (1980, p. 125) argumentaria que:

O  que  percebemos  no  nosso  meio  ambiente,  as  cidades,  povoados,  campos  e 
bosques trazem em si a marca do trabalho. Os homens não são apenas um resultado 
da história em sua indumentária e apresentação, em sua figura e seu modo de sentir, 
mas também a maneira como vêem e ouvem é inseparável  do processo  de vida 
social tal como este se desenvolveu através dos séculos. Os fatos que os sentidos nos 
fornecem  são  pré-formados  de  modo  duplo:  pelo  caráter  histórico  do  objeto 
percebido  e  pelo caráter  histórico  do órgão  perceptivo.  Nem um nem outro são 
meramente naturais, mas enformados pela atividade humana [...]

Walter Benjamin, em sua tensão com o heguelianismo, também afirma a vinculação 

histórica  de  todo  pensar.  Isso  também  contribui  para  uma  atração  mútua  entre  o  seu 

pensamento e o de Theodor W. Adorno e, em menor medida, o de Max Horkheimer. É nos 

fenômenos da dolorosa alienação do espírito humano, através de sua marcha histórica,  no 

mundo da cultura, que ele procura seus objetos de investigação. Por isso é que se debruça 

sobre “a obra de Hölderlin, Goethe, Keller, Baudelaire, Kafka ou Brecht; a tragédia barroca; a 

pintura de Klee; o cinema e a fotografia; a linguagem e a tradução; o jogo de azar e a Paris do 

barão Haussmann” (MERQUIOR, 1969, p. 102).

Benjamim procura, nos fragmentos da cultura, desvelar nela o que há de fossilizado, 

caduco e reificado. Desse modo, ele realiza uma entrega ao objeto, reduzindo as distâncias. 

Contudo,  “essa  crescente  aproximação  da  coisa  pelo  pensamento  torna  o  espaço objetivo 

51



estranho, estranho à própria intenção que se pensara fundá-lo: só assim a crítica descobrirá 

os segredos da cultura” (MERQUIOR, 1969, p. 102).

Esse procedimento de Benjamim, segundo José Guilherme Merquior (1969, p. 102), 

aproxima-se  da  forma  de  exegese  dos  textos  sacros.  O mundo  e  a  cultura  seriam textos 

cifrados a serem interpretados. Aqui, entra em cena o procedimento alegórico, recuperado por 

Benjamim  do  mundo  medieval,  comentado  na  seção  anterior.  Durante  a  Idade  Média, 

acreditava-se  que  o  traço  fundamental  do  ser  existente  era  pensado através  da  noção  de 

correspondência,  de  “analogia  entis”. Haveria  uma  correspondência  entre  microcosmo  e 

macrocosmo, entre o homem e o universo. Entretanto, por volta do século de XVII e XVIII 

surge a noção de representação, juntamente com a filosofia do sujeito (MERQUIOR, 1969, p. 

102) Os objetos, então, são pensados a partir da sua representação na consciência. A realidade 

objetiva passa a ser fundada na atividade do sujeito, que cria representações, substitutivos dos 

objetos  na  consciência  conforme  suas  próprias  categorias.  O  método  analítico/  sintético, 

empregado  tanto  por  Descartes  como  por  Newton,  dá  testemunho  disso.  Através  dele,  a 

imagem do fenômeno, dada a intuição como uma unidade indivisível, é decomposta em suas 

partes mais simples. Desse modo, procuravam-se as condições subjacentes a esses fenômenos 

e o grau de dependência em relação às mesmas. Em seguida, passava-se à recomposição do 

fenômeno  por  meio  das  categorias  do  entendimento,  procedimento  chamado  síntese,  que 

permite a real explicação do fenômeno estudado. Assim, aquilo que era percebido, apenas 

como bloco  de  caracteres  indiferenciados,  ganhava  uma  nova compreensão  graças  a  este 

procedimento de divisão dos fenômenos complexos em suas componentes constitutivas mais 

simples e da reunião dessas novamente através da atividade sintética da consciência.

Benjamin se apoia em um procedimento que se preocupa menos com a manipulação 

do objeto pela ação do entendimento. Nos fenômenos da cultura, ele busca correspondências 

com a própria situação concreta do homem na modernidade. É o que deixa entrever Merquior 

(1969, p. 103) quando diz que o
senso benjaminiano da alienação toma forma de um método anacrônico. Mas a sua 
exegese fora de moda está comprometida com um impulso liberador.  Metida por 
entre a trama do texto, no ir-e-vir das palavras ao mundo e do mundo às palavras (ou 
que outros significantes sejam), ela exuma os gestos incompletos que a humanidade 
deixa em suas obras.

Na  Origem do Drama Barroco Alemão,  mais do que o exame de um determinado 

gênero literário, está em questão para Benjamin uma forma de abordar a verdade. Esse autor 

afirma,  no  prólogo  desta  obra,  que  o  pensamento  matemático,  ao  eliminar  totalmente  o 

52



problema da exposição, em nome de uma adesão ao âmbito de um conhecimento autêntico, 

acaba, também, renunciando à esfera da verdade, que é o objeto natural das línguas naturais 

(BENJAMIN, 2004p. 13-14).

Para Benjamim, tal pensamento matemático, vinculado à idéia de sistema, procurava 

capturar a verdade, como uma aranha faz com uma mosca. Esse pensar tecia uma teia entre 

várias  formas  de  conhecimento,  esperando  que  a  verdade,  concebida  por  tal  espírito  de 

sistema como algo exterior a forma de pensamento que a busca, viria de fora e nela cairia 

(BENJAMIN,  2004,  p.  14).  Depois  de  formular  esses  estratagemas  engenhosos,  esperar 

pacientemente, para, enfim, apanhar a presa, caberia a esse pensamento apenas desmembrar 

sua vítima, abocanhá-la parte por parte e, finalmente, assimilá-la.

Ao invés de seguir o espírito de sistema, que quer agarrar a verdade, Benjamin procura 

outro caminho. Haveria uma alternativa para a forma filosófica que o conceito oitocentista de 

sistema ignorou (conceito esse que se perpetuou na história do pensamento). A filosofia, para 

esse  autor,  deveria  seguir  esta  alternativa  aberta  por  esta  outra  via,  caso  não  quisesse  se 

acomodar  a  um pensamento  que  tem  um caráter  dominador.  Ela  deve  ser  exposição  da 

verdade e trabalhar a forma de sua escrita. 

Se a filosofia quiser conservar a lei da sua forma, não como propedêutica mediadora 
do  conhecimento,  mas  corno  representação  da  verdade,  então  aquilo  que  mais 
importa deve ser a prátiça dessa sua forma, e não a sua antecipação num sistema. Tal 
prática  impôs-se  em todas  as  épocas  para  as  quais  foi  evidente  a  essência  não 
delimitável do verdadeiro, sob uma forma propedêutica que pode ser designada pelo 
termo  escolástico  do  “tratado”,  porque  ele  reenvia,  ainda  que  apenas  de  forma 
latente, para os objectos da teologia, sem os quais não é possível pensar a verdade. 
(BENJAMIN, 2004, p. 14).

O  tratado  combina  elementos  do  conceito  de  doutrina  e  do  ensaio  esotérico.  Do 

primeiro conceito, ele assume um certo tom, mas não compartilharia do rigor didático que a 

confere à doutrina a autoridade de se afirmar por si mesma. O tratado, também, não adere aos 

métodos  coercitivos  da  demonstração  matemática.  O  outro  elemento  doutrinário  que  ele 

possui é a citação da auctoritas (citação de autoridade) – embora o próprio Benjamin admita 

que isso tenha nessa forma mais um caráter educativo do que propriamente doutrinário. 

Do  ensaio  esotérico,  dos  escritos  iniciatícos,  o  tratado  carrega  o  sentido  de  uma 

aproximação sucessiva em relação ao seu objeto. É assim que Benjamin (2004, p. 14) define o 

método deste:

53



A representação  [leia-se  Darstellung – Exposição]  é  a  quinta-essência  do seu 
método. Método é caminho não directo. A representação [Darstellung – Exposição] 
como caminho não directo: é esse o caráter metodológico do tratado. A sua primeira 
característica  é  a  renúncia  ao  percurso  ininterrupto  da  intenção.  O  pensamento 
retorna  continuamente  ao  princípio,  regressa  com minúcia  à  própria  coisa.  Este 
infatigável movimento de respiração é o modo de ser específico da contemplação.

Benjamin se põe em polêmica com a ideia de método da filosofia tradicional. Em vez 

de  agarrar  a  verdade,  ele  procura  lidar  com  a  forma  adequada  da  exposição  desta.  Tal 

exposição,  enquanto  desvio,  entra  em contraste  com o  significado  tradicional  da  palavra 

método.  Se etimologicamente  esse significa  um “caminho para”,  parece que,  então,  ele  é 

tirado  de  prumo.  Como  nota  Bons  (2005,  p.  188),  quando  Benjamin  diz  “Methode  ist  

Umweg” (método é desvio, ou caminho não direto), ele usa a expressividade da língua alemã 

para desviar a tradição filosófica (que se origina no mundo grego) do caminho reto que se pôs 

à frente desta. Diante de uma filosofia, que com Descartes pretendeu seguir a clareza e a 

retidão do método para percorrer a floresta do saber, Benjamin oferece uma alternativa. O 

caminho (em alemão  Weg) possui a sua frente um desvio (Umweg).  Esse se configura na 

forma  de  exposição  filosófica  do  tratado.  Ele  troca  o  caminho  seguro  do  método  pela 

errância, pelas paradas no caminho. Como também troca a intencionalidade de um sujeito, 

que traça o método e constitui o conhecimento pela certeza da consciência, pela possibilidade 

de uma aproximação não coercitiva da  coisa mesma.  Essa se torna o centro do pensar do 

tratado, que procura se aproximar dela num esforço incessante. 

Benjamin  compara  o  tratado  ao  mosaico;  ambos  seriam compostos  de  “elementos 

singulares e diferentes” (2004, p. 14). O mosaico se vale de uma técnica de composição das 

artes  plásticas,  que  consiste  na  fixação  de  diversos  fragmentos  de  determinado  material 

(vidro, mármore, seixos, pedras semipreciosas, etc.) sobre uma determinada superfície. Esses 

fragmentos, da forma como são arranjados entre si, formam certo desenho. 

Na Idade Média, era comum a construção de imagens sagradas na forma de mosaicos. 

Benjamin sublinha que essa técnica de composição se coaduna, enquanto forma de expressão 

estética, ao caráter transcendente da imagem sagrada. Tal percepção de transcendência seria 

transmitida  veementemente  e  de  maneira  impactante  ao  observador.  Essa  imagem,  assim 

expressa, revelaria que o sagrado não poderia ser captado numa totalidade sem frestas, ou por 

uma  forma  de  acesso  imediata  e  contínua.  O  tratado  também  revela  essa  dimensão  de 

transcendência  da  verdade.  Composto  do  mesmo  modo  que  o  mosaico,  ou  seja,  de 

fragmentos, ele não procura apreender a verdade de uma forma imediata. Ele se debruça sobre 

os  pormenores,  trabalha  com os  elementos  materiais  aparentemente  menos  significativos. 

54



Através do arranjo que esses estabelecem entre si, a verdade se manifesta, reluzindo num 

brilho fugaz.  Do mesmo modo,  a imagem sagrada brilha aos olhos do observador atento, 

quando a luz do sol é refletida nos pequenos fragmentos de vidro do mosaico.

Ainda sobre a proximidade entre o mosaico e o tratado, Benjamin (2004, p. 15) diz na 

seguinte passagem de Origem do Drama Barroco Alemão, que:

O valor dos fragmentos do pensamento é tanto mais decisivo quanto menos imediata 
é  a  sua  relação  com a  concepção  de  fundo,  e  desse  valor  depende  o  fulgor  da 
representação  [leia-se  exposição  -  Darstellung],  na  mesma  medida  em  que  o 
mosaico  depende  da  qualidade  da  pasta  de  vidro.  A  relação  entre  a  elaboração 
micrológica e a escala do todo, de um ponto de vista plástico e mental, demonstra 
que o conteúdo de verdade (Wahrheitsgehalt) se deixa apreender apenas através da 
mais exacta descida ao nível dos pormenores de um conteúdo material (sachgehalt). 
Tanto o mosaico como o tratado, na fase áurea de seu florescimento no Ocidente, 
pertencem à Idade Média; aquilo que permite a sua comparação é, assim, de ordem 
do genuíno parentesco. 

Percebe-se que Benjamin, na sua comparação entre tratado e mosaico, aproxima arte e 

filosofia. Esses dois elementos teriam em comum uma forma expressiva que quer manifestar 

algo  transcendente,  algo  fortemente  vinculado  ao  âmbito  da  teologia,  algo  relegado  pela 

compreensão moderna do mundo: a verdade, em vez do conhecimento. Essa possui um núcleo 

transcendente, hermético. O que revela que o papel de exposição da verdade pela filosofia se 

liga mais a um caráter interpretativo (como nas obras de arte e nos textos sagrados), do que 

lógico demonstrativo. 

Além da forma, mosaico e tratado teriam em comum a preocupação com a qualidade 

de seus materiais. O primeiro retira o brilho de sua apresentação da qualidade da pasta de 

vidro.  Do  mesmo  modo,  o  segundo  retira  seu  valor  da  qualidade  dos  fragmentos  de 

pensamentos. Tal valor é medido pela não imediatidade da relação destes com as concepções 

de fundo. Esses fragmentos têm maior brilho na medida em que contrastam e se destacam 

destas grandes concepções,  fornecidas  pela  autocompreensão narcísica  do espírito  de uma 

época. Assim, para Benjamin a verdade se deixa reluzir nesses fragmentos trabalhados pelo 

pensador  artesão,  nesses  elementos  marginalizados  que  despertam  estranheza.  Ela 

resplandeceria  melhor  nos  objetos  menores,  numa  “micrologia”,  do  que  nas  grandes 

abordagens universais.

A tarefa do tratado é comparada por Benjamin ao trabalho do orador. No esforço para 

se expressar, este procura apoiar as suas frases pela gesticulação e pela fisionomia. Ele para e 

vacila, como se o que quisesse dizer tivesse uma proporção muito grande para ser dito num 

55



único fôlego. A sua retórica, ao invés de arrastar o ouvinte pelo entusiasmo das palavras, 

obriga o ouvinte a parar e refletir. A escrita filosófica deveria ter essas características, ou seja, 

a cada frase expressa, na tentativa de abordar seu objeto, ela deve parar e recomeçar.  Tal 

objeto não é apreendido de pronto; exige um esforço repetido de sucessivas aproximações. Do 

mesmo modo, a escrita adequada ao pensamento filosófico não oferece um caminho direto ao 

leitor,  mas  obriga-o  a  parar  nas  estações  do  caminho  para  refletir.  Essa  escrita  procura 

contemplar seu objeto em seus vários níveis de sentido, o que gera, no tratado, um caráter 

fragmentário.

A metáfora que Benjamin estabelece entre mosaico e tratado também põe a questão da 

valoração do particular frente ao todo. Na escrita filosófica preconizada por este membro da 

Escola de Frankfurt, o objeto é analisado em suas diferentes componentes cosntitutivas, que 

formam  um  agregado  heterogêneo  e  multifacetado,  que  são  deslocados  de  seu  contexto 

original e salvos num todo aberto: as ideias. Essas são o objeto da escrita filosófica que o 

tratado  apresenta.  Benjamin  (2004,  p.  15)  diz  que  se  “a  representação  [exposição  – 

Darstellung]  se  quiser  afirmar  como  método  próprio  do  tratado  filosófico,  terá  de  ser 

representação [exposição – Darstellung] de ideias”.

As ideias não são meras representações mentais. Elas partilham de algo da necessidade 

que  lhes  deu  o  realismo  platônico.  Em Platão,  as  ideias  são  os  arquétipos  universais,  as 

realidades primeiras, das quais os objetos dados à percepção sensível são meras cópias. O 

pensamento platônico afirma que o conhecimento dos objetos dados no mundo sensível só é 

possível na medida em que o homem, por ser racional, carrega uma vaga lembrança das ideias 

eternas e imutáveis. Caberia à filosofia se desvencilhar dos objetos sensíveis e ascender pelo 

pensamento  dialético  às  ideias  suprasensíveis,  das  quais  eles  participam.  Entretanto,  em 

Benjamin, o termo ideia não carrega um sentido abstrato, de algo apartado do mundo.

No autor de  O Drama Barroco Alemão,  a verdade é  presentificada no bailado das 

ideias em apresentação [Darstellung] (BENJAMIN, 2004, p. 15). Novamente se percebe uma 

aproximação entre arte e filosofia, por parte de Benjamin.  A dança das ideias, o jogo que 

essas  estabelecem entre  si,  manifesta  a  verdade  num momento.  A  escrita  filosófica,  que 

articula esta dança, é o veículo de expressão e presentificação da verdade. 

A metáfora do bailado, assim como anteriormente a do mosaico, chamam atenção para 

a  noção  de  exposição (Darstellung)  no  prefácio.  Benjamin  confere  dignidade  não  só  à 

verdade, mas também ao modo como ela se expõe, o que possibilita uma reflexão sobre a 

dimensão estética, como também histórica, do pensamento filosófico. Benjamin retoma uma 

56



questão clássica da filosofia, na medida em que não só o método de pesquisa opera uma 

aproximação da verdade, mas também o de exposição. Neste último, o material coletado pela 

investigação  receberia  uma  nova  forma  de  ordenação,  que  permite  uma  articulação  mais 

original do problema investigado.

Benjamin também procura distinguir conhecimento e verdade. O primeiro é entendido 

como uma posse, um haver. O objeto deste é sempre determinado pela necessidade de ser 

apreendido  pela  atividade  da  consciência,  mesmo  que  seja  a  transcendental.  Para  o 

conhecimento,  a  forma  de  exposição  é  secundária.  A  segunda,  ao  contrário,  tem  como 

essencial o seu momento de exposição, que se dá no “bailado das idéias”.

O método,  que  para  o  conhecimento  é  um caminho  para  chegar  ao  objecto  de 
apropriação  –  ainda  que  pela  sua  produção  na  consciência  –  é  para  a  verdade 
representação [exposição -  Darstellung] de si mesma, e por isso algo que é dado 
juntamente  com  ela,  como  forma.  Esta  forma  não  é  inerente  a  uma  conexão 
estrutural  na  consciência,  como  faz  a  metodologia  do  conhecimento  [...] 
(BENJAMIN, 2004, p. 16). 

O  conhecimento,  obedecendo  à  inspiração  matemática-newtoniania,  é  um  eterno 

calcular. O objeto desconhecido é a incógnita que se quer demonstrar. Como já foi dito, ele se 

apoia na força da atividade do entendimento para reduzir o complexo do dado da intuição aos 

seus elementos mais simples na representação da consciência. Após a realização da atividade 

sintética desta, a compreensão total do fenômeno, ou seja, suas dependências e condições são 

enfim explicadas num nexo lógico-causal. Desse modo, estabelece-se um saber sistemático 

sem lacunas por meio de uma cadeia dedutiva cerrada, mediatizada através de conhecimentos 

individuais. Entretanto, esse conhecimento, que caracteriza a atividade científica, apesar de 

tentar apreender a verdade numa sistema, não consegue se relacionar diretamente com ela. 

Algumas  disciplinas  científicas  partem,  muitas  vezes,  de  pressupostos  sem  nenhum 

fundamento dedutivo,  que em outras disciplinas  autônomas desta área do saber,  são tidos 

como problemas insolúveis (BENJAMIN, 2004, p.19).

A verdade,  para  Benjamim,  possui  um estatuto  ontológico  que  confere  a  essa  um 

acesso  imediato  à  unidade  do  particular.  O  conhecimento,  ao  contrário,  se  possui  uma 

unidade, essa é obtida de forma mediatizada, através de conhecimentos isolados, obtidos a 

partir  do  trabalho  analítico  do  conceito,  seguida  de  uma  atividade  sintética,  que  busca 

estabelecer o nexo lógico-causal, que explicaria o fenômeno estudado. A verdade, entretanto, 

não retira seu valor e força da mera atividade da consciência, mas sim de sua unidade com o 

ser. Ela tem um caráter pré-existente, que apenas se oferece à contemplação, o que a distancia 

57



de qualquer tentativa de apropriação pela atividade da intencionalidade, ou seja, de uma 

subjetividade autoritária. Benjamin diz que (2004, p. 16):

a distição entre verdade e o âmbito do conhecimento define a ideia como ser. É este 
o alcance da doutrina das idéias para o conceito da verdade. Enquanto ser, a verdade 
e a ideia alcançam aquele supremo significado metafísico que lhes é expressamente 
atribuído pelo sistema platônico.

Sendo assim, Benjamin, ao valorizar o caráter transcendente e metafísico da verdade e 

a relação desta com as ideias não estaria incorrendo numa forma de pensamento anacrônico? 

Ele  estaria  querendo  repor  a  doutrina  das  ideias  suprasensíveis,  abstrações  postas  em 

descrédito pela crítica kantiana do conhecimento? 

Essas questões podem ser mais bem compreendidas pela releitura que Benjamin faz do 

diálogo O Banquete, de Platão. A leitura que ele faz deste diálogo esclarece sobre o sentido 

dos termos ideia e verdade em seu pensamento, bem como sobre o caráter estético da sua 

filosofia. 

Em  O  Banquete,  Platão  afirma  que  o  Eros  (amor)  aspira  às  belezas  sensíveis, 

manifestas nos corpos das pessoas belas, pois estas seriam reflexos da Beleza em si.  Esta 

representaria o Bem (tou agathon), a Verdade em si. Haveria uma hierarquia no pensamento 

platônico, que percorre as belezas sensíveis (os belos corpos, etc.), passando gradativamente 

ao plano suprasensível (as almas belas, a Beleza) até chegar ao último degrau, o Bem. O 

filósofo,  por  cultivar  a  razão  e  não  ficar  preso  ao  mundo  sensível,  poderia  chegar  mais 

facilmente à contemplação da Verdade última. Entretanto, os amantes, movidos pelo desejo 

que  lhes  insufla  Eros,  perseguem  os  belos  corpos,  as  belezas  aparentes,  que  são  meros 

reflexos da Beleza em si, que se encontra no mundo das ideias. Contudo, Platão justifica e 

absolve  o  impulso  erótico  que  se  dirige  as  meras  manifestações  sensíveis  de  beleza.  Os 

amantes,  por  ignorarem  a  realidade  do  mundo  das  idéias,  acabam  perseguindo  as 

manifestações sensíveis e inferiores das idéias no mundo sensível. Contudo, o impulso erótico 

é desculpável na medida em que as belezas sensíveis têm participação na ideia de Beleza em 

si e, por conseguinte, participação na ideia de Bem (to agathon) e na Verdade.

Benjamin, entretanto, faz uma outra leitura do diálogo, inclusive evitando a armadilha 

de uma recaída pré-crítica de incorrer na ontologia platônica. Diz ele do Banquete que:

Aí, a verdade — o reino das ideias — é ilustrada como o conteúdo essencial  da 
beleza. Aí, a verdade é declarada bela. A compreensão deste sobre a relação entre 
verdade e beleza é, não só um propósito fundamental de toda a filosofia da arte, mas 

58



também um pressuposto insubstituível  a determinação  do conceito de verdade 
[...]. As duas afirmações referidas são talvez o domínio em que melhor se evidencia 
o modo de ser das ideias. A segunda dessas afirmações merece ainda um comentário 
mais preciso. A tese de que a verdade é bela deve ser compreendida no contexto d’o 
Banquete em que se descrevem os vários graus do desejo erótico. Eros [...] não trai o 
seu impulso originário ao orientar o seu desejo no sentido da verdade, pois também 
a verdade é bela. 

Benjamin deixa entrever que a busca da verdade, como a da beleza, obedece sim a um 

impulso sensível, erótico. Seguindo o  Banquete de Platão, Benjamin concorda que os belos 

corpos e belos objetos retiram seu ser da participação na ideia de Beleza em si. Como se disse 

acima, essa poderia ser entendida como toda perfeição e justiça, representando o próprio Bem 

em si (to agathon), a Verdade. Desse modo, seguindo Platão, pode-se dizer que o conteúdo 

essencial  da beleza  é  a verdade.  Contudo, a  leitura  que Benjamin  faz do  Banquete o  faz 

entender que a “verdade é bela”. Isso quer dizer que a verdade para existir precisa se mostrar, 

ou seja, expor-se para atrair o deus Eros, que possui o amante da verdade. Bons (2005, p. 190) 

deixa isso mais claro, na seguinte passagem:

Se se pode dizer da verdade que ela é o “teor essencial da beleza” (“Wesensgehalt 
der Schönheit”),  isso também significa que o Banquete “declara que a verdade é 
bela”  (“erklärt  die  Wahrheit  für  schön”).  Não  só  a  beleza  é  redimida  de  sua 
tendência  a  somente  pertencer  ao  domínio  do  brilho  (Schein)  e  da  aparência 
(Erscheinung, Schein) pela sua última ligação à verdade; também esta, a verdade, 
precisa por assim dizer, da beleza para ser verdadeira: a verdade não pode realmente 
existir sem se apresentar, se mostrar e, portanto, aparecer na história e na linguagem. 
Não há, então, subsunção da beleza à verdade em uma hierarquia ontológica que 
submete o sensível ao inteligível e o aparecer ao ser. Entre verdade e beleza haveria 
uma relação de co-pertencimento constitutivo como entre essência e forma: como 
forma da verdade, a beleza não pode se contentar em brilhar e aparecer, se quiser ser 
fiel à sua essência, à verdade; e, reciprocamente, como essência da beleza, a verdade 
não pode ser uma abstração inteligível “em si”, sob pena de desaparecer, de perder 
sua Wirklichkeit (realidade efetiva).  Somente pode ser real  enquanto exposição e 
apresentação de si através da beleza.

Entretanto, como já se disse, apesar da inspiração platônica, não se deve atribuir um 

sentido abstrato a essas concepções  de Benjamin.  Desse modo,  deve-se deixar  mais  claro 

como as ideias, através das quais a verdade se expõe, manifestam-se. Elas se relacionam com 

os fenômenos,  sem os quais  elas permanecem obscuras.  Contudo,  nessa relação,  eles  não 

estão incorporados pelas ideias, como as espécies em um gênero.

Assim, como se daria tal relação? Para a explicação dessa questão, seria necessário 

falar  da  função  que  os  conceitos  possuem  nessa  relação.  Eles  realizariam  um  papel  de 

intermediação em mão dupla: a) do fenômeno para a ideia: eles salvariam os primeiros nas 

últimas;  b)  da  ideia  para  os  fenômenos:  esses  apresentariam  as  ideias,  formando  uma 

59



configuração descontínua através da empiria. Este trabalho do conceito é diferente daquele 

que  lhe  é  atribuído  pelo  conhecimento  enquanto  posse,  que  Benjamin  tanto  critica. 

(MACHADO, 2004, p. 59).

Na intermediação dos fenômenos para as ideias, a salvação crítica desses se daria em 

duas  etapas.  Primeiramente,  os  fenômenos  são  retirados  de  sua  falsa  unidade.  Eles  são 

divididos em elementos menores pela atividade analítica do conceito, que os desvencilha de 

seu caráter ilusório. Essa separação dos fenômenos de sua falsa unidade ocorreria mediante a 

destruição do contexto em que se encontravam. Isso significa estabelecer uma crítica radical à 

ordem  espaço-temporal  na  qual  os  fenômenos  estão  inseridos,  para  assim  salvar  a 

singularidade desses na ordem das idéias. O conteúdo material dos fenômenos deve ser, então, 

incinerado  para  que  a  sua  forma,  momento  da  verdade,  apresente-se  com  todo  brilho 

(MACHADO, 2004, p. 60). 

Contudo, em relação a esse momento de destruição crítica, a atividade do conceito 

deve dar outro passo. Ela deve salvar os fenômenos singulares, agora libertos da sua falsa 

unidade, nas idéias. Eles se reúnem por uma atração familiar, que não tem nenhuma relação 

com  uma  unificação  dentro  de  uma  cadeia  lógico-dedutiva  sem  lacunas,  como  quer  o 

pensamento sistemático. 

Na segunda forma de intermediação, os conceitos atuam para realizar a apresentação 

[ou exposição –  Darstellung] das ideias por meio dos fenômenos.  Essas sem a empiria se 

tornam vazias, esperando que os fenômenos delas se aproximem. Entretanto, como se dá a 

relação entre fenômenos e ideias? 

Diz Benjamin, que as “ideias se relacionam com as coisas, como as constelações com 

as  estrelas”  (2004,  p.  20).  Tal  metáfora  revela  o  caráter  interpretativo  da  filosofia 

benjaminiana.  Os fenômenos  salvos  nas  idéias  não estão  por  elas  subsumidos.  A palavra 

constelação,  no  pensamento  de  Benjamin,  aparentemente,  remete  a  um  significado 

astrológico. Ela põe em consideração um período em que se podia ler nas estrelas narrativas 

mitológicas sobre a história de uma maneira geral e o destino individual de cada homem.

Logicamente,  os  significados  atribuídos  às  constelações  não são naturais,  mas  sim 

frutos das concepções históricas e culturais de determinado povo e época. Não obstante, a 

referência  a  essa  metáfora  das  constelação  revela  algo  sobre  o  sentido  de  verdade  em 

Benjamin.  Os  fenômenos,  os  objetos  de  investigação,  após  serem  divididos  em  seus 

componentes  constitutivos  pela  atividade  analítica  dos  conceito,  são  salvos  nas  ideias-

constelações. Essas formam uma configuração de sentido a ser interpretada. Esse sentido não 

60



é natural, mas dado numa conjuntura histórica. A verdade assim possui um núcleo temporal 

e cultural, atrelada a uma noção de correspondência entre microcosmo e macrocosmo. 

Entre  as  constelações  e  as  estrelas,  não  se  estabelece  uma  relação  lógico-causal. 

Dentro da perspectiva assumida por Benjamin, não se pode deduzir uma estrela a partir do 

geral constelação. Do mesmo modo, não se pode partir de cada estrela em particular para se 

chegar, a partir da média dos seus elementos em comum, ao conceito geral de constelação. As 

ideias-constelações de Benjamin não formam uma totalidade fechada, pois a verdade se expõe 

apenas numa configuração fragmentária, tal qual a imagem sagrada no mosaico. Ao ignorar 

esse  fato,  o  espírito  de  sistema  cairia  em diversas  incongruências,  quando tenta  captar  a 

verdade na sua teia lógico-causal sem lacunas. Desse modo, não é possível, apesar de todo 

esforço da metodologia do conhecimento, estabelecer um método geral para todas as ciências 

(MACHADO, 2004, p. 65).

As  constelações  e  a  própria  estrutura  das  ideias  manifestam  uma  configuração 

descontínua. Isso chama atenção para o papel dos fenômenos extremos em relação às ideias. 

Os  “universais”  constituídos  pelas  ideias  não  são  a  média  aritmética  dos  fenômenos 

particulares. Na constelação, cada fenômeno salvo pelo conceito seria posto em dispersão. Os 

fenômenos extremos, os antípodas, formam os desenhos da constelação. 

As ideias  são  constelações  eternas,  e  se  os  elementos  se podem conceber  como 
pontos  em  tais  constelações,  os  fenômenos  estão  simultaneamente  dispersos  e 
salvos.  E  aqueles  elementos,  que  os  conceitos  têm  por  tarefa  destacar  dos 
fenômenos,  são mais claramente visíveis nos extremos da constelação.  A ideia é 
definível como a configuração daquele nexo em que o único e extremo se encontra 
com o que lhe é semelhante. [...] O universal é a ideia. Já o empírico será tanto mais 
profundamente apreendido quanto mais claramente for visto como algo extremo. O 
conceito procede do extremo. Tal como a mãe só começa a viver plenamente quando 
o círculo dos seus filhos, sentindo-lhe a proximidade, se fecha a sua volta, assim as 
ideias só ganham vida quando os extremos se reúnem a sua volta (BENJAMIN, 
2004, p 21).

Assim,  a  interpretação  das  ideias-constelação  nasce  de  uma  consideração  dos 

elementos  constitutivos,  num ir  e  vir  incessante.  Os  fragmentos  dispersos  de  uma  ideia, 

muitas vezes, formando isoladamente sentidos antípodas, são postos em relação constituindo 

o  texto  da  realidade  a  ser  interpretado.  Os  elementos  extremos  ou  os  fenômenos  mais 

incomuns se prestam melhor à salvação crítica nas ideias-constelações, pois eles resistem a 

qualquer  tentativa  do  conhecimento  lógico-matemático  de  subsumi-los  numa  síntese 

homogeneizante.

61



O “Drama trágico” (Trauerspiel),  por exemplo, seria uma ideia que acolhe em si 

diversos elementos constitutivos. O livro O Drama Barroco alemão, na forma que interpreta 

essa ideia-constelação,  traduz  o procedimento  benjaminiano de recolher  os  fragmentos  da 

história  humana  expressos  na  cultura.  A  tentativa  de  captar  essa  ideia  numa  totalidade 

homogênea  não  seria  correta.  Benjamin  não  concorda  com  o  procedimento  da  filosofia 

estética de procurar compreender as obras singulares a partir  de um processo dedutivo ou 

indutivo, que as apreende num universal que faz tábula rasa das particularidades dessas.

Entretanto,  a  interpretação  da  verdade  não  se  dá  através  de  uma  intencionalidade 

doadora de sentido. Para entender esse ponto, deve-se levar em consideração o modo como as 

ideias, que são presentificações da verdade, apresentam-se. Benjamin (2004, p.21) diz que 

elas não se dão no mundo dos fenômenos. Dessa forma, ficaria por determinar como elas se 

apresentam. Benjamin nega qualquer acesso à verdade por meio de uma intuição (Schau), à 

maneira  dos  neoplatônicos,  ou  por  meio  de  uma  intuição  intelectual  (An-schau-ung),  à 

maneira do idealismo alemão. Assim, a expressão do ser das ideias, ou seja, a verdade

nunca se manifesta em relação, e muito menos numa relação intencional. O objeto 
de conhecimento determinado pela intencionalidade do conceito não é a verdade. A 
verdade  é  um ser  inintencional,  formado  por  idéias.  O procedimento  que  lhe  é 
adequado não será,  assim,  de  ordem intencional  cognitiva,  mas passa,  sim,  pela 
imersão  e  pelo  desaparecimento  nela.  A  verdade  é  a  morte  da  intenção 
(BENJAMIN, 2004, p. 22).

Desse modo, Benjamin se distancia da filosofia da subjetividade, baseada na atividade 

representativa  da  consciência.  Ele  procura  conferir  dignidade  a  outras  formas  de  pensar 

filosoficamente, que não às estabelecidas pelo Discurso do Método, de René Descartes, ou as 

pré-fixadas por Kant, na Crítica da Razão Pura. Embora as ideias, para se exporem, precisem 

dos  fenômenos,  Benjamin  não  pretende  afundar  na  pura  empiria.  Contudo,  também  não 

pretende reduzi-las  a  um princípio abstrato,  seja  ele  o Bem em si,  ou o Eu Absoluto.  A 

verdade se expõe na própria escrita filosófica através do seu caráter linguístico que as ideias 

possuem.  Benjamin  (2004,  p.22)  diz  que  “as  ‘ideias’  platônicas  serão,  no  fundo,  apenas 

palavras ou conceitos de idéias deificados”.

Assim, o acesso a verdade, o bailado das ideias, apresenta-se através da linguagem. 

Benjamin começa dar uma nova orientação para o seu pensamento, devido a sua preocupação 

com as questões da linguagem. Ele perceberia “o caráter  sprachlich (lingüístico, lingual, de 

linguagem)  da  atividade  filosófica”  (BONS,  2005,  p.186),  estando  isso  ligado  ao  caráter 

histórico do filosofar, dentro de uma linguagem também histórica.

62



A verdade não seria uma mera adequação da representação dada na consciência à 

empiria. Antes, ela é a força, que marca a essência de todos os fenômenos. Para Benjamin, o 

único ser livre de toda fenomenalidade é o ser do nome. “É ele que determina o modo como 

são dadas das ideias.  E essas  dão-se,  não tanto numa língua  primordial,  mas  antes  numa 

percepção primordial em que as palavras ainda não perderam a aura da sua capacidade de 

nomear em favor de um significado cognitivo (BENJAMIN, 2004, p. 22).

Dessa  forma,  Benjamin  adentra  o  território  da  mística  judaica,  que  se  manifesta 

principalmente  em  seus  primeiros  escritos  via  influência  do  amigo  Gershom  Sholem. 

Anteriormente ao livro  Origem do Drama Barroco Alemão, Benjamin já havia tratado das 

questões linguísticas em Sobre a linguagem em geral, e sobre a linguagem humana. Nessa 

obra, ele retoma o livro do  Gênesis, que narra a criação do mundo e do homem através do 

verbo divino. Na mística judaico-cristã, Deus, que é verbo, cria o mundo mediante a palavra. 

Desse  modo,  Benjamin  (1992,  p.  175)  diz  em  Sobre  a  linguagem  em  geral,  e  sobre  a  

linguagem humana que  não  há  “acontecimento  ou  coisa,  seja  na  natureza  animada,  seja 

inanimada que, de certa  forma,  não participe na linguagem, pois a todos é essencial  uma 

comunicação espiritual”.

A ideia em Benjamin acaba se constituindo em um ser linguístico: o Nome. Através 

desse pensador, a filosofia se desloca de um modelo de pensar “visual, para um “acústico”. O 

nome,  dentro  da  mística  judaica,  tem  uma  profunda  relação  com  as  coisas  criadas, 

manifestando  a  essência  espiritual  delas.  O  nome  de  Deus  condensa  todo  o  poder  da 

divindade, sendo irrepresentável e impronunciável. O significado do nome manifesta sempre 

um sentido transcendente e oculto.

Entretanto, Benjamin não se perde na mística, já que a filosofia não pode se basear na 

palavra  revelada.  Aquilo  que  importa  a  ele  é  a  linguagem  como  realidade  e  nexo  dos 

fenômenos.  A linguagem para este autor  possui dois lados: “um originário,  nomeador,  ou 

simbólico; outro cognoscente ou profano” (MACHADO, 2004, p. 71).

Retomando o mito da queda, Benjamin relembra a condição paradisíaca do homem no 

início da criação. Dentro desse mito, O Verbo divino criou tudo o que há. Desse modo, toda 

criação deriva da palavra.  Todas as coisas, então, possuem uma essência espiritual  que se 

comunica na linguagem. Tudo na criação possui uma linguagem: a do homem é designadora e 

nomeadora; a das coisas e da natureza, é muda. Segundo o livro do Gênesis, Deus insufla Seu 

sopro divino no homem ao criar. Isto concede a este a capacidade de poder nomear os demais 

seres da criação. Contudo, nesse momento, o ato de nomear não era arbitrário, pois o nome 

63



dado  às  coisas  se  referia  imediatamente  a  essas.  Tais  nomes  permaneciam  ligados  à 

essência  espiritual  das  coisas  que  se  expressava  ao  homem  na própria  linguagem.  A 

linguagem das coisas era manifestada ao homem pela própria vinculação íntima que esse tinha 

com o Verbo criador.

O pecado original  foi  decisivo  para a  transformação  da linguagem nomeadora  em 

linguagem comunicativa, exterior. Ao procurar a árvore do conhecimento do bem e do mal, o 

homem cometeu uma hybris, quis ser igual a Deus. Esse já havia visto que a criação era boa, 

não cabia ao homem julgar mais o que era bem ou mal. O erro do homem o leva à queda. 

Assim, o homem abandona a ligação íntima com a expressão espiritual das coisas que se dá na 

própria linguagem. A linguagem passa a ser instrumento para se obter o conhecimento. Ela se 

torna mero agregado de signos, que se confundem com as coisas. Dessa forma, tornou –se 

confusa, um conjunto de elementos linguísticos abstratos, o palavrório, que, por mediação de 

juízos, busca um acesso a coisa, que outrora se comunicava imediatamente. Entretanto, essa 

linguagem burguesa, meramente convencional, ainda contém algo da linguagem nomeadora.

O trabalho  do  filósofo  é  fazer  a  anamnese  da  percepção  primordial  na  linguagem 

profana, exterior, burguesa. No caráter simbólico das palavras, repousaria algo que transcende 

sua  dimensão  comunicativa,  ou  seja,  algo  que  paradoxalmente  comunica  algo  não 

comunicável,  que não apresenta um sentido claro e distinto para o homem decaído. Desse 

modo, a filosofia se torna um trabalho de interpretação e tradução,  ou seja, encontrar nos 

textos mundanos, os vestígios da língua primordial e devolver a elas a dignidade perdida. Isso 

significa retirar estes textos (palavras, fenômenos, etc) de seu contexto habitual, quebrá-los e 

pô-los contrastes com seus extremos. Num ir e vir incessante, abordar as diversas camadas de 

significado, procurando fazer resplandecer a verdade. 

Nisso consiste uma filosofia como forma de exposição ou apresentação. Recuperar, 

nas palavras, o vestígio da linguagem primordial equivale a recuperar, nos fenômenos, sua 

relação com a ideia. Em ambos, deve-se encontrar algo de outra ordem: a verdade.  Dentro do 

esforço linguístico-filosófico de expor a verdade,  ganharia  destaque o conceito  de  Übung 

(exercício).  Esse  seria  comum  tanto  aos  exercícios  espirituais  da  mística  e  dos  tratados 

medievais, quanto às práticas e performances das vanguardas estéticas. Ele se aproximaria da 

aksesis grega (BONS, 2005, p. 187). O exercício filosófico preconizado por Benjamin está na 

escrita filosófica, em relação a qual forma do tratado tem um papel primordial. 

O tratado não procura capturar a verdade numa totalidade sem brechas, mas respeita o 

caráter incomensurável da língua mundana em relação a ela. Benjamin procura respeitar o 

64



caráter  linguístico  de  todas  as  coisas  e  abordá-las  através  de  um procedimento  menos 

dominador,  que não se  fundamente  numa oposição entre  sujeito  e  objeto.  Desse modo,  a 

escrita  filosófica  tem  na  arte  um  grande  modelo.  Nesta  não  se  daria  uma  síntese 

homogeneizante que reduz os elementos individuais num universal que faz tábula rasa de suas 

singularidades. Na arte, também, não se despreza a forma em nome do conteúdo. Nela o todo 

e o singular se unem sem o prejuízo do último. Entretanto, a filosofia não se confunde com 

ela. O que se busca é apenas estabelecer uma filosofia fundada na imanência do sujeito em 

relação às coisas e que não se baseie na posse do objeto pela consciência.

2. 2 A filosofia como interpretação

No trabalho  para  sua  aula  inaugural  em 1931,  A atualidade  da  filosofia,  Adorno 

demonstra o acolhimento que dá a essas idéias de Benjamin. Aquilo que Benjamin denominou 

tratado,  Adorno  chamará  ensaio.  A  referência  a  esse  procedimento  estaria  em  Bacon  e 

Montaigne. O ensaio seria uma modalidade da escrita filosófica em que vigorava uma maior 

ousadia do pensamento. Contudo, após o pensamento kantiano, ele foi visto como uma forma 

menor, sendo rebaixado da grande filosofia para o âmbito da estética. Todavia, Adorno acolhe 

bem qualquer  acusação  de  ensaísmo.  Em seus  escritos  posteriores,  a  característica  desta 

modalidade de escrita filosófica estará presente. Adorno, em seu ensaísmo, recusa qualquer 

perspectiva totalizante. Para ele, “o espírito não é capaz de produzir ou de compreender a 

totalidade do real; mas ele é capaz de irromper-se no pequeno, de fazer saltar no pequeno as 

medidas do meramente existente” (ADORNO, 2008a).

A recusa da totalidade em Adorno é uma recusa de qualquer identificação de sujeito e 

objeto, a qual Benjamin veio a chamar de mitologia. Assim, para ele, quem quer se dedicar ao 

trabalho filosófico, deve evitar a pretensão de captar a totalidade do real. Adorno acredita que 

numa realidade  em que a  ordem e a  conformação  asfixia  a  própria  razão  não  é  possível 

encontrar nenhuma razão. Assim, qualquer pretensão totalizante da filosofia acaba por prestar 

auxilio à perpetuação desse estado de coisas, mascarando a situação.

Nesse ensaio, Adorno vai procurando construir seu pensamento a partir do confronto 

com o pensamento filosófico do início do século XX. As tentativas da  ratio autônoma de 

construir a ordem do real a partir de si mesma resultaram em fracasso, o que demonstraria o 

65



percurso do Idealismo Alemão.  O neokantianos,  da Escola de Marburg, na tentativa de 

salvar a filosofia diante do positivismo, retornou ao estudo das condições de possibilidade da 

perspectiva  filosófica.  Contudo,  para  Adorno,  o  rigorismo  lógico  apenas  operou  uma 

perfeição sistemática,  às custas de um distanciamento da realidade.  A filosofia da vida de 

Simmel,  embora  não  tenha  perdido  contato  com  a  realidade,  teria  descambado  para  o 

irracionalismo. Rickert e seus seguidores, embora pretendessem uma posição intermediária 

entre as duas outras correntes antes mencionadas, não tiveram resultados melhores. Mesmo 

pretendendo ligar  melhor  seus  conceitos  a  empiria,  superando a  dificuldade  deixada  pela 

Escola de Marburg, os partidários desta filosofia não estabeleceram “o lugar e a origem dos 

valores'”. 

As  tentativas  de  recuperação  da  filosofia  idealista  teriam  sido  ignoradas  pelas 

filosofias científicas, conforme Adorno. Elas se prenderam ao dado bruto, estabelecendo-o 

como  emblema  da  clareza  e  evidência.  Desse  modo,  ignoraram  os  condicionamentos 

históricos subjacentes a problemática por eles abordadas. Husserl, em reação a essa filosofia 

cientificista, teria que operar o resgate do espírito filosófico. A sua fenomenologia procuraria 

alcançar a objetividade do conhecimento pela intuição das essências manifestas na ordem do 

real  para  o  pensamento  subjetivo.  Tal  linha  de  pensamento  representaria  o  esforço  de 

recuperar a ratio autônoma após a decadência do idealismo, mas paradoxalmente usando os 

mesmos  recursos  deste.  Contudo,  segundo  Adorno,  o  idealismo  escamoteado  de  Husserl 

partiria do pressuposto da completa comensurabilidade entre as categorias da subjetividade e 

o reino do objetivo. Assim, a razão seria a última instância para legitimar a relação entre razão 

e realidade (DUARTE, 1997, p. 67). 

O ex-discípulo de Husserl, Heidegger, também não escapa a acusação de idealismo, 

por  parte  Adorno.  A  Ontologia  Fundamental  de  Heidegger  seria  uma  afirmação  da 

subjetividade, o que a aproximaria do idealismo:
Em lugar da pergunta sobre as idéias objetivas e sobre o ser objetivo, em Heidegger, 
pelo menos  nos escritos  publicados,  surge  o subjetivo;  a  exigência  da  ontologia 
material se reduz à esfera da subjetividade, em cujas profundezas busca o que não 
pode encontrar na incerta plenitude da realidade (ADORNO, 2008a)

Heidegger se incluiria na perspectiva da totalidade ao propor novamente a questão do 

ser. Entretanto, tal pergunta não é mais aplicável dentro do contexto histórico-filosófico em 

que Adorno procura se situar. Assim, o frankfurtiano parte do pressuposto de que não é mais 

viável qualquer filosofia que postule uma “adequação do pensamento ao ser”, dentro de uma 

realidade ,que, em seu caráter de ruína, desafia a razão.

66



[...] a pergunta, pura e simples, pelo ser, tal como a formularam expressamente os 
novos projetos ontológicos e tal como, a despeito de toda oposição, subjaz também 
aos  sistemas  idealistas,  que  se  pretende  superar.  Esta  pergunta  apresenta  como 
perspectiva sua própria resposta: que o ser é adequado e acessível ao pensamento, 
que é possível se colocar a pergunta pela idéia [sic] do existente. Mas a adequação 
do  pensamento  ao  ser  como  totalidade  se  desagregou  e  com  isso  se  tornou 
impossível a pergunta pela idéia do existente, que um dia, soberana, pode se elevar 
como estrela, em clara transparência, por cima de uma realidade redonda e fechada, 
e que, talvez, se desvaneceu para sempre aos olhos humanos quando as imagens de 
nossa vida foram afiançadas pela história. A idéia [sic] do ser se tornou impotente na 
filosofia; nada mais que um princípio formal vazio, cuja arcaica dignidade ajuda a 
decifrar conteúdos arbitrários. Nem a plenitude do real, como totalidade, se deixa 
subordinar à idéia [sic] do ser, que lhe atribui o sentido; nem a idéia do existente se 
deixa construir a partir dos elementos do real. Ela se perdeu para a filosofia, e, com 
ela, sua pretensão de atingir a totalidade real, na origem. (ADORNO, 2008a)

Abrindo polêmica contra o positivismo lógico, Adorno acusa os membros do círculo 

de Viena de empreender um processo de liquidação da filosofia. Esses teriam reduzido todo 

conhecimento exclusivamente à esfera da experiência Desse modo, todo enunciado que viesse 

a ultrapassar este âmbito seria considerado problemático. Tal concepção filosófica pretenderia 

tornar  a  filosofia  mera  instância  de  ordenação  das  ciências  particulares,  sem nada  a  elas 

acrescentar.  Contudo,  tal  posicionamento  prestaria  uma  favor  não  voluntário  à  filosofia. 

Dentro  do  seu  rigorismo lógico,  ao  expor  o  que  na  filosofia  é  ciência,  acaba  por  tornar 

transparente o que, na filosofia,  pressupõe outras instâncias além da lógica e das ciências 

particulares.

Com esse balanço exposto até aqui, Adorno não pretenderia apenas afirmar ou negar a 

inserção da filosofia na “ordem do dia”. A questão da atualidade da filosofia, que nomeia o 

texto da aula inaugural de 1931, é levantada por esse filósofo dentro de um esforço para 

responder outra  questão,  a saber,  “se realmente  o resultado da história  do problema mais 

recente  não  é  a  impossibilidade,  por  princípio,  de  resposta  para  as  questões  filosóficas 

cardeais” (ADORNO, 2008a). Tal pergunta abre o ensejo para a formulação de uma proposta 

de  filosofia  que  apresenta  a  influência  de  Benjamin.  Contudo,  apesar  de  manter  algo  do 

impulso de partida, essa influência irá sendo diluída no processo de maturação do pensamento 

deste filósofo.

Diante de um mundo fragmentado, resta apenas à filosofia buscar nos vestígios, nas 

ruínas,  naquilo  que  foi  deixado de  lado  pela  perspectiva  totalizante,  a  esperança  de  uma 

ordem justa. Para isso, a filosofia deve se voltar para “escória do mundo dos fenômenos”, tal 

qual a psicanálise de Freud, ou, ainda, a virada da filosofia social para a economia, segundo o 

jovem Adorno. 

Frente a essa exigência, Adorno pretende redefinir o papel de ciência e filosofia. A 

67



primeira veria, nos seus últimos resultados, algo insolúvel e suspenso no ar. Enquanto a 

segunda veria em seus primeiros achados um “enigma”, que a desafia. Adorno (2008a) então 

afirma que a filosofia  é  interpretação,  enquanto que a ciência  é  investigação.  A filosofia 

caberia  estabelecer  a crítica  da racionalidade,  mas,  ao mesmo tempo,  buscar  uma relação 

profícua com elas. Do contrário, caso busque uma postura totalizante, corre o risco de recair 

em dogmatismo, mitologia. 

Então, a filosofia deveria interpretar os diversos aspectos fragmentados da realidade, 

assim  como  o  material  oferecido  pelas  ciências  particulares  e  pela  filosofia  tradicional. 

Contudo, tal  interpretação não seria a busca de um sentido para além da realidade,  que a 

subjaz  e  a  sustenta.  Tal  postura  foi  superada  pela  própria  falência  da  ratio no  curso  da 

filosofia. Esse seria um propósito mais apropriado à investigação, do que à interpretação. À 

filosofia interpretativa caberia a paradoxal missão de continuar interpretando, procurando se 

aproximar da verdade, sem jamais possuir uma  chave segura para isso. O único recurso de 

que dispõe são as  “figuras-enigmas”, cujos entrelaçamentos fugidios constituem o próprio 

texto da história da filosofia.

Tais “figuras enigmas” remetem a imagem do  puzzle,  que Benjamin  declara  como 

procedimento  do  alegorista.  A  alegoria,  enquanto  expressão  do  mundo  histórico,  seria 

construída ao modo do puzzle, um jogo que mistura operações da lógica e da imaginação para 

solucionar  o enigma.  As imagens,  ou fragmentos  do real  (que Adorno também chama de 

imagens históricas) são unidos a sentidos, até se obter uma combinação. Tal procedimento 

diferiria  da  postura  do  idealismo  alemão,  que  compartilharia  com  o  ponto  de  vista  da 

totalidade,  o qual via,  no símbolo,  a correspondência  integral  de particular  e universal.  O 

procedimento  alegórico,  em  contraste  com  o  simbólico,  ligar-se-ia  melhor  à  facticidade 

histórica. Nele se daria a quebra da intenção subjetiva, que Benjamin valorizava na exposição 

enquanto  desvio do método,  favorecendo uma aproximação não coercitiva  em relação  ao 

objeto.

O sentido material do pensamento de Adorno se revela na relação que a filosofia pode 

estabelecer com a sociologia. O filósofo recorre a uma estória contada por um professor de 

filosofia. O professor diz que o filósofo corresponde ao arquiteto, que formula o projeto de 

uma grande casa. O sociólogo estaria próximo à figura do escalador de fachadas, que entra na 

casa  e  leva  aquilo  que  há  de  valor.  Adorno  propõe  que  a  sociologia  presta  um favor  à 

filosofia, pois os fundamentos da casa estão abalados e esta pode desabar, pondo em risco os 

valiosos  e insubstituíveis  artefatos  que ela  abriga Além do mais,  esses  objetos  seriam de 

68



pouco valor  para sociologia,  que logo se desfaria  deles.  Adorno, por certo,  não estaria 

pretendendo recair  num sociologismo relativista.  O que ele  diz  é  que o antigo  idealismo 

fabricava chaves grandes demais pra interpretar a realidade. A sociologia, por sua vez, fez 

essas chaves muito pequenas. A filosofia interpretativa deve construir essas chaves, para abrir 

a  um só  golpe  o  real.  Tais  chaves,  ou  “imagens  históricas”,  que  correspondem  ao  que 

Benjamin  também  chama  de  constelação,  não  existiriam  em si  e  por  si,  como  as  ideias 

platônicas. Elas não seriam arquétipos míticos. Elas deveriam ser criadas no plano concreto 

pelos  homens,  tendo  sua  validade  medida  pelo  fato  de  dissolverem os  enigmas  que  lhes 

correspondessem.

Uma destas imagens enigmas seria a “ideia de história natural”,  desenvolvida num 

texto  homônimo,  escrito  para  uma  conferência  de  1932.  Esse  texto  situava-se  dentre  da 

problemática frankfurtiana, que buscava circunscrever a relação entre natureza e história. A 

questão era saber o que era substancial  na história,  mantendo-se estável  no transitório  no 

curso histórico e o que, segundo a mesma ideia, introduz o novo. A posição de Heidegger era 

valorizada através da categoria de  historicidade,  enquanto forma de solucionar a dualidade 

estabelecida entre história e natureza. Esse conceito foi inserido enquanto estrutura do próprio 

ser. Em A ideia de história natural, Adorno acredita que a posição de Heidegger teve o mérito 

de fazer desaparecer a tensão entre ontologia e história. Em Heidegger, o ente viria a ser ele 

mesmo o  sentido.  Assim,  no lugar  de  uma fundamentação  do ser  mais  além da história, 

apareceria o projeto do ser como historicidade.

Adorno,  então,  acusa  Heidegger  novamente  de  recair  numa  postura  idealista, 

pressupondo uma identidade  de sujeito  e  objeto.  Isso se evidenciaria  no procedimento  de 

procurar submeter a totalidade do acontecer histórico a uma estrutura única, a historicidade:

O problema da reconciliação entre história e natureza na posição neo-ontológica, só 
aparentemente se resolveu na estrutura da historicidade, porque aqui se reconhece 
certamente  que  há  um  fenômeno  histórico  fundamental,  mas  a  determinação 
ontológica  desse  fenômeno  histórico  fundamental  ou  a  interpretação  ontológica 
desse fenômeno histórico fundamental se frustra, ao se transfigurar ela mesma em 
ontologia.  Para Heidegger acontece que a história, entendida como uma estrutura 
abrangente do ser, significa o mesmo que sua própria ontologia. Por isso, antíteses 
opacas (frágeis) como a de história e historicidade – nas quais nada se esconde a não 
ser algumas qualidades do ser, observadas na existência, que são retiradas do ente 
para  serem  transpostas  para  o  âmbito  da  ontologia  e  se  transformarem  em 
determinação  ontológica  –  podem  contribuir  para  a  interpretação  do  que,  no 
fundamental, se torna a dizer uma vez mais. Esse momento tautológico não depende 
da casualidade da forma lingüística [sic] e sim se adere necessariamente à posição 
ontológica mesma, que se prende ao esforço ontológico, porém não é capaz de, por 
seu ponto de partida racional, interpretar ontologicamente a si mesma, como ela é; a 
saber,  algo  produzido  por  e  derivado  da  posição  de  partida  da  ratio  idealista 
(ADORNO, 2008b)

69



Adorno não pretende tornar  a  totalidade  histórica transparente,  seja através  de um 

idealismo sistemático (Hegel),  ou seja,  através  de estruturas  ontológicas  (Heidegger).  Isso 

incorreria  numa  queda  na  mitologia.  Adorno  quer  ir  mais  além.  Ele  abandona  qualquer 

tentativa de reconstruir uma ontologia da história. Não pretende, tal qual Dilthey, reconstruir 

o essencial  de  uma  época  por  meio  de  uma  seleção  e  posterior  hipostasiação  de  alguns 

fenômenos históricos concretos. Ele também abandona o pressuposto de uma continuidade 

histórica,  substituindo-o  por  uma  idéia  de  descontinuidade.  Entretanto,  não  pretenderia 

transformar tal descontinuidade em totalidade estrutural.  Adorno, então, pretende colocar a 

relação entre natureza e história nos seguintes termos:

a questão da relação entre natureza e história deve ser colocada seriamente, então ela 
apenas oferece uma perspectiva, como resposta,  quando consegue compreender o 
ser histórico como um ser natural em sua determinação histórica extrema, lá onde,  
ele mesmo, é maximamente histórico, ou quando consegue compreender a natureza,  
como ser  histórico,  lá  onde,  em aparência,  ela  persiste  em si  mesma,  no  mais  
profundo de si, como natureza. Já não se trata mais de conceber toto coelo o fato da 
história em geral, sob a categoria de historicidade, como um fato natural e sim de 
retransformar,  em  sentido  inverso,  a  disponibilidade  (Gefügtheit)  dos 
acontecimentos intra-históricos em uma disposição (Gefügtsein) de acontecimentos 
naturais.  Não  é  procurar  um  ser  puro,  subjacente  ao  ser  histórico,  ou  que  se 
encontraria nele, e sim compreender o próprio ser histórico como ontológico, isto é, 
como ser  natural.  Transformar assim, em sentido inverso,  a história concreta  em 
natureza dialética é a tarefa da ontológica mudança de orientação (Umorientierung) 
da filosofia da história: a idéia da história natural (ADORNO, 2008b) [grifo nosso].

Observa-se que, ao tentar expor o que é esta idéia de história natural, Adorno não parte 

de uma definição que apreenda sem brechas a totalidade dos fenômenos por ela supostamente 

abrangidos.  Não  procura  chegar  a  essa  idéia,  seja  através  de  um  processo  dedutivo  ou 

indutivo. Qual a constelação de que fala Benjamin, tal ideia é determinada por dois opostos: 

Natureza e História. 

Entretanto,  neste  momento,  deve-se  tentar  esclarecer  o  que  Adorno  entende  por 

história e natureza, antes de se falar mais enfaticamente da ideia de história natural. Ele diz 

que não compreende por natureza algo como a concepção dada pelas ciências naturais. Tal 

conceito seria mais bem traduzido em linguagem filosófica pelo que se chama mítico. Dito de 

outra forma, “o que está aí desde sempre, o que sustenta a história humana e nela aparece 

como um ser anteriormente dado, submetido inexoravelmente, o que nela há de substancial. O 

demarcado por estas expressões é o que eu entendo por natureza” (ADORNO, 2008b)

A história  seria  o  lugar  do surgimento  do qualitativamente  novo,  daquilo  que não 

reproduz a pura identidade do que sempre esteve aí (o sempre o mesmo) e que determina a 

70



conduta  humana.  Para  estabelecer  essa  imagem dialética  entre  velho (mítico-arcaico)  e 

novo (transitório), Adorno recorre a duas de suas grandes influências, Georg Lukács e Walter 

Benjamin,  articulando  os  pensamentos  destes  de  modo  original.  A  ideia  de  Adorno  é 

reorientar filosofia da história, mudando sua perspectiva tradicional voltada para uma lógica 

pautada  pela  totalidade-continuidade-periodização.  Adorno  não  quer  partir  de  ideias  e 

concepções gerais, mais de problemas concretos (GÓMEZ, 1998, p. 29-30)

 Então, Adorno se apropria do conceito de segunda natureza, o qual Lukács haveria 

elaborado em sua fase hegeliana, na  Teoria do Romance. Adorno faz uma leitura marxista 

desse texto,  procurando revelar as contradições de uma mundo danificado, onde impera o 

fetiche  da  mercadoria.  Na  apropriação  materialista  da  concepção  lukacsiana  de  segunda 

natureza, revela-se o conceito de coisificação que Adorno já compartilhava desde o trabalho 

sobre  A atualidade da Filosofia. A subjetividade, que tem seu alvorecer na modernidade, é 

absorvida pela totalidade social, tornando-se alienada. A mercadoria se torna o novo sujeito11.

A mercadoria torna-se um fetiche (ou: feitiço), quando os homens se comportam 
como  coisas.  O  trabalho  torna-se  mercadoria,  de  tal  maneira  que  a  própria 
mercadoria – como “produto” apenas sua “própria atividade”, tornada objetiva -, lhe 
aparece como uma força estranha que o enfrenta e domina, deixando-o impotente 
diante dela (VALLS, 2002, p. 94)

Para  Lukács,  existiriam  dois  mundos:  um  imediato  e  um  mundo  mediato  (da 

mercadoria). Este último é um mundo alienado,  mundo da convenção, “das coisas criadas 

pelos homens e danificadas por eles” (ADORNO, 2008b), mundo que forma uma segunda 

natureza,  igual  à  primeira.  Esta  também  é  alienada,  a  natureza  das  ciências  naturais  e 

irreconhecível em sua substância.  Adorno se pergunta pela possibilidade de conhecer esse 

11 A  recepção  de  Marx  por  Adorno,  marca  um  certo  distanciamento  deste  em  relação  à  Benjamin.  O 
pensamento  marxista  não  foi  absorvido  da  mesma  maneira  pelos  dois.  Adorno  veio  a  criticar  muito  a 
introdução que o amigo fez para o projeto de  Passagens (a  Exposé  de 1935). Adorno criticava a falta de 
mediação das fantasmagorias benjaminianas (NOBRE, 1998).A recepção positiva da técnica em A Obra de 
arte na era da sua reprodutibilidade técnica” e Baudelaire: um lírico no auge do capitalismo” também foi 
objeto de duras controvérsias. Entretanto, a postura de Benjamin não era apenas elogiosa à Aufklärung (assim 
como a de Adorno não é inteiramente pessimista, como muitos querem fazer crer). A Exposé de 1939 , as 
Teses sobre o conceito de história e Sobre Alguns temas em Baudelaire mostram uma postura menos festiva 
em relação à modernidade. Quanto à relação de Adorno com Marx, Nobre diz que: se “há uma ambigüidade 
[sic] de Adorno em relação a Marx, ela se explica unicamente porque o diagnóstico da crise do idealismo tem 
na teoria marxista uma alternativa. Se, por um lado, para Adorno, Marx preserva a “memória da totalidade”, 
por outro, a pretensão fundamental do idealismo de uma continuidade entre idéia e realidade é destruída” 
(1998,  p.  82).  Rodrigo Duarte  (1997) expõe no seu artigo  Adorno Marxista,  que integra  a  coletânea  de 
ensaios  Adornos, a  importância  que  o  Marx  maduro,  de  O  Capital,  exerce  sobre  Adorno.  Para  o 
frankfurtiano, seriam primordiais os conceitos de fetiche da mercadoria e a idéia de luta de classes (embora 
não compartilhasse da idéia de revolução proletária). Também seria importante dizer que Álvaro L. M. Valls 
faz uma importante análise da presença do conceito de coisificação em Adorno em Estudos de Estética e  
Filosofia da Arte numa perspectiva adorniana (2002).

71



mundo alienado, morto:

Essa natureza não é como a primeira, muda, evidente, e alheia ao sentido: ela é um 
conjunto de sentido paralisado, alienado, que não desperta mais a interioridade; ela é 
um calvário (lugar da caveira) de interioridades corrompidas, que só poderiam estar 
despertas – se isso fosse possível – através do ato metafísico de uma ressurreição do 
anímico,  que  as  criou  ou  as  mantém  em  sua  existência  anterior  ou  presumida 
(sollende),  porém que não poderiam ser  vividas  por  uma outra  interioridade”.  O 
problema desse despertar, que aqui se sustenta como possibilidade metafísica, é o 
problema que constitui  o  que ora se entende por história  natural.  O que Lukács 
contempla  é  a  transformação  do  histórico,  enquanto  o  "passado"  (tem-sido/ 
Gewesen), em natureza, a história paralisada é natureza, ou o vivente paralisado da 
natureza é um mero ter-sido histórico. Em seu discurso sobre o calvário se encontra 
o  momento da  cifra;  que tudo isso significa  algo  que,  entretanto,  ainda  se deve 
extrair dali (ADORNO, 2008b).

Através do fetiche da mercadoria, uma realidade que é produzida historicamente, que 

deveria ser transitória, mostra-se como a “repetição do mesmo”. A história, produto da ação 

do homem, apresenta-se como natureza, como o mítico. Aquilo que é  thesei, de forma sub-

reptícia, apresenta-se como physei (GOMEZ, 1998, p. 30).

Para contrabalançar esse problema prático-teórico,  para formular a idéia de história 

natural, Adorno recorre ao Benjamin de  Origem do Drama Barroco Alemão. Nele estará o 

recurso para ressuscitar a natureza paralisada. Adorno, então, cita o amigo:

A natureza flutua sobre eles (os escritores alegóricos) como trânsito eterno, no qual 
apenas o olhar saturnino destas gerações reconhecia a história". "Se com a tragédia a 
história caminha para dentro do cenário, ela o faz como escrita. Sobre a máscara da 
natureza se encontra a ‘história’ na escrita cifrada do trânsito" (BENJAMIN apud 
ADORNO, 2008b)

Para  Adorno,  a  referência  às  expressões  “trânsito”  e  “transitório”  mostraria  que 

Benjamin  traz  um  importante  complemento  à  ideia  de  Lukács.  No  filósofo  húngaro,  o 

histórico torna-se natureza paralisada. Em Benjamin, dá-se o outro lado da questão; a natureza 

torna-se transitória, histórica. 

O elemento transitório da natureza manifesta-se nas alegorias. Elas são os elementos 

históricos  concretos,  que ajudam a decifrar  uma história  petrificada.  Como já  se  disse,  o 

alegórico-figural em Benjamin não é só um componente retórico-poético, mas também remete 

a fatos históricos concretos, sendo uma ferramenta interpretativa da história. Um fato pode 

remeter ao outro, iluminando-o. Por exemplo, a tese número XIV, das Teses sobre a filosofia  

da história diz:
A  história  é  o  objecto  de  uma  construção  cujo  lugar  não  é  o  tempo 

homogêneo  e  vazio,  antes  formando  um  tempo  pleno  de  “agora”.  Assim,  para 
Robespierre,  a  Roma  antiga  era  um  passado  carregado  de  “agora”,  surgido  do 

72



contínuo da história. A Revolução Francesa considerava-se um recomeço de uma 
Roma. Citava a antiga Roma exactamente como a moda cita um traje antigo. É ao 
percorrer a selva de outrora que a moda cheira o aroma daquilo que é atual. Ela é o 
salto de tigre no passado. Um tal salto não pode efectuar-se a não ser numa arena 
dirigida  pela  classe  dirigente.  Efectuado  em pleno  ar,  o  mesmo salto  é  o  salto 
dialéctico, a revolução tal qual a concebeu Marx (BENJAMIN, 1992, p. 166)

O recurso metodológico das Teses é aparentado do ensaio. Na perspectiva da presente 

dissertação, acredita-se que nelas se verifica uma filosofia enquanto exposição da verdade, ao 

invés da idealista busca de tomar posse do conceito. O recurso alegórico recolhe os objetos, 

fazendo-os  iluminar  o significado dos outros.  Contudo, Adorno, embora  compartilhe  com 

Benjamin do respeito ao caráter fáctico do alegórico em contraposição ao elemento totalizante 

do símbolo, não se adéqua à linha marxista-messiânica de interpretação do amigo. Entretanto, 

diz Adorno (2008b) valorizando o caráter heurístico-hermenêutico da alegoria:

Benjamin parte do pressuposto de que a alegoria não é uma relação de casualidade, 
meramente secundária; alegórico não é um signo casual para um conteúdo extraído 
de seu interior; e sim que, entre a alegoria e o pensado alegoricamente existe uma 
relação  objetiva,  "alegoria  é  expressão".  Habitualmente  se  denomina  alegoria  a 
apresentação sensorial (mediante elementos sensoriais) de um conceito, e, por isso, 
ela  é  taxada  de  abstrata  e  casual.  Porém  a  relação  entre  o  que  aparece 
alegoricamente e o significado não está simbolizada casualmente, e sim que algo de 
particular se passa aí – a alegoria é expressão – e o que se representa nesse espaço, o 
que se expressa, não é outra coisa que uma relação histórica. O tema do alegórico é 
simplesmente história. Que se trata de uma relação histórica entre o que aparece 
(Erscheinenden), a natureza manifesta (erscheinenden),  e o significado, a saber, a 
transitoriedade [...] 

A “alegoria é expressão”, como diz Benjamin. Entretanto, o que a alegoria expressa? 

Responde  Adorno:  “uma  relação  histórica”.  O  que  isso  quer  dizer?  Benjamin  diz  que  a 

alegoria  não  é  algo  casual  e  arbitrário,  como  diziam os  românticos.  Esses  enalteciam o 

símbolo, pois este remeteria a uma coincidência entre sujeito e objeto, promovendo a captação 

do todo no particular. Benjamin diz que:

no símbolo, com a transfiguração da queda, o rosto transfigurado da natureza se 
manifesta  fugaz  à  luz  da  salvação,  na  alegoria  a  face  hipocrática  da  história  se 
manifesta diante dos olhos do observador como paisagem primordial paralisada. A 
história, com tudo o que, desde o começo, tem de intemporal, de doloroso, de falha, 
se expressa em um rosto – não em uma caveira. E assim certamente falta nela toda 
liberdade "simbólica" de expressão, toda harmonia clássica da forma, todo humano – 
não  é  expressa  apenas  a  natureza  do  existir  humano  simplesmente,  e  sim  a 
historicidade biográfica de um indivíduo nessa sua figura da natureza decaída, plena 
de significado como enigma (apud ADORNO, 2008b)

Seguindo as ideias de Benjamin e Adorno, o presente trabalho procura evidenciar que 

73



a  adequação  do  procedimento  simbólico  à  totalidade,  sua  vinculação  a  uma 

intencionalidade oniabarcante não o permitiria captar as cicatrizes na história, o que a alegoria 

poderia expressar melhor.  A natureza,  enquanto trânsito,  enquanto algo que seria também 

histórico, expõe, expressa, sua tez cadavérica, por exemplo, na alegoria barroca12. Expressão 

aqui não seria só a subjetividade particular do artista, mas uma peculiar relação desse com a 

verdade  de sua  obra (DUARTE,  2001,  p.  97).  Ela  manifestaria  algo bastante  objetivo:  o 

sofrimento  do  (e  no)  mundo.  Esse  seria  o  calvário  da  paixão  da  história  que  deveria  ser 

decifrado. Na linguagem e nas obras de arte dignas desse nome, a natureza alienada (o proto-

histórico recalcado) tenta fazer ouvir o eco da sua voz.

No “calvário”, que, para Lukács, é enigma e para Benjamin cifra a ser lida, manifesta-

se a ideia  história  natural,  que diz  respeito  aos fenômenos  proto-históricos  esquecidos  na 

história, que se transformaram em significado na alegoria. Contudo, a ideia de história natural 

não pretende apenas indicar que temas proto-históricos retornam na história.  E sim que a 

proto-história, a natureza, traz em si a marca da história enquanto transitoriedade. Aqui, o que 

importa para Adorno, é: a) novamente examinar o caráter natural da história, ou seja, o fato 

dessa aparecer como algo apartado da ação dos homens, como destino mítico; b) discutir o 

caráter  de “algo  simplesmente  dado”  da  natureza,  que se  põe com o imediaticidade  sem 

vinculação com o homem; c) que a história, enquanto produto do homem, é como esse algo 

natural, que sofre e que protesta contra uma completa assimilação do espírito. 

Para elaborar  a  dialética  entre  arcaico-mítico  e  novo,  entre  paisagem petrificada  e 

trânsito,  Adorno  aproxima  sua  filosofia  interpretativa  da  psicanálise.  Nessa,  haveria  a 

pressuposição de que,  na mente do indivíduo, estariam símbolos  arcaicos,  em relação aos 

quais  não  se  processaria  nenhuma  associação.  Em  contrapartida,  também  a  psicanálise 

informa  sobre  a  existência  de  símbolos  intra-históricos,  subjetivos,  que  poderiam  se 

transformar  em  consciência.  O  processo  de  desconstrução  da  história  natural  estaria  no 

confronto  desses  elementos  contraditórios,  promovendo  um novo esclarecimento.  Adorno 

12  Como já se disse acima, na análise feita de  Origem do Drama Barroco Alemão, de Walter Benjamin, a 
alegoria possui um núcleo temporal. Ao contrário do símbolo, que manifesta no instante de sua manifestação 
a própria ideia, a alegoria precisa de uma seqüência de momentos para sua interpretação. Por não ter uma 
relação imediata com a transcendência, a alegoria expressa a própria fugacidade das coisas mundanas. Os 
objetos alegóricos podem significar qualquer coisa, retirando seu significado da imaginação associativa do 
alegorista. No Drama Barroco Alemão, a alegoria se apresenta como forma de expressão adequada a uma 
época em que se perde um sentido transcendente-teológico para história. Essa se apresenta como destino 
cego. Embora os objetos alegóricos possam ser salvos de sua efemeridade por portarem um sentido oculto, 
um arcano que aponta para um totalmente outro, o significado que este possa portar também é mundano, 
dado pelos homens. Assim, esse significado,  como tudo que pertence a esse mundo, não passa de mera 
aparência.  Deste modo, a alegoria expressa em si a dor e a transitoriedade de tudo que é mundano. (Cf. 
BENJAMIN, 2004, p.201)

74



alerta para o retorno do arcaico na sociedade moderna que quis banir o mito. Esse seria um 

fato a ser tomado com seriedade pela filosofia da história, para evitar  o eterno retorno do 

mesmo.  Contudo,  Adorno  não  acredita  que  esses  componentes  arcaicos  sejam  estáticos, 

fixados desde sempre na ordem das idéias suprasensíveis, como em Platão. Eles estão dentro 

da  dinâmica  histórica.  Adorno  lembra  que  mesmo  os  mitos  arcaicos  possuíam  um 

componente dialético. 

O  mito  de  Cronos  é  um  destes.  Nela  a  extrema  força  criadora  dos  deuses  se 
estabelece,  ao mesmo tempo, como força que aniquila suas criaturas,  seus filhos. 
Ou, como acontece na mitologia subjacente à tragédia – que é sempre dialética –, de 
um lado carrega  em si  a  condição  de culpabilidade do ser  humano decaído  nas 
dependências da natureza, mas, ao mesmo tempo, aplaca o destino por si mesma; 
por que o ser humano se eleva como tal sobre o destino. O momento da dialética se 
enraíza  nisso:  os  mitos  trágicos  contém em si,  ao  lado  da  queda  na culpa  e  na 
natureza,  o momento da reconciliação,  essa radical  superação da dependência  da 
natureza (ADORNO, 2008b)

Isso revelaria o caráter positivo do arcaico. Tal caráter estaria ligado ao seu vínculo 

com a história, enquanto o que produz o realmente novo e não a sua aparência fetichizada. 

Dentro  da  própria  natureza,  estaria  o  impulso  para  uma  existência  não  danificada  e 

petrificada.  Isso contrabalancearia  os efeitos sombrios  provocados pelo retorno do mítico-

arcaico, enquanto natureza recalcada, no mundo da convenção. Entretanto, seria necessário 

revelar o caráter de fetiche daquilo que se impõe como “segunda natureza”.

A filosofia interpretativa, que utiliza do procedimento alegórico para lançar luz ao que 

ficou petrificado na história, torna-se algo profícuo nesse sentido. Nesse procedimento que 

valoriza  o  fragmentário,  que  compõe com estas  imagens  dialéticas  um  puzzle,  procura-se 

desvendar o que ficou esquecido na grande marcha do espírito universal.

No entender  deste  trabalho,  o  procedimento  interpretativo  da  filosofia  e  o  recurso 

alegórico  foram  utilizados  amplamente  na  Dialética  do  Esclarecimento:  fragmentos  

filosóficos, por Adorno e Horkheimer. Tal recurso tenta revelar o entrelaçamento entre o mito 

e o novo na história do pensamento. Entretanto, enquanto expressão do pensamento, também 

procura fazer jus ao real que nele fugidiamente se manifesta. O procedimento que guiou a 

construção  dessa obra,  bem como outras  obras  de  Adorno,  é  a  exposição  de  uma práxis 

filosófica que pretende confrontar a modernidade com suas promessas não cumpridas. Desse 

modo, Adorno lembra que:

75



A interpretação da realidade com que se encontra e sua superação se relacionam 
entre  si.  Na  verdade  a  realidade  não é  superada  no conceito;  porém a  partir  da 
construção  da figura  do real  se  segue  sempre  e  prontamente a  exigência  de sua 
transformação real. O gesto transformador do jogo do enigma – não a mera solução 
como tal  – dá o protótipo das soluções,  de que unicamente a  práxis materialista 
dispõe. A essa relação o materialismo denominou com um termo filosoficamente 
reconhecido:  dialética.  Só  dialeticamente  me  parece  possível  a  interpretação 
filosófica. Quando Marx reprovava aos filósofos que apenas haviam interpretado o 
mundo  de  diferentes  formas,  que  apenas  o  haviam  confrontado,  tratava-se  de 
transformá-lo,  essa  frase  não  somente  é  legitimadora  da  práxis  política  e  sim 
também  da  teoria  filosófica.  No  aniquilamento  da  pergunta  se  confirma  a 
autenticidade da interpretação filosófica e o puro pensamento não é capaz de levá-la 
a  cabo  a  partir  de  si  mesmo;  por  isso  leva  à  práxis  forçosamente.  É  supérfluo 
procurar uma concepção de pragmatismo, em que teoria e práxis explicitamente se 
cruzem de tal maneira, como na dialética (ADORNO, 2008a). 

Assim,  seguindo  ainda  o  que  dizem Benjamin  e  Adorno,  acredita-se  aqui  que  na 

própria  escrita  filosófica,  na  forma  ensaística  que  busca  romper  com  a  intencionalidade 

subjetiva, manifesta-se algo da vida justa. Ela é parte da práxis transformadora que continua 

sendo necessária desde quando a apressada identificação entre teoria e prática falhou na sua 

tentativa de transformar a realidade. 

76



3 O ENTRELAÇAMENTO ENTRE MITO E ESCLARECIMENTO

3.1 O nascimento da Dialética do Esclarecimento

A Dialética do Esclarecimento é considerada uma obra prima da Teoria Crítica, bem 

como um ponto de inflexão do pensamento de Adorno e Horkheimer. A sua primeira versão 

mimeografada saiu em 1944. Entretanto, ela teve uma edição mais cuidadosa ao ser publicada 

em 1947, pela editora  Querido, em Amsterdam. Nessa ocasião, foram adicionadas as teses 

sobre os Elementos sobre Antissemitismo, compondo, assim, a versão definitiva da obra. Em 

1969, ela foi reeditada, mas apenas com modificações relativas às necessidades de correções 

tipográficas. 

No  prefácio  da  edição  mais  recente  da  Dialética  do  Esclarecimento,  os  autores 

apresentaram  a  justificativa  para  reeditá-la  após  mais  de  20  anos.  Tal  motivação  não 

decorreria  apenas  dos  repetidos  apelos  para  que  uma  nova  edição  da  obra  fosse 

confeccionada, mas do fato de que muitos dos pensamentos expressos no texto dos anos 40 

ainda permaneciam atuais, como também tais pensamentos haviam determinado os esforços 

ulteriores  dos referidos autores.  No contexto do final  dos anos 60,  Adorno e Horkheimer 

afirmavam que, apesar de não mais se prenderem completamente ao que haviam expressado 

no livro, a reedição deste, sem maiores alterações, tinha um intuito de preservá-lo enquanto 

documentação, mas esperavam mais que isso da obra. Essas considerações dos autores, como 

se verá de forma mais detalhada posteriormente, põem sob suspeita a interpretação dada à 

Dialética do Esclarecimento  por alguns críticos,  os quais acreditam que o seu conteúdo é 

resultado de condicionamentos psicológicos e históricos sofridos por Adorno e Horkheimer 

nos anos 40. 

A obra, escrita a quatro mãos, representa a realização de uma antiga aspiração comum 

aos seus autores de fazer um trabalho sobre dialética. Esse termo tinha um sentido um pouco 

diferente  para os  dois  autores.  Para Adorno, a  dialética  era  essencialmente,  “como Hegel 

havia exposto na Logik, insinuar-se na força do adversário e transformar seu ponto de vista 

em movimento próprio, reforçando a diferença embotada entre o diferente e o seu contrário.” 

(WIGGERSHAUS, 2002, p. 217). O procedimento dialético, nesse autor, é um recurso para 

uma crítica imanente,  que faria implodir  as relações petrificadas na história,  preparando a 

77



desmitologização  do  mundo.  Para  Horkheimer,  a  dialética  era  “um  pensamento  por 

totalidades relativas. Ela servia à teoria crítica trazendo a prova de que existia outro caminho 

além da estreiteza de espírito das ciências e da metafísica” (WIGGERSHAUS, 2002, p. 217). 

Unia os dois o propósito de repensar a filosofia e a sociedade através de um método histórico-

materialista voltado para os problemas concretos. 

Segundo o biógrafo da Escola de Frankfurt, Rolf Wiggershaus, a partir da evolução do 

pensamento dos dois autores, poder-se-ia afirmar que: 

para Adorno, a redação do livro sobre a dialética foi o momento em que ele pôde 
escrever o correspondente ao projeto benjaminiano de uma pré-história do século 
XIX:  uma pré-história  do idealismo,  da imanência,  do espírito  exaltando-se a  si 
mesmo, da subjetividade dominadora, em que era preciso enfatizar as configurações 
do mito e da modernidade, da natureza e da história, do antigo e do novo, do sempre 
idêntico e do outro, da decadência e da salvação [...] Para Horkheimer, tratava-se de 
integrar  sua crítica do positivismo e da antropologia  burguesa  num quadro mais 
amplo e de tirar as conseqüências teóricas de sua crítica aos problemas religiosos e 
de seu reconhecimento de que a crítica benjaminiana do progresso implacável era 
bem fundada (WIGGERSHAUS, 2002, p. 357).

 Wiggershaus sustenta ainda que a “estrela” que ilumina a gênese da  Dialética do 

Esclarecimento está no último trabalho de Benjamin:  Teses sobre a Filosofia da História. 

Esse trabalho chegou às mãos de Adorno, que havia sido designado pelo próprio Benjamin 

como seu executor testamentário, através de Hannah Arendt. Benjamin, infelizmente, havia 

cometido suicídio em 26 de setembro de 1940, após uma tentativa frustrada de fugir, pela 

fronteira espanhola, da França ocupada pelos nazistas. Ao ler o trabalho, que provavelmente 

ainda possuía uma caráter provisório, Adorno escreve a Horkheimer dizendo:

Não se pode duvidar da grande classe do conjunto. Além disso, nenhuma outra obra 
de  Benjamin  o  revela  tão  próximo  de  nossas  próprias  intenções.  É  o  caso, 
principalmente,  de  sua  concepção  da  história  como  catástrofe  permanente,  sua 
crítica do progresso e da dominação da natureza, e sua atitude em face da civilização 
(apud WIGGERSHAUS, 2002, p. 341).

Então,  pode-se perceber  que  o  entrelaçamento  entre  o  arcaico-mítico  e  o  novo na 

civilização surge como uma temática de destaque na  Dialética do Esclarecimento. Há uma 

continuidade no interior deste texto com relação às temáticas abordadas nos primeiros ensaios 

de Adorno.

No  prefácio  da  edição  de  1947,  os  autores  declaram  que  o  que  eles  pretendiam 

alcançar no trabalho em questão era “nada menos do que descobrir por que a humanidade, em 

vez de entrar em um estado verdadeiramente humano, está se afundando em uma nova espécie 

de barbárie” (HORHEIMER; ADORNO, 1985, p. 11; Ed. Alemã, 2003, v. 5, p. 16). Contudo, 

78



não se haviam dado conta da dificuldade de exposição. Apesar da antiga desconfiança de 

que o progresso científico  moderno ocorre  ao custo  da  degradação da cultura  teórica,  os 

autores ainda se mantinham confiantes no projeto interdisciplinar da teoria crítica, realizando 

a crítica à cultura burguesa e ao capitalismo a partir de temáticas especializadas circunscritas 

aos  âmbitos  das  disciplinas  especializadas:  “sociologia”,  “psicologia”,  “teoria  do 

conhecimento”.  Entretanto,  o  colapso  da  “civilização  burguesa”  tornava  a  atividade  e  o 

sentido da ciência problemáticos. 

Tal  “colapso” referia-se  ao contexto  histórico  dos  anos  40:  a  violência  desmedida 

presente na Alemanha nazista; a aliança da Rússia de Stalin, a representante do socialismo 

real e dos ideais de um mundo mais justo, com Hitler, tanto quanto a reificação da cultura 

dentro do capitalismo americano.  Isso punha em questão  o valor  da  razão burguesa  para 

promover um mundo melhor e uma ordem mais justa, bem como o pressuposto marxista de 

que o desenvolvimento das forças produtivas levaria necessariamente ao fim das sociedades 

de classe e à emancipação do homem.

A afirmação do prefácio de 1947 deixa entrever uma mudança de tom, pelo menos no 

que se refere à Horkheimer, em relação ao programa do Instituto para a pesquisa social. Ao 

assumir  a  direção  do  Instituto,  em 1931,  Horkheimer  havia  enfatizado  a  necessidade  de 

combinar a atividade da pesquisa científica nas áreas de economia, sociologia, psicologia e 

história  com o  pensamento  filosófico.  Tal  cooperação  interdisciplinar  deveria  servir  para 

repensar  a  filosofia,  assim  como  a  pesquisa  especializada,  produzindo  uma  teoria  da 

sociedade.  Essa  teoria  possuiria  um  cunho  marxista,  posta  a  avaliar  a  possibilidade  da 

revolução e da emancipação humana. 

Entretanto, a teoria da revolução de Marx, segundo o próprio Horkheimer, havia se 

mostrado equivocada em vários pontos. O autor de O Capital havia previsto que as crises no 

capitalismo conduziriam a uma pauperização do proletariado e, finalmente, a revolução que 

poria fim a sociedade de classes. Entretanto, o capitalismo se mantinha resistente apesar de 

duas guerras mundiais e da crise da bolsa de Nova York em 1929. Por outro lado, o stalinismo 

mostrou alguns problemas do socialismo real,  por exemplo, que a organização racional da 

sociedade equivaleria a um mundo totalmente administrado, o que conduziria a uma alienação 

radical do homem preso à estrutura burocrática do Estado sem rosto. Tais problemas teriam 

feito  Horkheimer  considerar  que  suas  esperanças  na  revolução  estariam  minadas. 

Wiggershaus  diz  que,  nos  anos  40,  “o  centro  de  interesse  de  Horkheimer  deslocou-se 

definitivamente da teoria da revolução frustrada para a da civilização frustrada” (2002, p. 

79



339).

Na perspectiva desta dissertação, acredita-se que, se for possível falar que a Dialética  

do Esclarecimento indica uma ruptura no pensamento de Horkheimer, o mesmo não pode ser 

dito sem reservas em relação a Adorno. Como foi observado no capítulo anterior, desde os 

seus escritos  dos anos 30,  ele  procurava uma nova forma de problematizar  a filosofia  da 

história,  buscando  verificar  a  permanência  do  mito  na  civilização  moderna.  O  que  esse 

filósofo fazia com seu método dialético micrológico, na sua filosofia interpretativa, era uma 

análise  imanente  dos  fenômenos  particulares  reificados  dentro  da  cultura,  procurando 

confrontar seus aspectos negativos e positivos, em busca de sua redenção purificadora. Era 

isso que ele fazia, seja na crítica ao idealismo, seja na análise da música moderna (do Jazz ao 

Dodecafonismo), nos seus estudos sobre literatura, etc. Nessas análises do particular, buscava 

sempre avaliar as tendências sociais, o todo que se impunha sobre as partes. Adorno herdara 

uma certa componente teológica benjaminiana, que buscava salvar os objetos de suas relações 

coisificadas e alienadas.

Contudo,  apesar  de qualquer  tentativa  de qualificar  a  Dialética  do Esclarecimento 

como o marco de um giro pessimista no pensamento de Adorno e Horkheimer, não se pode 

passar  por  alto  o  que  os  autores  deixam  bem  claro  no  prefácio  da  obra:  apesar  do 

esfacelamento da  Aufklärung, o processo de esclarecimento, a liberdade da sociedade ainda 

depende dele:

A aporia com que defrontamos em nosso trabalho revela-se assim como o primeiro 
objeto a investigar:  a autodestruição do esclarecimento.  Não alimentamos dúvida 
nenhuma – e  nisso reside  nossa  petitio  principii –  de  que  a  liberdade  na  nossa 
sociedade  é  inseparável  do  pensamento  esclarecedor.  Contudo,  acreditamos  ter 
reconhecido com a mesma clareza que o próprio conceito desse pensamento, tanto 
quanto as formas históricas concretas, as instituições da sociedade com as quais está 
entrelaçado, contém o germe para a regressão que hoje tem lugar por toda parte. Se 
o esclarecimento não acolhe dentro de si a reflexão sobre esse elemento regressivo, 
ele está selando seu próprio destino. Abandonando a seus inimigos a reflexão sobre 
o elemento destrutivo do progresso, o pensamento cegamente pragmatizado perde 
seu  caráter  superador  e,  por  isso,  também  sua  relação  com  a  verdade. 
(HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 13; Ed. Alemã, 2003, v. 5, p. 18-19). [grifo 
nosso]

Desse modo, no entender deste trabalho, não se pode atribuir  aos autores nenhuma 

forma de desespero irracionalista. Adorno e Horkheimer não pretendem “jogar fora a criança 

junto com a água do banho”. Como indica o título da obra, trata-se de uma “dialética do 

esclarecimento”,  ou  seja,  o  referido  trabalho  pretende  voltar  o  esclarecimento  sobre  ele 

mesmo, confrontá-lo com seu contrário, provocando sua superação. Os frankfurtianos, como 

na  crítica  de  Marx  a  Hegel,  pretendiam,  a  partir  de  uma  análise  imanente,  confrontar  o 

80



esclarecimento  com  suas  próprias  contradições.  Assim,  visavam  abrir  caminho  para 

realização das promessas não cumpridas da modernidade.

Dessa forma, deve-se deixar claro que sempre fez parte do projeto da  Dialética do 

Esclarecimento falar dos aspectos liberadores da Aufklärung. Durante a redação das primeiras 

partes  do  livro,  Horkheimer  se  mostrava  preocupado  com a  questão  do  pessimismo.  No 

entanto, acreditava que a própria força da denúncia dos elementos regressivos já demonstrava, 

por si só, o caráter positivo que a razão ainda guardava. É o que ele demonstra numa carta, 

escrita  em 19 de dezembro de 1942 a outro grande colaborador  do  Instituto de Pesquisa 

Social, Herbert Marcuse:

Durante os últimos dias, dediquei cada minuto a estas páginas sobre a mitologia e o 
Aufklärung, que estarão provavelmente terminadas esta semana. Temo que seja o 
texto  mais  difícil  que  eu  já  escrevi.  Além  disso,  dá  a  impressão  de  um  certo 
negativismo,  e  eu me esforço,  atualmente,  para  corrigir  esta  tendência.  Nós  não 
deveríamos aparecer  como pessoas  que só sabem se lamentar  das  conseqüências 
[sic] do pragmatismo. Mas eu não gostaria, por isso, de acrescentar simplesmente 
um  parágrafo  mais  positivo  sobre  o  refrão  “mas,  afinal,  o  racionalismo  e  o 
pragmatismo  não  são  tão  ruins  assim”.  A  análise  intransigente  que  é  feita  no 
primeiro capítulo parece-me constituir, por si mesma, uma melhor demonstração da 
função positiva da inteligência racional  do que tudo o que se poderia dizer para 
atenuar  o ataque lançado contra a lógica tradicional  e os filósofos a elas ligados 
(HORKHEIMER apud WIGGERSHAUS, 2002, p. 351).

Deve-se ter em mente que o termo  Aufklärung possui um uso polissêmico para os 

frankfurtianos. A expressão alemã, que pode ser traduzida por esclarecimento, Iluminismo ou 

mesmo  Luzes,  pode  significar:  a)  O  Iluminismo  do  século  XVIII,  enquanto  período  da 

história da filosofia que apresenta um movimento histórico cultural que se contrapõe à Idade 

Média; b) o esclarecimento, enquanto conceito trans-histórico, que designa tendências éticas, 

epistemológicas, políticas anteriores e posteriores ao século XVIII, cunhado com o intuito de 

pôr sob exame as origens e as formas de dominação; c) e, por último, um esclarecimento que 

ultrapasse  o  elemento  dominador,  podendo,  assim,  preparar  a  verdadeira  emancipação 

(MATOS, 1995, p. 135).

Um  outro  conceito,  o  de razão,  da  maneira  como  é  comumente  interpretado  na 

Dialética  do  esclarecimento,  tem  contribuído  para  classificar  os  autores  dessa  obra  de 

irracionalistas.  Tal  conceito,  neste  trabalho  conjunto  de  Adorno  e  Horkheimer,  aparece 

intimamente relacionado ao de esclarecimento, sendo este posto como o processo em que a 

razão se desdobra na história. A gênese desse conceito pode ser buscado no pensamento de 

Karl Marx. As ideias deste filósofo já se faziam presentes em Benjamin, como pode ser visto 

nas Teses sobre a Filosofia da História. 

81



Como foi dito anteriormente, as Teses sobre a Filosofia da História são um ponto 

de referência importante para a redação da Dialética do esclarecimento. Na tese XI, Benjamin 

lança uma crítica aos sócio-democratas. Esses fizeram os operários alemães acreditarem que 

estavam nadando “a favor da corrente”, o que resultou num conformismo, que tinha na sua 

base uma crença no trabalho e no poder da técnica de conduzir necessariamente ao progresso. 

O mesmo otimismo diante  do progresso técnico  e em todo o desenvolvimento das forças 

produtivas, também produziu um imobilismo no Partido Comunista, a vanguarda que deveria 

agir para instaurar o “novo mundo”. 

Dessa forma, o stalinismo, entranhado no Partido, alimentava a convicção de que a 

preponderância dos juros e do lucro do dinheiro sobre os interesses individuais produziria 

uma grande crise. Assim, o povo, levado ao extremo da pauperização, através da liderança do 

Partido, daria início à revolução. Entretanto, essa fé no socialismo enquanto etapa necessária 

do  desenvolvimento  humano,  a  crença  que  bastaria  aguardar  com paciência  o  “momento 

certo” da derrocada do capitalismo, resultou na paralisia das lideranças populares de esquerda 

na Alemanha diante da ascensão do nazismo. Ironicamente, a mesma fé no progresso, que 

paralisou a ação do operariado alemão organizado, fez os partidários do nacional-socialismo 

de Hitler agirem para promover aquilo que consideravam “a solução final” para o mundo.

Na tese XI, Benjamin faz uma referência ao Programa de Gotha e a respectiva crítica 

de Karl Marx. Tal programa foi feito para ser apresentado entre 22 e 27 de maio de 1875, na 

cidade alemã de Gotha,  durante um congresso de trabalhadores.  Nele,  apresentavam-se as 

ideias em torno das quais as principais organizações do operariado alemão deveriam se unir, 

para assim formarem o  Partido Socialista Operário da Alemanha.  Marx percebia diversas 

concessões  ao  liberalismo  burguês  dentro  do  Programa,  devido  à  influência  dos  sócio-

democratas  da  corrente  lassalista.  Entre  os  pontos  do  Programa  que  Marx  critica  e  que 

Benjamin cita na tese XI está a frase “O trabalho é a fonte de toda riqueza e toda cultura”. 

Marx manifesta sua discordância com relação a esse ponto. Diz ele que:

O trabalho não é a fonte de toda a riqueza. A natureza é a fonte dos valores de uso 
(que  são os  que verdadeiramente  integram a riqueza  material  !),  nem mais  nem 
menos que o trabalho, que não é mais que a manifestação de uma força natural, da 
força de trabalho do homem [...]. Na medida em que o homem se situa de antemão 
como proprietário diante da natureza, primeira fonte de todos os meios e objetos de 
trabalho, e a trata como possessão sua, seu trabalho converte-se em fonte de valores 
de uso, e, portanto, em fonte de riqueza. Os burgueses têm razões muito fundadas 
para atribuir ao trabalho uma força criadora sobrenatural; pois precisamente do fato 
de que o trabalho está condicionado pela natureza deduz-se que o homem que não 
dispõe  de  outra  propriedade  senão  sua  força  de  trabalho,  tem  que  ser, 
necessariamente,  em  qualquer  estado  social  e  de  civilização,  escravo  de  outros 

82



homens, daqueles que se tornaram donos das condições materiais de trabalho. E 
não poderá trabalhar, nem, por conseguinte, viver, a não ser com a sua permissão 
(MARX, 2008, p. 3)

Os sócio-democratas  passaram por  alto  a  presença  da  natureza  (incluindo  nisso  a 

própria  força  de  trabalho  enquanto  também  elemento  natural)  na  produção  de  riquezas. 

Oportunisticamente, esqueceram também que a apropriação dos meios de produção, entre os 

quais a terra, acaba por reduzir a maioria dos trabalhadores, enquanto são apenas donos de sua 

força  de  trabalho,  à  condição  de  escravos  de  outros  homens.  Esse  culto  ao  trabalho  foi 

compartilhado por  algumas correntes  do marxismo vulgar,  do qual  Benjamin  elege  como 

representante  Joseph  Dietzgen.  Esse  afirmava  que  o  trabalho  era  o  novo  Messias,  que 

realizaria  aquilo que nenhum redentor  outrora consumou.  Ele,  como os sócio-democratas, 

acabavam por recair no mesmo ethos burguês do trabalho, que Max Weber tinha demonstrado 

estar amalgamado ao espírito capitalista. 

Esse sociólogo, procurando explicar o surgimento do capitalismo, primordialmente em 

países  protestantes,  percebe  que,  no  protestantismo,  havia  uma  valorização  dos  bens 

mundanos  e  do  lucro.  Ao  contrário  do  que  ocorria  nos  países  católicos  no  período  da 

Reforma, o ganho material era tido como uma dádiva divina. O capitalismo, que surgiu nos 

países protestantes, nascera sob o lema de que a austeridade e a prudência na administração 

dos recursos levaria ao ganho. Weber vira, então, que o ethos burguês do trabalho tivera sua 

origem na secularização da fé.

Segundo Benjamin,  a  ideia  acrítica  de trabalho considerava apenas  o progresso da 

dominação da natureza, mas não contemplava os retrocessos da sociedade. Ela prefigurava os 

traços da tecnocracia a ser encontrada no fascismo. O trabalho, como estava sendo concebido 

pelo liberalismo burguês e por um marxismo vulgar (que não era o do próprio Marx), tinha 

por objetivo apenas a exploração da natureza. Essa ideia de trabalho, que tais partidários do 

marxismo vulgar tentavam opor ingenuamente à exploração do proletariado, corresponderia à 

“ideia  complementar  de  uma  natureza  que,  segundo  a  forma  de  Dietzgen,  'é  grátis'” 

(BENJAMIN, 1992, p. 164).

A tese XI de Benjamin, como se verá de forma mais clara posteriormente, já antecipa 

uma ideia  central  da  Dialética do esclarecimento:  a tese de que a dominação da natureza 

acaba por reverter na dominação do homem pelo homem. Domínio da natureza que passa pelo 

esclarecimento, enquanto processo de desencantamento do mundo, e a razão a ele atrelada, tal 

qual havia explicado Weber. Como foi visto antes, para esse sociólogo o capitalismo e o ethos 

do trabalho,  que  poderia  ser  descrito  como uma  busca  racional  do  lucro,  nascia  de  uma 

83



racionalização da fé.

Para  Olgária  Matos,  os  frankfurtianos  conservam  dois  sentidos  da  racionalidade 

descrita por Weber. A racionalização para este se referia a:

[...]  primeiramente  ao  aumento  da  materialização  “na  experiência  e  no 
conhecimento”: o modelamento da prática científica de acordo com as tendências 
naturais e a extensão da racionalidade científica à conduta da própria vida”. A isto 
Weber chama de “intelectualização ou desencantamento do mundo”. Em segundo 
lugar, a secularização da vida conduz a um esforço da racionalidade dualista meios-
fins, onde se dá a obtenção metodológica de uma dado científico e de um fim prático 
por intermédio de um cálculo mais preciso dos meios (1995, p.127).

O  desencantamento  do  mundo,  promovido  pelo  desenvolvimento  científico  e  da 

técnica, substituiu o grande sistema de pensamento da Idade Média que ordenava o mundo a 

partir  de um princípio supremo metafísico.  Na modernidade,  esse grande sistema baseado 

numa racionalidade objetiva, vai sendo substituído por uma razão subjetiva. Estas duas forma 

de razão,  segundo afirmou Horkheimer em  Eclipse da Razão,  nunca estiveram totalmente 

desvencilhadas.  Contudo,  na  modernidade,  a  razão  subjetiva  veio  a  assumir  uma 

preponderância.

Essa  se  manifestaria  principalmente  nas  posturas  pragmatistas  e  positivistas,  que 

seriam as adeptas da racionalidade que se põe sempre em função de fins arbitrários, cujos 

únicos critérios são a eficiência e a autoconservação do sujeito individual ou da sociedade que 

condiciona a existência deste.  Dentro da programa dessas filosofias,  não há nenhum ideal 

válido por si mesmo. Todos objetivos dependem apenas de questões de gosto e aversões sem 

maiores significações. Para Horkheimer, o centro do pragmatismo é “a opinião de que uma 

idéia, um conceito ou uma teoria nada mais são do que planos de ação, e, portanto, a verdade 

é nada mais que o sucesso de uma idéia [sic]” (2002, p. 44). O critério de verdade sempre é 

sua utilidade prática, sem se perguntar para que ela é útil, ou, mesmo, qual o valor da própria 

utilidade em si. 

O positivismo, por sua vez, estabeleceria como critério de verdade apenas aquilo que 

fosse objeto da experiência sensorial, reduzindo a verdade a uma questão de método. Esse é 

entendido  apenas  como  um procedimento  inteiramente  correlato  às  ciências  formalizadas 

(física  e  lógica).  Desse  modo,  o  positivismo  e  o  pragmatismo  desconsideravam todos  os 

condicionamentos históricos e sociais do conhecimento, bem como o caráter instrumental da 

ciência. O que abriu caminho para que os interesses econômicos se infiltrem cada vez mais 

fundo no  campo  do saber.  As  idéias  e  as  ações  passam,  então,  a  ter  seu  valor  regulado 

84



conforme sua possibilidade de ser vendida no mercado. Tal situação é um ponto de partida 

importante para Dialética do Esclarecimento:

O  fato  de  que  o  espaço  higiênico  da  fábrica  e  tudo  o  que  acompanha  isso,  o 
Volkswagen  e  o  Palácio  dos  Esportes,  levem  a  uma  liquidação  estúpida  da 
metafísica, ainda seria indiferente, mas que eles próprios se tornem, no interior do 
todo social, a metafísica, a cortina ideológica atrás da qual se concentra a desgraça 
real  não  é  indiferente  Eis  aí  o  ponto  de  partida  de  nossos  fragmentos 
(HORKHEIMER; ADORNO 1985, p. 15; Ed. Alemã, 2003, v.5, p. 21).

É essa forma de racionalidade que, embora na  Dialética do esclarecimento apareça 

com contorno pouco definidos que é denunciada por Adorno e Horkheimer. Como se pode 

perceber  ela  não  é  uma  identidade  abstrata,  mas  algo  vinculado  a  elementos  materiais  e 

históricos.  O  esclarecimento  é  esse  movimento  de  desencantamento  do  mundo,  de  sua 

secularização  e  intelectualização.  Entretanto,  nesse  trabalho  conjunto  de  Adorno  e 

Horkheimer, ele transcende os limites da modernidade, apesar de ser a partir dela pensado. O 

esclarecimento é visto como um processo de desencantamento da natureza, posto em marcha 

para  livrar  o  homem do medo  que a  natureza  lhe  infligia.  O esclarecimento  nasce  nesse 

confronto com a natureza. 

Por  outro  lado,  a  razão  é  a  força  que  nasce  desse  embate,  tendo  em sua  base  o 

princípio de autoconservação, que busca estabelecer uma salvaguarda para o homem diante da 

natureza hostil (seja a natureza externa, ou a expressão interna desta na forma dos desejos e 

pulsões).  Tal  racionalidade  se  materializa  nos  diversos  produtos  da  cultura  através  do 

trabalho. Ela se infiltra nas interações linguísticas, nos utensílios criados pelo homem, nas 

Instituições  e  nas  formas  de  organização  social.  Ela  adere  ao “trabalho social”,  enquanto 

elemento da força natural do próprio do homem, alienando-se nos seus produtos. Como diz 

Bonassa (2008), “O trabalho como dominação da natureza gera uma racionalidade também 

voltada para a dominação”.

Essa  razão,  configurada  pelo  trabalho  social  para  fins  de  dominação  da  natureza, 

culminou, como denunciou Benjamin,  na glorificação da técnica e no domínio do homem 

pelo homem. Tal racionalidade, que glorificou a técnica e tinha fé num progresso e evolução 

cega, teve sua manifestação precisa nos campos de concentração nazistas. O holocausto foi a 

grande  expressão  da  barbárie  moderna,  tendo  sido  executado  de  forma  planejada, 

cientificamente  informado  e  gerenciado  de  modo  eficaz.  Nos  campos  de  concentração 

nazistas, entre os quais Auschwitz, na Polônia, o qual teve destaque, poderiam ser encontradas 

combinações de “diferentes instituições típicas da modernidade: conviviam ao mesmo tempo, 

85



o presídio descrito por Foucault, a fábrica capitalista de que falava Marx, a 'organização 

científica do trabalho' de Taylor, a administração racional/burocrática segundo Max Weber” 

(TRAVERSO apud LÖWY, 2005, p.103-104).

Os frankfurtianos trabalhavam com uma ideia de uma razão crítica, a qual teria uma 

origem biológica e social, mas sendo capaz de pensar seus condicionamentos. Desse modo, 

poderia  dissolver  sua  tendência  para  dominação,  fruto  da  exacerbação  do  princípio  de 

autoconservação da espécie. Para tanto, o espírito, a razão objetivada por meio do trabalho 

social,  não poderia ser visto como sendo totalmente separado da práxis, como ocorreu nos 

sistemas  da  razão  objetiva  e  de  toda  filosofia  tradicional.  Como  também  não  poderia 

mergulhar na práxis irrefletida, que concebeu a teoria apenas como plano de ação, como no 

pragmatismo e no marxismo. Então, a razão deveria ser posta contra seu próprio elemento 

natural e sua tendência à dominação.

Para tanto,  os autores procuraram propor uma outra racionalidade,  pois  só a razão 

poderia  criticar  a  si  mesma.  No  entender  do  presente  trabalho,  a  própria  Dialética  do 

Esclarecimento é uma demonstração de que a racionalidade teria o poder de se contrapor as 

suas tendências de se dissolver nas forças de dominação. Para tanto, o seu procedimento não 

poderia ser o mesmo do espírito oniabarcante, que acreditava plenamente no seu poder de dar 

um sentido pleno e total à realidade. Assim, o método passa a ser outro:

Se a opinião pública atingiu um estado em que o pensamento inevitavelmente se 
converte em mercadoria e a linguagem em seu escarnecimento, então a tentativa de 
pôr a nu semelhante depravação tem que recusar lealdade às convenções lingüísticas 
e  conceituais  em  vigor,  antes  que  suas  conseqüências  para  história  universal 
frustrem  completamente  essa  tentativa  (HORKHEIMER;  ADORNO,  p.12;  Ed. 
Alemã, 2003, v.5, p. 17)

 O  caráter  fragmentário  é  a  marca  da  Dialética  do  Esclarecimento:  fragmentos  

filosóficos.  Ela  denota  o  procedimento  ensaístico,  próprio  da  filosofia  interpretativa  que 

Adorno se propõe em A atualidade da filosofia. Horkheimer havia pensado essa obra dentro 

de um programa mais interdisciplinar, fortemente centrado na análise econômica e política, 

mas,  com o  abandono  do  projeto  pelos  colaboradores  Friedrich  Pollock  e  Felix  Weil,  o 

formato fragmentário veio se aproximar mais do caráter do pensamento de Adorno. Para se 

contrapor a um pensamento que exalta a si mesmo, que se punha acima do particular, esse 

filósofo utilizou-se de um procedimento diferente. 

Apesar  da  rejeição  da  totalidade  própria  ao  idealismo,  Adorno não  contrapunha  à 

86



filosofia tradicional um pensamento completamente assistemático, sem rigor. Ele apenas se 

posicionava contra o Espírito de Sistema. Adorno percebia esse espírito na atitude da filosofia 

em identificar  sujeito  e  objeto.13 A isso,  Adorno contrapunha  o  Espírito  sistemático,  que 

enquanto conteúdo, retiraria a hegemonia do pensamento que buscava conseguir, através da 

ordenação conceitual da experiência, a totalidade da verdade. É o que Adorno deixou claro na 

sua última fase do pensamento, na Dialética negativa:

Sólo hay una forma de sistema adecuada al mundo: la que, em cuanto contenido, 
logra escapar a la hegemonía del pensamiento; pero la unidad y la armonía son a la 
vez la torcida proyeción de un estado que há perdido todo antagonismo y que está 
satisfecho  con  las  coordenadas  de  un  pensamiento  dominador  y  represivo 
(ADORNO, 1990, p. 33) 14

Desse modo, Adorno demonstra sua afinidade com o procedimento enciclopédico de 

D'Alembert, no auge do Iluminismo do século XVIII. O que ele pretende é ir de encontro aos 

próprios fenômenos, verificando como a razão adere a esses de uma forma imanente. Não 

procurar  deduzi-los  a  partir  de  um  princípio  supremo  ou  de  uma  evidência  suprema 

intuitivamente apreendida. Adorno quer usar a força do sistema contra o próprio sistema

O sistema, que segundo diz Adorno, foi onde o espírito soberano se criou, nasce de um 

impulso  animal.  Ele  nasce  na  pré-história  da  espécie  humana.  Ele  tem seu  correlato  no 

procedimento  compensatório  utilizado  pelos  animais.  Esses  precisariam  de  impulsos 

adicionais para se atirarem sobre a presa, procedimento que poderia vir a ser muito perigoso. 

A fome, junto com esses impulsos, transformam-se na fúria contra presa, que é atacada. O 

sistema é o ventre feito espírito, conforme diz Adorno na Dialética Negativa, no fragmento 

designado como  O Idealismo como fúria  (ADORNO, 1990, p.31). Erigido sob a força do 

princípio de autoconservação, ele se põe a subsumir todo o outro, tudo aquilo que não é Eu, às 

suas  próprias  categorias.  É  nisso  que  se  traduz  o  princípio  de  identidade,  que  cria  a 

equivalência total entre o pensamento e o real. A natureza, que se põe como o outro, o não 
13  Estabelecer  uma perspectiva  filosófica  que  visasse  uma relação  não  dominadora  entre  sujeito  e  objeto 

também era uma preocupação de Walter Benjamin, como este deixa claro no prólogo de Origem do Drama 
Barroco  Alemão. A diferença  que este  filósofo  estabelece  entre  conhecimento  e  verdade  é  discutida  no 
presente  trabalho  (Cf.  p.  57).  O  primeiro  é  entendido  como  “um  haver”,  uma  posse  da  atividade  da 
consciência e do espírito de sistema. A segunda possui um núcleo transcendente e histórico, que se expõe na 
escrita filosófica que se inspira nas artes e na teologia. A proposta de uma racionalidade não dominadora de 
Adorno possui também uma forte inspiração benjaminiana. A ideia de uma filosofia enquanto interpretação é 
fruto da leitura que Adorno faz de Origem do Drama Barroco Alemão. Esta ideia está presente nos ensaios 
de  juventude  deste  filósofo,  bem como em obras  mais  maduras  como  O ensaio como forma,  Dialética 
Negativa, Teoria Estética e também – por que não – na Dialética do Esclarecimento.

14  Só há uma forma de sistema adequada ao mundo: a que, enquanto conteúdo, logra escapar da hegemonia do 
pensamento; porém a unidade e a harmonia são, ao mesmo tempo, a destorcida projeção que perdeu todo 
antagonismo e que está satisfeito com as coordenadas de um pensamento dominador e repressivo.

87



idêntico, deve ser submetida pela razão, o espírito que procura sublimar sua origem natural.

Assim,  para  conhecer  a  coisa  mesma,  e  não  meramente  acomodá-la  no  sistema, 

deveria o espírito se dar conta de seu elemento natural. Para tanto, deve-se deixar claro que o 

momento  de exposição na  filosofia  é  importante.  Ele  não  é  algo  indiferente  e  externo  à 

filosofia, mas imanente a sua ideia. Recuperando o Benjamin de Origem do drama barroco 

alemão, Adorno diz na Dialética negativa:

Sólo a través de sua expresión – el  lenguage  – se objetiva su integral  momento 
expresivo, aconceptual y mimético. La liberdad de la filosofía no es nada más que la 
capacidad para contribuir a dar voz a su falta de liberdad. Si el momento expressivo 
aspira a algo más, degenera em concepción del mundo; cuando renuncia al momento 
expresivo y al deber de exposición, se asimila a la ciencia. (ADORNO, 2005, p. 28) 
15

O momento expressivo denuncia a falta de liberdade da filosofia, juntamente com toda 

dor de uma realidade  reduzida  a  fragmentos.  Esse método enfatiza  o elemento  estético  e 

retórico da filosofia, mas sem esquecer o rigor. A dor, o sofrimento do homem e da natureza 

sob a dominação do sistema, é um elemento material e objetivo que se manifesta na própria 

linguagem.  O  caráter  fragmentário  da  Dialética  do  esclarecimento e  os  seus  recursos 

alegóricos constituem o esforço do pensamento para ir além de uma racionalidade pragmática 

e de um positivismo lógico, que fetichizam a linguagem.

A Dialética do Esclarecimento se organiza em fragmentos, cada qual com seu próprio 

começo e fim. Neles, dentro de um procedimento dialético, procura-se fazer um inventário 

das perdas e ganhos da história. São três capítulos e dois excursos, mas uma seção em que são 

apresentadas  um  conjunto  de  Notas  e  Esboços.  O  primeiro  capítulo,  O  conceito  de 

esclarecimento,  postula a tese de que o mito já é esclarecimento,  e que o esclarecimento, 

deixado a si próprio, recai no mito.  Os dois excurso (Ulisses ou Mito e Esclarecimento  e 

Juliette ou Esclarecimento e Moral) procuram examinar esse problema de uma forma mais 

particular,  através do recurso à alegoria.  O capítulo  A Indústria cultural examina como o 

esclarecimento,  que  deveria  proporcionar  a  liberação  do  homem,  acaba  por  reificar  a 

consciência das massas. Ele assim, através dos meios de comunicação, acaba por se converter 

em ideologia, que justifica a dominação e o poder. O último capítulo, sobre os Elementos do 

Antissemitismo, fala da reversão da natureza recalcada sobre a cultura, manifestando-se no 

15  Só através de sua expressão – a linguagem – objetiva integral momento expressivo, aconceitual e mimético. 
A  liberdade  da  filosofia  não  é  nada  além da  sua  capacidade  de  contribuir  para  dar  voz  a  sua  falta  de 
liberdade. Se o momento expressivo aspira a algo mais, acaba degenerando em concepção de mundo. Por 
outro lado, quando renuncia ao momento expressivo e ao dever de exposição, assemelha-se com a ciência.

88



ódio contra o outro. Aqui, trata-se da perseguição aos judeus, que, enquanto representantes 

da natureza, deveriam ser extirpados pela razão dominante.

3.2. O conceito de Esclarecimento

O núcleo teórico da  Dialética do esclarecimento está no seu primeiro capítulo.  Os 

autores  iniciam  a  obra  formulando  a  denúncia  da  modernidade  realizada  na  figura  do 

pensamento  do  filósofo  Francis  Bacon.  Esse  enfatizava  o  conhecimento  empírico,  que 

considerava  mais  adequado  para  conhecer  as  leis  da  natureza,  colocando-a  a  serviço  das 

necessidades  humanas.  O  pensamento  contemplativo  da  tradição  filosófica,  até  então,  é 

rejeitado por Bacon, como se fosse um conjunto de ornamentos de pouca utilidade.

Assim, a modernidade dava continuidade ao processo de esclarecimento que pretendia 

livrar o homem das forças naturais e colocá-los na posição de senhores. O pensamento de 

Bacon já havia se confirmado antes mesmo de esse tê-lo pronunciado. Bacon já nascera num 

mundo, que contabilizava os lucros por invenções, que auxiliaram a impor o estilo europeu de 

vida sobre culturas também milenares, como a chinesa, na Ásia, e a dos Astecas e Maias, na 

América do Sul. Tais  invenções foram a imprensa,  a bússola e o canhão.  Desse modo, o 

esclarecimento confirmava o mote de Bacon de que “conhecimento é poder”.

O casamento que Bacon quis realizar, através do empirismo, entre o entendimento e a 

natureza  das  coisas,  era  patriarcal:  a  natureza  deveria  ser  submetida  inteiramente  ao 

conhecimento.  Esse  saber  era  inteiramente  técnico,  valorizando  apenas  a  eficácia.  Assim, 

segundo Adorno e Horkheimer, poderia prestar melhores serviços nas fábricas e nos campos 

de batalha, submetendo, assim, a criatura humana.

Entretanto, como se disse anteriormente, a modernidade apenas ratificou um processo 

que se iniciou desde o início da civilização. O processo de desencantamento do mundo já se 

manifestava na gradual racionalização do pensamento animista (fetichismo). Os filósofos pré-

socráticos,  por  exemplo,  aos  poucos,  foram  substituindo  as  divindades  olímpicas  por 

princípios:  como  o  indiviso,  a  água,  o  ar,  o  fogo,  etc.  Já  num  processo  avançado  de 

racionalização dos mitos, como se apresenta, por exemplo, nas tragédias gregas, percebe-se 

uma maior unidade do pensamento. Outra coisa que chama a atenção, é que as divindades 

olímpicas  não  passam mais  a  ser  confundidas  com os  elementos  da  natureza.  Os  deuses 

89



gregos,  como Zeus,  Perséfone,  Afrodite,  Apolo não são vistos  como sendo as  próprias 

forças naturais. Eles apenas as representam. Em Platão, esses princípios foram transformados 

em ideias arquetípicas que modelavam todo o mundo apresentado à sensibilidade. Por sua 

vez,  os  arquétipos  metafísicos  foram  substituídos  por  meras  formas,  que  modelam  a 

linguagem e o pensamento, como estabeleceu o pensamento lógico mais recente. Observa-se, 

nesse  processo  de  racionalização,  que  todo  caráter  multifacetado  da  realidade  vai  sendo 

substituído por princípios cada vez mais frios e abstratos.

Contudo, para os frankfurtianos, os próprios mitos já eram esclarecimento na medida 

em que queriam explicar e fixar a realidade. Esse impulso foi acentuado à medida que as 

narrativas  míticas  orais,  que,  muitas  vezes,  apresentavam-se  de  maneira  fragmentária  e 

contraditória,  passaram por um processo de codificação e ritualização.  No esclarecimento, 

manifesta-se  a  ânsia  do espírito,  que quer  apreender  e  ordenar  tudo.  Os mitos  judaicos  e 

gregos  de criação  já  demonstram essa tendência  de submeter  todo o real  à  unidade.  Nas 

figuras do Deus inefável e de Zeus, manifesta-se a ideia da submissão da realidade a partir de 

um princípio único. De forma análoga, a lógica procura estabelecer um plano de unificação de 

diversos enunciados na formulação de uma teoria. 

O  que  se  deixa  entrever,  seja  no  mito,  ou  no  pensamento  moderno,  é  que  o 

esclarecimento só confere dignidade ao que se deixa captar sob a unidade. O espírito como 

fúria procura assimilar toda ordem do real em si. Isso é o que Adorno vem designar como 

espírito de sistema. Este compartilha com o mito o equívoco de projetar sobre a realidade a 

subjetividade  humana.  Como  Benjamin  já  havia  dito,  a  tentativa  de  absolutizar  a-

historicamente elementos da subjetividade no processo conhecimento revela uma recaída na 

mitologia. Lembre-se que o elemento básico desta é a antropomorfização da natureza.

Na ciência moderna, desde Galileu e Descarte até neopositivismo lógico, o cânon da 

unidade  é  o  número.  Galileu  revelou  que  o  livro  da  realidade  é  escrito  em  linguagem 

matemática. Descartes, por sua vez, reduziu todas as propriedades e qualidades da realidade à 

essencialidade  da  extensão  espacial,  que  pode  ser  mensurada.  Já  na  lógica,  todos  os 

enunciados são reduzidos às relações de cálculo. 

Do mesmo modo, o valor de troca na forma de produção capitalista guarda também 

esse mesmo caráter abstrato. Na relação  força de trabalho x tempo de produção, todos os 

aspectos qualitativos e as singularidades dos objetos mediados nessa relação, são reduzidos a 

grandezas  quantitativas.  As especificidades  do trabalhador,  daquilo  que  serve  de  matéria-

prima (seu valor de uso) são desconsideradas na relação de troca. Apesar de um bom-bom de 

90



chocolate  e  uma caneta  esferográfica terem o mesmo valor  de troca,  devido a  terem a 

mesma quantidade  de força de trabalho,  esses são diferentes.  A equivalência  entre  eles  é 

abstrata.

O  princípio  abstrato  do  pensamento  reduz  toda  ordem  do  real  a  grandezas 

quantitativas,  bem  como  a  conceitos  gerais.  Os  objetos  reais  são  reduzidos  aos  seus 

substitutos  idealizados:  os  conceitos.  Estes  passam  a  ser  considerados  os  equivalentes 

perfeitos  do  que  é  dado na  realidade,  ou  até  mais  reais  e  necessários  que  ela.  Assim,  a 

subjetividade que exalta a si mesma, através de suas categorias, sobrepõe-se ao reino objetivo. 

Isso é o que Adorno chama na Dialética negativa de identidade de sujeito e objeto: o Eu que 

se apropria de todo o outro, o pensamento sistemático que não deixa nada escapar.

Entretanto, na magia, o pensamento mítico revela que não conseguiu estabelecer uma 

unificação da multiplicidade dos dados da experiência, como veio a realizar o racionalismo 

filosófico posterior. Por exemplo,  os demônios do mundo primitivo ainda guardavam uma 

singularidade específica. Eles não seriam meros exemplares de um gênero, que poderiam ser 

catalogados, explicados e controlados mediante uma lei geral que regulasse o comportamento 

destes. O feiticeiro que expulsava um mau espírito usava diversas máscaras, em busca da mais 

adequada à entidade específica. Observa-se, nesse ato, um tipo de procedimento cognitivo e 

comportamental  chamado  mimese.  Ele  corresponde  a  uma  etapa  da  evolução  da  espécie 

humana em que o homem imitava (mimetizava) a natureza. 

O  comportamento  mimético  foi  analisado  por  Walter  Benjamin  em  Teoria  das  

semelhanças.  Benjamin fala que ele se apresenta tanto no processo de evolução da espécie 

(filogênese), como no individual (ontogênese). Esse procedimento teria grande importância na 

formação  das  faculdades  superiores  do  homem,  como,  por  exemplo,  a  linguagem.  Diz 

Benjamin, 

A  natureza  produz  semelhanças.  Basta  pensarmos  no  mimetismo.  É,  porém,  o 
homem que possui a mais elevada capacidade de produzir semelhanças. Este dom 
que o homem tem não é senão um rudimento da violenta coacção a que ele estava 
sujeito outrora, para ser semelhante e para assim se comportar. Talvez o homem não 
possua  mesmo  nenhuma  faculdade  superior  que  não  seja  condicionada  pela 
faculdade mimética. Esta faculdade tem, no entanto, uma história tanto no sentindo 
filogenético  como  no  sentido  ontogenético.  No  que  diz  respeito  ao  último,  em 
muitos  aspectos  é  o  jogo  a  sua  escola.  O  jogo  infantil  está  ,  em  toda  parte, 
perpassado de formas de comportamento miméticas e o seu âmbito não é, de modo 
nenhum,  limitado  à  imitação  dos  adultos.  A  criança  brinca  não  só  a  fazer  de 
comerciante ou de professor, mas também de moinho de vento e de comboio (1992, 
p.65-66). 

A  face  negra  do  comportamento  mimético  será  ainda  tematizada  por  Adorno  e 

91



Horkheimer  na  terceira  parte  da  Dialética  do  esclarecimento: em  Elementos  de 

antissemitismo.  Entretanto,  o  conceito  de  mimese  será  importante  para  os  frankfurtianos 

estabelecerem um conceito de razão mais estendido, como se verá posteriormente

Contudo, dando continuidade à descrição de o  Conceito de esclarecimento, pode-se 

dizer que a magia funciona sob o princípio da substitutividade específica. Como no Vodu, 

algo que fosse feito à lança de um inimigo, ao seu nome, ao seu cabelo, afetaria a pessoa a 

quem foi dirigido o feitiço. Durante o processo de esclarecimento, assiste-se a uma mudança 

nisso.  Por  exemplo,  um  cordeiro  é  sacrificado  no  lugar  do  primogênito.  O  princípio  de 

equivalência manifesta-se nesse caso. A singularidade do ser sacrificado é abstraída. Este já é 

um prenúncio da operação racional de generalização, como se dará no pensamento científico, 

em que objetos específicos são assimilados como exemplares de um mesmo gênero.

Assim,  a  substitutividade  específica  é  transformada  em fungibilidade  universal.  O 

átomo desintegrado, ou a cobaia do laboratório são meros exemplares de um caso explicado 

conforme uma lei geral. A ciência corresponde a uma etapa mais adiantada do esclarecimento, 

em  que  o  Eu  atinge  a  identidade  consigo  mesmo  e  não  se  dissolve  nas  múltiplas 

representações do objeto. Só ao custo dessa identidade, a dominação da natureza é possível. O 

sujeito torna-se, então, o doador de sentido a uma natureza sem sentido.

Adorno e Horkheimer criticam Freud por este ter afirmado que o pensamento mágico 

é  similar  ao  comportamento  neurótico.  Segundo  o  pai  da  psicanálise,  nessa  forma  de 

comportamento  não  haveria  uma  separação  adequada  do  mundo  interno  das  pulsões  da 

própria realidade externa, o que geraria uma confusão entre realidade e imaginação. Desse 

modo,  a magia  seria  próxima ao comportamento neurótico por não separar pensamento  e 

realidade,  por  acreditar  que  o  pensamento  pode  controlar  os  objetos  do  mundo  externo. 

Contudo,  os  frankfurtianos  afirmam  que  só  quando  o  Eu  atinge  a  identificação  consigo 

mesmo, separando pensamento e realidade, pode haver uma real dominação da natureza. É 

nessa fase que se acentua o impulso patológico de querer dominar tudo. Conforme dizem 

Adorno e  Horkheimer,  para  “substituir  as  práticas  localizadas  do  curandeiro  pela  técnica 

industrial universal, foi preciso, primeiro, que os pensamentos se tornassem autônomos em 

face dos objetos, como ocorre no ego ajustado à realidade” (1985, p. 25; Ed. Alemã, 2003, v. 

5, p. 33).

O preço  que  se  paga  pelo  pensamento  que  tenta  dissolver  tudo  em um princípio 

identitário  abstrato  é  dissolução  de  tudo  aquilo  que  é  incomensurável.  Na  sociedade 

capitalista, que se baseia nas relações de troca, há uma tendência a dissolução do indivíduo na 

92



totalidade  social.  Nessa sociedade  em que cada  um é contabilizado,  enquanto  força de 

trabalho ou agente de consumo, impera uma grande indiferença em relação a tudo. Deriva do 

princípio  de equivalência  abstrato,  que gera valor  de troca,  a  indiferença  do mercado em 

relação à origem daqueles que nele vêm trocar suas mercadorias. O que se paga por essa 

“vantagem” é ter as potencialidades inatas dos indivíduos moldadas pelo mercado e para o 

mercado. Assim, ao invés de a produção ser posta a serviço do homem, o homem é posto a 

serviço  da  produção.  Assim,  a  dissolução  da  individualidade  na  sociedade  capitalista 

avançada tem seu correlato nas massas manipuladas pelo fascismo. É o que deixam entrever 

Horkheimer e Adorno (1985, p. 27):

os homens recebem o seu eu como algo pertencente a cada um diferente de todos os 
outros, para que ele possa com tanto mais segurança se tornar igual. Mas, como isso 
nunca se realizou inteiramente, o esclarecimento sempre simpatizou, mesmo durante 
o  período  do  liberalismo,  com  a  coerção  social.  A  unidade  da  coletividade 
manipulada  consiste  na  negação  de  cada  indivíduo;  seria  digna  de  escárnio  a 
sociedade  que  conseguisse  transformar  os  homens em indivíduos.  A horda,  cujo 
nome presente na organização da juventude hitlerista,  não é nenhuma recaída na 
antiga barbárie, mas o triunfo da igualdade repressiva, a realização pelos iguais da 
igualdade do direito à injustiça

Apesar  da  força  identificadora  do  pensamento,  em suas  origens  míticas,  podia-se 

perceber,  no mana,  algo do que os  frankfurtianos  chamariam de o não idêntico.  O mana 

dentro das religiões anímicas era um princípio espiritual, que habitava os seres da natureza. 

Segundo Adorno e Horkheimer, ele não poderia ser considerado uma projeção humana sobre 

a natureza. Na verdade, ao contrário do que faria pensar o psicologismo, ele representaria a 

real supremacia da natureza frente ao homem. O mana seria o emaranhado indiviso, que a 

mente  não conseguiria  ainda  discernir.  No mana,  haveria  um prenúncio da duplicação  da 

natureza,  como viria  a  ocorrer  através  da ciência  e  da filosofia  a  partir  dos conceitos  de 

aparência e essência. 

O mana  era  o  desconhecido,  que  se  impunha a  mentalidade  do homem primitivo, 

causando-lhe fascínio e temor. O esclarecimento teria a função de aplacar esse medo. Assim, 

todo o desconhecido,  enquanto fonte de angústia,  deveria ser reduzido e absorvido dentro 

daquilo que era conhecido.

O âmbito da linguagem também é afetado pelo esclarecimento,  na medida em que 

ocorre em meio à separação de signo e imagem. Em um estágio anterior a essa separação, os 

hieróglifos egípcios, por exemplo, dão prova da coincidência desses fatores lingüísticos. As 

narrativas míticas também manifestam essa riqueza de imagens na linguagem. Entretanto, no 

93



decorrer do processo de esclarecimento, os mitos vão perdendo sua força, estabelecendo-se 

uma divisão do trabalho no mundo linguístico. A palavra, enquanto signo, vai se moldando ao 

âmbito da ciência.  Dentro desse âmbito,  opera-se uma ação de depuração que restringe a 

linguagem  a  uma  rígida  configuração  matemática  e  lógica.  Enquanto  imagem  e  som,  a 

linguagem é circunscrita a reino das artes. Nesse âmbito, ela deveria ser reduzida a uma mera 

imitação da natureza. 

Assim, observa-se que, com o processo de esclarecimento, a componente mimética da 

natureza é vitima de um processo de expurgo. Na divisão do trabalho operada sobre o reino 

simbólico, o signo deve ser um representante de objetos ou de conceitos, cujo valor é medido 

por sua adequação à ordem do real. O âmbito da linguagem, purificado da sua componente 

mimética, toma distância da natureza para melhor dominá-la. Já como imagem, a linguagem é 

tida como pura cópia da natureza. Desse modo, misturada e confundida com esta, a arte perde 

todo direito ao conhecimento, como afirma Platão na República.

Contudo, como Adorno deixará claro posteriormente em sua  Teoria estética, a arte 

moderna não se permite ser uma mera cópia do real. Através da sua componente expressiva, a 

arte autêntica apresenta um confronto entre a subjetividade e objetividade.  Assim, embora 

ligada ao componente racional meios-fins através da técnica, a arte conseguiria ser porta-voz 

da componente mimética, ligada à natureza interna do homem. A arte autêntica, combinado 

técnica e mimese, expressaria a condição de alienação do homem na história. 

A  arte  autêntica  procura  se  contrapor  à  manipulação  da  mimese  na  linguagem 

empregada pelos agentes da indústria cultural. Para esses o único valor da arte é o de troca. 

Horkheimer,  em o  Eclipse  da  Razão,  diz  algo  que  se  coaduna  com a  denúncia  feita  na 

Dialética do esclarecimento a respeito da divisão do trabalho operada na linguagem:

Outrora era o esforço da arte, da literatura e da filosofia para expressar o significado 
da coisas e da vida, para ser a voz de tudo que é mudo, para dotar a natureza de um 
órgão que manifestasse os seus sofrimentos, ou, pode-se dizer, chamar a realidade 
pelo seu nome legítimo. Hoje, a língua da natureza foi arrancada. Outrora pensava-
se que cada expressão, palavra, grito ou gesto tivesse um significado intrínseco; hoje 
é apenas um incidente (HORKHEIMER, 2002, p. 105).

A linguagem é parte do próprio processo de esclarecimento, compartilhando com ele 

de  todas  as  suas  ambivalências.  A  divisão  do  trabalho  em  intelectual  e  físico,  tem  seu 

correlato na manipulação da própria linguagem. O domínio dos símbolos sagrados era tarefa 

dos sacerdotes e feiticeiros, que tinham o poder de submeter todos aqueles que violassem as 

tradições  neles  manifestos.  Os  símbolos  incorporavam  o  próprio  temor  e  fascínio  que  a 

natureza infligia aos homens.

94



Assim, verifica-se que o mana é materializado à força por meio dos símbolos e ritos 

sagrados, tornando-se fetiche, o que possibilita aos sacerdotes expandirem seu poder sobre o 

restante dos homens. A força do mana, o não idêntico, é transferida para estes. A relativa 

autonomia que o selvagem nômade tinha com o mundo dos espíritos é perdida diante da nova 

divisão do trabalho,  que deixava poder de um lado e obediência  de outro.  O pensamento 

esclarecido continuaria  a perpetuar  a  dominação por não está  consciente  do seu elemento 

natural, que tem origem do processo de autoconservação. Ele também é filho da divisão do 

trabalho, que fez alguns se colocarem como donos da natureza ou como emissários diretos das 

forças  naturais  expressadas  pelos  mitos,  enquanto  que  aos  despossuídos  cabia  apenas  a 

obediência.

A forma dedutiva da ciência reflete ainda a hierarquia e a coerção. Assim como as 
primeiras categorias representam a tribo organizada e seu poder sobre os indivíduos, 
assim  também  a  lógica  em  seu  conjunto  –  a  dependência,  o  encadeamento,  a 
extensão e união dos conceitos – baseia-se nas relações correspondentes da realidade 
social, da divisão do trabalho (HORKHEIMER; ADORNO 1985, p.34; Ed. Alemã, 
2003, v.5, p. 44).

A divisão social é o maior ponto do desdobramento da dominação social. Ela serve à 

autoconservação  do  todo  dominado.  Em  tal  situação,  há  a  tendência  de  o  indivíduo 

desaparecer diante dos desígnios da coletividade, o universal. Essa divisão social confirma a 

racionalidade  materializada  nas  instituições  sociais,  a  ordem  do  todo.  As  formas  de 

pensamento resultantes dessa racionalidade não seriam a expressão de uma universalidade 

social imediata (solidariedade), mas a ratificação ideológica da coerção social do todo. Em 

Platão e Aristóteles, os conceitos que brotavam dos diálogos na praça da Atenas, permitiam 

tanto a reflexão sobre as leis físicas, como sobre a necessária inferioridade das mulheres e dos 

estrangeiros de acordo com a ordem universal.

O  pensamento  regrediria  a  mitologia  quando  procura  apreender  a  realidade  de 

antemão. Isso se manifestaria na matematização das ciências que fixam até o desconhecido 

como sendo uma incógnita algébrica. O pensamento matemático fixaria até o irracional com 

fórmulas e teoremas. Procurando se desvencilhar do mito, o pensamento científico arrogaria 

um  poder  similar  ao  que  era  atribuído  às  divindades  absolutas.  A  matematização  do 

pensamento, que, em Galileu, torna tudo mensurável e quantificável, faz tábula rasa de todos 

os aspectos qualitativos e individuais. O pensamento matematizado, que não pensa inclusive 

suas  determinantes  sociais  e  históricas,  torna-se  coisificado.  Ele,  pouco  a  pouco,  vai  se 

assemelhando à máquina por ele inventada.

95



O pensamento matemático que se dedica ao dado acaba ficando preso ao factual. 

Desconsiderando as mediações sociais e históricas, o pensamento, assim configurado, acaba 

apenas ratificando a ordem existente.

Quanto  mais  a  maquinaria  do  pensamento  subjuga  o  que  existe,  tanto  mais 
cegamente  ela  se  contenta  com essa  reprodução.  Desse  modo,  o  esclarecimento 
regride à mitologia da qual jamais soube escapar. Pois, em suas figuras, a mitologia 
refletira a essência da ordem existente – o processo cíclico, o destino, a dominação 
do mundo – como a verdade e abdicará da esperança.  Na pregnância da imagem 
mítica,  bem como na clareza da fórmula científica,  a eternidade do factual  se vê 
confirmada e a mera existência que ela obstrui (HORKHEIMER; ADORNO, p. 39; 
Ed. Alemã, v.5, p. 49 - 50).

Sendo assim, a mitologia invade o mundo desencantado quando se passa a acreditar 

que a injustiça do existente é imutável. Aquilo, que é fruto da vida social dos homens, aparece 

perante  a  consciência  destes  como  algo  superior  a  eles,  dotado  de  forças  próprias.  Esse 

aspecto de fetiche domina a ordem do real, enquanto o próprio homem é coisificado. Dentro 

de uma racionalidade forjada nos moldes da maquinaria da produção, o único valor ainda 

persistente é a utilidade. Entretanto, a ordem social, que determina o que útil ou inútil, nunca 

é posta em questão pelo pragmatismo alienado.

Dessa forma, o esclarecimento, que nasceu do horror diante das potências míticas, das 

quais quis preservar o homem, acaba por recair no mito. Do impulso de autoconservação ao 

qual  o  esclarecimento  se  associa,  surge  a  divisão  social  do  trabalho  e  a  alienação  dos 

indivíduos. 

 Autoconservação seria o princípio que tem dominado a marcha da história universal. 

Sob  a  influência  desse  princípio,  o  homem,  ao  dominar  sua  natureza  interna,  acaba  por 

postular um sujeito interno, que se apropria da natureza como trabalho social. Esse sujeito, 

durante a divisão social do trabalho, que separa os que comandam e os que obedecem em 

lados opostos, acaba por sublimar sua origem social e biológica. É desse modo que o homem 

se aliena da natureza que visa dominar. Este Eu hipostasiado, na forma de uma razão total, 

projeta-se  na  ordem  social,  configurando  teoria  e  prática.  Seguindo  o  princípio  de 

autoconservação,  estabelece-se,  assim,  um  ethos do  trabalho  que  amaldiçoa  tanto  o 

pensamento  sem uma utilidade pré-estabelecida  pela  ordem social,  quanto o prazer.  O eu 

passa ser assim um apêndice da razão burguesa. Essa razão social, meramente instrumental, 

ao se infiltrar nas instituições, acaba por formar os indivíduos no corpo e na alma conforme o 

modelo do aparato técnico. A subjetividade assim constituída, o verdadeiro eu transcendental 

do qual os indivíduos são apenas manifestações, é a própria ordem social hegemônica.

96



Desse modo, seguindo os ditames da racionalidade técnica, todo pensar é reduzido à 

calculabilidade e à administração. Assim, opera-se uma autolimitação do espírito. Os homens, 

então,  tornam-se  objetos  da  ordem  social  que  tudo  engloba,  dirigida  de  acordo  com  os 

desígnios  da  produção  autonomizada.  A  aparelhagem  social  vai  ficando  cada  vez  mais 

refinada, ajustando os indivíduos e seus corpos à ordem. A experiência destes, como já havia 

descrito Benjamin, vai ficando cada vez mais empobrecida. Tudo é muito rápido e brutal, não 

dando tempo para a reflexão. O trabalho racionalizado, bem como o seu prolongamento no 

tempo livre preenchido por produtos banais da indústria cultural,  pouco a pouco conduz à 

regressão das massas, o que as tornam mais facilmente manipuláveis por interesses fascistas.

O entrelaçamento entre mito,  razão e trabalho tem uma representação alegórica no 

canto XII da  Odisséia.  É o episódio em que o herói da epopeia de Homero,  Odisseu (ou 

Ulisses conforme a tradução latina) se depara com as sereias. Elas são representantes das 

forças  naturais  de  regressão.  A indescritível  beleza  do  canto  dessas  figuras  ameaçava  os 

incautos navegantes que o escutavam. Ao ouvir  a bela  voz dessas sereias,  os marinheiros 

fatalmente se perderiam nas doces lembranças do passado. 

Essa  passagem do mito  de  Ulisses  evoca  o  momento  em que  o  eu,  recentemente 

formado, resiste à dissolução. Momento esse que todo indivíduo ainda enfrenta na saída da 

sua infância. O eu procura fazer face ao perigo da regressão, erigindo uma estrutura fixa do 

tempo: passado, presente e futuro. Em relação a Ulisses, este “esquema tripartido deve [ria] 

liberar o instante presente do poder do passado, desterrando-o à disposição do agora como um 

saber praticável” (HORKHEIMER; ADORNO p. 44; Ed. Alemã, 2003, v. 5, p. 55 - 56). A 

narrativa  homérica,  nesse  ponto,  faz  lembrar  como foi  importante  no  passado da  espécie 

estabelecer uma medida de tempo. Para sobreviver, o homem deveria saber o tempo de tudo e 

que havia tempo para tudo. 

Ulisses é o representante da subjetividade que enfrenta duras provações para tornar-se 

idêntica a si mesma, ou seja, para “voltar ao lar”. Para cumprir esse objetivo, o herói deveria 

enfrentar todas as forças naturais, dominado a natureza interna e externa. Ulisses já sabia que 

o “caminho da civilização era o da obediência e do trabalho, sobre o qual a satisfação não 

brilha  senão  como  mera  aparência,  como  beleza  destituída  de  poder”  (HORKHEIMER; 

ADORNO, 1985, p. 45; Ed. Alemã, v. 5, p. 57).

O herói grego conhecia apenas duas alternativas para escapar a ameaça das sereias. 

Circe, a representante da regressão ao estágio animal através do sexo, havia avisado a Ulisses 

que ele e seus companheiros deveriam fazer. Diz ela:

97



Agora  escuta;  o  que  te  vou  dizer  um  deus  mesmo  te  fará  lembrar.  Primeiro, 
encontrarás as duas Sereias; elas fascinam todos os homens que se aproximam. Se 
alguém, por ignorância, se avizinha e escuta a voz das Sereia, adeus regresso! Não 
tornará a ver a esposa e os filhos inocentes sentados alegres aos seu lado, porque, 
com seu canto melodioso, elas o fascinam, sentadas na campina, em meio a montões 
de ossos de corpos em decomposição, cobertos de pele amarfanhadas.  Toca para 
diante; amassa cera doce de mel e veda os ouvidos de teus tripulantes para que mais 
ninguém as ouça.  Se tu próprio as quiseres  ouvir,  que eles te amarrem de pés e 
mãos, de pé na carlinga do barco veloz, e que as pontas das cordas pendam fora de 
teu alcance,  para te deleitares ouvindo o canto das Sereias; se insistires com teus 
companheiros  para  te  soltarem,  que  eles  te  prendam  com  laços  ainda  mais 
numerosos (HOMERO, 2004, p. 142)

Percebe-se, então, que a primeira alternativa para resistir às sereias Ulisses impõe aos 

seus servos. Estes a remar,  sob coação e desespero, não podem, assim, ouvir  o canto das 

Sereias. Para sobreviverem, lançam-se ao trabalho, olhando para frente e deixando todo apelo 

do irrecuperável para trás. Eles já prenunciam alegoricamente a situação dos trabalhadores das 

fábricas, que não podem desfrutar do prazer de um trabalho que os aliena, que é feito sob a 

coação  da  necessidade  da  conservação  de  si  e  da  ordem social  estabelecida.  A  segunda 

alternativa, o senhor de Ítaca guarda para si mesmo. O Ulisses, tal qual o burguês, ainda pode 

gozar da natureza, mas essa fruição não é total. O canto das Sereias, que ele escuta como a um 

conserto,  representa  a  despotencialização  da  arte.  Tornada  patrimônio  cultural,  ela  é  um 

correlato da dominação. Ulisses se mantém firmemente atado ao mastro da austeridade para 

conservar a si mesmo. Desse modo, coage a natureza interna, tal qual os servos obrigados a 

trabalhar. Entretanto, ele se torna assim, dependente do servo que o salva a salvar a si mesmo. 

A fruição limitada da qual participa, é condicionada pela divisão do trabalho imposta pela 

necessidade  de  autoconservação.  Ulisses  e  seus  companheiros  estão  no  mesmo  barco  da 

ordem estabelecida. O herói se fixa em seu papel social.

Na situação dada, estar excluído do trabalho também significa mutilação, tanto para 
os desempregados, quanto para os que estão no pólo social oposto. Os chefes, que 
não precisam mais se ocupar da vida, não têm mais outra experiência dela senão 
como substrato  e  deixam-se  empedernir  integralmente  no  eu  que  comanda.  [...] 
Ulisses  é  substituído no trabalho.  Assim como não  pode ceder  à  tentação  de  se 
abandonar, assim também acaba por renunciar enquanto proprietário a participar do 
trabalho e, por fim, até mesmo de dirigi-lo, enquanto os companheiros, apesar de 
toda proximidade às coisas, não podem desfrutar do trabalho por que este se efetua 
sob  coação,  desesperadamente,  com  os  sentidos  fechados  à  força.  O  servo 
permanece  subjugado  no  corpo  e  na  alma,  o  senhor  regride  (HORKHEIMER; 
ADORNO 1985, p. 46; Ed. Alemã, 2003, v.5, p. 58).

O que, de modo alegórico, o canto XII da Odisséia apresenta é que a dominação da 

natureza acaba por reverter na dominação do próprio homem. O espírito, que se apropria da 

98



natureza, como se ela fosse “grátis”, acaba por despertar a ira da natureza recalcada. Ela se 

manifesta na própria fúria de espírito que, em nome da autoconservação, procura preservar a 

ordem social.  A maldição  da natureza  revoltada  se  manifesta  na  ciência  e  na  lógica  que 

abdicou de pensar a si  mesma.  Ela  mostra  sua face no rígido controle  social  de todos os 

sistemas totalitários. Na regressão das massas, desprovidas de qualquer experiência autêntica, 

e que seguem no ritmo ditado pela produção burguesa, seja no trabalho na fábrica ou nas 

diversões planejadas pela indústria cultural.

Entretanto,  os  frankfurtianos  não  acreditam  que  o  esclarecimento  se  confunda 

necessariamente com a dominação. Não é a entrega total do espírito a natureza, a condição de 

sua  salvação.  A  superação  da  irracionalidade  do  espírito  racional  dá-se  pela  tomada  de 

consciência de seu elemento natural. Para isso é necessária uma nova escrita filosófica, que 

não  compartilhe  com as  pretensões  de  abarcar  a  totalidade  da  ordem do  real.  A  escrita 

filosófica deve fazer falar o não idêntico.  A filosofia deve ser a expressão da sua própria 

impotência.

Todo progresso da civilização tem renovado, ao mesmo tempo, a dominação e a 
perspectiva do seu abrandamento. Contudo, enquanto a história real se teceu a partir 
de  um  sofrimento  real,  que  de  modo  algum  diminui  proporcionalmente  ao 
crescimento  dos  meios  para  sua  eliminação,  a  concretização  desta  perspectiva 
depende do conceito. Pois ele é, enquanto ciência, um instrumento que serve para 
distanciar os homens da natureza, mas é também, enquanto tomada de consciência 
do próprio pensamento que, sob a forma de ciência,  permanece preso à evolução 
cega da economia, um instrumento que permite medir a distância perpetuadora da 
injustiça. Graças a essa consciência da natureza no sujeito, que encerra a verdade 
ignorada  de  toda  cultura,  o  esclarecimento  se  opõe  à  dominação  em geral  [...] 
(HORKHEIMER; ADORNO1985, p. 50; Ed. Alemã, 2003, v. 5, p. 63 - 64)

A superação da dominação, que é efeito da revolta da natureza recalcada infiltrada na 

racionalidade,  deve  ocorrer  por  obra  da  própria  razão.  Seu  modelo  estaria  na  arte  de 

vanguarda, que, através do domínio técnico de seu material, revelaria a verdadeira dor contida 

de  uma  natureza  sufocada.  Essa  forma  de  arte  não  regrediria  aos  ditames  de  uma 

racionalidade  burguesa,  que  falsamente  manipula  a  natureza  recalcada  para  manter  os 

indivíduos presos à ordem social, como se dá nos produtos da indústria cultural. Também o 

modelo de superação da dominação pela própria razão está na denúncia intransigente de tudo 

o que mutila o homem, que a própria  Dialética do esclarecimento dá testemunho. Está no 

olhar melancólico para o passado, que, ao contemplar aquilo que perdeu o sentido, cobra as 

promessas  não  cumpridas  da  modernidade.  Entre  essas,  figura  a  realização  verdadeira  da 

individualidade, como outrora se exigia nos primórdios da filosofia burguesa.

99



3.2.1 Excurso I: Ulisses ou Mito e Esclarecimento

Em  O conceito  de  esclarecimento,  Adorno  e  Horkheimer  já  haviam demonstrado 

como  a  Odisséia,  no  episódio  das  sereias,  que  pode  representar  alegoricamente  o 

entrelaçamento entre mito, dominação e trabalho racional. Entretanto, no excurso Ulisses ou 

Mito e  Esclarecimento,  eles  demonstram que essa epopeia  de Homero,  em seu todo, “dá 

testemunho da dialética do esclarecimento” (HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 53; Ed. 

Alemã, 2003, v. 5, p. 67).

A narrativa homérica pertence a uma etapa histórica em que o esclarecimento entra em 

confronto  com  o  mito.  Enquanto  gênero  artístico,  ela  compila  e  organiza  os  diversos 

elementos  das  narrativas  míticas  da tradição  oral.  Entretanto,  os  mitos  não deixam de se 

depositar  nos extratos do texto homérico.  Para Adorno e Horkheimer,  a  Odisséia,  em sua 

forma e conteúdo, apresenta o duelo dialético entre mito e esclarecimento. Na forma, ela é 

estilização  artística  do  mito.  No  conteúdo,  ela  apresentaria  o  processo  de  formação  da 

subjetividade em sua fuga das potências míticas. 

Então,  naquilo  que  se  refere  a  esse  segundo  ponto,  a  aventura  do  herói  Odisseu 

(Ulisses)  é  vista  como  alegoria  do  processo  de  formação  da  consciência  de  si.  Assim,  a 

Odisséia poderia ser posta como um correlato da Fenomenologia do espírito, de Hegel. Em 

sua viagem de regresso de Tróia ao seu lar, a ilha de Ítaca, Odisseu constitui a sua identidade 

no confronto com as potências míticas. Esse herói errante é o protótipo do eu que se forma ao 

passar  por  diversos  desafios,  os  quais  o  deixam  mais  forte  e  sábio  à  medida  que  os 

experimenta e a eles resiste.

Um exemplo disso estaria no confronto entre Odisseu e a bruxa hetaira, Circe. Esta 

representava a regressão ao estágio animal através do sexo. Circe havia transformado todos os 

companheiros de Odisseu em porcos, quando esses cederam aos encantos dela. Entretanto, o 

herói consegue escapar desse destino e resgatar seus amigos com o auxilio de Atenas, a deusa 

da sabedoria, e Hermes, o deus mensageiro, conhecedor de todas as astúcias e estratagemas. 

Enviado por Atenas, Hermes chama Odisseu à razão. O emissário dos deuses impede o herói, 

que estava tomado de cólera, de cair num destino semelhante ao de seus amigos devido a uma 

atitude intempestiva. Diz então Hermes a Odisseu;

100



Vou-te  revelar  todos os  planos malignos de  Circe.  Ela  te  preparará  uma papa  e 
deitará  drogas  no  teu  prato;  não  lhe  será  possível  enfeitiçar-te  assim,  porque  o 
impedirá a droga benéfica que te vou dar.  Serei  minucioso; quando Circe quiser 
tanger-te com sua longa vara, tu sacas de junto a tua coxa o gládio aguçado [espada, 
ou  punhal]  e  remete-a  como  se  tencionasse  matá-la.  Circe,  amedrontada,  te 
convidará a deitar com ela. Tu, então, daí por diante, nada de recusares o leito da 
deusa, a fim de que liberte os teus companheiros e te dê agasalho; exige, porém, dela 
o grande juramento dos bem-aventurados de como não planejará contra tua pessoa 
nenhuma nova maldade, que bem pode, quando te vir sem armas, fazer de ti um 
covarde e emasculado. (HOMERO, 2004, p. 119)

Após executar as instruções de Hermes, Odisseu conquistou a simpatia da feiticeira e 

usufruiu durante anos de sua hospitalidade. Entretanto, não desistiu de retornar a sua terra. 

Em Circe, encontrou, então, uma aliada poderosa para escapar dos obstáculos colocados pelo 

deus dos mares, Posídon, que o perseguia. Circe ensinou ao herói como esse deveria chegar a 

seu lar, bem como fugir de perigosas ameaças, como as Sereias. O episódio demonstra como a 

importância  do domínio dos instintos primitivos  é importante  para o eu em formação não 

regredir à animalidade. Violência e astúcia são as armas contra as forças naturais utilizadas 

por Odisseu.

Numa passagem mais  adiantada  da  Odisséia,  no vigésimo canto,  pode-se perceber 

outro exemplo da batalha entre o eu em formação e as forças da natureza interna. Nesse ponto 

da  epopeia  Odisseu,  disfarçado  de  mendigo,  infiltrava-se  em  sua  própria  casa.  Com  tal 

artifício, ele procurava driblar a vigilância dos pretendentes à mão de Penélope, sua esposa, 

que,  até  esse  momento,  todos  acreditavam  estar  viúva.  Esses  poderiam  matá-lo  caso 

descobrissem que estava  vivo,  pois  pretendiam garantir  o domínio  sobre Ítaca  através  do 

matrimônio com Penélope. Odisseu observa, então, furioso a conduta de suas servas, que se 

esgueiravam no meio da noite para se entregarem à orgia com os pretendentes. 

O herói de Homero sente ao se deparar com essa cena o seu coração ladrar como uma 

cadela valente em torno de seus filhotes, para se encher de ânimo para a luta. Entretanto, 

Odisseu interpela o próprio coração, como se esse fosse uma força autônoma. Diz que ele 

suportou  mais  duras  penas  quando  viu  Polifemo,  o  ciclope,  devorar  vários  de  seus 

companheiros  um a  um.  Entretanto,  graças  a  um estratagema  pôde escapar  do  ciclope  e 

encontrar  um dia  mais  glorioso.  Desse  modo,  consegue  acalmar  o  próprio  coração,  para 

esperar o momento certo para punir aqueles que queriam usurpar o seu lugar, bem como as 

servas traidoras que a estes se aliaram.

O apelo que Odisseu faz ao coração revela que este é tido como algo independente do 

próprio herói. Adorno e Horkheimer acreditam que,  nessa fase da história do pensamento 

101



ainda não há um eu unificado. O coração (kardía), comparado com uma cadela (kradia) 

que ladra, é o ímpeto animal que deve ser dominado.

O ímpeto é equiparado ao animal que o homem subjuga: a comparação da cadela 
pertence ao mesmo nível de experiência a que remete a imagem dos companheiros 
metamorfoseados em porcos. O sujeito, ainda dividido e forçado a usar de violência 
contra  a  natureza  tanto dentro quanto fora  dele,  “pune”  o coração  exotando-o à 
paciência e negando-lhe – com o olhar posto no futuro – o presente imediato. Bater 
no peito tornou-se depois um gesto de triunfo: com este gesto, o vencedor exprime o 
fato de que sua vitória sobre sua própria natureza. Este feito é levado a cabo pela 
razão autoconservadora (HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 243; Ed. 
Alemã, 2003, v. 5, p. 71).

Essa passagem, assim como outras da Odisséia, revela uma característica interessante 

da história do pensamento. Giovanni Reale (2002, p.19-21) afirma que, na época de Homero e 

da arte arcaica grega, ainda não era possível apreender a multiplicidade das coisas e de seus 

variados  aspectos  numa  unidade  conceptual.  Isso  só  seria  possível  em  outra  fase  do 

esclarecimento,  por volta  dos séculos VI a.C e  V a.C,  com o nascimento do pensamento 

filosófico. Como se sabe, é da palavra grega soma que deriva o conceito de corpo. Entretanto, 

em Homero tal  termo ainda não corresponde plenamente à concepção de corpo, enquanto 

organismo vivo,  que vigorará  posteriormente.  Nas epopeias  homéricas,  a palavra  soma se 

refere sempre ao corpo morto, ao cadáver. O corpo vivo apresentava uma multiplicidade de 

órgãos e variadas funções ainda não captáveis sob um único conceito. Homero, então, sempre 

se refere a essas partes e funções fornecendo, assim, um forte colorido às suas representações. 

O corpo morto é mais fácil de apreender sob um único conceito, pois nele desaparecem as 

diversidades de particularidades do organismo vivo. Para Reale (2002, p.14)

O  conceito  de  “corpo”  formou-se  de  modo  determinado  em  conseqüência  do 
nascimento e da difusão do conceito órfico de psyche, totalmente novo relativamente 
à imagem homérica, em estreita ligação dinâmico-relacional com ele. Pode-se dizer, 
então, que o homem só se apreendeu como corpo só depois que se apreendeu como 
alma. E ainda hoje falar de corpo em sentido filosófico só é possível referindo-se, 
seja de modo positivo, seja de modo negativo, ao conceito de psyche.

Assim, a pesquisa de Reale acaba por confirmar a idéia de Adorno e Horkheimer de 

que o eu ainda em formação, nessa fase do esclarecimento, percebe as partes do seu corpo 

como  algo  autônomo.  Apenas  após  a  unificação  do  eu,  que  corresponde  à  formação  da 

concepção de  psyche, é possível o controle da natureza interna. As doutrinas órficas, bem 

como a ética  clássica,  vão pregar a uma vida virtuosa a ser alcançada pela alma racional 

calcada sobre a contenção das paixões.

102



Todavia, retornando à análise da Odisséia, percebe-se que, em cada aventura que 

se depara,  Odisseu perde-se para poder se conservar. Essa é a astúcia  desse herói.  Ele se 

abandona à natureza para dela se alienar. Odisseu enfrenta cada perigo e entidade mítica com 

os quais se encontra com a audácia do explorador,  saindo com o eu mais forte e sábio à 

medida que mais se expõe aos desvios e aos riscos de morte. A astúcia do herói não poupa 

nem mesmo as divindades antigas, as representantes das forças naturais. Os atos sacrificiais 

são também estratagemas de logro das divindades. Odisseu “logra as divindades da natureza, 

como  depois  o  viajante  civilizado  logrará  os  selvagens,  oferecendo-lhes  contas  de  vidro 

coloridas em troca de marfim” (HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 57; Ed. Alemã, v.5, p. 

72). Era comum aos viajantes trocarem presentes de hospitalidade entre si, como garantia de 

um maior  conforto  e  segurança  durante  a  viagem.  Para  os  frankfurtianos,  isso  seria  uma 

reminiscência dos sacrifícios prestados às potências ctônicas, os quais eram realizados com o 

objetivo de obter o auxílio das divindades em dadas situações. A lógica do sacrifício obedece 

à lógica da troca. “Se a troca é a secularização do sacrifício, o próprio sacrifício já aparece 

como esquema mágico da troca racional, uma cerimônia organizada pelos homens como o fim 

de dominar os deuses que são derrubados exatamente pelo sistema de veneração de que são 

objetos” (HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 57; Ed. Alemã, 2003, v. 5, p. 73).

A história universal seria, então, a história da introversão do sacrifício, da renúncia. 

Para dominar  a natureza  extra-humana e os outros homens,  o homem deve constranger  a 

própria  natureza  interna.  Odisseu  não  pode  confrontar  diretamente  a  natureza,  visto  sua 

fragilidade  física  perante  ela.  Assim,  tem que  se  valer  da  astúcia  e  do  cálculo.  Os  atos 

sacrificiais  obedecem  a  essa  lógica.  Desse  modo,  o  marinheiro  realiza  uma  adaptação 

consciente à natureza para melhor dominá-la. A ratio que procura superar o comportamento 

mimético, a imitação da natureza, torna-se, também, mimese. É mimese do que é morto. A 

ratio que desencantou a natureza,  livrando de todo caráter animista,  procura assimilar sua 

rigidez e inexorabilidade (HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 62; Ed. Alemã, 2003, v. 5, 

81). Entretanto, o caráter problemático dessa ratio autoconservadora estaria no fato de ela 

esquecer sua própria assimilação às forças naturais.

Com a negação da natureza no homem, não apenas o telos da dominação externa da 
natureza, mas também o telos da própria vida se torna confuso e opaco. No instante 
em que o homem elide a consciência de si mesmo como natureza, todos os fins para 
os quais ele se mantém vivo – até mesmo a própria consciência – tornam-se nulos, e 

103



a entronização do meio como fim, que assume no capitalismo tardio o caráter de 
um  manifesto  desvario,  já  é  perceptível  na  proto-história  da  subjetividade.  O 
domínio  do  homem  sobre  si  mesmo,  em  que  se  funda  o  seu  ser,  é  sempre  a 
destruição  virtual  do  sujeito  a  serviço  do  qual  ele  ocorre;  pois  a  substância 
dominada,  oprimida e  dissolvida pela  autoconservação,  nada  mais  é  senão  o ser 
vivo, cujas funções configuram, elas tão somente, as atividades da autoconservação, 
por  conseguinte  exatamente  aquilo  que  na  verdade  devia  ser  conservado 
(HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 60 - 61; Ed. Alemã, 2003, v. p. 78).

Na análise da Odisséia, enquanto alegoria da proto-história da subjetividade, Adorno e 

Horkheimer alertam contra os perigos do princípio de autoconservação manifesto na razão. 

Essa obra traz a paradoxal situação humana de busca pela consciência de si, alienando-se da 

natureza, mas, ao mesmo tempo, visando a uma reconciliação com a natureza alienada. No 

outro excurso, Juliette ou Esclarecimento e Moral, serão examinadas as consequências éticas 

da razão autoconservadora.

3.2.2 Juliette ou Esclarecimento e Moral

Neste segundo excurso, Adorno e Horkheimer referem-se à ideia de esclarecimento 

formulada por Kant. Este, conforme diz o filósofo, é a saída da menoridade através do uso do 

próprio entendimento sem direção de outrem. O que quer dizer que o entendimento deve ser 

dirigido pela ratio autônoma, que lhe confere uma unidade sistemática. 

Assim,  a  razão,  ao  organizar  os  conceitos  do entendimento,  permite  ao sujeito  do 

conhecimento  derivar  tudo que é  factual  a  partir  de princípios  mais  gerais  (axiomas,  leis 

gerais,  ou outras  abstrações).  Dentro dessa ordem sistemática,  haveria  uma forte  conexão 

lógica, que evitaria a contradição e manteria a unidade do sistema consigo mesmo. A razão, 

nesse contexto, seria o poder de derivar o particular do universal. O pensamento sistemático 

quer derivar de si mesmo toda ordem do real,  apreendendo-a em suas próprias categorias. 

Desse modo, ele é inteiramente formal, pois as categorias do entendimento se impõem a toda 

multiplicidade dada à percepção. Os fatos, dentro de tal visão, deveriam apenas confirmar o 

sistema.  Caso  acontecesse  o  contrário,  o  pensamento  científico  perderia  sua  função  de 

autoconservação. Em tal situação, não só “a ocorrência esperada deixa de ter lugar, mas o 

104



inesperado  acontece:  a  ponte  cai,  a  sementeira  definha,  o  remédio  faz  adoecer” 

(HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 82; Ed. Alemã, 2003, v.5, p. 106).

O pensamento sistemático e formalizado é guiado pelo princípio de autoconservação. 

Ele  deve  lidar  melhor  com os  fatos  para  assim garantir  a  dominação  do  sujeito  sobre  a 

natureza.  Assim,  a  menoridade,  na  perspectiva  do  esclarecimento,  não  é  apenas  a 

incapacidade de usar o próprio entendimento e estar submetido a uma tutela. “A menoridade 

revela-se como a incapacidade de conservar a si mesmo” (ADORNO; HORKHEIMER, 1985, 

82; Ed. Alemã, 2003, v.5, p. 106)

Essa  forma  de  racionalidade,  ao  se  infiltrar  na  ordem  social,  dificilmente  pode 

estabelecer a harmonia entre os indivíduos e o todo social. Em polêmica com Kant, Adorno e 

Horkheimer  (1985, p.  83; Ed. Alemã,  2003, v.5,  p.  106 -  107) afirmam que a razão que 

pretendia, em seu uso prático, inscrever os homens no reino da liberdade, acaba por convertê-

los,  em  seu  uso  teórico,  em  coisas  e  objetos.  Tal  razão,  tomada  pelo  princípio  de 

autoconservação, manifesta-se com toda a força na sociedade industrial, que submete todos 

aos  seus  interesses.  Ela  é  a  perversão  do  aparato  transcendental  kantiano,  moldando  a 

percepção dos indivíduos sem que estes estejam dela conscientes. É o que foi obtido pela 

indústria  cultural,  que  molda  padrões  e  comportamentos  dos  indivíduos  conforme  os 

interesses  da  sociedade  industrial.  Objetivado  na  estrutura  social,  o  sistema  submete  os 

indivíduos a uma necessidade férrea, tornando-os apenas meios para a realização de fins, para, 

assim, estabelecer a harmonia consigo mesmo.

A formalização do pensamento ocorrida na modernidade, da qual a teoria kantiana do 

conhecimento  é  um subproduto,  pode,  de  fato,  operar  um “desencantamento  do  mundo”. 

Entretanto, a vitória do pensamento esclarecido sobre a ideologia religiosa do mundo antigo 

acabou gerando um vácuo ético.  Para evitar  a  dissolução  social,  as  doutrinas  morais  dos 

filósofos procuram preencher o vazio deixado pela religião enfraquecida. A filosofia moral de 

Kant  buscou  desesperadamente  estabelecer  a  obrigação  moral  no  ponto  além  do  temor 

supersticioso  e  dos  voláteis  interesses.  Contudo,  segundo  Adorno  e  Horkheimer,  a  razão 

formalizada é indiferente aos motivos éticos ou aéticos. Dessa forma, a razão prática kantiana 

é impotente diante dos apelos da razão econômica e da busca desenfreada pelo lucro. Dizem 

ainda os frankfurtianos em relação a Kant:

Sua tentativa de derivar de uma lei da razão o dever do respeito mútuo – ainda que 

105



empreendida de maneira mais prudente do que toda a filosofia ocidental – não 
encontra nenhum apoio na crítica. É a tentativa usual do pensamento burguês de dar 
consideração, sem a qual a civilização não pode existir, uma fundamentação diversa 
do interesse material e da força, sublime e paradoxal como nenhuma outra tentativa 
anterior, e efêmera como todas elas. O burguês que deixasse escapar um lucro pelo 
motivo  kantiano  do  respeito  à  mera  forma  da  lei  não  seria  esclarecido,  mas 
supersticioso – um tolo (HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 85; Ed. Alemã, 2003, 
v.5, p. 108). 

Assim,  Nietzsche  e  Sade  são  os  escritores  que  levaram  a  cabo  o  princípio  do 

esclarecimento  de  forma  menos  hipócrita  do que  os  filósofos  moralistas.  Esses  escritores 

sombrios não pretenderam 

que a razão formalista tivesse uma ligação mais íntima com a moral do que com a 
imoralidade.  Enquanto  os  escritores  luminosos  protegiam  pela  negação  a  união 
indissolúvel da razão e do crime, da sociedade burguesa e da dominação, aqueles 
[Nietzsche e Sade] proferiam a brutalmente a verdade chocante (HORKHEIMER; 
ADORNO, 1985, p. 111; Ed. Alemã, 2003, v.5, p. 141).

A personagem Juliette, do romance do Marquês de Sade, é uma singular adepta da 

razão formalista preconizada por Kant. As pirâmides dos ginastas das orgias sexuais relatadas 

pelo Marquês parodiam o sistema kantiano. Em tais atividades, nenhuma parte do corpo era 

desdenhada, nenhum instante ficava ocioso e nenhuma função ficava inativa. Todas as partes 

envolvidas na atividade mantinham uma coesão plena com o todo. A estrutura e a organização 

são mais importantes que qualquer conteúdo nessas atividades. 

Os comportamentos proto-históricos que a civilização declara tabu e que haviam se 
transformado  sob  o  estigma  da  bestialidade  em  comportamentos  destrutivos, 
continuam  a  levar  uma  vida  subterrânea.  Juliette  não  os  pratica  mais  como 
comportamentos naturais, mas proibidos por um tabu. Ela compensa o juízo de valor 
contrário,  sem  fundamento  na  medida  em  que  nenhum  juízo  de  valor  tem 
fundamento, pelo seu oposto. Assim, quando repete as reações primitivas, já não são 
mais  as  primitivas,  mas  as  bestiais.  Juliette  [...]  não  encarna,  em  termos 
psicológicos,  nem  a  libido  não-sublimada  nem a  libido  regredida,  mas  o  gosto 
intelectual  pela  regressão,  amor  intellectualis  diaboli,  o  prazer  de  derrotar  a 
civilização com suas próprias armas.  Ela ama o sistema e a coerência,  e maneja 
excelentemente órgão do pensamento racional (HORKHEIMER; ADORNO 1985, 
p. 92-93; Ed. Alemã, 2003, v.5, p. 117- 118).

Juliette ainda parodia Kant quando prega o total domínio das emoções. Suas ações são 

isentas de qualquer compaixão ou ódio. Ela argumenta que o assassino deve ser totalmente 

indiferente,  manifestando no semblante  uma inteira  calma.  Ela  é partidária  de uma apatia 

peculiar a certos momentos decisivos da histórica burguesa. Tal comportamento é próprio das 

épocas em que as forças superiores da tendência histórica dominante empurram para esfera 

privada toda espontaneidade individual. Isso não deixa de corresponder a uma certa forma de 

106



estoicismo:

O estoicismo – e é nisto que consiste a filosofia burguesa - torna mais fácil para os 
privilegiados, em face dos sofrimentos dos outros, enfrentar a ameaça a si próprios. 
Ele preserva o universal, elevando a vida privada ao nível de um princípio para se 
proteger dele. A esfera privada do burguês é o patrimônio cultural decaído da classe 
superior (HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 94; Ed. Alemã, 2003, v.5, p. 119).

O outro escritor sombrio, Nietzsche, “conhecia como poucos, desde Hegel, a dialética 

do esclarecimento” (HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 53; Ed. Alemã, 2003, v.5, p. 67 

68).  Sua  relação  com  o  esclarecimento  era  ambígua.  Ele  via  nesse  o  processo  de 

desenvolvimento  do  espírito,  em relação  ao  qual  se  colocava  como  o  último  realizador. 

Porém, também percebia no esclarecimento a força hostil à vida. Nietzsche acaba por propor 

sua versão do esclarecimento na idéia de super-homem, o indivíduo liberto de qualquer tutela.

Dentro de uma lógica  biológica,  que o aproxima do darwinismo social,  Nietzsche 

enaltece a moral dos senhores. Em nome da recuperação desta, ele proclama a necessidade da 

transvaloração de todos os valores. Para Nietzsche, o que se chama bom e mau é o resultado 

de uma distorção histórica. Outrora, bom era um conceito formulado a partir do olhar que os 

fortes lançavam sobre si mesmos. A audácia, a força física e o espírito de luta conformavam o 

ethos dos senhores.  Ruim era aquilo  que não se adequava ao padrão de excelência  dessa 

classe nobre, ou seja, tudo que se assemelhasse à fraqueza e à covardia.

Assim, conforme diz o autor da Genealogia da moral, os fracos perverteram a moral 

dos  senhores.  Os  fracos  os  consideravam  maus,  pois  esses  senhores  tinham  um 

comportamento que os ameaçavam. Bom, para os fracos, era aquilo que não podia causar-lhes 

dano. Essa era uma moral reativa e inferior, na concepção de Nietzsche. Essa moral pretendia 

apenas negar o que não podia igualar. A moral dos senhores, ao contrário, era afirmativa, 

nascia de um sim ao próprio modo de ser que tinham. 

Segundo Nietzsche, o cristianismo foi o grande responsável pela corrosão da moral 

dos  senhores  através  da  culpa.  Ele  fez  os  senhores  se  envergonharem de  si  mesmos.  O 

cristianismo,  enquanto  representante  da  moral  dos  escravos,  teria  procurado  travestir  a 

impotência em bondade, a baixeza em humildade, a falta de coragem em perdão. 

107



Para Adorno e Horkheimer (1985, p. 97; Ed. Alemã, 2003, v.5, p. 124), Nietzsche 

se  aproxima  de  Sade  na  condenação  da  compaixão.  Desse  modo,  aproxima-se  do  ethos 

burguês que prega o domínio das paixões. “A  commiseratio é a humanidade em sua figura 

imediata, mas ao mesmo tempo ‘mala et inutilis’, a saber, o contrário do valor viril que, da 

virtus romana passando pelos Medicis até a  efficiency da família Ford, foi sempre a única 

virtude inteiramente burguesa” (HORKHEIMER; ADORNO; 1985, p. 98; Ed. Alemã, 2003, 

v.5, p. 124 - 125).

Dentro  desse  ethos,  o  homem  se  lança  para  dominar  o  espírito  da  terra,  para 

desenvolver  as  forças  produtivas  e  se  libertar  de  todas  as  amarras  e  de  toda  ignorância, 

ultrapassando, assim, todos os limites. Num fulgor faústico, o homem, ao invés de se tornar 

um verdadeiro ser humano (Mensch), procura ser um super-homem (Übermensch). Contudo, 

não foi isso que conseguiu realizar no desdobramento da modernidade. A ganância e a sede de 

domínio  ascenderam a novos patamares  nos  últimos  cinco  séculos.  Ironicamente,  caso se 

permita aqui um trocadilho  pop,  o homem moderno se assemelha até aqui mais com Lex 

Luthor, o vilão dos quadrinhos, do que com o super-homem nietzschiano. 

3.3 A Indústria cultural: o esclarecimento como mistificação das massas

O termo indústria cultural foi cunhado para substituir a expressão cultura de massas. 

Este último poderia levar a crença de que Adorno e Horkheimer se refeririam a uma cultura 

feita pelas massas, que se oporia a uma cultura erudita. Na verdade, o termo que dá título a 

este capítulo da Dialética do Esclarecimento refere-se a uma produção cultural que obedece 

aos ditames da organização e aos padrões dos grandes conglomerados da indústria.

O referido  capítulo,  A indústria  cultural:  o  esclarecimento  como mistificação  das 

massas, obedece à seguinte divisão (STEINERT apud DUARTE, 2003, p. 50)

1 – a indústria, a produção de mercadorias culturais;

2 – o “hobbysta” nas garras do “estilo” da indústria cultural;

108



3 – as origens históricas no liberalismo, cultura como adestramento, diversão 
como disciplina;

4 – a atualidade da confiscação (Vereinnahmung) – sobre (viver) como jogo de azar, 
a promessa da obediência;

5 – provimento autoritário e a liquidação do trágico; 

6 – o indivíduo confiscado, propaganda;

7 – cultura como reclame.

No início deste capítulo, Adorno e Horkheimer afirmam que o declínio da religião não 

levou ao caos cultural, como poderiam ter suposto alguns sociólogos. Isso não se deu porque 

os diversos meios de comunicação massa (rádio, cinema, revistas ilustradas, etc.) impuseram-

se como um novo sistema de cooptação ideológica. Eles acabaram ocupando o vazio deixado 

pela religião.  Assim, na modernidade,  mesmo tendências opostas, como o capitalismo e o 

socialismo louvaram e entoaram hinos de louvor a indústria cultural como forma de propalar 

sua  ideologia.  Através  do  aparato  da  indústria  cultural,  a  sociedade  industrial  procurava 

moldar os indivíduos, restringindo a expressão autônoma desses.

Os  empresários  dos  setores  da  comunicação,  com  o  termo  cultura  de  massa, 

procuravam fornecer aos indivíduos a aparência de independência.  Entretanto,  acabam por 

submetê-los,  mais  fortemente,  aos  ditames  da  produção  material.  Cinicamente,  esses 

empresários admitiam que o que faziam não era arte. Justificavam os seus produtos culturais 

de baixa qualidade  estética  a  partir  da existência  de uma suposta  demanda para esses  na 

sociedade.

Entretanto, nas condições sociais modernas, a música e outras manifestações culturais 

passaram a obedecer à lógica da sociedade industrial. Principalmente as reproduções dessas 

manifestações  obedeciam a uma racionalização,  que impunha um caráter  centralizado.  Os 

filmes,  as músicas,  as novelas,  os livros  precisavam do aparato da indústria  cultural  para 

chegar  ao  grande  público.  Por  sua  vez,  para  que  tais  produtos  chegassem a  milhões  de 

pessoas,  a  indústria  cultural  realizava  a  padronização  dos  mesmos,  de maneira  tal  que se 

adequassem ao gosto médio desses consumidores. Desta maneira, qualquer forma de inovação 

estética  era  evitada,  sob  o  pretexto  de  “oferecer  apenas  aquilo  que  o  público  queria”. 

Entretanto, os agentes da indústria cultural estavam interessados apenas em baratear custos e 

evitar riscos de não aceitação dos produtos culturais. Para os frankfurtianos, principalmente 

109



Adorno, o mercado na verdade é que forja as necessidades do público, estabelecendo uma 

recepção mais palatável.

Os  produtos  da  indústria  cultural  são  fabricados  apenas  em  função  de  sua 

“vendabilidade”. Não importaria aos empresários da indústria cultural as reais necessidades 

do público. Os produtos culturais não se preocupam em fornecer uma participação cognitiva 

do público, como a arte autônoma outrora realizou. Esses produtos são cada vez mais tolos, 

para que possam ser assimilados mais facilmente. Dessa forma, corroboram com as forças 

sociais que querem manter todos os indivíduos dóceis, mantendo assim o  status quo. Tais 

produtos  ainda  possuem  uma  função  ideológica,  oferecendo  ao  indivíduo  uma  fuga  da 

realidade. Eles se colocam como substitutivos para as necessidades que o indivíduo não pode 

mais  alcançar  numa sociedade  dividida em classes.  Dentro da sociedade capitalista,  esses 

produtos  assumiriam  as  funções  de  estabilizar  as  consciências  e  fornecerem  o  descanso 

necessário à reprodução da força de trabalho (VALLS, 2002, p 107).

Assim, não bastaria dizer que há uma demanda espontânea do público em relação aos 

produtos da indústria cultural. O homem tem a real necessidade de entender a si próprio e de 

buscar uma estrutura social que possibilite essa autocompreensão. Desse modo, os produtos 

da  indústria  cultural  não  buscam  atender  as  necessidades  dos  homens,  mas  apenas  as 

necessidades da própria indústria cultural, ou seja, produzir lucro e manter a ordem social, que 

tem por base as relações de troca.

Os produtos culturais tornam-se, pois, totalmente coisificados. Enquanto produtos da 

criatividade humana, os objetos de arte deveriam apresentar um desenvolvimento histórico 

baseados  em  sua  própria  coerência  interna  e  nas  leis  estéticas.  Entretanto,  devido  às 

necessidades da sociedade industrial, as manifestações artísticas passam por uma organização 

da  produção,  reprodução  e  recepção.  Dessa  forma,  elas  ficam  alienadas  em  relação  aos 

produtores e ao público. A arte tornada mercadoria precisa apenas vender bem. Assim, ela 

perde toda sua autonomia, podendo até ser manipulada de acordo com as necessidades do 

mercado. A conseqüência disso, naquilo que se refere aos produtos da indústria cultural, é que 

o valor de uso é substituído totalmente pelo valor de troca.

Assim, quando isto ocorre, a verdadeira relação da arte com o público é quebrada. É o 

que ocorre, por exemplo, na música. Nesse caso, a sobreposição do valor de troca pelo de uso 

tornou prescindível toda a coerência interna da composição musical. Ela é, então, consumida 

110



com indiferença, como “música de fundo”. Isso facilita ainda mais a manipulação desta 

pelos agentes da indústria cultural, os quais podem transformar esse produto numa repetição 

do “sempre igual”, como todas as mercadorias fabricadas em série. A falta de um vínculo 

entre público e a música permite que esta seja esquecida, tão logo seja consumida. 

Como afirmam Horkheimer e Adorno (1985, p.117; Ed. Alemã, 2003, v.5, p. 149), a 

indústria cultural consegue realizar de uma forma imprevista o esquematismo kantiano, que 

deveria ser o elemento da estrutura transcendental do sujeito do conhecimento que permitiria 

a aplicação das categorias do entendimento às formas da percepção sensível. Desse modo, a 

objetividade e a validade dos fenômenos externos seriam conformadas e sancionadas pelo 

aparato da consciência. 

O procedimento da indústria cultural não seria algo abstrato, como o esquematismo 

kantiano. Entretanto, teria em comum com este alguns pontos. O esquematismo da indústria 

cultural também configura os dados da experiência. Por exemplo, ao organizar o material que 

vai para as telas, incluindo neste procedimento o enquadramento das câmeras, ou, ainda, a 

reprodução dos clichês  já aprovados,  o cinema condiciona a percepção do público.  Dessa 

forma, os produtos da indústria cultural são modelos da 

gigantesca maquinaria econômica, que desde o início não da folga a ninguém, tanto 
no trabalho quanto  no descanso,  que tanto se assemelha  ao  trabalho.  É  possível 
depreender de qualquer filme sonoro, de qualquer emissão de rádio, o impacto que 
não  se  poderia  atribuir  a  nenhum  deles  isoladamente,  mas  só  a  todos  em  seu 
conjunto  na  sociedade.  Inevitavelmente,  cada  manifestação  da  indústria  cultural 
reproduz as pessoas tais como as modelou a indústria em seu todo (HORKHEIMER; 
ADORNO, 1985, p. 119; Ed. Alemã, 2003, v.5, p. 151 - 152).

Adorno e Horkheimer alertam para a decadência  do estilo,  que foi  provocada pela 

indústria cultural. Esse era o que demarcava a maneira de cada artista reproduzir sua época. 

Contudo,  a  indústria  cultural  absorve  o  estilo  nas  necessidades  do  mercado.  Todos  os 

produtos  culturais  acabam  por  reproduzir  jargões  previamente  estipulados,  para,  assim, 

criarem uma aproximação com o público. A repetição desses jargões pelos grandes astros, 

com alegria e aparente espontaneidade,  cria o aspecto de um estilo natural.  Contudo, essa 

aparência é apenas o resultado da conformação da subjetividade do artista à razão econômica. 

O estilo, então, acaba se tornando a falsa identidade entre o universal e o particular, em vez de 

ser a tensão entre estes polos. 

111



Apesar da força do mercado, que procura abarcar toda produção cultural,  ainda 

haveria  espaço  para  a  arte  autônoma.  Essa  realiza  o  prazer  estético  diferentemente  dos 

produtos da indústria cultural.  Desde Freud, a arte é vista como a sublimação das pulsões 

sexuais.  Conforme  a  teoria  psicanalítica,  a  renúncia  à  satisfação  imediata  dos  desejos  e 

instintos, acaba configurando a esfera do espírito, cuja arte é uma das representantes. Apesar 

de as obras de arte,  muitas  vezes,  apresentarem nus,  elas  nunca foram exibições  sexuais. 

“Todavia,  apresentando a  renúncia  como algo  negativo,  elas  revogavam a  humilhação da 

pulsão e  salvavam aquilo  a  que se  renunciara  como algo mediatizado”  (HORKHEIMER; 

ADORNO, 1985, p. 131; Ed. Alemã, 2003, v.5, p. 165). A sublimação estética apresentava-se 

então, como uma promessa rompida nas obras de arte.

Entretanto,  os  produtos  da  indústria  cultural  excitam  constantemente  o  desejo, 

expondo constantemente o objeto deste (o torso atlético do herói, o busto da mocinha, etc.). 

Contudo, tal exposição é apenas a leitura incessante do cardápio, a qual o indivíduo deve se 

contentar. A apresentação do objeto de desejo já contém em si a advertência do ponto que não 

se  deve  ultrapassar.  Os  produtos  da  indústria  cultural  acabam apenas  excitando  o  prazer 

preliminar  não  sublimado,  que  há  muito  já  havia  sido  mutilado  pela  renúncia  imposta 

socialmente. Desse modo, esses produtos não realizam a sublimação das pulsões, mas a sua 

repressão e humilhação. A promessa de prazer contida nesses produtos não passa, pois, de 

logro. A excitação dos desejos, que se apresenta como uma fuga do cotidiano cinzento, acaba 

por se converter numa afirmação e um elogio deste mesmo cotidiano.

Entretanto, a teoria psicanalítica freudiana é insuficiente para explicar a arte moderna. 

Essa não é meramente fruto da sublimação das pulsões, metamorfoseada em produtos 

socialmente aprovados. As obras de arte moderna, como Les demoiselles d'Avignon, de 

Pablo Picasso; ou ainda a  música dodecafônica de Arnold  Schoenberg, provocam um 

estranhamento em relação ao establishment.  Segundo Adorno (1992, p. 186-187), a arte 

legítima  escapa  à  teoria  psicanalítica  porque  falta  a  esta  um  conceito  adequado  de 

“expressão”, embora a diferença proposta por esta teoria entre satisfação real e satisfação 

alucinatória esteja na linha da diferença entre satisfação e expressão não dissimulada. 

Entretanto, como diz Adorno (1992, p. 187):

[...] expressão não é alucinação. Ela é aparência, medida pelo princípio de realidade, 
que ela pode contornar. Entretanto, jamais o subjetivo tenta através da expressão – 
como faz através do sintoma – colocar-se de maneira delirante no lugar da realidade. 

112



A expressão nega a realidade ao contrapor-lhe o que não se iguala a esta, mas 
não a renega; ela encara nos olhos o conflito, que resulta cegamente no sintoma. O 
que  a  expressão  tem  em  comum  com  a  repressão  é  que  a  moção  se  encontra 
bloqueada pela realidade.

A  expressão  é  constituída  pela  moção  pulsional,  bem  como  pelo  complexo  de 

experiências  a  ela  aderido.  Ela  é  tão  forte  que ultrapassa a resistência,  manifestando a si 

mesma sem falsificação. Entretanto, o preço que ela paga para sobreviver é ser convertida em 

imagem. A revelação polêmica que produz a distingue da sublimação socialmente aprovada. 

[...] toda expressão bem sucedida do sujeito é, por assim dizer, um pequeno triunfo 
sobre o jogo de forças de sua própria psicologia. O pathos da arte está ligado ao fato 
de  que  ela,  precisamente  por  retirar-se  para  imaginação,  dá  à  supremacia  da 
realidade o que a esta é devido, sem resignar-se todavia à acomodação,  sem dar 
prosseguimento à violência do exterior na deformação do interior (ADORNO, 1992, 
p. 187).

3.3.1 A indústria cultural na era da globalização

Naturalmente,  não se  pretende  apresentar  neste  trabalho  um conceito  definitivo  de 

globalização. Entretanto, poder-se-ia dizer que esta é uma nova fase do capitalismo mundial, 

puxada pela necessidade de conquista de mercados cada vez mais diversificados ao redor do 

mundo. Desse modo, há dentro deste sistema econômico um aumento, nunca antes visto, de 

circulação de mercadorias e informação.

Essa  etapa  do  capitalismo  tardio  não  seria  possível  sem as  novas  tecnologias  da 

produção e da comunicação baseadas no desenvolvimento da eletrônica. O advento dessas 

novas tecnologias acaba por produzir um grande impacto inclusive na organização da empresa 

capitalista, que teria de ser mais flexível para favorecer os processos de tomada de decisão 

mais  ágeis,  visando,  assim,  garantir  à  competitividade  num  mercado  em  constante 

transformação.  Logo,  não  se  pode  falar  em  globalização  sem  falar  em  sociedade  da 

informação, em que a gestão, a qualidade e a velocidade da informação são muito importantes 

para a competitividade econômica. Tais fatores revelam que o desenvolvimento econômico 

está atrelado à produção de conhecimento, ao desenvolvimento tecnológico e à qualificação 

113



de mão de obra.

Desse modo, percebe-se que a racionalidade instrumental ganha grande destaque nesta 

nova etapa da economia mundial. A globalização neoliberal fragiliza a posição atribuída na 

modernidade ao Estado-nação, que vê ameaçado o seu papel de promover o bem comum para 

os seus cidadãos diante das atuais exigências do mercado. A sua soberania é cada vez mais 

ameaçada diante do assédio das potências econômicas do mundo globalizado, que pressionam 

os agentes políticos para uma menor intervenção estatal na economia. Os países periféricos, 

nesse contexto, ficam à mercê das imposições dos países centrais.

Neste grande mercado global, as “mercadorias culturais” têm uma grande circulação. 

Diante desse fato, cresce o temor de uma padronização das culturas aos moldes americanos, 

devido à grande circulação de informação em língua inglesa, bem como de artigos de moda, 

filmes,  música,  programas  de  TV,  etc.  Jameson  (2002,  p.  22)  afirma  que  a  globalização 

“dissolve o cultural no econômico e o econômico no cultural”. O consumo de mercadoria é 

um fenômeno cultural. Observa-se que há toda uma estrutura montada para planejar a imagem 

da  mercadoria,  sendo  essa  muitas  vezes,  mais  importante  do  que  o  produto  em  si.  A 

publicidade  aparece  como  uma  ferramenta  de  mediação  importante  entre  o  produto  e  os 

desejos e expectativas do consumidor. Os publicitários montam, então, campanhas capazes de 

atender uma demanda libdinal por parte do público. Dessa forma, 

[...] a imagem que os outros fazem do carro ou do cortador de grama influenciam 
minha decisão de compra (e assim podemos perceber como o cultural e o econômico 
se transmutam novamente no social). Nesse sentido, a economia se transforma numa 
questão  cultural,  e  talvez  seja  possível  pensar  que,  nos  grandes  mercados 
financeiros,  a  imagem  cultural  acompanha  a  firma  cujas  ações  compramos  ou 
deixamos de comprar. Faz bastante tempo Guy Debord descreveu nossa sociedade 
com uma sociedade de imagens, consumidas esteticamente. Com isso deu o nome à 
linha que separa e, ao mesmo tempo liga, a cultura ao econômico. Fala-se muito, e 
sem muita precisão, da mercantilização da política, das idéias, das emoções e da 
vida privada;  o que precisamos acrescentar agora é que a mercantilização hoje é 
também uma estetização - que a mercadoria é consumida esteticamente (JAMESON, 
2002, p. 22-23)

O movimento da cultura para economia já era descrito por Adorno e Horkheimer na 

Dialética do Esclarecimento. Entretanto, atualmente, a indústria cultural não se encontra mais 

dependente, como nos anos 40, da indústria eletroeletrônica, petrolífera, siderúrgica, química, 

etc. Ela possui um estatuto próprio, sendo o comércio de mercadorias culturais um dos carros 

chefes da economia globalizada. A indústria do entretenimento é responsável por grande parte 

114



das  exportações  americanas.  A  inserção  de  filmes  e  programas  de  TV  nos  mais 

diversificados mercados faz parte do esforço diplomático americano desde a Segunda Guerra 

Mundial  e,  ainda  hoje,  constitui  algo  defendido  com  forte  interesse  nos  acordos  da 

Organização mundial do Comércio (JAMENSON, 2002, p. 23). 

Observa-se, também, a formação de oligopólios na indústria cultural nos últimos anos. 

Um dos casos interessantes neste terreno é a ascensão de Rupert Murdoch, um dos atuais 

magnatas globais da indústria do entretenimento. Ele cresceu comprando jornais semifalidos, 

racionalizando  a  sua  administração  e  orientando-os  para  uma  forma  de  jornalismo 

sensacionalista. Após comprar uma rede de TV inglesa, preparou sua penetração no mercado 

americano,  comprando  os  estúdios  de  cinema  Twentieth  Century-Fox.  Finalmente,  após 

comprar  uma rede de TV, o conglomerado de Murdoch adquire grande força no mercado 

americano e mundial. Sua receita de sucesso continua a ser o sensacionalismo. Ele cria um 

gênero de produtos chamado  Reality  TV,  que mistura voyeurismo e catástrofe (DUARTE, 

2003, p. 160-161). Ainda a respeito da formação desses conglomerados na área da indústria 

cultural, observa-se que muitas indústrias que se dedicavam à produção de eletroeletrônicos e 

desenvolvimento de tecnologia passaram a comprar estúdios de cinema e redes de TV. É o 

caso da Sony, que adquiriu a Columbia Pictures, a Matsushita, que comprou a Universal e 

participação da Thoshiba na Time Warner (que foi adquirida pelo provedor de internet AOL) 

(DUARTE, 2003, p.173). Essa imbricação ainda mais forte entre estrutura e infraestrutura, da 

mistura do cultural e do econômico, demonstra a atualidade da crítica de Adorno à indústria 

cultural.

3.4 Elementos de antissemitismo

No  capítulo  da  Dialética  do  esclarecimento,  denominado  Elementos  de 

antissemitismo,  Adorno  e  Horkheimer  não  tratam  apenas  da  perseguição  aos  judeus.  O 

antissemitismo é visto nesta obra como a manifestação histórica do ódio, inerente ao processo 

civilizatório ocidental, contra a alteridade. 

115



Apegados  demais  às  suas  tradições  e  hábitos,  os  judeus  não  eram  facilmente 

assimilados ao todo social, o que constituía uma das razões para que tanto ódio fosse atraído 

sobre eles.  Na Alemanha nazista,  eles eram considerados  a antirraça,  o mal  absoluto que 

deveria ser eliminado. A redução desse povo ao conceito de raça revela a tendência fascista de 

rebaixar o outro à mera natureza. “A raça não é a imediatamente, como querem os racistas, 

uma característica natural particular. Ela é, antes, a redução ao natural, à pura violência [...]” 

(HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 158; Ed. Alemã, 2003, v.5, p. 198).

O antissemitismo seria, então,  um mal arraigado na própria civilização.  Ele seria a 

manifestação  do  componente  regressivo  do  processo  civilizatório.  Horkheimer  e  Adorno 

(1985, p. 160; Ed. Alemã, 2003, v.5, p. 200) lembram que muito das manifestações de massa 

conduzidas  pelos  nazistas,  seus  símbolos  e  formas  de  ordenamento  lembravam  práticas 

rituais.  Nesse  contexto,  mesmos  os  assassinatos  lembravam  este  caráter  ritualístico  pré-

civilizatório. A presença da barbárie dentro da civilização adverte sobre a possível impotência 

da reflexão e da verdade.

Não haveria então um “anti-semitismo genuíno”. Ele seria apenas a manifestação de 

ódio contra uma parcela da sociedade em dada conjuntura histórica. Na verdade, fenômenos 

como o antissemitismo seriam apenas válvulas de escape do ódio e violência acumulados ao 

longo do  processo  civilizatório.  Em dado  momento,  as  vítimas  da  história  podem ser  os 

judeus e os ciganos. Em outro momento, as vítimas, logo que estejam fortes, podem ser os 

algozes  da vez.  Esse elemento  regressivo enquanto impulso cego é desprovido de objeto. 

Atualmente, a perseguição dos muçulmanos pelos judeus mostra a validade dessa tese.

Apesar dos apelos da indústria cultural,  há na sociedade moderna uma carência de 

felicidade.  A vida  civilizada  sempre  obrigou a  renúncia.  Os direitos  humanos,  que foram 

bandeira das Revoluções burguesas e do liberalismo econômico do século XVIII, extraíam 

seu  sentido  e  força  da  promessa  de  felicidade  mesmo  na  ausência  de  qualquer  poder. 

Entretanto,  como essa não poderia  ser  plenamente  realizada  numa sociedade  dividida  em 

classes,  isto  logrou  a  esperança  das  massas.  O  liberalismo  permitiu  que  os  judeus 

acumulassem posses, mas negou a eles o mando. A imagem de uma felicidade sem qualquer 

poder,  de  uma  boa  vida,  que  os  judeus  evocavam nas  massas  despertou  o  ressentimento 

destas. O estereótipo do judeu seria o banqueiro ou intelectual,  aqueles que têm uma vida 

confortável, ou que pensam o que os outros não se permitem sem derramar o suor da fadiga 

116



diária. Eles representavam a imagem do sonho renegado à maioria. 

Assim, num mundo em que não há uma realização plena da felicidade, tudo que evoca 

sua lembrança provoca a ação dos mecanismos de repressão, os quais são convocados para 

impor  as  renúncias  fundamentais  à  manutenção  da  civilização.  Tudo  aquilo  que  evoca  a 

promessa de uma autêntica felicidade (a imagem da terra prometida, a beleza, o prazer do 

sexo) atrai sobre si o desejo de destruição dos civilizados. Esses jamais conseguiram realizar 

plenamente  sobre  si  mesmos  o  doloroso  processo  civilizatório.  Desse  modo,  tudo  que 

represente a natureza, uma das formas do não idêntico, deve ser extirpado. Ela representa a 

tentação,  a  ameaça  de  destruição  da  própria  civilização.  Esse  medo  está  na  base  da 

racionalidade instrumental voltada para a autoconservação.

O ódio ao outro, do qual o antissemitismo é manifestação, está entrelaçado à própria 

racionalidade ocidental. Este se manifesta contra tudo aquilo que não pode ser identificado ao 

eu:

[...] o ódio como sentimento de extermínio e contraparte da autoconservação seria 
naturalmente lançado a um outro ou a todos os outros, a tudo que não é eu, também 
no sentido de não pode ser identificado ao eu, ao que não pode encaixar-se sob seu 
signo  que seria,  sem dúvida,  em Adorno e Horkheimer,  um signo de devoração 
(TIBURI, 2003, p. 68).

O ódio que se instala no reino da cultura é o exagero da fome natural. Ele é a violência 

da autoconservação que perdeu os seus limites, que não pretende apenas manter vivo o eu, 

mas  sim eliminar  o  outro.  Na sociedade,  esse  ódio  possui  outras  manifestações  além do 

fascismo, entretanto menos enfáticas do que ele. As instâncias de controle social, as relações 

de poder, ou mesmo o desrespeito à natureza e aos animais também dariam testemunho da 

fúria do princípio de autoconservação. 

Em seu estudo sobre a personalidade autoritária, Adorno percebe que o fascismo não é 

um  fenômeno  circunscrito  a  uma  época  histórica.  Esse  estudo  visava  medir  o  potencial 

fascista da sociedade americana. Adorno, procurava, então, os aspectos da personalidade que 

tornavam alguém suscetível à propaganda nazista. Ele acreditava que o antissemitismo era 

uma tendência latente na sociedade, que poderia ser captada pela propaganda adequada. As 

características que tornavam alguém suscetível ao fascismo eram:

[...]  a  identificação  com  a  ordem  abstrata  da  sociedade,  além  da  submissão  ao 

117



fatalismo [...] e da dependência do líder (the great little man que incorpora em 
larga escala as virtudes coletivas dos pequenos homens seus seguidores...).  Tudo 
isso configura a suscetibilidade à propaganda fascista que manipula as necessidades 
de dependência dos seus indivíduos (TIBURI, 2003, p.89).

O  surgimento  de  algo  como  o  fascismo  e  a  personalidade  autoritária  estariam 

relacionados  ao  fenômeno  da  decadência  do  sujeito.  O esclarecimento  prometera  livrar  o 

homem das trevas da ignorância, proclamando a razão como sua figura central. A reflexão, o 

retorno do pensamento sobre si mesmo seria a marca do sujeito livre, capaz de dirigir a si 

mesmo. Contudo, o processo de esclarecimento conduz a fenômenos como a alienação das 

massas e a um comportamento regressivo. O que demonstra a decadência da autonomia do 

sujeito,  enquanto  ideal  iluminista  proposto  por  Kant.  Entretanto,  apesar  da  denúncia  da 

derrocada  das  idéias  iluministas,  Horkheimer  e  Adorno  ainda  mantém  o  sujeito  como 

repositório de esperança de modificação desta situação.

Essa  modificação  poderia  ser  pensada  a  partir  do  Adorno  diz  na  seção  V,  dos 

Elementos de Antissemitismo. Para a emancipação da sociedade em relação do seu princípio 

regressivo manifesto  no antissemitismo seria  necessário  levar  a  idiossincrasia  ao nível  do 

conceito. Essa é o elemento irracional não admitido pela razão. Segundo diz Márcia Tiburi 

(2003, p. 93)

[...] a idiossincrasia corresponde ao elemento irracional que macula a racionalidade 
enquanto esta última não quer seu reconhecimento. É esta a apreensão da dialética 
do esclarecimento em relação à idiossincrasia: como algo irracional, ela é referida à 
proto-história biológica no suposto momento em que o sujeito submetido a perigos 
perdia o domínio sobre o seu corpo. Ela corresponde a uma sujeição ao irracional, 
mas, em seu íntimo, pode prescrever uma estratégia da razão por ser um mecanismo 
de defesa e, portanto, de sobrevivência.  Ela é uma defesa irracional,  mas não ao 
extremo,  sendo  a  manifestação  tardia  do  que  os  autores  da  dialética  do 
esclarecimento denominaram de mimetismo: uma conhecida forma de proteção que 
se  constitui  como capacidade  física  de  certos  animais.  A tese  de  Horkheimer  e 
Adorno  é  de  que  o  animal  humano  também a  utiliza.  Ou,  por  outro  lado,  eles 
mostram, por meio da sua compreensão da capacidade mimética, como o homem é 
tanto mais um animal quanto menos pretende sê-lo.

A idiossincrasia tem seu parentesco na perda do controle de órgãos e membros que o 

homem primitivo manifestaria diante do medo perante uma ameaça natural (HORKHEIMER; 

ADORNO; 1985, p. 168; Ed. Alemã, 2003, v.5, p. 209-210). Na tentativa de se defender da 

natureza,  os  homens  se  enrijeciam,  perdiam  o  controle,  assemelhavam-se  a  ela.  A 

idiossincrasia é uma forma de comportamento mimético, um resquício malfadado daquilo que 

é produzido por diversos animais tais  como: camaleões,  zebras, mariposas,  etc.  A própria 

cultura  não  deixaria  de  ser  uma  mimese  da  natureza.  O  ódio  contra  a  natureza  seria  o 

118



resultado da frustração de não poder a  ela  se igualar  totalmente.  Tiburi  (2003, p.  94) 

afirma que “[...]  se sobrevivemos à natureza foi  porque erigimos a cultura  como segunda 

natureza  (nossas  casas  podem ser,  por  exemplo,  cavernas  onde nos  protegeríamos)  e  nos 

mimetizamos com ela.  A cultura seria a morte  da natureza sobre a qual nos manteríamos 

vivos”

Como foi dito anteriormente, Walter Benjamin (1992, p. 66) já havia mencionado que 

muito do comportamento do homem moderno tem suas raízes na mimese da natureza.  As 

crianças brincam de imitar pessoas, de objetos inanimados, mas também de seres da natureza. 

A mimese estaria na origem da própria linguagem. Entretanto, o pensamento moderno, dentro 

do  processo  de  esclarecimento,  procurou  se  desvencilhar  da  rede  correspondências  e 

semelhanças com o mundo natural, que era outrora estabelecida pelo pensamento mágico e 

ainda é estabelecida pelo pensamento infantil. Contudo, apesar de procurar manter a frieza e a 

objetividade, o comportamento mimético sobrevive no mundo desencantado sob a forma de 

idiossincrasia como descrevem Horkheimer e Adorno (1985, p. 168-169; Ed. Alemã, 2003, 

v.5, p. 210 - 211):

Inicialmente,  em  sua  fase  mágica,  a  civilização  havia  substituído  a  adaptação 
orgânica  ao  outro,  isto  é,  o  comportamento  propriamente  mimético,  pela 
manipulação  organizada  da  mimese  e,  por  fim,  na  fase  histórica,  pela  práxis 
racional, isto é, o trabalho. A mimese incontrolada é proscrita. O anjo com a espada 
de fogo, que expulsou os homens do paraíso e os colocou no caminho do progresso 
técnico  é  o  próprio  símbolo  deste  progresso.  O  rigor  com que  os  dominadores 
impediram no curso dos séculos a seus próprios descendentes bem como às massas 
dominadas, a recaída em modos de vida miméticos – começando pela proibição de 
imagens na religião,  passando proscrição social dos atores e ciganos e chegando 
enfim, a uma pedagogia que desacostuma as crianças a serem infantis é apropria 
condição da civilização.  A educação  social  e  individual  reforça  nos homens seu 
comportamento objetivamente enquanto trabalhadores e impede-os de se perderem 
nas flutuações  da natureza ambiente.  Toda diversão,  todo abandono tem algo de 
mimetismo. Foi se enrijecendo contra isso que o ego se forjou. É através de sua 
constituição  que  se  realiza  a  passagem  da  mimese  refletora  para  a  reflexão 
controlada.  A  assimilação  física  da  natureza  é  substituída  pela  “recognição  no 
conceito”, a compreensão do diverso sob o mesmo, o idêntico.

A mimese traz em si  a idéia  de uma relação mais  direta  com a natureza;  por isso 

contém em si uma promessa de felicidade. Entretanto, tal proximidade com o mundo natural, 

paradoxalmente, desperta o medo do homem civilizado da regressão. Apesar de controlar o 

pensamento, de procurar filtrar a linguagem para livrá-la de qualquer componente mimético, o 

homem civilizado não se vê livre do retorno violento da natureza recalcada. A técnica, ao se 

infiltrar na cultura, é a repetição atávica do enrijecimento de pavor perante as ameaças da 

119



natureza. A racionalidade instrumental, da qual a técnica nasce, não pensa em si mesma, 

não procura seus fins últimos. Assim, ela favorece adesão automática ao estabelecido. Desse 

modo,  ela  auxilia  na  reprodução  de  um  espírito  gregário,  ou  espírito  de  rebanho,  nos 

indivíduos e ao se imiscuir na estruturação social,  ela garante a autoconservação do  status  

quo. 

O  nazismo,  com  seus  rituais,  símbolos  e  rufar  de  tambores  também  oferece  um 

perfeito exemplo do retorno do comportamento mimético. Entretanto, nesse caso a imitação 

era de segunda ordem. O nazismo promovia a mimese da mimese, ou seja, sua manipulação 

organizada para fins de dominação. As caretas e o gesticular sem sentido de figuras como o 

Fürher despertam fascínio pelo apelo que fazem à própria natureza reprimida das massas. A 

publicidade fascista e os artigos da indústria cultural do mundo capitalista tinham em comum 

a estratégia de promover uma queda calculada na natureza.  A manipulação organizada da 

mimese  atenderia  a  necessidade  da  manutenção  da  ordem  social.  Ela  favorece  ao  que 

Horkheimer e Adorno (1985, p.187; Ed. Alemã, 2003, v.5, p. 231 232) chamam pensamento 

por  ticket,  ou  seja,  a  adesão  automática  a  um conjunto  de  valores  e  pontos  ideológicos 

apresentados em bloco. Nesse tipo de pensamento, a interiorização subjetiva das normas é 

substituída por um rápido “sim” aquilo que disposto pela razão dominante.

Horkheimer e Adorno (1985, p. 174; Ed. Alemã, 2003, v.5, p. 217) também afirmam 

que  o  antissemitismo  se  baseia  numa  falsa  projeção.  Essa  ocorre  quando  os  impulsos 

recalcados pelo sujeito são projetados sobre o objeto, sua vítima em potencial. É assim que 

aquele que tem um desejo homicida incontrolável imagina que o alvo do seu desejo é, na 

verdade,  seu perseguidor.  Invertendo em sua mente  a  relação  perseguido-perseguidor,  ele 

pode realizar seu desejo violento e aliviar o seu sentimento de culpa justificando sua atitude 

enquanto legítima defesa.

Contudo, para os dois frankfurtianos, esse mecanismo neurótico não seria apenas uma 

excepcionalidade, que ocorre eventualmente com indivíduos desequilibrados. Tal mecanismo 

tem um caráter coletivo. Os impérios mais poderosos justificavam o domínio sobre os povos 

mais fracos também como uma estratégia de autodefesa. O fascismo justificava o extermínio 

dos judeus usando o mesmo argumento.

Essa falsa projeção do qual deriva o antissemitismo é o contrário da mimese genuína, 

a imitação da natureza. Ela inverte a relação que o comportamento mimético estabelece com a 

120



natureza exterior.  Horkheimer e Adorno (1985, p. 174; Ed. Alemã, 2003, v.5, p. 217) 

dizem que:

Só a  mimese  se  torna  semelhante  ao  ambiente,  a  falsa  projeção  torna  o  mundo 
semelhante a ela. Se o exterior se torna para a primeira o modelo ao qual o interior 
se ajusta, o estranho tornando-se familiar, a segunda transpõe o interior prestes a 
saltar para o exterior e caracteriza o mais familiar como algo hostil. Os impulsos que 
o sujeito não admite como seus e que, no entanto, lhe pertencem são atribuídos ao 
objeto: a vítima em potencial.

Os filósofos de Frankfurt acreditam que o mecanismo de projeção é um legado que o 

homem recebeu de sua pré-história animal. Este estava ligado à busca por alimento, estando 

assim submetido ao princípio de autoconservação.Tal mecanismo teria se tornado automático 

no  homem,  como  um prolongamento  dos  reflexos  e  da  combatividade  necessária  para  a 

defesa. Para Adorno e Horkheimer, tal mecanismo projetivo penetra até no aparato cognitivo, 

sendo que, em certo, sentido perceber é projetar.

Ao explicarem o mecanismo de projeção,  Adorno e  Horkheimer  antropologizam a 

crítica kantiana do conhecimento. Em Kant, o mundo é constituído pelas faculdades a priori 

do  sujeito  transcendental.  As  projeções  subjetivas  em  Adorno  e  Horkheimer  também 

estabelecem o ordenamento da realidade, o que as tornam espécies de constituintes do mundo 

objetivo.  Naturalmente,  com  o  amadurecimento  evolutivo,  o  indivíduo  deve  aprender  a 

distinguir entre exterior e interior, entre consciência de si e consciência moral. Isso o torna 

capaz  de  inibir  suas  projeções  e  controlá-las.  Aqui  cabe  a  diferença  que  os  autores 

estabelecem  entre  falsa  projeção  e  projeção  controlada.  Esta  última  é  acompanhada  da 

componente  reflexiva,  que  distingue  entre  interior  exterior.  A  primeira  está  na  base  do 

fascismo.

Os frankfurtianos advertem que o objeto não é imediatamente o que é refletido nos 

sentidos, nem uma pura projeção do aparato cognitivo.  Entre esses dois momentos há um 

entrecruzamento. O sujeito completa a percepção que tem do mundo a partir dos dados que o 

objeto  deixa  nos  sentidos.  Nesse  processo  de  “recriação”  do  mundo,  a  massa  amorfa  da 

percepção sensível é posta numa unidade sintética. É dessa unidade que o ego é constituído 

retroativamente,  conformando  as  percepções  externas,  como  também  as  internas,  numa 

unidade sintética. Desse modo, o ego idêntico é produto tardio da projeção. O entrelaçamento 

entre interioridade e exterioridade, entre sujeito e objeto não pode ser rompido sob o preço de 

121



ego petrificar-se, caso isso ocorra. Assim, tanto o mero registro positivista do dado, como 

a projeção idealista  do mundo a partir  da consciência  deve ser evitada.  Por outro lado,  a 

mediação entre pensamento e dado conduz ao rompimento da solidão da natureza. A distinção 

destes dois momentos do processo cognitivo leva o sujeito à consciência de que o mundo é 

resultado de sua atividade, mas, ao mesmo tempo, o reconhece como o outro, o não idêntico. 

Então, essa reflexão se efetua como reflexão consciente.

A  projeção  em si  mesma  não  seria  o  problema,  mas  a  debilidade  da  capacidade 

reflexiva que a tem acompanhado. Quando o indivíduo projeta inteiramente seus conceitos 

sobre  o  objeto,  não  lhe  devolvendo  o  que  dele  recebeu,  demonstra  a  carência  de  sua 

capacidade reflexiva. A consequência imediata dessa debilidade é a perda da habilidade de 

diferenciar. Assim, atribui ao mundo externo tudo aquilo que está nele mesmo. É dessa forma 

que surge o antissemitismo. O sujeito, “ao invés de entrar em si mesmo, para fazer o exame 

de  sua  própria  cobiça  de  poder,  ele  atribui  a  outros  os  Protocolos  dos  Sábios  de  Sião” 

(HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p.177; Ed. Alemã, 2003, v.5, p. 219 - 220).

O paranóico, cujo mecanismo de projeção o faz perceber no mundo externo apenas os 

seus próprios fins cegos, repete na realidade seu eu alienado. É desse modo que ela lança 

sobre o mundo a práxis sinistra da dominação. 

É como se a promessa, feita pela serpente aos primeiros homens, de se tornarem 
iguais  a Deus houvesse sido resgatada  com o paranóico,  que cria o mundo todo 
segundo sua imagem. Ele não parece precisar de ninguém e, no entanto exige que 
todos se ponham a seu serviço. Sua vontade penetra o todo, nada pode deixar de ter 
relação com ele (HORKHEIMER; ADORNO;1985, p. 177-178).

A projeção,  apesar  de  ser  um esquema  de  autoconservação  do  indivíduo,  ameaça 

estender-se à cultura. Essa falsa projeção surge como paranóia, uma patologia do indivíduo 

semicultivado, o qual glorifica seu saber limitado, já que sua experiência também é limitada 

pela vida social. Para vencer a falsa projeção provocada pelo pensamento identificante, que 

procura dissolver o mundo objetivo em suas próprias categorias,  seria necessário  tornar o 

elemento irracional consciente sem dominá-lo.

Assim,  para  cumprir  essa  tarefa,  os  frakfurtianos  se  propõem esclarecer  o  próprio 

esclarecimento. Especificamente no caso de Adorno, isto consiste em promover uma reflexão 

do esclarecimento sobre si mesmo, ou seja, ir além do conceito através da própria força do 

conceito. Adorno sabe que só a razão pode criticar a razão e é essa ideia que atravessa quase 

122



toda sua obra. Para evidenciar a atualidade do pensamento desse filósofo, constituirá um 

esforço do próximo capítulo mostrar que a Dialética do Esclarecimento não é uma declaração 

de divórcio para com a razão, mas que ela contém em sua própria forma a proposta de uma 

escritura filosófica que procura tornar a lógica do discurso atual consciente de seus limites, 

dando ênfase a uma componente expressiva no pensamento. É assim que Adorno aproxima o 

discurso filosófico da arte sem confundir  os respectivos âmbitos,  levando então a razão a 

refletir sobre si mesma.

123



4  A  PERSISTÊNCIA  DO  VALOR  CRÍTICO  DA  DIALÉTICA  DO 
ESCLARECIMENTO

4. 1 Expressão: a voz recalcada do objeto

Retomando o que foi dito até aqui, pode-se dizer que a  Dialética do Esclarecimento 

lança  um  apelo  para  que  o  esclarecimento  pense  a  si  mesmo.  Isso  significa  que  a 

racionalidade ocidental, formada conforme o princípio de autoconservação, deve perceber, em 

si mesma, o elemento natural que tentou recalcar. 

Nesta obra,  Adorno e Horkheimer afirmam que a tentativa de dominar  a natureza, 

tanto externa quanto interna, acabou por reverter na dominação do homem. Após coagir o 

elemento natural em si mesmo, formando, assim, a própria identidade, o homem se põe como 

o senhor da natureza. Essa foi a estratégia que utilizou para garantir sua própria conservação 

num ambiente hostil, marcado por todas as formas de carência e necessidade. Aos que não 

puderam dela se apropriar, restou apenas sua própria força de trabalho, que enquanto força 

natural, logo passou a ser também natureza explorada. A dominação da natureza reverte assim 

sobre o próprio homem. Ele se torna vítima de um processo de reificação: de sujeito passa a 

ser objeto. Enquanto a estrutura social por ele criada, baseada nas relações de troca, torna-se a 

verdadeira  subjetividade  a  modelar  as  consciências  individuais.  Ela  se  torna  a  segunda 

natureza,  que se impõe como destino sobre os homens.  Dessa forma, aquilo que é  thesei, 

criado pelo homem, impõe-se como physei16. É assim que o esclarecimento que tentou superar 

o mito recai na mitologia.

A racionalidade, que se forma sob o princípio de autoconservação, arroga pretensões 

totalizantes.  Desse  modo,  lança-se  sobre  a  natureza  e  todo  mundo  objetivo,  procurando 

reduzi-lo  às  próprias  categorias.  Tal  forma  de  racionalidade  não  suporta  o  outro,  o  não 

idêntico, aquilo que não se encaixa plenamente nessas categorias. Em sua avidez sistemática, 

identifica  o  não  idêntico como  uma  ameaça.  A  promessa  de  uma  verdadeira  felicidade 

destituída de qualquer poder contida em tudo aquilo que carrega o traço do não idêntico, da 

natureza,  é  objeto  de  ódio  por  parte  daqueles  que  foram assimilados  por  essa  forma  de 

racionalidade.  As mulheres,  os artistas,  os estrangeiros,  os negros, os judeus e os ciganos 

carregaram o estigma desse elemento natural.  Não raramente, esse fato atraiu o rancor e a 

16  A respeito disso, leia o item História Natural, na Dialética Negativa (ADORNO, 1990, p. 352-359; 2005, p. 
325-329) 

124



violência daqueles que pela assimilação ao status quo transformaram seus anseios em algo 

odioso.

O  fascismo,  em  todas  suas  manifestações,  é  produto  da  falsa  projeção  da  razão 

subjetiva  paranóica.  Ela  é  o  inverso  da  capacidade  mimética,  através  da  qual  o  homem 

interagia  e  aprendia  com a  natureza.  A falsa  projeção  torna  o mundo  externo  similar  ao 

interno. Assim, tudo aquilo que o indivíduo não assume em si é projetado no outro. É dessa 

forma que tanto os indivíduos, como as nações projetam sobre suas vítimas mais fracas os 

próprios desejos e impulsos agressivos, que não querem admitir em si. Assim, eles forneciam 

uma justificativa  aprovável  para o desejo de dominação,  que procuravam ocultar.  A falsa 

projeção, como essa se materializa no fascismo, é o retorno da mimese recalcada. 

Segundo a Dialética do Esclarecimento, a falsa projeção estaria presente inclusive na 

interpretação da ordem do universo, da qual a ciência é expressão abstrata. Contudo a falsa 

projeção  em si  não  seria  o  problema,  mas  sim a  falta  de  reflexão  que  a  acompanha.  O 

conhecimento é formado da correlação de sujeito e objeto. À percepção do sujeito é dada a 

multiplicidade das impressões dos objetos reais. Contudo, entre os dados dos sentidos e o 

objeto real existiria um abismo, o qual o sujeito deveria vencer. Assim, ele devolve ao mundo 

mais o que recebe através dos sentidos, recriando o mundo a partir dos vestígios deixados na 

percepção. Quando o entrelaçamento entre sujeito e objeto é rompido, ocorre ao hipostasiação 

positivista do dado, ou a projeção idealista do mundo a partir da própria subjetividade. Seria 

necessário estabelecer a oposição refletida desta relação, para evitar a recaída no mito e na 

barbárie fascista. A reflexão sobre essa correlação esclarece as fronteiras entre os pólos da 

subjetividade e objetividade, entre sujeito e objeto (HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p.175- 

176; Ed. Alemã, 2003, v.5, p. 218).

Desse modo, no entender do presente trabalho, a Dialética do Esclarecimento continua 

a crítica feita por Adorno em  A Atualidade da Filosofia e  A Idéia de História Natural ao 

pensamento  totalizante,  que  afirmava  a  identidade  de  sujeito  e  objeto.  Adorno  retoma  o 

impulso dado por Benjamin de repensar a filosofia sobre bases diferentes. Essa filosofia não 

deve se assentar sobre os pressupostos de uma intencionalidade dominadora, que se manifesta 

num conhecimento enquanto posse. 

Entretanto, o desenvolvimento dessa filosofia crítica e a apresentação de alternativas 

mais  claras  contra  o  espírito  de  sistema  só  ocorrerão  nos  textos  de  maturidade,  como  a 

Dialética Negativa e Teoria Estética. Contudo, apesar da crítica da racionalidade, a Dialética  

do Esclarecimento não poderia ser considerada o livro mais negro dos frankfurtianos, como 

125



acredita, por exemplo, Jüergen Habermas17, que foi discípulo de Adorno e que para muitos 

é continuador da Teoria Crítica. Tal obra, como foi visto até aqui, demonstra pela própria 

força de sua crítica a esperança de reverter a tendência para a barbárie do esclarecimento.

No primeiro texto dos seus  Epilegômenos dialéticos,  Sobre sujeito e objeto, Adorno 

propõe outra revolução copernicana no pensamento sobre aquela outrora promovida por Kant. 

O filósofo de Frankfurt retoma os conceitos de sujeito e objeto tais quais são consagrados 

pelo uso na tradição do pensamento ocidental, ou seja, um sujeito cognoscente, seja qual for 

sua natureza, que se defronta com um objeto do conhecimento, qualquer que seja sua natureza 

(ADORNO, 1995, p.  182).  Ele  propõe uma  reflexão sobre esses  conceitos  multívocos  de 

sujeito e objeto, referindo novamente este a aquele. Adorno chama isto de intentio obliqua. 

Contudo,  ele  pretende  fazer  uma  intentio  obliqua da  intentio  obliqua,  promovendo  uma 

segunda reflexão sobre a primeira, reconsiderando as noções de sujeito e objeto herdeiras do 

pensamento kantiano.

Seguindo o programa desta segunda reflexão, Adorno reconhece que a separação entre 

sujeito e objeto é, ao mesmo tempo, verdadeira e falsa. Verdadeira porque reflete a condição 

cindida da humanidade, numa sociedade antagônica. Essa separação foi o objeto de análise da 

Dialética do Esclarecimento, que revelou que a separação entre o reino do espírito e o da 

natureza, entre res cogitans e res extensa, favoreceu o surgimento de um saber técnico que se 

associou ao poder e possibilitou a progressiva alienação do próprio homem. Falsa porque essa 

separação  não  deveria  ser  vista  como  um  destino  inexorável,  sem  relação  com  suas 

determinações históricas. 

Adorno  afirma  que  sujeito  e  objeto  estão  “mediados  reciprocamente:  o  objeto 

mediante o sujeito, e, mais ainda o sujeito mediante o objeto” (1995, p.183). Quando ocorre a 

separação desses termos sem mediação, o pensamento que propõe isto se torna ideologia. O 

espírito se proclama falsamente como o absolutamente subsistente. Entretanto, também não se 

17  Em seu livro O Discurso Filosófico da Modernidade, Habermas acusa Adorno de ter procurade superar a 
razão através dos meios da própria razão, o que conduziria o pensamento de seu antigo mestre a aporias 
insolúveis.  Diz  Habermas  (2000,  p.  170)  nesta  obra  que  com  o  “conceito  de  ‘razão  instrumental’, 
Horkheimer e Adorno querem acertar as contas com um entendimento calculador que usurpou o lugar da 
razão.  Esse  conceito  deve,  ao  mesmo  tempo,  relembrar  que  a  racionalidade  com  respeito  a  fins, 
empertigada em totalidade, estreita a diferença entre aquilo que pretende ter validade e aquilo que é útil 
para  a  autoconservação,  demolindo  assim  aquela  barreira  entre  validade  e  poder,  anulando  aquela 
diferenciação conceitual básica que a apreensão moderna do mundo acreditava dever a uma superação 
definitiva do mito. A razão, enquanto razão instrumental, assimilou-se ao poder e renunciou, desse modo, 
à sua força crítica — este é o último desvelamento de uma crítica da ideologia aplicada a si mesma. Esta 
descreve, contudo, a autodestruição da capacidade crítica de modo paradoxal, visto que, no instante da 
descrição, ainda tem de fazer uso da crítica que declarou estar morta. Ela denuncia o esclarecimento que 
se tornou totalitário com os meios do próprio esclarecimento. Adorno estava perfeitamente consciente 
dessa contradição performativa da crítica totalizada”.

126



pode passar por alto essa separação histórica, afirmando uma identificação entre sujeito e 

objeto sem recair na mitologia. Adorno (1995, p. 194) diz que:

Se ele [o sujeito] fosse liquidado em vez de superado numa forma mais elevada, isso 
operaria não somente a regressão da consciência, mas sim a recaída em uma real 
barbárie. Destino, submissão à natureza dos mitos procede de uma total menoridade 
social, de uma época em que a autoconsciência ainda não tinha aberto os olhos, em 
que ainda não existia sujeito. Ao invés de evocar o retorno daquela época, mediante 
a  práxis  coletiva,  dever-se-ia  extinguir  o  feitiço  da  antiga  diferenciação.  Seu 
prolongamento é a consciência da identidade do espírito que, repressivamente,  se 
identifica ao que lhe é diverso.

Percebe-se,  então,  que  Adorno  não  pretende  mergulhar  numa  suposta  identidade 

originária  entre  sujeito  e  objeto.  Ele  não  pretende  recorrer  a  um  fundamento  último, 

afirmando uma imediatidade não dialética. Por outro lado, ele também não afirma a completa 

oposição abstrata entre esses termos. A ideia de sujeito com a qual se trabalha na filosofia 

moderna  é  tributária  da  formulação  de  uma  subjetividade  transcendental,  tal  qual  fora 

formulada  por  Kant.  O  sujeito  transcendental  seria  distinto  dos  sujeitos  particulares  e 

condição a priori de toda experiência objetiva, segundo diz o autor da Crítica da Razão Pura. 

Entretanto, para Adorno esse sujeito seria a “abstração do homem vivo e individual” (1995, 

p.185). Contudo, apesar de a subjetividade transcendental não passar de abstração que supõe 

indivíduos viventes, acaba sendo mais real do que os sujeitos psicológicos particulares. Deste 

modo, a tese idealista acaba tendo uma confirmação a contragosto, visto que o que se impõe 

como subjetividade transcendental a modelar a experiência individual é a própria estrutura 

social.
Na doutrina do sujeito transcendental, expressa-se fielmente a primazia das relações 
abstratamente  racionais,  desligadas  dos  indivíduos  particulares  e  seus  laços 
concretos,  relações  que  têm seu  modelo  na  troca.  Se  a  estrutura  dominante  da 
sociedade reside na forma da troca, então a racionalidade desta constitui os homens; 
o  que  estes  são  para  si  mesmos,  o  que  pretendem  ser  é  secundário.  Eles  são 
deformados de antemão por aquele mecanismo que é transfigurado filosoficamente 
em transcendental. Aquilo que se pretende mais evidente, o sujeito empírico, deveria 
propriamente considerar-se como algo ainda não existente; nesse aspecto, o sujeito 
transcendental é constitutivo. Presumidamente origem de todos os objetos, ele está 
objetificado em sua rígida intemporalidade, perfeitamente de acordo com a doutrina 
kantiana das formas, fixas e imutáveis da consciência transcendental. Sua fixidez e 
invariabilidade  que,  segundo  a  filosofia  transcendental,  produz  objetos  –  ou  ao 
menos lhes prescreve as regras – é a forma reflexa da coisificação [reificação] dos 
homens,  consumada nas  relações  sociais.  O caráter  fetichista,  ilusão  socialmente 
necessária, converteu-se historicamente no “prius” daquilo que, de acordo com o seu 
conceito, ele seria “posterius”. (ADORNO, 1995, p. 186). 

Assim, a tese idealista, que afirma que o mundo objetivo é inteiramente constituído

127



pela  atividade de uma subjetividade  transcendental,  apesar de ser uma fetichização  da 

atividade  do  homem  concreto,  acaba  expressando  uma  situação  histórica  verdadeira. 

Entretanto, essa situação deve ser combatida pela crítica. Assim, Adorno propõe um segundo 

giro copernicano, que revele a primazia do objeto. Desse modo, ele pretende desfazer o feitiço 

do espírito oniabarcante,  que assumiu feições totalitárias ao perseguir toda alteridade.  Isso 

constitui seu esforço teórico para esclarecer o próprio esclarecimento.

Entretanto, a primazia do objeto não poderia ser identificada com a  intetio recta,  ou 

seja, com a atitude cotidiana própria do realismo ingênuo que afirma o “ser assim” do mundo. 

Adorno diz que, em sentindo amplo, o sujeito é também objeto. Entretanto, ele é um objeto 

num estado qualitativamente diferente e mais radical que do objeto comum. Isso se deve ao 

fato de que ele não poderia ser conhecido senão através da consciência, o que o faz também 

sujeito. Afirma, então, Adorno (1995, p.188) que:

O conhecido através da consciência deve ser um algo, pois a mediação se refere ao 
mediado.  Mas,  o  sujeito,  quintessência  da  mediação,  é  o  como  e,  enquanto 
contraposto ao objeto, nunca o que, postulado por qualquer representação concebível 
do conceito de sujeito. Potencialmente, embora não atualmente, o sujeito pode ser 
abstraído da objetividade; o mesmo não ocorre com a subjetividade em relação ao 
objeto. Um ente não se pode escamotear ao sujeito, indiferentemente de como este 
esteja determinado. Se o sujeito não é algo – e algo designa um momento objetivo 
irredutível – então não é nada; até como ‘actus purus’ necessita da referência a um 
agente.  A primazia  do objeto é  a  ‘intentio  obliqua’ da  ‘intentio  obliqua’,  não a 
requentada  ‘intentio recta’;  o corretivo da redução subjetiva, não a denegação de 
uma participação subjetiva. Mediatizado é também o objeto, só que, segundo seu 
próprio  conceito,  não  está  absolutamente  referido  ao  sujeito  como  o  sujeito  à 
objetividade.

Por  sua  vez,  o  objeto  não  pode  ser  considerado  um princípio  em si,  apartado  do 

sujeito. O sujeito possui um núcleo objetivo, mas o objeto não possui qualidades subjetivas. O 

objeto só é algo à medida que é determinado pelo sujeito, que, ao possuir uma raiz fática, 

também  é  objeto.  Entretanto,  a  determinação  do  objeto  pelo  sujeito  não  poderia  ser  

confundida com sua constituição. Não se pode reduzir toda objetividade à atividade subjetiva. 

O sujeito é formado no choque com o objeto. 

Como foi dito anteriormente, Horkheimer e Adorno na  Dialética do Esclarecimento  

afirmam que o sujeito recria o objeto a partir dos vestígios deixados na sua percepção. Entre 

esses vestígios está a própria “unidade da coisa em suas múltiplas propriedades e estados” 

(HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 176; Ed. Alemã, 2003, v.5, p. 219). Desse modo, a 

própria  fixidez  do  eu  cognoscente,  sua  identidade  e  autoconsciência,  são  formadas  no 

confronto com o objeto. Dessa forma, o ego é constituído retroativamente, quando aprende a 

128



“conferir  uma  unidade  sintética,  não  apenas  às  impressões  externas,  mas  também  às 

impressões internas que se separam pouco a pouco daquelas” (HORKHEIMER; ADORNO, 

1985, p.176; Ed. Alemã, 2003, v.5, p. 219).

O mecanismo de projeção que está na raiz do antissemitismo, ou seja, no espírito de 

sistema,  que se lança  com ânsia  de dominação sobre toda alteridade  é fruto da perda da 

capacidade de reflexão do sujeito. A falsa projeção ocorre quando este não pode devolver ao 

objeto o que dele retirou. Como o sujeito não reflete o objeto, não reconhece em si o seu 

elemento objeto. Põe-se acima deste último, procurando assimilar  tudo a sua volta.  Dessa 

forma, quando o sujeito vivente se aliena da sua condição de objeto, ele acaba se submetendo 

ao fetiche de uma subjetividade transcendental. A verdadeira face desta não está no sujeito 

kantiano, mas sim na racionalidade técnica que se infiltra na estrutura social e promove a 

coisificação das relações humanas. A segunda intentio obliqua que Adorno promove tem por 

intuito dar voz ao objeto, ao não idêntico recalcado, que retorna como impulso dominador 

sobre o próprio homem. Esse intento está presente em toda obra de Adorno, em sua luta para 

restabelecer a dignidade do particular frente ao espírito de sistema totalizante. Nisso consiste 

a sua crítica da ideologia. 

Ao se debruçar sobre a relação entre sujeito e objeto, Adorno retoma o procedimento 

constelativo de Walter  Benjamin,  discutido no primeiro capítulo do presente trabalho.  Em 

Sobre  Sujeito  e  Objeto,  Adorno se inspira  no  antigo  amigo  quando se  recusa  a  seguir  o 

percurso da filosofia moderna, que procura definir aquilo que se investiga a partir de indução 

ou dedução. Adorno (1995, p.182) não procura definir por que isso significa capturar algo 

mediante  um  conceito.  Isso  corresponderia  ao  procedimento  de  uma  intencionalidade 

dominadora,  da qual ele e Benjamin querem se afastar. Eles preferem retomar as palavras 

sujeito e objeto como essas se dão na terminologia e na tradição filosófica, ou seja, tomá-las 

como “sedimento da história”. 

Desse modo, como outrora fez em relação às palavras “natureza” e “história”, Adorno 

põe os termos “sujeito” e “objetos” como antípodas constelativos, extremos que se referem 

reciprocamente.  A própria atividade do conceito,  da qual o pensamento não pode abdicar, 

retoma  tais  palavras  a  partir  da  tradição  histórica  que  as  atravessam,  para,  em  seguida, 

deslocá-las  deste  contexto  onde  jazem em ruínas.  Assim,  a  atividade  do  conceito,  ao  se 

confrontar com tais palavras (mas também poderiam ser outros existentes) resgata-as do seu 

mero ser assim, dissolvendo a falsa unidade do contexto geral em que essas se encontram. 

Adorno resgata os termos sujeito e objeto dos pressupostos da filosofia moderna, retira-os de 

129



seus  contornos  idealistas  e  positivistas,  para  depois  lançar  um ataque  crítico  a  esses 

pressupostos, procurando destruir o contexto em que outrora elas se inseriam. Como alguém 

que  constrói  um mosaico,  Adorno  retoma  esses  termos  como  fragmentos  para  serem os 

extremos da imagem-constelação de filosofia, que está montando. Ao recolhê-los da tradição, 

Adorno faz encontrar a filosofia com o seu próprio devir.  Os termos tomados,  não são  a 

priori eternos, mas estão inseridos na história. Enquanto fragmentos, ruínas, eles permitem 

entender  a  tradição  que  também  ajudaram  a  compor.  A  nova  configuração,  na  qual  o 

alegorista  Adorno  insere  estes  termos,  ajuda  a  compreender,  além  da  tradição  que  os 

perfazem, o tempo presente, para o qual enquanto constelação procuram oferecer sentido e 

fazer desaparecer um problema.

As  idéias-constelações,  assim  como  as  conformações  de  estrelas  no  céu  que  lhes 

serviram de inspiração, manifestam em si a experiência histórica humana. Nos desenhos que 

as estrelas pareciam formar no céu, os homens liam narrativas de sua própria história mítica. 

Muitas vezes, eles viam, nessas formas, os seus deuses e os heróis metamorfoseados. Assim, 

para tais homens, a consideração das constelações servia tanto para determinar, por exemplo, 

em que períodos  aconteceriam o plantio  ou a  colheita  dos  alimentos,  como para  saber  o 

destino particular que caberia a cada um. As estrelas, dentro de uma concepção de mundo que 

estabelecia uma correspondência entre macrocosmo e microcosmo, serviam para resolver os 

mais  diversos problemas  dos  homens.  O sentido que tais  constelações  deram às questões 

humanas  sempre  tiveram um núcleo temporal.  As constelações  não são manifestações  de 

verdades  eternas  em  si,  ou,  caso  se  queira  dizer  de  outro  modo,  verdades  naturais  ou 

metafísicas.  As formas a elas atribuídas decorrem da experiência histórica humana. Desse 

modo, o que se expressa nas constelações (sejam de palavras, idéias, ou mesmo de estrelas) é 

a dor do homem plasmada em imagem e a transitoriedade de todo sentido.

As  constelações,  enquanto  configurações  de  sentidos,  constituem  o  momento 

unificador  da  atividade  do  conceito,  mas  sem  constituírem  o  momento  da  negação  da 

negação de um processo dialético. Elas não unificam os fenômenos nelas aglutinados numa 

suprema abstração positiva. É estranha para a constelação a tentativa de reduzir os fenômenos 

a uma totalidade homogênea, ou seja, a uma “média estatística”, que é o quociente final da 

atividade da subjetividade dominadora. A constelação destaca no objeto o que este tem de 

indiferente  ou  incômodo  para  todo  e  qualquer  procedimento  classificatório.  Ao  invés  da 

“média”, ela põe a ênfase nos extremos, naquilo que se detém no último momento antes de 

saltar das bordas da configuração. Nelas, os conceitos se aproximam da coisa mesma, mas 

130



sem querer  apreendê-la  como posse.  Eles  se reúnem ao redor  da coisa,  formando um 

campo magnético nesse entorno.  A configuração  formada,  não homogeniza os fenômenos 

nela salvos, mas valoriza o que neles há de específico. O procedimento constelativo visa a 

uma  filosofia  que  pretende  alcançar  o  não  conceitual  através  dos  conceitos  sem torná-lo 

idêntico a estes.

Enquanto  configuração  de  sentido,  a  constelação  fornece,  pois,  parâmetros  para 

compreensão da realidade. Ela procura compreendê-la não num conceito unívoco e fechado, 

mas numa totalidade aberta por ela constituída. Esse procedimento se distancia de qualquer 

tentativa de apreender a ordem do real numa totalidade sem brechas, tal qual impõe o espírito 

de sistema. Ele reconhece as próprias limitações da subjetividade, pois o “universal aberto” só 

é estabelecido quando os extremos, o heterogêneo, é levado em consideração.

Os autores da Dialética do Esclarecimento, sobretudo Theodor Adorno, posicionam-se 

firmemente contra qualquer forma de totalidade. A insistência dele na crítica demonstra sua 

confiança no potencial da cultura para fazer retroceder a tendência em direção a dominação.

Assim,  Adorno  acredita  que  a  missão  da  filosofia  deve  ser  a  de  continuar 

interpretando o mundo, após ela ter fracassado em seu intuito de promover a vida correta. A 

interpretação  é  a  própria  práxis  teórica,  que deve auxiliar  na modificação  do pensamento 

quando a ação real se encontra interditada. Nisso entra em ação o procedimento constelativo, 

procurando salvar os fenômenos a serem interpretados num “universal aberto”. Ao procurar, 

nos fenômenos, o que há de heterogêneo, esse procedimento visa resgatá-los daquilo que os 

silenciou.  Procura-se  nos  fenômenos  sua  verdadeira  expressão,  o  que foi  subsumido  pela 

atividade intencional que fez deles “tábula rasa”. O que se chama constelação faz parte do 

esforço de dar primazia ao objeto. Dissolvendo a falsa projeção, Adorno pretende resgatar o 

não idêntico, a alteridade, que enfrenta a fúria da subjetividade oniabarcante. O não idêntico é 

uma ideia fluída, que, às vezes, no pensamento de Adorno, designa a natureza, o indivíduo, ou 

a  arte  autêntica,  ou o próprio objeto.  Pode ser,  às  vezes,  compreendido  sob a  rubrica  de 

mimese, a relação não coercitiva que o sujeito estabelece com a natureza. 

Dentro da tentativa da filosofia dar voz ao não idêntico,  o material  que essa deve 

interpretar são os fragmentos e ruínas da sociedade, ou seja, tudo que indica a radical situação 

do sofrimento humano que persiste mesmo após todo progresso científico. Adorno age, então, 

como o alegorista, do qual falava seu amigo Benjamin, recolhendo os destroços da sociedade 

e  da  vida  danificada,  procurando  juntá-los  de  maneira  tal  que  os  problemas  postos  pelo 

pensamento  desapareçam.  Esses fragmentos  e  ruína se manifestam na própria  experiência 

131



histórica e se depositam na linguagem. O procedimento constelativo recolhe esse material 

sedimentado  no  médium  linguístico,  procurando  liberar  no  jogo  dos  elementos  extremos 

postos em relação dialética, a história neles encerrada, ou seja, a expressão silenciada. 

Deve-se mencionar que a noção de  expressão tem grande importância dentro 

do  esforço  adorniano  de  dar  primazia  ao  objeto,  ou  seja,  de  dar  voz  ao  não  conceitual. 

Rodrigo Duarte, um grande estudioso das obras de Adorno, afirma que esse é um conceito 

central  do  pensamento  desse  filósofo  frankfurtiano.  Em  seus  ensaios,  Notas  sobre  a 

“carência  de  fundamentação”  na  filosofia  de  Theodor  W.  Adorno e  Expressão  como 

fundamentação,  ele  já  utiliza  esse  conceito  para  rebater  as  críticas  de  Habermas  ao 

pensamento adorniano. Tal noção permitiria apresentar uma filosofia que “seria mais do que a 

prática ‘ad hoc’ da negação determinada” (DUARTE, 1997, p. 174). Contudo, Duarte procura 

esse  conceito  em  obras  como  Minima  Moralia,  Dialética  Negativa e  Teoria  Estética. 

Entretanto,  na  perspectiva  deste  trabalho,  acredita-se  que  a  Dialética  do  Esclarecimento, 

embora  não  aborde  precisamente  o  conceito  de  expressão,  utiliza-se  de  uma  “filosofia  

expressiva”. Este fator estaria presente na forma ensaística e fragmentaria do método de 

exposição desta obra,  o que vincularia a Dialética do Esclarecimento  ao pensamento de  

juventude de Adorno e a uma proposta de um pensar não dominador.

Entretanto, ainda seguindo o que diz Rodrigo Duarte, pode-se afirmar que a concepção 

de expressão em Adorno é  inspirada nas  ideias  do amigo Walter  Benjamin.  Em  Sobre a 

Linguagem em Geral e a Linguagem dos Homens, Benjamin polemiza contra uma noção de 

linguagem  meramente  voltada  para  comunicação  de  conteúdos.  Para  Benjamin,  o  que  a 

linguagem comunica é a essência espiritual do homem. Essa concepção se opõe ao que ele 

designa como concepção burguesa da linguagem, ou seja, a linguagem como meio de um 

emissor enviar uma mensagem que é decodificada por um receptor (BENJAMIN, 1992, p. 

181; DUARTE, 2001, p. 97).

Em Minima Moralia, no fragmento 64, denominado Moral e estilo, Adorno retoma a 

noção  de  expressão.  Ele  se  coloca  contra  a  tendência  presente  nos  produtos  culturais, 

nomeadamente  na  atividade  literária,  de  se  apresentar  uma  expressão  menos  adequada  à 

exposição do assunto para se facilitar  a compreensão do público.  Ele argumenta que uma 

expressão rigorosa, apesar da dificuldade de compreensão que suscita, procura ser adequada 

ao objeto. Essa expressão rigorosa, própria de uma escrita comprometida com seu objeto, 

exige um esforço conceitual a quem procura compreendê-la. Ela impõe a suspensão dos juízos 

habituais  e  uma  forma  de  percepção  extracotidiana,  o  que  faz  a  maioria  das  pessoas  se 

132



afastarem violentamente. Assim, em prol do apelo comercial para a comunicação se trairia 

o comunicado (ADORNO, 1992, p. 88). 

Como  já  foi  visto  neste  trabalho,  Adorno  (1992,  p.186-187)  também  rejeita  a 

interpretação psicanalítica que afirma que arte é o resultado da sublimação das pulsões dos 

artistas em uma forma socialmente aprovada. Adorno afirma que as obras de arte legítimas, 

muitas  vezes,  são  socialmente  indesejáveis.  Através  da  expressão  estética,  o  artista  se 

posiciona perante a realidade, enfrenta a censura social e nega a realidade contrapondo-lhe o 

que não se iguala a esta18. Desse modo, a expressão se impõe contra o status quo.

Apesar  de  a  expressão  ser  um  conceito  central  da  arte,  não  se  pode  defini-lo 

claramente  devido  ao  fato  de  que  aquilo  que  é  contrário  qualitativamente  ao  conceito 

dificilmente se deixa ser levado ao seu conceito. Adorno (2004, p. 153) diz que:
La expresión busca lo transubjetivo, es la  figura  del conocimiento que, habiendo 
precedido en tiempos a la polaridad de sujeto y objeto, no la reconoce como algo 
definitivo. […] La expresión estética es objetualización de lo no objetual, que al ser 
objetualizado  se  convierte  en  lo  no-objetual  segundo,  en  lo  que  habla  desde  el 
artefacto,  no  como  imitación  del  sujeto.  Por  otra  parte,  la  objetivación  de  la 
expresión, que coincide con el  arte,  necesita  del  sujeto que la produce y explota 
(dicho a la manera burguesa) sus propias emociones miméticas. El arte es expresivo 
donde desde él habla, mediado subjetivamente, algo objetivo: la tristeza, la energía, 
el anhelo. La expresión es el rostro lamentoso de las obras. Las obras muestran este 
rostro a quien responde a su mirada incluso aunque estén compuestas en tono alegre 
o glorifiquen la vie opportune del rococó. Si la expresión fuera la simple duplicación 
de lo sentido subjetivamente, no sería nada; bien lo sabe la burla de los artistas sobre 
un producto que hay que sentir,  no que inventar.  Más que esos  sentimientos,  su 
modelo es la expresión de cosas y situaciones extraartísticas.  En ellas ya  se han 
sedimentado y hablan los procesos y las funciones históricas19.

Assim, percebe-se que a expressão pertence a um momento histórico que antecede à

18  O documentário do diretor Peter Cohen, Arquitetura da Destruição, fala um pouco do propósito nazista de 
“embelezar o mundo” e da concepção de arte aceita pelos partidários de Hitler. Esses só consideravam belo o 
que se aproximava do ideal nazista de pureza da raça e eugenia. Dentro desse contexto, ganhava destaque a 
arte clássica e neoclássica, que eram consideradas exemplos da “grande arte”. Em oposição a este tipo de 
conformação estética, Hitler apresentava obras impressionistas e expressionistas, as quais denominava “arte 
degenerada”. Esse tipo de arte, que apresentava rostos e formas não regulares, era considerada pelos nazistas 
o  modelo  da  loucura  e  da  degradação  do  mundo moderno.  Isto  revela  a  visão  limitada  de  beleza  dos 
nacionais-socialistas.

19 A expressão busca o transubjetivo, é a figura do conhecimento que, tendo antecedido no tempo à polaridade 
de sujeito e objeto, não a reconhece como algo definitivo. A expressão estética é objetualização do não objetual, 
que ao ser objetualizado se converte no não-objetual segundo, no que fala desde o artefato, não como imitação 
do sujeito. Por outro lado, a objetivação da expressão, que coincide com a arte, necessita do sujeito que a produz 
e explora (dito a maneira burguesa) suas próprias emoções miméticas. A arte é expressiva de onde ela fala, 
mediando subjetivamente, algo objetivo: a tristeza, a energia, o anseio. A expressão é o rosto de lamento das 
obras. As obras mostram este rosto a quem responde seu olhar, mesmo que estejam compostas em tons alegres 
ou glorifiquem la vie opportune do rococó. Se a expressão fosse a simples duplicação do sentido subjetivamente, 
não seria nada; bem o sabe a zombaria dos artistas sobre um produto que se tem que sentir, não que inventar. 
Mais que estes sentimentos, seu modelo é a expressão de coisas e situações extra-artísticas. Nelas já se tem 
sedimentado e falam os processos e as funções históricas.

133



própria separação de sujeito e objeto. Devido a isso, ela procura ir além do meramente 

subjetivo, sendo dessa forma uma noção chave para a primazia do objeto. Mais uma vez é 

importante  dizer  que isso não significa a  pura afirmação do ser assim do mundo,  nem o 

retorno ao estado pré-crítico de identificação dos polos da subjetividade e objetividade.  A 

expressão, enquanto elemento presente nas obras de arte, traz à reflexão a mediação de sujeito 

e objeto. A expressão indica o que não pode ser reduzido às categorias de sujeito, ela é o não 

objetual,  negando  a  noção  de  objeto  deixada  pelo  pensamento  tradicional.  Ao  ser 

objetualizada através da atividade estética, ela se torna o não objetual segundo, aquilo que, na 

arte, resiste a uma assimilação total. Entretanto, a objetualização da expressão necessita da 

exploração das próprias emoções miméticas do sujeito. Todavia, isso não significa dizer que o 

expresso  é  inteiramente  subjetivo.  Ele  brota  de  uma  situação  inteiramente  objetiva,  do 

sofrimento concreto presente na situação histórica do homem. A literatura de Franz Kafka é 

exemplar  deste  gesto  da  arte,  voltando  a  transformar  a  expressão  no  acontecimento  nela 

cifrado. A atenção dada ao sofrimento e a dor revela certa influência de Schopenhauer no 

materialismo de Adorno.

A  componente  expressiva  em  Adorno  não  resulta  de  um  acesso  privilegiado  de 

determinado  sujeito  a  um conteúdo  psíquico  que  um sujeito  possui  e  comunica  a  outros 

sujeitos. Ela decorre de uma situação objetiva. Também as obras de arte não se interessam 

precisamente em comunicar algo. Isso se revela, por exemplo, no esforço da prosa de James 

Joyce  para  por  fora  de  ação  a  linguagem discursiva  ou  pelos  subordiná-la  às  categorias 

estéticas  formais,  até  torná-las  irreconhecíveis  (ADORNO,  2004,  p.  154).  Como  foi  dito 

anteriormente,  o  preço  da  comunicação  não  pode  ser  a  violência  sobre  o  comunicado. 

Percebe-se,  então,  que a  arte  moderna  procura transformar  a  linguagem comunicativa  em 

linguagem mimética,  ou seja,  que não procura ser  apenas  a  interação  comunicativa  entre 

sujeitos, mas revelar a própria voz do não idêntico recalcado.

Afirmando a componente mimética da linguagem, Adorno diz que as ânforas etruscas 

de  Villa  Giulia dizem muito,  apesar  de  serem incomensuráveis  com qualquer  linguagem 

comunicativa. A verdadeira linguagem da arte é muda, tal mudez teria prerrogativa até sobre 

o  momento  significativo  da  poesia.  Aquilo  que,  nas  supracitadas  ânforas,  seria  similar  a 

linguagem seria como um “aqui estou”, ou ainda um “este sou eu”, uma mesmidade extraída 

de  uma  interdependência  com  o  existente  anteriormente  ao  pensamento  identificador.  A 

linguagem significativa pertenceria a um momento posterior à linguagem das obras. Ainda 

134



sobre o conceito de expressão e a relação que ele estabelece com o sujeito nas obras, diz 

Adorno (2004, p. 155):
Las obras de arte tienen expresión no donde comunican al sujeto, sino donde vibran 
con  la  prehistoria  de  la  subjetividad,  con  la  historia  de  la  animación  […]  Esto 
circunscribe  la  afinidad de la obra  de arte  con el  sujeto.  Esa afinidad sobrevive 
porque en el sujeto sobrevive esa prehistoria. El sujeto vuelve a comenzar desde 
cero en cada historia. Como instrumento de la expresión sólo vale el sujeto, por más 
que, aunque se crea inmediato,  sea algo mediado. Incluso donde lo expresado se 
parece  al  sujeto,  donde  las  emociones  son  subjetivas,  son  al  mismo  tiempo 
impersonales, pasan a la integración del yo, no se agotan en ella. La expresión de las 
obras de arte  es  lo no subjetivo en el  sujeto,  su propia expresión menos que su 
impronta; nada es tan expresivo como los ojos de los animales (antropoides) que 
parecen  objetivamente  lamentarse  de  no  ser  humanos.  La  transposición  de  las 
emociones a las obras, que hacen suyas en virtud de su integración, convierte a las 
emociones  dentro  del  continuo  estético  en  lugartenientes  de  la  naturaleza 
extraestética,  pero  ya  no  están  presentes  físicamente  como  sus  copias.  Esta 
ambivalencia  es  registrada  por  toda  experiencia  genuinamente  estética, 
incomparablemente en la descripción kantiana del sentimiento de lo sublime como 
algo que vibra entre la naturaleza y la libertad.20

A interação  entre  sujeito  e  obra  de  arte  não  é  meramente  comunicativa,  mas  sim 

tributária de uma afinidade ligada à própria pré-história da subjetividade. Sobrevive na obra 

seu  componente  mimético,  o  reflexo  fugidio  do  não  conceitual,  da  natureza.  No  sujeito 

sobrevive esta mesma componente, que se sintoniza com a denúncia do sofrimento objetivo 

presente  na sociedade  antagônica  e  com a  aspiração  de um mundo melhor.  Isso é  o  que 

Adorno (2005, p. 28) tenta revelar na  Dialética Negativa, quando diz que “la necesidad de 

prestar voz al sufrimiento es condición de toda verdad. Pues el sufrimiento es objetividad que 

pesa sobre el sujeto; lo que éste experimenta como lo más subjetivo suyo, su expresión, está 

objetivamente mediado” 21 

20 As obras de arte têm expressão não de onde comunicam ao sujeito, mas sim de onde vibram com a pré-história 
da subjetividade, com a história da animação [...]. Isso circunscreve a afinidade da obra de arte com o sujeito. 
Essa afinidade sobrevive porque no sujeito sobrevive esta pré-história. O sujeito volta a começar desde o zero 
em cada história. Como instrumento da exposição só vale o sujeito, por mais que, ainda que se creia imediato, 
seja algo mediato. Inclusive de onde o expressado se assemelha ao sujeito, de onde as emoções são subjetivas, 
são ao mesmo tempo impessoais, passam a integração do eu, não se esgotam nela. A expressão das obras de arte 
é o não subjetivo no sujeito, sua própria expressão menos que seu estigma. Nada é tão expressivo quanto os 
olhos  dos  animais  (antropóides)  que  parecem  objetivamente  se  lamentarem  de  não  serem  humanos.  A 
transposição das emoções às obras, que as fazem suas em virtude da integração, converte as emoções dentro do 
contínuo estético no lugar-tenente da natureza extra-estética, porém já não estão presentes fisicamente como suas 
cópias.  Essa  ambivalência  é  registrada  por  toda  experiência  genuinamente  estética,  incomparavelmente  na 
descrição kantiana do sentimento do sublime como algo entre a natureza e a liberdade.

21  A necessidade de prestar voz ao sofrimento é condição de toda verdade, pois o sofrimento é objetividade que 
pesa  sobre o sujeito.  O que este  experimenta como o mais subjetivo,  sua expressão,  está  objetivamente 
mediado.

135



Entretanto,  não só a  arte  pode ser  expressiva,  mas  também o próprio  discurso 

filosófico. 
Esto puede ayudar a explicar por qué a la filosofía su exposición no le es indiferente 
y externa, sino inmanente a su idea. Sólo a través de su expresión—el lenguaje— se 
objetiva su integral momento expresivo, aconceptual y mimético. La libertad de la 
filosofía no es nada más que la capacidad para contribuir a dar voz a su falta de 
libertad. Si el momento expresivo aspira a más, degenera en concepción del mundo; 
cuando renuncia al momento expresivo y al deber de exposición, se asimila a la 
ciencia (ADORNO, 2005, p. 28) 22

Assim, a partir das interpretações que esta dissertação faz das obras de Adorno, pode-

se pensar que a filosofia que faz jus a seu momento expressivo preocupa-se também com sua 

forma de exposição. Essa ideia se liga ao conceito de exposição (Darstellung) que Adorno 

reapropria de Benjamin. A verdade, caso não queira se perder na pura abstração, depende da 

sua forma de apresentação. Assim, deve-se retomar a idéia de ensaio como forma, postulada 

pelo filósofo frankfurtiano.

Em  O ensaio como forma,  Adorno retorna  às ideias  que já havia  abordado em  A 

atualidade da filosofia e  A idéia de história natural.  Propõe um pensamento que procura 

incorporar um momento expressivo, interpretando os fragmentos da cultura. Tal pensamento 

aproxima-se da atitude do alegorista (lembre-se aqui do poeta Charles Baudelaire), que, no 

confronto  com uma realidade,  que  há  muito  perdeu um sentido  unívoco e  transcendente, 

volta-se para o fragmentado, para a escória dos fenômenos. Este pensamento se manisfesta na 

forma do ensaio. Ele entra em confronto com a filosofia tradicional. Essa, quando se volta 

para o particular, procura identificá-lo como exemplar do universal. Ao procurar fazer jus ao 

particular, ao não conceitual que se insinua na componente expressiva através de sua forma, o 

ensaio  contrasta  com a  pretensão  de  totalidade  do  pensamento  tradicional  que  identifica 

sujeito e objeto.

O ensaio reflete o que é amado e odiado, em vez de conceber o espírito como uma 
criação  a partir  do nada, segundo o modelo de uma irrestrita  moral  do trabalho. 
Felicidade e jogo lhe são essenciais. Ele não começa com Adão e Eva, mas com 
aquilo sobre o que deseja falar; diz o que a respeito lhe ocorre e termina onde sente 
ter chegado ao fim, não onde nada mais resta a dizer: ocupa, desse modo, um lugar 
entre os despropósitos. Seus conceitos não são construídos a partir de um princípio 
primeiro, nem convergem para um fim último (ADORNO, 2003, p. 16-17)

22  Isto pode ajudar a explicar por que para a filosofia sua exposição não é indiferente e externa, mas imanente a 
sua idéia. Só através de sua expressão – a linguagem – objetiva seu integral momento expressivo, aconceitual 
e mimético. A liberdade da filosofia não é nada mais que a capacidade para contribuir para dar voz a sua falta  
de liberdade. Se o momento expressivo aspira a mais, degenera em concepção de mundo, quando renuncia ao 
momento expressivo e ao dever de exposição, assemelha-se à ciência

136



Na  perspectiva  deste  trabalho,  o  modelo  de  filosofia  que  alia  em  sua  forma 

interpretação e expressão ainda causa escândalo no pensamento tradicional. Desse modo, os 

partidários de uma racionalidade mais estrita não hesitam em acusar Adorno de ter recaído no 

irracionalismo ou no ceticismo. Adorno (2003, p. 17) parece antecipar a censura feita por 

esses ao seu pensamento quando diz que:

Por receio de qualquer negatividade, rotula-se como perda de tempo o esforço do 
sujeito para penetrar a suposta objetividade que se esconde atrás da fachada. Tudo é 
muito mais simples, dizem. Quem interpreta,  em vez de simplesmente registrar e 
classificar,  é  estigmatizado  como alguém  que  desorienta  a  inteligência  para  um 
devaneio impotente e implica onde não há nada para explicar. Ser um homem com 
os pés no chão ou com a cabeça nas nuvens, eis a alternativa.

No  ensaio,  destaca-se  a  fantasia  subjetiva  (fantasia  exata)  como  forma  de 

interpretação, que o aproxima do procedimento estético. Em parte, é nisso que consiste sua 

componente  expressiva.  Contudo,  apesar  disso,  o  ensaio  não  pode  ser  acusado  de  se 

identificar com a arte por dois motivos: ele trabalha com conceitos, o seu meio específico, 

como  também  possui  uma  pretensão  de  verdade  desprovida  de  aparência  estética.  Para 

Adorno, filosofia e arte não devem se identificar:

Una filosofía que imitara al arte, que quisiera convertirse por  sí misma en obra de 
arte, se tacharía a sí misma. Postularía la pretensión de identidad: que su objeto se 
absorbiera en ella concediendo a su modo de proceder una supremacía a  la que lo 
heterogéneo se acomoda a priori  en cuanto material,  mientras que justamente  su 
relación con lo heterogéneo es temática para  la filosofía. El arte y  la filosofía no 
tienen lo que les es común en la forma o en el procedimiento configurador, sino en 
un modo de proceder que prohíbe la pseudomorfosis. Ambos mantienen la fidelidad 
a  su propio contenido a través de  su oposición;  el arte,  al hacerles dengues a  sus 
significados;  la filosofía,  al no  prenderse de  nada  inmediato.  A  ella [filosofia] 
compete  el empeño de  llegar más  allá del concepto  por  medio del concepto 
(ADORNO, 2005, p. 26) 23

O  processo  de  desencantamento  do  mundo  levou  a  separação  de  arte  e  ciência, 

intuição  e  conceito.  Tentar  restabelecer  uma  união  entre  esses  termos,  em um só  golpe, 

resultaria numa ameaça de recaída no caos. Entretanto, não se pode hipostasiar o antagonismo 

entre arte e ciência. A simples aversão à mistura desses termos não absolve o pensamento 

sistemático, que divide a cultura em ramos e setores. 

23  Uma filosofia que imitasse a arte,  que quisesse converter-se por si mesma em obra de arte, acabaria se 
impugnando. Postularia a pretensão de identidade: que seu objeto se absorvesse nela, concedendo a seu modo 
de  proceder uma  supremacia  a  qual  o  heterogêneo  se  acomoda  a  priori  como  material,  enquanto  que 
justamente sua relação com o heterogêneo é temática para a filosofia. A arte e a filosofia não têm o que lhes é 
comum  na  forma  ou  no  procedimento  configurador,  senão  um  modo  de  proceder  que  proíbe  a 
pseudomorfose.  Ambas mantêm a fidelidade  a seu próprio conteúdo através  de sua oposição;  a  arte,  ao 
obstinar-se  contra  os  seus  significados;  a  filosofia,  a  não  prender-se  a  nada  de  imediato.  [...]  A ela  [a 
filosofia] compete o empenho de ir mais além do conceito por meio do conceito.

137



Ainda  que  sejam  necessários,  estes  setores  acabam  reconhecendo 
institucionalmente  a  renúncia  à  verdade  do  todo.  Os  ideais  de  pureza  e  asseio, 
compartilhados tanto pelos  empreendimentos  de  uma filosofia  veraz,  aferida  por 
valores  eternos,  quanto  por  uma  ciência  sólida,  inteiramente  organizada  e  sem 
lacunas, e também por uma arte intuitiva, desprovida de conceito, trazem marcas de 
uma ordem repressiva. Passa-se a exigir do espírito um certificado de competência 
administrativa,  para  que  ele  não  transgrida  a  cultura  oficial  ao  ultrapassar  as 
fronteiras culturalmente demarcadas (ADORNO, 2003, p. 22)

Apesar de reconhecer a separação entre sujeito e objeto, intuição e conceito, a filosofia 

de Adorno não se prende às esferas de validade rígidas. Ela sempre busca expressar aquilo 

que não pode ser dito, afrontando as convenções estabelecidas pelo establishment científico e 

filosófico. Muitos dos temas abordados por Adorno misturam teoria do conhecimento, teoria 

social,  ética  e  estética.  A  própria  forma  do  seu  pensamento  desafia  a  lógica  tradicional, 

seguindo o impulso expressivo. Ele procede por parataxe, não derivando seus elementos a 

partir de determinados princípios, subordinando-os numa sequência lógica convencional, mas 

sim coordenando-os em justaposição e sucessão. Isso atrai a estranheza de diversos críticos ao 

pensamento de Adorno. 

A  recusa  do  ensaio  de  compactuar  com  o  pensamento  totalizante,  que  parte  de 

princípios fundamentais, revela a afinidade deste com um pensar radicalmente novo. Ao se 

confrontar com uma intencionalidade, que procura reduzir o mundo as próprias categorias, 

fetichizando a si própria, ele põe no centro de sua reflexão o próprio mito. Assim, essa forma 

de escrita filosófica toma os diversos elementos da cultura como objeto de reflexão. Nisto o 

ensaio se assemelha a constelação, retomando os objetos dispersos da cultura (palavras, obras 

de arte, etc.) deslocando-os de seu contexto original, procurando revelar neles o que há de 

heterogêneo e que revela a “história sedimentada”, a expressão contida. Dessa forma, não se 

referem estes objetos a princípios últimos e fundamentais, ao que “está aí desde sempre”, à 

natureza, ao mítico. Assim, o ensaio busca também estabelecer um “universal aberto”, que 

procure servir de guia para se compreender a realidade. O verdadeiro tema da ensaística de 

Adorno, como se pode perceber agora, é a relação entre natureza e cultura (ADORNO, 2003, 

p. 39). 

Para o ensaio não há objeto especial, pois todos estão igualmente próximos do que os 

enfeitiça: a racionalidade subjetiva conformada segundo o princípio de autoconservação e a 

forma mercadoria. O propósito da filosofia ensaística, segundo Adorno (2003, p. 40) é [...] 

“abalar  a  pretensão  da  cultura,  levando-a  a  meditar  sobre  sua  própria  inverdade,  essa 

aparência ideológica na qual a cultura se manifesta como natureza decaída. Sob o olhar do 

ensaio, a segunda natureza toma consciência de si mesma como natureza”.

138



Assim sendo, percebe-se que o impulso que insufla a Dialética do Esclarecimento, 

permanece  constante  praticamente  em toda obra de  Adorno.  Ele  pretende  apresentar  uma 

filosofia  que  evite  a  recaída  na  mitologia,  ou  seja,  que  identifique  sujeito  e  objeto,  que 

carregue em si a ânsia sistemática de abarcar o todo em suas próprias categorias. Adorno 

estabelece, assim, uma filosofia em que a forma não é indiferente ao seu conteúdo. 

Desse modo, a forma de exposição da filosofia orienta o seu olhar para o particular, 

conferindo a ela certo caráter retórico, enquanto exercício da linguagem. Isso permite liberar a 

componente expressiva da filosofia, que se rebela contra a lógica tradicional. Não obstante, o 

esforço da busca da expressão adequada é uma maneira de abordar o objeto sem dominá-lo. 

Assim, a filosofia combina expressão e interpretação: em sua forma ela busca expor a dor 

objetivamente mediada na sociedade antagônica, assim como interpretar a realidade a partir 

do que foi recalcado, posto de lado pelo pensamento tradicional.

Lidar  com uma  escrita  filosófica  que  valoriza  a  forma  de  exposição  demonstra  a 

importância  atribuída  por  Adorno  à  linguagem  nos  âmbitos  epistemológicos  e  sociais. 

Entretanto, apesar de esse aspecto de seu pensamento ter sido influenciado por sua relação 

com Walter  Benjamin,  principalmente  da  leitura  que ele  fez  do livro  Origem do Drama 

Barroco Alemão, Adorno não pode ser incluído totalmente e sem ressalvas dentro daquilo que 

se chama paradigma linguístico. Ele evita a recaída no solo metafísico que o amigo realizou 

ao se orientar pela mística judaica. A preocupação de Adorno está em desvencilhar a filosofia 

de uma subjetividade omniabarcante, que se pauta por uma racionalidade instrumental e que 

se inscreve num sistema de pensamento lógico-matemático para melhor dominar a natureza. 

Tal forma de racionalidade desconsidera o pensamento histórico e o saber da tradição.  A 

história nesse pensamento é apenas um ramo de uma ciência  especializada voltada para a 

crença  nos  fatos  brutos.  A  importância  que  Adorno  atribui  à  linguagem  se  refere  à 

possibilidade  que  esta  contém de  manifestar  a  experiência  histórica  nela  coagulada.  Essa 

experiência foi relegada por uma modernidade que submete os indivíduos  chocs, dentro de 

um pensamento  voltado para um progresso técnico constante. Isso gera uma preocupação 

comum para Adorno e Benjamin: o fenômeno da “perda da experiência”.

A modernidade, que impele a história ao progresso técnico, calca-se sob a força de 

uma subjetividade que quer retirar toda autoridade de si mesma. Essa vê a tradição como 

superstição e afirma o presente como ídolo (ADORNO, 2005, p. 59-60). Assim, pela ação de 

uma racionalidade subjetiva,  ela desperta as forças produtivas e se volta para o progresso 

139



técnico.  Essa  racionalidade  materializada  nos  processos  produtivos  industriais  opera  a 

objetificação  dos  homens  e  a  fetichização  das  mercadorias.  Alienados  nesse  processo  de 

produção, os homens se tornam objetos das forças do mercado, às quais eles servem. A forma 

mercadoria configura essa experiência humana, infligindo a ânsia pelo “novo” utilizada para 

dar  sentido  a  existências  fugazes  dentro  de  uma  aparato  técnico,  que  se  sobrepõe 

enormemente ao indivíduo isolado. Sob o princípio de uma “temporalidade quantitativa”, a 

subjetividade reificada do homem não consegue elaborar o passado e ter qualquer experiência 

autêntica.  É  o  que  Adorno (2003,  p.  33)  deixa  claro  nesta  passagem de  O que significa  

elaborar o passado:

A sociedade burguesa encontra-se subordinada de um modo universal à lei da troca, 
do “igual  por  igual”  de  cáculos  que,  por  darem certo,  não  deixam resto  algum. 
Conforme sua própria essência, a troca é atemporal, tal como a própria razão, assim 
como,  de  acordo  com  sua  forma  pura,  as  operações  da  matemática  excluem  o 
momento  temporal.  Nesses  termos,  o  tempo  concreto  também  desapareceria  da 
produção  industrial.  Esta  procede  sempre  em  ciclos  idênticos  e  pulsativos, 
potenci1mente de mesma duração, e praticamente não necessita mais da experiência 
acumulada.  Economistas  e  sociólogos  como  Werner  Sombart  e  Max  Weber 
atribuíram o princípio do tradicionalismo às formas sociais feudais, e o princípio da 
racionalidade às formas burguesas. O que é o mesmo que dizer que a memória, o 
tempo  e  a  lembrança  são  liqüidados  pela  própria  sociedade  burguesa  em  seu 
desenvolvimento, como se fossem uma espécie de resto irracional, do mesmo modo 
como  a  racionalização  progressiva  dos  procedimentos  da  produção  industrial 
elimina junto aos outros restos da atividade artesanal também categorias como a da 
aprendizagem, ou seja, do tempo de aquisição da experiência no oficio. Quando a 
humanidade  se  aliena  da  memória,  esgotando-se  sem  fôlego  na  adaptação  ao 
existente, nisto reflete- se uma lei objetiva de desenvolvimento.

Observa-se que a preocupação com a forma de uma escrita filosófica tanto em Adorno 

como em Benjamin ganha sentido numa época que a própria experiência, condicionada pelo 

aparato produtivo, queda fragmentada. Numa modernidade marcda pela efemeridade de tudo 

que nela se apresenta, pela ausência de todo sentido transcendente, o pensamento filósofico 

precisa de dar conta dos objetos marcados por esta experiência crucial. Por um lado, é vedada 

a ela qualquer tentativa de abordagem a partir de um princípio unificador, seja uma realidade 

ideal metafísica, ou uma subjetividade inteiramente transcendente. Por outro lado, afundar-se 

na pura afirmação do dado bruto conduz apenas ao clima de niilismo epistemológico, ético e 

estético. Assim, ganha sentido o procedimento ensaístico e constelativo da escrita filosófica 

de Adorno.

O ensaio é uma tentativa de promover  uma subjetividade reflexiva,  que limite  sua 

ânsia dominadora. Nele, a atividade do conceito é voltada apenas para salvar os fenômenos 

140



numa totalidade de sentido aberta, tal qual ocorre com a alegoria e com o procedimento 

constelativo. Procura-se expor, por meio da forma do ensaio, a história encerrada no objeto, 

revelar  sua expressão.  Para isso,  o pensamento  teórico em forma de constelação rodeia  o 

objeto que quer “abrir”. Esse objeto é como um cofre mais requintado, que não abre de um só 

golpe através de uma chave, mas apenas por meio de uma “combinação de números” que é a 

constelação (ADORNO, 2005, p. 156).

Apesar  de  a  linguagem  ter  um  papel  importante  para  Adorno,  ela  não  pode  ser 

considerada o  primum de sua filosofia. Como afirma Marcia Tiburi (2005, p. 73) “não é a 

linguagem que funda a experiência, mas o contrário: a história fundará nela a palavra ao modo 

de um irromper  nela  enquanto sofrimento ou, em outras palavras,  experiência  do horror”. 

Desse  maneira,  Adorno  (2005,  p.  159)  demarca  sua  relativa  de  Walter  Benjamin, 

aproximando seu procedimento constelativo dos “tipos ideais”, propostos por Marx Weber 

como ferramentos de investigação de uma sociologia compreensiva. Para Weber, esses tipos 

ideais eram composições do próprio pesquisador social a partir de detrminadas características 

do  objeto  investigado  tomadas  sem interferências  exteriores.  Assim,  esses  não  existiriam 

efetivamente na realidade, entretanto ajudariam a compreender o sentido das ações sociais. 

Desse modo, o sociólogo também se desliga de um procedimento definitório,  que procura 

apreender o objeto em unidades lógicas rígidas. 

Adorno  chama  a  atenção  para  a  semelhança  que  os  tipos  ideais  têm  com  as 

composições musicais. Ao usar o termo “compor” em relação ao seu instrumento de pesquisa, 

Weber despertaria a fúria do pensamento positivo ao revelar uma dose de subjetivismo no seu 

procediemento.  Contudo,  tais  quais  as  composições  musicais  que  são  subjetivamente 

produzidas, os tipos ideais tiram sua força do lugar de onde o elemento subjetivo desaparece. 

O compositor,  ao  dominar  o  seu  material  musical  e  transformá-lo  em arte,  não  expressa 

apenas o conteúdo subjetivo individual. O que sua obra expressa é a objetividade histórica do 

sofrimento humano. É isso que Adorno espera de seus procediementos constelativos, recolher, 

na  linguagem e na  tradição,  a  história  plasmada  do sofrimento  e  da  alienação;  revelar  o 

momento histórico da natureza e o lemento natural do espírito. É desse dado objetivo que a 

constelação e o ensaio, seu parente, retiram suas objetividades (ADORNO, 2005, p. 159).

O  ensaio  e  a  constelação  são  formas  de  escrita  filosóficas  que  tentam resgatar  a 

experiência histórica mutilidada pela alienação. Dessa forma, a maneira como procedem não 

141



pode ser a mesma da racionalidade instrumental  e nem de uma linguagem meramente 

comunicativa.  Assim,  essa nova escrita filosófica apela para a componente expressiva dos 

objetos. Na tentativa de se aproximar destes em suas diversas camadas de sentido, o ensaio se 

mostra fragamentado, como se quisesse tomar fôlego em cada momento. A escrita se torna 

parataxica e arrumação das frases obrigam o leitor a uma exegese atenta. Proliferam nestes 

textos as figuras de linguagens como os quiasmos e a sinédoque. A atenção deve estar voltada 

mais  para  os  silêncios  do  texto,  do  que  para  aquilo  que  está  obviamnete  expresso.  Tal 

procedimento  visa  resgatar  algo  da  memória  involuntária,  que  não  foi  completamente 

enformada  pela  atividade  da consciência  reificada.  Através  desse procedimento,  espera-se 

minimizar os efeitos negativos do contexto geral de ofuscamento. 

O correlato da escrita ensaística é uma filosofia enquanto interpretação. O ensaio é as 

duas coisas: texto cifrado, produto de uma pensamento que se recusa a apreender a realidade 

num sistema, e esforço para traduzir a lingua expressiva de uma realidade fragmentada e em 

ruínas. Desse modo, a filosofia de Adorno faz uso da fantasia exata, a componente mimética, 

que é um escândalo para o pensamento positivista, que afirma a independência do dado. Essa 

filosofia interpretativa apenas obedece a sua exigência  interna ao agir  assim.  Ela só pode 

denunciar a ilusão que se impõe como totalidade, o mito, a falsidade da segunda natureza que 

carrega em si os impulsos primitivos da primeira, quando revelar a correlação de sujeito e 

objeto em sua própria forma. Só fazendo justiça ao objeto, pode-se pensar uma práxis que seja 

mais do que mero um programa de ação. É o que a Dialética do Esclarecimento manifesta em 

sua forma de escrita. Essa obra se insere na tarefa que Adorno atribui à filosofia de continuar 

interpretando a realidade para assim esclarecer o próprio esclarecimento, o que é uma etapa 

importante na transformação efetiva do mundo.

As  características  ensaísticas,  alegóricas  e  constelativas  da  Dialética  do 

Esclarecimento já  foram  abordadas  no  terceiro  capítulo  deste  trabalho.  Cada  capítulo  e 

excursos  da  obra  lembram  o  ensaio  ao  procurarem  compreender  o  esclarecimento 

(Aufklärung) a partir de uma determinada perspectiva, sem partir de definições prévias ou 

inscrever  o  fenômeno  numa  abordagem  sistemática.  Assim,  a  obra  ganha  um  caráter 

fragmentário, lembrando aquilo que Benjamin (2004, p. 15) diz sobre a retórica do tratado. O 

autor de Origem do Drama Barroco Alemão diz que a escrita filosófica digna desse nome se 

assemelha a um orador que quer contar e explicar algo de grande amplitude num único fôlego, 

mas sente muita dificuldade. Assim, sua retórica é vacilante, parando a cada momento para 

142



procurar a palavra adequada e tendo de apoiar cada frase num jogo fisionômico, como se 

não quisesse só dizer algo, mas também mostrar. Essa escrita não visa entusiasmar o leitor, 

mas obrigá-lo a parar em cada estação do caminho (ou método?) para refletir. 

Cada capítulo é completo em si mesmo, mas não é uma totalidade fechada. Eles se 

aproximam daquilo que Benjamin chama de constelação, enquanto configuração de ideias. Os 

extremos, como mito e esclarecimento, sujeito e objeto, história e natureza são retirados de 

um terreno comum, tomados muitas vezes em sua acepção corrente e deslocados para uma 

nova perspectiva. Desse modo, tais termos, tidos como antípodas, chegam quase ao limite de 

si mesmos, quase ao ponto de se tornarem seus opostos. Assim, o esclarecimento reverte no 

mito,  e o mito já é esclarecimento.  A subjetividade,  ao se sobrepor sobre o objeto,  acaba 

tornando os homens em objetos, e a mercadoria o princípio da nova subjetividade. A história, 

enquanto espírito que tenta suplantar a natureza, regride as forças instintivas cegas. Colocar 

esses  extremos  em  relação  visa  demonstrar  que  esses  não  tem  sentido  num  isolamento 

abstrato. Entretanto, a dialética imanente da constelação não visa a uma síntese artificial e 

homogeneizante, após uma negação de uma negação. Ele busca revelar a singularidade dos 

fenômenos tomados exatamente numa correlação que eles mantém com seus antípodas, numa 

tensão, que não é o mesmo que confusão ou subsunção. 

A retomada de obras como a Odisséia, de Homero, ou Juliette, de Marquês de Sade, 

são recursos alegóricos. A referida epopeia pode ser vista como alegoria do próprio espírito 

humano. 24Assim, Ulisses prefigura o sujeito burguês, enquanto domínio da natureza interna. 

Esse domínio reverberará na divisão do trabalho e, posteriormente, na subjugação da natureza 

externa e na opressão do homem pelo homem. Dominar os próprios instintos e os apelos das 

24  Segundo Benjamin, os mitos homéricos foram tidos por alguns pensadores do final da era clássica e início da 
Idade  Média como,  por exemplo, o  geógrafo  e  filósofo Estrabão  como alegorias.  Estes mitos portariam 
sentidos  ocultos,  provenientes  de cultos  egípcios  e  dos mistérios  orfícos,  que poderiam revelar  a  alguns 
iniciados experiências arcaicas e princípios religiosos. Esta aproximação entre mito e alegoria reverberou na 
época moderna, principalmente no Romantismo, de modo que “Shelling pôde formular numa célebre frase o 
programa de leitura alegórica da epopéia [sic]: a Odisséia é a história do espírito humano, a Ilíada a história 
da natureza” (BENJAMIN, 2004, p. 181). Entretanto, a retomada da Odisséia enquanto alegoria por Adorno 
e Horkheimer se aproxima mais de uma concepção de história natural barroca e moderna, que se distingue da 
época  clássica  pela efemeridade  das  coisas  mundanas  desamparadas  de qualquer  transcendência.  Dentro 
desta concepção, a história é uma perpetua catástrofe que produz apenas morte, degradação e ruína. Assim, a 
reapropriação alegórica da Odisséia por parte dos filósofos frankfurtianos tem um sentido polêmico e irônico. 
A epopeia é sim a história do espírito humano, mas essa história não tem nenhum sentido último e não é 
amparada pelo Absoluto. Na visão de Adorno e Horkheimer, a  Odisséia é a verdadeira  Fenomenologia do 
Espírito, em que o espírito alienado, que tentou a dominar a natureza, tornou-se impulso cego. Contrastando 
com Hegel,  para  Adorno  e  Horkheimer,  a  história  não  justifica,  enquanto  marcha  da  razão,  a  dor  e  a 
degradação  nela  produzidas  em  nome  da  ascensão  do  Espírito.  Deve-se,  então,  pensar  o  estranho,  o 
fragmentário, enfim tudo aquilo que resiste à síntese do pensamento. Desse modo, poder-se-ia, quem sabe, 
reparar os males da história, dissolver o estado geral de ofuscamento e evitar o pior.

143



emoções  constituem  a  etapa  necessária  para  se  criar  um  distanciamento  objetivo  da 

natureza,  podendo,  assim,  melhor  compreender  suas  leis  e  assim extrair  dela  os  recursos 

necessários à autoconservação. 

A frieza burguesa ganha expressão epistemológica no espírito de sistema, que enfatiza 

a  necessidade  de  formalização  lógica-matemática  do  dado,  submetendo-o  a  uma  rigorosa 

cadeia dedutiva. O correlato estético-ético do sistema estaria nas pirâmides orgiásticas, das 

performances sexuais dos personagens do Marquês de Sade. Nos dois casos, importa mais o 

rigor  formal  e  a  organização  estrutural  do  que  qualquer  conteúdo  ou  fim.  As  crônicas 

escandalosas  de  Sade  servem  de  alegoria  de  uma  vida  tomada  por  uma  racionalidade 

instrumental.  Esta  cria  um esquema de organização  total  da vida,  cujo propósito  único  é 

manter a autoconservação. Essa razão, em sua formalização brutal regida conforme o lema da 

matematização,  considera todo fim transcendente como superstição e inviabiliza  um saber 

ético. 

O capítulo sobre a indústria cultural revela os esquemas de alienação do espírito. A 

razão que queria emancipar o homem de toda forma de menoridade,  acaba criando novas 

formas  de  ignorância  e  de  mascaramento  do  sofrimento  existente.  Adorno  e  Horkheimer 

abordam o movimento da cultura de maneira ensaística. Eles buscam revelar, na análise de 

pequenos fenômenos, tais como as transformações da música na era da reprodução técnica e 

as modificações  do aparato perceptivo  humano,  a  alienação do espírito.  Os dois filósofos 

frankfurtianos vêm nos sistemas de comunicação de massa as marcas que lhe imprimem as 

engrenagens do sistema de exploração capitalista. 

No  capítulo  sobre  o  antissemitismo,  Adorno  e  Horkheimer  percebem  nas 

especificidades do fenômeno de perseguição aos judeus algo maior. A análise micrológica, de 

um fenômeno singular, revela neste sedimento histórico, o ódio que o pensamento nutre pelo 

outro, ou seja, tudo aquilo que traga a marca da natureza que ele procurou vencer. Assim, o 

conceito de antissemitismo é deslocado de seu contexto natural. Ele não designa mais apenas 

o ódio aos judeus,  mas o horror pela diferença.  No fenômeno histórico,  os frankfurtianos 

percebem as marcas da natureza. A história se torna, então, a marcha do ventre feito espírito, 

que  busca  assimilar  o  outro  por  medo  e  necessidade  de  autoconservação.  Deste  modo,  a 

subjetividade cria um caráter paranoico, que para ser dissolvido necessita do confronto desta 

subjetividade  com seus  aspectos  objetivos  e  naturais.  Assim,  a  tensão  dialética  entre  os 

extremos sujeito e objeto, natureza e história são postas em constelação mais uma vez.

144



Por fim, a parte final da Dialética do Esclarecimento, Notas e Esboços, prenuncia 

o  estilo  aforístico  de  Mínima  Moralia,  mas  que  também  lembra  algo  do  caráter 

“enciclopédico”, “assistemático” e “descontínuo”, que Adorno atribui a seu livro Palavras e  

Sinais (Palavras-chave – Stichworten). Essa parte do livro conjunto de Adorno e Horkheimer 

reúne  em si  palavras  retomadas  do  pensamento,  que  poderiam compor  um  Dictionnarie  

philosophic.  Notas  e  Esboços,  tal  qual  a  Stichwoeten  faz  uso  de  termos  retomados  da 

linguagem filosófica  e  as  vira  contra  a  tradição  do  pensamento  num sentido  polêmico  e 

agressivo25. Por exemplo, o último texto dessa parte da Dialética do Esclarecimento retoma, 

de maneira bastante provocativa, uma categoria gnosiológica marginalizada pela tradição: a 

categoria de burrice, ou estupidez (Dummheit). Tal categoria já teria sido abordada por Kant e 

Nietzsche, mas, apesar disso, sempre foi vista com estranheza pela filosofia, na medida em 

que esta sempre colocou no centro de suas interrogações a inteligência (TIBURI, 2005, p.89). 

Assim,  no  fragmento  das  Notas  e  Esboços intitulado  Sobre  a  gênese  da  burrice 

Adorno compara  o espírito,  o  pensamento  em movimento  com o caracol,  animal  que era 

considerado dentro do cristianismo um símbolo da ressurreição, visto que rompia sua concha 

velha no final da primavera, para depois formar ou encontrar uma nova. Pelo formato desta 

concha, o caracol também se liga a simbologia da espiral. Essa simbolizava os movimentos 

cíclicos, como as fases da lua, as mudanças de estação e as marés. Assim, a espiral é símbolo 

dos ciclos de evolução e involução humana (LEXIKON, 1994, p. 45 e 89). Atribui-se a Hegel 

uma  concepção  que  sustenta  que  o  espírito  se  desenvolve  na  história  como  uma  espiral 

dialética.

Adorno diz que o símbolo da inteligência é antena do caracol, a qual o animal põe para 

fora para investigar o ambiente e conseguir o ambiente. A burrice é simbolizada pelo ato de se 

pôr a antena para dentro, gesto que o caracol realiza  na medida em que sente que algum 

perigo se aproxima. Desse modo, ele se recolhe todo, identificando-se com o todo, no qual se 

sente mais  seguro (HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p.  239;  Ed. Alemã,  2003, p.  288). 

Sempre que houver perigo, a investigação, a abertura em direção ao novo será interrompida e 
25  Como diz Maria Helena Ruschel, tradutora de Stichworte (Palavras e Sinais), a palavra alemã que dá título a 

esta obra possui uma ambiguidade agressiva assumida por Adorno.  Stichwort pode ser traduzida por deixa 
teatral, mote, ou verbete de dicionário. A referida tradutora traduz Stichworte, termo no plural, por palavras-
chave. Por um lado, o termo aponta justamente para a ideia de um Dicionário Filosófico, para a ideia de 
retraduzir a tradição, dar a ela um novo sentido após recuperar o sentido histórico de determinados termos 
tomados enquanto sedimento da história.  Por outro,  Stich provém do verbo stechen,  que pode significar 
queimar,  cortar,  ferir  ou  gravar  com fogo.  Desse  modo,  essas  palavras-chave,  essas  ideias  tomadas  em 
constelação possuem um potencial revolucionário e crítico em relação ao contexto e à tradição da qual elas 
são tomadas (ADORNO,1995, p. 13).

145



o caracol se recolhe em si mesmo para garantir sua segurança. Adorno revela, assim, a 

dependência do pensamento do corpo, evidenciando, dessa forma, o caráter físico deste.

Assim, a vida intelectual, principalmente em seus primórdios, seria bastante delicada. 

Os  animais  que,  ao  longo da  história  natural,  puderam evoluir  devem isso  a  uma maior 

liberdade, que garantiu a possibilidade de estender as antenas para uma determinada direção e 

não precisar recolhê-las.  Em contrapartida,  por trás de cada animal  que pôde garantir  sua 

existência, haveria milhões que sucumbiram ao medo e frustração no primeiro momento, o 

que vetou qualquer possibilidade de evolução e conseqüentemente de sobrevivência ao longo 

do tempo. A repressão das possibilidades pela resistência  natural  acabou condicionando o 

próprio desenvolvimento dos órgãos, prolongando-se na interioridade dos seres. Deste modo, 

ainda hoje uma força ancestral vai contra todo gesto de ousadia e liberdade. O medo paralisa 

os músculos e o próprio órgão do pensamento, impedido uma nova etapa de evolução para 

uma vida melhor. A fragilidade do olhar de curiosidade, da tendência do espírito ir em uma 

nova direção  apesar  de ter  uma força considerável,  não é  constante.  Assim,  o  medo que 

afugenta o animal da direção que ele queria tomar, o torna tímido e burro. 

Desse modo, a “burrice é uma cicatriz (HORKHEIMER; ADORNO, 1985, p. 240; Ed 

Alemã, 2003, p. 289). Toda atrofia do espírito nasce do medo de se abrir ao outro. O pavor 

obriga o recolhimento do órgão da inteligência, o caracol se recolhe dentro de si mesmo, para 

sentir  a segurança de estar  imerso numa totalidade.  Logo confunde sua concha com toda 

realidade possível. Entretanto, a necessidade de sobrevivência ainda compele o caracol para 

dirigir o olhar para fora de si mesmo, mas o medo torna a tentativa de executar tal  gesto 

desajeitada e desorganizada. O que gera uma caricatura de pensamento, o debater-se entre 

alternativas, que lembram o gesto compulsivo dos animais enjaulados de andarem de um lado 

para o outro.  Desse modo,  imprime-se a  necessidade do pensamento  se  dirigir  com mais 

audácia  ao  seu  contrário,  um  esforço  ainda  realizado  por  poucos  indivíduos,  devido  ao 

contexto geral de ofuscamento. A experiência com o outro deve ser realizada, retomando-se 

em novo âmbito a necessidade de autonomia, do “ousar saber” kantiano. “Sem risco, sem a 

possibilidade presente do erro, não há objetivamente qualquer verdade” (ADORNO, 1995, p. 

21-22). A  Dialética do Esclarecimento procura fazer a experiência pelo menos aludindo a 

uma nova relação entre sujeito e objeto. A investigação micrológica visa a uma aproximação 

do objeto até que ele apareça estranho, revelando seus aspectos cotidianos. É por isso que 

Adorno toma um termo tão marginal quanto a burrice. Tal conceito parece não ter mais nada a 

146



dizer do que aquilo que está no seu sentido imediato, sendo, assim, é desprezado pela 

filosofia que parece ter preocupações mais importantes. Entretanto, ao retomar esse conceito, 

esta Stichwort, do seu contexto cotidiano, Adorno revela o subtexto que ela comporta. Isso lhe 

permite ler a realidade e desvelar a história do espírito em seu vínculo com a natureza. Ele 

ainda deixa claro que esta categoria gnosiológica remete, também, a uma necessidade ética, 

preparar as condições para um pensamento mais livre, fazendo o espírito se confrontar com os 

próprios medos.

Por fim, deve-se, novamente, frisar que o caráter, às vezes, “oracular” da ensaística de 

Adorno,  não  deve  ser  visto  como  falta  de  rigor.  Este  caráter,  do  qual  a  Dialética  do 

Esclarecimento também participa,  deve-se, pelo contrário, ao próprio rigor do pensamento 

desse filósofo.  Assim,  poderia  se  dizer  que a  filosofia  de Adorno se assemelha  à  música 

dodecafônica de Schoenberg; que se funda num rígido controle de seu material e da tradição 

musical,  para,  assim,  revolucionar  as  técnicas  de  composição  e  expressar  a  estranheza,  a 

alienação e o sofrimento da vida moderna. Isso não se basearia em escolhas subjetivas do 

compositor, mas a uma necessidade imanente ao desenvolvimento do material estético. Do 

mesmo  modo,  Adorno  baseia  sua  ensaística  e  seu  procedimento  constelativo  numa  forte 

relação  com  a  tradição  do  pensamento.  Assim,  são  constantes,  no  seu  pensamento,  as 

referências ao mais diversos representantes da filosofia. Contudo, Adorno vira a escala tonal 

da filosofia, para revelar as dissonâncias da tradição pretensamente harmônica. Apela para os 

tons e notas marginalizadas. Desse modo, pelo controle do seu material de “composição” este 

filósofo visa revelar os condicionamentos naturais do espírito, que outrora quis dominar a 

natureza.  Expondo  a  natureza  cega,  que  se  infiltra  na  vida  inconsciente  do  espírito, 

expressando a força do não idêntico,  das cicatrizes e ruínas da civilização,  espera-se uma 

reconciliação com a natureza. A escrita de Adorno não é uma entrega ao irracionalismo, mas a 

expressão da dor recalcada, sem a qual não se pode pensar a emancipação.

147



CONCLUSÃO

Apesar de o contexto histórico e social não ser mais o mesmo da gênese da Dialética  

do  Esclarecimento,  muito  do  que  nela  foi  dito  permanece  atual.  De  fato,  os  regimes 

totalitários que abalaram a Europa há muito já tiveram seu fim e nomes como  Awschivitz 
26apenas evocam em alguns uma borrada reminiscência de dias distantes e mais cinzentos. 

Mesmo após  a  morte  de Adorno,  em 1969,  não  foram poucas  as  mudanças  na paisagem 

mundial:  a  liberação  sexual,  o  movimento  em prol  dos  direitos  das  minorias,  uma maior 

ênfase na necessidade de uma consciência ecológica, o fim da guerra fria, a expansão das 

telecomunicações e o mercado global. Entretanto, embora com novos intérpretes, o drama da 

barbárie na civilização ocidental e constante cortejo dos vencedores sobre os vencidos ainda 

continuam. 

Apesar  da  grande  abundância  de  riquezas  produzidas  pela  sociedade  atual,  a 

concentração  de  renda  é  imensa.  Existem “seis  bilhões  de  pessoas  no  planeta,  das  quais 

metade  vive  na  faixa  da  pobreza,  e  oitocentos  milhões  vivem  de  fome  crônica” 

(ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS PARA AGRICULTURA E ALIMENTAÇÃO – 

FAO apud BETTO, 2003, p. 32). Não obstante a contínua prescrição da felicidade, a cultura 

do  excesso  desemboca  no  consumismo,  no  hedonismo,  na  depressão,  na  bulimia  e  na 

26  A barbárie nazista, da qual o campo de concentração e extermínio de Awschivitz permanecerá eternamente 
como símbolo, constitui uma advertência do mal que padece a civilização ocidental. Entretanto, o ódio ao 
outro que alimentou os seguidores de Hitler não deixou de existir após a Segunda Guerra Mundial. Ele faz 
parte  de  uma  tragédia  sempre  reencenada  com  novos  atores.  Se  outrora  o  povo  judeu  foi  vítima  da 
perseguição e da barbárie, agora os seus representantes no Estado de Israel assumem os papéis de algozes. 
Assim, outros nomes juntam-se a Awschivitz na tarefa de não permitir que a humanidade esqueça o perigo da 
barbárie:  são nomes como  Sabra,  Chatila,  Jenin,  Ramallah e  Gaza.  Os dos primeiros se referem a dois 
campos de refugiados nos arredores de Beirute, no Líbano. Estes campos foram palco da chacina de dois mil 
palestinos (incluindo-se mulheres,  velhos e crianças) em 1982, por forças colaboracionistas de Israel.  Na 
época, o então ministro da Defesa, Ariel Sharon, admitiu ter apoiado o massacre. Em 2002, Sharon, então 
Primeiro Ministro de Israel, vincula-se a outra chacina: a dos campos de refugiados de Jenin na qual houve 
centenas de mortes devido a ação do Exército Israelense. Na mesma época, a sede da Autoridade Nacional 
Palestina, em Ramallah, foi cercada pelas tropas de Sharon. Nesta ocasião, o então líder palestino, Yasser 
Arafat, foi isolado pelos soldados de Israel, ficando vários dias sem água, luz e telefone e ainda acuado por 
intensos bombardeios nos arredores do edifício em que se encontrava. Esta ação de Sharon visava claramente 
humilhar o povo palestino. Atualmente, mesmo após as mortes de Sharon e Arafat, o território da faixa de 
Gaza, ocupado por Israel desde 1967, continua sendo um palco de disputas entre palestinos e israelenses. O 
povo palestino ainda é vitimado constantemente por uma política segregacionista e pela violência militar. O 
clima de opressão dá margem ao surgimento de grupos extremistas,  que empreendem ataques terroristas 
contra  Israel.  O irracionalismo e  a  barbárie  tomam conta  das  ações  dos dois  povos,  o  que resulta  num 
panorama inaceitável. O conflito entre israelitas e palestinos constitui um desafio para a razão.

148



anorexia.  Embora a economia global apregoe a interação das diversas culturas,  não se 

pode  camuflar  o  perigo  que  acompanha  essa  nova  fase  do  capitalismo  mundial.  A 

globalização  não contém só a  promessa  de livre  comércio  e aumento  de riquezas,  mas  a 

possibilidade de os mercados mais frágeis dos países subdesenvovildos serem asfixiados pelas 

economias centrais.  Paralelamente a esse risco, há ainda a possibilidade de uma crescente 

homogeneização cultural, dentro dos moldes americanos. O alardeado respeito às diferenças 

das estratégias publicitárias em escala mundial, na verdade, esconde a ideia de reduzir todos à 

identidade  de  consumidores.  O  incrível  desenvolvimento  dos  meios  de  comunicação 

possibilitou  um  acesso  sem  precedentes  a  informação.  Entretanto,  também  aumentou  as 

oportunidades para se inocular no indivíduo a ideologia da sociedade de informação. Cada 

vez  mais,  a  produção  de  bens  e  serviços,  que  movimentam  o  capitalismo  sem peias  da 

atualidade,  depende  do  desenvolvimento  tecnológico-científico.  Isso  obriga  os  Estados  a 

adequarem seus programas e políticas de ensino e pesquisa às imposições do mercado. Nesse 

contexto,  em  que  há  uma  vinculação  mais  rígida  entre  conhecimento  e  produção  de 

mercadorias, as alternativas para uma saber crítico e uma pesquisa independente ficam mais 

escassas.

Numa época em que a ideologia da felicidade por prescrição ousa proclamar o fim da 

história, ou seja, que a humanidade alcançou o ápice de seu desenvolvimento histórico com a 

atual fase do capitalismo mundial, a retomada do pensamento melancólico de Adorno é muito 

oportuna. A Dialética do Esclarecimento revela a relação entre natureza e cultura. Argumenta 

contra o perigo que esta última pode atrair sobre si mesma quando se impõe como segunda 

natureza. Esse perigo se esgueira por entre a fachada da ideologia presente, que afirma que o 

atual desdobramento da história é uma verdade inelutável e que se impõe com a força do 

destino  contra  todos  os  obstáculos.  Desse  modo,  percebe-se  que  aquilo  que  é  feito  pelo 

homem então assume as feições  da natureza,  daquilo  que “sempre  esteve aí”.  Entretanto, 

apesar de o espírito impor a si mesmo como segunda natureza, para dar mais autoridade às 

suas ações, por trás do pano do cenário da história, a natureza recalcada manipula os cordões 

da razão que se julgava independente. É, ainda, ela que se impõe como força ideológica e 

substrato do desejo de dominação, que ainda se perpetua na história. 

A racionalidade instrumental ainda se manifesta nos diversos fenômenos da cultura. 

Ela  pode ser  percebida  no  culto  à  eficiência  do pragmatismo atual,  que  orienta  todos  os 

agentes econômicos, sem se preocupar com as consequências éticas. Ela também se manifesta 

149



na cultura de massa perpetuada por uma indústria cultural, que impõe sua presença sobre a 

vida dos indivíduos de uma maneira cada vez mais inescapável. Tal indústria tem aumentado 

seu  poderio  nos  últimos  anos,  sendo  um  dos  setores  mais  rentáveis  da  economia  e 

concentrando sua atividade em escala mundial em alguns poucos conglomerados, que juntos 

mantêm o monopólio  da informação.  Tal  racionalidade ainda esta presente na degradação 

crescente  da  natureza  apesar  dos  protestos  dos  grupos  ecológicos.  Ela,  ainda,  pode  ser 

percebida no corpo manipulado e mutilado para atender às demandas do hedonismo moderno 

e à indústria da felicidade e do sucesso obrigatório.  Essa racionalidade instrumental  ainda 

segue o princípio de autoconservação,  entranhado na ordem social,  que a impulsiona para 

continuar calculando meios para se alcançar os fins arbitrários de sobrevivência e expansão do 

próprio sistema.

Segundo  Adorno,  o  combate  contra  ânsia  oniabarcante  do  espírito  dominado  pelo 

princípio de autoconservação passa pelo reconhecimento da mediação de sujeito e objeto, por 

uma  relação  não  coercitiva  entre  intuição  e  conceito.  Não  adiantaria  postular  uma 

racionalidade intersubjetiva, na qual os sujeitos orientam suas interações lingüísticas para o 

consenso sobre questões práticas e teóricas, sem antes escutarem a voz do não conceitual, do 

recalcado pela razão instrumental. 

Adorno conclama, seguindo a influência de Benjamin, a encontrar as reservas de uma 

nova racionalidade na linguagem, contudo, sem cair  na metafísica do nome proposta pelo 

antigo amigo.No seu esforço, para dar voz ao objeto, ele procura uma relação não coercitiva 

entre sujeito e objeto na componente mimética da linguagem. Por isso, exposição e expressão 

são duas categorias  chaves  do seu pensamento.  A comunicação,  por não atentar  para sua 

componente  expressiva,  acaba  não  fazendo  jus  ao  objeto.  Ela  confirma  a  racionalidade 

burguesa,  própria  dos  produtos  da  indústria  cultural,  ao  não  questionar  adequadamente  a 

influência do sistema sobre a linguagem comunicativa. A preocupação com a influência da 

razão instrumental sobre a linguagem é uma constante preocupação de Adorno (1992, p. 120), 

como revela este fragmento de Mínima Moralia:

Enquanto as escolas adestram as pessoas no uso da fala, assim como na prestação de 
primeiros socorros às vítimas de acidentes de trânsito e na construção de planadores, 
os alunos emudecem cada vez mais. Eles são capazes de fazer conferências, suas 
frases  qualificam-nos para  o microfone  diante do qual  se vêem colocados corno 
‘representantes  da  média das  pessoas,  mas a  capacidade  de falarem uns com os 
outros se atrofia. Pois esta pressupõe ao mesmo tempo experiências dignas de serem 
comunicadas,  liberdade  de  expressão,  independência  e,  ao  mesmo  tempo, 

150



relacionamento. No sistema que tudo abrange, a conversação transforma-se em 
ventriloquismo.  Cada  um é  seu  próprio  Charlie  McCarthy27:  daí  a  popularidade 
deste.  De  um  modo  geral,  as  palavras  começam  a  parecer  aquelas  fórmulas 
habitualmente reservadas para a saudação ou para a despedida. Assim, uma rapariga 
educada  com  sucesso  segundo  os  últimos  desiderata  teria  que  dizer  em  cada 
momento o que é exatamente adequado à “situação”  momentânea  e  para  o  que• 
existem diretrizes comprovadas. Mas esse determinismo lingüístico por adaptação é 
o fim da linguagem: a relação entre a coisa e sua expressão está cortada, e assim 
como os  conceitos  dos  positivistas  devem ser  apenas  fichas  de jogo,  do mesmo 
modo  os  conceitos  da  humanidade  positivista  transformaram-se  literalmente  em 
moedas. Ocorre com as vozes dos falantes o mesmo que, no entender da psicologia, 
sucede com a voz da consciência moral, cuja ressonância alimenta todo discurso: 
elas  são  substituídas,  até  na  mais  fina  das  entonações,  por  um  mecanismo 
socialmente preparado. No instante em que ele não funciona mais, ocorrem pausas 
não previstas nos códigos não- escritos, dá-se o pânico. Por causa disso as pessoas 
recorrem a jogos complicados e a outras atividades de lazer, que devem dispensá-las 
da carga moral da linguagem. Mas a sombra da angústia cai como uma fatalidade 
sobre o que ainda resta do discurso. A espontaneidade e a objetividade no tratamento 
dos assuntos desaparecem mesmo no círculo mais íntimo, do mesmo modo como, na 
política,  há muito a discussão se viu substituída pela palavra  autoritária.  O falar 
assume um ar maligno. Ele se transforma em esporte. A pessoa quer fazer o maior 
número possível de pontos: não há conversação em que não se insinua como um 
veneno a oportunidade de competir. 

Adorno, como se vê até aqui, busca um modelo de razão diferente,  não condena a 

razão como um todo, como acusaram muitos de seus críticos. Não faria sentindo insistir na 

crítica abdicando de todos os meios para realizá-la. É o que deixa claro novamente Rodrigo 

Duarte (1997, p. 136):

[...] há que se mencionar que inexiste não só na Dialética do Esclarecimento,  mas 
também em qualquer outra obra de Adorno, a declaração de que não haja saída; 
menos ainda a intenção de demonstrar  a necessidade lógica disso.  O que há é a 
implacável  denúncia de um processo em curso que, no limite, poderá aniquilar a 
razão.  Essa  denúncia  só  tem,  evidentemente,  sentido,  num  momento  anterior  à 
consumação desse processo.

No  entender  do  presente  trabalho,  embora  outras  obras  de  Adorno  sejam  mais 

adequadas  para  demonstrar  as  alternativas  apontadas  por  esse  autor  contra  uma  razão 

instrumental,  a  Dialética do Esclarecimento já apresenta indícios nessa direção.  Essa obra 

mantém as  características  da ensaística  do autor.  Adorno e  Horkheimer  deixam claro,  no 

prefácio do livro escrito em conjunto a necessidade de desafiar as convenções linguísticas, do 

pensamento tradicional (1985, p. 12; Ed. Alemã, 2003, v.5, p. 17):

Se a opinião pública atingiu um estado em que o pensamento inevitavelmente se 
converte em mercadoria e a linguagem em seu encarecimento, então a tentativa de 
por a nu semelhante depravação tem de recusar lealdade às convenções lingüísticas e 
conceituais  em  vigor,  antes  que  suas  conseqüências  para  a  história  universal 
frustrem completamente essa tentativa. 

27  Ventríloquo americano dos anos 40.

151



Como se percebeu até aqui - e é interesse deste trabalho demonstrar - a Dialética  

do  Esclarecimento mantém  a  preocupação  com  a  forma  de  exposição.  Ela  faz  uso  de 

fragmentos  da  cultura,  sejam eles  a  Odisséia de  Homero,  ou  os  textos  que  provocam o 

escândalo do pensamento tradicional, como a obra do Marquês de Sade, para assim revelar a 

aliança do esclarecimento e o princípio de autoconservação. Outra característica da ensaística 

é mantida nesse livro, como uma forma de discurso que opera por parataxe, dando atenção ao 

lateral e justapondo idéias sem subordinação. A Dialética do Esclarecimento não faz a análise 

de determinadas ideias, decompondo-as em partes menores para depois se proceder a uma 

síntese, encadeando logicamente o que foi separado pelo pensamento. Nessa obra, os autores 

partem de  unidades  complexas  de  pensamento,  combinando-os  por  constelação.  Eles  não 

reduzem os conceitos às suas formas essenciais.  Assim,  noções como mimese,  expressão, 

natureza,  dominação,  nunca são definidas.  Algo do que diz Adorno (2003, p. 17) sobre a 

forma ensaio poderia ser dito sobre a obra que escreveu conjuntamente com Max Horkheimer:

Seus  conceitos  não  são  construídos  a  partir  de  um  princípio  primeiro,  nem 
convergem para um fim último. Suas interpretações não são filologicamente rígidas 
e  ponderadas,  são  por  princípio  superinterpretações,  segundo  o  veredicto  já 
automatizado daquele intelecto vigilante que se põe a serviço da estupidez como 
cão-de-guarda contra o espírito.

Embora,  a  Dialética  do  Esclarecimento,  assim  como  toda  obra  de  Adorno,  se 

aproxime do procedimento estético, o pensamento aí apresentado não pretende imitar a arte. 

Essa interdição, dada historicamente, já é apresentada aqui, seguindo o que afirma o próprio 

pensador frankfurtiano. Entretanto, a Dialética do Esclarecimento já carrega em si o impulso 

de ir mais além do conceitual através do conceito. Esse ideal utópico se efetivará no respeito 

ao não idêntico.

152



REFERÊNCIAS

ADORNO, Theodor W. A atualidade da filosofia. Tradução de Bruno Pucci. Disponível em: 
<http://antivalor.vilabol.uol.com.br/textos/frankfurt/adorno/adorno_07.htm>. Acesso em: 1 
out. 2008a

______. A idéia de história natural. Tradução de Bruno Pucci. Disponível 
em:<http://antivalor.vilabol.uol.com.br/textos/frankfurt/adorno/adorno_02.htm>. Acesso em: 
1 out. 2008b.

______. O fetichismo na música e a regressão na audição. In:______. Textos escolhidos. São 
Paulo: Nova Cultural, 1999.

______. Dialéctica negativa. Madrid: Taurus, 1990.

______. Dialéctica negativa, La jerga de la autenticidad. Madrid: Akal, 2005.

______. Minima moralia: reflexões a partir da vida danificada. São Paulo: Ática, 1992 

______ O ensaio como forma. In:______. Notas de Literatura I. São Paulo: Duas Cidades; 
Editora 34, 2003

______. Palavras e sinais: modelos críticos 2. Petrópolis: Vozes, 1995.

______. Teoría Estética. Madrid: Akal, 2004

ARISTÓTELES. Política. São Paulo: Nova Cultural, 1999 (Os pensadores)

BAUDELAIRE, Charles. As flores do mal. Rio de Janeiro: Nova Fronteira,1985.

______. Pequenos poemas em prosa. Rio de Janeiro: Record, 2006.

______. Sobre a modernidade: o pintor da vida moderna. São Paulo: Paz e Terra, 1996.

153

http://antivalor.vilabol.uol.com.br/textos/frankfurt/adorno/adorno_02.htm
http://antivalor.vilabol.uol.com.br/textos/frankfurt/adorno/adorno_07.htm


BENJAMIN, Walter. Experiência e pobreza. Disponível em: 
<http://antivalor.vilabol.uol.com.br/textos/frankfurt/benjamin/benjamin_02.htm>. Acesso em: 
1 out. 2008.

______. O narrador. In:______ et al. Textos Escolhidos. São Paulo: Abril Cultural, 1980a. 
p.57-75. (Os pensadores)

______. Origem do drama trágico alemão. Lisboa: Assírio & Alvim, 2004.

______. Passagens. Belo Horizonte:UFMG; São Paulo: Imprensa Oficial, 2006.

______. Sobre alguns temas em Baudelaire. In:______ et al. Textos escolhidos. São Paulo: 
Abril Cultural, 1980b. p. 27-56.(Os pensadores).

______ . Sobre arte, técnica, linguagem e política. Lisboa: Relógio D'água, 1992.

BERMAN, Marshall. Tudo que é sólido desmancha no ar:a aventura da modernidade. 2. ed. 
São Paulo:2005.

BETTO, Frei. Crise da modernidade e espiritualidade. In: Ari Roitman (Org.) et al. O desafio  
ético. Rio de Janeiro: Garamond, 2003.

BONASSA, Elvis Cesar. A dialética do ofuscamento. Disponível em: 
<http://antivalor2.vilabol.uol.com.br/textos/frankfurt/debate_de_01.html> Acesso em: 16. out. 
2008

BONS, Jeanne-Marie Gagnebin de. Do conceito de Darstellung em Walter Benjamin ou 
verdade e beleza. Kriterion. Belo Horizonte, nº 112, p.183-190. Dez. 2005. Disponível em: 
<www.scielo.br/pdf/kr/v46n112/v46n112a04.pdf >. Acesso em: 1 out. 2008

BOTTOMORE, Tom (Ed.). Dicionário do pensamento marxista. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 
2001.

BRANDÃO, Junito de Souza. Mitologia Grega. 18. ed. Petrópolis: Vozes, 2004. V. 1

DUARTE, Rodrigo. Adornos: nove ensaios sobre o filósofo frankfurtiano. Belo Horizonte: 
UFMG, 1997.

154

http://antivalor.vilabol.uol.com.br/textos/frankfurt/benjamin/benjamin_02.htm


______. Expressão estética: conceito e desdobramentos. In: ______; FIGUEIREDO, Virginia 
(Orgs.). Mímese e expressão. Belo Horizonte: UFMG, 2001. p. 85-105.

______. Teoria crítica da indústria cultural. Belo Horizonte: UFMG, 2003.

FOUCAULT, Michel. Ditos & Escritos II: Arqueologia das ciências e história dos sistemas 
de pensamento. 2. ed. São Paulo: Forense universitária, 2005.

GÓMEZ, Vicente. El pensamiento estético de Theodor W. Adorno. Madrid: Frónesis Cátedra, 
1998.

HABERMAS, Jürgen. O discurso filosófico da modernidade: doze lições. São Paulo: Martins 
Fontes, 2000.

HANSEN, João Adolfo. Alegoria: construção e interpretação da metáfora. São Paulo: Hedra; 
São Paulo:Unicamp, 2006.

HOMERO. Odisséia. São Paulo: Cultrix, 2004.

HORKHEIMER, Max; ADORNO, Theodor W. Dialektik der Aufklärung. In: ______. 
Dialektik der Aufklärung und Schriften 1940-1950. Frankfurt am Main: Fischer, 2003, v. 5. 
(Gesammelt Schriften)

______. Dialética do esclarecimento: fragmentos filosóficos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 
1985.

HORKHEIMER, Max. Eclipse da Razão. 5. ed. São Paulo: Centauro, 2005.

______. Teoria Tradicional e Teoria Crítica. In: Benjamin, Walter et al. Textos Escolhidos. 
São Paulo: Abril Cultural, 1980.

JAMENSON, Fredric. A cultura do dinheiro: ensaios sobre a globalização. 3. ed. Petrópolis: 
Vozes, 2002.

KANT, Immanuel. Textos seletos. 4. ed. Petrópolis: Vozes, 2005.

155



LÖWY, Michael. Walter Benjamin: aviso de incêndio: uma leitura das teses “Sobre o 
conceito de história”. São Paulo: Boitempo, 2005.

LEXIKON, Herder. Dicionário de símbolos. São Paulo: Cultrix, 1994.

MAGALHÃES, Fernando. As galerias de Paris. Disponível em: 
<http://opiniaoenoticia.com.br/interna.php?id=14257>. Acesso em: 2 out. 2008.

MARX, Karl. Crítica ao Programa de Gotha. Disponível em: 
<http://www.dominiopublico.gov.br/pesquisa/DetalheObraForm.do?
select_action=&co_obra=2265> . Acesso em: 16. out. 2008.

______. Do Capital. São Paulo: Nova Cultural, 1999 (Os pensadores)

______; ENGELS, Friedrich. Manifesto Comunista. São Paulo: Boitempo, 1998.

MATOS, Olgária Chain Féres. Aufklärung na metrópole: Paris e a via láctea. In: 
BENJAMIN, Walter. Passagens. Belo Horizonte: UFMG; São Paulo: Imprensa oficial, 2006.

______. Os arcanos do inteiramente outro: a Escola de Frankfurt, a melancolia e a revolução. 
2. ed. São Paulo: Brasiliense, 1995.

MERQUIOR, José Guilherme. Arte e sociedade em: Marcuse, Adorno e Benjamin. Rio de 
Janeiro: Tempo Brasileiro, 1969

NOBRE, Marcos. A dialética negativa de Theodor W. Adorno: a ontologia do estado falso. 
São Paulo: Iluminura, 1998.

PLATÃO. A República. São Paulo: Nova Cultural, 1999 (Os pensadores).

POE, Edgar Allan. O homem na multidão. Disponível em: 
<www.saogabriel.pucminas.br/csociais/textos/e/edgarallanpoe-ohomemnamultidao.pdf> 
Acesso em: 2 out. 2008.

REALE, Giovanni. Corpo, alma, saúde: o conceito de Homem de Homero a Platão. São 
Paulo: Paulus, 2002.

156

http://www.saogabriel.pucminas.br/csociais/textos/e/edgarallanpoe-ohomemnamultidao.pdf
http://www.dominiopublico.gov.br/pesquisa/DetalheObraForm.do?select_action=&co_obra=2265
http://www.dominiopublico.gov.br/pesquisa/DetalheObraForm.do?select_action=&co_obra=2265
http://opiniaoenoticia.com.br/interna.php?id=14257


TIBURI, Márcia. Metamorfoses do conceito: ética e dialética negativa em Theodor Adorno. 
Porto Alegre: UFRG, 2005.

______. Uma outra história da razão e outros ensaios. São Leopoldo: Unisinos, 2003.

TOURAINE, Alain. Crítica da modernidade. 7. ed. Petrópolis: Vozes, 2002.

VAZ, Henrique C. de Lima. Escritos de Filosofia II: ética e cultura. 3. ed. São Paulo: Loyola, 
2000.

WIGGERSHAUS, Rolf. A Escola de Frankfurt: história, desenvolvimento teórico, 
significação política. Rio de Janeiro: DIFEL, 2002.

ZILLES, Urbano. Teoria do Conhecimento e Teoria da Ciência. São Paulo: Paulus, 2005

157



ANEXOS

158



ANEXO A: XC – OS SETE VELHOS – QUADROS PARISIENSES – AS FLORES DO 
MAL

OS SETE VELHOS

A Victor Hugo 

Cidade a fervilhar, cheia de sonhos, onde 
O espectro, em pleno dia, agarra-se ao passante! 
Flui o mistério em cada esquina, cada fronde, 
Cada estreito canal do colosso possante.

Certa manhã, quando na rua triste e alheia, 
As casas, a esgueirar-se no úmido vapor, 
Simulavam dois cais de um rio em plena cheia, 
E em que, cenário semelhante à alma do ator, 

Uma névoa encardida enchia todo o espaço, 
Eu ia, qual herói de nervos retesados, 
A discutir com meu espírito ermo e lasso 
Por vielas onde ecoavam carroções pesados.

Súbito, um velho, cujos trapos pareciam 
Reproduzir a cor do tempestuoso céu 
E a cujo pobre aspecto esmolas choveriam, 
Não fosse o mal que lhe brilhava no olho incréu, 

Me apareceu. Dir-se-ia que, em fel banhada, 
Sua pupila o ardor dos gelos aguçava, 
E a barba, em longos pêlos, qual aguda espada, 
Análoga à de Judas, no ar se projetava. 

Não era curvo, mas quebrado, e sua espinha 
Compunha com a perna um claro ângulo reto, 
Tanto mais que o bastão, que a seu perfil convinha, 
Lhe dava o ar retorcido e o ímpeto incorreto 

De um quadrúpede enfermo ou judeu de três patas. 
Ele ia, em meio à lama e à neve quase imerso, 
Como quem mortos calca ao peso das sapatas, 
De todo indiferente e hostil ao universo. 

Outro o seguia: barba, dorso, olhos, molambos 
— Enfim, tudo era igual, do mesmo inferno oriundo, 
Neste gêmeo senil, e caminhavam ambos 
Com mesmo passo não se sabe a que outro mundo.

159



A vítima eu seria de um conluio astuto? 
Ou que perverso acaso ali me atormentava? 
Sete vezes contei, minuto após minuto, 
Este sinistro ancião que se multiplicava!

Aquele que se ri de tamanha inquietude, 
E que jamais sentiu um frêmito fraterno, 
Cuide bem que, apesar de tal decrepitude, 
Os sete hediondos monstros tinham o ar eterno! 

Teria eu visto o oitavo à luz do último instante, 
Inexorável sósia, irônico e fatal, 
Filho e pai de si mesmo ou Fênix repugnante? 
— Mas as costas voltei ao cortejo infernal. 

Furioso como um ébrio que vê dois em tudo, 
Entrei, fechei a porta, trêmulo e perplexo, 
Transido e enfermo, o espírito confuso e mudo, 
Fendido por mistérios e visões sem nexo! 

Minha razão debalde ao leme se agarrava; 
A tempestade lhe rompia a quilha e as cordas, 
E minha alma, á naufrágio, dançava, dançava, 
Sem mastros, sobre um mar fantástico e sem bordas! (BAUDELAIRE, 
1995, p.331-335)

160



ANEXO B:UM OUTRO MUNDO

FIGURA 1: Un Autre Monde. Jean Ignace Isidore Gérard (J. J. Grandville)
FONTE: Wikipedia- Enciclopédia Livre.

161



ANEXO C: CXX – AS LITANIAS DE SATÃ – REVOLTA – AS FLORES DO MAL

AS LITANIAS DE SATÃ

Ò tu, o anjo mais belo e sábio entre teus pares, 
Deus que a sorte traiu e expulsou dos altares,

Tem piedade, ó Satã, de minha atroz miséria!

Ó Principe do exílio, a quem fizeram mal
E que, vencido, sempre te ergues mais triunfal,

Tem piedade, ó Satã, de minha atroz miséria!

Tu que, mesmo ao leproso e ao pária, se preciso, 
Ensinas por amor o amor de Paraíso,

Tem piedade, ó Satã, de minha atroz miséria!

Tu que da Morte, tua antiga e fiel amante,
Engendraste a Esperança – a louca fascinante!

Tem piedade, ó Satã, de minha atroz miséria!

Tu que dás ao proscrito esse alto e calmo olhar
Que leva o povo ao pé da forca a desvairar

Tem piedade, ó Satã, de minha atroz miséria!

Tu que bem sabes em que terras invejosas
O Deus ciumento esconde as pedras mais preciosas,

Tem piedade, ó Satã, de minha atroz miséria!

Tu cujo olhar desvela os fundos arsenais,
Onde sepulto dorme o povo dos metais,

Tem piedade, ó Satã, de minha atroz miséria!

Tu cuja larga mão oculta os precipícios
Ao sonâmbulo a errar no alto dos edifícios,

Tem piedade, ó Satã, de minha atroz miséria!

Tu, que magicamente, amacias os ossos
Do ébrio tardio que um tropel fez em destroços,

162



Tem piedade, ó Satã, de minha atroz miséria!

Tu que, para o consolo eterno de quem sofre,
Nos ensinaste a unir o salitre ao enxofre,

Tem piedade, ó Satã, de minha atroz miséria!

Tu que pões tua marca, ó cúmplice sutil, 
Sobre a fronte do Creso implacável e vil,

Tem piedade, ó Satã, de minha atroz miséria!

Tu que infundes no olhar e na alma das donzelas
O amor aos trapos e a paixão pelas mazelas,

Tem piedade, ó Satã, de minha atroz miséria!

Bastão do desterro, archote do inventor,
Confessor do enforcado e do conspirador,

Tem piedade, ó Satã, de minha atroz miséria!

Pai adotivo dos que, em cólera sombria,
O Deus Padre baniu do Éden terrestre um dia,

Tem piedade, ó Satã, de minha atroz miséria!

ORAÇÃO

Glória e louvor a ti, Satã, lá nas alturas
Do Céu, onde reinaste, e nas furnas escuras
Do inferno, onde, vencido, sonhas silencioso!
Sob a Árvore da Ciência, um dia, que o repouso
Minha alma encontre em ti, quando na tua testa
Seus ramos expandir qual Templo em festa! (BAUDELAIRE, 1985, p. 
423-427)

163



ANEXO D: LXXVI – SPLEEN – SPLEEN E IDEAL -AS FLORES DO MAL

SPLEEN

Eu tenho mais recordações do que há em mil anos.

Em uma cômoda imensa atulhada de planos,
Versos, cartas de amor, romances, escrituras, 
com grossos cachos de cabelo entre as faturas, 
Guarda menos segredos que o meu coração.
É uma pirâmide, um fantástico porão,
E jazigo não há que mais mortos possua.

− Eu sou um cemitério odiado pela lua,
Onde, como remorsos, vermes atrevidos
Andam sempre a irritar meus mortos mais queridos.
Sou como um camarim onde há rosas fanadas,
Em meio a um turbilhão de modas já passadas,
Onde os tristes pastéis de um Boucher desbotado
Ainda aspiram o odor de um frasco destampado.

Nada iguala o arrastar-se dos trôpegos dias,
Quando, sob o rigor das brancas invernias, 
O tédio, taciturno exílio da vontade,
Assume as proporções da própria eternidade.
-Doravante hás de ser, ó pobre e humano escombro!

Um granito açoitado por ondas de assombro,
A dormir nos confins de um Saara brumoso;
Uma esfinge que o mundo ignora, descuidoso,
Esquecida no mapa, e cujo áspero humor
Canta apenas aos raios do sol a se pôr. (BAUDELAIRE, 1995, p.293-
295)

164



ANEXO E – A PERDA DA AURÉOLA- PEQUENOS POEMAS EM PROSA

XLVI A PERDA DA AURÉOLA

“Olá! O senhor por aqui, meu caro? O senhor nestes maus lugares! O senhor bebedor de 
quintessências e comedor de ambrosia! Na verdade, tenho razão para me surpreender!” 

“Meu caro, você conhece meu terror de cavalos e viaturas. Agora mesmo, quando atravessava 
a avenida, muito apressado, saltando pelas poças de lama, no meio desse caos móvel, onde a 
morte  chega a galope de todos os lados ao mesmo tempo,  minha auréola,  em um brusco 
movimento, escorregou de minha cabeça e caiu na lama do macadame. Não tive coragem de 
apanhá-la. Julguei menos desagradável perder minhas insígnias do que me arriscar a quebrar 
uns ossos. E depois, disse para mim mesmo, há males que vêm para o bem. Posso, agora, 
passear  incógnito,  cometer  ações  reprováveis  e  abandonar-me  crapulagem  como  simples 
mortal. E eis-me aqui, igual a você, como você vê.”

“O senhor deveria, ao menos, colocar um anúncio dessa auréola, ou reclamá-la na delegacia 
caso alguém a achasse.”

“Não!  Não  quero!  Sinto-me  bem  assim.  Você,  só  você  me  reconheceu.  Além  disso  a 
dignidade me entedia. E penso com alegria que algum mau poeta a apanhará e a meterá na 
cabeça descaradamente. Fazer alguém feliz, que alegria! e sobretudo uma pessoa feliz que me 
fará rir. Pense em X ou em Z. Hein? Como será engraçado.” (BAUDELAIRE, 2006, p. 253-
255)

165


		Entretanto, a teoria psicanalítica freudiana é insuficiente para explicar a arte moderna. Essa não é meramente fruto da sublimação das pulsões, metamorfoseada em produtos socialmente aprovados. As obras de arte moderna, como Les demoiselles d'Avignon, de Pablo Picasso; ou ainda a música dodecafônica de Arnold Schoenberg, provocam um estranhamento em relação ao establishment. Segundo Adorno (1992, p. 186-187), a arte legítima escapa à teoria psicanalítica porque falta a esta um conceito adequado de “expressão”, embora a diferença proposta por esta teoria entre satisfação real e satisfação alucinatória esteja na linha da diferença entre satisfação e expressão não dissimulada. Entretanto, como diz Adorno (1992, p. 187):

