UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA

MESTRADO EM FILOSOFIA

DA CRUELDADE EM NIETZSCHE

VIRGINIA SUZANA DE AZEVEDO FRANCA

RECIFE - PE

2003



VIRGINIA SUZANA DE AZEVEDO FRANCA

DA CRUELDADE EM NIETZSCHE

Dissertagdo de mestrado apresentada como
requisito parcial para obten¢do do titulo de
mestre em filosofia, pela Universidade Federal
de Pernambuco, sob orienta¢do do Prof. Dr.
Marcelo Luiz Pelizzoli e co-orientagdo

da Prof. doutoranda Martha Perrusi.

RECIFE - PE

2003



TERMO DE APROVACAO

VIRGINIA SUZANA DE AZEVEDO FRANCA

Dissertagio de Mestrado em Filosofia aprovada, pela Comissio
Examinadora formada pelos professores a seguir relacionados, como requisito parcial a
obtencdo do titulo de Mestre em Filosofia, pela Universidade Federal de Pernambuco:

Dr. Miguel Nascimento (UFPB)

/ Lél 'Mq L' /{/o/!\/r(.,"wudﬁ. ’(f

‘EXAMINADOR

Dr. Olimpio Pimenta (UFOP)

NGRIEY
R

RECIFE/2003




Franga, Virginia Suzana de Azevedo

Da crueldade em Nietzsche /Virginia Suzana de
Azevedo Franga. - Recife: O Autor, 2003.

100 folhas.

Dissertagcédo (mestrado) - Universidade Federal
de Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2003.

Inclui bibliografia.

1. Filosofia moderna alema - Problematizacédo da
crueldade. 2. Filosofia de Nietzsche. 3. Ascetismo
(Filosofia nietzschiana). 4. Subjetividade (Filosofia
nietzschiana). 5. Castigo - Analise (Leitura

nietzschiana). 6. Arte tragica - Filosofia de Nietzsche.
. Titulo.

17.021.1 CDU (2.ed.) UFPE
179.6 CDD (21.ed.) BC2003-297



O mal. — Examinem a vida dos melhores ¢ mais fecundos homens e povos

e perguntem a si mesmos se uma arvore que deve

crescer orgulhosamente no ar poderia dispensar 0 mau tempo e os temporais;
se o desfavor e a resisténcia externa, se alguma espécie de odio,

ciume, teimosia, suspeita, dureza, avareza e violéncia ndo faz

parte das circunstancias favordveis sem as quais ndo ¢ possivel

um grande crescimento, mesmo na virtude?

O veneno que faz morrer a natureza fragil é um fortificante

para o forte — e ele nem o chama de veneno.

Friedrich Nietzsche
In: A Gaia Ciéncia

O que ndo me mata me fortalece.

Friedrich Nietzsche
In: Crepusculo dos Idolos



Dedicada
a Nana Roxa,

tudo s6 é por causa dela.



AGRADECIMENTOS

Agradecer € a parte que mais gosto de fazer em um trabalho. Talvez porque
agradecer nunca ¢ demais e nunca ¢ um trabalho, € um prazer.

Como ¢ preciso comegar por algum lugar, comego pela UFPE. Agradeco a
todos os colegas, professores e funcionarios que fizeram e fazem o mestrado de
filosofia. Foi muito bom e instrutivo compartilhar esse tempo com vocés (embora esteja
sendo extremamente satisfatorio deixa-los agora). Em especial, meus agradecimentos ao
Prof. Dr. Jesus Vazquez e ao Prof. Dr. Roberto Markenson, pelas valiosas aulas; a
Bethénia, a zeladora do zbo filoséfico, pela paciéncia e boa vontade; a Seu Ivan, Pirdo,
e seu lamentar pelo fato de eu nunca tomar café. Aos colegas de turma, minha carinhosa
gratiddo por tanta riqueza compartilhada e por nossos almogos interminaveis.
Impossivel agradecer o suficiente a Marcelo, meu sartriano preferido, a Jos¢ Arlindo e a
Jodo Bosco, nosso “ser-cretino”. Nao adianta tentar dimensionar meu afeto e admirac¢io
pelos amigos Gilson e José Luiz, o Dalai Lama new age; como agradecer todo respeito,
apoio, consideragdo e sabedoria? Também como agradecer a Renivaldo? Companheiro,
que desde da Unicap tem sido um exemplo de dedicag¢do e capacidade filosofica. A
todos eles meu muito obrigada!

Agradecimentos sinceros ao Prof. Dr. Marcelo Pelizzoli, meu orientador,
com o qual aprendi coisas que, tenho certeza, me seguirdo pelo resto da vida.
Agradecimentos incondicionais a minha co-orientadora e amiga Prof. doutoranda
Martha Perrusi, sem ela eu e Nietzsche provavelmente ndo sobreviveriamos a UFPE.
Também a ela devo os preciosos encontros do grupo de estudos em Nietzsche. Valeu
mestra Martha!

Sinto-me eternamente grata aqueles que contribuiram para os anos de

aprendizado filos6fico passados na Unicap e de 14 guardo com saudade lembrangas e



gratiddo de Gorete, JO, Prof. Karl e Prof. Severino, o melhor orientador que alguém
pode querer!

Sou grata aos professores Miguel Nascimento (UFPB), Fernando Magalhaes
(UFPE) e Olimpio Pimenta (UFOP), que forneceram preciosa contribui¢do ao trabalho,
na pré-banca e também fora dela.

Agradeco o apoio e incentivo dos amigos que a filosofia me proporcionou
conhecer: Selma Regina, estimada companheira de venturas e desventuras
nietzschianas; a doce Vania; Maria de Batima (balinha de horteld), minha socia de
brilho da Sandy e companheira de viagens e a toda sua linda e fascinante familia,
agradeco; a Leonardo Antdnio, o kantiano mais atipico que ja conheci; o paraibano
cabra da peste Tadeu; o amado amigo Sandro Say&o, o meu gaucho de alma nordestina;
o colega de trabalho e artista Silvio Pinto; a fildsofa do riso Danyela Santos; e Sonia,
Kléber, Gustavo, Didier, lara, Felipe Sodré, Ubaldo, Abrdao, dona Geralda ¢ Sandra
Biondo.

Agradeco as escolas em que trabalhei e trabalho, ¢ aos meus alunos com os
quais aprendi tanto. Minha gratiddo a Tereza Lapa, Natércia, Hevane e Aline Sales.
Agradeco de forma especial a minha aluna mais querida, Genoveva Motta, que
considero minha mestra, por compartilhar sua alma jovem comigo. E a Maria também
sou muito grata.

Aos amigos que ndo me foi dado conhecer através da filosofia, agradeco sua
confianga e compreensdo, e por continuarmos amigos apesar da filosofia. Agradego a
Gabriela Bastos; Carla Andrea; Rogério Muxoxo; Guilherme; Andrea Carla; Angelo e
Cacau; Claudia Cristina e marido; Raquel e Rose; Moir; Marcia e Maytto; Raquel e
Ricardo; Lucia e Leilane; Dico, Andrea e José; Diana, Rosana, Carol e Tatiana;
Andrezinho e Teca; Zelinha; Toinho; tia Celi; Martha Lavenere; Liliane ¢ Ruy; Rafael
Rocha; Claudia da Fonte; Ceres; Alves; Anna Karini; Miriam Stella; Claudia de Sa e

Ana Lucia Villaga.



Por ultimo, e mais importante, minha gratiddo mais afetuosa a minha
familia. Agradeco as minhas quase irmies, Fabiola e Luciana e as suas respectivas
familias o tratamento de filha e irma que sempre recebi. Agradeco a minha irma cacula,
Issa. Devo a minha avé Nina o gosto pela leitura, grande responsavel pela entrada da
filosofia na minha vida; a culpada foi dona Nina! Também sou grata as minhas primas,
primos, tios e tias; especialmente primas Carol, Deinha e Dril; a Aninha e Virginia; aos
meus tios Silvio e Emidio, por todo apoio técnico e logistico; € a minha tia mais doida,
Katia. Sou muito grata ao carinho e aten¢do do meu irmdo Tito, da minha cunhada
predileta Marcia e das minhas sombrinhas amadas Nina e [sabel. Meus agradecimentos
mais intensos € amorosos ao meu pai, Washington, e minha mée, Virginia. Devo tudo a

eles. Obrigada sempre!



RESUMO

A presente dissertagdo pretende abordar a crueldade, na filosofia de
Nietzsche, e responder a seguinte questdo: a crueldade deve sempre e necessariamente
ter um papel negativo e destrutivo, ou ela pode ser positiva e criadora de alguma forma
para o ser humano? Com o objetivo de responder a tal questdo, a primeira parte da
dissertacdo propde-se a caracterizar a visdo de Nietzsche de ser humano, partindo do
que ele condena na subjetividade da filosofia tradicional; e a crueldade como um dos
elementos constitutivos do humano e da sua realidade, sempre a partir de uma otica
nietzschiana. Em nosso capitulo II a intenc¢fo, apds fornecer um apanhado geral da
presenga da crueldade na produgdo filosofica de Nietzsche, é apresentar duas funcdes
que a crueldade poderia desempenhar na existéncia humana a partir de uma
interpretacdo do seu papel na filosofia de Nietzsche: a funcdo ontoldgica-instrutiva e a
funcdo deformadora-destrutiva. Na parte final do presente trabalho procedemos uma
exposicdo de trés instituicdes (entendendo aqui, institui¢des como ac¢des que refletem
carater humano) nas quais vemos agir a crueldade nas duas fung¢des anteriormente
apresentadas. Ao fim da dissertag@o acreditamos responder a inquietagdo que serviu de
ponto de partida, apresentando uma leitura da filosofia de Friedrich Nietzsche através de

uma noc¢ao de crueldade e de ser humano.



ZUSAMMENFASSUNG

Diese Abhandlung mochte die Grausamkeit in der Philosophie Nietzsches
behandeln und folgende Frage beantworten: muss die Grausamkeit immer und
notwendigerweise eine negative und zerstérende Rolle spielen oder kann sie fiir den
Menschen irgendwie positiv und kreativ sein? Mit dem Ziel, diese Frage zu
beantworten, wird im ersten Teil der Dissertation der Versuch unternommen, Nietzsches
Sicht des Menschen zu charakterisieren, wobei von dem ausgegangen wird, was er an
der Subjektivitdt der traditionellen Philosophie kritisiert. Die Grausamkeit wird
charakterisiert als eines der grundlegenden Elemente fiir den Menschen und seine
Realitit, wobei immer von der Perspektive Nietzsches ausgegangen wird. Im zweiten
Kapitel sollen nach einem Uberblick iiber die Gegenwart der Grausamkeit in den
philosophischen Werken Nietzschers zwei Funktionen der Grausamkeit aufgezeigt
werden, die diese fiir die menschliche Existenz haben koénnten, wobei von einer
Interpretation der Rolle der Grausamkeit in der Philosophie Nietzschers ausgegangen
wird. Es sind dies die ontologisch-instruierende und die deformierend-destruktive
Funktion.. Im letzten Teil dieser Arbeit stellen wir drei Institutionen vor (Institutionen
werden hier als Aktionen verstanden, die den menschlichen Charakter reflektieren), in
denen wir die Grausamkeit mit den zwei beschriebenen Funktionen handeln sehen. Am
Ende der Dissertation glauben wir auf die Unruhe Antwort zu geben, die als
Ausgangspunkt diente, indem wir eine Lektiire der Philosophie Nietzsches prasentieren,

die auf den Begriffen der Grausamkeit und des Menschen basiert.



SUMARIO

INTRODUCAO

CAPITULO 1

1 O HUMANO DEMASIADO HUMANO DE NIETZSCHE

1 1 Nietzsche: inimigo do sujeito

1 2 O humano nietzschiano a luz de Zaratustra

CAPITULO II
2 CRUELDADE INSTRUMENTAL
2 1 Nietzsche e a crueldade

2 2 Crueldade formadora e deformadora

CAPITULO I1I

3 CRUELDADE INSTITUCIONALIZADA
3 1 Crueldade destruidora

3 1 1 Ideais ascéticos

312 O castigo

3 2 Crueldade criadora

321 A arte tragica

CONCLUSAO

BIBLIOGRAFIA

10

14

15

15

32

41

42

42

57

65

66

67

67

74

83

83

90

94



INTRODUCAO



Partindo da vis@o apresentada por Clement Rosset em seu livro Principio de
Crueldade, de que o olhar filosofico € interpretativo e criativo, nos propomos a langar
um olhar filoséfico sobre a idéia de crueldade presente no pensamento de Nietzsche.
Essa crueldade poderia ser positiva ? Ou ela sera necessariamente negativa e
destruidora?

Com o proposito de melhor situar nosso objetivo com relacdo ao papel
desempenhado pela crueldade na filosofia de Nietzsche, tocamos na questio da
subjetividade na medida em que pretendemos abordar a crueldade enquanto constitutiva
do ser humano. Assim, achamos por bem questionar acerca de uma concepgdo
nietzschiana de sujeito. Como estabelecer um sujeito nietzschiano seria contrario ao
pensamento de Nietzsche, ndo ¢ nossa inten¢do fornecer uma resposta categorica a
questdo do sujeito nietzschiano. No entanto, estamos seguros da sua validade para nosso
trabalho como uma etapa necessaria no processo de exposicdo do papel e
desdobramentos da crueldade na filosofia de Nietzsche.

Tal processo esta estruturado em nossa dissertagdo da seguinte maneira: no
primeiro capitulo, denominado O humano demasiado humano de Nietzsche, contamos
com dois momentos relacionados a questdo da subjetividade. No primeiro topico,
Nietzsche: inimigo do sujeito, versaremos sobre sua critica ao conceito tradicional de
sujeito; no segundo topico, O humano nietzschiano a luz de Zaratustra, forneceremos
uma tentativa de uma espécie de “substituto” do conceito de sujeito, através de Assim
falou Zaratustra. Esse topico tem carater propedéutico dentro da estrutura da
dissertacdo, na medida em que pretende fornecer indicagdes ao que o fildsofo aleméao se
refere que, no entanto, ndo ¢ o sujeito da tradicdo filosoéfica. Desse modo o intuito €
delinear ao que passaremos a nos referir nos capitulos seguintes ao examinar a

crueldade pelo viés, que acreditamos, seja nietzschiano. O segundo capitulo, Crueldade



Instrumental, aborda a presenga da crueldade na sua obra, no topico Nietzsche e a
crueldade ; no topico seguinte, Crueldade formadora e deformadora, forneceremos
uma interpretacdo dos dois momentos identificados na crueldade nietzschiana. E por fim
no terceiro e ultimo capitulo, Crueldade Institucionalizada, traremos a crueldade em
seus dois possiveis momentos de destrui¢ao e no de criagdo, utilizando principalmente a
Genealogia da moral ¢ a importancia do valor, da religido ¢ da arte na filosofia de
Nietzsche.

Cientes da vastidao da filosofia nietzschiana ¢ das metamorfoses que a
perpassam, achamos por bem estabelecer dentro da sua produgéo filoséfica delimitacdes
para nossa problematizagdo da crueldade. Optamos por concentrar nossa pesquisa em
trés obras do seu terceiro periodo: Assim falou Zaratustra, Além do Bem e do Mal e
Genealogia da Moral. Tomamos como critério a triplice divisdo da obra de Nietzsche e
0 Zaratustra como contendo temas centrais da sua filosofia : a critica a religido, a moral
e a tradicdo filosofica. E Além do Bem e do Mal e Genealogia da Moral como
desdobramentos necessarios desses temas devido ao cardter estilistico singular do
Zaratustra. Essas escolhas também explicam a distribui¢do das obras nos capitulos da
presente dissertacdo: no primeiro capitulo a principal obra de consulta sera Assim falou
Zaratustra, por fornecer elementos para o sujeito-substituto de Nietzsche; Além do Bem
e do Mal e Genealogia da Moral serdo vistos mais de perto no segundo capitulo, devido
a presenca, neles, da visdo de crueldade de Nietzsche; por fim, no terceiro capitulo nos
concentraremos na segunda e na terceira dissertacdo da Genealogia da Moral.

Citamos a divisdo das obras de Nietzsche em trés periodos tomando por
base a analise de muitos de seus comentadores', uma vez que o proprio filésofo ndo

preocupou-se em fornecer uma estrutura sistematica a sua filosofia. As trés fases

12



seriam: o ponto de partida roméntico, de 1869 a 1876, quando sofre grande influéncia
de Wagner e Schopenhauer; a reagdo cientifico-desmistificadora, um periodo de
transicdo que foi de 1876 a 1881, marcado por um positivismo cético; e o meio-dia do
seu pensamento (o apice), de 1882 a 1888, periodo de reconstru¢do na qual a afirmacéo
da vida ¢ o valor supremo para Nietzsche, sendo Assim falou Zaratustra, a inauguracio
da terceira e definitiva fase.

O que a dissertagdo pretende mostrar é que, de acordo com a filosofia de
Nietzsche, a crueldade faz parte do humano e desempenha fungées, que podem ser
positivas ou negativas na formag¢do do humano. Portanto, nosso interesse ¢ buscar
determinar em que medida a crueldade, sendo constitutiva do humano, pode agir
(trabalhar) a favor e/ou contra esse humano. Assim, nosso primeiro passo sera explicitar
a presenca da crueldade numa concep¢do de humano mais proxima do pensamento
nietzschiano; o segundo passo, sera apresentar as possibilidades, positiva e negativa, da
crueldade; e, por fim, o terceiro passo sera localizar a crueldade negativa e positiva

presente nas instituigdes humanas.

! Comentadores como Charles Andler, Eugen Fink e Karl Lowith usaram essa periodizagio e, no Brasil,
estudiosos como Scarlett Marton, José Thomaz Brum, Roberto Machado ¢ Alberto Marcos Onate
compartilham da mesma.

13



CAPITULO 1



1 O HUMANO DEMASIADO HUMANO DE NIETZSCHE

Toda filosofia que pde a paz acima da guerra,

toda ética que apreende negativamente o conceito de felicidade,
toda metafisica e fisica que conhece um finale,

um estado final de qualquer espécie,

todo anseio predominantemente estético ou religioso

por um Além, Ao-lado, Acima, Fora, permitem perguntar

se ndo foi a doenga que inspirou o filésofo.

Nietzsche

Mais que uma referéncia a obra de Nietzsche de mesmo nome, o titulo do
presente capitulo refere-se a visdo nietzschiana de ser humano e sua posi¢do em relagéo
ao conceito de sujeito. Pretendemos mostrar a critica nietzschiana ao sujeito da tradicdo
e, a partir dessa critica, apontar vislumbres de um possivel humano nietzschiano através

de Zaratustra.

1. 1 Nietzsche: inimigo do sujeito

A fim de retirar um pouco da agressividade contida no titulo da primeira
subdivisdo da presente dissertacdo, achamos por bem explicar a presenga da palavra
inimigo. Ao nos referir a Nietzsche como inimigo do sujeito, estamos nos referindo ao
conceito tradicional de sujeito ¢ fazemos alusdo a sua (re)conhecida aversdo a tradi¢do
filos6fica ocidental de origem socratico-platdnica, reforcada pelo cartesianismo e
kantismo. Néo por acaso, Nietzsche preconiza uma feroz ojeriza a metafisica, a moral
instituida, as religides (especialmente o cristianismo), aos sistemas filosoficos e a toda
uma gama de conceitos que sustentam e sdo sustentados por essa ja citada tradicdo

, . 1 . .. . - .
filosofica ocidental . O conceito de sujeito, obviamente, ndo poderia ficar de fora da sua

! “N3o importando o ponto de vista filosofico em que nos situemos hoje: o carater errdneo do mundo
onde acreditamos viver é a coisa mais firme e segura que nosso olho ainda pode apreender:...”
NIETZSCHE, Friedrich. Além do bem e do mal: prelidio a uma filosofia de futuro. Trad. Paulo César de
Souza. 2 ed. Sdo Paulo:Companhia das Letras, 1992. p. 40 § 34.



quase cruzada-sagrada em busca de uma completa transvaloracio da realidade
instituida®.

Na obra Seis propostas para o proximo milénio o italiano Italo Calvino, no
ensaio dedicado a multiplicidade na literatura, afirma: “Hoje em dia ndo & mais
pensavel uma totalidade que néo seja potencial, conjectural, multiplice”S. Estendemos a
afirmacdo de Calvino, relativa a realidade, ao conceito de sujeito4 € enxergamos
pertinéncia na quase-ndo-abordagem e quase-ndo-definicdo de Nietzsche, em sua
filosofia, ao conceito de sujeito. Aqui o que chamamos de sujeito € o termo que designa
uma esséncia ndo-composta, indivisivel e auto-suficiente aurida do cartesianismo e
reforcada pelo kantismo, mas que em Nietzsche é vista como sendo impossivel, pois o
ser humano para ele ¢ impermanente, potencial, conjectural, multiplice, pois ai
repousaria o dinamismo necessério 4 existéncia’. Tal aspecto também dé testemunho da
contemporaneidade da filosofia nietzschiana, pois no atual panorama global ndo ha
lugar para o sujeito dos moldes tradicionais; um sujeito pouco afeito a incessante
transformagdo, cristalizado em estruturas morais, religiosas, cientificas e
comportamentais ansiosas por uma perene imutabilidade. E esse o sujeito que Nietzsche
critica, o sujeito que acaba como razdo e fundamento do conhecimento. Pode-se
perceber sua critica ao sujeito tradicional em seus fragmentos postumos e também em
suas obras publicadas. Desde Humano, demasiado humano, quando critica a falta de

sentido histérico como um defeito de todos os filosofos, provocador da visdo do homem

2 Obras de diferentes periodos da produgdo nietzschiana explicitam bem esse posicionamento de
Nietzsche. Podemos citar: Aurora (de 1881) e O Crepusculo dos Idolos (de 1888).

3 CALVINO, Italo. Seis propostas para o proximo milénio: licbes americanas. Trad. Ivo Barroso. Séo
Paulo:Companhia das Letras, 1990, p. 131.

* Para justificar tal extensdo do limite filosofico ao literario, reproduzimos uma fala do préprio Calvino a
respeito de seu livro O visconde partido ao meio, no qual mais que retratar a eterna luta entre o bem e o
mal, ele busca uma integridade que supere as mutilagdes impostas ao humano: “O homem contemporaneo
¢é dividido, mutilado, incompleto, hostil a si mesmo; Marx o chama de ‘alienado’, Freud de ‘reprimido’;
um estado de harmonia foi perdido, aspiramos a uma nova totalidade.” CALVINO, Italo. O visconde
partido ao meio. Trad. Nilson Moulin. Sdo Paulo:Companhia das Letras, 1996.

16



como um ser eterno, ele defende que o homem veio a ser’; depreendemos dai um dos
motivos de sua ojeriza ao que o conceito tradicional de sujeito representaria. Em
Aurora, seu livro seguinte, a proposta ¢ refletir acerca dos preconceitos morais. Eles, os
preconceitos morais, estariam na base da dificuldade dos humanos em aceitar sua
ignorancia acerca de si proprios’. Posteriormente, em Além do bem e do mal, no
aforismo 231, ¢ mencionado “um granito de fatum [destino] espiritual” que ndo
apreende e repousa no fundo de todos os humanos. O citado fatum produz as convicgdes
que serdo indicadores do problema que os humanos sdo. Por ser um problema
determinarmos “quem somos”, precisamos da ilusdo do “eu pensante”; mas, a
necessidade que temos dela ndo a torna verdadeira®. Portanto, continuamos ignorantes
na medida que nosso saber de ndés mesmos tem por base uma ilus@o. Ignorancia essa que
o conceito de sujeito tenta sanar (ndo por acaso, o titulo do aforismo é O mundo
desconhecido do “sujeito”). Em A gaia ciéncia, ao abordar o conhecimento, Nietzsche
critica a consciéncia humana quando vista como o lugar do &mago, da personificacdo do
que ¢ duradouro, derradeiro, eterno e primordial no ser humano, as mesmas
propriedades atribuidas ao conceito de sujeito’.O tradicional conceito de sujeito ¢ a
condicdo para o conhecimento, para a verdade; também explica o engano da ontologia,
vista por Nietzsche como uma filosofia dos valores'’. A idéia do sujeito, todo poder
criador do mundo, da realidade, dos valores inerentes a essa idéia possibilita o falsear do

mundo feito pelo pensamento humano. Estabelece-se uma relagéo de retroalimentagéo

> Cf NIETZSCHE, Friedrich. Fragmentos Péstumos. Trad. Oswaldo Giacoia Jr.
Campinas:IFCH/UNICAMP, 2002, p. 16: “O homem ndo ¢ apenas um individuo, mas o organico-em-
conjunto (das Fortlebende Gesammt-Organische) continuando a viver em uma determinada linha.”

® Cf. NIETZSCHE, Friedrich. Humano, demasiado humano: um livro para espiritos livres. Tradugdo,
notas e posfacio Paulo César de Souza. Sdo Paulo:Companhia das Letras, 2000, p. 16 § 2.

7 Cf. NIETZSCHE, Friedrich. Aurora: reflexdes sobre os preconceitos morais. Trad. Mario D. Ferreira
Santos. Sdo Paulo:Edigraf/Sagitario, 1947, p. 80 § 116.

8 A{ insere-se a critica de Nietzsche ao pensamento cartesiano. Cf. TURCKE, Christoph. O louco.
Nietzsche e a mania da razdo. Trad. Antonio Celiomar Pinto de Lima. Sdo Paulo:Vozes, 1993, p. 37 e 38.
’ Cf. NIETZSCHE, Friedrich. 4 gaia ciéncia. Tradugdo, notas e posfacio Paulo César de Souza. Séo
Paulo:Companhia das Letras, 2001, p. 62 § 11.

17



entre o engano do sujeito e a idéia do sujeito. E essa visdo que o filésofo alemio tanto
critica.

Se, por um lado, a critica ao conceito de sujeito ¢ ubiqua em Nietzsche, por
outro lado, ¢ curioso perceber o seu total eximir-se em fornecer um conceito
formalizado de sujeito, de um sujeito nietzschiano. E premente sua atitude de nio
abordar e ndo definir o sujeito como uma importante instancia filosofica. Nietzsche
demonstra até uma certa complacéncia descuidada para com o conceito de sujeito; como
se tal conceito, tdo caro a filosofia, ndo merecesse mais que um mero relancear de olhos.
Ele tem atitude similar para com outros conceitos sobremaneira valorizados pela
tradi¢do filosofica; e mesmo ao ndo citar o conceito de sujeito explicitamente, cremos
ser licito estender suas palavras a ele e também a valorizacdo do espirito em detrimento

do corpo:

O que a humanidade até agora considerou seriamente nfio sdo sequer
realidades, apenas constru¢des; expresso com mais rigor, mentiras
oriundas dos instintos ruins de naturezas doentes, nocivas no sentido
mais profundo — todos os conceitos: ‘Deus’, ‘alma’, ‘virtude’, ‘além’,
‘verdade’, ‘vida eterna’..."!

Para Nietzsche, o conceito tradicional de sujeito ¢ uma violéncia contra o
ser humano, pois o priva de ter e de vivenciar uma histdria interior que seria impossivel
se houvesse, na base do humano, um fundamento substancial, uma unidade hermética.
Tal modo de encarar a interioridade humana significaria a ado¢do de um modo

monolitico de ver o ser humano, modo esse que contraria a humanidade que ¢

multiplicidade (a natureza ¢ una, mas repleta de individualidades; como a humanidade)

19 Cf. FINK, Eugen. 4 Filosofia de Nietzsche. Trad. Joaquim Lourengo Duarte Peixoto. Lisboa:Presenga,
1988, p. 174.

"' NIETZSCHE, Friedrich. Ecce homo: como alguém se torna o que é. Tradugdo, notas e posfacio Paulo
César de Souza. Sao Paulo:Companhia das Letras, 1995, p. 50, § 10 (Por que sou tdo inteligente).

18



e tem um modo de existéncia divisional, ou seja: mais “inteira” sera a pessoa quanto
maior for sua aceitacio das proprias fragmentacdes, oposicdes, mascaras, impulsos'?.
Segundo o filosofo, a natureza (no sentido do que lhe ¢é proprio) do homem
é a de buscar conviver com suas oposi¢des internas. E essa a meta do “espirito”: ser
senhor dentro e em torno de si. Nietzsche usa uma de suas metaforas fisiologicas ao
estabelecer um paralelo de semelhanga entre o espirito do ser humano ¢ um estdémago.
Como o ultimo, o espirito pretende “assimilar o novo ao antigo”, “apropriar-se do que
lhe ¢ estranho”; enfim, reduzir o complexo ao simples. Essa natureza conciliadora
explica o “deixar-se iludir” do espirito: ¢ sua maneira de crescer e adquirir forga e
poder. E dessa natureza que vem o pendor do homem de conhecimento, “ao tomar e
querer tomar as coisas de modo profundo, plural, radical: como uma espécie de

A : . 213
crueldade da consciéncia e do gosto intelectuais”

. Mas ¢ igualmente préprio do
humano pretender dar a essa crueldade a aparéncia de honestidade, amor a verdade e a
sabedoria. E ai que entra o conceito tradicional de sujeito, como cendgrafo que
providencia a ambientacdo mais toleravel para a modernidade e para a artificial segunda
natureza forjada pela moral devedora e credora dessa idéia de sujeito. E proprio da
natureza humana um jogo de for¢as contraditorias, mas ndo excludentes entre si. Como
a vontade de poténcia ou o eterno retorno, as teses fundamentais da filosofia

nietzschiana, essa visdo de humano nfo € posta a prova pelo filosofo; ela ja se encontra

. e . s 14
estabelecida como uma de suas idéias filosoficas constituidas .

'2 Nas palavras de SAFRANSKI, Riidiger. Nietzsche: biografia de uma tragédia. Trad. Lya Lett Luft. Sdo
Paulo:Geragdo Editorial, 2001, p. 168. comentador de Nietzsche: “O ‘eu’ ¢ para Nietzsche pluralidade de
mascaras e de impulsos.(...) O individuo ndo tem, portanto, um fundamento substancial, mas constitui-se
a partir do jogo de diferentes impulsos e for¢as.” E nas palavras do proprio NIETZSCHE, Friedrich,
1992, p. 45 § 40.: “Tudo que é profundo ama a mascara: as coisas mais profundas tém mesmo 6dio a
imagem e ao simile.(...)Todo espirito profundo necessita de uma mascara: mais ainda, ao redor de todo
espirito profundo cresce continuamente uma mascara, gragas a interpretacdo perpetuamente falsa, ou seja,
rasa, de cada palavra, cada passo, cada sinal de vida que ele da.”

' Cf. NIETZSCHE, Friedrich,1992, p. 136, 137 e 138, § 230.

' Cf. FINK, Eugen, 1988, p. 141.

19



Explica-se, portanto, porque Nietzsche aparenta e relaciona a figura do deus
Dioniso" ao humano: ele ¢ plural, constituido de muitas mascaras, (ele) ¢ muitos
convivendo em um s6. Ele exclui a unidade. A figura baquica é caracteristica de toda
uma visdo de mundo pretendida por Nietzsche'® (incluindo ai o sujeito de contornos
jamais delimitados por ele). Assim Dioniso ¢ integralmente adequado para representar
uma idéia de humanidade como em perene mutagdo; ele é o mestre da tragédia ¢ da
comédia, ndo aparece “sob uma forma delimitada”. E o deus “formador sem forma, ¢ o

préprio jogo do ser”!”

. Um dos aspectos da mitologia dionisiaca mais emblematico
nesse sentido ¢ o fato do deus Dioniso ser considerado pelos gregos o protetor do
teatro'®. O que ¢ o teatro sendo uma sucessio de maéscaras; de personagens que sio,
cada um em si mesmo um sujeito impermanente? O teatro, nesse sentido grego e
dionisiaco, pode ser visto como um jogo de subjetividades ndo-estaticas; um mesmo
ator pode desempenhar papéis distintos, de algoz ou vitima, em diferentes
circunstancias e atuar igualmente bem em ambas. Essa possibilidade ¢ viavel porque o
ator, que aqui podemos chamar de “sujeito-matriz”, é capaz de escolher ¢ transitar entre
suas op¢des de mascaras (de personas). Acerca dessa simbologia, que liga Dioniso ao

humano como pluralidade, citamos Colli: “Dionisio chama a si os homens inutilizando

o mundo deles, esvaziando-o de qualquer consisténcia corpdrea, de qualquer peso, rigor,

'S Em nota explicativa de sua tradugio de Além do bem e do mal, Paulo César de Souza esclarece que
Dionisio refere-se a Dionisio II, tirano de Siracusa (entre 367 e 357 a. C.), enquanto que se pode usar
“Dioniso” para referir-se ao deus. Adotaremos esse critério. Cf. NIETZSCHE, Friedrich,1992, p.
221(notas).

'°Cf. HEBER-SUFFRIN, Pierre. O Zaratustra de Nietzsche. Trad. Lucy Magalhdes. Rio de Janeiro:Jorge
Zahar, 1991, p. 38 e 39. “... as caracteristicas essenciais da nova cultura, a qual aspira Nietzsche, sdo a
criagdo, a espontancidade, a arte, das quais o jogo, a atividade infantil ou a danga sdo as melhores
imagens, e Dioniso, deus da embriaguez e da danga, e ndo mais Sdcrates (representando a razdo pura),
seria o simbolo. O que pretende Nietzsche ¢ uma cultura na qual o dionisiaco, sufocado desde da Grécia
classica pelo apolineo e pelo socratismo, reencontraria o seu justo lugar...”

7 FINK, Eugen, 1988, p. 116.

'8 Segundo o proprio Nietzsche, dionysokolax (aduladores de Dioniso) era uma maneira de referir-se aos
atores na Grécia antiga. Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 14 § 7.

20



o . . N ~ o 19
continuidade, retirando qualquer realidade a individuag@o e aos fins dos individuos™".

Colli explica que o deus Dioniso tem atributos ludicos; que o jogo dionisiaco sugere
confianga no acaso. O retirar qualquer realidade a individuagdo ¢é sintomatico de que ao
mirar-se no espelho, um de seus simbolos, Dioniso veja refletido o mundo e nfo a sua
imagem somente. Precisamente devido ao seu carater multiplo.

Igualmente ilustrativo da situacdo humana, e do mundo de uma maneira
geral segundo a visdo de Nietzsche, é o embate entre Dioniso ¢ Apolo; a eterna luta
entre opostos, entre o dionisiaco e o apolineo. Ambos t€ém em comum o jogo; mas
enquanto o jogo apolineo diz respeito ao intelecto, o jogo dionisiaco é espontaneidade.*’
Sdo duas forgas opostas que se digladiam ininterruptamente, uma sendo condicdo da
outra. Portanto, mais que simples antagonistas que buscam, cada um, a destrui¢do do
outro, o apolineo e o dionisiaco t€ém entre si uma relacdo de dependéncia, pois precisam
combater-se mutuamente. Dai advém outro aspecto marcante da filosofia de Nietzsche
no que concerne ao humano e suas relagdes: ¢ a idéia de disputa, o agon®' grego que ele
rel€; onde o objetivo ndo ¢ destruigdo e sim elevacdo e superacdo. Assim também deve
ser com a humanidade, enquanto unido de humanos. Ele extrapola a imagem de que

»22 <A tocha da disputa’, da

“Cada grande heleno passa adiante a tocha da disputa
disputa agonal (ou agonistica) deve ser comum a todos. No agon herdado dos gregos a

disputa tem carater formativo; ela visa ao desenvolvimento do individuo, um superar-se:

“O homem grego educado na disputa procura, como os herois
homeéricos, a gloria, o brilho da fama, e no impulso de superar os

' COLLI, Giorgio. O nascimento da filosofia. Trad. Federico Carotti. 3 ed. Campinas, SP:Editora da
UNICAMP, 1996, p. 28

2% COLLI, Giorgio, 1996, p. 28.

?ICf. FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Novo Aurélio Século XXI: o diciondrio da lingua
portuguesa. 3 ed. Rio de Janeiro:Nova Fronteira, 1999, p. 71. Agon vem do grego agon, ‘assembléia’;
‘luta’; combate’; ‘debate’; ‘questdo’; ‘momento critico’: “Parte da comédia antiga grega, em que duas
personagens travam um debate, definidor de seu conflito.”

*2NIETZSCHE, Friedrich. A Disputa de Homero In: NIETZSCHE, Friedrich. Cinco preficios para cinco
livros ndo escritos. Tradug@o e prefacio Pedro Siissekind. 2 ed. Rio de Janeiro:7Letras, 1996, p. 71.

21



outros, o individuo ¢ levado a fazer sempre o melhor possivel, e assim
. 23
a tentar superar a si mesmo, ...”

A idéia do agon ¢ caracteristica do periodo homérico das epopéias, anterior
a tragédia, onde o herdi desempenha um papel vital, por isso € possivel falar em
“individuo”; mesmo sendo o individuo uma instidncia notadamente apolinea. O
individuo herdico-épico contrabalanga seus tragos apolineos (comedimento e
racionalidade) com outros dionisiacos (destempero e embriaguez): como exemplos
podemos evocar Aquiles, Hércules, Teseu e Perseu. O sentido do agon € ter um
antagonista a altura, um inimigo que valorize a propria disputa. O ser humano, na
acep¢do nietzschiana, busca um combatente valoroso n3o para aniquila-lo, isso
destruiria o agon e, por conseguinte, a possibilidade de crescimento, mas para supera-lo,
e ao fazé-lo, superar a si mesmo. Nietzsche caracteriza essa atitude agonistica ao falar
de si mesmo ¢ de sua postura como fildésofo no capitulo Por que sou tdo sabio do Ecce
homo, onde aparenta o fildsofo ao guerreiro que tem os problemas como inimigos em pé
de igualdade: “Igualdade frente ao inimigo — primeiro pressuposto para um duelo
honesto ™.

Nao ha mérito, nem realizagdo, em fazer a guerra pela guerra; mesmo o
pensador busca desafios agonais. E da natureza da filosofia nio buscar conclusdes
acabadas e nem ser mero exercicio de erudi¢cdo. Por isso ha uma diferenca entre disputa
agonal e mera ambigdo, inveja ou egoismo. Segundo Nietzsche, esses ultimos sdo tragos
do homem moderno (do sujeito tradicional), for¢ado a tomar para si tais posturas em
nome de uma adequacdo aos equivocos da modernidade. Aquele que ¢ formado numa
atmosfera agonal estd mais apto a escapar do perigo de ser destruido por uma ambicéo

irreal, uma meta irrealizavel. Nietzsche vé o homem moderno como vitima desse mal e

2 SUSSEKIND, Pedro. Prefacio In: NIETZSCHE, Friedrich, 1996B, p- 15.
* NIETZSCHE, F. 1995, p. 32 § 7 (Por que sou tio sabio).

22



opoe a ele o homem grego da antigliidade, que reconhecia e exercia sua porgdo
agonistica:

..., os individuos da antigiiidade eram mais livres, porque seus
objetivos eram mais proximos e mais alcangaveis. O homem moderno,
ao contrario, tem a infinidade cruzando o seu caminho em toda a
parte, como o veloz Aquiles na parabola do eleata Zendo: a infinidade
o obstrui, ele nunca alcanga a tartaruga®.

7

Um dos equivocos da modernidade ¢ sufocar as paixdes humanas com a
compaix@o. Com ela o homem moderno comete o autodesprezo; em oposicdo ao
auténtico humano, que assimila também o tragico do existir, esse homem moderno ¢
medroso e fraco, um fugitivo que a vaidade disfarca de “homem objetivo™*®. Para

27 5 humano desumaniza-

Nietzsche, nas almas modernas “os instintos correm para tras
se em busca de ideais ilusdrios como verdade e conhecimento absolutos. A eficiente
objetividade ¢ um ideal moderno que transforma o humano em mero instrumento que
ndo conclui nem inaugura nada, “um homem sem si”. A modernidade anulou, ou inibiu,
no ser humano sua capacidade, antes mais atuante (nas civilizagdes antigas), de lidar
com sua natureza mais propria: aquela que o tinha inquieto, mas inventivo e ndo apenas
destrutivo e repressor e reprimido. Por isso Nietzsche diz que o homem objetivo [0
homem moderno] “é sereno, ndo por falta de tormentos, mas por falta de dedos para
lidar com seus tormentos™®. No lugar da figura humana da antigiiidade grega tdo

exaltada por Nietzsche, temos o homem moderno, contemporaneo. E no homem

moderno, criticado desde Humano, Demasiado Humano até Além do Bem e do Mal*’ e

B NIETZSCHE, F. A Disputa de Homero /n: NIETZSCHE, Friedrich. 1996B, p. 73.

26 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p- 128, § 222: “O homem das ‘idéias modernas’, esse orgulhoso
simio, estd desmedidamente insatisfeito consigo: isto é um fato. Ele sofre, padece: mas, para sua vaidade,
apenas ‘compadece’...”.

27 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 129, § 224.

2 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 109, 110 ¢ 111, § 107.

%% Para Nietzsche o homem da modernidade, gracas a sua intranqiilidade, transformou-se em um novo
barbaro. Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000B, p. 192 § 285. Nietzsche questiona se hoje (na modernidade
vista por ele) é possivel a grandeza: “Hoje, (...), quando na Europa somente o animal de rebanho recebe e
dispensa honras, quando a ‘igualdade de direitos’ pode facilmente se transformar em igualdade na
injusti¢a: ...”, cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 119 § 212.

23



Genealogia da Moral, que esta o desaguar dos equivocos criados no pensar ocidental,
onde “o sujeito foi até 0 momento o mais solido artigo de fé sobre a terra” e serviu de
desculpa para os fracos enganarem a si mesmos, interpretando “a fraqueza como
liberdade™. Para Fink a critica de Nietzsche ao que ¢ moderno ¢, na realidade, “a
rejeicdo de todo o passado, ¢ a luta contra metafisica e contra o cristianismo™". A visdo
nietzschiana do futuro contraria a tradicdo ¢ ndo comporta um sujeito que tem como
base os preconceitos dos filésofos e sua busca cega pela “verdade”, pelo “valor”, pelo

32 . . .
77, todos conceitos pretendidos como absolutos pela filosofia. Mesmo ao livrar-

“saber
se de um conceito ndo mais adequado a tradicdo filosofica tratou logo de colocar no seu
lugar um novo conceito absoluto, que no fundo seria circunstancial. E para Nietzsche ¢
a interpreta¢do humana a grande e real determinadora de tudo: ndo ha fatos morais, mas
sim interpretacdes morais que t€m papel crucial no estabelecimento dos conceitos

filoséficos:

Gradualmente foi se revelando para mim o que toda grande filosofia
foi até o momento: a confissdo pessoal de seu autor, uma espécie de
memorias involuntarias e inadvertidas; e também se tornou claro que
as intengdes morais (ou imorais) de toda filosofia constituiram sempre
o germe a partir do qual cresceu a planta inteira. De fato, para explicar
como surgiram as mais remotas afirmagdes metafisicas de um fildsofo
¢ bom (e sabio) se perguntar antes de tudo: a que moral isto (ele) quer
chegar?™”

Também o conceito de sujeito teve sua trajetdria, até talvez seu surgimento,
determinado por contingéncias bem pouco filoséficas; como outros conceitos
trabalhados pela filosofia que na realidade ndo passaram de apostasias da religido, da

economia ou da politica. O conceito tradicional de sujeito como uma “identidade logica

do eu” (tomo de empréstimo a expressdo usada por Riidiger Safranski), fornecida pela

3 NIETZSCHE, Friedrich. A genealogia da moral: uma polémica. Tradugdo, notas e posfacio Paulo
César de Souza. Sao Paulo:Companhia das Letras, 1998, p. 37, § 13, primeira dissertagao.

31 Cf. FINK, Eugen, 1988, p. 133 ¢ 134.

32 Cf. NIETZSCHE, Friedrich , 1992, o primeiro capitulo da obra chama-se exatamente Dos preconceitos
dos filésofos.

24



filosofia cartesiana e reforcado por toda tradigdo filosofica posterior, esta claramente
conivente com o que Nietzsche chama de “as intengdes morais” da filosofia moderna
vista com tanta suspeita por ele**. Por isso ele declara guerra as teorias atomistas, as
filosoficas e as cientificas, tdo caras a modernidade por representarem e fornecerem aos
filosofos, eruditos e cientistas, uma compreensdo ¢ uma ilusdo de dominio da realidade,

da aparéncia. Principalmente ao atomismo da alma, preconizado pelo cristianismo:

Permita-se designar com esse termo a crenga que vé€ a alma como algo
indestrutivel, eterno indivisivel, como uma moénada, um atomon: essa

. A+ 35
crenca deve ser eliminada da ciéncia™.

Deve ser eliminada essa crenga na alma, ndo a “alma” mesma. Com essa
atitude, Nietzsche espera que novas versdes da hipdtese da alma humana possam surgir.
Talvez versdes mais comprometidas com ideais ndo contaminados por uma visdo
unimoda e absolutizante®® da realidade, do sujeito, da moral ¢ da religido.

Tal visdo de ser humano insere-se na amplitude da desconstrucdo e

reconstrug¢do nietzschianas: sejam elas a critica a moral vigente, a modernidade’®’, a

33 NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 13, § 6.

A guisa de reforgo desse ponto de vista, cf. VAN BALEN, Regina Maria Lopes. Sujeito e identidade em
Nietzsche. Rio de Janeiro:Vapé, 1999,p. 18: “A critica de Nietzsche dirige-se a idéia cartesiana do sujeito
enquanto consciéncia, enquanto unidade, enquanto origem e fundamento da moral e da verdade do mundo.
Nietzsche faz a critica da ‘esséncia 16gica’ da subjetividade, que constitui a base do pensamento de
Descartes e Kant.”

3 NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 19 § 12.

3%Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 80, § 154: “O reparo, a travessura, a sorridente suspeita, a
zombaria sdo sinais de satide: tudo absoluto pertence a patologia.”

37 No Ecce homo, Nietzsche, ao comentar o quanto seu Zaratustra foi incompreendido deixa transparecer
seu desprezo pela modernidade, cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1995, p. 52, (Por que escrevo tdo bons
livros). “Quando em certa ocasido o dr. Heinrich von Stein queixou-se honenstamente de ndo entender
palavra do meu Zaratustra, disse-lhe que era natural: haver compreendido 6 frases dele, ou seja: té-las
vivido, elevaria alguém a um nivel bem superior ao que homens ‘modernos’ poderiam atingir. Como
poderia eu, com tal sentimento de distdncia, sequer desejar ser lido pelos ‘modernos’ que conhego!”
Também o capitulo ‘Do pais da cultura’, da II parte de Assim falou Zaratustra, traz a critica de Nietzsche
a modernidade na figura do ‘homem do presente’ (Cf. NIETZSCHE, Friedrich, Assim falou Zaratustra:
um livro para todos e para ninguém. Trad. Mario da Silva. 11 ed. Rio de Janeiro:Civilizacdo Brasileira,
2000, p. 150-152). E mesmo antes de Zaratustra, ja em uma das Consideragoes Extempordneas, de 1974,
Nietzsche critica o filosofar moderno, cf. NIETZSCHE, Friedrich. Obras incompletas. Tradugio e notas
Rubens Rodrigues Torres Filho. Sdo Paulo:Nova Cultural, 1996, p. 279 (colecdo Os Pensadores): “Todo
filosofar moderno esta politica e policialmente limitado a aparéncia erudita, por governos, igrejas,

25



religido (especificamente o cristianismo) ou a metafisica, enfim a tdo almejada
transvaloragdo tantas vezes anunciada por Nietzsche. Assim, enxergamos de modo
patente a impossibilidade da filosofia nietzschiana compactuar com um ideal de sujeito
estatico; pode-se dizer que o humano, mesmo em Nietzsche, caracteriza-se por um
equilibrio. Mas ndo um equilibrio estagnado; o equilibrio nietzschiano do humano tem
como patrocinador o agon com seu dinamismo ¢ jogo de forgas, opostas é verdade, mas
também complementares. Usando uma metafora pueril: o humano nio ¢ de uma tnica
cor, ele é uma paleta de cores, dai a violéncia que representa tentar aprisiona-lo em um
sujeito monocromatico ou preto-e-branco; o homem e a realidade reconhecida por ele é
constante transformagfo, escapando a uma determinagcdo absoluta e definitiva de
identidade’®.

A partir do pensar nietzschiano, o humano que divisamos ¢ monstruoso.
Nao no sentido negativo e pejorativo do termo, mas no que ele pode evocar de
assombroso, extravagante ¢ multiplo na sua conformagdo, bem como de intocavel na
compreensdo alcancavel dele. A monstruosidade humana manifesta-se no que ¢é
ambiguo, contraditério e estranho no ser humano. Mesmo ao ndo reconhecer em si
mesmo, 0 humano reconhece no(s) outro(s), tdo humano(s) quanto ele, a estranheza ¢ a
contradi¢do, que sdo mesmo condi¢cdo de possibilidade do relacionar-se com os demais.
Caso contrario o social-gregario, o estar-com, ndo passaria de soliléquios extensivos.
Seria s6 o que Nietzsche chama de “rebanhos de homens (clds, comunidades, tribos,

povos, Estado, Igrejas)”, surgidos devido ao instinto gregario da obediéncia, ao “tu

academias, costumes e covardias dos homens; ele permanece no suspiro: ‘mas se..’, ou no
reconhecimento: ‘era uma vez’”.

*% Michel Serres, no texto Laicidade de seu livro Filosofia Mesti¢a (Le Tiers instruit), conta uma historia
na qual Arlequim é um imperador que retorna ao seu reino ap6s uma viagem por muitos paises. O povo
quer saber o que ele viu de diferente; mas Arlequim, desejoso de manter seu poder, responde que todos os
lugares sdo como o seu reino e que ndo ha diferengas, “tudo ¢ igual em todo lado”. O povo fica muito
surpreso ¢ um dos cidaddos mostra que o manto de Arlequim ¢ todo feito de pedagos em cores e tamanhos

diferentes, sem unidade. Arlequim sente-se ridicularizado e fica nu para mostrar que sob o plural hd a

26



deves”, que ¢ transmitido mais facilmente que o de mandar. Obedecer, ser guiado,
implica em menos responsabilidade. Tanto, que até os que modernamente mandam,
julgam que na realidade estdo apenas obedecendo. E o que Nietzsche chama de

“hipocrisia moral™

. Napoledo ¢ a prova maior do quanto o homem bicho-de-rebanho ¢
provido de pseudo-felicidade pela modernidade. A concepcdo de Nietzsche de relacdo
com o outro repousa na mesma pluralidade de sua visdo de humano e, igualmente, é
permeada pela idéia de agon (jogo de forgas). A relacdo estabelecida entre o eu e o
outro é uma competicio®. Em Assim falou Zaratustra, ao falar da amizade como uma
relagdo agonal com o outro, nesse outro estaria um dos caminhos de si mesmo: “A nossa
fé nos outros revela aquilo que desejariamos acreditar em nds mesmos. O nosso anseio

41 . . , ~ .
" A alteridade em Nietzsche é uma expansdo de si-

por um amigo € o nosso delator
mesmo, pois cada si-mesmo ¢ plural*>. Cada si mesmo é diferente em si e de si mesmo,
mas nao € outra coisa que no si mesmo.

A humanidade em Nietzsche é monstruosa independente das tipologias
estabelecidas (superior/inferior, senhor/servo etc.). Vemos Frankenstein (ou o Prometeu
moderno) como uma boa alegoria para o que possa haver de mais humano a partir da
otica de Nietzsche. Nessa obra a jovem Mary Shelley ao aceitar o desafio de seu marido
Shelley e de Lord Byron (ambos poetas), criou uma histdria de terror que pode ser lida

como uma reflexdo acerca da natureza humana em seu estado mais puro. Embora

tornada célebre pelo cinema, convém fazer uma rapida revis@o da historia publicada em

unidade e a igualdade. Mas Arlequim ¢ hermafrodita, ao mesmo tempo masculino e feminino. Citado por:
VAN BALEN, Regina Maria Lopes, 1999, p.50.

** Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 97, §199.

0 Cf. LAMPERT, Laurence. Nietzsche's teaching. New Haven and London:Yale University Press, 1986,
p. 57. Optamos por traduzir a palavra inglesa “contest” por competi¢do. Cf. NIETZSCHE, Friedrich,
2000, p. 83. (Do amigo): “Se queremos ter um amigo, devemos querer, também guerrear por ele; e, para
guerrear, ¢ preciso poder ser inimigo./Deve-se, no amigo, ter o melhor inimigo. Deves estar com o
coracdo mais perto dele do que nunca, quando a ele te opdes.”

' NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 82. (Do amigo)

“2Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p- 72, § 100: “Para nés mesmos nos fazemos mais simples do que
somos: assim descansamos do nosso proximo.”

27



1818 e escrita quando a autora contava 19 anos de idade, um dos equivocos mais
comuns ¢é pensar ser Frankenstein o monstro. Na realidade, o titulo da obra refere-se ao
criador do monstro, enquanto esse ¢ chamado de a Criatura. Victor Frankenstein ¢ um
brilhante estudante de quimica e biologia que, instigado pelo principio da vida e
encorajado pela sua vaidade e orgulho humanos®, se dedica a criar vida. Ele exercita
seu desejo de ser Deus de forma tdo eficiente e com tal dedicag¢@o que, efetivamente, se
torna capaz de dar vida a matéria morta ¢ se decide pela criacdo de um homem. No
decorrer do processo o cientista torna-se obsessivo pela sua obra: profana timulos e
alcanga um patamar acima do nojo ou de sentimentos como a piedade. Quando
finalmente atinge sua meta e obtém sucesso, o criador sente horror da sua criatura e a
repele. A Criatura, por outro lado, adquire conhecimento e se desenvolve, de modo que
compreende sua inadequa¢@o ao mundo: afinal, até seu pai o rejeitou. A vinganca lhe
serve de razdo para viver e buscar uma explicacao.

Nas figuras do cientista Victor Frankenstein e de sua Criatura vemos
alternar-se o bem e o mal, em seus propositos e ag¢des: afinal o ser humano ndo pode ser
somente bom ou somente mau. A trajetéria da Criatura tem pontos de encontro com a
ndo-determinagdo nietzschiana do sujeito; o humano, para Nietzsche, € transformacio
constante. Seja evoluindo ou regredindo, ndo pode ser colocado em moldes. E assim ¢ a
Criatura de Frankenstein: ele se v€ posto no mundo, num mundo desconhecido e hostil
as suas particularidades, e ao descobrir-se capaz de aprender e adquirir conhecimento,
da-se conta de toda miséria e contradi¢do, ndo apenas suas, mas da humanidade**. Por

isso, ele se questiona: “Seria 0 homem, a0 mesmo tempo, tdo poderoso e magnifico

# Cf. SHELLEY, Mary. Frankenstein. Trad. Ruy Castro. Sdo Paulo:Companhia das Letras, 1994, p. 18:
“A vida e a morte pareciam-me limites imaginarios, (...) uma nova espécie de homens me abengoaria
como seu criador. Seres felizes e benevolentes deveriam sua existéncia a mim.”

“Cf. SHELLEY, Mary, 1994, p. 75: “ Tentei ndo lhes dar importincia, mas o sofrimento apenas
aumentava a medida que eu ia aprendendo mais”.

28



quanto mau e desprezivel? Como poderia a mesma criatura aproximar-se tanto de um
deus quanto de um verme?”*

Dentro da concepg¢fo nietzschiana, assim também se sente o ser humano
diante da constatacdo de que ¢ a medida de todas as coisas apenas porque assim
determinou*®; de que a morte de Deus ndo o torna livre, mas sim inexoravelmente
responsavel; e que a razdo ndo € seu unico e soberano atributo. A Criatura da literatura e
o ser humano na visdo de Nietzsche se reconhecem desamparados, porém donos de
vontade. O personagem ficticio culpa seu criador por seu destino, como fazem os
membros do rebanho. Frente a frente com seu criador a Criatura diz, como para
justificar seus crimes: “Lembre-se: sou sua criatura. Eu poderia ter sido o seu Ad3o.
Mas, em vez disso, sou apenas o anjo caido, expulso de um paraiso onde reina a
felicidade.(...) Faca-me feliz eu voltarei a ser virtuoso™’.

Para Nietzsche, os homens que compartilham da opinido da Criatura sdo
negadores da vida, sdo os fracos; ele vé os fracos como os doentes que ameagam
contaminar os demais, os fortes, com a perigosa doenca da compaixao, da resignagﬁo48.
A realidade ndo pode ser apenas felicidade e nem apenas tristeza; a realidade é jogo,
disputa, eterno combate entre os opostos, ¢ a estrutura agonal do mundo e da
subjetividade. O ser humano, para ser afirmativo tem que assimilar e metabolizar em si
também tudo o que ha de negativo; ele busca sua afirmag¢éo para além do bem e do mal.
Frankenstein falhou como criador, numa acepg¢do nietzschina, ao ndo reconhecer na

Criatura, sob e/ou além da aparéncia, a sua criagdo. Segundo Nietzsche, so6 é digno do

*>SHELLEY, Mary, 1994, p. 73.

¢ O proprio Nietzsche assim diz no 15° discurso da primeira parte de Assim falou Zaratustra, intitulado
De Mil e Um Fitos: “Valores as coisas conferiu 0 homem, primeiro, para conservar-se — criou, primeiro, o
sentido das coisas, um sentido humano! Por isso ele se chama ‘homem’, isto é: aquele que avalia.”
NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 86. (De mil e um fitos)

Y'SHELLEY, Mary, 1994, p. 48.

“8Cf. NIETZSCHE, Friedrich,1998, p- 112, § 14, terceira dissertagdo: “... — sdo eles, sdo os mais fracos, os
que mais corroem a vida entre os homens, os que mais perigosamente envenenam e questionam nossa
confianca na vida, no homem, em nds.”

29



conhecimento o homem seleto, aquele capaz de transitar entre as mascaras da tragédia e
da comédia:

Aquele que no trato com os homens, eventualmente ndo percorre as
muitas cores da afli¢do, que ndo enrubesce e empalidece de nojo,
fastio, compaixdo, tristeza, isolamento, ndo ¢ certamente um homem
de gosto elevado; mas se ele ndo assume voluntariamente todo esse
fardo e desgosto, sempre se esquiva dele e permanece, como foi dito,
quieto e orgulhoso em seu castelo, uma coisa ¢ certa: ele ndo foi feito,
ndo esta predestinado para o conhecimento.*’

De acordo com sua leitura do ser humano, um eu auténtico ndo pretenderia
uma unidade absolutizante; como reduzir o humano a um unico aspecto sem destrui-lo?
O ser humano €, tem em si, criador e criatura. Inconstancia, indeterminagéo, oposico,
transformagdo constante, revolucdo, avango e retrocesso, tudo isso permite que o
humano seja e continue vir a ser’’; é condigdo para a arte, para as relagdes, para as
descobertas e para tudo mais que o humano imprime a realidade. Embora hajam aqueles
que créem piamente que o humano possa ser restringido a um tnico aspecto, o homem ¢
fruto de um trabalho em/de conjuntoSI; seja ele a razdo, o instinto, a sobrevivéncia, os
modos de producgdo, a espiritualidade ou qualquer outra “certeza” com pretensdes de
pautar a trajetéria humana’”. Essa pretensdo surge do medo e da inseguranga que o

homem tem de si mesmo ¢ com si mesmo, seu temor ao vacuo; ele precisa de um

objetivo; e mais: ele precisa objetivar-se; a vontade humana “preferira ainda querer o

* NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 33 § 26.

50 Segundo NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 65, § 62, é dado que “o homem € o animal ainda ndo
determinado.”

51 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p- 11, § 3: “Assim como o ato de nascer ndo conta no processo ¢
progresso geral da hereditariedade, também ‘estar consciente’ ndo se opde de algum modo decisivo ao
que ¢ instintivo — em sua maior parte, o pensamento consciente de um filésofo ¢ secretamente guiado e
colocado em certas trilhas pelos seus instintos. Por tras de toda ldgica e de sua aparente soberania de
movimentos existem valoragdes, ou, falando mais claramente, exigéncias fisiologicas para a preservagdo
de uma determinada espécie de vida.”. Embora Nietzsche esteja referindo-se aos filosofos
especificamente, cremos que o trecho citado exprime a presen¢a de mais de um aspecto na origem da
condi¢do de existéncia humana.

52 Como os modos de produgio para Marx ou a sexualidade para Freud. Acerca disso recomendamos:
Foucault, Michel. Nietzsche, Freud e Marx. Theatrum Philosoficum. Trad. Jorge Lima. Sio
Paulo:Principio, 1997.

30



53
nada a nada querer”

, mesmo que o seu negar-se a abrigar uma fértil, variada e
inconstante interioridade acabe por limita-lo. Por vezes muitos fizeram, e ainda fardo, a
op¢do pelas certezas nadificantes em detrimento das incertezas cheias de
possibilidades5 * Sem duvida, é devido a essa maneira de ver a vida que ao referir-se ao
Hamlet de Shakespeare, Nietzsche comenta que “ndo a duvida, a certeza ¢é que
enlouquece...”.

A admoestacdo que Zaratustra faz a vontade dos sabios de tudo pensar, de
tudo tornar pensavel, demonstra sua condenagdo a necessidade socratico-platonica de
tornar todos os seres pensaveis, calculaveis; inclusive o sujeito. “Quereis, primeiro,
tornar todo o existente possivel de ser pensado; pois, com justa desconfianga, duvidais
de que j4 o seja”®. Tal necessidade também se faz presente em toda a tradigdo filoséfica
ocidental quanto ao estabelecimento do conceito de sujeito. Essa ¢ a critica de Nietzsche
também a metafisica.

A nio-determinagdo de um sujeito ¢ a diversidade do humano permeiam
toda a filosofia de Nietzsche como um traco distintivo. E ndo s6 de sua filosofia;
também de seu estilo aforistico’’, de sua correspondéncia, do conjunto de sua produgéo,

~ J . . 58 .
das suas relacdes familiares e sociais” e de como lidava com seus problemas de

satde™.

3 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 88, § 1, terceira dissertagdo.

¥ NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 16, § 10.

> NIETZSCHE, Friedrich, 1995, p. 43, § 4. (Por que sou tdo inteligente)

S NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 143 ¢ 144. (Do superar a si mesmo)

57 Cf. LAMPERT, Laurence, 1986, p-45: “Embora aforismos possam ser lidos por todos, eles falam
diferentemente para pessoas diferentes e ndo falam absolutamente para a maioria. Por causa do esfor¢o
necessario para compreendé-los, eles comprometem apenas os ‘superiores € imponentes’ na elevada
tarefa de desvenda-los ou ascender ao seu significado. Eles (os aforismos) criam seus proprios leitores
alcando-os a uma rota privilegiada em experiéncias e introspecgdes que, deixados por si, eles (os leitores)
possivelmente nunca teriam alcangado — Although aphorisms can be read by all, they speak differently to
different people end do not speak at all to most. Because of the effort required to understand them, they
engage only the ‘tall and lofty’ in the eleveting task of unriddling them or ascending to their meaning.
They create their proper readers by drawing them up a privileged route into experiences and insights
that, left to themselves, they might never have gained.”

%8 Sobre a sua correspondéncia a obra Nietzsche, o bufdo dos deuses, de Maria Cristina Franco Ferraz,
estabelece uma relagdo entre a autobiografia e a correspondéncia de Nietzsche. Ele comegou cedo sua

31



1. 2 O humano nietzschiano a luz de Zaratustra

Como vimos, um conceito tradicional de sujeito ¢ inadequado a filosofia de
Nietzsche®. O mais proximo que se pode chegar de uma “subjetividade” nietzschiana ¢
através das indicagdes de ser humano feitas em diferentes momentos da sua produgéo: o
artista-génio de O nascimento da tragédia; o Espirito Livre preconizado em Humano,
demasiado humano; o Filosofo do Futuro ao qual é dedicado Além do bem e do mal; e o
homem zaratustriano®', que entrevemos disfarcado em Assim falou Zaratustra. Pode-se
ver, nessa trajetdria quase como um processo evolutivo, embora ndo pretendamos
trabalhar com essa hipodtese.

E nesse homem zaratustriano que faremos nossa tentativa de um
“substituto” para o conceito tradicional de sujeito, um substituto que tente personificar
as exigéncias e particularidades da filosofia de Nietzsche. Mas, melhor que chama-lo de
substituto, seria chamd-lo de suplente, j& que o homem zaratustriano supriria as
demandas inerentes as particularidades da citada filosofia. Filosofia essa que ndo tem o
sujeito como paradigma. Assim, ¢ nossa presente hipotese que podemos identificar em
Assim falou Zaratustra um projeto de ser humano; o ser humano zaratustriano.

Um tipo de homem elevado e superior, integro com sua natureza mais

propria, por mais que tal natureza seja condenada e amordagada pela moral, pela

produgdo: aos 10 anos ja tinha os primeiros ensaios com a poesia. Ndo produziu somente obras
filoséficas, mas também composi¢des musicais e escritos de filologia, além de artigos e prefacios. E
conhecida sua tumultuada relacdo com a mée e a irmi; também citamos seu aparente desacerto com o
sexo feminino, cujo caso mais notdrio foi com Lou Salomé. Nédo obstante tais fatos, Nietzsche construiu
amizades duradouras e afetuosas com o casal Overbeck, com a baronesa Malvida von Meysenburg e com
Peter Gast. Mas o que melhor exprime toda a dimensdo de seu particularissimo modo de relacionar-se é
seu rompimento com Richard Wagner.

% Como observa Deleuze, DELEUZE, Gilles. Nietzsche. Trad. Alberto Campos. Lisboa:Edi¢des 70,
1994, a doenga seria uma mascara, como tantas outras utilizadas e criadas por Nietzsche para acomodar a
diversidade de um eu sem unidade.

A0  conceito tradicional (apolineo-ocidental-socratico-platonico-cartesiano-kantiano-moderno-
metafisico-idealista) de sujeito falta o dinamismo e a mobilidade necessarios para ser um criador de
valores, ele ndo passa de uma urna estatica que recebe, e assimila ou néo, valores ja prontos.

32



ciéncia, pela religido e pela tradicdo como algo que deva ser amenizado. A real
superacdo, a intentada por Zaratustra, ndo ¢ o mesmo que se transformar em algo outro
contrario aos instintos e paixdes humanas. A real supera¢do tem em si incorporados,
indistintamente, todos os tragos constitutivos do humano.

Devido ao papel central ocupado pela obra Assim falou Zaratustra na
producdo nietzschiana, seu estilo particularissimo e o fato do préprio Nietzsche o ter
considerado seu livro mais importante®’, nos propomos a empreender nossa tarefa a
partir dele. Portanto “o livro mais elevado que existe” é como que uma reunido de tudo
que héa de mais emblemadtico do pensamento de Nietzsche. Estdo 14: a critica a religido e
a metafisica, a transvaloracdo da moral, o niilismo europeu, o agon, a vontade como
forca e o estilo dancarino-épico e dramatico-poético do autor em todo seu esplendor.
Todos esses temas, tdo caros a filosofia, tém conexdo com a tematica central da presente
dissertacdo, a crueldade, tendo em vista a relagdo com a visdo de humanidade na qual a
crueldade € uma parte constitutiva.

Zaratustra, o personagem do livro, e ndo o Zaratustra historico™, ja ¢ a
primeira encarnagdo desse ser humano nietzschiano. Ele evolui e se transforma durante
a trajetoria narrada no livro, honrando a no¢do nietzschiana de tragico como descoberta;
Zaratustra ¢ um personagem tragico porque ele se descobre, constréi-se, como criador,
tornando-se aquilo que ele ¢°*. Essa frase ¢ muito cara a Nietzsche, que a tomou

emprestada de Pindaro e a usa como subtitulo no seu livro autobiografico Ecce homo:

' Cf. FINK, Eugen, 1988, p. 66: “Zaratustra ¢ o remate do Espirito Livre. Génio, Espirito Livre e
Zaratustra s3o metamorfoses da mesma personagem.”

62 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1995, p. 19, § 4 (Prologo): ““Entre as minhas obras ocupa o meu
Zaratustra um lugar a parte. Com ele fiz a humanidade o maior presente que até agora lhe foi feito”.

% Quanto a essa diferenciagdo, cf. capitulo I de HEBER-SUFFRIN, Pierre, 1991. E também a introdugo
de LAMPERT, Laurence, 1986.

% MACHADO, Roberto. Zaratustra, tragédia nietzschiana. 2 ed. Rio de Janeiro : Jorge Zahar, 1997, p.
140, comenta, ao analisar o uso que Nietzsche faz dessa expressdo (tornar-se aquilo que €): “... tornar-se
significa criar-se, produzir-se, construir-se e ndo propriamente descobrir-se, conhecer-se a si mesmo,
principio apolineo apropriado pelo racionalismo socratico platonico. O que faz do homem mais um
processo de autosuperacdo, do que uma natureza, uma realidade permanente”.

33



como alguém se torna o que é. Zaratustra reconhece que “sé se vive a experiéncia de si
mesmo”, assim tornamo-nos aquilo que somos. Zaratustra, desse modo, pensa no

discurso de abertura da III parte:

Passou o tempo em que ainda me acontecia deparar-me com acasos; e
0 que poderia caber-me em sorte, agora, que ja ndo seja meu?/ Esta
somente voltando para tras, esta somente voltando para mim — o meu
proprio eu e o que dele, de ha muito, se achava em terras estranhas,
disperso em meio a todas as coisas e acasos®.

Podemos depreender da citacdo acima algumas consideracdes acerca dos
posicionamentos filosoficos expressados através do Zaratustra. Na medida em que o
profeta do eterno retorno, se coloca no caminho da criagdo, do superar-se a si mesmo e
de se tornar aquilo que é, acasos nédo lhe dirdo mais respeito. Acaso no sentido de sorte,
ou sina, como algo involuntario, indeterminado e imprevisivel, ndo ¢ seara do homem
zaratustriano. Ele n@o se depara com acasos (no sentido citado acima), pois o seu
destino ¢ outro, e assim ele reconhece. Amor fati®®, esse ¢ o destino para Nietzsche. No
amor fati ele v€ a grandeza do homem, que consiste na voli¢do da necessidade. S6 os
fracos véem o0 acaso como desculpa para suas existéncias impregnadas de noli¢do. O
homem ¢ capaz do amor fati e este implica numa reafirmacdo que remete ao eterno
retorno: “voltando para trés, voltando para mim”. Tal ideal de destino também contém
uma alusdo ao agon; assim demonstra o aforismo 323 de 4 gaia ciéncia”’.

A espécie de retomada de si-mesmo empreendida por Zaratustra no decorrer
do livro, € perpassada por momentos prazerosos, com seus animais e discipulos, por

viagens interiores e exteriores e também por momentos dificeis, de desdnimo, solidao,

revolta e davidas. O fato do caminho do criador, daquele que se torna aquilo que €, ndo

% NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 188. (O Viandante).

% Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2001, p. 187, § 276.

7 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2001, p- 215, § 323: “Sorte no destino — O destino nos confere a maior
distingdo, quando nos faz combater por algum tempo ao lado de nossos adversarios. Com isso estamos
predestinados a uma grande vitoria”.

34



ser feito sO de coisas boas e contar com obstaculos e desvios, estd em concordincia com
as exigéncias do eu nietzschiano: “Que alguém se torne o que € pressupde que nio
suspeite sequer remotamente o que & . Por isso esse eu nietzschiano & tragico; ele se
constroi levando em consideragdo todas as etapas da construgdo, as prazerosas € as
dolorosas.

Ao humano verdadeiramente criador (e nietzschiano) nada de valor pode ser
conquistado ou alcan¢ado sem sofrimento e duras exigéncias®’, mesmo tornar-se aquilo
que se é. Nesse caso, especialmente, o caminho ¢ tdo importante e decisivo quanto o
ponto de chegada. O homem Zaratustra e o homem preconizado por ele (que chamamos
de homem zaratustriano) séo criadores, e como tal ousam contrariar o status quo, ir de
encontro ao que ¢ estabelecido pelos “bons e justos”; que odeiam os que destroem suas
“tabuas de valores”. O criador’® é visto como criminoso. O homem zaratustriano &
insurgente, propde acdes escandalosamente contrarias ao pensamento do rebanho: o
resgate da corporalidade humana como um valor a ser reconhecido’'; a condenagdo do

. A . 2 . o . . .
Estado como instincia toda poderosa’”; uma nova interpretagio da idéia de ]ustlga73;

8 NIETZSCHE, Friedrich, 1995, p. 48, § 9. (Por que sou tio inteligente).

% NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 115. (Nas ilhas bem-aventuradas): “Criar — essa ¢ a grande redengao
do sofrimento, é o que torna a vida mais leve. Mas, para que o criador exista, sdo deveras necessarios o
sofrimento e muitas transformagdes”.

O homem criador ¢ o que FINK, Eugen, 1988, p. 80 chama de “homem auténtico, essencial”, o homem
que assume uma posi¢do, em relagdo a tudo, original; ele estabelece pesos, medidas, valores e projetos
novos, reformulando a vida humana e nio simplesmente aceitando-a. Para Fink esse homem “existe de
modo eminentemente ‘historico’”, como fundador. Por isso a morte de Deus ndo é, para ele, uma heresia,
mas sim uma declaragdo de liberdade de uma humanidade criadora.

" NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 60. (Dos desprezadores do corpo): A filosofia nietzschiana causa
repercussdo ao valorizar o corpo em detrimento da razdo ou do espirito: “O corpo ¢ uma grande razdo,
uma multiplicidade com um unico sentido, uma guerra e uma paz, um rebanho e um pastor./ Instrumento
de teu corpo é, também, a tua pequena razio, meu irmao, a qual chamas ‘espirito’, pequeno instrumento e
brinquedo da tua grande razdo.(...)/ Atras de teus pensamentos e sentimentos, meu irmao, acha-se um
soberano poderoso, um sabio desconhecido — e chama-se o ser proprio. Mora no teu corpo, ¢ o teu corpo./
Ha mais razio no teu corpo do que na tua melhor sabedoria.”

2 Segundo Zaratustra o Estado foi inventado para os supérfluos cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 75 ¢
76. (Do novo [dolo): “Chama-se Estado o mais frio de todos os monstros frios. E, com toda a frieza,
também mente, e esta mentira sai rastejando da sua boca.: ‘Eu, o Estado, sou o povo!’/(...) Estado, chamo
eu, o lugar onde todos, bons ou malvados, sdo bebedores de veneno; Estado, o lugar onde todos, bons ou
malvados, se perdem a si mesmos; Estado, o lugar onde o lento suicidio de todos chama-se — ‘vida’!”
0 ideal de justica de Zaratustra baseia-se na desigualdade, em oposi¢do ao ideal de justica como
igualdade, que para Zaratustra ¢ fruto da vinganga que os homens trazem na alma cf. NIETZSCHE,

35



uma apologia aparentemente temeraria feita a guerra, na qual estd presente a concepgdo

nietzschiana do agon grego:

Meus irmdos de guerra! Eu vos amo de todo o coragdo, sou e fui um
vosso igual. E sou, também, o vosso melhor inimigo.(...) Deveis ter
somente inimigos que se odeiem, mas ndo inimigos que se
desprezem™.

r

E o agon que nos impede de classificar Zaratustra (que fala de “boa
guerra”), e consequentemente Nietzsche, de beligerante, violento, terrorista ou
belicista”. Zaratustra identifica o homem que busca negar sua por¢do agonistica ¢ a
porc¢do agonistica do mundo como o “altimo homem”, que ¢ o “mais desprezivel dos
homens”. De tdo enterrado no niilismo ele ndo ¢ capaz nem de “desprezar-se a si
mesmo™’®.

Ao ultimo homem so6 resta o niilismo destrutivo, negador da vida e da
humanidade em si mesmo. Desse modo aparentamos a figura do ultimo homem as
criticas de Nietzsche ao conceito de sujeito tradicional. O homem que acata docemente
sua absor¢do por parte do rebanho. O ultimo homem, o homem de rebanho, ¢ aquele que
apenas acredita no seu eu, enquanto o homem zaratustriano acredita no seu ser proprio.
O eu apenas pode, no maximo, dizer-se, mas o ser proprio faz o eu. E criador. Nas
palavras que Zaratustra dirige aos desprezadores do corpo fica clara a diferenga entre o

eu, que identificamos ao ultimo homem, o homem de rebanho (o sujeito tradicional), e o

ser proprio, que identificamos ao homem zaratustriano:

Friedrich, 2000, p. 131. (Das tarantulas): “Nao quero ser misturado e confundido com esses pregadores da
igualdade. Porque, a mim, assim fala a justiga: ‘Os homens néo sdo iguais’”.

" NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 73 e 74. (Da guerra e dos guerreiros), diz ainda o filosofo 4 propdsito
da guerra: “Dizeis que a boa causa santifica até a guerra? Eu vos digo: a boa guerra santifica qualquer
causa./ A guerra e a coragem realizaram grandes coisas, muito mais do que o amor ao proximo. N&o a
vossa compaixao, mas a vossa bravura salvou, até aqui, as vitimas de desgracas”.

> Demonstrando que a nogdo de guerra de Nietzsche difere de uma concepgdo anti-pacifista, Zaratustra
diferencia entre guerreiros e soldados; cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 73. (Da guerra e dos
guerreiros). “Vejo muitos soldados; desejaria ver muitos guerreiros! ‘Uniforme’ chama-se a roupa que
tragam: Oxald ndo seja uniforme o que escondem la dentro!” Podemos ver o soldado como o sujeito
tradicional e o guerreiro como o humano zaratustriano.

36



O teu ser proprio ri-se do teu eu e de seus altivos pulos. ‘Que sdo, para
mim, esses pulos e voos do pensamento?’, diz de si para si. ‘Um
simples rodeio para chegar aos meus fins. Eu sou as andadeiras do eu

. 37T
e o insuflador dos seus conceitos’' .

O eu ndo passa de uma cortina de fumaga providenciada pela metafisica
ontologizada da tradigdo filoséfica, pois partindo dele ndo ha real, nem devir’®. A
religido também faz uso desse artificio. O homem zaratustriano é o eu e o ser proprio, ¢
a razdo ¢ o corpo. Ele ndo se deixa aprisionar por academicismos ¢ nem por religides
que o rebaixem. Zaratustra alerta contra os “virtuosos” que pretendem manter os
homens adormecidos em um sono sem sonhos’® ou fazé-los esquecer do agora,
esperando um outro mundo, “aquele mundo”, que ndo ¢ capaz de curar os virtuosos
enfermos e ainda por cima dissemina a doenga da falta de vontade que contamina a

terra. Zaratustra € claro em seu ensinamento:

: ndo mais enfiar a cabega na arcia das coisas celestes, mas, sim,
trazé-la erguida e livre, uma cabega terrena, que cria o sentido da
terra! / Uma vontade nova ensino aos homens: querer este caminho
que o homem palmilhou as cegas e declara-lo bom e ndo mais afastar-
se sorrateiramente dele, como fazem os enfermos e moribundos ! /
(...)Escutai-me, antes, a mim, meus irméos, escutai a voz do corpo
sd0; ¢ uma voz mais honesta e mais pura./ De modo mais honesto e
maisgg)uro fala o corpo sdo, perfeito, quadrado; e fala do sentido da
terra”.

"6 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p-41. (Prélogo de Zaratustra).

""NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 60. (Dos desprezadores do corpo). “Instrumentos e brinquedos, so os
sentidos e o espirito; atras deles acha-se, ainda, o ser proprio. O ser proprio procura também com os olhos
dos sentidos, escuta também com os ouvidos do espirito”.

"8 Embora consideremos muito simplificadora a visdo de Fink pode nos ajudar lancando alguma luz sobre
um tema tdo amplo que extrapola os limites e pretensdes da presente dissertagdo. FINK, Eugen, 1988, p.
150: “A sua equac@o fundamental [a de Nietzsche] é a seguinte: a ontologia metafisica tradicional
considera como ‘sendo’ aquilo que em verdade ndo passa de uma ilusdo, uma fic¢do, e rejeita como néo
sendo, como sendo inauténtico aquilo que em verdade é o Unico ser real e efetivo. O que se toma pelo
existente auténtico € o vdo, mas aquilo que se tomava até agora por vao ¢ o unico real. O que até agora
passava pelo “ser” em oposicdo ao “devir” ndo é, enquanto sé o devir é”.

Cf. NIETZSCHE, Friedrich. 2000, P. 56 (Das catedras da virtude): “Para todos esses decantados sabios
das catedras, era a sabedoria um sono sem sonhos: ndo conheciam nenhum melhor sentido para a vida”.

% NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 58 ¢ 59. (Dos transmundanos).

37



O amor fati precisa ser assumido, “querer este caminho”, “declara-lo bom”,
ndo fugir do seu destino, mas té-lo como necessario, como vontade criadora. Ao homem
zaratustriano cabe superar obstaculos: a enfermidade dos “virtuosos”, os bons e os
justos®, o niilismo do ultimo homem, tudo isso deve ser superado pelo homem
zaratustriano para que ele possa exercer seu potencial criador, sua grandeza. No
discurso intitulado Do caminho do criador, Zaratustra fala do quanto ¢ dificil percorrer
0 caminho rumo a si mesmo; isso representa romper com o rebanho, enfrentar a culpa
que advém desse ato e assimilar a soliddo. Ao abandonar o rebanho a independéncia
parecerd com ficar sem chdo; mas, sd caindo o homem zaratustriano pode por-se de pé
por ele mesmo. O caminho no rumo de si mesmo ¢ feito de angustia e soliddo, faz-se

necessario ser forte para trilha-lo, ser duro consigo mesmo:

Mas o pior inimigo que podes encontrar serds sempre tu mesmo; tu
mesmo estds a tua espreita em cavernas e florestas./ Solitario,
percorres o caminho no rumo de ti mesmo! E teu caminho passa por ti
mesmo ¢ pelos teus sete demonios!/ Herege, serds para ti mesmo, ¢
feiticeiro ¢ vidente e doido e céptico e impio e celerado./ Arder nas
tuas proprias chamas, deveras querer; como pretenderias renovar-te, se
antes nio te tornasses cinza!®

O homem zaratustriano ¢, sim, herege e louco, pois ele ousa buscar
autonomia; por isso ele contraria o espirito de gravidade. Segundo Zaratustra, o espirito
de gravidade quer tornar a terra e a vida pesadas para o homem; quer impedi-lo de voar.
Mas o homem zaratustriano pretende dar novos valores as coisas e por isso o espirito de

gravidade ¢ o seu demonio, pois ele representa a for¢a que da as coisas um valor que lhe

81 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 90. (Do caminho do criador): “E guarda-te dos bons e dos justos!
Eles gostam de crucificar os que inventam a sua propria virtude — odeiam o solitario”.

82 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p- 91. (Do caminho do criador). “Injustica e lama atuam contra o
solitario; mas, meu irmdo se queres ser uma estrela, nem por isso deves brilhar menos para eles!”
NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 90. (Do caminho do criador). Por isso Zaratustra pergunta
NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 89. (Do caminho do criador): “Podes dar a ti mesmo o teu mal e o teu
bem e suspender a tua vontade por cima de ti como uma lei? Podes ser o teu proprio juiz e vingador da
tua lei?”

38



parece intrinseco, o valor da tradicio®. As coisas tornam-se “pesadas” através do
espirito de gravidade (ou espirito de peso).

Durante todo o transcorrer do livro, é onipresente a batalha entre Zaratustra
e o espirito de gravidade, que € o espirito socratico-platonico: aquele que acredita serem
todos os seres pensaveis ¢ segue o caminho covarde da dedugdo e da demonstragéo,
instancias que remontam até Aristoteles e foram mais marcadamente apropriadas pela
Loégica. E tiveram seu desenvolvimento contaminado pela metafisica decadente de
Socrates e Platdo. O socratismo para Nietzsche seria a visdo do terrestre, do sensivel ¢
do corpéreo como mera aparéncia inauténtica®, os dois filosofos seriam até antigregos;
Socrates ainda teria a audacia de ser plebeu e feio™. A dialética socratica provocou a
deteriorizagdio do agon e teria um condicionamento patolégico®™. O espirito de
gravidade ¢ o pensamento tradicional personificado na figura de um meio ando, meio
toupeira, um deformado que deforma com pensamentos pesados como chumbo®’.

O homem =zaratustriano tem a coragem necessaria para matar o espirito de

gravidadegg, ele é o homem criador, afirmativo, o homem amado por Zaratustra®®. A

%30 espirito de gravidade, na figura do ando, representa a visdo de mundo tradicional, cf. NIETZSCHE,
Friedrich, 2000, p. 192 e 193. (Da visdo e do enigma): «*() Zaratustra’, cochichava, zombeteiro,
pronunciando por silabas, ‘6 pedra da sabedoria! Arremessaste-te para o alto, — mas toda a pedra
arremessada deve — cair!’/(...) ‘“Tudo que é reto mente’, murmurou, desdenhoso, o ando. ‘Toda verdade é
torta, o proprio tempo € um circulo’.” Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 67. (Do ler e escrever):“E,
quando vi o meu Diabo, achei-o sério, metddico, profundo, solene: era o espirito de gravidade — a causa
pela qual todas as coisas caem.”

% Cf. FINK, Eugen, 1988, p. 149.

% Cf. NIETZSCHE, Friedrich. O crepisculo dos idolos ou como se filosofa as marteladas. Tradugio e
notas Delfim Santos Filho. Lisboa:Guimarées, 1985, O problema de Socrdtes, p. 25-33.

8 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1985, p. 29: “O dialético deixa ao seu adversario a tarefa de provar que
ndo é um idiota: enfurece os outros, ao mesmo tempo priva-os da capacidade para se defenderem. O
dialético torna impotente o intelecto do seu adversario”.

7 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 191. (Da visdo e do enigma) Ha mais do espirito de gravidade no
capitulo 11 da III parte de Assim falou Zaratustra. Diferentes comentadores tém diferentes interpretagdes
do ando como expressdo do espirito de gravidade: Magnus supde que ele seja o “Gltimo homem” em nds-
mesmos; Alderman o interpreta como simbolo do desejo de Zaratustra por algo imutavel e certo;
Heidegger ignora a identificagdo do ando como o espirito de gravidade e o faz simples desatencdo
humana que toma tudo superficialmente e sabe nada de desespero ou decisdo, cf. LAMPERT, Laurence,
1986, p. 337.

$8Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 67. (Do ler e escrever): “Ndo é com a ira que se mata, mas com o
riso. Eia, pois, vamos matar o espirito de gravidade!”

39



humanidade estd no comegar e no terminar da obra de Zaratustra, daquele que
primeiramente se fez cinzas e apos dez anos em soliddo consigo mesmo’® decidiu voltar
para o convivio porque amava os homens, para entdo descobrir que ndo ¢ “a boca para
esses ouvidos” e transformar-se naquilo que ¢°', deixando para tras o ultimo homem, o
espirito de gravidade, os seus animais, os homens superiores e sentindo o aproximar de
seus filhos, completando seu amadurecimento.

O tipo de homem concebido por Zaratustra ¢ o ser humano nietzschiano por
exceléncia: anjo e demonio, divino e profano, algoz e vitima, mestre e discipulo. Aquele
que reconhece o agon e se reconhece agonistico, um homem que nio teme sua propria
coragem e ndo ¢ escravo da tradicdo. Nas palavras de Nietzsche, um ser humano sobre-
humano:

... — ele (Zaratustra) ndo esconde que o seu tipo de homem, um tipo
relativamente sobre-humano, ¢ sobre-humano precisamente em
relacdo aos bons, € que os bons e justos chamariam de demdnio o seu
super-homem... (...): esse género de homem que ele concebe, concebe
a realidade como ela é: ele ¢ forte o bastante para isso — ele néo ¢ a ela
estranho, dela estranhado, ele ¢ ela mesma, ele tem ainda em si tudo o
que dela ¢ terrivel e questionavel, somente entdo pode o homem
possuir grandeza ..

O humano de Nietzsche, exaltado pela boca de Zaratustra, ¢ um humano
herdico, tragicamente herdico. Ele ndo se furta a vida nem a si proprio. Ele € livre por

\

aderir ao necessario a realidade; isso o torna um her6i; um herdéi que mesmo

%9Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p- 38 e 39. (Prélogo de Zaratustra): “Amo os que ndo sabem viver
sendo no acaso, porque estdo a caminho do outro lado. (...)/ Amo aquele que justifica os seres futuros e
redime os passados: porque quer perecer dos presentes. (...)/ Amo aquele cuja alma é profunda também na
magoa e pode perecer de uma pequena ocorréncia pessoal: assim transpde a ponte de bom grado. (...)/ Amo
aquele cujo espirito e coracdo sdo livres: assim, nele, a cabega ¢ apenas uma viscera do cora¢do, mas o
coracdo o arrasta para o acaso”.

Nt NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 82. (Do amigo): “’Ha sempre alguém demais perto de mim’ —
assim pensa o eremita. ‘Sempre uma vez um — isso, depois de algum tempo, faz dois!” Eu e mim estamos
sempre em coloquio por demais acalorado; ...”

o que o leva a afirmar: “Viso, acaso, a felicidade ? Eu viso a minha obra !”, cf. NIETZSCHE,
Friedrich, 2000, p. 381. (O sinal).

2 NIETZSCHE, Friedrich, 1995, p. 113 ¢ 114, § 5. (Por que eu sou um destino).

40



reconhecendo a vida como v, ndo se exime dela ou de si-mesmo nela. O humano

nietzschiano herdico de Zaratustra joga.

41



CAPITULO 11



2 CRUELDADE INSTRUMENTAL

Porque a vida so6 se da

Para quem se deu

Para quem amou, pra quem chorou
Pra quem sofreu, ai.

Vinicius de Moraes

Depois de expor as indica¢des do ser humano nietzschiano, nesse segundo
capitulo nos propomos a demonstrar, na filosofia de Nietzsche, a presenga da crueldade
na realidade humana e como ela ¢ abordada por ele. Buscaremos o papel conferido a

crueldade na existéncia humana e quais seriam suas duas fung¢des.

2. 1 Nietzsche e a crueldade

A presenga da crueldade ¢é constantemente percebida na filosofia de
Nietzsche; dela e de seus subprodutores e subprodutos mais imediatos — irracionalidade,
sofrimento, miséria, paixdes, dor, caréncias, culpa, temores, adversidade e outros —,
todos aparecem como coadjuvantes atuantes nas criticas, analises e teorias nietzschianas
acerca da vida, do conhecimento, da cultura, do ser humano, do destino, etc. Podemos
percebé-la em seu primeiro livro, O nascimento da tragédia, onde é vista como
necessaria a4 metafisica do artista', teoria desenvolvida nessa obra. Também em
Humano, demasiado humano, livro no qual Nietzsche exteriorizou suas mais intimas
impressoes sobre os homens e as coisas (assim ele proprio diz em Ecce homo), a
crueldade estd presente: “Uma época feliz é completamente impossivel, porque as
pessoas querem deseja-la, mas ndo té-la, e todo individuo, em seus dias felizes, chega

. . . ) - . .
quase a implorar por inquietude e miséria”. Mesmo ndo sendo citada nominalmente, a

! Cf. NIETZSCHE, Friedrich. O nascimento da tragédia, ou Helenismo e pessimismo. Tradugdo, notas e
posfacio J. Guinsburg. 2 ed. Sdo Paulo:Companhia das Letras, 1992B, p. 55, § 7.
* NIETZSCHE, Friedrich, 2000B, p. 215, § 471.



crueldade ¢ vista como fazendo parte da existéncia humana. Em Aurora, livro de 1881,
que na sua reflexdo acerca dos preconceitos morais, aborda o prazer da crueldade no
aforismo 18 do livro primeiro: “A crueldade é um dos prazeres mais antigos da
humanidade”. A crueldade, para ele, pode ser necessaria, ter um proposito; o aforismo
266 de A gaia ciéncia atesta isso até no titulo: “Onde a crueldade é necessaria. — Quem
. , . . ~ Lo 993 L
possui grandeza ¢ cruel para com suas virtudes e consideragdes secundarias™. Ou seja:
a necessidade da crueldade pode ser explicada por um propdsito. A partir de Assim falou
Zaratustra, a crueldade ganha contornos que a aproximam do ideal do herdi tragico, da
epopéia, do periodo homérico:
E certo, de todo modo, que tampouco os gregos sabiam de condimento
mais agradavel para juntar a felicidade dos deuses do que as alegrias

da crueldade. Com que olhos pensam vocés que os deuses homéricos
. 4
olhavam os destinos dos homens?

Ela ¢ encarada como uma parte constitutiva da vida, do humano. Nietzsche
considera a crueldade e o sofrimento constituintes da vida que se quer mais vida Eles
ndo podem ser negados, precisam ser reconhecidos e vivenciados como tal. Nas
palavras do proprio Nietzsche: “Fomos maus espectadores da vida, se ndo vimos

995

também a mao que delicadamente — mata™. Ou de forma ainda mais clara: “... Ver-

sofrer faz bem, fazer-sofrer mais bem ainda — eis uma frase dura, mas um velho e solido
axioma, humano, demasiado humano, (...)".

O humano nietzschiano, como ja foi dito anteriormente, reconhece e aceita a

pluralidade, a natureza varia do mundo e de si proprio em sua humanidade’. Aceitar a

* NIETZSCHE, Friedrich,2001, p. 185, § 266.

4 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p- 58, § 7, segunda dissertacao.

> NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 68, § 69.

® NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p- 56, § 6, segunda dissertacao.

0 proprio Nietzsche demonstra essa dimenséo ao falar de si, cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1995, p. 13,
em carta a irma: “A contradi¢do de minha existéncia estd em que tudo o que eu como fildésofo radical,
necessito de modo radical — estar livre de profissdo, de mulher e filhos, de amigos, da sociedade, da
patria, da fé, estar livre quase de amor e 6dio — é também o que sinto como outras provagdes, pois

43



pluralidade (que poderia acabar se tornando uma instabilidade patoldgica), ndo quer
dizer tornar-se abnegado ou conformado. O humano nietzschiano acredita no jogo, na
luta que ¢ a vida, o que leva Nietzsche a afirmar ndo conhecer “outro modo de lidar com
grandes tarefas sendo o jogo...”. S6 o jogo pode manter a existéncia, independente dos
resultados. O jogo, nesse sentido, ¢ um fim em si mesmo, afinal ndo se joga apenas para
ganhar; quem age desse modo geralmente ganha muito pouco e poucas vezes. O
humano nietzschiano sabe disso, ele ndo busca a conquista do absoluto’, ele busca
equilibrio. Isso nos habilita a ver a filosofia de Nietzsche como portadora de tragcos
aristotélicos devido a forma como subjaz a ela a nocdo de jogo na sua filosofia e a
leitura que faz do agon grego como baseado em um equilibrio. O consideramos um
aristotélico atipico porque, como Aristoteles, ele valoriza e busca um equilibrio; um
justo meio entre as partes, o bem e o mal, o dionisiaco (desmedida) e o apolineo
(medida), a morte e a vida. Tendo esse justo meio como condi¢do necessaria para uma
existéncia humana, realidade, conhecimento e relacdes, que se pretendam auténticas e
saudaveis. Do mesmo modo, o equilibrio tem papel vital na ética aristotélica, que ¢ uma
ética teleologica: a finalidade do homem seria a felicidade, a harmonia. A filosofia
nietzschiana ndo pode ser considerada teleoldgica, haja vista toda valorizag¢do que da ao
ideal de jogo, a disputa em si como vital ao processo. Portanto, ambos, Aristoteles e
Nietzsche, prezam o equilibrio, ainda que de maneiras diferentes. Enquanto para o
primeiro ele € uma virtude, condicdo para alcangar o fim do bem, para o segundo ele ¢

uma busca que condiciona uma existéncia fiel ao humano.

infelizmente sou um ser vivo, e ndo um aparelho de abstracdes.” Mesmo ao falar de unidade, Nietzsche a
vé com olhos dionisiacos: Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1996, p. 446, § 1050. “o sentimento da unidade da
necessidade do criar e do aniquilar”.

¥ NIETZSCHE, Friedrich, 1995, p- 51, § 10 (Por que sou tdo inteligente)

°Cf. HEBER-SUFFRIN, Pierre, 1991, p. 56: “Nietzsche conhece a natureza composita do homem (...).
Nietzsche ndo vem, depois de tantos outros, convidar o homem a escolher entre duas naturezas. (...)
Nietzsche ndo vem forgar o homem a destrui uma metade de sua natureza para fazer triunfar outra; ele
insiste para que ele desenvolva plenamente os dois aspectos de sua natureza.”

44



O humano nietzschiano ¢ um jogador; isso o faz livre e impede que sua
aceitacdo do bem e do mal ndo caia num fatalismo. Muito embora para Camus, por
exemplo, seja exatamente isso que Nietzsche seja: um fatalista. Na polémica obra O
homem revoltado, de 1951, Albert Camus aborda os crimes cometidos em nome da
revolta; na divisdo do livro dedicada a revolta metafisica, fornece sua interpretagdo do
niilismo de Nietzsche. Segundo ele, com Nietzsche o niilismo, pela primeira vez, foi
examinado como um fato clinico'’. Para Camus, quando privou o mundo da vontade
divina, ao encontrar Deus morto na alma de seu tempo, Nietzsche privou o mundo de
unidade e de finalidade; o sintoma mais grave de seu niilismo ndo € o ateismo, mas a
incapacidade de acreditar no que existe; dai vem, de acordo com Camus, a condenagdo

que impde ao idealismo:

O essencial de sua doutrina resume-se no consentimento total, na ndo-
resisténcia ao mal.(...) E preciso aceitar o mundo tal como ele &,
recusar-se a aumentar sua desventura, mas consentir em sofrer
pessoalmente o mal que ele contém''.

Com essa afirmagfo, Camus nos leva a crer que Nietzsche diviniza a
fatalidade. Arriscamo-nos, aqui, a discordar dessa interpretacdo. A leitura camusiana
ndo leva em conta a responsabilidade que a humanidade adquire com o reconhecimento
da morte de Deus, e a sua capacidade de criacdo e de superagdo, embora aluda a esses
aspectos. Para Camus, Deus foi substituido pelo acaso, € o niilismo leva o ser humano

ao extremo da contradi¢do. Vemos esse niilismo caracterizado por Camus como um

°Cf. CAMUS, Albert. O homem revoltado. Trad. Valerie Rumjanek. Rio de Janeiro:Record, 1996, p. 86
e 87: “No seu caso (de Nietzsche), o ‘pode-se viver revoltado?’ transformou-se no ‘pode-se viver sem
acreditar em nada?’. Sua resposta ¢ afirmativa. Sim, se se fizer da auséncia de fé um método, se se levar o
niilismo até suas ultimas conseqiiéncias e se, desembocando num deserto e, confiando no que vai vir,
sentir-se, com 0 mesmo movimento primitivo, a dor e a alegria.”

" Ibid., p. 89.

45



niilismo negativo, diferente do niilismo ndo pessimista de Nietzsche'?, o niilismo do
Gltimo homem"®, possibilitador das filosofias pessimistas, contra as quais Nietzsche
alerta em A gaia ciéncia. Para ele o surgimento delas deve-se a particularidades da
época, que toma “as inevitaveis picadas de mosquitos na alma e no corpo” como
imensamente “sangrentas e malignas'®.
Nao vemos Nietzsche como um determinista fatalista irracional, para quem
a existéncia € feita exclusivamente de dor e de sofrimento. A raiz de tudo ndo é o mal,
para ele a raiz de tudo € multipla, € o bem ¢ o mal a comédia ¢ a tragédia. E ambos sdo
necessarios a humanidade e a natureza: ... passa-se com o homem o mesmo que com a
arvore. Quanto mais quer crescer para o alto e para a claridade, tanto mais suas raizes
. »15
tendem para a terra, para baixo, para a treva, para a profundeza — para o mal”".
O pensar do humano nietzschiano deve estar impregnado de altos e baixos,
idas e vindas, crescimento e fenecimento, rapidez e lentiddo; toda a luta de opostos que
. . - .4 16 . .. , .
caracteriza a dimensdo agonal da vida". O jogo onde o que mais importa é o jogar,

permanecer um jogador. O ultimo aforismo de Humano, demasiado humano, intitulado

O andarilho, ¢ impregnado dessa atitude de tomar o jogar como 0 mais necessario.

2Cf. VAN BALEN, Regina Maria Lopes, 1999, p. 49: “O niilismo de Nietzsche ¢ o niilismo ativo ou
afirmativo que apresenta o ser como totalidade em seu carater cadtico. O ser inclui verdade e mentira,
realidade e ficcdo. Finalmente, tudo ¢ mascara e cada mascara revela outras mascaras no devir da vida
sem objetivo ou finalidade... A capacidade de afirmar a multiplicidade de mascaras, de cria-las e destrui-
las, ¢ o que faz forte a vida. Nada ha de pessimismo na filosofia dionisiaca de Nietzsche, como muitos a
interpretam.”

BDe acordo com Giacoia o ultimo homem representa a vontade de nada, o niilismo; ¢ o monumento da
mediocridade, a uniformizante e castradora igualdade de rebanho, cf. GIACOIA JR., Oswaldo. O caos e a
estrela. In: Impulso. Piracicaba:Unimep, 2001, p. 17: “O ultimo homem (...) dramatiza a ameaga niilista
representada pela absolutizacdo do desejo de manutengdo e reproducdo infinita de uma vida desprovida
de tensdes, contrastes, distancias e conflitos...”

4 NIETZSCHE, Friedrich,2001, p- 89 e 91, § 48: “Haveria um remédio para filosofias pessimistas e a
sensibilidade excessiva que me parece a auténtica ‘aflicdo da era atual’: — mas talvez ele soe demasiado
cruel e seja ele proprio visto como um dos sintomas que levam as pessoas a julgar que ‘a existéncia € algo
ruim’. Bem, a receita para a ‘aflicdo’ é: aflicao”.

'S NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 68. (Da arvore no monte).

16 Cf. SAFRANSKI, Riidiger, 2001, p. 199 ¢ 200: “Um pensar radical também deve pactuar com a morte.
Por que? Porque o conhecimento que brota dos grandes sentimentos ndo pode ser o unico conhecimento.
E preciso também esfriar e perder as ilusdes. Mas ndo para permanecer nas zonas do ferro e do
inanimado, porém para as atravessar e amadurecer para novos renascimentos. Suportar o inverno porque

46



Demonstra que Nietzsche ndo ¢ fatalista, pois ele ndo visa desfechos, mas busca
equilibrio. Mas ndo um equilibrio final e sim um equilibrio de manuteng¢io. A vida ¢ um
caminho; o andarilho que conquista alguma razdo, o percorre ciente de que ndo existe
uma “meta final”. Decorre dai sua qualidade de errante e sua agucada atencdo “para
quanto realmente sucede no mundo”, ele deve ter “alegria na mudanca ¢ na passagem”,
pois o homem nietzschiano assimila a efemeridade. A transitoriedade para ele ndo ¢ um
problema ou uma punigdo; ele a vé como condi¢do de existéncia, de uma existéncia
expandida. Apesar das noites ruins, sem repouso, do vento, dos animais de rapina ¢ dos
bandidos, ele ndo procura consolos porque sabe que mesmo depois da terrivel noite, o
dia pode ser pior e “um segundo deserto sobre o deserto” pode abater-se sobre ele'”. Os
obstaculos ensinam o humano nietzschiano a se fortalecer, ele aprende a se vergar sem
se quebrar. Na concepcdo nietzschiana, de realidade, de humano etc, ndo ha espago para

que os fracos florescam. O resistir é recompensado quando ¢ assimilado o caminho:

mais tarde, no equilibrio de sua alma matutina, em quieto passeio
entre as arvores, das copas e das folhagens lhe cairdo somente coisas
boas e claras, presentes daqueles espiritos livres que estdo em casa na
montanha, na floresta, na soliddo, e que, como ele, em sua maneira ora
feliz ora meditativa, sio andarilhos e fildsofos'®.

com ele merecemos a primavera. Ndo devemos temer a noite, pois quando a suportamos ela nos
presenteara com uma nova manhé, uma incofundivel claridade de aurora”.

' NIETZSCHE, Friedrich, 2000B, p. 306, § 638. Nietzsche em sua obra faz uso de recursos geograficos;
seja para expressar superacdo, desafios ou dificuldades; o mar, o abismo e o deserto sempre sdo aludidos.
Com relacdo aos desertos cf. SHEPARD, Paul. Homem na paisagem: uma visdo historica da estética da
natureza (Man in the Landscape: An Historic View of the Esthetics of Nature. New York, 1967): “O
deserto ¢ o ambiente de revelacdo, estranho genética e fisiologicamente, sensorialmente austero,
esteticamente abstrato, historicamente hostil. (...) Suas formas sdo nitidas e sugestivas. A mente é
assediada por luz e espago, a novidade cinestésica da aridez, alta temperatura e vento. O céu do deserto é
abarcante, majestoso, terrivel. Em outros habitats a linha do céu acima do horizonte ¢ quebrada ou
obscurecida; aqui, junto com a parte acima da cabega, ¢ infinitamente mais vasta do que a do campo
ondulado ¢ a das florestas. (...) Num céu desobstruido, as nuvens parecem mais imponentes, refletindo as
vezes a curvatura da Terra em suas concavidades inferiores. A angulosidade das formas terrestres do
deserto empresta uma arquitetura monumental tanto a terra como as nuvens.(...) Ao deserto vao profetas e
eremitas; pelo deserto cruzam peregrinos e exilados. Aqui, os lideres das grandes religides buscaram os
valores terapéuticos e espirituais do retiro, ndo para fugir da realidade, mas para encontra-la”.

" NIETZSCHE, Friedrich, 2000B, p. 306, § 638.

47



O humano nietzschiano precisa do combate, da luta, dos desafios e inimigos
agonais, precisa dos ensinamentos dos desertos e da renova¢do de novas auroras.
Mesmo quando essas auroras o coloquem diante do nada, trazendo-lhe niilismo. Mas
esse niilismo ¢ tdo somente uma etapa, uma fase do jogo aparentemente, ou de fato,
feita de derrotas. Derrotas que o humano nietzschiano encara, ndo como oportunidades
para se acovardar ou como justificativas para o fracasso, mas sim como chances de
evoluir, de crescer e exercer integralmente sua vontade de forma afirmativa. Sem a
possibilidade do jogo ndo ha ocasifo para a auto-afirmag@o, ao menos ndo uma auto-
afirmacdo radical e veraz. O homem perde o seu fito e cai num niilismo destrutivo. Nos
textos de 1884 — 1888, no aforismo 1041, Nietzsche fala do novo caminho para o sim:
amor fati, o colocar-se dionisiacamente diante da existéncia. Com uma rede de relagdes
filosoficas que envolve o amor fati, a idéia do eterno retorno e os “lados execrados e
infames da existéncia”'’ ele pretende identificar o auténtico valor. O que ele chama de
uma filosofia experimental, implica até nas possibilidades do niilismo radical, mas ndo
de negacdo. Tao pernicioso quanto a negagdo sdo “os lados unicamente afirmativos de
existéncia”, esses sdo responsaveis pelo rebanho, pois sdo as armas dos fracos.
Antagonista do amor fati é o niilismo destrutivo do ultimo homem. A figura do
Adivinho em Assim falou Zaratustra representa esse tipo de niilismo. Suas palavras

para Zaratustra sdo carregadas de amargura e desengano:

3

— e vi uma grande tristeza descer sobre os homens. Os melhores
deles cansaram-se de suas obras./Proclamou-se uma doutrina, que uma
fé acompanhava: ‘Tudo ¢ vazio, tudo ¢ igual, tudo foi!” (...) Em
verdade, ja estamos cansados demais, para morrer; agora continuamos
acordados e vivendo — em cdmaras mortuarias! -’

A doutrina do niilismo negativo aniquila os tltimos homens e inicialmente

abate o proprio Zaratustra. Ele, no entanto, reage e v€ no constante renascer criador do

!9 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1996, p. 445, § 1041.
2 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 166. (O adivinho).

48



ser humano o caminho de superagdo da vinganga, que amesquinha e apequena a
humanidade. Aqui, julgamos pertinente um paréntese acerca da idéia de vinganca em
Zaratustra. Heidegger, um leitor atento de Nietzsche®!, fornece uma interpretagdo no seu
escrito Quem é o Zaratustra de Nietzsche?, ao questionar o que Nietzsche entende por
vinganga em Assim falou Zaratustra. Ele cita dois momentos do livro, ambos na
segunda parte, nos quais a vingan¢a ¢ comentada por Zaratustra. No primeiro deles, no
discurso Das tardntulas, ao apresentar seu ideal de justica como o oposto do das
tarantulas, Zaratustra as declara portadoras de almas vingativas e diz que o homem
precisa ser redimido da vinganga: “¢ esta, para mim, a ponte que conduz a mais elevada

22 .
”““. No segundo momento, no discurso

esperanca e um arco-iris apo6s longos temporais
Da redengdo, é exposta a contaminacdo da vontade pela vinganca, na sua tentativa de
vencer a inexorabilidade do tempo; seria o espirito de vinganca que origina o castigo:
“Espirito de vinganga, foi esta até agora, meus amigos, a melhor reflexdo dos homens:
¢ que onde havia sofrimento deveria sempre haver um castigo”™. O homem se torna
vitima da vinganga ao tentar aniquilar o sofrimento, dai a necessidade de se libertar
desse espirito de vinganca. Heidegger ndo comunga dessa visdo, para ecle coisas
decisivas (como o além-do-homem) ndo podem depender da vinganga. De acordo com
2«

ele, Nietzsche vé a esséncia e o alcance da vingan¢a metafisicamente”". “...: s6 quando o

ser do ente apresenta-se para o homem como retorno do Mesmo, s6 entdo pode o

2ICf. OLIVEIRA, Roberto Charles Feitosa de. Ex-verter a metafisica: a questdo do sensivel em Nietzsche
e Heidegger. In: Assim falou Nietzsche. Org. Miguel Angel de Barrenechea e Olimpio José Pimenta Neto.
Rio de Janeiro:7Letras, 1999, p. 56: “Talvez seja a mais longa, mais paciente e mais insistente leitura que
um grande fildsofo tenha feito de um predecessor(nem mesmo Leibniz dedicou tanto tempo a Descartes,
nem Hegel ocupou-se tdo longamente com Kant). Nietzsche € certamente o interlocutor mais proximo,
mas também o adversario mais intimo de Heidegger.”

22 NIETZSCHE, Friderich, 2000, p. 129. (Das tarantulas).

2 NIETZSCHE, Friedrich,2000, p. 172 e 173. (Da redengdo).

Cf. Heidegger, Martin. ;Quién es el Zaratustra de Nietzsche ?: “.. la venganza se relaciona de
antemano con todo lo que el ser humano ha reflexionado hasta ahora. La reflexion que aqui se nombra
no se refiere a algiin tipo de reflexion sino a aquel pensar en el que descansa y vibra la relacion del
hombre con lo que es,con el ente. En la medida en que el hombre se comporta con el ente, representa el
ente en vistas al hecho de que es, en vistas a lo que es y a como es, a como quisiera y debiera ser, en

“«

49



homem passar pela ponte e, livre do espirito da vinganga, ser o que passa ao outro lado,
o além-do-homem™. A interpretagdo heideggeriana parece ndo contrariar a filosofia
nietzschiana, mas parece colocar em Zaratustra elementos refor¢adores da filosofia de
Heidegger®®. Encerremos aqui nosso paréntese e retornamos ao raciocinio que as
palavras do Adivinho suscitaram.

Todo o processo de reconhecer, aceitar e ultrapassar (no sentido mesmo de
sobreviver) esse modo, como qué de montanha-russa, da vida ¢ do humano, ¢ cruel com
e exige crueldade daqueles que o vivenciam. Crueldade aqui em seu sentido de dureza,
rigor; a dureza necessaria ao criador, ao solitario em busca de si mesmo®’. E também no
sentido de severidade que vemos a crueldade como constitutiva do humano nietzschiano
e de sua existéncia. O humano zaratustriano, o humano de Nietzsche por exceléncia,
sabe bem acerca da exigéncia de crueldade®®. Com o Canto Noturno de Zaratustra fica
claro o quanto a lucidez, o ter consciéncia, pode ser cruel. Zaratustra lamenta a soliddo

decorrente de seu saber, de sua luz: “Eu sou luz; ah, fosse eu noite! Mas esta € a minha

pocas palabras: el ente en vistas a su Ser.” Texto obtido na internet, no site: Heidegger en castellano.
Enderego na internet: http:/personales.ciudad.com.ar/M Heidegger/zaratustra_nietzsche.htm, p. 7.

23« s6lo cuando el ser del ente se presente para el hombre como retorno de lo Mismo, sélo entonces
puede el hombre pasar por el puente y, liberado del espirito de la venganza, ser el que pasa al otro lado,
el ultrahombre.” Heidegger, Martin. ;Quién es el Zaratustra de Nietzsche ? Texto obtido na internet, no
site: Heidegger en castellano. Endereco na internet:
http://personales.ciudad.com.ar/M_Heidegger/zaratustra_nietzsche.htm, p. 11.

25Cf. NUNES, Benedito. O Nietzsche de Heidegger. Rio de Janeiro:Pazulin, 2000, p. 58 e 59: “..., a
interpretacdo de Nietzsche por Heidegger tanto fortaleceu a identidade propria de seu pensamento quanto
reavivou, alargou e robusteceu a inabstraivel e inapagavel identidade filoséfica do pensamento
nietzschiano.” O legado de Nietzsche deve muito a leitura heideggeriana, e vice-versa, cf. OLIVEIRA,
Roberto Charles Feitosa de, 1999, p. 66 e 67: “Heidegger quer demonstrar que Nietzsche é antes de tudo
um grande pensador. Talvez isso parega 6bvio hoje, mas em 1936 era algo muito revolucionario.
Nietzsche era tido entdo como o maior estilista em prosa e verso, como um fendmeno da literatura. (...)A
interpretacdo de Heidegger teve grande repercussdo, pois reintroduziu Nietzsche no lugar que sempre foi
dele, o lugar da filosofia, mas o preco a pagar foi alto. A agdo de salvamento ¢ também uma espécie de
condenagdo. Nietzsche efetivamente torna-se um grande pensador, um pensador que também responde a
questdo pelo ser, mas que ndo responde corretamente. A questdo ¢: teremos que salvar Nietzsche de
Heidegger?” Embora instigante, sensatamente deixaremos tal questionamento para uma proxima
oportunidade.

?'Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p- 188. (O viandante): “E se, agora, j& te faltam todas as escadas,
tens de aprender a trepar sobra a tua propria cabeca; de que outra maneira poderias ainda subir?/ Sobre a
tua propria cabeca e por cima e além do teu proprio coragdo! O que ha em ti de mais suave deve, agora,
tornar-se o que havera de mais duro”.

28 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1996, p. 445: “cada conquista do conhecimento decorre do animo, da
dureza contra si, do asseio para consigo”.

50



soliddo: que estou circundado de luz.(...) E noite; ai de mim, que tenho de ser luz! E
sede do que ¢ noturno. E soliddo!”® Ele lamenta, mas a soliddo também faz parte do
humano™.

O ser humano criador de si e de sua realidade, aquele que exerce sua
vontade de forma afirmativa e possibilita o superar-se, ¢ bem ciente da necessidade da
adversidade em seu caminho; as palavras de Zaratustra deixam isso bem claro: a dureza
e o rigor sdo imprescindiveis para o criador’'. Zaratustra repreende duramente aqueles
que fogem da dureza. Aqueles que pretendem conservar sua moleza de espirito ao tentar
esconder a crueldade ou esconder-se da crueldade da vida, Zaratustra tem duras
palavras: “Conheceis somente as centelhas do espirito; mas ndo vedes a bigorna que ele
é nem a crueldade do seu malho! / Na verdade ndo conheceis a altivez do espirito!”*?
Nietzsche, freqlientemente, utiliza imagens de forga, até de violéncia (dos fenomenos
naturais ou das relagdes humanas), para reforcar a necessidade de dureza as acdes,
atitudes e raciocinios. Ele faz isso ao dizer, em Aurora, o que ¢ necessario a um

professor e também em O crepusculo do idolos, que tem o eloqiiente subtitulo de como

. 33
se filosofa as marteladas™.

PNIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 135 e 137. (O canto noturno); cf. também, HEBER-SUFFRIN, Pierre,
1991, p. 128: “..; existe, pois, alguma crueldade em Zarastustra, o lucido descobridor das vontades
profundas, o clarividente cuja lucidez o obrigou a uma total mudanga de ponto de vista. Essa crueldade
lhe pesa, e ele confessa a tentag@o de ficar na penumbra, tdo mais acolhedora e mais calorosa que a fria
lucidez”.

3% Obras dispares como O lobo da estepe, de Herman Hesse e As portas da percep¢io, de Aldous Huxley,
trazem subliminarmente (ou escancaradamente, dependendo da leitura) a inexorabilidade da soliddo
humana como “universos insulares” (Huxley) ou “o frio espago silente em que giram as estrelas” (Hesse).
31 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p- 188. (O viandante): “O que ha em ti de mais suave deve, agora,
tornar-se o que havera de mais duro./ Aquele que sempre muito se poupou, acaba adoecendo de seu muito
poupar-se. Louvado seja aquilo que enrijece! Ndo louvo a terra onde escorrem — manteiga e mel! / E
preciso aprender a desviar o olhar de si, para ver muitas coisas; — tal dureza é necessaria a todo o
escalador de montanhas”. Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 256. (De velhas e novas tabuas): “Porque
os criadores sdo duros. E devera parecer-vos suprema ventura imprimir a vossa mao nos milénios, como
em cera—/— suprema ventura, escrever na vontade dos milénios, como em bronze — mais duros do que o
bronze, mais nobres do que o bronze. Durissimo ¢ somente o mais nobre”.

32 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 134. (Dos famosos sébios)

** Cf. LAMPERT, Laurence, 1984, p. 343, nota 98: “Os passos seguidos por Zaratustra em diregdo a esta
dura exigéncia podem ser tragados na visdo de Nietzsche acerca do que € requisito a um professor. Em
1881 ele disse: ‘Insuficiente! — Isso ndo ¢é suficiente para provar algo, qualquer um seduz ou eleva o povo
aisso’. Em uma nota escrita no outono de 1883, ele diz: ‘Isso ndo ¢ suficiente para produzir um professor:

51



Para Nietzsche, a crueldade, ¢ seu desdobramento mais imediato, o
sofrimento, fazem parte da conformac¢do de tudo o que ha de humano e mundano. Em
seu primeiro livro, O nascimento da tragédia, quando analisa as origens e a trajetdria da
tragédia, e nos fornece sua visdo do ser humano grego e de seu mundo, Nietzsche cita o
mito da sabedoria de Sileno como emblematico do antigo universo grego. Nesse mito a
figura de Sileno, companheiro de cortejo de Dioniso, quando pressionado pelo rei Midas
a revelar qual dentre as coisas seria a melhor ¢ mais preferivel para os homens, ensina
que o melhor € ndo ser. Sequer nascer. E no caso da impossibilidade dessa opg8o, o
ideal é morrer logo™; embora sempre ébrio, Sileno era um sabio. Fica dificil imaginar
algo mais cruel do que esse panorama para os humanos. Nietzsche transporta esse
panorama para sua concep¢do de mundo ¢ mesmo quando se refere a sua época, nido
deixa de perceber a crueldade e os seus ecos, passados e presentes. Segundo ele, a
verdade cruel ¢ que “quase tudo que chamamos ‘cultura superior’ ¢ baseado na

» 35 Ela s6 foi divinizada, foi

espiritualizacdo e no aprofundamento da crueldade
amenizada via uma leitura equivocada a respeito da tragédia; pois, na realidade, a
crueldade ¢ a “dolorosa voltpia” da tragédia em qualquer uma das suas manifestacdes,
antigas ou modernas: suplicios, sacrificios, julgamentos, revolu¢des sangrentas, desafios

aparentemente irracionais ao perigo, e na autocrueldade religiosa, o que ha ¢ a pogdo

bem temperada da grande Circe crueldade.

qualquer um pode violentamente alterar o povo no sentido de que aceite isso’. A parabola do martelo foi
acrescentada no final do Crepusculo. Muitas notas referem-se ao eterno retorno como o martelo na mao
do mais poderoso dos homens. — The steps followed by Zarathustra toward this hard requirement can be
traced in Nietzsche’s judgments about what is required of a teacher. In 1881 (D 330) he said: ‘Not
enough! — It is not enough to prove something, one has also to seduce or elevate people to it.” In a note
written in the fall of 1883, he said: ‘It is not enough to bring a teaching: one has also to violently alter
people in order that they accept it.” The parable of the hammer was added to the end of Twilight. Many
notes refer to eternal return as the hammer in the hand of the most powerful man, e.g., KGW VII 27[80],
VIII 2[100, 129, 131].”

** Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1992B, p. 36, § 3.

*Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 135 ¢ 136, § 229.

52



Seria integralmente oposto a filosofia nietzschiana, que algo participe do
humano fosse obrigatoriamente contrario a elevacdo desse humano. Também os tracos
despreziveis e condendveis sio humanos .*

Nio ¢ tentando sufocar e suprimir algo seu, mesmo que atavico, que o ser
humano nietzschiano torna-se quem €. Assim fazem os homens do rebanho, contra os
quais ¢ preciso defender-se. O rebanho promete asas para voar, mas providencia ancoras
para os pés de seus membros. Zaratustra alerta os seus: “Sou cruel, meus irmaos? Mas
eu digo: aquele que cai, deve-se, ainda, dar-lhe um empurrdo!”™’. Aquele que cai, que
d4a um passo além dos limites do rebanho, merece um empurrdo; pode machucar, mas
faz sair do lugar. Assumindo aqui um raciocinio ndo encontrado em Nietzsche, mas
inspirado por ele e suas criticas ao cristianismo: e se Adao e Eva néo tivessem ‘caido’?
O que seria de nds? Teriamos nos visto ‘forcados’ a desenvolver nossa razdo?
Trabalhar? Sentir dor? Sentir prazer? Ou permaneceriamos como ignorantes e felizes
tutelados? Claro que é uma indagacdo impossivel de ser respondida, mas nem por isso
menos valida; afinal, em filosofia as perguntas sdo tdo, ou mais, importantes que as
respostas.

Para Nietzsche, o ser humano deve aceitar os seus instintos ¢ atributos ¢
transformar o que ha de pernicioso em si>*, buscar o enobrecimento pela degeneracio;
de acordo com Nietzsche, todo progresso tem que ser precedido de um debilitamento

. 139 . . . . N
parcial’”; assim, absorve-se o novo, o diferente, o marginal (no sentido de estar a

36 NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p- 48, § 44: “acreditamos que dureza, violéncia, escraviddo, perigo nas
ruas e no corac¢do, ocultamento, estoicismo, arte da tenta¢do e diabolismo de toda espécie, tudo o que ha
de mau, terrivel, tiranico, tudo o que ha de animal de rapina e de serpente no homem serve tdo bem a
elevagdo da espécie ‘homem’ quanto o seu contrario”.

37 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 249. (De velhas e novas tabuas). Esse ¢ o mote do livro Ferndo
Capelo Gaivota, romance popular do norte-americano Richard Bach.

38 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p- 69, § 76: “Em circunstancias de paz, o homem guerreiro se lanca
contra si mesmo”.

¥ Um famoso estilista europeu ja dizia: antes de dar um grande salto, é necessario dar alguns passinhos
para trés.

53



40 .
margem) e eleva-se uma natureza, um povo . Zaratustra, em um discurso que se chama
precisamente O convalescente, compartilha com seus animais o que aprendeu sobre a

crueldade dos homens:

Ah, meus animais, sO isso aprendi, até agora: que o homem precisa,
para o seu bem, de tudo o que tem de pior — / — que tudo o que tem de
pior é a sua melhor forga e a pedra mais dura para o supremo criador;
e que cumpre ao homem tornar-se melhor e pior*'.

Ai esta a dureza, a severidade necessaria. Nietzsche promove uma
abordagem a idéia de crueldade procurando livra-la dos pressupostos ¢ dos preconceitos
do senso comum; buscando devolvé-la ao seu lugar de direito: afinal, a crueldade pode
ndo ser o trago mais estimado do real, mas faz parte da sua constituicdo*>. Olhando pelo
viés de Nietzsche, ¢ de Zaratustra também, a perfeicdo inclui a imperfeicdo. A sua
caracterizacdo da crueldade diz muito de sua visdo de mundo, de sociedade e de ser
humano. Permite-nos até ousar tracar um paralelo com o pensamento de Maquiavel no
que concerne ao comportamento humano: para o florentino, os homens e mulheres
sempre incorreriam em falhas, pecados e crueldades caso ndo fossem impedidos por
instancias legais punitivas®. Em Maquiavel a crueldade ¢ uma necessidade, mas nio
constitutiva do homem; até porque a visdo socratica-crista estava na base da cultura e da
racionalidade renascentista. Sem a condenag¢do da moralidade, Nictzsche vé a violéncia,
a exploragdo, enfim a crueldade, como comuns a dimensdo humana; a crueldade é

exposta como inerente a vida, como uma condi¢do de existéncia:

0 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000B, p. 155 e 156, § 224.

*' NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 261. (O convalescente).

“2Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 55, § 6, segunda dissertagdo: “Parece-me que repugna a
delicadeza, mais ainda a tartufice dos mansos animais domésticos (isto é, os homens modernos, isto é,
nds), imaginar com todo o vigor até que ponto a crueldade constituia o grande prazer festivo da
humanidade antiga, como era um ingrediente de quase todas as suas alegrias; e com que ingenuidade se
apresentava a sua exigéncia de crueldade, qudo radicalmente a ‘maldade desinteressada’ (ou, na
expressdo de Spinoza, a sympatia malevolens [simpatia malévola]) era vista como atributo normal do
homem — ...”

54



Abster-se de ofensa, violéncia, exploracdo mutua, equiparar sua
vontade a do outro: num certo sentido tosco isso pode tornar-se um
bom costume entre individuos, quando houver condigdes para isso...
Mas tdo logo se quisesse levar adiante esse principio, tomando-o
possivelmente como principio basico da sociedade, ele prontamente se
revelaria como aquilo que ¢: vontade de negagio da vida, principio de
dissolu¢do e decadéncia. Aqui devemos pensar radicalmente até o
fundo, e guardarmo-nos de toda fraqueza sentimental: a vida mesma ¢
essencialmente apropriagdo, ofensa, sujeicdo do que € estranho e mais
fraco, opressdo, dureza, imposi¢ao de formas proprias, incorporagéo e,
no minimo e mais comedido, exploragio —...**

Qualquer tentativa de camuflar os tragos pouco simpaticos (o lado escuro)
do bicho homem, sdo mostras de uma vontade fraca, de negagdo da vida. A vontade
afirmativa, plena de vida, gragas ao seu excedente de forcas, permite-se a visdo do
terrivel®.

A concepcdo de crueldade, e o lugar que ela ocupa em Nietzsche, é
sintomdatica da critica nietzschiana a divisdo filoséfica do mundo em “mundo
verdadeiro” e “fabula”. Critica que se aproxima da sua condenagdo as filosofias
pessimistas; a dificuldade que ele tem de acatar essa “divisdo” do mundo ¢ reveladora
de todo o desprazer que lhe provoca o idealismo. Em Crepiisculo dos idolos, um de seus
ultimos livros (1888), no trecho intitulado Como o “mundo verdadeiro” acabou por se
tornar uma fabula®, ele pretende contar a histéria de um erro que comegou com o
platonismo, passou ao cristianismo, se fortaleceu com o pensamento kantiano, se

desenvolveu com a ciéncia e foi negado pelo niilismo, para sé entdo, depois da

destrui¢do negadora do niilismo, podermos lidar com um mundo nem verdadeiro nem

Bt MAQUIAVEL, Nicolau. O Principe. Trad. Livio Xavier. S8o Paulo:Nova Cultural, 1996, p. 100.
(colecdo Os Pensadores): “..., pois os homens sair-te-30 sempre maus, se por necessidade ndo se fizerem
bons”.

*“ NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p- 170 e 171, § 259. Ressaltamos a semelhanga com uma passagem de
O Principe, MAQUIAVEL, Nicolau, 1996, p. 63: “Vai tanta diferenga entre 0 modo como se vive ¢ o
modo por que se deveria viver, que quem se preocupar com o que se deveria fazer em vez do que se faz
aprende antes a ruina propria, do que o modo de se preservar; e um homem que quiser fazer profissdo de
bondade ¢ natural que se arruine entre tantos que sdo maus”.

43 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2001, p. 273, § 370 ¢ NIETZSCHE, Friedrich, 1995, p. 111, § 4 (Por que
sou um destino): “o negar e o destruir sdo condi¢io para o afirmar”.

55



aparente, mas com o mundo possivel. Mesmo antes do Crepusculo dos idolos,
Nietszche abordara essa questdo no aforismo 130 de Aurora. L4, ele fala em dois reinos:
o reino dos fins e da vontade e o reino do acaso € de como, no fim, ambos sdo
governados pela mesma instdncia: o acaso; e a nds, os humanos, cabe tornarmo-nos o
que devemos ser’’. Nietzsche despreza a divisdo, pois para ele, ela atesta uma fuga e
incapacidade humanas (e por extensdo, do pensar filos6fico) em encarar a realidade e

suas especificidades. Rosset coloca nos seguintes termos:

..., suspeito muito de que a desavenca filos6fica com o real ndo tenha
por origem o fato de que a realidade seja inexplicavel, considerada
apenas em si-mesma, mas sim o fato de que ela seja cruel e que

conseqiientemente a idéia de realidade suficiente, privando o homem
de toda possibilidade de distdncia ou de recurso com relagdo a ela,
cozgstitui um risco permanente de angustia e de angustia intoleravel —

4

E um modo de encarar algo (ou ndo encarar) bem conhecido dos
antropologos: se ndo olharmos, ndo dissermos o nome, entdo ndo existe. Portanto, seria
a dificuldade que a humanidade tem de lidar com a crueldade, a sua prépria e a da
realidade, uma das explica¢des para algumas maneiras de pensar e interpretar o mundo.
Em diferentes momentos e de diferentes modos, Nietzsche faz essa critica: seja quando
condena o idealismo, seja ao desacreditar o cristianismo e a figura do apostolo Paulo®,
seja ao propor a revisdo da moral como tem sido vista até entdo. Mas ele também se
refere a crueldade como o prazer de fazer sofrer. Para diferenciar a crueldade
naturalmente inerente ao humano da crueldade que se compraz em fazer exclusivamente
o mal, propomos uma leitura na qual apresentamos a crueldade como formadora e como

deformadora.

46 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1985, p. 43.

47 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1947, p. 88 ¢ 89, § 130.

* ROSSET, Clémente. O principio de crueldade. Trad. José Thomaz Brum. Rio de Janeiro:Rocco, 1989,
p- 16.

56



2. 2 Crueldade formadora e deformadora

Diante da filosofia de Nietzsche, como a caracterizamos aqui, pode-se tomar
duas atitudes frente a crueldade: exercé-la de forma positiva ou negativa, ou seja:
colocé-la a servigo de uma vontade afirmadora ou de uma vontade negadora. Ser criador
¢ a forma positiva, e cair no niilismo destrutivo (e apenas destrutivo) ¢ a forma negativa.
Clément Rosset, no livro O principio de crueldade, estabelece dois principios: o
principio de realidade insuficiente, que ele liga ao pensamento moral que pretende ter
um efeito mitigador e enganoso; e o principio de realidade suficiente, esse sim mais
cruel e mais verdadeiro, ligado ao pensamento tragico mais comprometido com a vida.
Ligamos esses principios as duas maneiras de lidar com a crueldade inerente a
existéncia. Para Rosset, o principal objetivo da maior parte das empresas filosoficas é

fazer o homem esquecer a verdade, a crueza da realidade:

fazer ‘passar’ sua crueldade, assim como um medicamento faz
provisoriamente cessar uma dor, atenuar a prova da realidade por uma
infinita variedade de remédios (...) que se limitam sempre, no final das
contas, a um exorcismo alucinatério do real®.

A lucidez para com a realidade, a dor da existéncia consciente, precisa ser
encarada e superada, e ndo ocultada como se ndo existisse. Supera-la ndo aniquilando-a
ou negando-a, embora seja essa a atitude mais imediata quando o ser humano é pego
desprevenido e vé sua existéncia ameagada por algo que supera suas forgas. O jogador
verdadeiramente combativo sabe que nem sempre o mais forte sai vitorioso. A vitdria
ndo ¢ doce nem prazerosa quando, para ser conquistada, implica em anular-se. Se, para

neutralizar toda a dor da existéncia, o humano vacina a si proprio contra a vida plena,

4 Cf. NIETZSCHE, Friedrich. O Anticristo. Trad. Geir Campos. Rio de Janeiro:Ediouro, 1985.

57



feita de alegria e tristeza, seu proposito se perde. Nao sofrer, ndo sentir dor: para qué?,
pelo qué?, por qué?. Desistir de viver antes de morrer?

A dureza cruel ¢ a saida para o humano zaratustriano lidar com a realidade
cruel e ndo ser transformado por ela no "Gltimo homem’. Ou seja: a cura para o mal é o
proprio veneno. Rosset propde distinguir entre duas espécies de filosofos: os

curandeiros e os médicos:

Os primeiros sdo compassivos e ineficazes, os segundos eficazes ¢
implacaveis. Os primeiros ndo tém nada de solido a opor a angustia
humana, mas dispdem de uma gama de falsos remédios capazes de
adormecé-la mais ou menos durante muito tempo, capazes nio de
curar o homem, mas suficientes para fazé-lo ir vivendo. Os segundos
dispdem do verdadeiro remédio e da unica vacina (quero dizer, a
administra¢do da verdade); mas este ¢ tal for¢a que, se eventualmente
reconforta as naturezas saudaveis, tem por outro e principal efeito o de
fazer perecer imediatamente as naturezas fracas’'.

Os ultimos homens seriam como os filésofos-curandeiros que, ndo
satisfeitos em disseminar a doenga do niilismo destrutivo, ainda incorrem nos perigos da
auto-medicacdo. J& o homem zaratustriano é o filésofo-médico que tira do préprio
veneno o antidoto; da aceitagdo integral da vida possivel, mesmo daquilo que ela tem de
negativo, tornando-a, desse modo, afirmativa. Ao valorizar a vida, desvaloriza-se a
morte. Os fracos ficam tdo preocupados em ndo morrer que ndo vivem. Os fildésofos-
curandeiros abusam de falsos remédios™® na sua pretensdo de resolver ou solucionar a
existéncia, buscando fornecer-lhe um status de coisa possivel de ser apreendida e
controlada. Clément Rosset, no livro Alegria: a forca maior, ao citar que o que a alegria

de viver menos visa ¢ a estabilidade e a perenidade de um ser imperecivel e inalteravel,

Y ROSSET, Clément, 1989, p. 24.

ST ROSSET, Clément, 1989, p. 28 ¢ 29.

32Cf. ROSSET, Clément. Alegria: a for¢a maior. Trad. Eloisa Aradjo Ribeiro. Rio de Janeiro:Relume
Dumara, 2000 (Conexdes), p. 43: “Nietzsche ndo cansa de repetir que todo pensamento que ndo é
imbuido de conhecimento tragico, que tenta desviar da evidéncia da morte, do efémero, do sofrimento,

58



argumenta que, muito ao contrario, a alegria de viver respirard plenamente numa
existéncia efémera, passivel de fragilidade, mutavel e desejada como tal®>. Como diz o
poeta “ndo ¢ preciso buscar solugdo para a vida / ela ndo ¢ uma equagéo ndo tem que ser
resolvida / a vida, portanto, meu caro, ndo tem solugao™*.

Nessa tarefa de assimilar a existéncia como ela €, a crueldade desempenha
funcdes importantes. Buscaremos demonstrar o duplo papel exercido pela crueldade no
modo como a caracteriza Nietzsche. Cremos que ela, no pensamento nietzschiano, possa
ser vista em duas acepcdes distintas, com uma fung¢fo diferente correspondendo a cada
uma. A primeira vé o papel da crueldade de uma forma positiva e sua fungdo ¢ a que
vamos chamar de ontoldgica-instrutiva. Ja na outra acepcio, a crueldade tem o papel
negativo de exercer dominagdo e adestramento, acabando por contrariar a natureza
humana. Chamaremos a fun¢do dessa segunda acep¢do da crueldade de deformadora-
destrutiva.

Chamar essa primeira funcdo de ontologica pede alguns esclarecimentos a
guisa de justificagdo pela escolha do termo. Seguindo a tradi¢ao filosofica ontologia tem
como sinénimo a palavra metafisica™. Esta por sua vez, apresentou-se sob trés formas
fundamentais distintas no decorrer da histéria: como teologia, como ontologia € como
gnosiologia. A segunda explica nossa op¢do por chamar a fun¢do de ontoldgica, na
medida em que a ontologia preocupa-se com os caracteres fundamentais do ser, do que
faz o ser enquanto ser. Pode-se argumentar falta de coeréncia na utilizagdo de um termo

com tdo grande tradi¢do filosofica para tentar esclarecer um aspecto da filosofia de

da, inelutavelmente, lugar a filosofias-remédios, como a ontologia eleata ou a metafisica platonica,
chamadas menos para dar conta da existéncia do que, incansavelmente, para testemunhar contra ela.”
33Cf. ROSSET, Clément, 2000, p. 20: Tal visdo ¢ aparentada 4 filosofia nietzschiana: “... o charme da
existéncia, longe de ser apreciado proporcionalmente a uma problematica participagio na eternidade, se
mede, ao contrario, proporcionalmente a sua estranheza ao ser tal como é concebido pelos ontologistas e
metafisicos — ...”. Onde os Addes e Evas seriam mais alegres no eterno ‘paraiso’ou na cadtica e limitada
Terra?

* PAULINHO DA VIOLA; Ferreira, GULLAR. In: Bebadosamba. Solucdo de vida (Molejo Dialético)

59



Nietzsche; entretanto, nos parece honrar ao modo nietzschiano, tdo dado a desconsiderar
conceitos notoriamente tradicionais. Quando falamos em fung¢do ontoldgica-instrutiva
nos referimos a identificacdo entre vida e crueldade ressaltada por Nietzsche. Se a vida
e a realidade sdo feitas também pela crueldade e pelo sofrimento, o ser humano para ser
completo tem que necessariamente vivenciar também o lado cruel do real e de si-
mesmo. O que ndo deixa de existir para o ser humano nietzschiano ¢ o fato dele ter que
encarar a realidade como multipla: feita de crueldade e de suavidade, de prazer e
sofrimento. Em Nietzsche auto-afirmag¢@o vai incluir, como uma etapa, a autonegacéo,
para uma maior afirmacdo possivel; o homem que vive supera aquilo que, na vida,
embora pertencendo a vida, a nega. Por isso € possivel ver a auto-afirma¢do do homem
nietzschiano como a afirmagdo da vida e da morte que pertence a vida®®. A crueldade
tem, desse modo, uma fun¢do formativa para o ser humano, ontologica no sentido de
fazer parte da sua constituicdo. Enfrentar a crueldade como algo constitutivo e
inevitavel é o primeiro passo que caracteriza o seu papel positivo; o segundo ¢ perceber,
junto ao aspecto ontoldgico-formativo, o aspecto instrutivo da crueldade que se da como
um desdobramento, como um mecanismo de manutengdo e de possibilidade a
humanidade auténtica. Ou seja: a crueldade, vista positivamente, promove a chance de
um processo de aprendizagem, dai seu aspecto instrutivo. Como diz Nietzsche, em Além
do bem e do mal, no aforismo 262 a adversidade fortalece; e a crueldade é imensamente
adversa. Quando tudo ¢ facil demais, s6 os mediocres sobrevivem.

Da constatacdo feita pelo homem de que a crueldade é parte necessaria e
constitutiva da existéncia, decorre o ensejo para a possibilidade de aprender com ela. Ao

assimilar, assumir e exercer a vida, o mundo, como também feitos do sofrer e do cruel,

53 Cf. ABBAGNANO, Nicola. Diciondrio de filosofia. Trad. Alfredo Bosi e Ivone Castilho Benedetti. 4
ed. Sdo Paulo:Martins Fontes, 2000.

60



o ser humano estard mais apto a exercer sua humanidade plenamente: “As grandes
épocas de nossa vida sdo aquelas em que temos a coragem de rebatizar nosso lado mau
de nosso lado melhor™’. Parafraseando: os piores e mais cruéis momentos e impulsos
sdo os das melhores e mais promissoras possibilidades de aprendizagem. Convém
atentar para que essa ndo seria uma atitude de pura inversdo. Nietzsche ndo afirma que
basta trocar etiquetas: tudo que é bom torna-se mau e vice-versa. Essa seria uma visdo
muito superficial da sua filosofia. Que acabaria por levar ao vazio do niilismo
destrutivo. Simples inversor ¢ o ultimo homem, e por isso seu fim (no sentido de meta ¢

de acabar) contraria sua propria humanidade. Isso leva Nietzsche a afirmar:

Vocés querem, se possivel — e ndo ha mais louco ‘possivel” — abolir o
sofrimento;... — isso ndo ¢ um objetivo, isso nos parece um fim! A
disciplina do sofrer, do grande sofrer — ndo sabem vocés que até agora
foi essa disciplina que criou toda exceléncia humana?°®

A transformagdo e ndo inversdo, proposta por Nietzsche, tem sua
legitimidade em seu carater revelador de ilusdes; o objetivo ndo ¢ destrui-las, mas sim
torna-las notorias. Assim, poderia surgir uma espécie de criacionismo axioldgico:
criacdo, e, repito, ndo inversdo, de novos valores, novas visdes®’. E desse modo que,
superando o aparente paradoxo®’, nos sentimos capazes de afirmar a positividade da

- . 61 e .
crueldade, ao menos em relacdo ao pensamento de Nietzsche® . Mas essa positividade

3 Cf. TILLICH, Paul. 4 coragem de ser. Trad. Eglé Malheiros. 3 ed. Rio de Janeiro:Paz e Terra, 1976, p.
21. Fazemos questdo de citar aqui um tedlogo buscando demonstrar assim como a visdo nietzschiana
pode nio ser encarada como sintomatica de um fildsofo caotico, pessimista, ateu, fatalista, destruidor, etc.
*”NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 75, § 116.

* NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 131, § 225.

%% Para Karl Marx ja interpretamos demais o mundo, a questio devia ser transformé-lo. Nos atrevemos a
imaginar que para Nietzsche a questfio seria transformar nossas interpretagdes do mundo.

Cf. ROSSET, Clément, 2000, p. 22, que se refere ao paradoxo central da alegria: “Este paradoxo pode
ser enunciado sumariamente assim: a alegria € um regozijo incondicional da existéncia e a propdsito da
existéncia; ora, ndo ha nada menos regozijador do que a existéncia, considerando esta ultima com toda
frieza e lucidez de espirito.”

' Cf. ROSSET, Clément, 2000, p. 26: “Nio faltam testemunhas dessa alianca quase original entre a
alegria e a crueldade, do carater corrosivo e inclemente proprio a todo gaudio profundo (...) Por minha
parte acrescentarei que a crueldade é, de todo modo, marca de distingdo, e isso em todos os campos —

61



ndo anula o seu potencial pernicioso, que Nietzsche expde muito claramente em sua
obra Genealogia da moral. Nesse livro podemos ver a crueldade em seu papel mais
negativo: como um instrumento de repressdo moral. Nietzsche mostra como a crueldade
e o sofrimento atrelados a religido podem originar uma verdade aparente que depde
contra 0s instintos humanos, minando-os através de juizos morais e religiosos
limitadores. A crueldade, que faz parte da natureza humana, volta-se contra essa mesma
natureza atacando-a. Por esse motivo preferimos nao considerar a fungdo deformadora-
destruidora também como ontoldgica, embora a crueldade continue fazendo parte da
constituicdo humana. Mas nesse caso, ela acaba por contrariar essa constituicdo ao
distorcé-la como uma maneira de adaptar-se a realidade. Rosset considera essa maneira
neuroética, pois consiste em uma negacdo da realidade, inteira ou parcial, “em considerar
os componentes infelizes ndo como inelutaveis, mas como provisorios e sujeitos a
eliminagdo progressiva™®.

Como ilustracdo a essa dupla fung@o da crueldade evocamos a tragédia
grega para representar a crueldade positiva e sua fungdo ontoldgica-instrutiva e o
cristianismo representando a crueldade negativa e sua fun¢do deformadora-destrutiva.
Sdo duas maneiras distintas ¢ com resultados antagdnicos, de lidar com a crueldade
comum ao mundo, a partir da concepcao nietzschiana.

A crueldade (dos deuses, dos humanos, da natureza como fendmeno) fazia
parte, tacitamente, da vida dos gregos e seus herois tragicos. Assim o homem dionisiaco

grego era mais pleno, pois tinha chances de dar vazdo aos seus instintos; o préprio

entendendo-se, ¢ claro, por crueldade, ndo o prazer de manter o sofrimento, mas uma recusa de
complacéncia para com qualquer que seja o objeto”.

°2ROSSET, Clément, 2000, p. 27. Sobre uma leitura psicanalitica da crueldade, recomendamos
DERRIDA, Jacques. Estados-da-alma da psicandlise. O impossivel para além da soberana crueldade.
Trad. Antonio Romane Nogueira e Isabel Kahn Marin. Sdo Paulo:Escuta, 2001. Derrida chama ateng¢éo
para o conceito de crueldade como um viveiro de obscurantismo, devido a seus aspectos confusos e
enigmaticos (p. 19).

62



.. . . s 63 Ce .
Dioniso tem muito de cruel e de crueldade em sua trajetoria’. Mas, com o cristianismo,
a crueldade presente e atuante na existéncia torna-se algo exterior a condi¢do humana e
precisa ser justificada pela culpa, pelo castigo. Em Aurora, Nietzsche aponta essa

(13

diferenga: “... na Antigiiidade, havia ainda efetivamente infelicidade, pura, inocente

infelicidade; somente no cristianismo tudo se torna castigo, bem merecido castigo...”**
O cristianismo tomou da crueldade o direito de existir pura ¢ simplesmente, sem
necessidade de uma falta que a produzisse, como fora no passado da humanidade.

Com a fala de Nietzsche em Incursées de um Intempestivo, em Crepusculo
dos idolos, fica demonstrada uma recusa em ser vitima da inevitavel crueldade. Afinal,
aos humanos compete honrar a vida e nfo se deixar diminuir por ela, a despeito de
qualquer obstaculo ou prova: “Os homens mais espirituais, supondo que sejam os mais
corajosos, sdo também os que vivem as tragédias mais dolorosas: porém eles honram a

785 Vemos a

vida precisamente porque esta lhes opde a sua maxima hostilidade
crueldade como instrumento no pensamento de Nietzsche; instrumento que participa e
contribui na formag¢ao ou deforma¢@o do humano. Falamos em formacao ou deformacéo
porque essa contribuicdo pode ser positiva ou negativa. A crueldade pode destruir o ser
humano, aquele que a sofre e aquele que a pratica. Por outro lado, a crueldade tem a
capacidade de fazer com que o homem empreenda uma jornada desafiante de
autoconhecimento em busca de si-mesmo.

Em nosso terceiro e ultimo capitulo, mostraremos o potencial destruidor da

crueldade, através da leitura nietzschiana dos ideais ascéticos e do castigo; bem como

do potencial criador da crueldade através da visdo artistica tragica de Nietzsche. Desse

% A mée de Dioniso, Sémele, morreu durante a gravidez, vitima de um ardil da ciumenta Hera. Por isso
Dioniso completou seu periodo de gestagdo na coxa de seu pai Zeus. E os soberanos das cidades, nas
quais Dioniso e seu cortejo ndo eram bem recebidos, sofriam duras puni¢des por parte do deus. Cf.
Dicionario de mitologia greco-romana. Consultor Prof. Angelo Ricci. Sao Paulo:Abril Cultural, 1973, p.
21.

% NIETZSCHE, Friedrich, 1947, p. 150, § 78.

 NIETZSCHE, Friedrich, 1985, p. 94.

63



modo buscamos demonstrar as duas possibilidades praticas da crueldade para os seres

humanos.

64



CAPITULO 111



3 CRUELDADE INSTITUCIONALIZADA

A morte segue o homem feliz como um rigido mestre;
O infortunado, como um servo
Sempre pronto a receber de seu senhor o manto e a mascara.

Henrik Wergerland

A totalidade vista através de lentes nietzschianas é capaz de bem e mal, de
crueldade e de bondade. Ela pode desempenhar e produzir dois efeitos diametralmente
opostos. Por um lado a crueldade pode proporcionar & humanidade chances de
crescimento, de aprendizado; ¢ a crueldade como rigor e severidade necessérias a
criagcdo: do mundo, dos valores, do humano, das rela¢des. Tal crueldade € intrinseca ao
jogo agonal e ndo contraria sua esséncia, que ¢ de constante combate; também néo visa
destruicdo, mas sim auto-superacdo. Essa crueldade, que possibilita a criagdo, é a
positiva. Por outro lado, a crueldade pode voltar-se contra sua origem humana e tornar-
se mortalmente negativa. Para isso basta que ela seja exercida como instrumento de
repressdo, como tormento ou como prazer em fazer sofrer, fazer o mal pelo mal. Mas
essa crueldade, a mais notoria, contraria o agon, uma vez que provoca aniquilamento de
si-mesmo, dos demais ¢ do mundo. No presente capitulo pretendemos abordar a
crueldade em agfo positiva e negativa.

No primeiro momento pretendemos demonstrar todo o potencial destruidor
da crueldade em sua funcdo deformadora-destrutiva. No segundo momento, nos
concentraremos na arte tragica como ocasido da positividade da crueldade através da

funcdo ontoldgica-instrutiva.



3.1 Crueldade Destruidora

E nosso intuito langar um olhar mais minucioso a dois aspectos trabalhados
por Nietzsche em Genealogia da Moral: os ideais ascéticos e o castigo. De acordo com
a interpretacdo dada a crueldade em Nietzsche, vemos nos dois citados aspectos
representantes da crueldade negativa e sua fun¢do deformadora-destrutiva. Na medida
em que tém como lastro a crueldade constitutiva do humano e da realidade, os ideais
ascéticos e o castigo sdo criagdes humanas; no entanto, tais criacdes depdem contra o
humano, minando-o na sua propria humanidade através de juizos morais e religiosos

limitadores.

3. 1. 1 Ideais ascéticos

Thoughts from above hit the people down below
People in this world, we have no place to go.

Temptation, New Order

Na segunda dissertagdo da Genealogia da Moral, Nietzsche afirma que

91

“todas as religides sdo, no seu nivel mais profundo, sistemas de crueldade” . De acordo
com a visdo nietzschiana, a religido, principalmente o cristianismo, realiza todo o
potencial negativo da crueldade, fazendo com que o ser humano passe a ter uma
vontade de crueldade para consigo mesmo: a autocrueldade. Ela deve-se a interpretacdo
que toma a vida e os afetos humanos como culpas que o homem precisa expiar,
necessidade inexistente no passado pré-cristdio. Como essa expiacdo implica em
contrariar a conformagao propria da subjetividade humana, ela esta fadada ao fracasso;

o ideal religioso, o ideal ascético, é impossivel para o homem, que acaba relacionando

sua incapacidade a uma falta de valor da humanidade em si mesma. Nietzsche chama de

67



loucura da vontade e crueldade psiquica a “vontade do homem de sentir-se culpado e
desprezivel” até o ponto de ndo haver mais chance de sentir-se redimido. E uma vontade
insana erigir um ideal “santo”, e “em vista dele ter a certeza tangivel de sua total

2 Um olhar isento de busca ou superacdo metafisica pode ver que tal

indignidade
insucesso deve-se puramente ao modelo adotado: como um humano, mortal, pode ter
éxito tendo como pardmetro (modelo) um ideal divino, imortal, infalivel, perfeito? Dai
porque na antiga civilizagdo grega havia crueldade, mas ndo exclusivamente destrutiva;
os deuses eram imortais ¢ poderosos, mas como os mortais tinham afetos (6dio, alegria,
ciime, arrependimento, prazer, desejo etc.), o que permitia uma relagdo diferente da do
ocidente moderno com os assuntos divinos e espirituais. Uma relagdo aparentemente
mais saudavel, menos contraditoria com a humanidade. O homem ainda ndo
transformara sua propria humanidade, seus instintos inclusive, em seu carrasco’. O
relacionamento do ser humano com sua natureza ainda nfo tinha sido contaminado pelo
virus da culpabilidade originaria, idéia desconsiderada por Nietzsche.

A crueldade destruidora da religido e dos ideais ascéticos ¢ personificada
por Nietzsche na figura do sacerdote ascético, o criador e mantedor de mediocres:
aquele que devido a crueldade negativa dissemina a doenca da culpa e tenciona cura-la
usando como remédio a propria crueldade, perpetuando, assim a deformidade nos seres
humanos; desse modo funciona o metabolismo ascético. Um metabolismo que contraria
a humanidade.

Embora a religido e seus desdobramentos sejam um tema sempre

presente nas diferentes fases do filésofo (Humano, demasiado humano,; Aurora; Assim

'NIETZSCHE, Friedrich, 1998. p. 51, § 3, segunda dissertagdo.

2Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p- 81, § 22, segunda dissertagdo.

3Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 56 e 57, § 7, segunda dissertacdo: “... naquela época, quando a
humanidade nfo se envergonhava ainda de sua crueldade, a vida na terra era mais contente do que
agora,(...) O ensombrecimento do céu acima do homem aumentou a medida que cresceu a vergonha do
homem diante do homem. (...) — refiro-me a moralizagio ¢ ao amolecimento doentios, em virtude dos
quais o bicho * homem’ aprende afinal a se envergonhar de seus instintos”.

68



falou Zaratustra e O Anticristo), a Genealogia da Moral € o local privilegiado pelo
nosso trabalho®, o que ndo nos impede de buscar recursos nas demais obras
nietzschianas.

Nietzsche situa a perniciosidade da religido (e de seus ideais) ndo em
seus propositos de protegdo, conservagdo ou cuidado para com os seres humanos, mas
sim no fato do produto desse proposito ser a manutengdo do ser humano em um degrau
inferior destrogando os fortes, debilitando as esperancas ¢ tornando a felicidade

suspeita:

dobrar tudo que era altivo, viril, conquistador, dominador, todos os
instintos proprios do mais elevado e mais bem logrado tipo ‘homem’,
transformando-os em incerteza, tormento de consciéncia,
autodestrui¢cdo; mais ainda, converter todo o amor as coisas terrenas ¢

ao dominio sobre a terra em 6dio a tudo terreno — ...°
Verifica-se ai a critica feita a metafisica como meio de desvalorizar o
terreno, o corpdreo; justifica-se assim a invocagdo de Zaratustra de que sejamos ficis a
terra, e também sua critica aos pregadores da morte. Nietzsche condena as religides que
querem ser elas mesmas os fins e ndo meios entre outros; sdo as religides para
sofredores, aqueles que sofrem da vida como de uma doenga. Segundo ele, paga-se um

, . 6 . ~ y 1.
preco terrivel por isso’. A vida ndo tem remédio. Nas palavras de Zaratustra, os

N . . 7 .
sacerdotes “chamaram Deus aquilo que se lhes opunha e os fazia softrer; ...”". A terceira

* Justificamos nossa escolha através das palavras do proprio Nietzsche ao referir-se a Genealogia da
Moral, em NIETZSCHE, Friedrich, 1995, p. 97: “A segunda dissertagdo oferece a psicologia da
consciéncia: a mesma nfo é, como se cré, ‘a voz de Deus no homem’ — ¢ o instinto de crueldade que se
volta para tras, quando ja ndo pode se descarregar para fora. A crueldade pela primeira vez revelada como
um dos mais antigos e indeléveis substratos da cultura. A terceira dissertacdo da resposta a questdo de
onde procede o tremendo poder do ideal ascético, do ideal sacerdotal, embora o mesmo seja o ideal
nocivo par excellence, uma vontade de fim, um ideal de décadence”. Na segunda dissertagdo da
Genealogia da moral Nietzsche desenvolve, segundo FINK, Eugen, 1988, p. 143, “uma intui¢do da
natureza e do significado da crueldade”.

> NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 66, § 62.

® Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p- 64, 65 e 66, § 62. Esse aforismo traz a imagem forte de
“penitenciarias da alma” .

" NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 121. (Dos sacerdotes).

69



dissertacdo da Genealogia da moral, pretende responder a questdo “o que significam
ideais ascéticos? ”; para artistas, filosofos, mulheres e os fisiologicamente desgracados
s80 nada ou sutis desculpas e fugas, mas para o sacerdote sdo “seu melhor instrumento

de poder, ¢ ‘suprema’ licenca de poder™®

. Na primeira dissertacdo, Nietzsche ja afirmara
que “os grandes odiadores sempre foram os sacerdotes™; uma possibilidade de
explicagdo para tanto 6dio é a maneira como a vida € vista pelo asceta: “O asceta trata a
vida como um caminho errado, (...); ou como um erro que se refuta — que se deve
refutar com a agdo: ...”"%. O asceta ¢ um doente da vida. De acordo com Nietzsche, a
onipresenca da criatura asceta na histéria do mundo, ndo levando em consideracdo o
tempo, a raga ou a classe, ¢ sintomatica da atitude de hostilidade e desgosto a vida, tdo
caracteristica de nossa existéncia que poder-se-ia ver a terra como a “estrela ascética”.
A atitude ascética, o seu metabolismo, visa uma diminui¢do da vitalidade, é um

tentativa de destruir a fonte da forca utilizando-se da prépria for¢a para isso. Essa

aparente contradi¢@o ¢ esclarecida mais adiante por Nietzsche:

Esta claro que uma contradi¢do como a que se manifesta no asceta,
Vida contra vida’, (...). SO pode ser aparente; (...). Devo contrapor a
ela, brevemente, a realidade dos fatos: o ideal ascético nasce do
instinto de cura e prote¢do de uma vida que degenera, (...). O ideal
ascético ¢ um tal meio: (...) — a vida luta nele ¢ através dele com a
morte, contra a morte, o ideal ascético é um artificio para a
preservacio da vida''.

s 2 : . 12 .
Percebamos que ndo é todo ascetismo que ¢ condenado °, mas aquele que ¢

7

hostil a vida e se torna destrutivo porque o que ele pretende preservar ¢ a vida dos

8 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p- 87, § 1, terceira dissertagdo.

’ NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 25, § 7, primeira dissertagdo. Citamos exemplos literarios que
reforcam essa visdo: os vizires das historias das Mil e Uma Noites, o cardeal Richelieu dos Trés
Mosqueteiros de Dumas e o padre catdlico do Corcunda de Notre Dame de Victor Hugo.

10 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 106, § 11, terceira dissertagéo.

"'NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da moral, p. 109 e 110, § 13, terceira dissertaco.

12 Cf. FINK, Eugen, 1988, p. 144: “Os filosofos tém certas experiéncias ascéticas: a disciplina e o rigor
consigo proprio sdo indispensaveis a um pensamento com um longo folego (...) Mas no filésofo ¢ a
propria pulsdo vital, criadora, que refreia o homem, o que ndo significa precisamente que se trate de uma
posicdo hostil a vida”.

70



insatisfeitos, dos frustrados, dos que desejam ser outro; dos que querem anular a morte,
dos que querem uma outra vida. Desse modo o sacerdote ascético € o pastor do rebanho
e afirmador de uma vida fadada ao malogro e ao sofrimento, a do ser humano doente.
Dai ser o sacerdote ascético o simbolo dos fracos, dos anémicos, dos “bons e justos”
detratados por Zaratustra, dos ressentidos, dos vingativos. Ao convencer os felizes e
saudaveis de terem compaixdo pelos membros do rebanho, o sacerdote ascético espalha
miséria e dor. Onde curaria, ele s6 fortalece a doenca. Ele faz uso de métodos
variados: enfraquecimento geral do sentimento de vida, trabalho-maquinal, doses
homeopaticas de alegria, compaix@o, amor ao proximo, sufocamento do individual e
reforco do comunal; todos esses sdo meios inocentes usados pelo sacerdote ascético
para diminuir o desprazer e a dor, proporcionando um ser humano manso e conformado.

A crueldade religiosa, ascética e destruidora, tem trés niveis importantes. No
primeiro deles, sacrifica-se ao deus seres humanos (religides pré-historicas); no
segundo, caracteristico da época moral da humanidade, sacrifica-se ao deus os instintos
mais fortes, a propria natureza; por fim, no terceiro, a geragdo que surgiu com a

modernidade sacrifica o proprio deus:

Nao era preciso, finalmente, sacrificar tudo o que ha de consolador,
sagrado, salvador, toda esperanga, toda fé numa harmonia oculta, em
bem-aventurangas e justicas futuras? Nao era preciso sacrificar o
proprio deus, e, por crueldade a si mesmo, adorar a pedra, a
imbecilidade, a gravidade, o destino, o nada?'

Facilmente percebemos onde se chega seguindo essa escala da crueldade

ascética: no niilismo destrutivo, como uma interpretagcdo precipitada da constatacdo de

BCf. NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da moral, p. 116, § 15, terceira dissertagdo: “Ele traz ungiiento
e balsamo, sem duivida; mas necessita primeiro ferir, para ser médico; e quando acalma a dor que a ferida
produz, envenena no mesmo ato a ferida — pois disso entende ele mais que tudo, esse feiticeiro e domador
de animais de rapina, em volta do qual tudo o que ¢ sdo torna-se necessariamente doente e tudo doente
necessariamente manso. ”’

" NIETZSCHE, Friedrich,1992, p. 59, § 55.

71



que Deus estd morto e, portanto, estamos perdidos. Desse modo, instaura-se um ciclo
vicioso: o ascetismo € buscado como solugdo para um problema criado por ele mesmo e
incapaz de achar a saida de um labirinto que ele mesmo gera, torna-se uma busca de
TP | . . r
poder, de distingdo'’. Nietzsche lamenta: “Ai, quantas crueldades supérfluas, quantos
maus tratamentos nos causaram as religides que inventaram o pecado! E os homens que,
por essas religides, quiseram alcancar os gozos mais altos do poder!”'®
Em Humano, demasiado humano, no capitulo A vida religiosa, a partir
do aforismo 136, Nietzsche procede a uma analise do ascetismo ¢ da santidade cristdos.
A necessidade que alguns homens tém de despedacar a si mesmos repousa em vaidade:
13 rel . .
Em toda moral ascética o homem venera uma parte de si como deus, e por isso
. . »17 . . .
necessita demonizar a parte restante” '. Para satisfazer sua vaidade, o asceta (o martir, o
herdi de guerra, o camicase etc.) ndo poupa nem a si mesmo, ele busca o sacrificio mais
grandioso'® no sentido de causar impacto; os santos cristios tém como modelo Jesus
Cristo, que deu sua propria vida para salvar a humanidade. Nietzsche ressalta a
. L, . . 19 ’
crueldade como um instrumento do autodesprezo necessario ao ascetismo . E
imprescindivel que haja o ensejo para a ‘falha’, afim de provar e demonstrar a

falibilidade da natureza humana e usar essa caracteristica a favor da doutrina; ¢ o caso

'SCf. NIETZSCHE, Friedrich, 1947, p- 75, §113: “Aspira¢do a distingdo — O triunfo do asceta sobre si
mesmo, seu olhar dirigido ao interior que percebe o homem desdobrado em um ser que sofre e um
espectador, e que, desde entdo, s6 olha o mundo exterior para dele recolher, de certo modo, lenha para a
propria fogueira; esta ultima tragédia do instinto de distingdo, na qual s6 resta a mesma pessoa que se
carboniza em si mesma, (...): admitindo que este deus seja, ndo somente um deus de amor, mas também
um deus de santidade e isento de pecados, duvidariamos do delirio que experimentaria este asceta divino,
quando cria o pecado, e os pecadores, e a condenagdo eterna, e, sob seu céu, ao pé de seu trono, numa
mansio horrivel de torturas eternas de eterno clamar e gemer?”

' NIETZSCHE, Friedrich, 1947, p. 43, § 53.

7 NIETZSCHE, Friedrich, 2000B, p. 105, § 137: “Alguns homens t€ém uma necessidade tdo grande de
exercer seu poder e sua ansia de dominio que, na falta de outros objetos, ou porque de outro modo sempre
falharam, recorrem afinal a tiranizagdo de partes de seu proprio ser, como que segmentos ou estagios de si
mesmos”.

B¢t NIETZSCHE, Friedrich, 2000B, p. 106, § 138: “..., ele quer de todo modo o que ¢ grande, poderoso,
monstruoso, e se por acaso ele nota que o sacrificio de si mesmo o satisfaz tanto ou ainda mais que o
sacrificio do outro, escolhe aquele (...); para aliviar sua tensio, pode juntar as lancas dos inimigos e
enterra-las no proprio peito”.

" Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000B, p. 107, § 140.

72



do tratamento ambiguo dado pelo cristianismo ao suicidio™: capitaneando-o para
aumentar seu poder enquanto instituicdo religiosa. O que s@o o martirio dos santos e o
auto-aniquilamento dos ascetas, sendo suicidios lentos e louvaveis? Ele ainda condena a
moral cristd, pois a vé permeada por uma desvaloragdo do humano®'; ¢ em ultima
instancia ¢ isso que ha de mais natural nos seres humanos.

Para aqueles que véem a leitura de Nietzsche como uma espécie de censura
ou inveja da parte dele para com os génios, inovadores ou criadores espirituais, ele se
preocupa em diferencia-los dos sacerdotes ascetas. Em Crepiisculo dos idolos, nas
Consideragoes extempordneas, ele trata de como, muitas vezes, o inovador espiritual ¢

9922

visto como criminoso, afinal ele ousa quebrar as “tabuas de valores™. Mas sua intengdo é

apenas a cria¢do e/ou descoberta de novos valores mais fiéis a natureza do homem, a uma

vontade de vida.

Mas o verdadeiro criminoso, o homem doente, € o sacerdote. Com sua
ascendéncia ele torna os demais homens enfermos na medida em que os faz sufocar e
mesmo aniquilar sua natureza propria, convencendo-os que ecla ¢ suja, profana,
pecadora, ma:

O homem que é obrigado a fazer escondido o que ele sabe melhor e o
que ele mais gostaria de fazer e acaba fazendo apds uma longa tenséo,
com precaugdo, com astlicia, esse homem torna-se anémico. E como
seus instintos ndo lhe proporcionam sendo perigos, perseguicio,
calamidades, sua sensibilidade volta-se contra os instintos, que ele
experimenta como uma maldi¢do™.

0t NIETZSCHE, Friedrich, 2001, p. 151, § 131: “O cristianismo e o suicidio — o cristianismo fez da
enorme ansia de suicidio, que havia no tempo em que nasceu, uma alavanca para o seu poder: deixou
apenas duas formas de suicidio, revestiu-as de suprema dignidade e elevadas esperancas, e proibiu de
forma terrivel todas as demais. Mas foram permitidos o martirio e o prolongado auto-aniquilamento dos
ascetas”.

2l Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000B, p. 110, § 141: “Examinando uma a uma as teses morais dos
documentos do cristianismo, veremos que os requisitos sdo exagerados, de modo que o homem n#o possa
satisfazé-los; a intengdo ndo é que ele se torne mais moral, mas que se sinta o mais possivel pecador”.

22 NIETZSCHE, Friedrich. Crepusculo dos idolos, § 45 (Divagagdes de um extemporaneo). Trad. Alfredo
Naffah Neto. /n- NAFFAH NETO, Alfredo. Nietzsche, a vida como valor maior. Sdo Paulo:FTD, 1996,
p. 66 e 67: “Suas virtudes sdo proscritas pela sociedade.(...) E a sociedade, nossa sociedade policiada,
mediocre, castrada, que, fatalmente, faz degenerar em criminoso um homem proximo da natureza”.

2 NIETZSCHE, Friedrich. Crepiisculo dos idolos, § 45 (Divagacdes de um extempordneo). Trad. Alfredo
Naffah Neto. /n: NAFFAH NETO, Alfredo, 1996, p. 66 ¢ 67.

73



Por isso Nietzsche anseia e promete um tempo em que o sacerdote sera
considerado o tipo mais baixo, como a classe de homem mais mentirosa € menos
estimavel. Nietzsche acredita que esse tempo vira.

O ascetismo ¢ uma forma sutil de crueldade comum a vontade** que se torna
destruidora porque visa ensinar ao homem uma vontade fraca, condiciona-lo e
domestica-lo. Por isso o asceta procede de modo que as suas acdes ¢ atitudes, e até a
indiferenca ¢ uma atitude, provoquem o efeito maior possivel nele mesmo e nos demais.
Isso explica por que alguns de seus rituais sdo tdo contundentes como podem ser o
jejum, a auto-flagelac@o, o sacrificio e a peniténcia. Segundo Nietzsche, o abnegado o
que se sacrifica sente um prazer vindo da crueldade®. E uma espécie de autocrueldade
que se manifesta como unica valvula de escape para o ser humano cerceado em seus
instintos naturais pelo Estado, por Deus, pela moral, pela no¢do de que € um pecador,
que estd em divida com Deus®®. O sacerdote ascético é mantido e mantedor dessa
concepgio; por isso o seguidor da sua filosofia pode sempre menos, quer sempre menos,

mas, deve sempre mais.

3. 1. 2 O castigo

It’s no secret that a conscience
can sometimes be a pest.

The fly, U2

Nesse topico, nosso foco é a visdo do castigo, fornecida por Friedrich Nietzsche,

na obra Genealogia da Moral. O castigo seria uma institucionaliza¢io da crueldade. E a

24 Cf. FINK, Eugen, 1988, p. 145: “Em certa medida existe ascetismo em cada vontade”. Cf. DERRIDA,
Jacques, 2001, p. 74: “Freud pensa, como o Nietzsche de Genealogia da moral, que a crueldade ndo tem
contrario, que ela esta ligada a esséncia da vida e da vontade de poder”.

25 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 76, § 18, segunda dissertagdo.

®Ct NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 81, § 22, segunda dissertagdo: “... essa vontade de se torturar, essa
crueldade reprimida do bicho-homem interiorizado, acuado dentro de si mesmo, aprisionado no ‘Estado’
para fins de domesticagdo, que inventou a ma consciéncia para se fazer mal, depois que a saida mais

74



acepg¢do negativa da crueldade que se encontra no castigo motivado por vinganga. O
castigo, em tal caso, nfo visa reformar, ensinar ou coibir agdes transgressoras € os seus
agentes; torna-se, tdo somente, uma valvula de escape moralmente, socialmente e
juridicamente aceita para dar vazdo a vinganga. E desse modo ¢ uma institucionalizacdo
da crueldade negativa.

Vemos o castigo, enquanto puni¢do que busca compensagdo e/ou
ressarcimento, como uma regulamentagdo da crueldade sempre tdo condenada pela
civilizagdo ocidental contemporanea, mas que ndo deixa de ser, muitas vezes, a tdnica
da justica. Ndo pretendemos e nem poderiamos, fazer aqui uma critica ao Direito; no
entanto, o castigo em si ndo € fazer justica, ao menos ndo de acordo com a concepgdo de
justi¢a de Nietzsche exposta por Zaratustra®’. O castigo ndo compensa a falta. A 16gica
que orienta uma compensagio através do castigo € estranha: a equivaléncia consistiria

cm:

substituir uma vantagem diretamente relacionada ao dano (uma
compensagdo em dinheiro, terra, bens de algum tipo) por uma espécie
de satisfagdo intima, concedida ao credor como reparacdo e
recompensa — a satisfagdo de quem pode livremente descarregar seu
poder sobre um impotente, a volupia de ‘faire le mal pour le plaisir de
le faire’, o prazer de ultrajar:(...). A compensagdo consiste, portanto,
em um convite e um direito a crueldade™.

A literatura pode nos fornecer um exemplo de castigo infligido a guisa de
pagamento de divida, mas que no passa de pura fruicdo de poder em detrimento do
punido. Em O Mercador de Veneza, de William Shakespeare, o cristio Antonio adquire

(13

uma divida com o judeu Shylock, que lhe tem 6dio; o contrato ¢ que: “..., se ndo
pagardes no dia e hora aprazados a soma ou somas expressas na clausula, que a multa a

pagar seja uma libra da vossa bela carne, cortada do vosso corpo, na parte que me

natural para esse querer-fazer-mal fora bloqueada (...). Uma divida para com Deus: este pensamento
tornou-se para ele um instrumento de suplicio”
2T Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 129 a 132. (Das tarantulas).

75



2 Diante do tribunal Shylock, prefere receber a multa, a carne de seu desafeto,

agradar
ao invés da quantia em dinheiro. A justificativa para sua escolha s6 encontra explicagdo
em seu desejo de vinganca: “Perguntareis por que motivo prefiro receber uma libra de
carne de cadaver a receber trés mil ducados. A isso eu ndo responderei mas direi que é
um capricho meu™’. Nesse caso, o castigo ndo passaria de um exercicio do espirito de
vingan¢a. A mesma vinganga que contraria € contamina com seu espirito a possibilidade
de uma vida auténtica e plena.
Nietzsche finca a raiz da interpretagfo errdnea do castigo na diferenga
entre promessa, que seria obrigacdo moral, e divida, que seria obrigacdo material, e a
confusdo feita com ambas ao supor que o conceito moral de “culpa” teria origem no
conceito material de “divida™". Culpa e divida alids, tém, em alemfo, uma tunica
palavra para designa-las: Schuld®®. Confusio essa que ele situa em distantes
antigiiidades historicas e que continuam a perpetuar-se, ndo obstante um timido avango
da humanidade. Segundo Nietzsche, o sentimento de justica segundo o qual o criminoso
merece castigo porque podia ter agido de outro modo ¢ apenas um subterfiigio humano
tardio que, se pretende, esteja na origem do castigo.
O castigo acaba por ser uma perversdo permitida ao ver-se baseado na
possibilidade de equivaléncia entre sofrimentos; como quantificar dor, perda, decepcio

ou magoa sofridos? Na segunda dissertagdo da Genealogia da moral, Nietzsche procede

B NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 54, § 5, segunda dissertacao.

» SHAKESPEARE, William. O Mercador de Veneza. Rio de Janeiro:Athena, 1937, p- 32.

** SHAKESPEARE, William, 1937, p. 107.

3ICf. NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p- 52 e 53, § 4, segunda dissertagdo: “De onde retira sua forca esta
idéia antiqiiissima, profundamente arraigada, agora talvez inerradicavel, a idéia da equivaléncia entre
dano e dor? Ja revelei: na relacdo contratual entre credor e devedor, que é tdo velha quanto a existéncia
de ‘pessoas juridicas’, e que por sua vez remete as formas basicas de compra, venda, comércio, troca e
trafico”.

32 Reproduzimos aqui a nota de Paulo César de Souza em relagdo a essa passagem de Nietzsche, cf.
NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 155, nota 4 da segunda dissertagdo: “ *Culpa’ e ‘divida’: em aleméo ha
uma s6 palavra para as duas, Schuld. Ter presente essa identificacdo é essencial para acompanhar o
argumento de Nietzsche. E é bom recordar, a propdsito, a mudanga introduzida na oragdo do ‘Padre-
Nosso’ pela Igreja catdlica: ‘perdoai nossas dividas, assim como nds perdoamos aos nossos devedores’

LR

deu lugar a ‘perdoai nossas ofensas, assim como nés perdoamos a quem nos tem ofendido’”.

76



um historico informal do castigo. Num momento primevo, o castigo representaria o

poder coercitivo do todo diante do individuo que ousa quebrar o contrato estabelecido

com o todo:

O ‘castigo’, nesse nivel dos costumes, é simplesmente a cdpia, mimus
[reprodugdo] do comportamento normal perante o inimigo odiado,
desarmado, prostrado, que perdeu ndo s6 qualquer direito e protegdo,
mas também qualquer esperanga de graca; ou seja, ¢ o direito de
guerra e a celebracdo do Vae victis! [ai dos vencidos!] em toda a sua
dureza e crueldade — ...”°

Posteriormente, na propor¢do em que cresce o poder e a consciéncia de si

de uma comunidade o castigo tende a suavizar-se e ser substituido pela graca.

Obviamente a graca permanece como diferencial daquele que detém o poder’™.

Nietzsche opde essa visdo das transformagdes pelas quais passou o castigo a visdo do

filosofo e economista politico Eugen Diihring, segundo a qual “justo” e “injusto”

existiriam a partir do ato ofensivo. Para Nietzsche, o justo e o injusto s6 podem ser

estabelecidos a partir da lei institucionalizada, a mesma que institui o castigo; porque

essa lei interpretaria se um ato foi justo ou injusto. N@o ha justica ou injustica em si, o

que ha sfo interpretagdes:

Falar de justo e injusto em si carece de qualquer sentido; em si,
ofender, violentar, explorar, destruir ndo pode naturalmente ser algo
‘injusto’, na medida em que essencialmente, isto €, em suas funcdes
basicas, a vida atua ofendendo, violentando, explorando, destruindo,
ndo podendo sequer ser concebida sem esse carater’.

Na citagdo acima transparece a pogdo agonal da realidade, tdo marcante na

visdo nietzschiana. A brecha que Nietzsche aponta na legitimidade do castigo como

instituicdo estd baseada no fracasso que representa sua mais essencial utilidade:

despertar no culpado o sentimento da culpa, o remorso: “Falando de modo geral, o

3 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p- 61, § 9, segunda dissertagao.
3 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 62, § 10, segunda dissertagdo.

77



castigo endurece e torna frio; concentra; aguca o sentimento de distdncia; aumenta a
for¢a de resisténcia™®. Nietzsche relaciona uma lista, incompleta segundo ele, de
utilidades (sentidos) equivocados do castigo, onde ele aparece com muitas utilidades:
para impedir novos danos; como pagamento a um prejuizo, material ou afetivo; como
isolamento para cessar um perturbagdo; para criar temor; como compensacdo por
vantagens obtidas pelo criminoso; como segrega¢do, isolamento; para tripudiar sobre o
derrotado; para criar memoria; como pagamento de um honorario; para reafirmar
privilégios; como declaragdo de guerra’’. Tantos equivocos relacionados ao castigo
talvez tenham sua explicacdo na transformacdo sofrida pela nog@o de culpa. Na Grécia
antiga, tdo prezada por Nietzsche, a culpa era algo que pertencia a vida, ndo era
depositada em ninguém*®*. A modernidade ocidental vé a culpa com outros olhos; hé até
o conceito de pecado original: por principio ja se é pecador e portanto merecedor de
castigo. Assim o castigo acaba sendo um consolo®, ¢ segundo Nietzsche, uma erva

daninha que avassala totalmente o mundo:

... — e que havera mais nefasto e mais irracional que interpretar a causa
e o efeito como culpa e como castigo! — Mas féz-se algo pior que isso
ainda: privaram-se os acontecimentos puramente fortuitos de sua
inocéncia, servindo-se dessa maldita arte de interpretagdo pela idéia
do castigo. Levou-se até¢ a loucura, a ponto de estimular a ver na
propria existéncia um castigo®.

Nenhuma das utilidades pretende criar consciéncia no punido; ao menos,

ndo uma consciéncia sid. O castigo s6 desperta o sentimento de culpa, ele cria o

33 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 64 ¢ 65, § 11, segunda dissertagdo. De novo € o carater integralmente
multiplo da realidade, da vida, da natureza, do sujeito: a esséncia agonal.

36 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 70, § 14, segunda dissertagao.

Ct NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 69, § 13, segunda dissertagao.

3% Cf. NAFFAH NETO, Alfredo, 1996, p. 40: “..., por meio do sentimento de culpa, o homem moderno
se volta contra si proprio e ataca, desqualifica, uma dimensdo fundamental de seu ser: a agressividade,
além de outros afetos. Considerados pouco‘dignos’, tais como 6dio, ciime, inveja.”

%% Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1947, p. 23, § 15.

*NIETZSCHE, Friedrich, 1947, p. 21, § 13.

78



remorso’’. A palavra alema para remorso ¢ das Gewissensbiss: mordida na consciéncia.
Essa mordida transmite a doenga do ressentimento, que é propria dos homens reativos,
dos fracos. A justica do homem reativo tem um modo falso, parcial, ressentido: isso o
torna o inventor da ma consciéncia®.

Nietzsche apresenta uma hipotese sobre a origem da ma consciéncia: seria
uma doenga contraida pelo homem sob pressdo dos instintos que se voltaram contra si
mesmos: “com a ma consciéncia (...) foi introduzida a maior ¢ mais sinistra doenga (...)
o sofrimento do homem com o homem, consigo™®. Esse processo ndo comegou com 0s
senhores™, eles sdo os homens ativos por exceléncia; mas sem eles a méa consciéncia
ndo teria nascido; pois, o senhores encarceraram o instinto de liberdade, possibilitando,
desse modo, a ma consciéncia. O instinto de liberdade ¢ a vontade de poténcia, que ao
dirigir-se para tras, cria a ma consciéncia. A forca ativa que “age grandiosamente
naqueles organizadores e artistas da violéncia e constroi Estados” e “em escala menor e
mais mesquinha, dirigida para trds (...) cria a ma consciéncia e constrdi ideais

negativos” é a mesma:

“Isso ao menos tornara menos enigmatico o enigma de como se pode
insinuar um 1ideal, uma beleza, em nog¢des contraditdérias como
auséncia de si, abnegagdo, sacrificio; e uma coisa sabemos doravante,
ndo tenho duvida — de que espécie é, desde o inicio, o prazer que sente
o desinteressado, o abnegado, o que se sacrifica: este prazer vem da
crueldade.*”

O castigo tem se demonstrado inteiramente incapaz de provocar uma
revisdo, por parte do criminoso, de seus crimes; no muito, o castigo da chance para o

infrator rever seus erros, de modo que ndo os repita num proximo crime. Ou seja:

4 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p- 70, § 14, segunda dissertacao.

42 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 63, § 11, segunda dissertacio.

43 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 72 e 73, § 16, segunda dissertagdo.

* Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 75, § 17, segunda dissertagdo: “Eles ndo sabem o que é culpa,
responsabilidade, consideragdo, esses organizadores natos; eles sdo regidos por aquele tremendo egoismo
de artista, que tem o olhar de bronze, e ja se cré eternamente justificado na ‘obra’, como a méae no filho”.

79



tornar-se um criminoso mais eficiente: “..., durante milénios os malfeitores alcangados
pelo castigo pensaram a respeito de sua ‘falta’: ‘algo aqui saiu errado’, e ndo: ‘eu ndo
devia ter feito isso’*. Nesses moldes citados, o castigo faz o criminoso rever seus erros
de planejamento e execuc¢do, mas ndo o erro em si, 0 seu proprio ato, e portanto perde
qualquer sentido que poderia ter como melhorador da raga humana.

Em A gaia ciéncia, ¢ afirmado que “o castigo tem a finalidade de melhorar

aquele que castiga”™’; mais adiante diz que ao castigar raramente se muda um

. .y , 48 C 1. . . . ..

individuo, mudamos a n6s mesmos . A idéia de que o castigado precisa interiorizar a
culpa, caso contrario o castigo ndo tem razdo de ser, estd presente em Zaratustra: “E, se
o0 castigo néo constitua, também, um direito € uma honra para o transgressor, ndo quero

saber dos vossos castigos. / N@o gosto de vossa fria justica e, nos olhos de vossos

5949

juizes, vejo sempre o olhar do carrasco e seu frio cutelo””. Ainda que ndo percamos de

vista que Nietzsche faz sua critica baseado no passado e marcado pelas limitacdes de
seu periodo historico (ele viveu lucido até 1889), ndo podemos deixar de perceber a

contemporanea pertinéncia de suas palavras:

Nao subestimemos em que medida a visdo dos procedimentos
judiciais e executivos impede o criminoso de sentir seu ato, seu
género de agdo, como repreensivel em si: pois ele vé o mesmo
género de agdes praticado a servigo da justi¢a, aprovado e praticado
com boa consciéncia: espionagem, fraude, uso de armadilhas,
suborno, toda essa arte capciosa e trabalhosa dos policiais e
acusadores, ¢ mais aquilo feito por principio, sem o afeto sequer para
desculpar, roubo, violéncia, difamagio, aprisionamento, assassinio,
tortura, tudo proprio dos diversos tipos de castigo — a¢des de modo
algum reprovadas e condenadas em si pelos juizes, mas apenas em
certo aspecto e utilizagdo pratica™.

4 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p-75¢76, § 18, segunda dissertagdo.
46 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 71, § 15, segunda dissertagao.
“TNIETZSCHE, Friedrich, 2001, p. 176, § 219.

8 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2001, p. 214, § 321.

4 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, . p. 95. (Da mordida da vibora).

Y NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 70, § 14, segunda dissertagao.

80



Essa citacdo demonstra a concep¢do de Nietzsche, anteriormente
comentada, de que nfo ha justica ou injustica em si; as circunstincias sdo as intérpretes
do que ¢ justo ou injusto. O carater criminoso do delito torna-se circunstacial: sera
crime ou ndo dependendo de quem o faca e de quando o faga. A posi¢do de Nietzsche,
portanto, ndo ¢ simplesmente contraria ao castigo, ele ndo era um anarquista libertino e
amoral; inclusive, um malfeitor ou malfeito ndo pode ficar sem retribuicdo, ela é
merecida. Também a quem sofre o malfeito a retribuicdo ¢ algo bom, necessario até,
para que ndo sofra mais mal ainda devido ao siléncio de ndo expressar seu desagrado.
Para Nietzsche, mesmo a grosseria ¢ mais humana que o siléncio: “Aos que silenciam
falta-lhes quase sempre finura e cortesia do coracdo; silenciar € uma objecdo, engolir as
coisas produz necessariamente mau carater — estraga inclusive o estomago. Todos os

TSP |
calados sdo dispépticos”

. Ele foi critico de um tipo de castigo que perdeu seu
proposito e apenas serve de instrumento da crueldade negativa, ao diminuir e rebaixar o
homem, mantendo-o vitima e proliferador da vinganca e de instintos contrarios aos

instintos de mais-vida, como o remorso ¢ o ressentimento. Essa ressalva ¢ possivel por

levarmos em conta a diferenciagdo entre origem de algo e finalidade de algo:

Mesmo tendo-se compreendido bem a utilidade de um o6rgio
fisiologico (ou de uma instituicdo de direito, de um costume social, de
um uso politico, de uma determinada forma nas artes ou no culto
religioso), nada se compreendeu acerca de sua génese ...”>

Portanto, a motivacdo inicial do castigo, provocar reflexdo acerca das
implicagdes de atos perniciosos ao todo ou a si-mesmo, ndo pode ser confundida com o
desvirtuamento sofrido pelo castigo que se tornou mero exercicio de dominio, repressio
e vinganga. A nog¢do de castigo criticada e condenada por Nietzsche € o eco perfeito da

justica detratada por Zaratustra:

S NIETZSCHE, Friedrich, 1995, p. 29, § 5. (Por que sou tdo inteligente).

81



Pois que o homem seja redimido da vinganga: (...) / Mas outra coisa,
sem duvida, ¢ o que querem as tarantulas. ‘Justica chamamos nos,
precisamente, que o mundo seja varrido pelos temporais da nossa
vinganga’ — assim falam entre si. / ‘Vinganca, queremos exercer, €
langar injurias contra todos os que ndo sdo iguais a nos’ — assim juram
os coragdes das tarantulas. (...) / Em todo o seu lamento, soa a
vingan¢a, em todo seu louvor, hd um desejo de magoar; e ser juiz
parece-lhes a suma felicidade!™

Julgar € reduzir os humanos a igualdade perante a lei, mas os humanos ndo

sdo iguais. Como dar a cada um o seu? Zaratustra responde: “Seja-me suficiente isto:
54 o A . .

dou, a cada um, o meu™". A justica das tarantulas é baseada em ressentimento e

vinganga, e o castigo acaba por ser a vinganga posta em pratica, exercitada. O castigo ¢

a ocasido para o espirito de vinganca:

Espirito de vinganca, foi esta até agora, meus amigos, a melhor
reflexdo dos homens: e que onde havia sofrimento deveria sempre
haver um castigo. / ‘Castigo’ precisamente, chama a propria vinganga
a si mesma; com uma palavra mendaz, atribui-se hipocritamente, ante
seus proprios olhos, uma consciéncia limpa.”

Esse castigo, que ¢ comparsa da vinganga, cria do ressentimento, da ma
consciéncia e cumplice da crueldade negativa e deformadora, acaba sendo um co-autor
do crime contra a humanidade que € o niilismo destrutivo. Ele piora homem ao torna-lo

melhor (mais eficiente) no que ele tem de pior:

“O que em geral se consegue com o castigo, em homens ¢ animais, é o
acréscimo do medo, a intensificagdo da prudéncia, o controle dos
desejos: assim o castigo doma o homem, mas nio o torna ‘melhor’ —

. ~ . £ 9956
com maior razdo se afirmaria o contrario™”".

2 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 66, § 12, segunda dissertagdo.

3 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 129 e 130. (Das tarantulas).

> NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 95. (Da mordida da vibora).

> NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 172 e 173. (Da redengo).

¢ NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p.- 72, § 15, segunda dissertacdo. J& em Aurora, livro de 1881, no
aforismo 236 intitulado Castigo, Nietzsche d4 seu parecer sobre o castigo, cf. NIETZSCHE, Friedrich,

82



Enquanto a crueldade positiva da-se a favor da humanidade, a crueldade
negativa exerce muito de seu poder destrutivo através do castigo como seu legitimador.

Juntos eles trabalham contra a humanidade, tornando-a menos humana.

3. 2 Crueldade criadora

Neste tltimo item pretendemos demonstrar, através da visdo nietzschiana da
arte tragica, o potencial criador da crueldade. A arte em Nietzsche, a auténtica arte
tragica, ¢ ela propria a situagdo privilegiada na qual o ser humano € plenamente,
exercendo uma aceitagdo integral da vida, nfo tomando-a como uma puni¢do ou

fatalidade, mas sim como condi¢do para o proprio existir.

3.2.1 A arte tragica

I’m not afraid of anything in this world

There’s nothing you can throw at me that I haven’t already heard
I’m just trying to find a decent melody

A song that I can sing in my own company.

Stuck in a moment you can’t get out of, U2

A tragédia ¢ afirmativa, em oposi¢do ao cristianismo, por exemplo, que ¢
negativo. Ela foi responsavel pelo sentimento de inocéncia dos antigos gregos, pois, no
seu papel de liberadora da mente, ndo possibilitou a relagdo entre culpa e infelicidade;

o . .. . 57 . . , .
relacdo esta muito trabalhada pelo cristianismo’’. Em termos nietzschianos a arte tragica
reforga seu carater pratico e vé como condi¢do indispensavel para tal a embriaguezsg.
Em Crepusculo dos idolos, nas Consideragoes Extempordneas, ele lista diferentes tipos

de embriaguez e termina por afirmar que: “O essencial na embriaguez ¢ o sentimento de

1947, p. 147, § 236: “Que coisa mais singular nossa maneira de castigar! Néo purifica o criminoso, nio ¢
uma expiacdo; ao contrario, mancha mais que o préoprio crime”.
7 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1996, p. 149, § 78.

83



plenitude e de intensificagdo das forgas”™. Esse sentimento seria exacerbado pela
tradi¢do intrinseca ao conceito de tragico como sendo o portador de uma aceitagdo do
que ha, também, de pior na existéncia. Ainda nas Consideragdes Extemporaneas, é
questionado se o que ¢ comum ao artista trdgico nao ¢ sua total falta de temor diante do
problematico da vida, uma espécie de crueldade consigo mesmo. E essa a atitude, a
caracteristica basica e marcante da arte tragica ¢ do artista tragico, que vemos como
possibilitadora da identificacdo de um papel positivo da crueldade, a fungdo ontoldgico-

instrutiva. Na arte tragica a crueldade é necessaria de forma produtiva:

Diante da tragédia, o que ha de guerreiro em nossa alma celebra suas
Saturnais; quem estad habituado ao sofrimento, quem procura por
sofrimento, 0 homem herdico, louva com a tragédia sua existéncia — a

ele somente o artista tragico da de beber essa dulcissima crueldade®.
Em sua tese de doutorado, intitulada Criacdo e crueldade, Gilson Motta
afirma que, de acordo com uma no¢@o nietzschiana da crueldade, o artista deve ser duro
e cruel para consigo proprio se pretende desenvolver talento. A facilidade s6 vira com o
esfor¢o®’. O verdadeiro artista ndo ¢ apenas um Dioniso esteta permanentemente
embriagado pelos excessos. Ele necessita da embriaguez da disciplina apolinea.
Nietzsche concebeu os conceitos de apolineo e dionisiaco, ambos como espécies de
embriaguez®. No entanto, na arte tragica o artista deve embriagar-se sem perda de
lucidez. Mesmo nos mais produtivos delirios criativos o artista ndo pode perder a

consciéncia; ele precisa ser severo e cruel, impondo-se um rigoroso controle. Um

controle que deve ser auto-gerado pelo artista e ndo condicionado por agentes externos:

8 Cf. ABBAGNANO, Nicola, 2000, p. 372:“Segundo Nietzsche, a arte estd condicionada por um
sentimento de for¢a e de plenitude como o que se verifica na embriaguez”.

3 NIETZSCHE, Friedrich, 1985, p. 87, § 8.

0 NIETZSCHE, Friedrich, 1996, p- 382, § 24. FINK, Eugen, 1988, p. 160, afirma: “Desde o primeiro
escrito de Nietzsche, a arte tragica fora o organon do seu filosofar”.

81 Cf. MOTTA, Gilson. Criacdo e crueldade: uma andlise da cria¢do artistica a partir de uma
interpretagdo da nogdo nietzschiana de crueldade. Dissertacdo de doutorado de filosofia, Rio de
Janeiro:UFRJ, 2000, p. 26.

84



grandes artistas como Kafka e Van Gogh nio tiveram, quando vivos, sua arte ligada a
fama ou recompensa financeira®, eram movidos por uma necessidade visceral de
produzir arte. Foram eles como tantos outros artistas que, apesar do enriquecimento ¢ do
reconhecimento, ndo tiveram s6 nesses dois fatores a explicacdo ou justificativa para
dedicar a vida a arte.

De acordo com o pensamento de Nietzsche, a arte ndo é s6 a obra de arte,
mas toda atividade criativa®. Através da arte o homem pode criar e vivenciar um ideal
de aparéncia capaz de subverter a realidade, tornando-o apto a ultrapassar os limites dos
valores ditos superiores, que para Nietzsche representam a decadéncia. O artista procura
moldar a vida com mentiras, mas ndo se ilude quanto & sua real natureza®: ela ¢ feita de
coisas, situagdes e sensacdes que podem ser boas ou mas. Por isso, a arte tragica ¢
merecedora da mais alta valoracdo: ela busca a imortalidade e a perfei¢do, sem perder
de vista a existéncia do sofrimento. Na arte, a “mentira se santifica, a vontade de ilusdo
tem a boa consciéneia a seu favor”®®. Por isso a arte opde-se ao ideal ascético. Com ela
o homem realiza a ilusdo, e faz isso como escolha. Assim, Nietzsche vé na arte a

(13

feiticeira salvadora da humanidade: “... a arte; so6 ela tem o poder de transformar

aqueles pensamentos enojados sobre o horror ¢ o absurdo da existéncia em

~ s ) . 67
representacdes com as quais € possivel viver™".

52 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1985, p. 89, § 10.

8 Cf. MOTTA, Gilson, 2000, p- 50: “... € a partir da submissdo as regras, a métrica, ao exercicio
constante, as formulas que & possivel a maestria. A diferenca das estruturas historicas, onde a coago se
processa num vinculo de exterioridade, na arte, o proprio artista estabelece a coagio: ele é o sujeito e o
objeto, € o que manda e o que obedece, é o escultor e a pedra a ser talhada, é a parturiente e a crianga que
nasce. A dureza do criador reside mesmo nesta auto-imposi¢do de limites, nesta auto-coagdo”.

% Cf. FEITOSA, Charles. O mal do mar em Nietzsche, in: FEITOSA, C., BARRENECHEA, M. A. de,
PINHEIRO, P. (orgs.), 2003, p. 328.

8 Cf. FINK, Eugen, 1988, p. 160: “Mas esta ‘aparéncia’ que o artista cria e que adora como o poder
divino do Belo ndo é uma coisa do outro mundo, ndo € uma coisa que vampirize o que ¢ deste mundo, o
terreno, mas bem pelo contrario”.

% NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 141, § 25, segunda dissertagdo.

7 NIETZSCHE, Friedrich, 1992B, p. 56, § 7.

85



O estudioso de arte E. H. Gombrich afirma: “Uma coisa que realmente nio

S . . . - 68
existe ¢ aquilo a que se da o nome de Arte. Existem somente artistas”

. Ha aqui um eco
da afirmagdo de Nietzsche: “O espectador sem espetaculo é um conceito absurdo”®. Ou
seja: a arte surge a partir do humano e para o humano. O homem ¢ ponto de partida e de
chegada da atividade artistica. Por isso para Nietzsche a arte ¢ o grande estimulante a
viver e tem mais valor do que a verdade; como no criar estd incluido o destruir, o artista
precisa da crueldade inerente ao real, a cultura’. A arte ¢ mais forte que a verdade’'.
Mas a arte ndo é para curar a realidade, isso a anularia, a tornaria inocua ¢ asséptica. A

arte nos ajuda a suportar o peso da existéncia real, ela é o tolo e o herdi que

descobrimos em nds mesmos para que possamos existir:

E justamente por sermos, no fundo, homens pesados e sérios, e antes
pesos do que homens, nada nos faz tanto bem como o chapéu do
bobo: necessitamos dele diante de n6s mesmos — necessitamos de toda
arte exuberante, flutuante, dancante, zombeteira, infantil e venturosa,
para ndo perdermos a liberdade de pairar acima das coisas, que o
nosso ideal exige de nds’>.

Ser bobo, ndo torna o ser humano menos ou menor. Saber dancar, zombar ¢
brincar com a realidade pode e deve ser mais um, entre tantos, modo de se compreender
e de compreender tudo que ha a nossa volta. Exemplificando mais uma vez com a
literatura: na tragédia Rei Lear, de Shakespeare, o bobo da corte desempenha um

importante papel””. Portanto, ele tanto pode se dar ao luxo de ser apenas “bobo”, como

o8 GOMBRICH, E. H. Histéria da arte. Trad. Alvaro Cabral. Sdo Paulo:Circulo do Livro, 1972, p- 4.

% NIETZSCHE, Friedrich, 1992B, p. 53, § 7.

" Cf. SAFRANSKI, Riidiger. 2001, p. 65: “Essa crueldade na esséncia de toda cultura prova mais uma
vez para Nietzsche que a existéncia é uma ferida eterna..., e que o remédio, a arte — justificagio estética —,
mantém a ferida aberta”. Pois a ferida é incuravel.

"I Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1996, p. 50.

"2 NIETZSCHE, Friedrich, 2001, p. 133, § 107.

Boct HELIODORA, Barbara. Introdug¢do in: SHAKESPEARE, William. Rei Lear. Trad. Barbara
Heliodora. Rio de Janeiro:Lacerda Editores, 1998, p. 7 e 8: “O que Shakespeare faz, em seus cinco atos, é
contar a terrivel historia de um rei de oitenta anos que tem de aprender a ser um homem, na dimensio na
qual o poeta o concebe. O processo do aprendizado € extraordinariamente doloroso e, ¢ em fungéo dele,
que tem de ser compreendido o Bobo da tragédia; mais do que a de ser engragado, a fungdo do
personagem ¢ a de servir de consciéncia de Lear até este, depois da crise na tempestade, passar a ter ele

86



pode ser “sagaz” e “preciso” ao servir de consciéncia ao rei. O recado que lemos em
Nietzsche, ¢ o de que nfo faria mal & humanidade escutar com mais atencdo e
freqiiéncia ao bobo que saiba dancar e gargalhar sem perder a crueldade da tragicidade.
Por isso, ndo s6 a arte, mas a vida humana de uma maneira geral precisa da
tragicidade. A vontade de poténcia precisa ser tragica, o amor fati’* é tragico: isso
implica numa aceitacdo dionisiaca do que houver de terrivel ¢ doloroso na vida; na
esteira dessa aceitaciio estd a idéia do eterno retorno. O maior dos pesos’” exige, como
condi¢do de existéncia, a tragicidade para encarar com grandeza o sofrimento’®. O
homem tragico ¢ capaz de sabedoria na dor e no prazer: ambos s@o forgas de primeira
ordem para a conservagio da espécie’’. A dor que queima obriga os filosofos a se
aprofundarem78. Mas todos, sem excecdo, tém suas existéncias humanas atravessadas
pelo tragico, pela dor. Todos tornam-se “ruminantes” para serem capazes de sobreviver
a vida. Em Nietzsche ha duas espécies de ruminantes: o homem do ressentimento, que
rumina mas ndo consegue digerir ¢ o homem dionisiaco, que rumina e digere. Para
Rosset, o primeiro ¢ o mau ruminante que por ser prisioneiro do pensamento da
infelicidade ndo tem acesso a felicidade; o bom ruminante é o segundo tipo: ele “acede
a felicidade, pois sobrepuja o pensamento da infelicidade, consegue digeri-lo"".
A arte verdadeira ¢ tragica, assim como a filosofia verdadeira e a verdadeira

visdo de um mundo real. Sdo tragicas no sentido grego-nietzschiano da aceitagdo do

mesmo consciéncia dos seus atos. Até entdo, o Bobo nio deixa, em momento algum, que o rei esquega do
engano que cometeu e de seu erro em relagdo a Cordélia. Todas as suas gragas tém significado maior e
sdo, via de regra, bastante cruéis para com o rei”.

74 Zaratustra ¢é tragico; em uma das poesias de Nietzsche ( Dos ditirambos de Dioniso, de 1888) alguns
versos expressam a tragicidade do seu amor fati. NIETZSCHE, Friedrich, 1996, p. 420 (Da pobreza do
riquissimo): “Hoje quero ser hospitaleiro/ com o mal vindo,/ contra o destino mesmo nio quero ter
espinho — Zaratustra ndo ¢ um ouri¢o”.

5 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2001, p-230, § 341. Titulo do mais famoso dos poucos aforismos de
Nietzsche publicados em vida que versam sobre o eterno retorno.

6 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2001, p-215, § 325: “ndo sucumbir a afli¢do e incerteza interior, quando se
inflige grande sofrimento e se ouve o grito deste sofrimento (...) isso faz parte da grandeza” .

7 Cf. Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2001, p.312 e 313, § 318.

8 Cf. Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2001, p.13, § 3 (prélogo).

" ROSSET, Clement, 2000, p. 41.

87



amor fati, do eterno retorno. A morte de Deus, é uma idéia adotada pela filosofia
nietzschiana impregnada de tragicidade; ela implica numa rentincia. Mas numa rentncia

que néo nega a humanidade:

Talvez justamente essa renuncia nos empreste a forca com que a
renuncia mesma seja suportada; talvez o homem suba cada vez mais,
s~ 80
ja ndo tendo um deus no qual desaguar™".

Mas até mesmo uma religido pode ser adotada de um modo tragico. Karen
Blixen (1885-1962), escritora dinamarquesa, escreveu sob o pseuddénimo de Isak
Dinesen um livro contando suas experiéncias no continente africano; 14 ela conviveu
com mugulmanos somalis do Quénia e, embora ressalte que conheceu um tipo primitivo
e simples de islamismo, um panorama de sua interpretacdo pode revelar algo para nossa

teoria:

a propria palavra ‘isld’ significa ‘submiss@o’: o credo pode ser
definido como a religido que obriga a aceitagdo. [Que] ndo é relutante
ou pesarosa, mas enlevada. (..) Em contraposi¢do as modernas
ideologias cristés, o islamismo ndo se preocupa em provar ao homem
a exatiddo dos caminhos de Deus; seu Sim € universal e incondicional.
(...) E uma nogdo generalizada entre os cristdos que o islamismo ¢
mais intolerante que o cristianismo, porém tal ndo ¢ minha
experiéncia.(...) Os europeus chamam essa maneira islamica de
encarar a vida de fatalismo. Pessoalmente, ndo acho que os seguidores
do Profeta vejam os acontecimentos da vida como algo de
predeterminado, e portanto inevitdvel. Ndo tém medo porque estdo
seguros de que aquilo que acontece é o melhor”™®".

Fica claro, nas palavras acima, que o dogma religioso (que difere da moral)
pode estar baseado no amor fati: o homem crente em algo, seja uma fé ou uma moral ou

uma ciéncia, precipita-se de encontro a vontade de Deus, de controle ou de

8 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2001, p.193, § 285.
8! DINESEN, Isak. Sombras na relva. Trad. Maria Luiza Newlands. Rio de Janeiro:Ed. 34, 1992, p- 23,
25¢e27.

88



conhecimento. Aceitar que a visdo de mundo fornecida pela religido seja tragica implica
numa aceitacdo, mas ndo significa uma submissao que diminua o humano. A vida ainda
¢ o critério maior em Nietzsche, ela ¢ a criadora de valores, a grande jogadora. A que
disputa 0 amor de Zaratustra com a sabedoria. A crueldade pode ser tomada como
legitima se a vida for o pardmetro, ela ¢ a unica digna de ser tomada como medida

soberana.

89



CONCLUSAO



Ao longo de toda a presente dissertagdo a meta perseguida foi demonstrar a
crueldade como uma instancia participe da constituicdo humana a partir de nogdes
nietzschianas de ser humano e da propria crueldade. Bem como de apresentar as
possibilidades da crueldade ser positiva e/ou negativa.

A positividade da crueldade foi vista no seu aspecto disciplinador e
desafiante, que possibilita aprendizado e superagdes. O seu poder negativo foi
identificado no seu potencial destruidor, que se revela por ocasido de descontroles
possiveis de ocorrer com seres humanos (todos eles, sem excegdes, mortais falhos) nos
quais podem exacerbar-se diferentes elementos constitutivos (se em alguns ¢ a
crueldade, em outros pode ser a credulidade, a permissividade ou a tendéncia a
sociabilidade). Desse modo, o questionamento que pretendiamos responder foi acerca
dos papéis da crueldade, via filosofia de Nietzsche.

Nossa primeira providéncia consistiu em estabelecer, a partir das obras do
filésofo, seu posicionamento em relagdo a tradi¢do da subjetividade na filosofia
ocidental. A partir dai, buscamos indicagdes de uma visdo de homem em termos
nietzschianos, no qual a crueldade teria fun¢des a desempenhar.

Nosso segundo passo foi caracterizar, sob um ponto de vista da filosofia de
Nietzsche, a crueldade como um instrumento do ser humano em suas relagdes com o
mundo ¢ com os demais humanos. Com a classificacdo da crueldade com duas fungoes,
a ontoldgico-instrutiva e a deformadora-destrutiva, objetivamos exatamente uma melhor
explicitagdo do seu carater constitutivo para a humanidade. Acreditamos, e procuramos
demonstrar, que com a crueldade sob uma nova 6dtica, torna-se mais viavel para os seres
humanos lidar de modo mais sauddvel com as adversidades e as particularidades
desagradaveis da existéncia.

E no terceiro momento de nossa exposi¢do, objetivamos mostrar a

crueldade, em suas duas fungdes, em pratica. A favor e contra a vida humana; servindo



de caminho ao estabelecimento de uma existéncia mais comprometida com o ser
humano e a vida e servindo como meio de sufocamento da humanidade, condicionando
a uma degradante sobrevivéncia.

O roteiro trilhado nos permite algumas reflexdes: em se tratando de
Nietzsche e de sua filosofia € contraproducente tentar separar vida e obra, ambas estdo
imbricadas. As vivéncias artisticas, o sofrimento fisico e a oscila¢do entre busca de
adequagdo ¢ repudio a adequacdo em termos académicos e sociais, sdo fatos da
trajetoria de Nietzsche que poderiam servir de explicacdo para os temas privilegiados
pela sua filosofia, o estilo adotado por ele e as suas conclusdes. Com seu estilo e a
forma como maneja sua erudi¢do, as questdes que considera problemas realmente
dignos de atenc¢do, como o relacionamento com a realidade que € possivel e a afirmacéo
da vida, em oposi¢do a dicotomia verdade/ falsidade da aparéncia-realidade e moral, nos
fazem vé-lo (e a sua filosofia) como pertinente a atualidade. O autor ¢ capaz, via sua
filosofia, de fornecer uma visdo de mundo situada. O humano contemporaneo lida
inapelavelmente com uma cisdo, externa e interna, tornada mais acentuada a partir dos
primérdios do estabelecimento dos elementos geradores do nosso presente: na oposi¢ao
rural-urbano; nas transformagdes dos papéis sociais; na literatura, em obras como O
médico e o monstro de Robert Louis Stevenson e Orlando de Virginia Woolf; e no lugar
que coube a reflexdo filosofica na atualidade. Tudo isso sugere que a filosofia de
Nietzsche, apesar da sua dissondncia com os conceitos classicos e tradicionais seja
marcante, possa fornecer enorme contribuicdo a humanidade. Ainda que seja para
mostrar sua faceta cruel.

Procuramos demonstrar, ndo que Nietzsche teria uma visdo sacrificial e
necessariamente pessimista da realidade, mas exatamente o inverso: que, apesar da dor e

da crueldade indefectiveis, a realidade também somos nds que fazemos ao interpreta-la;

92



e que por isso, ela ndo precisa ser s6 sofrimento. A existéncia pode até ser va, mas nos

ndo precisamos sé-lo. Somos criadores, € a criagdo nunca € va.

93



BIBLIOGRAFIA



Textos Citados:

ABBAGNANO, Nicola. Dicionario de Filosofia. Trad. Alfredo Bosi e Ivone Castilho
Benedetti. 4 ed. Sdo Paulo:Martins Fontes, 2000.

BARRENECHEA, M. A. e PIMENTA NETO, O. J. (org.). Assim falou Nietzsche. Rio de
Janeiro:7Letras, 1999.

CALVINO, Italo. Seis propostas para o proximo milénio: licdes americanas. Trad. Ivo

Barroso. Sdo Paulo:Companhia das Letras, 1990.

. O visconde partido ao meio. Trad. Nilson Moulin. Sdo Paulo:Companhia das

Letras, 1996.

CAMUS, Albert. O homem revoltado. Trad. Valerie Rumjanek. Rio de Janeiro:Record,
1996.

COLLI, Giorgio. O Nascimento da Filosofia. 3 ed. Trad. Federico Carotti. Campinas,
SP:Unicamp, 1996.

DELEUZE, Gilles. Nietzsche. Trad. Alberto Campos. Lisboa:Edi¢des 70, 1994.

DERRIDA, Jacques. Estados-da-alma da psicandlise. O impossivel para além da
soberana crueldade. Trad. Antonio Romane Nogueira e Isabel Kahn Marin. Sao

Paulo:Escuta, 2001.

DICIONARIO de mitologia greco-romana. Consultor Prof. Angelo Ricci. Sdo Paulo:Abril
Cultural, 1973.

DINESEN, Isak (Karen Blixen). Sombras na relva. Trad. Maria Luiza Newlands. Rio de
Janeiro:Ed. 34, 1992.

FERRAZ, Maria Cristina Franco. Nietzsche: o bufdo dos deuses. Rio de Janeiro:Relume-

Dumara, 1994.

FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Novo Aurélio Século XXI: o dicionario da

lingua portuguesa. 3 ed. Rio de Janeiro:Nova Fronteira, 1999.



FINK, Eugen. A Filosofia de Nietzsche. Trad. Joaquim Lourengo Duarte Peixoto.
Lisboa:Presenca, 1988.

FOUCAULT, Michel. Nietzsche. Freud & Marx: theatrum philosoficum. Trad. Jorge Lima

Barreto. Sao Paulo:Principio, 1997.
GIACOIA JR., Oswaldo. O caos e a estrela. In: Impulso. Piracicaba:Unimep, 2001.

GOMBRICH, E. H. Histéria da arte. Trad. Alvaro Cabral. Sdo Paulo:Circulo do Livro,
1972.

HEBER — SUFFRIN, Pierre. O Zaratustra de Nietzsche. Trad. Lucy Magalhdes. Rio de
Janeiro:Jorge Zahar, 1991.

HEIDEGGER, Martin. ;jQuién es el Zaratustra de Nietzsche? Texto obtido na internet, no
site: Heidegger en castellano. Endereco na internet:

http://personales.ciudad.com.ar/M_Heidegger/zaratustra_nietzsche.htm

LAMPERT, Laurence. Nietzsche’s teaching. New Haven and London:Yale University
Press, 1986.

MACHADO, Roberto. Zaratustra, tragédia nietzschiana. 2 ed. Rio de Janeiro:Jorge
Zahar, 1997.

MAQUIAVEL, Nicolau. O Principe. Trad. Livio Xavier. Sdo Paulo:Nova Cultural, 1996

(colegdo Os Pensadores).

MOTTA, Gilson. Criagdo e crueldade: uma andlise da criagdo artistica a partir de uma
interpretagdo da nogdo nietzschiana de crueldade. Dissertagdo de doutorado de filosofia,

Rio de Janeiro:UFRJ, 2000.
NAFFAH NETO, Alfredo. Nietzsche: a vida como valor maior. Sdo Paulo:FTD, 1996.
NIETZSCHE, Friedrich. O Anticristo. Trad. Geir Campos. Rio de Janeiro:Ediouro, 1985.

Assim falou Zaratustra: um livro para todos e para ninguém. Trad. Mario da

Silva. 11 ed. Rio de Janeiro:Civilizagdo Brasileira, 2000.

. Além do bem e do mal: preludio a uma filosofia do futuro. Tradugdo, notas e

posfacio Paulo César de Souza. 2 ed. Sdo Paulo:Companhia das Letras, 1992.

96



. Aurora: reflexdes sobre os preconceitos morais. Trad. Mario D. Ferreira Santos.

Sdo Paulo:Edigraf/Sagitario, 1947.

. Cinco Prefacios Para Cinco Livros. Tradugéo e prefacio Pedro Siissekind. 2 ed.

Rio de Janeiro:7Letras, 1996.

. Crepiisculo dos Idolos ou como se filosofa as marteladas. Tradugdo e notas

Delfim Santos Filho. Lisboa:Guimaries, 1985.

. Ecce Homo: como alguém se torna o que é. Tradugdo, notas e posfacio Paulo

César de Souza. Sao Paulo:Companhia das Letras, 1995.

. Fragmentos Postumos. Trad. Oswaldo Giacoia Jr. Campinas:IFCH/UNICAMP,
2002.

. A gaia ciéncia. Tradug@o, notas ¢ posfacio Paulo César de Souza. Sido

Paulo:Companhia das Letras,2001.

. Genealogia da moral: uma polémica. Tradugio, notas e posfacio Paulo César de

Souza. Sdo Paulo:Companhia das Letras, 1998.

. Humano, demasiado humano: um livro para espiritos livres. Tradugdo, notas e

posfacio Paulo César de Souza. Sdo Paulo:Companhia das Letras, 2000.

. O nascimento da tragédia, ou Helenismo e pessimismo. Tradugdo, notas e

posfacio J. Guinsburg. 2 ed. Sdo Paulo:Companhia das Letras, 1996.

. Obras incompletas. Tradugdo e notas Rubens Rodrigues Torres Filho. Sdo

Paulo:Nova Cultural, 1996.(colecdo Os Pensadores)
NUNES, Benedito. O Nietzsche de Heidegger. Rio de Janeiro:Pazulin, 2000..

ROSSET, Clément. Alegria: a forca maior. Trad. Eloisa Aragjo Ribeiro. Rio de

Janeiro:Relume Dumara, 2000 (Conexoes; 9).
. O Principio de Crueldade. Trad. José Thomaz Brum. Rio de Janeiro:Rocco, 1989.

SAFRANSKI, Riidiger. Nietzsche, biografia de uma tragédia. Trad. Sdo Paulo:Geragéo
Editorial, 2001.

SHAKESPEARE, William. O mercador de Veneza. Rio de Janeiro:Athena, 1937.

97



. Rei Lear. Trad. Barbara Heliodora. Rio de Janeiro:Lacerda Editores, 1998.

SHELLEY, Mary. Frankenstein. Trad. Ruy Castro. Sdo Paulo:Companhia das Letras,
1994.

TILLICH, Paul. 4 coragem de ser. Trad. Eglé Malheiros. 3 ed. Rio de Janeiro:Paz e Terra,
1976.

TURCKE, Christoph. O louco: Nietzsche ¢ a mania da razdo. Trad. Antonio Celiomar
Pinto de Lima. Sdo Paulo:Vozes, 1993.

VAN BALLEN, Regina Maria Lopes. Sujeito e Identidade em Nietzsche. Rio de
Janeiro:Vapé, 1999.

Textos Consultados:

ABBAGNANO, Nicola. Historia da Filosofia. Trad. Anténio Ramos Rosa. 3 ed.
Lisboa:Presenca, 1984 (vol.5).

ARISTOTELES. 4 Etica. Tradugio e noticia historico-bibliografica Cassio M. Fonseca.

Rio de Janeiro:Ediouro, 1985 (colecdo Universidade de Bolso).

AZEREDO, Viania Dutra de. Nietzsche e a dissolucdo da moral. Sdo Paulo:Discurso
Editorial e Editora UNIJUI, 2000. (Sendas e Veredas)

BARRENECHEA, M. A.; CASANOVA, M. A.; DIAS, R.; FEITOSA, C. (org.). Assim
falou Nietzsche I11. Rio de Janeiro:7Letras, 2001.

BRUM, José Thomaz. Nietzsche: as artes do intelecto. Porto Alegre:L&PM, 1986.

(colegao Universidade Livre)

CAMUS, Albert. O mito de Sisifo. Tradu¢do e apresentagdo Mauro Gama. Rio de

Janeiro:Guanabara, 1989.

CAPONI, Sandra. N. C. 4 compaixdo no poder médico-assistencial. In: Cadernos

Nietzsche. Sado Paulo:Discurso Editorial, 1998 (vol.4)

FEITOSA, C.; BARRECHENEA, M. A.; PINHEIRO, P. (org.). 4 fidelidade a terra —
Assim falou Nietzsche IV. Rio de Janeiro:DP&A, 2003.

98



FERREIRA, Luzila Gongalves. Humana, demasiada humana. Rio de Janeiro:Rocco, 2000.

FREZZATI JUNIOR, Wilson Antonio. Nietzsche contra Darwin. S3o Paulo:Discurso
Editorial/Editora UNIJUI, 2001. (Sendas ¢ Veredas)

GIACOIA JR., Oswaldo. Labirintos da Alma: Nietzsche e a Auto-supressdo da Moral.
Campinas, SP:Unicamp, 1997. (colecdo Repertdrios)

HAYMAN, Ronald. Nietzsche e suas vozes. Trad. Scarlett Marton. Sdo Paulo:UNESP,
2000. ( Colegao grandes filésofos)

KELLER, Alfred Josef. Michaelis: pequeno dicionario: alemdo — portugués, portugués —

alemdo. Sao Paulo:Melhoramentos, 1994.

MACHADO, Roberto Cabral de Melo. Nietzsche e a Verdade. Rio de Janeiro:Rocco,
1984.

MARQUES, Antoénio. Sujeito e Perspectivismo. 1 ed. Trad. Rafael Gomes Filipe.
Lisboa:Dom Quixote, 1989.

MATOS, Junot Cornélio. Projeto antropologico na filosofia de Nietzsche. Dissertagdo de
mestrado de filosofia, Recife:UFPE, 1994,

MICHAELIS: pequeno diciondrio: inglés — portugués, portugués — inglés. Sao
Paulo:Melhoramentos, 1989.

MONTINARI, Mazzimo. Ler Nietzsche: O Crepiisculo dos Idolos. Trad. Ernani Chaves.
In: Nietzsche-Studien, 1984.

NIETZSCHE, Friedrich. Despojos de uma tragédia (correspondéncia inédita). Tradugdo e

notas Ferreira da Costa. Porto:Editora Educa¢do Nacional, 1944.

. O futuro das instituicdes de ensino. Trad. José Braganca de Miranda. Lisboa:Via

Editora, 1979.

A “Grande Politica” Fragmentos. Trad. Oswaldo Giacoia Jr.

Campinas:IFCH/UNICAMP, 2002.

NUNES, Benedito. No tempo do niilismo e outros ensaios. Sao Paulo:Atica, 1993.

99



ONATE, Alberto Marcos. O Crepusculo do Sujeito em Nietzsche: ou como abrir-se ao

filésofo sem metafisica. Sio Paulo:Discurso Editorial/lUNIJUI, 2000. (Sendas e Veredas).

PIMENTA NETO, Olimpio José. Razdo e Conhecimento em Descartes e Nietzsche. Belo
Horizonte:UFMG, 2000.

ROSSET, Clément. A antinatureza: elementos para uma filosofia trdgica. Trad. Getulio

Puell. Rio de Janeiro:Espaco e Tempo, 1989.

. Logica do Pior. Trad. Fernando J. Fagundes Ribeiro e Ivana Bentes. Rio de
Janeiro:Espaco e Tempo, 1989.

SAUTET, Marc ¢ BOUSSIGNAC, Patrick. Nietzsche para iniciantes. Trad. Sonia
Goldfeder. Sdo Paulo:Brasiliense, 1989.

SHAKESPEARE, William. Hamlet. Traducdo e notas Péricles Eugénio da Silva Ramos.
Sao Paulo:Abril Cultural, 1976.

. A Tempestade. Tradugdo e introdug¢do Barbara Heliodora. Rio de Janeiro:Lacerda

Ed., 1999.

STERN, J. P. 4s idéias de Nietzsche. Trad. Octavio Mendes Cajado. Sdo Paulo:Cultrix,
1995.

VERMAL, Juan Luis. La critica de la metafisica em Nietzsche. Barcelona:Anthropos,

1987.

WOOLF, Virginia. Orlando. Trad. Cecilia Meireles. Rio de Janeiro:Abril Cultural, 1972.

100



