
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

MESTRADO EM FILOSOFIA 

DA CRUELDADE EM NIETZSCHE 

VIRGINIA SUZANA DE AZEVEDO FRANÇA 

RECIFE – PE 

2003



VIRGINIA SUZANA DE AZEVEDO FRANÇA 

DA CRUELDADE EM NIETZSCHE 

Dissertação de mestrado apresentada como 

requisito parcial para obtenção do título de 

mestre em filosofia, pela Universidade Federal 

de Pernambuco, sob orientação do Prof. Dr. 

Marcelo Luiz Pelizzoli e co-orientação 

da Prof. doutoranda Martha Perrusi.

RECIFE – PE 

2003



França, Virginia Suzana de Azevedo 

 Da crueldade em Nietzsche / Virginia Suzana de 

Azevedo França. - Recife: O Autor, 2003. 

 100 folhas. 

Dissertação (mestrado) - Universidade Federal 

de Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2003. 

Inclui bibliografia. 

1. Filosofia moderna alemã - Problematização da 

crueldade. 2. Filosofia de Nietzsche. 3. Ascetismo 

(Filosofia nietzschiana). 4. Subjetividade (Filosofia 

nietzschiana). 5. Castigo - Análise (Leitura 

nietzschiana). 6. Arte trágica - Filosofia de Nietzsche. 

I. Título. 

17.021.1  CDU (2.ed.)            UFPE 

179.6  CDD (21.ed.) BC2003-297 



França, Virginia Suzana de Azevedo 

 Da crueldade em Nietzsche / Virginia Suzana de 

Azevedo França. - Recife: O Autor, 2003. 

 100 folhas. 

Dissertação (mestrado) - Universidade Federal 

de Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2003. 

Inclui bibliografia. 

1. Filosofia moderna alemã - Problematização da 

crueldade. 2. Filosofia de Nietzsche. 3. Ascetismo 

(Filosofia nietzschiana). 4. Subjetividade (Filosofia 
nietzschiana). 5. Castigo - Análise (Leitura 

nietzschiana). 6. Arte trágica - Filosofia de Nietzsche. 

I. Título. 

17.021.1  CDU (2.ed.)            UFPE 

179.6  CDD (21.ed.) BC2003-297 



O mal. – Examinem a vida dos melhores e mais fecundos homens e povos 
e perguntem a si mesmos se uma árvore que deve  

crescer orgulhosamente no ar poderia dispensar o mau tempo e os temporais; 
se o desfavor e a resistência externa, se alguma espécie de ódio, 

ciúme, teimosia, suspeita, dureza, avareza e violência não faz 
parte das circunstâncias favoráveis sem as quais não é possível 

um grande crescimento, mesmo na virtude? 
O veneno que faz morrer a natureza frágil é um fortificante 

para o forte – e ele nem o chama de veneno. 

Friedrich Nietzsche  
In: A Gaia Ciência 

O que não me mata me fortalece.      

Friedrich Nietzsche  
In: Crepúsculo dos Ídolos 



Dedicada

a Nana Roxa,  

tudo só é por causa dela. 



AGRADECIMENTOS 

Agradecer é a parte que mais gosto de fazer em um trabalho. Talvez porque 

agradecer nunca é demais e nunca é um trabalho, é um prazer. 

Como é preciso começar por algum lugar, começo pela UFPE. Agradeço a 

todos os colegas, professores e funcionários que fizeram e fazem o mestrado de 

filosofia. Foi muito bom e instrutivo compartilhar esse tempo com vocês (embora esteja 

sendo extremamente satisfatório deixá-los agora). Em especial, meus agradecimentos ao 

Prof. Dr. Jesus Vazquez e ao Prof. Dr. Roberto Markenson, pelas valiosas aulas; a 

Bethânia, a zeladora do zôo filosófico, pela paciência e boa vontade; a Seu Ivan, Pirão, 

e seu lamentar pelo fato de eu nunca tomar café. Aos colegas de turma, minha carinhosa 

gratidão por tanta riqueza compartilhada e por nossos almoços intermináveis. 

Impossível agradecer o suficiente a Marcelo, meu sartriano preferido, a José Arlindo e a 

João Bosco, nosso “ser-cretino”. Não adianta tentar dimensionar meu afeto e admiração 

pelos amigos Gilson e José Luiz, o Dalai Lama new age; como agradecer todo respeito, 

apoio, consideração e sabedoria? Também como agradecer a Renivaldo? Companheiro, 

que desde da Unicap tem sido um exemplo de dedicação e capacidade filosófica. A 

todos eles meu muito obrigada! 

Agradecimentos sinceros ao Prof. Dr. Marcelo Pelizzoli, meu orientador, 

com o qual aprendi coisas que, tenho certeza, me seguirão pelo resto da vida. 

Agradecimentos incondicionais a minha co-orientadora e amiga Prof. doutoranda 

Martha Perrusi, sem ela eu e Nietzsche provavelmente não sobreviveríamos a UFPE. 

Também a ela devo os preciosos encontros do grupo de estudos em Nietzsche. Valeu 

mestra Martha! 

Sinto-me eternamente grata àqueles que contribuíram para os anos de 

aprendizado filosófico passados na Unicap e de lá guardo com saudade lembranças e 



gratidão de Gorete, Jô, Prof. Karl e Prof. Severino, o melhor orientador que alguém 

pode querer! 

Sou grata aos professores Miguel Nascimento (UFPB), Fernando Magalhães 

(UFPE) e Olímpio Pimenta (UFOP), que forneceram preciosa contribuição ao trabalho, 

na pré-banca e também fora dela. 

Agradeço o apoio e incentivo dos amigos que a filosofia me proporcionou 

conhecer: Selma Regina, estimada companheira de venturas e desventuras 

nietzschianas; a doce Vânia; Maria de Bátima (balinha de hortelã), minha sócia de 

brilho da Sandy e companheira de viagens e a toda sua linda e fascinante família, 

agradeço; a Leonardo Antônio, o kantiano mais atípico que já conheci; o paraibano 

cabra da peste Tadeu; o amado amigo Sandro Sayão, o meu gaúcho de alma nordestina; 

o colega de trabalho e artista Sílvio Pinto; a filósofa do riso Danyela Santos; e Sônia, 

Kléber, Gustavo, Didier, Iara, Felipe Sodré, Ubaldo, Abrãao, dona Geralda e Sandra 

Biondo. 

Agradeço às escolas em que trabalhei e trabalho, e aos meus alunos com os 

quais aprendi tanto. Minha gratidão a Tereza Lapa, Natércia, Hevane e Aline Sales. 

Agradeço de forma especial a minha aluna mais querida, Genoveva Motta, que 

considero minha mestra, por compartilhar sua alma jovem comigo. E a Maria também 

sou muito grata. 

Aos amigos que não me foi dado conhecer através da filosofia, agradeço sua 

confiança e compreensão, e por continuarmos amigos apesar da filosofia. Agradeço a 

Gabriela Bastos; Carla Andrea; Rogério Muxoxo; Guilherme; Andrea Carla; Angelo e 

Cacau; Cláudia Cristina e marido; Raquel e Rose; Moir; Márcia e Maytto; Raquel e 

Ricardo; Lúcia e Leilane; Dico, Andrea e José; Diana, Rosana, Carol e Tatiana; 

Andrezinho e Teca; Zelinha; Toinho; tia Celi; Martha Lavenere; Liliane e Ruy; Rafael 

Rocha; Cláudia da Fonte; Ceres; Alves; Anna Karini; Miriam Stella; Cláudia de Sá e 

Ana Lúcia Villaça. 



Por último, e mais importante, minha gratidão mais afetuosa a minha 

família. Agradeço às minhas quase irmães, Fabíola e Luciana e as suas respectivas 

famílias o tratamento de filha e irmã que sempre recebi. Agradeço a minha irmã caçula, 

Issa. Devo à minha avó Nina o gosto pela leitura, grande responsável pela entrada da 

filosofia na minha vida; a culpada foi dona Nina! Também sou grata às minhas primas, 

primos, tios e tias; especialmente primas Carol, Deinha e Dril; a Aninha e Virginia; aos 

meus tios Sílvio e Emídio, por todo apoio técnico e logístico; e a minha tia mais doida, 

Kátia. Sou muito grata ao carinho e atenção do meu irmão Tito, da minha cunhada 

predileta Márcia e das minhas sombrinhas amadas Nina e Isabel. Meus agradecimentos 

mais intensos e amorosos ao meu pai, Washington, e minha mãe, Virginia. Devo tudo à 

eles. Obrigada sempre!  



RESUMO

A presente dissertação pretende abordar a crueldade, na filosofia de 

Nietzsche, e responder a seguinte questão: a crueldade deve sempre e necessariamente 

ter um papel negativo e destrutivo, ou ela pode ser positiva e criadora de alguma forma 

para o ser humano? Com o objetivo de responder a tal questão, a primeira parte da 

dissertação propõe-se a caracterizar a visão de Nietzsche de ser humano, partindo do 

que ele condena na subjetividade da filosofia tradicional; e a crueldade como um dos 

elementos constitutivos do humano e da sua realidade, sempre a partir de uma ótica 

nietzschiana. Em nosso capítulo II a intenção, após fornecer um apanhado geral da 

presença da crueldade na produção filosófica de Nietzsche, é apresentar duas funções 

que a crueldade poderia desempenhar na existência humana a partir de uma 

interpretação do seu papel na filosofia de Nietzsche: a função ontológica-instrutiva e a 

função deformadora-destrutiva. Na parte final do presente trabalho procedemos uma 

exposição de três instituições (entendendo aqui, instituições como ações que refletem 

caráter humano) nas quais vemos agir a crueldade nas duas funções anteriormente 

apresentadas. Ao fim da dissertação acreditamos responder à inquietação que serviu de 

ponto de partida, apresentando uma leitura da filosofia de Friedrich Nietzsche através de 

uma noção de crueldade e de ser humano. 



ZUSAMMENFASSUNG 

Diese Abhandlung möchte die Grausamkeit in der Philosophie Nietzsches 

behandeln und folgende Frage beantworten: muss die Grausamkeit immer und 

notwendigerweise eine negative und zerstörende Rolle spielen oder kann sie für den 

Menschen irgendwie positiv und kreativ sein? Mit dem Ziel, diese Frage zu 

beantworten, wird im ersten Teil der Dissertation der Versuch unternommen, Nietzsches 

Sicht des Menschen zu charakterisieren, wobei von dem ausgegangen wird, was er an 

der Subjektivität der traditionellen Philosophie kritisiert. Die Grausamkeit wird 

charakterisiert als eines der grundlegenden Elemente für den Menschen und seine 

Realität, wobei immer von der  Perspektive Nietzsches ausgegangen wird. Im zweiten 

Kapitel sollen nach einem Überblick über die Gegenwart der Grausamkeit in den 

philosophischen Werken Nietzschers zwei Funktionen der Grausamkeit aufgezeigt 

werden, die diese für die menschliche Existenz haben könnten, wobei von einer 

Interpretation der Rolle der Grausamkeit in der Philosophie Nietzschers ausgegangen 

wird. Es sind dies die ontologisch-instruierende und die deformierend-destruktive 

Funktion.. Im letzten Teil dieser Arbeit stellen wir drei Institutionen vor (Institutionen 

werden hier als Aktionen verstanden, die den menschlichen Charakter reflektieren), in 

denen wir die Grausamkeit mit den zwei beschriebenen Funktionen handeln sehen. Am 

Ende der Dissertation glauben wir auf die Unruhe Antwort zu geben, die als 

Ausgangspunkt diente, indem wir eine Lektüre der Philosophie Nietzsches präsentieren, 

die auf den Begriffen der Grausamkeit und des Menschen basiert. 



SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO          10 

CAPÍTULO I           14 

1 O HUMANO DEMASIADO HUMANO DE NIETZSCHE    15 

1 1 Nietzsche: inimigo do sujeito       15 

1 2 O humano nietzschiano à luz de Zaratustra     32 

CAPÍTULO II          41 

2 CRUELDADE INSTRUMENTAL      42 

2 1 Nietzsche e a crueldade        42 

2 2 Crueldade formadora e deformadora      57 

CAPÍTULO III          65 

3 CRUELDADE INSTITUCIONALIZADA     66 

3 1 Crueldade destruidora        67 

3 1 1 Ideais ascéticos                      67 

3 1 2 O castigo         74 

3 2 Crueldade criadora        83 

3 2 1 A arte trágica         83 

CONCLUSÃO         90 

BIBLIOGRAFIA         94 



INTRODUÇÃO 



Partindo da visão apresentada por Clement Rosset em seu livro Princípio de 

Crueldade, de que o olhar filosófico é interpretativo e criativo, nos propomos a lançar 

um olhar filosófico sobre a idéia de crueldade presente no pensamento de Nietzsche. 

Essa crueldade poderia ser positiva ? Ou ela será necessariamente negativa e 

destruidora? 

Com o propósito de melhor situar nosso objetivo com relação ao papel 

desempenhado pela crueldade na filosofia de Nietzsche, tocamos na questão da 

subjetividade na medida em que pretendemos abordar a crueldade enquanto constitutiva 

do ser humano. Assim, achamos por bem questionar acerca de uma concepção 

nietzschiana de sujeito. Como estabelecer um sujeito nietzschiano seria contrário ao 

pensamento de Nietzsche, não é nossa intenção fornecer uma resposta categórica à 

questão do sujeito nietzschiano. No entanto, estamos seguros da sua validade para nosso 

trabalho como uma etapa necessária no processo de exposição do papel e 

desdobramentos da crueldade na filosofia de Nietzsche.  

Tal processo está estruturado em nossa dissertação da seguinte maneira: no 

primeiro capítulo, denominado O humano demasiado humano de Nietzsche, contamos 

com dois momentos relacionados à questão da subjetividade. No primeiro tópico, 

Nietzsche: inimigo do sujeito, versaremos sobre sua crítica ao conceito tradicional de 

sujeito; no segundo tópico, O humano nietzschiano à luz de Zaratustra, forneceremos 

uma tentativa de uma espécie de “substituto” do conceito de sujeito, através de Assim 

falou Zaratustra. Esse tópico tem caráter propedêutico dentro da estrutura da 

dissertação, na medida em que pretende fornecer indicações ao que o filósofo alemão se 

refere que, no entanto, não é o sujeito da tradição filosófica. Desse modo o intuito é 

delinear ao que passaremos a nos referir nos capítulos seguintes ao examinar a 

crueldade pelo viés, que acreditamos, seja nietzschiano. O segundo capítulo, Crueldade 



12

Instrumental, aborda a presença da crueldade na sua obra, no tópico Nietzsche e a 

crueldade ; no tópico seguinte, Crueldade formadora e deformadora, forneceremos 

uma interpretação dos dois momentos identificados na crueldade nietzschiana. E por fim 

no terceiro e último capítulo, Crueldade Institucionalizada, traremos a crueldade em 

seus dois possíveis momentos de destruição e no de criação, utilizando principalmente a 

Genealogia da moral e a importância do valor, da religião e da arte na filosofia de 

Nietzsche. 

Cientes da vastidão da filosofia nietzschiana e das metamorfoses que a  

perpassam, achamos por bem estabelecer dentro da sua produção filosófica delimitações 

para nossa problematização da crueldade. Optamos por concentrar nossa pesquisa em 

três obras do seu terceiro período: Assim falou Zaratustra, Além do Bem e do Mal e

Genealogia da Moral. Tomamos como critério a tríplice divisão da obra de Nietzsche e 

o Zaratustra como contendo temas centrais da sua filosofia : a crítica à religião, à moral

e à tradição filosófica. E Além do Bem e do Mal e Genealogia da Moral como 

desdobramentos necessários desses temas devido ao caráter estilístico singular do 

Zaratustra. Essas escolhas também explicam a distribuição das obras nos capítulos da 

presente dissertação: no primeiro capítulo a principal obra de consulta será Assim falou 

Zaratustra, por fornecer elementos para o sujeito-substituto de Nietzsche; Além do Bem 

e do Mal e Genealogia da Moral serão vistos mais de perto no segundo capítulo, devido 

à presença, neles, da visão de crueldade de Nietzsche; por fim, no terceiro capítulo nos 

concentraremos na segunda e na terceira dissertação da Genealogia da Moral. 

Citamos a divisão das obras de Nietzsche em três períodos tomando por 

base a análise de muitos de seus comentadores1, uma vez que o próprio filósofo não 

preocupou-se em fornecer uma estrutura sistemática à sua filosofia. As três fases 



13

seriam: o ponto de partida romântico, de 1869 a 1876, quando sofre grande influência 

de Wagner e Schopenhauer; a reação científico-desmistificadora, um período de 

transição que foi de 1876 a 1881, marcado por um positivismo cético; e o meio-dia do 

seu pensamento (o ápice), de 1882 a 1888, período de reconstrução na qual a afirmação 

da vida é o valor supremo para Nietzsche, sendo Assim falou Zaratustra, a inauguração 

da terceira e definitiva fase.  

O que a dissertação pretende mostrar é que, de acordo com a filosofia de 

Nietzsche, a crueldade faz parte do humano e desempenha funções, que podem ser 

positivas ou negativas na formação do humano. Portanto, nosso interesse é buscar 

determinar em que medida a crueldade, sendo constitutiva do humano, pode agir 

(trabalhar) a favor e/ou contra esse humano. Assim, nosso primeiro passo será explicitar 

a presença da crueldade numa concepção de humano mais próxima do pensamento 

nietzschiano; o segundo passo, será apresentar as possibilidades, positiva e negativa, da 

crueldade; e, por fim, o terceiro passo será localizar a crueldade negativa e positiva 

presente nas instituições humanas. 

                                                                                                                                                                                  
1 Comentadores como Charles Andler, Eugen Fink e Karl Löwith usaram essa periodização e, no Brasil, 
estudiosos como Scarlett Marton, José Thomaz Brum, Roberto Machado e  Alberto Marcos Onate 
compartilham da mesma. 



CAPÍTULO I 



1 O HUMANO DEMASIADO HUMANO DE NIETZSCHE 

Toda filosofia que põe a paz acima da guerra,  
toda ética que apreende negativamente o conceito de felicidade, 

toda metafísica e física que conhece um finale, 

um estado final de qualquer espécie,  
todo anseio predominantemente estético ou religioso 

por um Além, Ao-lado, Acima, Fora, permitem perguntar  
se não foi a doença que inspirou o filósofo. 

Nietzsche 

Mais que uma referência à obra de Nietzsche de mesmo nome, o título do 

presente capítulo refere-se à visão nietzschiana de ser humano e sua posição em relação 

ao conceito de sujeito. Pretendemos mostrar a crítica nietzschiana ao sujeito da tradição 

e, a partir dessa crítica, apontar vislumbres de um possível humano nietzschiano através 

de Zaratustra. 

1. 1 Nietzsche: inimigo do sujeito 

A fim de retirar um pouco da agressividade contida no título da primeira 

subdivisão da presente dissertação, achamos por bem explicar a presença da palavra 

inimigo. Ao nos referir a Nietzsche como inimigo do sujeito, estamos nos referindo ao 

conceito tradicional de sujeito e fazemos alusão à sua (re)conhecida aversão à tradição 

filosófica ocidental de origem socrático-platônica, reforçada pelo cartesianismo e 

kantismo. Não por acaso, Nietzsche preconiza uma feroz ojeriza à metafísica, à moral 

instituída, às religiões (especialmente o cristianismo), aos sistemas filosóficos e a toda 

uma gama de conceitos que sustentam e são sustentados por essa já citada tradição 

filosófica ocidental1. O conceito de sujeito, obviamente, não poderia ficar de fora da sua 

                                                            
1 “Não importando o ponto de vista filosófico em que nos situemos hoje: o caráter errôneo do mundo 
onde acreditamos viver é a coisa mais firme e segura que nosso olho ainda pode apreender:...” 
NIETZSCHE, Friedrich. Além do bem e do mal: prelúdio a uma filosofia de futuro. Trad. Paulo César de 
Souza. 2 ed. São Paulo:Companhia das Letras, 1992. p. 40 § 34.  



16

quase cruzada-sagrada em busca de uma completa transvaloração da realidade 

instituída2.

Na obra Seis propostas para o próximo milênio o italiano Italo Calvino, no 

ensaio dedicado à multiplicidade na literatura, afirma: “Hoje em dia não é mais 

pensável uma totalidade que não seja potencial, conjectural, multíplice”3. Estendemos a 

afirmação de Calvino, relativa à realidade, ao conceito de sujeito4 e enxergamos 

pertinência na quase-não-abordagem e quase-não-definição de Nietzsche, em sua 

filosofia, ao conceito de sujeito. Aqui o que chamamos de sujeito é o termo que designa 

uma essência não-composta, indivisível e auto-suficiente aurida do cartesianismo e 

reforçada pelo kantismo, mas que em Nietzsche é vista como sendo impossível, pois o 

ser humano para ele é impermanente, potencial, conjectural, multíplice, pois aí 

repousaria o dinamismo necessário à existência5. Tal aspecto também dá testemunho da 

contemporaneidade da filosofia nietzschiana, pois no atual panorama global não há 

lugar para o sujeito dos moldes tradicionais; um sujeito pouco afeito à incessante 

transformação, cristalizado em estruturas morais, religiosas, científicas e 

comportamentais ansiosas por uma perene imutabilidade. É esse o sujeito que Nietzsche 

critica, o sujeito que acaba como razão e fundamento do conhecimento. Pode-se 

perceber sua crítica ao sujeito tradicional em seus fragmentos póstumos e também em 

suas obras publicadas. Desde Humano, demasiado humano, quando critica a falta de 

sentido histórico como um defeito de todos os filósofos, provocador da visão do homem 

                                                            
2 Obras de diferentes períodos da produção nietzschiana explicitam bem esse posicionamento de 
Nietzsche. Podemos citar: Aurora (de 1881) e O Crepúsculo dos Ídolos (de 1888). 
3 CALVINO, Italo. Seis propostas para o próximo milênio: lições americanas. Trad. Ivo Barroso. São 
Paulo:Companhia das Letras, 1990, p. 131. 
4 Para justificar tal extensão do limite filosófico ao literário, reproduzimos uma fala do próprio Calvino a 
respeito de seu livro O visconde partido ao meio, no qual mais que retratar a eterna luta entre o bem e o 
mal, ele busca uma integridade que supere as mutilações impostas ao humano: “O homem contemporâneo 
é dividido, mutilado, incompleto, hostil a si mesmo; Marx o chama de ‘alienado’, Freud de ‘reprimido’; 
um estado de harmonia foi perdido, aspiramos a uma nova totalidade.” CALVINO, Italo. O visconde 

partido ao meio. Trad. Nilson Moulin. São Paulo:Companhia das Letras, 1996. 



17

como um ser eterno, ele defende que o homem veio a ser
6
; depreendemos daí um dos 

motivos de sua ojeriza ao que o conceito tradicional de sujeito representaria. Em 

Aurora, seu livro seguinte, a proposta é refletir acerca dos preconceitos morais. Eles, os 

preconceitos morais, estariam na base da dificuldade dos humanos em aceitar sua 

ignorância acerca de si próprios7. Posteriormente, em Além do bem e do mal, no

aforismo 231, é mencionado “um granito de fatum [destino] espiritual” que não 

apreende e repousa no fundo de todos os humanos. O citado fatum produz as convicções 

que serão indicadores do problema que os humanos são. Por ser um problema 

determinarmos “quem somos”, precisamos da ilusão do “eu pensante”; mas, a 

necessidade que temos dela não a torna verdadeira8. Portanto, continuamos ignorantes 

na medida que nosso saber de nós mesmos tem por base uma ilusão. Ignorância essa que 

o conceito de sujeito tenta sanar (não por acaso, o título do aforismo é O mundo 

desconhecido do “sujeito”). Em A gaia ciência, ao abordar o conhecimento, Nietzsche 

critica a consciência humana quando vista como o lugar do âmago, da personificação do 

que é duradouro, derradeiro, eterno e primordial no ser humano, as mesmas 

propriedades atribuídas ao conceito de sujeito9.O tradicional conceito de sujeito é a 

condição para o conhecimento, para a verdade; também explica o engano da ontologia, 

vista por Nietzsche como uma filosofia dos valores10. A idéia do sujeito, todo poder 

criador do mundo, da realidade, dos valores inerentes a essa idéia possibilita o falsear do 

mundo feito pelo pensamento humano. Estabelece-se uma relação de retroalimentação 

                                                                                                                                                                                  
5 Cf. NIETZSCHE, Friedrich. Fragmentos Póstumos. Trad. Oswaldo Giacoia Jr. 
Campinas:IFCH/UNICAMP, 2002, p. 16: “O homem não é apenas um indivíduo, mas o orgânico-em-
conjunto (das Fortlebende Gesammt-Organische) continuando a viver em uma determinada linha.”  
6 Cf. NIETZSCHE, Friedrich. Humano, demasiado humano: um livro para espíritos livres. Tradução, 
notas e posfácio Paulo César de Souza. São Paulo:Companhia das Letras, 2000, p. 16 § 2. 
7 Cf. NIETZSCHE, Friedrich. Aurora: reflexões sobre os preconceitos morais. Trad. Mario D. Ferreira 
Santos. São Paulo:Edigraf/Sagitário, 1947, p. 80 § 116.
8 Aí insere-se a crítica de Nietzsche ao pensamento cartesiano. Cf. TÜRCKE, Christoph. O louco. 

Nietzsche e a mania da razão. Trad. Antônio Celiomar Pinto de Lima. São Paulo:Vozes, 1993, p. 37 e 38.
9 Cf. NIETZSCHE, Friedrich. A gaia ciência. Tradução, notas e posfácio Paulo César de Souza. São 
Paulo:Companhia das Letras, 2001, p. 62 § 11. 



18

entre o engano do sujeito e a idéia do sujeito. É essa visão que o filósofo alemão tanto 

critica. 

Se, por um lado, a crítica ao conceito de sujeito é ubíqua em Nietzsche, por 

outro lado, é curioso perceber o seu total eximir-se em fornecer um conceito 

formalizado de sujeito, de um sujeito nietzschiano. É premente sua atitude de não 

abordar e não definir o sujeito como uma importante instância filosófica. Nietzsche 

demonstra até uma certa complacência descuidada para com o conceito de sujeito; como 

se tal conceito, tão caro à filosofia, não merecesse mais que um mero relancear de olhos. 

Ele tem atitude similar para com outros conceitos sobremaneira valorizados pela 

tradição filosófica; e mesmo ao não citar o conceito de sujeito explicitamente, cremos 

ser lícito estender suas palavras a ele e também à valorização do espírito em detrimento 

do corpo: 

O que a humanidade até agora considerou seriamente não são sequer 
realidades, apenas construções; expresso com mais rigor, mentiras

oriundas dos instintos ruins de naturezas doentes, nocivas no sentido 
mais profundo – todos os conceitos: ‘Deus’, ‘alma’, ‘virtude’, ‘além’, 
‘verdade’, ‘vida eterna’...11

Para Nietzsche, o conceito tradicional de sujeito é uma violência contra o 

ser humano, pois o priva de ter e de vivenciar uma história interior que seria impossível 

se houvesse, na base do humano, um fundamento substancial, uma unidade hermética. 

Tal modo de encarar a interioridade humana significaria a adoção de um modo 

monolítico de ver o ser humano, modo esse que contraria a humanidade que é 

multiplicidade (a natureza é una, mas repleta de individualidades; como a humanidade) 

                                                                                                                                                                                  
10 Cf. FINK, Eugen. A Filosofia de Nietzsche. Trad. Joaquim Lourenço Duarte Peixoto. Lisboa:Presença, 
1988, p. 174. 
11 NIETZSCHE, Friedrich. Ecce homo: como alguém se torna o que é. Tradução, notas e posfácio Paulo 
César de Souza. São Paulo:Companhia das Letras, 1995, p. 50, § 10 (Por que sou tão inteligente). 



19

e tem um modo de existência divisional, ou seja: mais “inteira” será a pessoa quanto 

maior for sua aceitação das próprias fragmentações, oposições, máscaras, impulsos12.

Segundo o filósofo, a natureza (no sentido do que lhe é próprio) do homem 

é a de buscar conviver com suas oposições internas. É essa a meta do “espírito”: ser 

senhor dentro e em torno de si. Nietzsche usa uma de suas metáforas fisiológicas ao 

estabelecer um paralelo de semelhança entre o espírito do ser humano e um estômago. 

Como o último, o espírito pretende “assimilar o novo ao antigo”, “apropriar-se do que 

lhe é estranho”; enfim, reduzir o complexo ao simples. Essa natureza conciliadora 

explica o “deixar-se iludir” do espírito: é sua maneira de crescer e adquirir força e 

poder. É dessa natureza que vem o pendor do homem de conhecimento, “ao tomar e 

querer tomar as coisas de modo profundo, plural, radical: como uma espécie de 

crueldade da consciência e do gosto intelectuais”13. Mas é igualmente próprio do 

humano pretender dar a essa crueldade a aparência de honestidade, amor à verdade e à 

sabedoria. É aí que entra o conceito tradicional de sujeito, como cenógrafo que 

providencia a ambientação mais tolerável para a modernidade e para a artificial segunda 

natureza forjada pela moral devedora e credora dessa idéia de sujeito. É próprio da 

natureza humana um jogo de forças contraditórias, mas não excludentes entre si. Como 

a vontade de potência ou o eterno retorno, as teses fundamentais da filosofia 

nietzschiana, essa visão de humano não é posta a prova pelo filósofo; ela já se encontra 

estabelecida como uma de suas idéias filosóficas constituídas14.

                                                            
12 Nas palavras de SAFRANSKI, Rüdiger. Nietzsche: biografia de uma tragédia. Trad. Lya Lett Luft. São 
Paulo:Geração Editorial, 2001, p. 168.  comentador de Nietzsche: “O ‘eu’ é para Nietzsche pluralidade de 
máscaras e de impulsos.(...) O indivíduo não tem, portanto, um fundamento substancial, mas constitui-se 
a partir do jogo de diferentes impulsos e forças.” E nas palavras do próprio NIETZSCHE, Friedrich, 
1992, p. 45 § 40.: “Tudo que é profundo ama a máscara: as coisas mais profundas têm mesmo ódio à 
imagem e ao símile.(...)Todo espírito profundo necessita de uma máscara: mais ainda, ao redor de todo 
espírito profundo cresce continuamente uma máscara, graças à interpretação perpetuamente falsa, ou seja, 
rasa, de cada palavra, cada passo, cada sinal de vida que ele dá.” 
13 Cf. NIETZSCHE, Friedrich,1992, p. 136, 137 e 138, § 230. 
14 Cf. FINK, Eugen, 1988, p. 141. 



20

Explica-se, portanto, porque Nietzsche aparenta e relaciona a figura do deus 

Dioniso15 ao humano: ele é plural, constituído de muitas máscaras, (ele) é muitos 

convivendo em um só. Ele exclui a unidade. A figura báquica é característica de toda 

uma visão de mundo pretendida por Nietzsche16 (incluindo aí o sujeito de contornos 

jamais delimitados por ele). Assim Dioniso é integralmente adequado para representar 

uma idéia de humanidade como em perene mutação; ele é o mestre da tragédia e da 

comédia, não aparece “sob uma forma delimitada”. É o deus “formador sem forma, é o 

próprio jogo do ser”17. Um dos aspectos da mitologia dionisíaca mais emblemático 

nesse sentido é o fato do deus Dioniso ser considerado pelos gregos o protetor do 

teatro18. O que é o teatro senão uma sucessão de máscaras; de personagens que são, 

cada um em si mesmo um sujeito impermanente? O teatro, nesse sentido grego e 

dionisíaco, pode ser visto como um jogo de subjetividades não-estáticas; um mesmo 

ator pode desempenhar papéis distintos, de algoz ou vítima, em diferentes 

circunstâncias e atuar igualmente bem em ambas. Essa possibilidade é viável porque o 

ator, que aqui podemos chamar de “sujeito-matriz”, é capaz de escolher e transitar entre 

suas opções de máscaras (de personas). Acerca dessa simbologia, que liga Dioniso ao 

humano como pluralidade, citamos Colli: “Dionísio chama a si os homens inutilizando 

o mundo deles, esvaziando-o de qualquer consistência corpórea, de qualquer peso, rigor, 

                                                            
15 Em nota explicativa de sua tradução de Além do bem e do mal,  Paulo César de Souza esclarece que 
Dionísio refere-se a Dionísio II, tirano de Siracusa (entre 367 e 357 a. C.), enquanto que se pode usar 
“Dioniso” para referir-se ao deus. Adotaremos esse critério. Cf. NIETZSCHE, Friedrich,1992, p. 
221(notas).   
16Cf. HÉBER-SUFFRIN, Pierre. O Zaratustra de Nietzsche. Trad. Lucy Magalhães. Rio de Janeiro:Jorge 
Zahar, 1991, p. 38 e 39. “... as características essenciais da nova cultura, à qual aspira Nietzsche, são a 
criação, a espontaneidade, a arte, das quais o jogo, a atividade infantil ou a dança são as melhores 
imagens, e Dioniso, deus da embriaguez e da dança, e não mais Sócrates (representando a razão pura), 

seria o símbolo. O que pretende Nietzsche é uma cultura na qual o dionisíaco, sufocado desde da Grécia 
clássica pelo apolíneo e pelo socratismo, reencontraria o seu justo lugar...” 
17 FINK, Eugen, 1988, p. 116. 
18 Segundo o próprio Nietzsche, dionysokolax (aduladores de Dioniso) era uma maneira de referir-se aos 
atores na Grécia antiga. Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 14 § 7.



21

continuidade, retirando qualquer realidade à individuação e aos fins dos indivíduos”19.

Colli explica que o deus Dioniso tem atributos lúdicos; que o jogo dionisíaco sugere 

confiança no acaso. O retirar qualquer realidade à individuação é sintomático de que ao 

mirar-se no espelho, um de seus símbolos, Dioniso veja refletido o mundo e não a sua 

imagem somente. Precisamente devido ao seu caráter múltiplo. 

Igualmente ilustrativo da situação humana, e do mundo de uma maneira 

geral segundo a visão de Nietzsche, é o embate entre Dioniso e Apolo; a eterna luta 

entre opostos, entre o dionisíaco e o apolíneo. Ambos têm em comum o jogo; mas 

enquanto o jogo apolíneo diz respeito ao intelecto, o jogo dionisíaco é espontaneidade.20

São duas forças opostas que se digladiam ininterruptamente, uma sendo condição da 

outra. Portanto, mais que simples antagonistas que buscam, cada um, a destruição do 

outro, o apolíneo e o dionisíaco têm entre si uma relação de dependência, pois precisam 

combater-se mutuamente. Daí advêm outro aspecto marcante da filosofia de Nietzsche 

no que concerne ao humano e suas relações: é a idéia de disputa, o agon21 grego que ele 

relê; onde o objetivo não é destruição e sim elevação e superação. Assim também deve 

ser com a humanidade, enquanto união de humanos. Ele extrapola a imagem de que 

“Cada grande heleno passa adiante a tocha da disputa”22. ‘A tocha da disputa’, da 

disputa agonal (ou agonística) deve ser comum a todos. No agon herdado dos gregos a 

disputa tem caráter formativo; ela visa ao desenvolvimento do indivíduo, um superar-se:  

“O homem grego educado na disputa procura, como os heróis 
homéricos, a glória, o brilho da fama, e no impulso de superar os 

                                                            
19 COLLI, Giorgio. O nascimento da filosofia. Trad. Federico Carotti. 3 ed. Campinas, SP:Editora da 
UNICAMP, 1996, p. 28 
20 COLLI, Giorgio, 1996, p. 28. 
21Cf. FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Novo Aurélio Século XXI: o dicionário da língua 

portuguesa. 3 ed. Rio de Janeiro:Nova Fronteira, 1999, p. 71. Agon vem do grego agón, ‘assembléia’; 
‘luta’; combate’; ‘debate’; ‘questão’; ‘momento crítico’: “Parte da comédia antiga grega, em que duas 
personagens travam um debate, definidor de seu conflito.”  
22 NIETZSCHE, Friedrich. A Disputa de Homero In: NIETZSCHE, Friedrich. Cinco prefácios para cinco 

livros não escritos. Tradução e prefácio Pedro Süssekind. 2 ed. Rio de Janeiro:7Letras, 1996, p. 71.  



22

outros, o indivíduo é levado a fazer sempre o melhor possível, e assim 
a tentar superar a si mesmo, ...”23

A idéia do agon é característica do período homérico das epopéias, anterior 

à tragédia, onde o herói desempenha um papel vital, por isso é possível falar em 

“indivíduo”; mesmo sendo o indivíduo uma instância notadamente apolínea. O 

indivíduo heróico-épico contrabalança seus traços apolíneos (comedimento e 

racionalidade) com outros dionisíacos (destempero e embriaguez): como exemplos 

podemos evocar Aquiles, Hércules, Teseu e Perseu. O sentido do agon é ter um 

antagonista à altura, um inimigo que valorize a própria disputa. O ser humano, na 

acepção nietzschiana, busca um combatente valoroso não para aniquilá-lo, isso 

destruiria o agon e, por conseguinte, a possibilidade de crescimento, mas para superá-lo, 

e ao fazê-lo, superar a si mesmo. Nietzsche caracteriza essa atitude agonística ao falar 

de si mesmo e de sua postura como filósofo no capítulo Por que sou tão sábio do Ecce 

homo, onde aparenta o filósofo ao guerreiro que tem os problemas como inimigos em pé 

de igualdade: “Igualdade frente ao inimigo – primeiro pressuposto para um duelo 

honesto”
24

.

Não há mérito, nem realização, em fazer a guerra pela guerra; mesmo o 

pensador busca desafios agonais. É da natureza da filosofia não buscar conclusões 

acabadas e nem ser mero exercício de erudição. Por isso há uma diferença entre disputa 

agonal e mera ambição, inveja ou egoísmo. Segundo Nietzsche, esses últimos são traços 

do homem moderno (do sujeito tradicional), forçado a tomar para si tais posturas em 

nome de uma adequação aos equívocos da modernidade. Aquele que é formado numa 

atmosfera agonal está mais apto a escapar do perigo de ser destruído por uma ambição 

irreal, uma meta irrealizável. Nietzsche vê o homem moderno como vítima desse mal e 

                                                            
23 SÜSSEKIND, Pedro. Prefácio In: NIETZSCHE, Friedrich, 1996B, p. 15. 
24 NIETZSCHE, F. 1995, p. 32 § 7 (Por que sou tão sábio).



23

opõe a ele o homem grego da antigüidade, que reconhecia e exercia sua porção 

agonística: 

..., os indivíduos da antigüidade eram mais livres, porque seus 
objetivos eram mais próximos e mais alcançáveis. O homem moderno, 
ao contrário, tem a infinidade cruzando o seu caminho em toda a 
parte, como o veloz Aquiles na parábola do eleata Zenão: a infinidade 
o obstrui, ele nunca alcança a tartaruga25.

Um dos equívocos da modernidade é sufocar as paixões humanas com a 

compaixão. Com ela o homem moderno comete o autodesprezo; em oposição ao 

autêntico humano, que assimila também o trágico do existir, esse homem moderno é 

medroso e fraco, um fugitivo que a vaidade disfarça de “homem objetivo”26. Para 

Nietzsche, nas almas modernas “os instintos correm para trás”27, o humano desumaniza-

se em busca de ideais ilusórios como verdade e conhecimento absolutos. A eficiente 

objetividade é um ideal moderno que transforma o humano em mero instrumento que 

não conclui nem inaugura nada, “um homem sem si”. A modernidade anulou, ou inibiu, 

no ser humano sua capacidade, antes mais atuante (nas civilizações antigas), de lidar 

com sua natureza mais própria: aquela que o tinha inquieto, mas inventivo e não apenas 

destrutivo e repressor e reprimido. Por isso Nietzsche diz que o homem objetivo [o 

homem moderno] “é sereno, não por falta de tormentos, mas por falta de dedos para 

lidar com seus tormentos”28. No lugar da figura humana da antigüidade grega tão 

exaltada por Nietzsche, temos o homem moderno, contemporâneo. É no homem 

moderno, criticado desde Humano, Demasiado Humano até Além do Bem e do Mal
29 e

                                                            
25 NIETZSCHE, F. A Disputa de Homero In: NIETZSCHE, Friedrich. 1996B, p. 73. 
26 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 128, § 222: “O homem das ‘idéias modernas’, esse orgulhoso 
símio, está desmedidamente insatisfeito consigo: isto é um fato. Ele sofre, padece: mas, para sua vaidade, 
apenas ‘compadece’...”. 
27 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 129, § 224. 
28 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 109, 110 e 111, § 107. 
29 Para Nietzsche o homem da modernidade, graças a sua intranqüilidade, transformou-se em um novo 
bárbaro. Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000B, p. 192 § 285. Nietzsche questiona se hoje (na modernidade 
vista por ele) é possível a grandeza: “Hoje, (...), quando na Europa somente o animal de rebanho recebe e 
dispensa honras, quando a ‘igualdade de direitos’ pode facilmente se transformar em igualdade na 
injustiça: ...”, cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 119 § 212. 



24

Genealogia da Moral,  que está o desaguar dos equívocos criados no pensar ocidental, 

onde “o sujeito foi até o momento o mais sólido artigo de fé sobre a terra” e serviu de 

desculpa para os fracos enganarem a si mesmos, interpretando “a fraqueza como 

liberdade”30. Para  Fink a crítica de Nietzsche ao que é moderno é, na realidade, “a 

rejeição de todo o passado, é a luta contra metafísica e contra o cristianismo”31. A visão 

nietzschiana do futuro contraria a tradição e não comporta um sujeito que tem como 

base os preconceitos dos filósofos e sua busca cega pela “verdade”, pelo “valor”, pelo 

“saber”32, todos conceitos pretendidos como absolutos pela filosofia. Mesmo ao livrar-

se de um conceito não mais adequado a tradição filosófica tratou logo de colocar no seu 

lugar um novo conceito absoluto, que no fundo seria circunstancial. E para Nietzsche é 

a interpretação humana a grande e real determinadora de tudo: não há fatos morais, mas 

sim interpretações morais que têm papel crucial no estabelecimento dos conceitos 

filosóficos: 

Gradualmente foi se revelando para mim o que toda grande filosofia 
foi até o momento: a confissão pessoal de seu autor, uma espécie de 
memórias involuntárias e inadvertidas; e também se tornou claro que 
as intenções morais (ou imorais) de toda filosofia constituíram sempre 
o germe a partir do qual cresceu a planta inteira. De fato, para explicar 
como surgiram as mais remotas afirmações metafísicas de um filósofo 
é bom (e sábio) se perguntar antes de tudo: a que moral isto (ele) quer 
chegar?33

Também o conceito de sujeito teve sua trajetória, até talvez seu surgimento, 

determinado por contingências bem pouco filosóficas; como outros conceitos 

trabalhados pela filosofia que na realidade não passaram de apostasias da religião, da 

economia ou da política. O conceito tradicional de sujeito como uma “identidade lógica 

do eu” (tomo de empréstimo a expressão usada por Rüdiger Safranski), fornecida pela 

                                                            
30 NIETZSCHE, Friedrich.  A genealogia da moral: uma polêmica. Tradução, notas e posfácio Paulo 
César de Souza. São Paulo:Companhia das Letras, 1998, p. 37, § 13, primeira dissertação.   
31 Cf. FINK, Eugen, 1988, p. 133 e 134. 
32 Cf. NIETZSCHE, Friedrich , 1992, o primeiro capítulo da obra chama-se exatamente Dos preconceitos 

dos filósofos. 



25

filosofia cartesiana e reforçado por toda tradição filosófica posterior, está claramente 

conivente com o que Nietzsche chama de “as intenções morais” da filosofia moderna 

vista com tanta suspeita por ele34. Por isso ele declara guerra às teorias atomistas, as 

filosóficas e as científicas, tão caras à modernidade por representarem e fornecerem aos 

filósofos, eruditos e cientistas, uma compreensão e uma ilusão de domínio da realidade, 

da aparência. Principalmente ao atomismo da alma, preconizado pelo cristianismo: 

Permita-se designar com esse termo a crença que vê a alma como algo 

indestrutível, eterno indivisível, como uma mônada, um atomon: essa 

crença deve ser eliminada da ciência35.

Deve ser eliminada essa crença na alma, não a “alma” mesma. Com essa 

atitude, Nietzsche espera que novas versões da hipótese da alma humana possam surgir. 

Talvez versões mais comprometidas com ideais não contaminados por uma visão 

unímoda e absolutizante36 da realidade, do sujeito, da moral e da religião.  

Tal visão de ser humano insere-se na amplitude da desconstrução e 

reconstrução nietzschianas: sejam elas a crítica à moral vigente, à modernidade37, à 

                                                                                                                                                                                  
33 NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 13, § 6.  
34 À guisa de reforço desse ponto de vista, cf. VAN BALEN, Regina Maria Lopes. Sujeito e identidade em 

Nietzsche. Rio de Janeiro:Vapê, 1999,p. 18: “A crítica de Nietzsche dirige-se à idéia cartesiana do sujeito 
enquanto consciência, enquanto unidade, enquanto origem e fundamento da moral e da verdade do mundo. 
Nietzsche faz a crítica da ‘essência lógica’ da subjetividade, que constitui a base do pensamento de 
Descartes e Kant.”  
35 NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 19 § 12. 
36Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 80, § 154: “O reparo, a travessura, a sorridente suspeita, a 
zombaria são sinais de saúde: tudo absoluto pertence à patologia.” 
37 No Ecce homo, Nietzsche, ao comentar o quanto seu Zaratustra foi incompreendido deixa transparecer 
seu desprezo pela modernidade, cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1995, p. 52, (Por que escrevo  tão bons 
livros). “Quando em certa ocasião o dr. Heinrich von Stein queixou-se honenstamente de não entender 
palavra do meu Zaratustra, disse-lhe que era natural: haver compreendido 6 frases dele, ou seja: tê-las 
vivido, elevaria alguém a um nível bem superior ao que homens ‘modernos’ poderiam atingir. Como 
poderia eu, com tal sentimento de distância, sequer desejar ser lido pelos ‘modernos’ que conheço!” 
Também o capítulo ‘Do país da cultura’, da II parte de Assim falou Zaratustra, traz a crítica de Nietzsche 
à modernidade na figura do ‘homem do presente’ (Cf. NIETZSCHE, Friedrich, Assim falou Zaratustra: 

um livro para todos e para ninguém. Trad. Mário da Silva. 11 ed. Rio de Janeiro:Civilização Brasileira, 
2000, p. 150-152). E mesmo antes de Zaratustra, já em uma das Considerações Extemporâneas, de 1974, 
Nietzsche critica o filosofar moderno, cf. NIETZSCHE, Friedrich. Obras incompletas. Tradução e notas 
Rubens Rodrigues Torres Filho. São Paulo:Nova Cultural, 1996, p. 279 (coleção Os Pensadores): “Todo 
filosofar moderno está política e policialmente limitado à aparência erudita, por governos, igrejas, 



26

religião (especificamente o cristianismo) ou à metafísica, enfim a tão almejada 

transvaloração tantas vezes anunciada por Nietzsche. Assim, enxergamos de modo 

patente a impossibilidade da filosofia nietzschiana compactuar com um ideal de sujeito 

estático; pode-se dizer que o humano, mesmo em Nietzsche, caracteriza-se por um 

equilíbrio. Mas não um equilíbrio estagnado; o equilíbrio nietzschiano do humano tem 

como patrocinador o agon com seu dinamismo e jogo de forças, opostas é verdade, mas 

também complementares. Usando uma metáfora pueril: o humano não é de uma única 

cor, ele é uma paleta de cores, daí a violência que representa tentar aprisioná-lo em um 

sujeito monocromático ou preto-e-branco; o homem e a realidade reconhecida por ele é 

constante transformação, escapando a uma determinação absoluta e definitiva de 

identidade38.

A partir do pensar nietzschiano, o humano que divisamos é monstruoso. 

Não no sentido negativo e pejorativo do termo, mas no que ele pode evocar de 

assombroso, extravagante e múltiplo na sua conformação, bem como de intocável na 

compreensão alcançável dele. A monstruosidade humana manifesta-se no que é 

ambíguo, contraditório e estranho no ser humano. Mesmo ao não reconhecer em si 

mesmo, o humano reconhece no(s) outro(s), tão humano(s) quanto ele, a estranheza e a 

contradição, que são mesmo condição de possibilidade do relacionar-se com os demais. 

Caso contrário o social-gregário, o estar-com, não passaria de solilóquios extensivos. 

Seria só o que Nietzsche chama de “rebanhos de homens (clãs, comunidades, tribos, 

povos, Estado, Igrejas)”, surgidos devido ao instinto gregário da obediência, ao “tu 

                                                                                                                                                                                  
academias, costumes e covardias dos homens; ele permanece no suspiro: ‘mas se...’, ou no 
reconhecimento: ‘era uma vez’”. 
38 Michel Serres, no texto Laicidade de seu livro Filosofia Mestiça (Le Tiers instruit), conta uma história 
na qual Arlequim é um imperador que retorna ao seu reino após uma viagem por muitos países. O povo 
quer saber o que ele viu de diferente; mas Arlequim, desejoso de manter seu poder, responde que todos os 
lugares são como o seu reino e que não há diferenças, “tudo é igual em todo lado”. O povo fica muito 
surpreso e um dos cidadãos mostra que o manto de Arlequim é todo feito de pedaços em cores e tamanhos 
diferentes, sem unidade. Arlequim sente-se ridicularizado e fica nu para mostrar que sob o plural há a 



27

deves”, que é transmitido mais facilmente que o de mandar. Obedecer, ser guiado, 

implica em menos responsabilidade. Tanto, que até os que modernamente mandam, 

julgam que na realidade estão apenas obedecendo. É o que Nietzsche chama de 

“hipocrisia moral”39. Napoleão é a prova maior do quanto o homem bicho-de-rebanho é 

provido de pseudo-felicidade pela modernidade. A concepção de Nietzsche de relação 

com o outro repousa na mesma pluralidade de sua visão de humano e, igualmente, é 

permeada pela idéia de agon (jogo de forças). A relação estabelecida entre o eu e o 

outro é uma competição40. Em Assim falou Zaratustra, ao falar da amizade como uma 

relação agonal com o outro, nesse outro estaria um dos caminhos de si mesmo: “A nossa 

fé nos outros revela aquilo que desejaríamos acreditar em nós mesmos. O nosso anseio 

por um amigo é o nosso delator”41. A alteridade em Nietzsche é uma expansão de si-

mesmo, pois cada si-mesmo é plural42. Cada si mesmo é diferente em si e de si mesmo, 

mas não é outra coisa que não si mesmo. 

A humanidade em Nietzsche é monstruosa independente das tipologias 

estabelecidas (superior/inferior, senhor/servo etc.). Vemos Frankenstein (ou o Prometeu 

moderno) como uma boa alegoria para o que possa haver de mais humano a partir da 

ótica de Nietzsche. Nessa obra a jovem Mary Shelley ao aceitar o desafio de seu marido 

Shelley e de Lord Byron (ambos poetas), criou uma história de terror que pode ser lida 

como uma reflexão acerca da natureza humana em seu estado mais puro. Embora 

tornada célebre pelo cinema, convém fazer uma rápida revisão da história publicada em 

                                                                                                                                                                                  
unidade e a igualdade. Mas Arlequim é hermafrodita, ao mesmo tempo masculino e feminino. Citado por: 
VAN BALEN, Regina Maria Lopes, 1999, p.50. 
39 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 97, §199. 
40 Cf. LAMPERT, Laurence. Nietzsche´s teaching. New Haven and London:Yale University Press, 1986, 
p. 57. Optamos por traduzir a palavra inglesa “contest” por competição. Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 
2000, p. 83. (Do amigo): “Se queremos ter um amigo, devemos querer, também guerrear por ele; e, para 
guerrear, é preciso poder  ser inimigo./Deve-se, no amigo,  ter o melhor  inimigo. Deves estar com o 
coração mais perto dele do que nunca, quando a ele te opões.”  
41 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 82. (Do amigo) 
42Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 72, § 100: “Para nós mesmos nos fazemos mais simples do que 
somos: assim descansamos do nosso próximo.” 



28

1818 e escrita quando a autora contava 19 anos de idade, um dos equívocos mais 

comuns é pensar ser Frankenstein o monstro. Na realidade, o título da obra refere-se ao 

criador do monstro, enquanto esse é chamado de a Criatura. Victor Frankenstein é um 

brilhante estudante de química e biologia que, instigado pelo princípio da vida e 

encorajado pela sua vaidade e orgulho humanos43, se dedica a criar vida. Ele exercita 

seu desejo de ser Deus de forma tão eficiente e com tal dedicação que, efetivamente, se 

torna capaz de dar vida à matéria  morta e se decide pela criação de um homem. No 

decorrer do processo o cientista torna-se obsessivo pela sua obra: profana túmulos e 

alcança um patamar acima do nojo ou de sentimentos como a piedade. Quando 

finalmente atinge sua meta e obtém sucesso, o criador sente horror da sua criatura e a 

repele. A Criatura, por outro lado, adquire conhecimento e se desenvolve, de modo que 

compreende sua inadequação ao mundo: afinal, até seu pai o rejeitou. A vingança lhe 

serve de razão para viver e buscar uma explicação. 

Nas figuras do cientista Victor Frankenstein e de sua Criatura vemos 

alternar-se o bem e o mal, em seus propósitos e ações: afinal o ser humano não pode ser 

somente bom ou somente mau. A trajetória da Criatura tem pontos de encontro com a 

não-determinação nietzschiana do sujeito; o humano, para Nietzsche, é transformação 

constante. Seja evoluindo ou regredindo, não pode ser colocado em moldes. E assim é a 

Criatura de Frankenstein: ele se vê posto no mundo, num mundo desconhecido e hostil 

às suas particularidades, e ao descobrir-se capaz de aprender e adquirir conhecimento, 

dá-se conta de toda miséria e contradição, não apenas suas, mas da humanidade44. Por 

isso, ele se questiona: “Seria o homem, ao mesmo tempo, tão poderoso e magnífico 

                                                            
43 Cf. SHELLEY, Mary. Frankenstein. Trad. Ruy Castro. São Paulo:Companhia das Letras, 1994,  p. 18: 
“A vida e a morte pareciam-me limites imaginários, (...) uma nova espécie de homens me abençoaria 
como seu criador. Seres felizes e benevolentes deveriam sua existência a mim.” 
44Cf. SHELLEY, Mary, 1994,  p. 75: “ Tentei não lhes dar importância, mas o sofrimento apenas 
aumentava à medida que eu ia aprendendo mais”. 



29

quanto mau e desprezível? Como poderia a mesma criatura aproximar-se tanto de um 

deus quanto de um verme?”45

Dentro da concepção nietzschiana, assim também se sente o ser humano 

diante da constatação de que é a medida de todas as coisas apenas porque assim 

determinou46; de que a morte de Deus não o torna livre, mas sim inexoravelmente 

responsável; e que a razão não é seu único e soberano atributo. A Criatura da literatura e 

o ser humano na visão de Nietzsche se reconhecem desamparados, porém donos de 

vontade. O personagem fictício culpa seu criador por seu destino, como fazem os 

membros do rebanho. Frente a frente com seu criador a Criatura diz, como para 

justificar seus crimes: “Lembre-se: sou sua criatura. Eu poderia ter sido o seu Adão. 

Mas, em vez disso, sou apenas o anjo caído, expulso de um paraíso onde reina a 

felicidade.(...) Faça-me feliz eu voltarei a ser virtuoso”47.

Para Nietzsche, os homens que compartilham da opinião da Criatura são 

negadores da vida, são os fracos; ele vê os fracos como os doentes que ameaçam 

contaminar os demais, os fortes, com a perigosa doença da compaixão, da resignação48.

A realidade não pode ser apenas felicidade e nem apenas tristeza; a realidade é jogo, 

disputa, eterno combate entre os opostos, é a estrutura agonal do mundo e da 

subjetividade. O ser humano, para ser afirmativo tem que assimilar e metabolizar em si 

também tudo o que há de negativo; ele busca sua afirmação para além do bem e do mal. 

Frankenstein falhou como criador, numa acepção nietzschina, ao não reconhecer na 

Criatura, sob e/ou além da aparência, a sua criação. Segundo Nietzsche, só é digno do 

                                                            
45 SHELLEY, Mary, 1994,  p. 73. 
46 O próprio Nietzsche assim diz no 15° discurso da primeira parte de Assim falou Zaratustra, intitulado 
De Mil e Um Fitos: “Valores às coisas conferiu o homem, primeiro, para conservar-se – criou, primeiro, o 
sentido das coisas, um sentido humano! Por isso ele se chama ‘homem’, isto é: aquele que avalia.” 
NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 86. (De mil e um fitos) 
47SHELLEY, Mary, 1994, p. 48. 
48Cf. NIETZSCHE, Friedrich,1998, p. 112, § 14, terceira dissertação: “... – são eles, são os mais fracos, os 
que mais corroem a vida entre os homens, os que mais perigosamente envenenam e questionam nossa 
confiança na vida, no homem, em nós.”  



30

conhecimento o homem seleto, aquele capaz de transitar entre as máscaras da tragédia e 

da comédia:  

Aquele que no trato com os homens, eventualmente não percorre as 
muitas cores da aflição, que não enrubesce e empalidece de nojo, 
fastio, compaixão, tristeza, isolamento, não é certamente um homem 
de gosto elevado; mas se ele não assume voluntariamente todo esse 
fardo e desgosto, sempre se esquiva dele e permanece, como foi dito, 
quieto e orgulhoso em seu castelo, uma coisa é certa: ele não foi feito, 
não está predestinado para o conhecimento.49

De acordo com sua leitura do ser humano, um eu autêntico não pretenderia 

uma unidade absolutizante; como reduzir o humano a um único aspecto sem destruí-lo? 

O ser humano é, tem em si, criador e criatura. Inconstância, indeterminação, oposição, 

transformação constante, revolução, avanço e retrocesso, tudo isso permite que o 

humano seja e continue vir a ser
50

; é condição para a arte, para as relações, para as 

descobertas e para tudo mais que o humano imprime à realidade. Embora hajam aqueles 

que crêem piamente que o humano possa ser restringido a um único aspecto, o homem é 

fruto de um trabalho em/de conjunto51; seja ele a razão, o instinto, a sobrevivência, os 

modos de produção, a espiritualidade ou qualquer outra “certeza” com pretensões de 

pautar a trajetória humana52. Essa pretensão surge do medo e da insegurança que o 

homem tem de si mesmo e com si mesmo, seu temor ao vácuo; ele precisa de um 

objetivo; e mais: ele precisa objetivar-se; a vontade humana  “preferirá ainda querer o 

                                                            
49 NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 33 § 26. 
50 Segundo NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 65, § 62, é dado que “o homem é o animal ainda não 

determinado.”  
51 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 11, § 3: “Assim como o ato de nascer não conta no processo e 
progresso geral da hereditariedade, também ‘estar consciente’ não se opõe de algum modo decisivo ao 
que é instintivo – em sua maior parte, o pensamento consciente de um filósofo é secretamente guiado e 
colocado em certas trilhas pelos seus instintos. Por trás de  toda lógica e de sua aparente soberania de 
movimentos existem valorações, ou, falando mais claramente, exigências fisiológicas para a preservação 
de uma determinada espécie de vida.”. Embora Nietzsche esteja referindo-se aos filósofos 
especificamente, cremos que o trecho citado exprime a presença de mais de um aspecto na origem da 
condição de existência humana.  
52 Como os modos de produção para Marx ou a sexualidade para Freud. Acerca disso recomendamos: 
Foucault, Michel. Nietzsche, Freud e Marx. Theatrum Philosoficum. Trad. Jorge Lima. São 
Paulo:Princípio, 1997. 



31

nada a nada querer”53, mesmo que o seu negar-se a abrigar uma fértil, variada e 

inconstante interioridade acabe por limitá-lo. Por vezes muitos fizeram, e ainda farão, a 

opção pelas certezas nadificantes em detrimento das incertezas cheias de 

possibilidades54. Sem dúvida, é devido a essa maneira de ver a vida que ao referir-se ao 

Hamlet de Shakespeare, Nietzsche comenta que “não a dúvida, a certeza é que 

enlouquece...”55.

A admoestação que Zaratustra faz à vontade dos sábios de tudo pensar, de 

tudo tornar pensável, demonstra sua condenação à necessidade socrático-platônica de 

tornar todos os seres pensáveis, calculáveis; inclusive o sujeito. “Quereis, primeiro, 

tornar todo o existente possível de ser pensado; pois, com justa desconfiança, duvidais 

de que já o seja”56. Tal necessidade também se faz presente em toda a tradição filosófica 

ocidental quanto ao estabelecimento do conceito de sujeito. Essa é a crítica de Nietzsche 

também à metafísica. 

A não-determinação de um sujeito e a diversidade do humano permeiam 

toda a filosofia de Nietzsche como um traço distintivo. E não só de sua filosofia; 

também de seu estilo aforístico57, de sua correspondência, do conjunto de sua produção, 

das suas relações familiares e sociais58 e de como lidava com seus problemas de 

saúde59.

                                                            
53 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 88, § 1, terceira dissertação.
54 NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 16, § 10. 
55 NIETZSCHE, Friedrich, 1995, p. 43, § 4. (Por que sou tão inteligente) 
56 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 143 e 144. (Do superar a si mesmo) 
57 Cf. LAMPERT, Laurence, 1986, p.45: “Embora aforismos possam ser lidos por todos, eles falam 
diferentemente para pessoas diferentes e não falam absolutamente para a maioria. Por causa do esforço 
necessário para compreendê-los, eles comprometem apenas os ‘superiores e imponentes’ na elevada 
tarefa de desvenda-los ou ascender ao seu significado. Eles (os aforismos) criam seus próprios leitores 
alçando-os a uma rota privilegiada em experiências e introspecções que, deixados por si, eles (os leitores) 
possivelmente nunca teriam alcançado – Although aphorisms can be read by all, they speak differently to 

different people end do not speak at all to most. Because of the effort required to understand them, they 

engage only the ‘tall and lofty’ in the eleveting task of unriddling them or ascending to their meaning. 

They create their proper readers by drawing them up a privileged route into experiences and insights 

that, left to themselves, they might never have gained.”
58 Sobre a sua correspondência a obra Nietzsche, o bufão dos deuses, de Maria Cristina Franco Ferraz, 
estabelece uma relação entre a autobiografia e a correspondência de Nietzsche. Ele começou cedo sua 



32

1. 2 O humano nietzschiano à luz de Zaratustra 

Como vimos, um conceito tradicional de sujeito é inadequado à filosofia de 

Nietzsche60. O mais próximo que se pode chegar de uma “subjetividade” nietzschiana é 

através das indicações de ser humano feitas em diferentes momentos da sua produção: o 

artista-gênio de O nascimento da tragédia; o Espírito Livre preconizado em Humano, 

demasiado humano; o Filósofo do Futuro ao qual é dedicado Além do bem e do mal; e o 

homem zaratustriano61, que entrevemos disfarçado em Assim falou Zaratustra. Pode-se 

ver, nessa trajetória quase como um processo evolutivo, embora não pretendamos 

trabalhar com essa hipótese. 

É nesse homem zaratustriano que faremos nossa tentativa de um 

“substituto” para o conceito tradicional de sujeito, um substituto que tente personificar 

as exigências e particularidades da filosofia de Nietzsche. Mas, melhor que chamá-lo de 

substituto, seria chamá-lo de suplente, já que o homem zaratustriano supriria as 

demandas inerentes às particularidades da citada filosofia. Filosofia essa que não tem o 

sujeito como paradigma. Assim, é nossa presente hipótese que podemos identificar em 

Assim falou Zaratustra um projeto de ser humano; o ser humano zaratustriano.  

Um tipo de homem elevado e superior, íntegro com sua natureza mais 

própria, por mais que tal natureza seja condenada e amordaçada pela moral, pela 

                                                                                                                                                                                  
produção: aos 10 anos já tinha os primeiros ensaios com a poesia. Não produziu somente obras 
filosóficas, mas também composições musicais e escritos de filologia, além de artigos e prefácios. É 
conhecida sua tumultuada relação com a mãe e a irmã; também citamos seu aparente desacerto com o 
sexo feminino, cujo caso mais notório foi com Lou Salomé. Não obstante tais fatos, Nietzsche construiu 
amizades duradouras e afetuosas com o casal Overbeck, com a baronesa Malvida von Meysenburg e com 
Peter Gast. Mas o que melhor exprime toda a dimensão de seu particularíssimo modo de relacionar-se é 
seu rompimento com Richard Wagner. 
59 Como observa Deleuze, DELEUZE, Gilles. Nietzsche. Trad. Alberto Campos. Lisboa:Edições 70, 
1994, a doença seria uma máscara, como tantas outras utilizadas e criadas por Nietzsche para acomodar a 
diversidade de um eu sem unidade.  
60Ao conceito tradicional (apolíneo-ocidental-socrático-platônico-cartesiano-kantiano-moderno-
metafísico-idealista) de sujeito falta o dinamismo e a mobilidade necessários para ser um criador de 
valores, ele não passa de uma urna estática  que recebe, e assimila ou não, valores já prontos. 



33

ciência, pela religião e pela tradição como algo que deva ser amenizado. A real 

superação, a intentada por Zaratustra, não é o mesmo que se transformar em algo outro 

contrário aos instintos e paixões humanas. A real superação tem em si incorporados, 

indistintamente, todos os traços constitutivos do humano. 

Devido ao papel central ocupado pela obra Assim falou Zaratustra na 

produção nietzschiana, seu estilo particularíssimo e o fato do próprio Nietzsche o ter 

considerado seu livro mais importante62, nos propomos a empreender nossa tarefa a 

partir dele. Portanto “o livro mais elevado que existe” é como que uma reunião de tudo 

que há de mais emblemático do pensamento de Nietzsche. Estão lá: a crítica à religião e 

à metafísica, a transvaloração da moral, o niilismo europeu, o agon, a vontade como 

força e o estilo dançarino-épico e dramático-poético do autor em todo seu esplendor. 

Todos esses temas, tão caros à filosofia, têm conexão com a temática central da presente 

dissertação, a crueldade, tendo em vista a relação com a visão de humanidade na qual a 

crueldade é uma parte constitutiva. 

Zaratustra, o personagem do livro, e não o Zaratustra histórico63, já é a 

primeira encarnação desse ser humano nietzschiano. Ele evolui e se transforma durante 

a trajetória narrada no livro, honrando a noção nietzschiana de trágico como descoberta; 

Zaratustra é um personagem trágico porque ele se descobre, constrói-se, como criador, 

tornando-se aquilo que ele é64. Essa frase é muito cara a Nietzsche, que a tomou 

emprestada de Píndaro e a usa como subtítulo no seu livro autobiográfico Ecce homo: 

                                                                                                                                                                                  
61 Cf. FINK, Eugen, 1988, p. 66: “Zaratustra é o remate do Espírito Livre. Gênio, Espírito Livre e 
Zaratustra são metamorfoses da mesma personagem.”
62 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1995, p. 19, § 4 (Prólogo): ““Entre as minhas obras ocupa o meu 
Zaratustra um lugar à parte. Com ele fiz à humanidade o maior presente que até agora lhe foi feito”. 
63 Quanto a essa diferenciação, cf. capítulo I de HÉBER-SUFFRIN, Pierre, 1991. E também a introdução 
de LAMPERT, Laurence, 1986.
64 MACHADO, Roberto. Zaratustra, tragédia nietzschiana. 2 ed. Rio de Janeiro : Jorge Zahar, 1997, p.
140, comenta, ao analisar o uso que Nietzsche faz dessa expressão (tornar-se aquilo que é): “... tornar-se 
significa criar-se, produzir-se, construir-se e não propriamente descobrir-se, conhecer-se a si mesmo, 
princípio apolíneo apropriado pelo racionalismo socrático platônico. O que faz do homem mais um 
processo de autosuperação, do que uma natureza, uma realidade permanente”.  



34

como alguém se torna o que é. Zaratustra reconhece que “só se vive a experiência de si 

mesmo”, assim tornamo-nos aquilo que somos. Zaratustra, desse modo, pensa no 

discurso de abertura da III parte: 

Passou o tempo em que ainda me acontecia deparar-me com acasos; e 
o que poderia caber-me em sorte, agora, que já não seja meu?/ Está 
somente voltando para trás, está somente voltando para mim – o meu 
próprio eu e o que dele, de há muito, se achava em terras estranhas, 
disperso em meio a todas as coisas e acasos65.

Podemos depreender da citação acima algumas considerações acerca dos 

posicionamentos filosóficos expressados através do Zaratustra. Na medida em que o 

profeta do eterno retorno, se coloca no caminho da criação, do superar-se a si mesmo e 

de se tornar aquilo que é, acasos não lhe dirão mais respeito. Acaso no sentido de sorte, 

ou sina, como algo involuntário, indeterminado e imprevisível, não é seara do homem 

zaratustriano. Ele não se depara com acasos (no sentido citado acima), pois o seu 

destino é outro, e assim ele reconhece. Amor fati
66, esse é o destino para Nietzsche. No 

amor fati ele vê a grandeza do homem, que consiste na volição da necessidade. Só os 

fracos vêem o acaso como desculpa para suas existências impregnadas de nolição. O 

homem  é capaz do amor fati e este implica numa reafirmação que remete ao eterno 

retorno: “voltando para trás, voltando para mim”. Tal ideal de destino também contém 

uma alusão ao agon; assim demonstra o aforismo 323 de A gaia ciência
67

.

A espécie de retomada de si-mesmo empreendida por Zaratustra no decorrer 

do livro, é perpassada por momentos prazerosos, com seus animais e discípulos, por 

viagens interiores e exteriores e também por momentos difíceis, de desânimo, solidão, 

revolta e dúvidas. O fato do caminho do criador, daquele que se torna aquilo que é, não 

                                                            
65 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 188. (O Viandante).
66 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2001, p. 187, § 276. 
67 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2001, p. 215, § 323: “Sorte no destino – O destino nos confere a maior 
distinção, quando nos faz combater por algum tempo ao lado de nossos adversários. Com isso estamos 
predestinados a uma grande vitória”. 



35

ser feito só de coisas boas e contar com obstáculos e desvios, está em concordância com 

as exigências do eu nietzschiano: “Que alguém se torne o que é pressupõe que não 

suspeite sequer remotamente o que é” 68. Por isso esse eu nietzschiano é trágico; ele se 

constrói levando em consideração todas as etapas da construção, as prazerosas e as 

dolorosas.

Ao humano verdadeiramente criador (e nietzschiano) nada de valor pode ser 

conquistado ou alcançado sem sofrimento e duras exigências69, mesmo tornar-se aquilo 

que se é. Nesse caso, especialmente, o caminho é tão importante e decisivo quanto o 

ponto de chegada. O homem Zaratustra e o homem preconizado por ele (que chamamos 

de homem zaratustriano) são criadores, e como tal ousam contrariar o status quo, ir de 

encontro ao que é estabelecido pelos “bons e justos”; que odeiam os que destroem suas 

“tábuas de valores”. O criador70 é visto como criminoso. O homem zaratustriano é 

insurgente, propõe ações escandalosamente contrárias ao pensamento do rebanho: o 

resgate da corporalidade humana como um valor a ser reconhecido71; a condenação do 

Estado como instância toda poderosa72; uma nova interpretação da idéia de justiça73;

                                                            
68 NIETZSCHE, Friedrich, 1995, p. 48, § 9. (Por que sou tão inteligente). 
69 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 115. (Nas ilhas bem-aventuradas):  “Criar – essa é a grande redenção 
do sofrimento, é o que torna a vida mais leve. Mas, para que o criador exista, são deveras necessários o 
sofrimento e muitas transformações”. 
70 O homem criador é o que FINK, Eugen, 1988, p. 80 chama de “homem autêntico, essencial”, o homem 
que assume uma posição, em relação a tudo, original; ele estabelece pesos, medidas, valores e projetos 
novos, reformulando a vida humana e não simplesmente aceitando-a. Para Fink esse homem “existe de 
modo eminentemente ‘histórico’”, como fundador. Por isso a morte de Deus não é, para ele, uma heresia, 
mas sim uma declaração de liberdade de uma humanidade criadora. 
71 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 60. (Dos desprezadores do corpo): A filosofia nietzschiana causa 
repercussão ao valorizar o corpo em detrimento da razão ou do espírito: “O corpo é uma grande razão, 
uma multiplicidade com um único sentido, uma guerra e uma paz, um rebanho e um pastor./ Instrumento 
de teu corpo é, também, a tua pequena razão, meu irmão, à qual chamas ‘espírito’, pequeno instrumento e 
brinquedo da tua grande razão.(...)/ Atrás de teus pensamentos e sentimentos, meu irmão, acha-se um 
soberano poderoso, um sábio desconhecido – e chama-se o ser próprio. Mora no teu corpo, é o teu corpo./ 
Há mais razão no teu corpo do que na tua melhor sabedoria.”  
72 Segundo Zaratustra o Estado foi inventado para os supérfluos cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 75 e 
76. (Do novo Ídolo): “Chama-se Estado o mais frio de todos os monstros frios. E, com toda a frieza, 
também mente, e esta mentira sai rastejando da sua boca.: ‘Eu, o Estado, sou o povo!’/(...) Estado, chamo 
eu, o lugar onde todos, bons ou malvados, são bebedores de veneno; Estado, o lugar onde todos, bons ou 
malvados, se perdem a si mesmos; Estado, o lugar onde o lento suicídio de todos chama-se – ‘vida’!”  
73 O ideal de justiça de Zaratustra baseia-se na desigualdade, em oposição ao ideal de justiça como 
igualdade, que para Zaratustra é fruto da vingança que os homens trazem na alma cf. NIETZSCHE, 



36

uma apologia aparentemente temerária feita à guerra, na qual está presente a concepção 

nietzschiana do agon grego: 

Meus irmãos de guerra! Eu vos amo de todo o coração, sou e fui um 
vosso igual. E sou, também, o vosso melhor inimigo.(...) Deveis ter 
somente inimigos que se odeiem, mas não inimigos que se 
desprezem74.

É o agon que nos impede de classificar Zaratustra (que fala de “boa 

guerra”), e consequentemente Nietzsche, de beligerante, violento, terrorista ou 

belicista75. Zaratustra identifica o homem que busca negar sua porção agonística e a 

porção agonística do mundo como o “último homem”, que é o “mais desprezível dos 

homens”. De tão enterrado no niilismo ele não é capaz nem de “desprezar-se a si 

mesmo”76.

Ao último homem só resta o niilismo destrutivo, negador da vida e da 

humanidade em si mesmo. Desse modo aparentamos a figura do último homem às 

críticas de Nietzsche ao conceito de sujeito tradicional. O homem que acata docemente 

sua absorção por parte do rebanho. O último homem, o homem de rebanho, é aquele que 

apenas acredita no seu eu, enquanto o homem zaratustriano acredita no seu ser próprio. 

O eu apenas pode, no máximo, dizer-se, mas o ser próprio faz o eu. É criador. Nas 

palavras que Zaratustra dirige aos desprezadores do corpo fica clara a diferença entre o 

eu, que identificamos ao último homem, o homem de rebanho (o sujeito tradicional), e o 

ser próprio, que identificamos ao homem zaratustriano: 

                                                                                                                                                                                  
Friedrich, 2000, p. 131. (Das tarântulas): “Não quero ser misturado e confundido com esses pregadores da 
igualdade. Porque, a mim, assim fala a justiça: ‘Os homens não são iguais’”. 
74 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 73 e 74. (Da guerra e dos guerreiros), diz ainda o filósofo à propósito 
da guerra: “Dizeis que a boa causa santifica até a guerra? Eu vos digo: a boa guerra santifica qualquer 
causa./ A guerra e a coragem realizaram grandes coisas, muito mais do que o amor ao próximo. Não a 
vossa compaixão, mas a vossa bravura salvou, até aqui, as vítimas de desgraças”.  
75 Demonstrando que a noção de guerra de Nietzsche difere de uma concepção anti-pacifista, Zaratustra 
diferencia entre guerreiros e soldados; cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 73. (Da guerra e dos 
guerreiros). “Vejo muitos soldados; desejaria ver muitos guerreiros! ‘Uniforme’ chama-se à roupa que 
tragam: Oxalá não seja uniforme o que escondem lá dentro!” Podemos ver o soldado como o sujeito 
tradicional e o guerreiro como o humano zaratustriano.



37

O teu ser próprio ri-se do teu eu e de seus altivos pulos. ‘Que são, para 
mim, esses pulos e vôos do pensamento?’, diz de si para si. ‘Um 
simples rodeio para chegar aos meus fins. Eu sou as andadeiras do eu 
e o insuflador dos seus conceitos’77.

O eu não passa de uma cortina de fumaça providenciada pela metafísica 

ontologizada da tradição filosófica, pois partindo dele não há real, nem devir78. A 

religião também faz uso desse artifício. O homem zaratustriano é o eu e o ser próprio, é 

a razão e o corpo. Ele não se deixa aprisionar por academicismos e nem por religiões 

que o rebaixem. Zaratustra alerta contra os “virtuosos” que pretendem manter os 

homens adormecidos em um sono sem sonhos79 ou fazê-los esquecer do agora, 

esperando um outro mundo, “aquele mundo”, que não é capaz de curar os virtuosos 

enfermos e ainda por cima dissemina a doença da falta de vontade que contamina a 

terra. Zaratustra é claro em seu ensinamento: 

...: não mais enfiar a cabeça na areia das coisas celestes, mas, sim, 
trazê-la erguida e livre, uma cabeça terrena, que cria o sentido da 
terra! / Uma vontade nova ensino aos homens: querer este caminho 
que o homem palmilhou às cegas e declará-lo bom e não mais afastar-
se sorrateiramente dele, como fazem os enfermos e moribundos ! / 
(...)Escutai-me, antes, a mim, meus irmãos, escutai a voz do corpo 
são; é uma voz mais honesta e mais pura./ De modo mais honesto e 
mais puro fala o corpo são, perfeito, quadrado; e fala do sentido da 
terra80.

                                                                                                                                                                                  
76 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p.41. (Prólogo de Zaratustra).  
77 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 60. (Dos desprezadores do corpo). “Instrumentos e brinquedos, são os 
sentidos e o espírito; atrás deles acha-se, ainda, o ser próprio. O ser próprio procura também com os olhos 
dos sentidos, escuta também com os ouvidos do espírito”.  
78 Embora consideremos muito simplificadora a visão de Fink pode nos ajudar lançando alguma luz sobre 
um tema tão amplo que extrapola os limites e pretensões da presente dissertação. FINK, Eugen, 1988, p. 
150: “A sua equação fundamental [a de Nietzsche] é a seguinte: a ontologia metafísica tradicional 
considera como ‘sendo’ aquilo que em verdade não passa de uma ilusão, uma ficção, e rejeita como não 
sendo, como sendo inautêntico aquilo que em verdade é o único ser real e efetivo. O que se toma pelo 
existente autêntico é o vão, mas aquilo que se tomava até agora por vão é o único real. O que até agora 
passava pelo “ser” em oposição ao “devir” não é, enquanto só o devir é”.  
79Cf. NIETZSCHE, Friedrich. 2000, P. 56 (Das cátedras da virtude): “Para todos esses decantados sábios 
das cátedras, era a sabedoria um sono sem sonhos: não conheciam nenhum melhor sentido para a vida”.
80 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 58 e 59. (Dos transmundanos). 



38

O amor fati precisa ser assumido, “querer este caminho”, “declará-lo bom”, 

não fugir do seu destino, mas tê-lo como necessário, como vontade criadora. Ao homem 

zaratustriano cabe superar obstáculos: a enfermidade dos “virtuosos”, os bons e os 

justos81, o niilismo do último homem, tudo isso deve ser superado pelo homem 

zaratustriano para que ele possa exercer seu potencial criador, sua grandeza. No 

discurso intitulado Do caminho do criador, Zaratustra fala do quanto é difícil percorrer 

o caminho rumo a si mesmo; isso representa romper com o rebanho, enfrentar a culpa 

que advêm desse ato e assimilar a solidão. Ao abandonar o rebanho a independência 

parecerá com ficar sem chão; mas, só caindo o homem zaratustriano pode pôr-se de pé 

por ele mesmo. O caminho no rumo de si mesmo é feito de angústia e solidão, faz-se 

necessário ser forte para trilhá-lo, ser duro consigo mesmo: 

Mas o pior inimigo que podes encontrar serás sempre tu mesmo; tu 
mesmo estás à tua espreita em cavernas e florestas./ Solitário, 
percorres o caminho no rumo de ti mesmo! E teu caminho passa por ti 
mesmo e pelos teus sete demônios!/ Herege, serás para ti mesmo, e 
feiticeiro e vidente e doido e céptico e ímpio e celerado./ Arder nas 
tuas próprias chamas, deverás querer; como pretenderias renovar-te, se 
antes não te tornasses cinza!82

O homem zaratustriano é, sim, herege e louco, pois ele ousa buscar 

autonomia; por isso ele contraria o espírito de gravidade. Segundo Zaratustra, o espírito 

de gravidade quer tornar a terra e a vida pesadas para o homem; quer impedi-lo de voar. 

Mas o homem zaratustriano pretende dar novos valores às coisas e por isso o espírito de 

gravidade é o seu demônio, pois ele representa a força que dá às coisas um valor que lhe 

                                                            
81 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 90. (Do caminho do criador): “E guarda-te dos bons e dos justos! 
Eles gostam de crucificar os que inventam a sua própria virtude – odeiam o solitário”.
82 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 91. (Do caminho do criador). “Injustiça e lama atuam contra o 
solitário; mas, meu irmão se queres ser uma estrela, nem por isso deves brilhar menos para eles!” 
NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 90. (Do caminho do criador). Por isso Zaratustra pergunta 
NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 89. (Do caminho do criador): “Podes dar a ti mesmo o teu mal e o teu 
bem e suspender a tua vontade por cima de ti como uma lei? Podes ser o teu próprio juiz e vingador da 
tua lei?”  



39

parece intrínseco, o valor da tradição83. As coisas tornam-se “pesadas” através do 

espírito de gravidade (ou espírito de peso). 

Durante todo o transcorrer do livro, é onipresente a batalha entre Zaratustra 

e o espírito de gravidade, que é o espírito socrático-platônico: aquele que acredita serem 

todos os seres pensáveis e segue o caminho covarde da dedução e da demonstração, 

instâncias que remontam até Aristóteles e foram mais marcadamente apropriadas pela 

Lógica. E tiveram seu desenvolvimento contaminado pela metafísica decadente de 

Sócrates e Platão. O socratismo para Nietzsche seria a visão do terrestre, do sensível e 

do corpóreo como mera aparência inautêntica84, os dois filósofos seriam até antigregos; 

Sócrates ainda teria a audácia de ser plebeu e feio85. A dialética socrática provocou a 

deteriorização do agon e teria um condicionamento patológico86. O espírito de 

gravidade é o pensamento tradicional personificado na figura de um meio anão, meio 

toupeira, um deformado que deforma com pensamentos pesados como chumbo87.

O homem  zaratustriano tem a coragem necessária para matar o espírito de 

gravidade88, ele é o homem criador, afirmativo, o homem amado por Zaratustra89. A 

                                                            
83 O espírito de gravidade, na figura do anão, representa a visão de mundo tradicional, cf. NIETZSCHE, 
Friedrich, 2000, p. 192 e 193. (Da visão e do enigma): “’Ó Zaratustra’, cochichava, zombeteiro, 
pronunciando por sílabas, ‘ó pedra da sabedoria! Arremessaste-te para o alto, –  mas toda a pedra 
arremessada deve – cair!’/(...) ‘Tudo que é reto mente’, murmurou, desdenhoso, o anão. ‘Toda verdade é 
torta, o próprio tempo é um círculo’.” Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 67. (Do ler e escrever):“E, 
quando vi o meu Diabo, achei-o sério, metódico, profundo, solene: era o espírito de gravidade – a causa 
pela qual todas as coisas caem.”
84 Cf. FINK, Eugen, 1988, p. 149. 
85 Cf. NIETZSCHE, Friedrich. O crepúsculo dos ídolos ou como se filosofa às marteladas. Tradução e 
notas Delfim Santos Filho. Lisboa:Guimarães, 1985,  O problema de Socrátes, p. 25-33. 
86 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1985, p. 29: “O dialético deixa ao seu adversário a tarefa de provar que 
não é um idiota: enfurece os outros, ao mesmo tempo priva-os da capacidade para se defenderem. O 
dialético torna impotente o intelecto do seu adversário”.  
87 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 191. (Da visão e do enigma) Há mais do espírito de gravidade no 
capítulo 11 da III parte de Assim falou Zaratustra. Diferentes comentadores têm diferentes interpretações 
do anão como expressão do espírito de gravidade: Magnus supõe que ele seja o “último homem” em nós-
mesmos; Alderman o interpreta como símbolo do desejo de Zaratustra por algo imutável e certo; 
Heidegger ignora a identificação do anão como o espírito de gravidade e o faz simples desatenção 
humana que toma tudo superficialmente e sabe nada de desespero ou decisão, cf. LAMPERT, Laurence, 
1986, p. 337.  
88Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 67. (Do ler e escrever): “Não é com a  ira que se mata, mas com o 
riso. Eia, pois, vamos matar o espírito de gravidade!” 



40

humanidade está no começar e no terminar da obra de Zaratustra, daquele que 

primeiramente se fez cinzas e após dez anos em solidão consigo mesmo90 decidiu voltar 

para o convívio porque amava os homens, para então descobrir que não é “a boca para 

esses ouvidos” e transformar-se naquilo que é91, deixando para trás o último homem, o 

espírito de gravidade, os seus animais, os homens superiores e sentindo o aproximar de 

seus filhos, completando seu amadurecimento. 

O tipo de homem concebido por Zaratustra é o ser humano nietzschiano por 

excelência: anjo e demônio, divino e profano, algoz e vítima, mestre e discípulo. Aquele 

que reconhece o agon e se reconhece agonístico, um homem que não teme sua própria 

coragem e não é escravo da tradição. Nas palavras de Nietzsche, um ser humano sobre-

humano:

... – ele (Zaratustra)  não esconde que o seu tipo de homem, um tipo 
relativamente sobre-humano, é sobre-humano precisamente em 
relação aos bons, e que os bons e justos chamariam de demônio o seu 
super-homem... (...): esse gênero de homem que ele concebe, concebe 
a realidade como ela é: ele é forte o bastante para isso – ele não é a ela 
estranho, dela estranhado, ele é ela mesma, ele tem ainda em si tudo o 
que dela é terrível e questionável, somente então pode o homem 

possuir grandeza ...”92

O humano de Nietzsche, exaltado pela boca de Zaratustra, é um humano 

heróico, tragicamente heróico. Ele não se furta à vida nem a si próprio. Ele é livre por 

aderir ao necessário à realidade; isso o torna um herói; um herói que mesmo 

                                                                                                                                                                                  
89Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 38 e 39. (Prólogo de Zaratustra): “Amo os que não sabem viver 
senão no acaso, porque estão a caminho do outro lado. (...)/ Amo aquele que justifica os seres futuros e 
redime os passados: porque quer perecer dos presentes. (...)/ Amo aquele cuja alma é profunda também na 
mágoa e pode perecer de uma pequena ocorrência pessoal: assim transpõe a ponte de bom grado. (...)/ Amo 
aquele cujo espírito e coração são livres: assim, nele, a cabeça é apenas uma víscera do coração, mas o 
coração o arrasta para o acaso”.  
90Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 82. (Do amigo): “’Há sempre alguém demais perto de mim’ – 
assim pensa o eremita. ‘Sempre uma vez um – isso, depois de algum tempo, faz dois!’ Eu e mim estamos 
sempre em colóquio por demais acalorado; ...”  
91 O que o leva a afirmar: “Viso, acaso, à felicidade ? Eu viso à minha obra !”, cf. NIETZSCHE, 
Friedrich, 2000, p. 381. (O sinal).
92 NIETZSCHE, Friedrich, 1995, p. 113 e 114, § 5. (Por que eu sou um destino). 



41

reconhecendo a vida como vã, não se exime dela ou de si-mesmo nela. O humano 

nietzschiano heróico de Zaratustra joga. 



CAPÍTULO II 



2 CRUELDADE INSTRUMENTAL 

Porque a vida só se dá  
Para quem se deu 

Para quem amou, pra quem chorou 
Pra quem sofreu, ai. 

Vinícius de Moraes 

Depois de expor as indicações do ser humano nietzschiano, nesse segundo 

capítulo nos propomos a demonstrar, na filosofia de Nietzsche, a presença da crueldade 

na realidade humana e como ela é abordada por ele. Buscaremos o papel conferido à 

crueldade na existência humana e quais seriam suas duas funções. 

2. 1 Nietzsche e a crueldade 

A presença da crueldade é constantemente percebida na filosofia de 

Nietzsche; dela e de seus subprodutores e subprodutos mais imediatos – irracionalidade, 

sofrimento, miséria, paixões, dor, carências, culpa, temores, adversidade e outros –, 

todos aparecem como coadjuvantes atuantes nas críticas, análises e teorias nietzschianas 

acerca da vida, do conhecimento, da cultura, do ser humano, do destino, etc. Podemos 

percebê-la em seu primeiro livro, O nascimento da tragédia, onde é vista como 

necessária  à metafísica do artista1, teoria desenvolvida nessa obra. Também em 

Humano, demasiado humano, livro no qual Nietzsche exteriorizou suas mais íntimas 

impressões sobre os homens e as coisas (assim ele próprio diz em Ecce homo), a 

crueldade está presente: “Uma época feliz é completamente impossível, porque as 

pessoas querem desejá-la, mas não tê-la, e todo indivíduo, em seus dias felizes, chega 

quase a implorar por inquietude e miséria”2. Mesmo não sendo citada nominalmente, a 

                                                            
1 Cf. NIETZSCHE, Friedrich. O nascimento da tragédia, ou Helenismo e pessimismo. Tradução, notas e 
posfácio J. Guinsburg. 2 ed. São Paulo:Companhia das Letras, 1992B, p. 55, § 7. 
2 NIETZSCHE, Friedrich, 2000B, p. 215, § 471. 



43

crueldade é vista como fazendo parte da existência humana. Em Aurora, livro de 1881, 

que na sua reflexão acerca dos preconceitos morais, aborda o prazer da crueldade no 

aforismo 18 do livro primeiro: “A crueldade é um dos prazeres mais antigos da 

humanidade”. A crueldade, para ele, pode ser necessária, ter um propósito; o aforismo 

266 de A gaia ciência atesta isso até no título: “Onde a crueldade é necessária. – Quem 

possui grandeza é cruel para com suas virtudes e considerações secundárias”3. Ou seja: 

a necessidade da crueldade pode ser explicada por um propósito. A partir de Assim falou 

Zaratustra, a crueldade ganha contornos que a aproximam do ideal do herói trágico, da 

epopéia, do período homérico:  

É certo, de todo modo, que tampouco os gregos sabiam de condimento 
mais agradável para juntar à felicidade dos deuses do que as alegrias 
da crueldade. Com que olhos pensam vocês que os deuses homéricos 
olhavam os destinos dos homens?4

Ela é encarada como uma parte constitutiva da vida, do humano. Nietzsche 

considera a crueldade e o sofrimento constituintes da vida que se quer mais vida Eles 

não podem ser negados, precisam ser reconhecidos e vivenciados como tal. Nas 

palavras do próprio Nietzsche: “Fomos maus espectadores da vida, se não vimos 

também a mão que delicadamente – mata”5. Ou de forma ainda mais clara: “... Ver-

sofrer faz bem, fazer-sofrer mais bem ainda – eis uma frase dura, mas um velho e sólido 

axioma, humano, demasiado humano, (...)”6.   

O humano nietzschiano, como já foi dito anteriormente, reconhece e aceita a 

pluralidade, a natureza vária do mundo e de si próprio em sua humanidade7. Aceitar a 

                                                            
3 NIETZSCHE, Friedrich,2001, p. 185, § 266. 
4 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 58, § 7, segunda dissertação.
5 NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 68, § 69.  
6 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 56, § 6, segunda dissertação. 
7 O próprio Nietzsche demonstra essa dimensão ao falar de si, cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1995, p. 13, 
em carta à irmã: “A contradição de minha existência está em que tudo o que eu como filósofo radical, 
necessito de modo radical – estar livre de profissão, de mulher e filhos, de amigos, da sociedade, da 
pátria, da fé, estar livre quase de amor e ódio – é também o que sinto como outras provações, pois 



44

pluralidade (que poderia acabar se tornando uma instabilidade patológica), não quer 

dizer tornar-se abnegado ou conformado. O humano nietzschiano acredita no jogo, na 

luta que é a vida, o que leva Nietzsche a afirmar não conhecer “outro modo de lidar com 

grandes tarefas senão o jogo...”8. Só o jogo pode manter a existência, independente dos 

resultados. O jogo, nesse sentido, é um fim em si mesmo, afinal não se joga apenas para 

ganhar; quem age desse modo geralmente ganha muito pouco e poucas vezes. O 

humano nietzschiano sabe disso, ele não busca a conquista do absoluto9, ele busca 

equilíbrio. Isso nos habilita a ver a filosofia de Nietzsche como portadora de traços 

aristotélicos devido à forma como subjaz a ela a noção de jogo na sua filosofia e à 

leitura que faz do agon grego como baseado em um equilíbrio. O consideramos um 

aristotélico atípico porque, como Aristóteles, ele valoriza e busca um equilíbrio; um 

justo meio entre as partes, o bem e o mal, o dionisíaco (desmedida) e o apolíneo 

(medida), a morte e a vida. Tendo esse justo meio como condição necessária para uma 

existência humana, realidade, conhecimento e relações, que se pretendam autênticas e 

saudáveis. Do mesmo modo, o equilíbrio tem papel vital na ética aristotélica, que é uma 

ética teleológica: a finalidade do homem seria a felicidade, a harmonia. A filosofia 

nietzschiana não pode ser considerada teleológica, haja vista toda valorização que dá ao 

ideal de jogo, a disputa em si como vital ao processo. Portanto, ambos, Aristóteles e 

Nietzsche, prezam o equilíbrio, ainda que de maneiras diferentes. Enquanto para o 

primeiro ele é uma virtude, condição para alcançar o fim do bem, para o segundo ele é 

uma busca que condiciona uma existência fiel ao humano.  

                                                                                                                                                                                  
infelizmente sou um ser vivo, e não um aparelho de abstrações.” Mesmo ao falar de unidade, Nietzsche a 
vê com olhos dionisíacos: Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1996, p. 446, § 1050. “o sentimento da unidade da 
necessidade do criar e do aniquilar”.
8 NIETZSCHE, Friedrich, 1995, p. 51, § 10 (Por que sou tão inteligente) 
9Cf. HÉBER-SUFFRIN, Pierre, 1991, p. 56: “Nietzsche conhece a natureza compósita do homem (...). 
Nietzsche não vem, depois de tantos outros, convidar o homem a escolher entre duas naturezas. (...) 
Nietzsche não vem forçar o homem a destrui uma metade de sua natureza para fazer triunfar outra; ele 
insiste para que ele desenvolva plenamente os dois aspectos de sua natureza.” 



45

O humano nietzschiano é um jogador; isso o faz livre e impede que sua 

aceitação do bem e do mal não caia num fatalismo. Muito embora para Camus, por 

exemplo, seja exatamente isso que Nietzsche seja: um fatalista. Na polêmica obra O

homem revoltado, de 1951, Albert Camus aborda os crimes cometidos em nome da 

revolta; na divisão do livro dedicada à revolta metafísica, fornece sua interpretação do 

niilismo de Nietzsche. Segundo ele, com Nietzsche o niilismo, pela primeira vez, foi 

examinado como um fato clínico10. Para Camus, quando privou o mundo da vontade 

divina, ao encontrar Deus morto na alma de seu tempo, Nietzsche privou o mundo de 

unidade e de finalidade; o sintoma mais grave de seu niilismo não é o ateísmo, mas a 

incapacidade de acreditar no que existe; daí vem, de acordo com Camus, a condenação 

que impõe ao idealismo:  

O essencial de sua doutrina resume-se no consentimento total, na não-
resistência ao mal.(...) É preciso aceitar o mundo tal como ele é, 
recusar-se a aumentar sua desventura, mas consentir em sofrer 
pessoalmente o mal que ele contém11.

Com essa afirmação, Camus nos leva a crer que Nietzsche diviniza a 

fatalidade. Arriscamo-nos, aqui, a discordar dessa interpretação. A leitura camusiana 

não leva em conta a responsabilidade que a humanidade adquire com o reconhecimento 

da morte de Deus, e a sua capacidade de criação e de superação, embora aluda a esses 

aspectos. Para Camus, Deus foi substituído pelo acaso, e o niilismo leva o ser humano 

ao extremo da contradição. Vemos esse niilismo caracterizado por Camus como um 

                                                            
10Cf. CAMUS, Albert. O homem revoltado. Trad. Valerie Rumjanek. Rio de Janeiro:Record, 1996, p. 86 
e 87: “No seu caso (de Nietzsche), o ‘pode-se viver revoltado?’ transformou-se no ‘pode-se viver sem 
acreditar em nada?’. Sua resposta é afirmativa. Sim, se se fizer da ausência de fé um método, se se levar o 
niilismo até suas últimas conseqüências e se, desembocando num deserto e, confiando no que vai vir, 
sentir-se, com o mesmo movimento primitivo, a dor e a alegria.” 
11

Ibid., p. 89. 



46

niilismo negativo, diferente do niilismo não pessimista de Nietzsche12, o niilismo do 

último homem13, possibilitador das filosofias pessimistas, contra as quais Nietzsche 

alerta em A gaia ciência. Para ele o surgimento delas deve-se à particularidades da 

época, que toma “as inevitáveis picadas de mosquitos na alma e no corpo” como 

imensamente “sangrentas e malignas14.

Não vemos Nietzsche como um determinista fatalista irracional, para quem 

a existência é feita exclusivamente de dor e de sofrimento. A raiz de tudo não é o mal, 

para ele a raiz de tudo é múltipla, é o bem e o mal a comédia e a tragédia. E ambos são 

necessários à humanidade e à natureza: “... passa-se com o homem o mesmo que com a 

árvore. Quanto mais quer crescer para o alto e para a claridade, tanto mais suas raízes 

tendem para a terra, para baixo, para a treva, para a profundeza – para o mal”15.

O pensar do humano nietzschiano deve estar impregnado de altos e baixos, 

idas e vindas, crescimento e fenecimento, rapidez e lentidão; toda a luta de opostos que 

caracteriza a dimensão agonal da vida16. O jogo onde o que mais importa é o jogar, 

permanecer um jogador. O último aforismo de Humano, demasiado humano, intitulado 

O andarilho, é impregnado dessa atitude de tomar o jogar como o mais necessário. 

                                                            
12Cf. VAN BALEN, Regina Maria Lopes, 1999, p. 49: “O niilismo de Nietzsche é o niilismo ativo ou 
afirmativo que apresenta o ser como totalidade em seu caráter caótico. O ser inclui verdade e mentira, 
realidade e ficção. Finalmente, tudo é máscara e cada máscara revela outras máscaras no devir da vida 
sem objetivo ou finalidade... A capacidade de afirmar a multiplicidade de máscaras, de criá-las e destruí-
las, é o que faz forte a vida. Nada há de pessimismo na filosofia dionisíaca de Nietzsche, como muitos a 
interpretam.”
13De acordo com Giacoia o último homem representa a vontade de nada, o niilismo; é o monumento da 
mediocridade, a uniformizante e castradora igualdade de rebanho, cf. GIACOIA JR., Oswaldo. O caos e a 

estrela. In: Impulso. Piracicaba:Unimep, 2001, p. 17: “O último homem (...) dramatiza a ameaça niilista 
representada pela absolutização do desejo de manutenção e reprodução infinita de uma vida desprovida 
de tensões, contrastes, distâncias e conflitos...”
14 NIETZSCHE, Friedrich,2001, p. 89 e 91, § 48: “Haveria um remédio para filosofias pessimistas e a 
sensibilidade excessiva que me parece a autêntica ‘aflição da era atual’: – mas talvez ele soe demasiado 
cruel e seja ele próprio visto como um dos sintomas que levam as pessoas a julgar que ‘a existência é algo 
ruim’. Bem, a receita para a ‘aflição’ é: aflição”.
15 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 68. (Da árvore no monte). 
16 Cf. SAFRANSKI, Rüdiger, 2001, p. 199 e 200: “Um pensar radical também deve pactuar com a morte. 
Por que? Porque o conhecimento que brota dos grandes sentimentos não pode ser o único conhecimento. 
É preciso também esfriar e perder as ilusões. Mas não para permanecer nas zonas do ferro e do 
inanimado, porém para as atravessar e amadurecer para novos renascimentos. Suportar o inverno porque 



47

Demonstra que Nietzsche não é fatalista, pois ele não visa desfechos, mas busca 

equilíbrio. Mas não um equilíbrio final e sim um equilíbrio de manutenção. A vida é um 

caminho; o andarilho que conquista alguma razão, o percorre ciente de que não existe 

uma “meta final”. Decorre daí sua qualidade de errante e sua aguçada atenção “para 

quanto realmente sucede no mundo”, ele deve ter “alegria na mudança e na passagem”, 

pois o homem nietzschiano assimila a efemeridade. A transitoriedade para ele não é um 

problema ou uma punição; ele a vê como condição de existência, de uma existência 

expandida. Apesar das noites ruins, sem repouso, do vento, dos animais de rapina e dos 

bandidos, ele não procura consolos porque sabe que mesmo depois da terrível noite, o 

dia pode ser pior e  “um segundo deserto sobre o deserto” pode abater-se sobre ele17. Os 

obstáculos ensinam o humano nietzschiano a se fortalecer, ele aprende a se vergar sem 

se quebrar. Na concepção nietzschiana, de realidade, de humano etc, não há espaço para 

que os fracos floresçam. O resistir é recompensado quando é assimilado o caminho:

mais tarde, no equilíbrio de sua alma matutina, em quieto passeio 
entre as árvores, das copas e das folhagens lhe cairão somente coisas 
boas e claras, presentes daqueles espíritos livres que estão em casa na 
montanha, na floresta, na solidão, e que, como ele, em sua maneira ora 
feliz ora meditativa, são andarilhos e filósofos18.

                                                                                                                                                                                  
com ele merecemos a primavera. Não devemos temer a noite, pois quando a suportamos ela nos 
presenteará com uma nova manhã, uma incofundível claridade de aurora”. 
17 NIETZSCHE, Friedrich, 2000B, p. 306, § 638. Nietzsche em sua obra faz uso de recursos geográficos; 
seja para expressar superação, desafios ou dificuldades; o mar, o abismo e o deserto sempre são aludidos. 
Com relação aos desertos cf. SHEPARD, Paul. Homem na paisagem: uma visão histórica da estética da 

natureza (Man in the Landscape: An Historic View of the Esthetics of Nature. New York, 1967): “O 
deserto é o ambiente de revelação, estranho genética e fisiologicamente, sensorialmente austero, 
esteticamente abstrato, historicamente hostil. (...) Suas formas são nítidas e sugestivas. A mente é 
assediada por luz e espaço, a novidade cinestésica da aridez, alta temperatura e vento. O céu do deserto é 
abarcante, majestoso, terrível. Em outros habitats a linha do céu acima do horizonte é quebrada ou 
obscurecida; aqui, junto com a parte acima da cabeça, é infinitamente mais vasta do que a do campo 
ondulado e a das florestas. (...) Num céu desobstruído, as nuvens parecem mais imponentes, refletindo às 
vezes a curvatura da Terra em suas concavidades inferiores. A angulosidade das formas terrestres do 
deserto empresta uma arquitetura monumental tanto à terra como às nuvens.(...) Ao deserto vão profetas e 
eremitas; pelo deserto cruzam peregrinos e exilados. Aqui, os líderes das grandes religiões buscaram os 
valores terapêuticos e espirituais do retiro, não para fugir da realidade, mas para encontrá-la”. 
18 NIETZSCHE, Friedrich, 2000B, p. 306, § 638. 



48

O humano nietzschiano precisa do combate, da luta, dos desafios e inimigos 

agonais, precisa dos ensinamentos dos desertos e da renovação de novas auroras. 

Mesmo quando essas auroras o coloquem diante do nada, trazendo-lhe niilismo. Mas 

esse niilismo é tão somente uma etapa, uma fase do jogo aparentemente, ou de fato, 

feita de derrotas. Derrotas que o humano nietzschiano encara, não como oportunidades 

para se acovardar ou como justificativas para o fracasso, mas sim como chances de 

evoluir, de crescer e exercer integralmente sua vontade de forma afirmativa. Sem a 

possibilidade do jogo não há ocasião para a auto-afirmação, ao menos não uma auto-

afirmação radical e veraz. O homem perde o seu fito e cai num niilismo destrutivo. Nos 

textos de 1884 – 1888, no aforismo 1041, Nietzsche fala do novo caminho para o sim: 

amor fati, o colocar-se dionisiacamente diante da existência. Com uma rede de relações 

filosóficas que envolve o amor fati, a idéia do eterno retorno e os “lados execrados e 

infames da existência”19 ele pretende identificar o autêntico valor. O que ele chama de 

uma filosofia experimental, implica até nas possibilidades do niilismo radical, mas não 

de negação. Tão pernicioso quanto a negação são “os lados unicamente afirmativos de

existência”, esses são responsáveis pelo rebanho, pois são as armas dos fracos. 

Antagonista do amor fati é o niilismo destrutivo do último homem. A figura do 

Adivinho em Assim falou Zaratustra representa esse tipo de niilismo. Suas palavras 

para Zaratustra são carregadas de amargura e desengano: 

‘ – e vi uma grande tristeza descer sobre os homens. Os melhores 
deles cansaram-se de suas obras./Proclamou-se uma doutrina, que uma 
fé acompanhava: ‘Tudo é vazio, tudo é igual, tudo foi!’ (...) Em 
verdade, já estamos cansados demais, para morrer; agora continuamos 
acordados e vivendo – em câmaras mortuárias! –20

A doutrina do niilismo negativo aniquila os últimos homens e inicialmente 

abate o próprio Zaratustra. Ele, no entanto, reage e vê no constante renascer criador do 

                                                            
19 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1996, p. 445, § 1041. 
20 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 166. (O adivinho). 



49

ser humano o caminho de superação da vingança, que amesquinha e apequena a 

humanidade. Aqui, julgamos pertinente um parêntese acerca da idéia de vingança em 

Zaratustra. Heidegger, um leitor atento de Nietzsche21, fornece uma interpretação no seu 

escrito Quem é o Zaratustra de Nietzsche?, ao questionar o que Nietzsche entende por 

vingança em Assim falou Zaratustra. Ele cita dois momentos do livro, ambos na 

segunda parte, nos quais a vingança é comentada por Zaratustra. No primeiro deles, no 

discurso Das tarântulas, ao apresentar seu ideal de justiça como o oposto do das 

tarântulas, Zaratustra as declara portadoras de almas vingativas e diz que o homem 

precisa  ser redimido da vingança: “é esta, para mim, a ponte que conduz à mais elevada 

esperança e um arco-íris após longos temporais”22. No segundo momento, no discurso 

Da redenção, é exposta a contaminação da vontade pela vingança, na sua tentativa de 

vencer a inexorabilidade do tempo; seria o espírito de vingança que origina o castigo: 

“Espírito de vingança, foi esta até agora, meus amigos, a melhor reflexão dos homens: 

e que onde havia sofrimento deveria sempre haver um castigo”23. O homem se torna 

vítima da vingança ao tentar aniquilar o sofrimento, daí a necessidade de se libertar 

desse espírito de vingança. Heidegger não comunga dessa visão, para ele coisas 

decisivas (como o além-do-homem) não podem depender da vingança. De acordo com 

ele, Nietzsche vê a essência e o alcance da vingança metafisicamente24. “...: só quando o 

ser do ente apresenta-se para o homem como retorno do Mesmo, só então pode o 

                                                            
21Cf. OLIVEIRA, Roberto Charles Feitosa de. Ex-verter a metafísica: a questão do sensível em Nietzsche 

e Heidegger. In: Assim falou Nietzsche. Org. Miguel Angel de Barrenechea e Olímpio José Pimenta Neto. 
Rio de Janeiro:7Letras, 1999, p. 56: “Talvez seja a mais longa, mais paciente e  mais insistente leitura que 
um grande filósofo tenha feito de um predecessor(nem mesmo Leibniz dedicou tanto tempo a Descartes, 
nem Hegel ocupou-se tão longamente com Kant). Nietzsche é certamente o interlocutor mais próximo, 
mas também o adversário mais íntimo  de Heidegger.”  
22 NIETZSCHE, Friderich, 2000, p. 129. (Das tarântulas). 
23 NIETZSCHE, Friedrich,2000, p. 172 e 173. (Da redenção). 
24Cf. Heidegger, Martin. ¿Quién es el Zaratustra de Nietzsche ?: “... la venganza se relaciona de 

antemano con todo lo que el ser humano ha reflexionado hasta ahora. La reflexión que aquí se nombra 

no se refiere a algún tipo de reflexión sino a aquel pensar en el que descansa y vibra la relación del 

hombre con lo que  es,con el ente. En la medida en que el hombre se comporta con el ente, representa el 

ente en vistas al hecho de que es, en vistas a lo que es y a cómo es, a cómo quisiera y debiera ser, en 



50

homem passar pela ponte e, livre do espírito da vingança, ser o que passa ao outro lado, 

o além-do-homem”25. A interpretação heideggeriana parece não contrariar a filosofia 

nietzschiana, mas parece colocar em Zaratustra elementos reforçadores da filosofia de 

Heidegger26. Encerremos aqui nosso parêntese e retornamos ao raciocínio que as 

palavras do Adivinho suscitaram. 

Todo o processo de reconhecer, aceitar e ultrapassar (no sentido mesmo de 

sobreviver) esse modo, como quê de montanha-russa, da vida e do humano, é cruel com 

e exige crueldade daqueles que o vivenciam. Crueldade aqui em seu sentido de dureza, 

rigor; a dureza necessária ao criador, ao solitário em busca de si mesmo27. É também no 

sentido de severidade que vemos a crueldade como constitutiva do humano nietzschiano 

e de sua existência. O humano zaratustriano, o humano de Nietzsche por excelência, 

sabe bem acerca da exigência de crueldade28. Com o Canto Noturno de Zaratustra fica 

claro o quanto a lucidez, o ter consciência, pode ser cruel. Zaratustra lamenta a solidão 

decorrente de seu saber, de sua luz: “Eu sou luz; ah, fosse eu noite! Mas esta é a minha 

                                                                                                                                                                                  
pocas palabras: el ente en vistas a su Ser.” Texto obtido na internet, no site: Heidegger en castellano. 
Endereço na internet: http://personales.ciudad.com.ar/M_Heidegger/zaratustra_nietzsche.htm, p. 7.
25 “...: sólo cuando el ser del ente se  presente para el hombre como retorno de lo Mismo, sólo entonces 
puede el hombre pasar por el puente  y, liberado   del espírito de la venganza, ser el que pasa al otro lado, 
el ultrahombre.” Heidegger, Martin.  ¿Quién es el Zaratustra de Nietzsche ? Texto obtido na internet, no 
site: Heidegger en castellano. Endereço na internet: 
http://personales.ciudad.com.ar/M_Heidegger/zaratustra_nietzsche.htm, p. 11. 
26Cf. NUNES, Benedito. O Nietzsche de Heidegger. Rio de Janeiro:Pazulin, 2000, p. 58 e 59: “..., a 
interpretação de Nietzsche por Heidegger tanto fortaleceu a identidade própria de seu pensamento quanto 
reavivou, alargou e robusteceu a inabstraível e inapagável identidade filosófica do pensamento 
nietzschiano.” O legado de Nietzsche deve muito à leitura heideggeriana, e vice-versa, cf. OLIVEIRA, 
Roberto Charles Feitosa de, 1999, p. 66 e 67: “Heidegger quer demonstrar que Nietzsche é antes de tudo 
um grande pensador. Talvez isso pareça óbvio hoje, mas em 1936 era algo muito revolucionário. 
Nietzsche era tido então como o maior estilista em prosa e verso, como um fenômeno da literatura. (...)A 
interpretação de Heidegger teve grande repercussão, pois reintroduziu Nietzsche no lugar que sempre foi 
dele, o lugar da filosofia, mas o preço a pagar foi alto. A ação de salvamento é também uma espécie de 
condenação. Nietzsche efetivamente torna-se um grande pensador, um pensador que também responde a 
questão pelo ser, mas que não responde corretamente. A questão é: teremos que salvar Nietzsche de 
Heidegger?” Embora instigante, sensatamente deixaremos tal questionamento para uma próxima 
oportunidade.
27Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 188. (O viandante): “E se, agora, já te faltam todas as escadas, 
tens de aprender a trepar sobra a tua própria cabeça; de que outra maneira poderias ainda subir?/ Sobre a 
tua própria cabeça e por cima e além do teu próprio coração! O que há em ti de mais suave deve, agora, 
tornar-se o que haverá de mais duro”. 
28 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1996, p. 445: “cada conquista do conhecimento decorre do ânimo, da 
dureza contra si, do asseio para consigo”. 



51

solidão: que estou circundado de luz.(...) É noite; ai de mim, que tenho de ser luz! E 

sede do que é noturno. E solidão!”29 Ele lamenta, mas a solidão também faz parte do 

humano30.

O ser humano criador de si e de sua realidade, aquele que exerce sua 

vontade de forma afirmativa e possibilita o superar-se, é bem ciente da necessidade da 

adversidade em seu caminho; as palavras de Zaratustra deixam isso bem claro: a dureza 

e o rigor são imprescindíveis para o criador31. Zaratustra repreende duramente àqueles 

que fogem da dureza. Àqueles que pretendem conservar sua moleza de espírito ao tentar 

esconder a crueldade ou esconder-se da crueldade da vida, Zaratustra tem duras 

palavras: “Conheceis somente as centelhas do espírito; mas não vedes a bigorna que ele 

é nem a crueldade do seu malho! / Na verdade não conheceis a altivez do espírito!”32

Nietzsche, freqüentemente, utiliza imagens de força, até de violência (dos fenômenos 

naturais ou das relações humanas), para reforçar a necessidade de dureza às ações, 

atitudes e raciocínios. Ele faz isso ao dizer, em Aurora, o que é necessário a um 

professor e também em O crepúsculo do ídolos, que tem o eloqüente subtítulo de como

se filosofa às marteladas
33

.

                                                            
29NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 135 e 137. (O canto noturno); cf. também, HÉBER-SUFFRIN, Pierre, 
1991, p. 128: “...; existe, pois, alguma crueldade em Zarastustra, o lúcido descobridor das vontades 
profundas, o clarividente cuja lucidez o obrigou a uma total mudança de ponto de vista. Essa crueldade 
lhe pesa, e ele confessa a tentação de ficar na penumbra, tão mais acolhedora e mais calorosa que a fria 
lucidez”. 
30 Obras díspares como O lobo da estepe, de Herman Hesse e As portas da percepção, de Aldous Huxley, 
trazem subliminarmente (ou escancaradamente, dependendo da leitura) a inexorabilidade da solidão 
humana como “universos insulares” (Huxley) ou “o frio espaço silente em que giram as estrelas” (Hesse). 
31 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 188. (O viandante): “O que há em ti de mais suave deve, agora, 
tornar-se o que haverá de mais duro./ Aquele que sempre muito se poupou, acaba adoecendo de seu muito 
poupar-se. Louvado seja aquilo que enrijece! Não louvo a terra onde escorrem – manteiga e mel! / É 
preciso aprender a desviar o olhar de si, para ver muitas coisas; –  tal dureza é necessária a todo o 
escalador de montanhas”. Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 256. (De velhas e novas tábuas): “Porque 
os criadores são duros. E deverá parecer-vos suprema ventura imprimir a vossa mão nos milênios, como 
em  cera – / – suprema ventura, escrever na vontade dos milênios, como em bronze – mais duros do que o 
bronze, mais nobres do que o bronze. Duríssimo é somente o mais nobre”. 
32 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 134. (Dos famosos sábios) 
33 Cf. LAMPERT, Laurence, 1984, p. 343, nota 98: “Os passos seguidos por Zaratustra em direção a esta 
dura exigência podem ser traçados na visão de Nietzsche acerca do que é requisito a um professor. Em 
1881 ele disse: ‘Insuficiente! – Isso não é suficiente para provar algo, qualquer um seduz ou eleva o povo 
a isso’. Em uma nota escrita no outono de 1883, ele diz: ‘Isso não é suficiente para produzir um professor: 



52

Para Nietzsche, a crueldade, e seu desdobramento mais imediato, o 

sofrimento, fazem parte da conformação de tudo o que há de humano e mundano. Em 

seu primeiro livro, O nascimento da tragédia, quando analisa as origens e a trajetória da 

tragédia, e nos fornece sua visão do ser humano grego e de seu mundo, Nietzsche cita o 

mito da sabedoria de Sileno como emblemático do antigo universo grego. Nesse mito a 

figura de Sileno, companheiro de cortejo de Dioniso, quando pressionado pelo rei Midas 

a revelar qual dentre as coisas seria a melhor e mais preferível para os homens,  ensina 

que o melhor é não ser. Sequer nascer. E no caso da impossibilidade dessa opção, o 

ideal é morrer logo34; embora sempre ébrio, Sileno era um sábio. Fica difícil imaginar 

algo mais cruel do que esse panorama para os humanos. Nietzsche transporta esse 

panorama para sua concepção de mundo e mesmo quando se refere à sua época, não 

deixa de perceber a crueldade e os seus ecos, passados e presentes. Segundo ele, a 

verdade cruel é que “quase tudo que chamamos ‘cultura superior’ é baseado na 

espiritualização e no aprofundamento da crueldade” 35. Ela só foi divinizada, foi 

amenizada via uma leitura equivocada a respeito da tragédia; pois, na realidade, a 

crueldade é a “dolorosa volúpia” da tragédia em qualquer uma das suas manifestações, 

antigas ou modernas: suplícios, sacrifícios, julgamentos, revoluções sangrentas, desafios 

aparentemente irracionais ao perigo, e na autocrueldade religiosa, o que há é a poção 

bem temperada da grande Circe crueldade. 

                                                                                                                                                                                  
qualquer um pode violentamente alterar o povo no sentido de que aceite isso’. A parábola do martelo foi 
acrescentada no final do Crepúsculo. Muitas notas referem-se ao eterno retorno como o martelo na mão 
do mais poderoso dos homens. – The steps followed by Zarathustra toward this hard requirement can be 

traced in Nietzsche’s judgments about what is required of a teacher. In 1881 (D 330) he said: ‘Not 
enough! – It is not enough to prove something, one has also to seduce or elevate people to it.’ In a note 

written in the fall of 1883, he said: ‘It is not enough to bring a teaching: one has also to violently alter 

people in order that they accept it.’ The parable of the hammer was added to the end of Twilight. Many 

notes refer to eternal return as the hammer in the hand of the most powerful man, e.g., KGW VII 27[80], 

VIII 2[100, 129, 131].” 
34 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1992B, p. 36, § 3.  
35Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 135 e 136, § 229.



53

Seria integralmente oposto à filosofia nietzschiana, que algo partícipe do 

humano fosse obrigatoriamente contrário à elevação desse humano. Também os traços 

desprezíveis e condenáveis são humanos .36

Não é tentando sufocar e suprimir algo seu, mesmo que atávico, que o ser 

humano nietzschiano torna-se quem é. Assim fazem os homens do rebanho, contra os 

quais é preciso defender-se. O rebanho promete asas para voar, mas providencia âncoras 

para os pés de seus membros. Zaratustra alerta os seus: “Sou cruel, meus irmãos? Mas 

eu digo: àquele que cai, deve-se, ainda, dar-lhe um empurrão!”37. Aquele que cai, que 

dá um passo além dos limites do rebanho, merece um empurrão; pode machucar, mas 

faz sair do lugar. Assumindo aqui um raciocínio não encontrado em Nietzsche, mas 

inspirado por ele e suas críticas ao cristianismo: e se Adão e Eva não tivessem ‘caído’? 

O que seria de nós? Teríamos nos visto ‘forçados’ a desenvolver nossa razão?  

Trabalhar? Sentir dor? Sentir prazer? Ou permaneceríamos como ignorantes e felizes 

tutelados? Claro que é uma indagação impossível de ser respondida, mas nem por isso 

menos válida; afinal, em filosofia as perguntas são tão, ou mais, importantes que as 

respostas.

Para Nietzsche, o ser humano deve aceitar os seus instintos e atributos e 

transformar o que há de pernicioso em si38, buscar o enobrecimento pela degeneração; 

de acordo com Nietzsche, todo progresso tem que ser precedido de um debilitamento 

parcial39; assim, absorve-se o novo, o diferente, o marginal (no sentido de estar à 

                                                            
36 NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 48, § 44: “acreditamos que dureza, violência, escravidão, perigo nas 
ruas e no coração, ocultamento, estoicismo, arte da tentação e diabolismo de toda espécie, tudo o que há 
de mau, terrível, tirânico, tudo o que há de animal de rapina e de serpente no homem serve tão bem à 
elevação da espécie ‘homem’ quanto o seu contrário”. 
37 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 249. (De velhas e novas tábuas). Esse é o mote do livro Fernão 

Capelo Gaivota, romance popular do norte-americano Richard Bach. 
38 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 69, § 76: “Em circunstâncias de paz, o homem guerreiro se lança 
contra si mesmo”. 
39 Um famoso estilista europeu já dizia: antes de dar um grande salto, é necessário dar alguns passinhos 
para trás. 



54

margem) e eleva-se uma natureza, um povo40. Zaratustra, em um discurso que se chama 

precisamente O convalescente, compartilha com seus animais o que aprendeu sobre a 

crueldade dos homens:  

Ah, meus animais, só isso aprendi, até agora: que o homem precisa, 
para o seu bem, de tudo o que tem de pior – / – que tudo o que tem de 
pior é a sua melhor força e a pedra mais dura para o supremo criador; 
e que cumpre ao homem tornar-se melhor e pior41.

Aí está a dureza, a severidade necessária. Nietzsche promove uma 

abordagem à idéia de crueldade procurando livrá-la dos pressupostos e dos preconceitos 

do senso comum; buscando devolvê-la ao seu lugar de direito: afinal, a crueldade pode 

não ser o traço mais estimado do real, mas faz parte da sua constituição42. Olhando pelo 

viés de Nietzsche, e de Zaratustra também, a perfeição inclui a imperfeição. A sua 

caracterização da crueldade diz muito de sua visão de  mundo, de sociedade e de ser 

humano. Permite-nos até ousar traçar um paralelo com o pensamento de Maquiavel no 

que concerne ao comportamento humano: para o florentino, os homens e mulheres 

sempre incorreriam em falhas, pecados e crueldades caso não fossem impedidos por 

instâncias legais punitivas43. Em Maquiavel a crueldade é uma necessidade, mas não 

constitutiva do homem; até porque a visão socrática-cristã estava na base da cultura e da 

racionalidade renascentista. Sem a condenação da moralidade, Nietzsche vê a violência, 

a exploração, enfim a crueldade, como comuns à dimensão humana; a crueldade é 

exposta como inerente à vida, como uma condição de existência: 

                                                            
40 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000B, p. 155 e 156, § 224. 
41 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 261. (O convalescente). 
42Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 55, § 6, segunda dissertação: “Parece-me que repugna à 
delicadeza, mais ainda à tartufice dos mansos animais domésticos (isto é, os homens modernos, isto é, 
nós), imaginar com todo o vigor até que ponto a crueldade constituía o grande prazer festivo da 
humanidade antiga, como era um ingrediente de quase todas as suas alegrias; e com que ingenuidade se 
apresentava a sua exigência de crueldade, quão radicalmente a ‘maldade desinteressada’ (ou, na 

expressão de Spinoza, a sympatia malevolens [simpatia malévola]) era vista como atributo normal do 
homem – ...” 



55

Abster-se de ofensa, violência, exploração mútua, equiparar sua 
vontade à do outro: num certo sentido tosco isso pode tornar-se um 
bom costume entre indivíduos, quando houver condições para isso... 
Mas tão logo se quisesse levar adiante esse princípio, tomando-o 
possivelmente como princípio básico da sociedade, ele prontamente se 
revelaria como aquilo que é: vontade de negação da vida, princípio de 
dissolução e decadência. Aqui devemos pensar radicalmente até o 
fundo, e guardarmo-nos de toda fraqueza sentimental: a vida mesma é 
essencialmente apropriação, ofensa, sujeição do que é estranho e mais 
fraco, opressão, dureza, imposição de formas próprias, incorporação e, 
no mínimo e mais comedido, exploração –...44

Qualquer tentativa de camuflar os traços pouco simpáticos (o lado escuro) 

do bicho homem, são mostras de uma vontade fraca, de negação da vida. A vontade 

afirmativa, plena de vida, graças ao seu excedente de forças, permite-se a visão do 

terrível45.

A concepção de crueldade, e o lugar que ela ocupa em Nietzsche, é 

sintomática da crítica nietzschiana à divisão filosófica do mundo em “mundo 

verdadeiro” e “fábula”. Crítica que se aproxima da sua condenação às filosofias 

pessimistas; a dificuldade que ele tem de acatar essa “divisão” do mundo é reveladora 

de todo o desprazer que lhe provoca o idealismo. Em Crepúsculo dos ídolos, um de seus 

últimos livros (1888), no trecho intitulado  Como o “mundo verdadeiro” acabou por se 

tornar uma fábula
46

, ele pretende contar a história de um erro que começou com o 

platonismo, passou ao cristianismo, se fortaleceu com o pensamento kantiano, se 

desenvolveu com a ciência e foi negado pelo niilismo, para só então, depois da 

destruição negadora do niilismo, podermos lidar com um mundo nem verdadeiro nem 

                                                                                                                                                                                  
43 Cf. MAQUIAVEL, Nicolau. O Príncipe. Trad. Lívio Xavier. São Paulo:Nova Cultural, 1996, p. 100. 
(coleção Os Pensadores): “..., pois os homens sair-te-ão sempre maus, se por necessidade não se fizerem 
bons”.
44 NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 170 e 171, § 259. Ressaltamos a semelhança com uma passagem de 
O Príncipe, MAQUIAVEL, Nicolau, 1996, p. 63: “Vai tanta diferença entre o modo como se vive e o 
modo por que se deveria viver, que quem se preocupar com o que se deveria fazer em vez do que se faz 
aprende antes a ruína própria, do que o modo de se preservar; e um homem que quiser fazer profissão de 
bondade é natural que se arruíne entre tantos que são maus”.  
45 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2001, p. 273, § 370 e NIETZSCHE, Friedrich, 1995, p. 111, § 4 (Por que 
sou um destino): “o negar e o destruir  são condição para o afirmar”. 



56

aparente, mas com o mundo possível. Mesmo antes do Crepúsculo dos ídolos, 

Nietszche abordara essa questão no aforismo 130 de Aurora. Lá, ele fala em dois reinos: 

o reino dos fins e da vontade e o reino do acaso e de como, no fim, ambos são 

governados pela mesma instância: o acaso; e a nós, os humanos, cabe tornarmo-nos o 

que devemos ser47. Nietzsche despreza a divisão, pois para ele, ela atesta uma fuga e 

incapacidade humanas (e por extensão, do pensar filosófico) em encarar a realidade e 

suas especificidades. Rosset coloca nos seguintes termos: 

..., suspeito muito de que a desavença filosófica com o real não tenha 
por origem o fato de que a realidade seja inexplicável, considerada 
apenas em si-mesma, mas sim o fato de que ela seja cruel e que 
conseqüentemente a idéia de realidade suficiente, privando o homem 
de toda possibilidade de distância ou de recurso com relação a ela, 
constitui um risco permanente de angústia e de angústia intolerável –
...48

É um modo de encarar algo (ou não encarar) bem conhecido dos 

antropólogos: se não olharmos, não dissermos o nome, então não existe. Portanto, seria 

a dificuldade que a humanidade tem de lidar com a crueldade, a sua própria e a da 

realidade, uma das explicações para algumas maneiras de pensar e interpretar o mundo. 

Em diferentes momentos e de diferentes modos, Nietzsche faz essa crítica: seja quando 

condena o idealismo, seja ao desacreditar o cristianismo e a figura do apóstolo Paulo49,

seja ao propor a revisão da moral como tem sido vista até então. Mas ele também se 

refere à crueldade como o prazer de fazer sofrer. Para diferenciar a crueldade 

naturalmente inerente ao humano da crueldade que se compraz em fazer exclusivamente 

o mal, propomos uma leitura na qual apresentamos a crueldade como formadora e como 

deformadora. 

                                                                                                                                                                                  
46 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1985, p. 43. 
47 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1947, p. 88 e 89, § 130. 
48 ROSSET, Clémente. O princípio de crueldade. Trad. José Thomaz Brum. Rio de Janeiro:Rocco, 1989,
p. 16. 



57

2. 2 Crueldade formadora e deformadora 

Diante da filosofia de Nietzsche, como a caracterizamos aqui, pode-se tomar 

duas atitudes frente à crueldade: exercê-la de forma positiva ou negativa, ou seja: 

colocá-la a serviço de uma vontade afirmadora ou de uma vontade negadora. Ser criador 

é a forma positiva, e cair no niilismo destrutivo (e apenas destrutivo) é a forma negativa. 

Clément Rosset, no livro O princípio de crueldade, estabelece dois princípios: o 

princípio de realidade insuficiente, que ele liga ao pensamento moral que pretende ter 

um efeito mitigador e enganoso; e o princípio de realidade suficiente, esse sim mais 

cruel e mais verdadeiro, ligado ao pensamento trágico mais comprometido com a vida. 

Ligamos esses princípios às duas maneiras de lidar com a crueldade inerente à 

existência. Para Rosset, o principal objetivo da maior parte das empresas filosóficas é 

fazer o homem esquecer a verdade, a crueza da realidade:  

fazer ‘passar’ sua crueldade, assim como um medicamento faz 
provisoriamente cessar uma dor, atenuar a prova da realidade por uma 
infinita variedade de remédios (...) que se limitam sempre, no final das 
contas, a um exorcismo alucinatório do real50.    

A lucidez para com a realidade, a dor da existência consciente, precisa ser 

encarada e superada, e não ocultada como se não existisse. Superá-la não aniquilando-a 

ou negando-a, embora seja essa a atitude mais imediata quando o ser humano é pego 

desprevenido e vê sua existência ameaçada por algo que supera suas forças. O jogador 

verdadeiramente combativo sabe que nem sempre o mais forte sai vitorioso. A vitória 

não é doce nem prazerosa quando, para ser conquistada, implica em anular-se. Se, para 

neutralizar toda a dor da existência, o humano vacina a si próprio contra a vida plena, 

                                                                                                                                                                                  
49 Cf. NIETZSCHE, Friedrich. O Anticristo. Trad. Geir Campos. Rio de Janeiro:Ediouro, 1985. 



58

feita de alegria e tristeza, seu propósito se perde. Não sofrer, não sentir dor: para quê?, 

pelo quê?, por quê?. Desistir de viver antes de morrer?  

A dureza cruel é a saída para o humano zaratustriano lidar com a realidade 

cruel e não ser transformado por ela no 'último homem’. Ou seja: a cura para o mal é o 

próprio veneno. Rosset propõe distinguir entre duas espécies de filósofos: os 

curandeiros e os médicos: 

Os primeiros são compassivos e ineficazes, os segundos eficazes e 
implacáveis. Os primeiros não têm nada de sólido a opor à angústia 
humana, mas dispõem de uma gama de falsos remédios capazes de 
adormecê-la mais ou menos durante muito tempo, capazes não de 
curar o homem, mas suficientes para fazê-lo ir vivendo. Os segundos 
dispõem do verdadeiro remédio e da única vacina (quero dizer, a 
administração da verdade); mas este é tal força que, se eventualmente 
reconforta as naturezas saudáveis, tem por outro e principal efeito o de 
fazer perecer imediatamente as naturezas fracas51.

Os últimos homens seriam como os filósofos-curandeiros que, não 

satisfeitos em disseminar a doença do niilismo destrutivo, ainda incorrem nos perigos da 

auto-medicação. Já o homem zaratustriano é o filósofo-médico que tira do próprio 

veneno o antídoto; da aceitação integral da vida possível, mesmo daquilo que ela tem de 

negativo, tornando-a, desse modo, afirmativa. Ao valorizar a vida, desvaloriza-se a 

morte. Os fracos ficam tão preocupados em não morrer que não vivem. Os filósofos-

curandeiros abusam de falsos remédios52 na sua pretensão de resolver ou solucionar a 

existência, buscando fornecer-lhe um status de coisa possível de ser apreendida e 

controlada. Clément Rosset, no livro Alegria: a força maior, ao citar que o que a alegria 

de viver menos visa é a estabilidade e a perenidade de um ser imperecível e inalterável, 

                                                                                                                                                                                  
50 ROSSET, Clément, 1989, p. 24. 
51 ROSSET, Clément, 1989, p. 28 e 29. 
52Cf. ROSSET, Clément. Alegria: a força maior. Trad. Eloisa Araújo Ribeiro. Rio de Janeiro:Relume 
Dumará, 2000 (Conexões), p. 43: “Nietzsche não cansa de repetir que todo pensamento que não é 
imbuído de conhecimento trágico, que tenta desviar da evidência da morte, do efêmero, do sofrimento, 



59

argumenta que, muito ao contrário, a alegria de viver respirará plenamente numa 

existência efêmera, passível de fragilidade, mutável e desejada como tal53. Como diz o 

poeta “não é preciso buscar solução para a vida / ela não é uma equação não tem que ser 

resolvida / a vida, portanto, meu caro, não tem solução”54.

Nessa tarefa de assimilar a existência como ela é, a crueldade desempenha 

funções importantes. Buscaremos demonstrar o duplo papel exercido pela crueldade no 

modo como a caracteriza Nietzsche. Cremos que ela, no pensamento nietzschiano, possa 

ser vista em duas acepções distintas, com uma função diferente correspondendo a cada 

uma. A primeira vê o papel da crueldade de uma forma positiva e sua função é a que 

vamos chamar de ontológica-instrutiva. Já na outra acepção, a crueldade tem o papel 

negativo de exercer dominação e adestramento, acabando por contrariar a natureza 

humana. Chamaremos a função dessa segunda acepção da crueldade de deformadora-

destrutiva. 

Chamar essa primeira função de ontológica pede alguns esclarecimentos à 

guisa de justificação pela escolha do termo. Seguindo a tradição filosófica ontologia tem 

como sinônimo a palavra metafísica55. Esta por sua vez, apresentou-se sob três formas 

fundamentais distintas no decorrer da história: como teologia, como ontologia e como 

gnosiologia. A segunda explica nossa opção por chamar a função de ontológica, na 

medida em que a ontologia preocupa-se com os caracteres fundamentais do ser, do que 

faz o ser enquanto ser. Pode-se argumentar falta de coerência na utilização de um termo 

com tão grande tradição filosófica para tentar esclarecer um aspecto da filosofia de 

                                                                                                                                                                                  
dá, inelutavelmente, lugar a filosofias-remédios, como a ontologia eleata ou a metafísica platônica, 
chamadas menos para dar conta da existência do que, incansavelmente, para testemunhar contra ela.” 
53Cf. ROSSET, Clément, 2000, p. 20: Tal visão é aparentada à filosofia nietzschiana: “... o charme da 
existência, longe de ser apreciado proporcionalmente a uma problemática participação na eternidade, se 
mede, ao contrário, proporcionalmente à sua estranheza ao ser tal como é concebido pelos ontologistas e 
metafísicos –  ...”. Onde os Adões e Evas seriam mais alegres no eterno ‘paraíso’ou na caótica e limitada 
Terra? 
54 PAULINHO DA VIOLA; Ferreira, GULLAR. In: Bebadosamba. Solução de vida (Molejo Dialético) 



60

Nietzsche; entretanto, nos parece honrar ao modo nietzschiano, tão dado a desconsiderar 

conceitos notoriamente tradicionais. Quando falamos em função ontológica-instrutiva 

nos referimos à identificação entre vida e crueldade ressaltada por Nietzsche. Se a vida 

e a realidade são feitas também pela crueldade e pelo sofrimento, o ser humano para ser 

completo tem que necessariamente vivenciar também o lado cruel do real e de si-

mesmo. O que não deixa de existir para o ser humano nietzschiano é o fato dele ter que 

encarar a realidade como múltipla: feita de crueldade e de suavidade, de prazer e 

sofrimento. Em Nietzsche auto-afirmação vai incluir, como uma etapa, a autonegação, 

para uma maior afirmação possível; o homem que vive supera aquilo que, na vida, 

embora pertencendo à vida, a nega. Por isso é possível ver a auto-afirmação do homem 

nietzschiano como a afirmação da vida e da morte que pertence à vida56. A crueldade 

tem, desse modo, uma função formativa para o ser humano, ontológica no sentido de 

fazer parte da sua constituição. Enfrentar a crueldade como algo constitutivo e 

inevitável é o primeiro passo que caracteriza o seu papel positivo; o segundo é perceber, 

junto ao aspecto ontológico-formativo, o aspecto instrutivo da crueldade que se dá como 

um desdobramento, como um mecanismo de manutenção e de possibilidade à 

humanidade autêntica. Ou seja: a crueldade, vista positivamente, promove a chance de 

um processo de aprendizagem, daí seu aspecto instrutivo. Como diz Nietzsche, em Além 

do bem e do mal, no aforismo 262 a adversidade fortalece; e a crueldade é imensamente 

adversa. Quando tudo é fácil demais, só os medíocres sobrevivem. 

Da constatação feita pelo homem de que a crueldade é parte necessária e 

constitutiva da existência, decorre o ensejo para a possibilidade de aprender com ela. Ao 

assimilar, assumir e exercer a vida, o mundo, como também feitos do sofrer e do cruel, 

                                                                                                                                                                                  
55 Cf. ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia. Trad. Alfredo Bosi e Ivone Castilho Benedetti. 4 
ed. São Paulo:Martins Fontes, 2000. 



61

o ser humano estará mais apto a exercer sua humanidade plenamente: “As grandes 

épocas de nossa vida são aquelas em que temos a coragem de rebatizar nosso lado mau 

de nosso lado melhor”57. Parafraseando: os piores e mais cruéis momentos e impulsos 

são os das melhores e mais promissoras possibilidades de aprendizagem. Convém 

atentar para que essa não seria uma atitude de pura inversão. Nietzsche não afirma que 

basta trocar etiquetas: tudo que é bom torna-se mau e vice-versa. Essa seria uma visão 

muito superficial da sua filosofia. Que acabaria por levar ao vazio do niilismo 

destrutivo. Simples inversor é o último homem, e por isso seu fim (no sentido de meta e 

de acabar) contraria sua própria humanidade. Isso leva Nietzsche a afirmar: 

Vocês querem, se possível – e não há mais louco ‘possível’ – abolir o 
sofrimento;... – isso não é um objetivo, isso nos parece um fim! A 
disciplina do sofrer, do grande sofrer – não sabem vocês que até agora 
foi essa disciplina que criou toda excelência humana?58

A transformação e não inversão, proposta por Nietzsche, tem sua 

legitimidade em seu caráter revelador de ilusões; o objetivo não é destruí-las, mas sim 

torná-las notórias. Assim, poderia surgir uma espécie de criacionismo axiológico: 

criação, e, repito, não inversão, de novos valores, novas visões59. É desse modo que, 

superando o aparente paradoxo60, nos sentimos capazes de afirmar a positividade da 

crueldade, ao menos em relação ao pensamento de Nietzsche61. Mas essa positividade 

                                                                                                                                                                                  
56 Cf. TILLICH, Paul. A coragem de ser. Trad. Eglê Malheiros. 3 ed. Rio de Janeiro:Paz e Terra, 1976, p. 
21. Fazemos questão de citar aqui um teólogo buscando demonstrar assim como a visão nietzschiana 
pode não ser encarada como sintomática de um filósofo caótico, pessimista, ateu, fatalista, destruidor, etc. 
57 NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 75, § 116. 
58 NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 131, § 225. 
59 Para Karl Marx já interpretamos demais o mundo, a questão devia ser transformá-lo. Nos atrevemos a 
imaginar que para Nietzsche a questão seria transformar nossas interpretações do mundo. 
60Cf. ROSSET, Clément, 2000, p. 22, que se refere ao paradoxo central da alegria: “Este paradoxo pode 
ser enunciado sumariamente assim: a alegria é um regozijo incondicional da existência e a propósito da 
existência; ora, não há nada menos regozijador do que a existência, considerando esta última com toda 
frieza e lucidez de espírito.”  
61 Cf. ROSSET, Clément, 2000, p. 26: “Não faltam testemunhas dessa aliança quase original entre a 
alegria e a crueldade, do caráter corrosivo e inclemente próprio a todo gáudio profundo (...) Por minha 
parte acrescentarei que a crueldade é, de todo modo, marca de distinção, e isso em todos os campos – 



62

não anula o seu potencial pernicioso, que Nietzsche expõe muito claramente em sua 

obra Genealogia da moral. Nesse livro podemos ver a crueldade em seu papel mais 

negativo: como um instrumento de repressão moral. Nietzsche mostra como a crueldade 

e o sofrimento atrelados à religião podem originar uma verdade aparente que depõe 

contra os instintos humanos, minando-os através de juízos morais e religiosos 

limitadores. A crueldade, que faz parte da natureza humana, volta-se contra essa mesma 

natureza atacando-a. Por esse motivo preferimos não considerar a função deformadora-

destruidora também como ontológica, embora a crueldade continue fazendo parte da 

constituição humana. Mas nesse caso, ela acaba por contrariar essa constituição ao 

distorcê-la como uma maneira de adaptar-se à realidade. Rosset considera essa maneira 

neurótica, pois consiste em uma negação da realidade, inteira ou parcial, “em considerar 

os componentes infelizes não como inelutáveis, mas como provisórios e sujeitos à 

eliminação progressiva”62.

Como ilustração a essa dupla função da crueldade evocamos a tragédia 

grega para representar a crueldade positiva e sua função ontológica-instrutiva e o 

cristianismo representando a crueldade negativa e sua função deformadora-destrutiva. 

São duas maneiras distintas e com resultados antagônicos, de lidar com a crueldade 

comum ao mundo, a partir da concepção nietzschiana.  

A crueldade (dos deuses, dos humanos, da natureza como fenômeno) fazia 

parte, tacitamente, da vida dos gregos e seus heróis trágicos. Assim o homem dionisíaco 

grego era mais pleno, pois tinha chances de dar vazão aos seus instintos; o próprio 

                                                                                                                                                                                  
entendendo-se, é claro, por crueldade, não o prazer de manter o sofrimento, mas uma recusa de 
complacência para com qualquer que seja o objeto”. 
62ROSSET, Clément, 2000, p. 27. Sobre uma leitura psicanalítica da crueldade, recomendamos 
DERRIDA, Jacques. Estados-da-alma da psicanálise. O impossível para além da soberana crueldade. 

Trad. Antonio Romane Nogueira e Isabel Kahn Marin. São Paulo:Escuta, 2001. Derrida chama atenção 
para o conceito de crueldade como um viveiro de obscurantismo, devido à seus aspectos confusos e 
enigmáticos (p. 19). 



63

Dioniso tem muito de cruel e de crueldade em sua trajetória63. Mas, com o cristianismo, 

a crueldade presente e atuante na existência torna-se algo exterior à condição humana e 

precisa ser justificada pela culpa, pelo castigo. Em Aurora, Nietzsche aponta essa 

diferença: “... na Antigüidade, havia ainda efetivamente infelicidade, pura, inocente 

infelicidade; somente no cristianismo tudo se torna castigo, bem merecido castigo...”64

O cristianismo tomou da crueldade o direito de existir pura e simplesmente, sem 

necessidade de uma falta que a produzisse, como fora no passado da humanidade. 

Com a fala de Nietzsche em Incursões de um Intempestivo, em Crepúsculo 

dos ídolos, fica demonstrada uma recusa em ser vítima da inevitável crueldade. Afinal, 

aos humanos compete honrar a vida e não se deixar diminuir por ela, a despeito de 

qualquer obstáculo ou prova: “Os homens mais espirituais, supondo que sejam os mais 

corajosos, são também os que vivem as tragédias mais dolorosas: porém eles honram a 

vida precisamente porque esta lhes opõe a sua máxima hostilidade”65. Vemos a 

crueldade como instrumento no pensamento de Nietzsche; instrumento que participa e 

contribui na formação ou deformação do humano. Falamos em formação ou deformação 

porque essa contribuição pode ser positiva ou negativa. A crueldade pode destruir o ser 

humano, aquele que a sofre e aquele que a pratica. Por outro lado, a crueldade tem a 

capacidade de fazer com que o homem empreenda uma jornada desafiante de 

autoconhecimento em busca de si-mesmo.  

Em nosso terceiro e último capítulo, mostraremos o potencial destruidor da 

crueldade, através da leitura nietzschiana dos ideais ascéticos e do castigo; bem como 

do potencial criador da crueldade através da visão artística trágica de Nietzsche. Desse 

                                                            
63 A mãe de Dioniso, Sêmele, morreu durante a gravidez, vítima de um ardil da ciumenta Hera. Por isso 
Dioniso completou seu período de gestação na coxa de seu pai Zeus. E os soberanos das cidades, nas 
quais Dioniso e seu cortejo não eram bem recebidos, sofriam duras punições por parte do deus. Cf. 
Dicionário de mitologia greco-romana. Consultor Prof. Angelo Ricci. São Paulo:Abril Cultural, 1973, p. 
21. 
64 NIETZSCHE, Friedrich, 1947, p. 150, § 78. 
65 NIETZSCHE, Friedrich, 1985, p. 94. 



64

modo buscamos demonstrar as duas possibilidades práticas da crueldade para os seres 

humanos. 



CAPÍTULO III 



3 CRUELDADE INSTITUCIONALIZADA 

A morte segue o homem feliz como um rígido mestre; 
O infortunado, como um servo 

Sempre pronto a receber de seu senhor o manto e a máscara. 

Henrik Wergerland  

A totalidade vista através de lentes nietzschianas é capaz de bem e mal, de 

crueldade e de bondade. Ela pode desempenhar e produzir dois efeitos diametralmente 

opostos. Por um lado a crueldade pode proporcionar à humanidade chances de 

crescimento, de aprendizado; é a crueldade como rigor e severidade necessárias à 

criação: do mundo, dos valores, do humano, das relações. Tal crueldade é intrínseca ao 

jogo agonal e não contraria sua essência, que é de constante combate; também não visa 

destruição, mas sim auto-superação. Essa crueldade, que possibilita a criação, é a 

positiva. Por outro lado, a crueldade pode voltar-se contra sua origem humana e tornar-

se mortalmente negativa. Para isso basta que ela seja exercida como instrumento de 

repressão, como tormento ou como prazer em fazer sofrer, fazer o mal pelo mal. Mas 

essa crueldade, a mais notória, contraria o agon, uma vez que provoca aniquilamento de 

si-mesmo, dos demais e do mundo. No presente capítulo pretendemos abordar a 

crueldade em ação positiva e negativa.  

No primeiro momento pretendemos demonstrar todo o potencial destruidor 

da crueldade em sua função deformadora-destrutiva. No segundo momento, nos 

concentraremos na arte trágica como ocasião da positividade da crueldade através da 

função ontológica-instrutiva.  



67

3. 1 Crueldade Destruidora 

É nosso intuito lançar um olhar mais minucioso a dois aspectos trabalhados 

por Nietzsche em Genealogia da Moral: os ideais ascéticos e o castigo. De acordo com 

a interpretação dada à crueldade em Nietzsche, vemos nos dois citados aspectos 

representantes da crueldade negativa e sua função deformadora-destrutiva. Na medida 

em que têm como lastro a crueldade constitutiva do humano e da realidade, os ideais 

ascéticos e o castigo são criações humanas; no entanto, tais criações depõem contra o 

humano, minando-o na sua própria humanidade através de juízos morais e religiosos 

limitadores. 

   

3. 1. 1 Ideais ascéticos 

Thoughts from above hit the people down below 
People in this world, we have no place to go. 

Temptation, New Order 

Na segunda dissertação da Genealogia da Moral, Nietzsche afirma que 

“todas as religiões são, no seu nível mais profundo, sistemas de crueldade”1. De acordo 

com a visão nietzschiana, a religião, principalmente o cristianismo, realiza todo o 

potencial negativo da crueldade, fazendo com que o ser humano passe a ter uma 

vontade de crueldade para consigo mesmo: a autocrueldade. Ela deve-se à interpretação 

que toma a vida e os afetos humanos como culpas que o homem precisa expiar, 

necessidade inexistente no passado pré-cristão. Como essa expiação implica em 

contrariar a conformação própria da subjetividade humana, ela está fadada ao fracasso; 

o ideal religioso, o ideal ascético, é impossível para o homem, que acaba relacionando 

sua incapacidade a uma falta de valor da humanidade em si mesma. Nietzsche chama de 



68

loucura da vontade e crueldade psíquica a “vontade do homem de sentir-se culpado e 

desprezível” até o ponto de não haver mais chance de sentir-se redimido. É uma vontade 

insana erigir um ideal “santo”, e “em vista dele ter a certeza tangível de sua total 

indignidade”2. Um olhar isento de busca ou superação metafísica pode ver que tal 

insucesso deve-se puramente ao modelo adotado: como um humano, mortal, pode ter 

êxito tendo como parâmetro (modelo) um ideal divino, imortal, infalível, perfeito? Daí 

porque na antiga civilização grega havia crueldade, mas não exclusivamente destrutiva; 

os deuses eram imortais e poderosos, mas como os mortais tinham afetos (ódio, alegria, 

ciúme, arrependimento, prazer, desejo etc.), o que permitia uma relação diferente da do 

ocidente moderno com os assuntos divinos e espirituais. Uma relação aparentemente 

mais saudável, menos contraditória com a humanidade. O homem ainda não 

transformara sua própria humanidade, seus instintos inclusive, em seu carrasco3. O 

relacionamento do ser humano com sua natureza ainda não tinha sido contaminado pelo 

vírus da culpabilidade originária, idéia desconsiderada por Nietzsche.  

 A crueldade destruidora da religião e dos ideais ascéticos é personificada 

por Nietzsche na figura do sacerdote ascético, o criador e mantedor de medíocres: 

aquele que devido à crueldade negativa dissemina a doença da culpa e tenciona curá-la 

usando como remédio a própria crueldade, perpetuando, assim a deformidade nos seres 

humanos; desse modo funciona o metabolismo ascético. Um metabolismo que contraria 

a humanidade. 

 Embora a religião e seus desdobramentos sejam um tema sempre 

presente nas diferentes fases do filósofo (Humano, demasiado humano; Aurora; Assim 

                                                                                                                                                                                  
1NIETZSCHE, Friedrich, 1998. p. 51, § 3, segunda dissertação. 
2Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 81, § 22, segunda dissertação.  
3Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 56 e 57, § 7, segunda dissertação: “... naquela época, quando a 
humanidade não se envergonhava ainda de sua crueldade, a vida na terra era mais contente do que 
agora,(...) O ensombrecimento do céu acima do homem aumentou à medida que cresceu a vergonha do 
homem diante do homem. (...) – refiro-me à moralização e ao amolecimento doentios, em virtude dos 
quais o bicho ‘ homem’ aprende afinal a se envergonhar de seus instintos”. 



69

falou Zaratustra e O Anticristo), a Genealogia da Moral é o local privilegiado pelo 

nosso trabalho4, o que não nos impede de buscar recursos nas demais obras 

nietzschianas. 

 Nietzsche situa a perniciosidade da religião (e de seus ideais) não em 

seus propósitos de proteção, conservação ou cuidado para com os seres humanos, mas 

sim no fato do produto desse propósito ser a manutenção do ser humano em um degrau 

inferior destroçando os fortes, debilitando as esperanças e tornando a felicidade 

suspeita: 

dobrar tudo que era altivo, viril, conquistador, dominador, todos os 
instintos próprios do mais elevado e mais bem logrado tipo ‘homem’, 
transformando-os em incerteza, tormento de consciência, 
autodestruição; mais ainda, converter todo o amor às coisas terrenas e 
ao domínio sobre a terra em ódio a tudo terreno – ...5     

Verifica-se aí a crítica feita à metafísica como meio de desvalorizar o 

terreno, o corpóreo; justifica-se assim a invocação de Zaratustra de que sejamos fiéis à 

terra, e também sua crítica aos pregadores da morte. Nietzsche condena as religiões que 

querem ser elas mesmas os fins e não meios entre outros; são as religiões para 

sofredores, aqueles que sofrem da vida como de uma doença. Segundo ele, paga-se um 

preço terrível por isso6. A vida não tem remédio. Nas palavras de Zaratustra, os 

sacerdotes “chamaram Deus àquilo que se lhes opunha e os fazia sofrer; ...”7. A terceira 

                                                            
4 Justificamos nossa escolha através das palavras do próprio Nietzsche ao referir-se a Genealogia da 

Moral, em NIETZSCHE, Friedrich, 1995, p. 97: “A segunda dissertação oferece a psicologia da 
consciência: a mesma não é, como se crê, ‘a voz de Deus no homem’ – é o instinto de crueldade que se 
volta para trás, quando já não pode se descarregar para fora. A crueldade pela primeira vez revelada como 
um dos mais antigos e indeléveis substratos da cultura. A terceira dissertação dá resposta à questão de 
onde procede o tremendo poder do ideal ascético, do ideal sacerdotal, embora o mesmo seja o ideal 
nocivo par excellence, uma vontade de fim, um ideal de décadence”. Na segunda dissertação da 
Genealogia da moral Nietzsche desenvolve, segundo FINK, Eugen, 1988, p. 143, “uma intuição da 
natureza e do significado da crueldade”. 
5 NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 66, § 62. 
6 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1992, p. 64, 65 e 66, § 62. Esse aforismo traz a imagem forte de 
“penitenciárias da alma”. 
7 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 121. (Dos sacerdotes). 



70

dissertação da Genealogia da moral, pretende responder à questão “o que significam 

ideais ascéticos?”; para artistas, filósofos, mulheres e os fisiologicamente desgraçados 

são nada ou sutis desculpas e fugas, mas para o sacerdote são “seu melhor instrumento 

de poder, e ‘suprema’ licença de poder”8
. Na primeira dissertação, Nietzsche já afirmara 

que “os grandes odiadores sempre foram os sacerdotes”9; uma possibilidade de 

explicação para tanto ódio é a maneira como a vida é vista pelo asceta: “O asceta trata a 

vida como um caminho errado, (...); ou como um erro que se refuta – que se deve 

refutar com a ação: ...”10. O asceta é um doente da vida. De acordo com Nietzsche, a 

onipresença da criatura asceta na história do mundo, não levando em consideração o 

tempo, a raça ou a classe, é sintomática da atitude de hostilidade e desgosto à vida, tão 

característica de nossa existência que poder-se-ia ver a terra como a “estrela ascética”. 

A atitude ascética, o seu metabolismo, visa uma diminuição da vitalidade, é um 

tentativa de destruir a fonte da força utilizando-se da própria força para isso. Essa 

aparente contradição é esclarecida mais adiante por Nietzsche: 

Está claro que uma contradição como a que se manifesta no asceta, 
‘vida contra vida’, (...). Só pode ser aparente; (...). Devo contrapor a 
ela, brevemente, a realidade dos fatos: o ideal ascético nasce do 

instinto de cura e proteção de uma vida que degenera, (...). O ideal 
ascético é um tal meio: (...) – a vida luta nele e através dele com a 

morte, contra a morte, o ideal ascético é um artifício para a 
preservação da vida11.

Percebamos que não é todo ascetismo que é condenado12, mas aquele que é 

hostil à vida e se torna destrutivo porque o que ele pretende preservar é a vida dos 

                                                            
8 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 87, § 1, terceira dissertação. 
9 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 25, § 7, primeira dissertação. Citamos exemplos literários que 
reforçam essa visão: os vizires das histórias das Mil e Uma Noites, o cardeal  Richelieu dos Três 

Mosqueteiros de Dumas e o padre católico do Corcunda de Notre Dame de Victor Hugo.  
10 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 106, § 11, terceira dissertação. 
11 NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da moral, p. 109 e 110, § 13, terceira dissertação. 
12 Cf. FINK, Eugen, 1988, p. 144: “Os filósofos têm certas experiências ascéticas: a disciplina e o rigor 
consigo próprio são indispensáveis a um pensamento com um longo fôlego (...) Mas no filósofo é a 
própria pulsão vital, criadora, que refreia o homem, o que não significa precisamente que se trate de uma 
posição hostil à vida”.  



71

insatisfeitos, dos frustrados, dos que desejam ser outro; dos que querem anular a morte, 

dos que querem uma outra vida. Desse modo o sacerdote ascético é o pastor do rebanho 

e afirmador de uma vida fadada ao malogro e ao sofrimento, a do ser humano doente. 

Daí ser o sacerdote ascético o símbolo dos fracos, dos anêmicos, dos “bons e justos” 

detratados por Zaratustra, dos ressentidos, dos vingativos. Ao convencer os felizes e 

saudáveis de terem compaixão pelos membros do rebanho, o sacerdote ascético espalha 

miséria e dor. Onde curaria, ele só fortalece a doença13. Ele faz uso de métodos 

variados: enfraquecimento geral do sentimento de vida, trabalho-maquinal, doses 

homeopáticas de alegria, compaixão, amor ao próximo, sufocamento do individual e 

reforço do comunal; todos esses são meios inocentes usados pelo sacerdote ascético 

para diminuir o desprazer e a dor, proporcionando um ser humano manso e conformado. 

A crueldade religiosa, ascética e destruidora, tem três níveis importantes. No 

primeiro deles, sacrifica-se ao deus seres humanos (religiões pré-históricas); no 

segundo, característico da época moral da humanidade, sacrifica-se ao deus os instintos 

mais fortes, a própria natureza; por fim, no terceiro, a geração que surgiu com a 

modernidade sacrifica o próprio deus: 

Não era preciso, finalmente, sacrificar tudo o que há de consolador, 
sagrado, salvador, toda esperança, toda fé numa harmonia oculta, em 
bem-aventuranças e justiças futuras? Não era preciso sacrificar o 
próprio deus, e, por crueldade a si mesmo, adorar a pedra, a 
imbecilidade, a gravidade, o destino, o nada?14

Facilmente percebemos onde se chega seguindo essa escala da crueldade 

ascética: no niilismo destrutivo, como uma interpretação precipitada da constatação de 

                                                            
13Cf. NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da moral, p. 116, § 15, terceira dissertação: “Ele traz ungüento 
e bálsamo, sem dúvida; mas necessita primeiro ferir, para ser médico; e quando acalma a dor que a ferida 
produz, envenena no mesmo ato a ferida – pois disso entende ele mais que tudo, esse feiticeiro e domador 
de animais de rapina, em volta do qual tudo o que é são torna-se necessariamente doente e tudo doente 
necessariamente manso.” 
14 NIETZSCHE, Friedrich,1992, p. 59, § 55. 



72

que Deus está morto e, portanto, estamos perdidos. Desse modo, instaura-se um ciclo 

vicioso: o ascetismo é buscado como solução para um problema criado por ele mesmo e 

incapaz de achar a saída de um labirinto que ele mesmo gera, torna-se uma busca de 

poder, de distinção15. Nietzsche lamenta: “Ai, quantas crueldades supérfluas, quantos 

maus tratamentos nos causaram as religiões que inventaram o pecado! E os homens que, 

por essas religiões, quiseram alcançar os gozos mais altos do poder!”16

 Em Humano, demasiado humano, no capítulo A vida religiosa, a partir 

do aforismo 136, Nietzsche procede a uma análise do ascetismo e da santidade cristãos. 

A necessidade que alguns homens têm de despedaçar a si mesmos repousa em vaidade: 

“Em toda moral ascética o homem venera uma parte de si como deus, e por isso 

necessita demonizar a parte restante”17. Para satisfazer sua vaidade, o asceta (o mártir, o 

herói de guerra, o camicase etc.) não poupa nem a si mesmo, ele busca o sacrifício mais 

grandioso18 no sentido de causar impacto; os santos cristãos têm como modelo Jesus 

Cristo, que deu sua própria vida para salvar a humanidade. Nietzsche ressalta a 

crueldade como um instrumento do autodesprezo necessário ao ascetismo19. É 

imprescindível que haja o ensejo para a ‘falha’, afim de provar e demonstrar a 

falibilidade da natureza humana e usar essa característica a favor da doutrina; é o caso 

                                                            
15Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1947, p. 75, §113: “Aspiração à distinção – O triunfo do asceta sobre si 
mesmo, seu olhar dirigido ao interior que percebe o homem desdobrado em um ser que sofre e um 
espectador, e que, desde então, só olha o mundo exterior para dele recolher, de certo modo, lenha para a 
própria fogueira; esta última tragédia do instinto de distinção, na qual só resta a mesma pessoa que se 
carboniza em si mesma, (...): admitindo que este deus seja, não somente um deus de amor, mas também 
um deus de santidade e isento de pecados, duvidaríamos do delírio que experimentaria este asceta divino, 
quando cria o pecado, e os pecadores, e a condenação eterna, e, sob seu céu, ao pé de seu trono, numa 
mansão horrível de torturas eternas de eterno clamar e gemer?” 
16 NIETZSCHE, Friedrich, 1947, p. 43, § 53.  
17 NIETZSCHE, Friedrich, 2000B, p. 105, § 137: “Alguns homens têm uma necessidade tão grande de 
exercer seu poder e sua ânsia de domínio que, na falta de outros objetos, ou porque de outro modo sempre 
falharam, recorrem afinal à tiranização de partes de seu próprio ser, como que segmentos ou estágios de si 
mesmos”. 
18Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000B, p. 106, § 138: “..., ele quer de todo modo o que é grande, poderoso, 
monstruoso, e se por acaso ele nota que o sacrifício de si mesmo o satisfaz tanto ou ainda mais que o 
sacrifício do outro, escolhe aquele (...); para aliviar sua tensão, pode juntar as lanças dos inimigos e 
enterrá-las no próprio peito”.  
19 Cf.  NIETZSCHE, Friedrich, 2000B, p. 107, § 140.  



73

do tratamento ambíguo dado pelo cristianismo ao suicídio20: capitaneando-o para 

aumentar seu poder enquanto instituição religiosa. O que são o martírio dos santos e o 

auto-aniquilamento dos ascetas, senão suicídios lentos e louváveis? Ele ainda condena a 

moral cristã, pois a vê permeada por uma desvaloração do humano21; e em última 

instância é isso que há de mais natural nos seres humanos.    

Para aqueles que vêem a leitura de Nietzsche como uma espécie de censura 

ou inveja da parte dele para com os gênios, inovadores ou criadores espirituais, ele se 

preocupa em diferenciá-los dos sacerdotes ascetas. Em Crepúsculo dos ídolos, nas 

Considerações extemporâneas, ele trata de como, muitas vezes, o inovador espiritual é 

visto como criminoso, afinal ele ousa quebrar as “tábuas de valores”22. Mas sua intenção é 

apenas a criação e/ou descoberta de novos valores mais fiéis à natureza do homem, a uma 

vontade de vida. 

Mas o verdadeiro criminoso, o homem doente, é o sacerdote. Com sua 

ascendência ele torna os demais homens enfermos na medida em que os faz sufocar e 

mesmo aniquilar sua natureza própria, convencendo-os que ela é suja, profana, 

pecadora, má: 

O homem que é obrigado a fazer escondido o que ele sabe melhor e o 
que ele mais gostaria de fazer e acaba fazendo após uma longa tensão, 
com precaução, com astúcia, esse homem torna-se anêmico. E como 
seus instintos não lhe proporcionam senão perigos, perseguição, 
calamidades, sua sensibilidade volta-se contra os instintos, que ele 
experimenta como uma maldição23.

                                                            
20 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2001, p. 151, § 131: “O cristianismo e o suicídio – o cristianismo fez da 
enorme ânsia de suicídio, que havia no tempo em que nasceu, uma alavanca para o seu poder: deixou 
apenas duas formas de suicídio, revestiu-as de suprema dignidade e elevadas esperanças, e proibiu de 
forma terrível todas as demais. Mas foram permitidos o martírio e o prolongado auto-aniquilamento dos 
ascetas”.  
21 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2000B, p. 110, § 141: “Examinando uma a uma as teses morais dos 
documentos do cristianismo, veremos que os requisitos são exagerados, de modo que o homem não possa 
satisfazê-los; a intenção não é que ele se torne mais moral, mas que se sinta o mais possível pecador”.  
22 NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo dos ídolos, § 45 (Divagações de um extemporâneo). Trad. Alfredo 
Naffah Neto. In: NAFFAH NETO, Alfredo. Nietzsche, a vida como valor maior. São Paulo:FTD, 1996, 
p. 66 e 67: “Suas virtudes são proscritas pela sociedade.(...) É a sociedade, nossa sociedade policiada, 
medíocre, castrada, que, fatalmente, faz degenerar em criminoso um homem próximo da natureza”. 
23 NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo dos ídolos, § 45 (Divagações de um extemporâneo). Trad. Alfredo 
Naffah Neto. In: NAFFAH NETO, Alfredo, 1996, p. 66 e 67. 



74

Por isso Nietzsche anseia e promete um tempo em que o sacerdote será 

considerado o tipo mais baixo, como a classe de homem mais mentirosa e menos 

estimável. Nietzsche acredita que esse tempo virá. 

O ascetismo é uma forma sutil de crueldade comum à vontade24 que se torna 

destruidora porque visa ensinar ao homem uma vontade fraca, condicioná-lo e 

domesticá-lo. Por isso o asceta procede de modo que as suas ações e atitudes, e até a 

indiferença é uma atitude, provoquem o efeito maior possível nele mesmo e nos demais. 

Isso explica por que alguns de seus rituais são tão contundentes como podem ser o 

jejum, a auto-flagelação, o sacrifício e a penitência. Segundo Nietzsche, o abnegado o 

que se sacrifica sente um prazer vindo da crueldade25. É uma espécie de autocrueldade 

que se manifesta como única válvula de escape para o ser humano cerceado em seus 

instintos naturais pelo Estado, por Deus, pela moral, pela noção de que é um pecador, 

que está em dívida com Deus26. O sacerdote ascético é mantido e mantedor dessa 

concepção; por isso o seguidor da sua filosofia pode sempre menos, quer sempre menos, 

mas, deve sempre mais.   

3. 1. 2 O castigo 

It’s no secret that a conscience  
can sometimes be a pest. 

The fly, U2

Nesse tópico, nosso foco é a visão do castigo, fornecida por Friedrich Nietzsche, 

na obra Genealogia da Moral. O castigo seria uma institucionalização da crueldade. É a 

                                                            
24 Cf. FINK, Eugen, 1988, p. 145: “Em certa medida existe ascetismo em cada vontade”. Cf. DERRIDA, 
Jacques, 2001, p. 74: “Freud pensa, como o Nietzsche de Genealogia da moral, que a crueldade não tem 
contrário, que ela está ligada à essência da vida e da vontade de poder”. 
25 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 76, § 18, segunda dissertação. 
26 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 81, § 22, segunda dissertação: “... essa vontade de se torturar, essa 
crueldade reprimida do bicho-homem interiorizado, acuado dentro de si mesmo, aprisionado no ‘Estado’ 
para fins de domesticação, que inventou a má consciência para se fazer mal, depois que a saída mais 



75

acepção negativa da crueldade que se encontra no castigo motivado por vingança. O 

castigo, em tal caso, não visa reformar, ensinar ou coibir ações transgressoras e os seus 

agentes; torna-se, tão somente, uma válvula de escape moralmente, socialmente e 

juridicamente aceita para dar vazão à vingança. E desse modo é uma institucionalização 

da crueldade negativa.  

Vemos o castigo, enquanto punição que busca compensação e/ou 

ressarcimento, como uma regulamentação da crueldade sempre tão condenada pela 

civilização ocidental contemporânea, mas que não deixa de ser, muitas vezes, a tônica 

da justiça. Não pretendemos e nem poderíamos, fazer aqui uma crítica ao Direito; no 

entanto, o castigo em si não é fazer justiça, ao menos não de acordo com a concepção de 

justiça de Nietzsche exposta por Zaratustra27. O castigo não compensa a falta. A lógica 

que orienta uma compensação através do castigo é estranha: a equivalência consistiria 

em:

substituir uma vantagem diretamente relacionada ao dano (uma 
compensação em dinheiro, terra, bens de algum tipo) por uma espécie 
de satisfação íntima, concedida ao credor como reparação e 
recompensa – a satisfação de quem pode livremente descarregar seu 
poder sobre um impotente, a volúpia de ‘faire le mal pour le plaisir de 

le faire’, o prazer de ultrajar:(...). A compensação consiste, portanto, 
em um convite e um direito à crueldade28.

A literatura pode nos fornecer um exemplo de castigo infligido à guisa de 

pagamento de dívida, mas que não passa de pura fruição de poder em detrimento do 

punido. Em O Mercador de Veneza, de William Shakespeare, o cristão Antonio adquire 

uma dívida com o judeu Shylock, que lhe tem ódio; o contrato é que: “..., se não 

pagardes no dia e hora aprazados a soma ou somas expressas na cláusula, que a multa a 

pagar seja uma libra da vossa bela carne, cortada do vosso corpo, na parte que me 

                                                                                                                                                                                  
natural para esse querer-fazer-mal fora bloqueada (...). Uma dívida para com Deus: este pensamento 
tornou-se para ele um instrumento de suplício”
27 Cf. NIETZSCHE,  Friedrich, 2000, p. 129 a 132. (Das tarântulas). 



76

agradar”29. Diante do tribunal Shylock, prefere receber a multa, a carne de seu desafeto, 

ao invés da quantia em dinheiro. A justificativa para sua escolha só encontra explicação 

em seu desejo de vingança: “Perguntareis por que motivo prefiro receber uma libra de 

carne de cadáver a receber três mil ducados. A  isso eu não responderei mas direi que é 

um capricho meu”30. Nesse caso, o castigo não passaria de um exercício do espírito de 

vingança. A mesma vingança que contraria e contamina com seu espírito a possibilidade 

de uma vida autêntica e plena. 

 Nietzsche finca a raiz da interpretação errônea do castigo na diferença 

entre promessa, que seria obrigação moral, e dívida, que seria obrigação material, e a 

confusão feita com ambas ao supor que o conceito moral de “culpa” teria origem no 

conceito material de “dívida”31. Culpa e dívida aliás, têm, em alemão, uma única 

palavra para designá-las: Schuld
32. Confusão essa que ele situa em distantes 

antigüidades históricas e que continuam a perpetuar-se, não obstante um tímido avanço 

da humanidade. Segundo Nietzsche, o sentimento de justiça segundo o qual o criminoso 

merece castigo porque podia ter agido de outro modo é apenas um subterfúgio humano 

tardio que, se pretende, esteja na origem do castigo.  

O castigo acaba por ser uma perversão permitida ao ver-se baseado na 

possibilidade de equivalência entre sofrimentos; como quantificar dor, perda, decepção 

ou mágoa sofridos? Na segunda dissertação da Genealogia da moral, Nietzsche procede 

                                                                                                                                                                                  
28 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 54, § 5, segunda dissertação. 
29 SHAKESPEARE, William. O Mercador de Veneza. Rio de Janeiro:Athena, 1937, p. 32. 
30 SHAKESPEARE, William, 1937, p. 107.
31Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 52 e 53, § 4, segunda dissertação: “De onde retira sua força esta 
idéia antiqüíssima, profundamente arraigada, agora talvez inerradicável, a idéia da equivalência entre 
dano e dor? Já revelei: na relação contratual entre credor e devedor, que é tão velha quanto a existência 
de ‘pessoas jurídicas’, e que por sua vez remete às formas básicas de compra, venda, comércio, troca e 
tráfico”. 
32 Reproduzimos aqui a nota de Paulo César de Souza em relação a essa passagem de Nietzsche, cf. 
NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 155, nota 4 da segunda dissertação: “ ’Culpa’ e ‘dívida’: em alemão há 
uma só palavra para as duas, Schuld. Ter presente essa identificação é essencial para acompanhar o 
argumento de Nietzsche. E é bom recordar, a propósito, a mudança introduzida na oração do ‘Padre-
Nosso’ pela Igreja católica: ‘perdoai nossas dívidas, assim como nós  perdoamos aos nossos devedores’ 
deu lugar a ‘perdoai  nossas ofensas, assim como nós perdoamos a quem nos tem ofendido’”.



77

um histórico informal do castigo. Num momento primevo, o castigo representaria o 

poder coercitivo do todo diante do indivíduo que ousa quebrar o contrato estabelecido 

com o todo:  

O ‘castigo’, nesse nível dos costumes, é simplesmente a cópia, mimus 
[reprodução] do comportamento normal perante o inimigo odiado, 
desarmado, prostrado, que perdeu não só qualquer direito e proteção, 
mas também qualquer esperança de graça; ou seja, é o direito de 
guerra e a celebração do Vae victis! [ai dos vencidos!] em toda a sua 
dureza e crueldade – ...33

Posteriormente, na proporção em que cresce o poder e a consciência de si 

de uma comunidade o castigo tende a suavizar-se e ser substituído pela graça.

Obviamente a graça permanece como diferencial daquele que detém o poder34.

Nietzsche opõe essa visão das transformações pelas quais passou o castigo à visão do 

filósofo e economista político Eugen Dühring, segundo a qual “justo” e “injusto” 

existiriam a partir do ato ofensivo. Para Nietzsche, o justo e o injusto só podem ser 

estabelecidos a partir da lei institucionalizada, a mesma que institui o castigo; porque 

essa lei interpretaria se um ato foi justo ou injusto. Não há justiça ou injustiça em si, o 

que há são interpretações: 

Falar de justo e injusto em si carece de qualquer sentido; em si,
ofender, violentar, explorar, destruir não pode naturalmente ser algo 
‘injusto’, na medida em que essencialmente, isto é, em suas funções 
básicas, a vida atua ofendendo, violentando, explorando, destruindo, 
não podendo sequer ser concebida sem esse caráter35.

Na citação acima transparece a poção agonal da realidade, tão marcante na 

visão nietzschiana. A brecha que Nietzsche aponta na legitimidade do castigo como 

instituição está baseada no fracasso que representa sua mais essencial utilidade: 

despertar no culpado o sentimento da culpa, o remorso: “Falando de modo geral, o 

                                                            
33 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 61, § 9, segunda dissertação. 
34 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 62, § 10, segunda dissertação. 



78

castigo endurece e torna frio; concentra; aguça o sentimento de distância; aumenta a 

força de resistência”36. Nietzsche relaciona uma lista, incompleta segundo ele, de 

utilidades (sentidos) equivocados do castigo, onde ele aparece com muitas utilidades: 

para impedir novos danos; como pagamento a um prejuízo, material ou afetivo; como 

isolamento para cessar um perturbação; para criar temor; como compensação por 

vantagens obtidas pelo criminoso; como segregação, isolamento; para tripudiar sobre o 

derrotado; para criar memória; como pagamento de um honorário; para reafirmar 

privilégios; como declaração de guerra37. Tantos equívocos relacionados ao castigo 

talvez tenham sua explicação na transformação sofrida pela noção de culpa. Na Grécia 

antiga, tão prezada por Nietzsche, a culpa era algo que pertencia à vida, não era 

depositada em ninguém38. A modernidade ocidental vê a culpa com outros olhos; há até 

o conceito de pecado original: por princípio já se é pecador e portanto merecedor de 

castigo. Assim o castigo acaba sendo um consolo39, e segundo Nietzsche, uma erva 

daninha que avassala totalmente o mundo: 

... – e que haverá mais nefasto e mais irracional que interpretar a causa 
e o efeito como culpa e como castigo! – Mas fêz-se algo pior que isso 
ainda: privaram-se os acontecimentos puramente fortuitos de sua 
inocência, servindo-se dessa maldita arte de interpretação pela idéia 
do castigo. Levou-se até a loucura, a ponto de estimular a ver na 
própria existência um castigo40.

Nenhuma das utilidades pretende criar consciência no punido; ao menos, 

não uma consciência sã. O castigo só desperta o sentimento de culpa, ele cria o 

                                                                                                                                                                                  
35 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 64 e 65, § 11, segunda dissertação. De novo é o caráter integralmente 
múltiplo da realidade, da vida, da natureza, do sujeito: a essência agonal. 
36 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 70, § 14, segunda dissertação. 
37Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 69, § 13, segunda dissertação.
38 Cf. NAFFAH NETO, Alfredo, 1996, p. 40:  “..., por meio do sentimento de culpa, o homem moderno 
se volta contra si próprio e ataca, desqualifica, uma dimensão fundamental de seu ser: a agressividade, 
além de outros afetos. Considerados pouco‘dignos’, tais como ódio, ciúme, inveja.”
39 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1947, p. 23, § 15. 
40 NIETZSCHE, Friedrich, 1947, p. 21, § 13. 



79

remorso41. A palavra alemã para remorso é das Gewissensbiss: mordida na consciência. 

Essa mordida transmite a doença do ressentimento, que é própria dos homens reativos, 

dos fracos. A justiça do homem reativo tem um modo falso, parcial, ressentido: isso o 

torna o inventor da má consciência42.

Nietzsche apresenta uma hipótese sobre a origem da má consciência: seria 

uma doença contraída pelo homem sob pressão dos instintos que se voltaram contra si 

mesmos: “com a má consciência (...) foi introduzida a maior e mais sinistra doença (...) 

o sofrimento do homem com o homem, consigo”43. Esse processo não começou com os 

senhores
44, eles são os homens ativos por excelência; mas sem eles a má consciência 

não teria nascido; pois, o senhores encarceraram o instinto de liberdade, possibilitando, 

desse modo, a má consciência. O instinto de liberdade é a vontade de potência, que ao 

dirigir-se para trás, cria a má consciência. A força ativa que “age grandiosamente 

naqueles organizadores e artistas da violência e constrói Estados” e “em escala menor e 

mais mesquinha, dirigida para trás (...) cria a má consciência e constrói ideais 

negativos” é a mesma:  

“Isso ao menos tornará menos enigmático o enigma de como se pôde 
insinuar um ideal, uma beleza, em noções contraditórias como 
ausência de si, abnegação, sacrifício; e uma coisa sabemos doravante, 
não tenho dúvida – de que espécie é, desde o início, o prazer que sente 
o desinteressado, o abnegado, o que se sacrifica: este prazer vem da 
crueldade.45”

O castigo tem se demonstrado inteiramente incapaz de provocar uma 

revisão, por parte do criminoso, de seus crimes; no muito, o castigo dá chance para o 

infrator rever seus erros, de modo que não os repita num próximo crime. Ou seja: 

                                                            
41 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 70, § 14, segunda dissertação. 
42 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 63, § 11, segunda dissertação. 
43 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 72 e 73, § 16, segunda dissertação. 
44 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 75, § 17, segunda dissertação: “Eles não sabem o que é culpa, 
responsabilidade, consideração, esses organizadores natos; eles são regidos por aquele tremendo egoísmo 
de artista, que tem o olhar de bronze, e já se crê eternamente justificado na ‘obra’, como a mãe no filho”. 



80

tornar-se um criminoso mais eficiente: “..., durante milênios os malfeitores alcançados 

pelo castigo pensaram a respeito de sua ‘falta’: ‘algo aqui saiu errado’, e não: ‘eu não 

devia ter feito isso’46. Nesses moldes citados, o castigo faz o criminoso rever seus erros 

de planejamento e execução, mas não o erro em si, o seu próprio ato, e portanto perde 

qualquer sentido que poderia ter como melhorador da raça humana. 

Em A gaia ciência, é afirmado que “o castigo tem a finalidade de melhorar 

aquele que castiga”47; mais adiante diz que ao castigar raramente se muda um 

indivíduo, mudamos a nós mesmos48. A idéia de que o castigado precisa interiorizar a 

culpa, caso contrário o castigo não tem razão de ser, está presente em Zaratustra: “E, se 

o castigo não constitua, também, um direito e uma honra para o transgressor, não quero 

saber dos vossos castigos. / Não gosto de vossa fria justiça e, nos olhos de vossos 

juízes, vejo sempre o olhar do carrasco e seu frio cutelo”49. Ainda que não percamos de 

vista que Nietzsche faz sua crítica baseado no passado e marcado pelas limitações de 

seu período histórico (ele viveu lúcido até 1889), não podemos deixar de perceber a 

contemporânea pertinência de suas palavras: 

Não subestimemos em que medida a visão dos procedimentos 
judiciais e executivos impede o criminoso de sentir seu ato, seu 
gênero de ação, como repreensível em si: pois ele vê o mesmo 
gênero de ações praticado a serviço da justiça, aprovado e praticado 
com boa consciência: espionagem, fraude, uso de armadilhas, 
suborno, toda essa arte capciosa e trabalhosa dos policiais e 
acusadores, e mais aquilo feito por princípio, sem o afeto sequer para 
desculpar, roubo, violência, difamação, aprisionamento, assassínio, 
tortura, tudo próprio dos diversos tipos de castigo – ações de modo 
algum reprovadas e condenadas em si pelos juízes, mas apenas em 
certo aspecto e utilização prática50.

                                                                                                                                                                                  
45 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 75 e 76, § 18, segunda dissertação. 
46 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 71, § 15, segunda dissertação. 
47 NIETZSCHE, Friedrich, 2001, p. 176, § 219. 
48 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2001, p. 214, § 321. 
49 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, . p. 95. (Da mordida da víbora).
50 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 70, § 14, segunda dissertação. 



81

Essa citação demonstra a concepção de Nietzsche, anteriormente 

comentada, de que não há justiça ou injustiça em si; as circunstâncias são as intérpretes 

do que é justo ou injusto. O caráter criminoso do delito torna-se circunstacial: será 

crime ou não dependendo de quem o faça e de quando o faça. A posição de Nietzsche, 

portanto, não é simplesmente contrária ao castigo, ele não era um anarquista libertino e 

amoral; inclusive, um malfeitor ou malfeito não pode ficar sem retribuição, ela é 

merecida. Também a quem sofre o malfeito a retribuição é algo bom, necessário até, 

para que não sofra mais mal ainda devido ao silêncio de não expressar seu desagrado. 

Para Nietzsche, mesmo a grosseria é mais humana que o silêncio: “Aos que silenciam 

falta-lhes quase sempre finura e cortesia do coração; silenciar é uma objeção, engolir as 

coisas produz necessariamente mau caráter – estraga inclusive o estômago. Todos os 

calados são dispépticos”51. Ele foi crítico de um tipo de castigo que perdeu seu 

propósito e apenas serve de instrumento da crueldade negativa, ao diminuir e rebaixar o 

homem, mantendo-o vítima e proliferador da vingança e de instintos contrários aos 

instintos de mais-vida, como o remorso e o ressentimento. Essa ressalva é possível por 

levarmos em conta a diferenciação entre origem de algo e finalidade de algo: 

Mesmo tendo-se compreendido bem a utilidade de um órgão 
fisiológico (ou de uma instituição de direito, de um costume social, de 
um uso político, de uma determinada forma nas artes ou no culto 
religioso), nada se compreendeu acerca de sua gênese ...52

Portanto, a motivação inicial do castigo, provocar reflexão acerca das 

implicações de atos perniciosos ao todo ou a si-mesmo, não pode ser confundida com o 

desvirtuamento sofrido pelo castigo que se tornou mero exercício de domínio, repressão 

e vingança. A noção de castigo criticada e condenada por Nietzsche é o eco perfeito da 

justiça detratada por Zaratustra: 

                                                            
51 NIETZSCHE, Friedrich, 1995, p. 29, § 5. (Por que sou tão inteligente). 



82

Pois que o homem seja redimido da vingança: (...) / Mas outra coisa, 
sem dúvida, é o que querem as tarântulas. ‘Justiça chamamos nós, 
precisamente, que o mundo seja varrido pelos temporais da nossa 
vingança’ – assim falam entre si. / ‘Vingança, queremos exercer, e 
lançar injúrias contra todos os que não são iguais a nós’ – assim juram 
os corações das tarântulas. (...) / Em todo o seu lamento, soa a 
vingança, em todo seu louvor, há um desejo de magoar; e ser juiz 
parece-lhes a suma felicidade!53

Julgar é reduzir os humanos à igualdade perante a lei, mas os humanos não 

são iguais. Como dar a cada um o seu? Zaratustra responde: “Seja-me suficiente isto: 

dou, a cada um, o meu”54. A justiça das tarântulas é baseada em ressentimento e 

vingança, e o castigo acaba por ser a vingança posta em prática, exercitada. O castigo é 

a ocasião para o espírito de vingança:  

Espírito de vingança, foi esta até agora, meus amigos, a melhor 
reflexão dos homens: e que onde havia sofrimento deveria sempre 
haver um castigo. / ‘Castigo’ precisamente, chama a própria vingança 
a si mesma; com uma palavra mendaz, atribui-se hipocritamente, ante 
seus próprios olhos, uma consciência limpa.55

Esse castigo, que é comparsa da vingança, cria do ressentimento, da má 

consciência e cúmplice da crueldade negativa e deformadora, acaba sendo um co-autor 

do crime contra a humanidade que é o niilismo destrutivo. Ele piora homem ao torná-lo 

melhor (mais eficiente) no que ele tem de pior:  

“O que em geral se consegue com o castigo, em homens e animais, é o 
acréscimo do medo, a intensificação da prudência, o controle dos 
desejos: assim o castigo doma o homem, mas não o torna ‘melhor’ – 
com maior razão se afirmaria o contrário”56.

                                                                                                                                                                                  
52 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 66, § 12, segunda dissertação. 
53 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 129 e 130. (Das tarântulas).
54 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 95. (Da mordida da víbora). 
55 NIETZSCHE, Friedrich, 2000, p. 172 e 173. (Da redenção).
56 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 72, § 15, segunda dissertação. Já em Aurora, livro de 1881, no 
aforismo 236 intitulado Castigo, Nietzsche dá seu parecer sobre o castigo, cf. NIETZSCHE, Friedrich, 



83

Enquanto a crueldade positiva dá-se a favor da humanidade, a crueldade 

negativa exerce muito de seu poder destrutivo através do castigo como seu legitimador. 

Juntos eles trabalham contra a humanidade, tornando-a menos humana. 

3. 2 Crueldade criadora 

Neste último item pretendemos demonstrar, através da visão nietzschiana da 

arte trágica, o potencial criador da crueldade. A arte em Nietzsche, a autêntica arte 

trágica, é ela própria a situação privilegiada na qual o ser humano é plenamente, 

exercendo uma aceitação integral da vida, não tomando-a como uma punição ou 

fatalidade, mas sim como condição para o próprio existir. 

3. 2. 1 A arte trágica 

I’m not afraid of anything in this world 
There’s nothing you can throw at me that I haven’t already heard 

I’m just trying to find a decent melody 
A song that I can sing in my own company. 

Stuck in a moment you can’t get out of, U2 

A tragédia é afirmativa, em oposição ao cristianismo, por exemplo, que é 

negativo. Ela foi responsável pelo sentimento de inocência dos antigos gregos, pois, no 

seu papel de liberadora da mente, não possibilitou a relação entre culpa e infelicidade; 

relação esta muito trabalhada pelo cristianismo57. Em termos nietzschianos a arte trágica 

reforça seu caráter prático e vê como condição indispensável para tal a embriaguez58.

Em Crepúsculo dos ídolos, nas Considerações Extemporâneas, ele lista diferentes tipos 

de embriaguez e termina por afirmar que: “O essencial na embriaguez é o sentimento de 

                                                                                                                                                                                  
1947, p. 147, § 236: “Que coisa mais singular nossa maneira de castigar! Não purifica o criminoso, não é 
uma expiação; ao contrário, mancha mais que o próprio crime”. 
57 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1996, p. 149, § 78. 



84

plenitude e de intensificação das forças”59. Esse sentimento seria exacerbado pela 

tradição intrínseca ao conceito de trágico como sendo o portador de uma aceitação do 

que há, também, de pior na existência. Ainda nas Considerações Extemporâneas, é

questionado se o que é comum ao artista trágico não é sua total falta de temor diante do 

problemático da vida, uma espécie de crueldade consigo mesmo. É essa a atitude, a 

característica básica e marcante da arte trágica e do artista trágico, que vemos como 

possibilitadora da identificação de um papel positivo da crueldade, a função ontológico-

instrutiva. Na arte trágica a crueldade é necessária de forma produtiva: 

Diante da tragédia, o que há de guerreiro em nossa alma celebra suas 
Saturnais; quem está habituado ao sofrimento, quem procura por 
sofrimento, o homem heróico, louva com a tragédia sua existência – a 
ele somente o artista trágico dá de beber essa dulcíssima crueldade60.

Em sua tese de doutorado, intitulada Criação e crueldade, Gilson Motta 

afirma que, de acordo com uma noção nietzschiana da crueldade, o artista deve ser duro 

e cruel para consigo próprio se pretende desenvolver talento. A facilidade só virá com o 

esforço61. O verdadeiro artista não é apenas um Dioniso esteta permanentemente 

embriagado pelos excessos. Ele necessita da embriaguez da disciplina apolínea. 

Nietzsche concebeu os conceitos de apolíneo e dionisíaco, ambos como espécies de 

embriaguez62. No entanto, na arte trágica o artista deve embriagar-se sem perda de 

lucidez. Mesmo nos mais produtivos delírios criativos o artista não pode perder a 

consciência; ele precisa ser severo e cruel, impondo-se um rigoroso controle. Um 

controle que deve ser auto-gerado pelo artista e não condicionado por agentes externos: 

                                                                                                                                                                                  
58 Cf. ABBAGNANO, Nicola, 2000, p. 372:“Segundo Nietzsche, a arte está condicionada por um 
sentimento de força e de plenitude como o que se verifica na embriaguez”.  
59 NIETZSCHE, Friedrich, 1985, p. 87, § 8.   
60 NIETZSCHE, Friedrich, 1996, p. 382, § 24. FINK, Eugen, 1988, p. 160, afirma: “Desde o primeiro 
escrito de Nietzsche, a arte trágica fora o organon do seu filosofar”. 
61 Cf. MOTTA, Gilson. Criação e crueldade: uma análise da criação artística a partir de uma 

interpretação da noção nietzschiana de crueldade. Dissertação de doutorado de filosofia, Rio de 
Janeiro:UFRJ, 2000, p. 26. 



85

grandes artistas como Kafka e Van Gogh não tiveram, quando vivos, sua arte ligada à 

fama ou recompensa financeira63, eram movidos por uma necessidade visceral de 

produzir arte. Foram eles como tantos outros artistas que, apesar do enriquecimento e do 

reconhecimento, não tiveram só nesses dois fatores a explicação ou justificativa para 

dedicar a vida à arte.  

De acordo com o pensamento de Nietzsche, a arte não é só a obra de arte, 

mas toda atividade criativa64. Através da arte o homem pode criar e vivenciar um ideal 

de aparência capaz de subverter a realidade, tornando-o apto a ultrapassar os limites dos 

valores ditos superiores, que para Nietzsche representam a decadência. O artista procura 

moldar a vida com mentiras, mas não se ilude quanto à sua real natureza65: ela é feita de 

coisas, situações e sensações que podem ser boas ou más. Por isso, a arte trágica é 

merecedora da mais alta valoração: ela busca a imortalidade e a perfeição, sem perder 

de vista a existência do sofrimento. Na arte, a “mentira se santifica, a vontade de ilusão

tem a boa consciência a seu favor”66. Por isso a arte opõe-se ao ideal ascético. Com ela 

o homem realiza a ilusão, e faz isso como escolha. Assim, Nietzsche vê na arte a 

feiticeira salvadora da humanidade: “... a arte; só ela tem o poder de transformar 

aqueles pensamentos enojados sobre o horror e o absurdo da existência em 

representações com as quais é possível viver”67.

                                                                                                                                                                                  
62 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1985, p. 89, § 10.  
63 Cf. MOTTA, Gilson, 2000, p. 50: “... é a partir da submissão às regras, à métrica, ao exercício 
constante, às fórmulas que é possível a maestria. À diferença das estruturas históricas, onde a coação se 
processa num vínculo de exterioridade, na arte, o próprio artista estabelece a coação: ele é o sujeito e o 
objeto, é o que manda e o que obedece, é o escultor e a pedra a ser talhada, é a parturiente e a criança que 
nasce. A dureza do criador reside mesmo nesta auto-imposição de limites, nesta auto-coação”.
64 Cf. FEITOSA, Charles.  O mal do mar em Nietzsche, in: FEITOSA, C., BARRENECHEA, M. A. de, 
PINHEIRO, P. (orgs.), 2003, p. 328. 
65 Cf. FINK, Eugen, 1988, p. 160: “Mas esta ‘aparência’ que o artista cria e que adora como o poder 
divino do Belo não é uma coisa do outro mundo, não é uma coisa que vampirize o que é deste mundo, o 
terreno, mas bem pelo contrário”. 
66 NIETZSCHE, Friedrich, 1998, p. 141, § 25, segunda dissertação. 
67 NIETZSCHE, Friedrich, 1992B, p. 56, § 7. 



86

O estudioso de arte E. H. Gombrich afirma: “Uma coisa que realmente não 

existe é aquilo a que se dá o nome de Arte. Existem somente artistas”68. Há aqui um eco 

da afirmação de Nietzsche: “O espectador sem espetáculo é um conceito absurdo”69. Ou 

seja: a arte surge a partir do humano e para o humano. O homem é ponto de partida e de 

chegada da atividade artística. Por isso para Nietzsche a arte é o grande estimulante a 

viver e tem mais valor do que a verdade; como no criar está incluído o destruir, o artista 

precisa da crueldade inerente ao real, à cultura70. A arte é mais forte que a verdade71.

Mas a arte não é para  curar a realidade, isso a anularia, a tornaria inócua e asséptica. A 

arte nos ajuda a suportar o peso da existência real, ela é o tolo e o herói que 

descobrimos em nós mesmos para que possamos existir: 

E justamente por sermos, no fundo, homens pesados e sérios, e antes 
pesos do que homens, nada nos faz tanto bem como o chapéu do 

bobo: necessitamos dele diante de nós mesmos – necessitamos de toda 
arte exuberante, flutuante, dançante, zombeteira, infantil e venturosa, 
para não perdermos a liberdade de pairar acima das coisas, que o 
nosso ideal exige de nós72.

Ser bobo, não torna o ser humano menos ou menor. Saber dançar, zombar e 

brincar com a realidade pode e deve ser mais um, entre tantos, modo de se compreender 

e de compreender tudo que há a nossa volta. Exemplificando mais uma vez com a 

literatura: na tragédia Rei Lear, de Shakespeare, o bobo da corte desempenha um 

importante papel73. Portanto, ele tanto pode se dar ao luxo de ser apenas “bobo”, como 

                                                            
68 GOMBRICH, E. H. História da arte. Trad. Álvaro Cabral. São Paulo:Círculo do Livro, 1972, p. 4.   
69 NIETZSCHE, Friedrich, 1992B, p. 53, § 7.  
70 Cf. SAFRANSKI, Rüdiger. 2001, p. 65: “Essa crueldade na essência de toda cultura prova mais uma 
vez para Nietzsche que a existência é uma ferida eterna..., e que o remédio, a arte – justificação estética –, 
mantém a ferida aberta”. Pois a ferida é incurável.
71 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 1996, p. 50. 
72 NIETZSCHE, Friedrich, 2001, p. 133, § 107.  
73 Cf. HELIODORA, Barbara. Introdução in: SHAKESPEARE, William. Rei Lear. Trad. Barbara 
Heliodora. Rio de Janeiro:Lacerda Editores, 1998, p. 7 e 8: “O que Shakespeare faz, em seus cinco atos, é 
contar a terrível história de um rei de oitenta anos que tem de aprender a ser um homem, na dimensão na 
qual o poeta o concebe. O processo do aprendizado é extraordinariamente doloroso e, é em função dele, 
que tem de ser compreendido o Bobo da tragédia; mais do que a de ser engraçado, a função do 
personagem é a de servir de consciência de Lear até este, depois da crise na tempestade, passar a ter ele 



87

pode ser “sagaz” e “preciso” ao servir de consciência ao rei. O recado que lemos em 

Nietzsche, é o de que não faria mal à humanidade escutar com mais atenção e 

freqüência ao bobo que saiba dançar e gargalhar sem perder a crueldade da tragicidade. 

Por isso, não só a arte, mas a vida humana de uma maneira geral precisa da 

tragicidade. A vontade de potência precisa ser trágica, o amor fati
74 é trágico: isso 

implica numa aceitação dionisíaca do que houver de terrível e doloroso na vida; na 

esteira dessa aceitação está a idéia do eterno retorno. O maior dos pesos75 exige, como 

condição de existência, a tragicidade para encarar com grandeza o sofrimento76. O 

homem trágico é capaz de sabedoria na dor e no prazer: ambos são forças de primeira 

ordem para a conservação da espécie77. A dor que queima obriga os filósofos a se 

aprofundarem78. Mas todos, sem exceção, têm suas existências humanas atravessadas 

pelo trágico, pela dor. Todos tornam-se “ruminantes” para serem capazes de sobreviver 

à vida. Em Nietzsche há duas espécies de ruminantes: o homem do ressentimento, que 

rumina mas não consegue digerir e o homem dionisíaco, que rumina e digere. Para 

Rosset, o primeiro é o mau ruminante que por ser prisioneiro do pensamento da 

infelicidade não tem acesso à felicidade; o bom ruminante é o segundo tipo: ele “acede 

à felicidade, pois sobrepuja o pensamento da infelicidade, consegue digerí-lo”79.

A arte verdadeira é trágica, assim como a filosofia verdadeira e a verdadeira 

visão de um mundo real. São trágicas no sentido grego-nietzschiano da aceitação do 

                                                                                                                                                                                  
mesmo consciência dos seus atos. Até então, o Bobo não deixa, em momento algum, que o rei esqueça do 
engano que cometeu e de seu erro em relação a Cordélia. Todas as suas graças têm significado maior e 
são, via de regra, bastante cruéis para com o rei”. 
74 Zaratustra é trágico; em uma das poesias de Nietzsche ( Dos ditirambos de Dioniso, de 1888) alguns 
versos expressam a tragicidade do seu amor fati. NIETZSCHE, Friedrich, 1996, p. 420 (Da pobreza do 
riquíssimo): “Hoje quero ser hospitaleiro/ com o mal vindo,/ contra o destino mesmo não quero ter 
espinho – Zaratustra não é um ouriço”.  
75 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2001, p.230, § 341. Título do mais famoso dos poucos aforismos de 
Nietzsche publicados em vida que versam sobre o eterno retorno. 
76 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2001, p.215, § 325: “não sucumbir à aflição e incerteza interior, quando se 
inflige grande sofrimento e se ouve o grito deste sofrimento (...) isso faz parte da grandeza” . 
77 Cf. Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2001, p.312 e 313, § 318. 
78 Cf. Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2001, p.13, § 3 (prólogo). 
79 ROSSET, Clement, 2000, p. 41. 



88

amor fati, do eterno retorno. A morte de Deus, é uma idéia adotada pela filosofia 

nietzschiana impregnada de tragicidade; ela implica numa renúncia. Mas numa renúncia 

que não nega a humanidade:  

Talvez justamente essa renúncia nos empreste a força com que a 
renúncia mesma seja suportada; talvez o homem suba cada vez mais, 
já não tendo um deus no qual desaguar”80.

Mas até mesmo uma religião pode ser adotada de um modo trágico. Karen 

Blixen (1885-1962), escritora dinamarquesa, escreveu sob o pseudônimo de Isak 

Dinesen um livro contando suas experiências no continente africano; lá ela conviveu 

com muçulmanos somalis do Quênia e, embora ressalte que conheceu um tipo primitivo 

e simples de islamismo, um panorama de sua interpretação pode revelar algo para nossa 

teoria:

a própria palavra ‘islã’ significa ‘submissão’: o credo pode ser 
definido como a religião que obriga à aceitação. [Que] não é relutante 
ou pesarosa, mas enlevada. (...) Em contraposição às modernas 
ideologias cristãs, o islamismo não se preocupa em provar ao homem 
a exatidão dos caminhos de Deus; seu Sim é universal e incondicional. 
(...) É uma noção generalizada entre os cristãos que o islamismo é 
mais intolerante que o cristianismo, porém tal não é minha 
experiência.(...) Os europeus chamam essa maneira islâmica de 
encarar a vida de fatalismo. Pessoalmente, não acho que os seguidores 
do Profeta vejam os acontecimentos da vida como algo de 
predeterminado, e portanto inevitável. Não têm medo porque estão 
seguros de que aquilo que acontece é o melhor”81.

Fica claro, nas palavras acima, que o dogma religioso (que difere da moral) 

pode estar baseado no amor fati: o homem crente em algo, seja uma fé ou uma moral ou 

uma ciência, precipita-se de encontro à vontade de Deus, de controle ou de 

                                                            
80 Cf. NIETZSCHE, Friedrich, 2001, p.193, § 285. 
81 DINESEN, Isak. Sombras na relva. Trad. Maria Luiza Newlands. Rio de Janeiro:Ed. 34, 1992, p. 23, 
25 e 27. 



89

conhecimento. Aceitar que a visão de mundo fornecida pela religião seja trágica implica 

numa aceitação, mas não significa uma submissão que diminua o humano. A vida ainda 

é o critério maior em Nietzsche, ela é a criadora de valores, a grande jogadora. A que 

disputa o amor de Zaratustra com a sabedoria. A crueldade pode ser tomada como 

legítima se a vida for o parâmetro, ela é a única digna de ser tomada como medida 

soberana. 



CONCLUSÃO



Ao longo de toda a presente dissertação a meta perseguida foi demonstrar a 

crueldade como uma instância partícipe da constituição humana a partir de noções 

nietzschianas de ser humano e da própria crueldade. Bem como de apresentar as 

possibilidades da crueldade ser positiva e/ou negativa.  

A positividade da crueldade foi vista no seu aspecto disciplinador e 

desafiante, que possibilita aprendizado e superações. O seu poder negativo foi 

identificado no seu potencial destruidor, que se revela por ocasião de descontroles 

possíveis de ocorrer com seres humanos (todos eles, sem exceções, mortais falhos) nos 

quais podem exacerbar-se diferentes elementos constitutivos (se em alguns é a 

crueldade, em outros pode ser a credulidade, a permissividade ou a tendência à 

sociabilidade). Desse modo, o questionamento que pretendíamos responder foi acerca 

dos papéis da crueldade, via filosofia de Nietzsche.  

Nossa primeira providência consistiu em estabelecer, a partir das obras do 

filósofo, seu posicionamento em relação a tradição da subjetividade na filosofia 

ocidental. A partir daí, buscamos indicações de uma visão de homem em termos 

nietzschianos, no qual a crueldade teria funções a desempenhar. 

Nosso segundo passo foi caracterizar, sob um ponto de vista da filosofia de 

Nietzsche, a crueldade como um instrumento do ser humano em suas relações com o 

mundo e com os demais humanos. Com a classificação da crueldade com duas funções, 

a ontológico-instrutiva e a deformadora-destrutiva, objetivamos exatamente uma melhor 

explicitação do seu caráter constitutivo para a humanidade. Acreditamos, e procuramos 

demonstrar, que com a crueldade sob uma nova ótica, torna-se mais viável para os seres 

humanos lidar de modo mais saudável com as adversidades e as particularidades 

desagradáveis da existência. 

E no terceiro momento de nossa exposição, objetivamos mostrar a 

crueldade, em suas duas funções, em prática. A favor e contra a vida humana; servindo 



92

de caminho ao estabelecimento de uma existência mais comprometida com o ser 

humano e a vida e servindo como meio de sufocamento da humanidade, condicionando 

a uma degradante sobrevivência. 

O roteiro trilhado nos permite algumas reflexões: em se tratando de 

Nietzsche e de sua filosofia é contraproducente tentar separar vida e obra, ambas estão 

imbricadas. As vivências artísticas, o sofrimento físico e a oscilação entre busca de 

adequação e repúdio à adequação em termos acadêmicos e sociais, são fatos da 

trajetória de Nietzsche que poderiam servir de explicação para os temas privilegiados 

pela sua filosofia, o estilo adotado por ele e as suas conclusões. Com seu estilo e a 

forma como maneja sua erudição, as questões que considera problemas realmente 

dignos de atenção, como o relacionamento com a realidade que é possível e a afirmação 

da vida, em oposição à dicotomia verdade/ falsidade da aparência-realidade e moral, nos 

fazem vê-lo (e à sua filosofia) como pertinente à atualidade. O autor é capaz, via sua 

filosofia, de fornecer uma visão de mundo situada. O humano contemporâneo lida 

inapelavelmente com uma cisão, externa e interna, tornada mais acentuada a partir dos 

primórdios do estabelecimento dos elementos geradores do nosso presente: na oposição 

rural-urbano; nas transformações dos papéis sociais; na literatura, em obras como O

médico e o monstro de Robert Louis Stevenson e Orlando de Virginia Woolf; e no lugar 

que coube à reflexão filosófica na atualidade. Tudo isso sugere que a filosofia de 

Nietzsche, apesar da sua dissonância com os conceitos clássicos e tradicionais seja 

marcante, possa fornecer enorme contribuição à  humanidade. Ainda que seja para 

mostrar sua faceta cruel. 

Procuramos demonstrar, não que Nietzsche teria uma visão sacrificial e 

necessariamente pessimista da realidade, mas exatamente o inverso: que, apesar da dor e 

da crueldade indefectíveis, a realidade também somos nós que fazemos ao interpretá-la; 



93

e que por isso, ela não precisa ser só sofrimento. A existência pode até ser vã, mas nós 

não precisamos sê-lo. Somos criadores, e a criação nunca é vã. 



BIBLIOGRAFIA 



Textos Citados: 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. Trad. Alfredo Bosi e Ivone Castilho 

Benedetti. 4 ed. São Paulo:Martins Fontes, 2000. 

BARRENECHEA, M. A. e PIMENTA NETO, O. J. (org.). Assim falou Nietzsche. Rio de 

Janeiro:7Letras, 1999.  

CALVINO, Italo. Seis propostas para o próximo milênio: lições americanas. Trad. Ivo 

Barroso. São Paulo:Companhia das Letras, 1990. 

______. O visconde partido ao meio. Trad. Nilson Moulin. São Paulo:Companhia das 

Letras, 1996. 

CAMUS, Albert. O homem revoltado. Trad. Valerie Rumjanek. Rio de Janeiro:Record, 

1996. 

COLLI, Giorgio. O Nascimento da Filosofia. 3 ed. Trad. Federico Carotti. Campinas, 

SP:Unicamp, 1996. 

DELEUZE, Gilles. Nietzsche. Trad. Alberto Campos. Lisboa:Edições 70, 1994. 

DERRIDA, Jacques. Estados-da-alma da psicanálise. O impossível para além da 

soberana crueldade. Trad. Antonio Romane Nogueira e Isabel Kahn Marin. São 

Paulo:Escuta, 2001.

DICIONÁRIO de mitologia greco-romana. Consultor Prof. Angelo Ricci. São Paulo:Abril 

Cultural, 1973. 

DINESEN, Isak (Karen Blixen). Sombras na relva. Trad. Maria Luiza Newlands. Rio de 

Janeiro:Ed. 34, 1992. 

FERRAZ, Maria Cristina Franco. Nietzsche: o bufão dos deuses. Rio de Janeiro:Relume-

Dumará, 1994. 

FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Novo Aurélio Século XXI: o dicionário da 

língua portuguesa. 3 ed. Rio de Janeiro:Nova Fronteira, 1999.  



96

FINK, Eugen. A Filosofia de Nietzsche. Trad. Joaquim Lourenço Duarte Peixoto. 

Lisboa:Presença, 1988. 

FOUCAULT, Michel. Nietzsche. Freud & Marx: theatrum philosoficum. Trad. Jorge Lima 

Barreto. São Paulo:Princípio, 1997. 

GIACOIA JR., Oswaldo. O caos e a estrela. In: Impulso. Piracicaba:Unimep, 2001. 

GOMBRICH, E. H. História da arte. Trad. Álvaro Cabral. São Paulo:Círculo do Livro, 

1972. 

HÉBER – SUFFRIN,  Pierre. O Zaratustra de Nietzsche. Trad. Lucy Magalhães. Rio de 

Janeiro:Jorge Zahar, 1991.  

HEIDEGGER, Martin. ¿Quién es el Zaratustra de Nietzsche? Texto obtido na internet, no 

site: Heidegger en castellano. Endereço na internet: 

http://personales.ciudad.com.ar/M_Heidegger/zaratustra_nietzsche.htm

LAMPERT, Laurence. Nietzsche’s teaching. New Haven and London:Yale University 

Press, 1986.

MACHADO, Roberto. Zaratustra, tragédia  nietzschiana. 2 ed. Rio de Janeiro:Jorge 

Zahar, 1997. 

MAQUIAVEL, Nicolau. O Príncipe. Trad. Lívio Xavier. São Paulo:Nova Cultural, 1996 

(coleção Os Pensadores).

MOTTA, Gilson. Criação e crueldade: uma análise da criação artística a partir de uma 

interpretação da noção nietzschiana de crueldade. Dissertação de doutorado de filosofia, 

Rio de Janeiro:UFRJ, 2000. 

NAFFAH NETO, Alfredo. Nietzsche: a vida como valor maior. São Paulo:FTD, 1996. 

NIETZSCHE, Friedrich. O Anticristo. Trad. Geir Campos. Rio de Janeiro:Ediouro, 1985. 

______ .Assim falou Zaratustra: um livro para todos e para ninguém. Trad. Mário da 

Silva. 11 ed. Rio de Janeiro:Civilização Brasileira, 2000. 

______. Além do bem e do mal: prelúdio a uma filosofia do futuro. Tradução, notas e 

posfácio Paulo César de Souza. 2 ed. São Paulo:Companhia das Letras, 1992. 



97

______. Aurora: reflexões sobre os preconceitos morais. Trad. Mario D. Ferreira Santos. 

São Paulo:Edigraf/Sagitário, 1947. 

______. Cinco Prefácios Para Cinco Livros. Tradução e prefácio Pedro Süssekind. 2 ed. 

Rio de Janeiro:7Letras, 1996. 

______. Crepúsculo dos Ídolos ou como se filosofa às marteladas. Tradução e notas 

Delfim Santos Filho. Lisboa:Guimarães, 1985. 

______. Ecce Homo: como alguém se torna o que é. Tradução, notas e posfácio Paulo 

César de Souza. São Paulo:Companhia das Letras, 1995. 

______. Fragmentos Póstumos. Trad. Oswaldo Giacoia Jr. Campinas:IFCH/UNICAMP, 

2002. 

______. A gaia ciência. Tradução, notas e posfácio Paulo César de Souza. São 

Paulo:Companhia das Letras,2001. 

______. Genealogia da moral: uma polêmica. Tradução, notas e posfácio Paulo César de 

Souza. São Paulo:Companhia das Letras, 1998. 

______. Humano, demasiado humano: um livro para espíritos livres. Tradução, notas e 

posfácio Paulo César de Souza. São Paulo:Companhia das Letras, 2000. 

______. O nascimento da tragédia, ou Helenismo e pessimismo. Tradução, notas e 

posfácio J. Guinsburg. 2 ed. São Paulo:Companhia das Letras, 1996. 

______. Obras incompletas. Tradução e notas Rubens Rodrigues Torres Filho. São 

Paulo:Nova Cultural, 1996.(coleção Os Pensadores) 

NUNES, Benedito. O Nietzsche de Heidegger. Rio de Janeiro:Pazulin, 2000.. 

ROSSET, Clément. Alegria: a força maior. Trad. Eloisa Araújo Ribeiro. Rio de 

Janeiro:Relume Dumará, 2000 (Conexões; 9). 

______. O Princípio de Crueldade. Trad. José Thomaz Brum. Rio de Janeiro:Rocco, 1989. 

SAFRANSKI, Rüdiger. Nietzsche, biografia de uma tragédia. Trad. São Paulo:Geração 

Editorial, 2001. 

SHAKESPEARE, William. O mercador de Veneza. Rio de Janeiro:Athena, 1937. 



98

______. Rei Lear. Trad. Bárbara Heliodora. Rio de Janeiro:Lacerda Editores, 1998. 

SHELLEY, Mary. Frankenstein. Trad. Ruy Castro. São Paulo:Companhia das Letras, 

1994. 

TILLICH, Paul. A coragem de ser. Trad. Eglê Malheiros. 3 ed. Rio de Janeiro:Paz e Terra, 

1976. 

TÜRCKE, Christoph. O louco: Nietzsche e a mania da razão. Trad. Antônio Celiomar 

Pinto de Lima. São Paulo:Vozes, 1993. 

VAN BALLEN, Regina Maria Lopes. Sujeito e Identidade em Nietzsche. Rio de 

Janeiro:Vapê, 1999. 

Textos Consultados: 

ABBAGNANO, Nicola. História da Filosofia. Trad. António Ramos Rosa. 3 ed. 

Lisboa:Presença, 1984 (vol.5). 

ARISTÓTELES. A Ética. Tradução e notícia histórico-bibliográfica Cássio M. Fonseca. 

Rio de Janeiro:Ediouro, 1985 (coleção Universidade de Bolso). 

AZEREDO, Vânia Dutra de. Nietzsche e a dissolução da moral. São Paulo:Discurso 

Editorial e Editora UNIJUÍ, 2000. (Sendas e Veredas) 

BARRENECHEA, M. A.; CASANOVA, M. A.; DIAS, R.; FEITOSA, C. (org.). Assim 

falou Nietzsche III. Rio de Janeiro:7Letras, 2001. 

BRUM, José Thomaz. Nietzsche: as artes do intelecto. Porto Alegre:L&PM, 1986. 

(coleção Universidade Livre) 

CAMUS, Albert. O mito de Sísifo. Tradução e apresentação Mauro Gama. Rio de 

Janeiro:Guanabara, 1989. 

CAPONI, Sandra. N. C. A compaixão no poder médico-assistencial. In: Cadernos 

Nietzsche. São Paulo:Discurso Editorial, 1998 (vol.4) 

FEITOSA, C.; BARRECHENEA, M. A.; PINHEIRO, P. (org.). A fidelidade à terra – 

Assim falou Nietzsche IV. Rio de Janeiro:DP&A, 2003.  



99

FERREIRA, Luzilá Gonçalves. Humana, demasiada humana. Rio de Janeiro:Rocco, 2000.  

FREZZATI JUNIOR, Wilson Antonio. Nietzsche contra Darwin. São Paulo:Discurso 

Editorial/Editora UNIJUÍ, 2001. (Sendas e Veredas) 

GIACOIA JR., Oswaldo. Labirintos da Alma: Nietzsche e a Auto-supressão da Moral.

Campinas, SP:Unicamp, 1997. (coleção Repertórios) 

HAYMAN, Ronald. Nietzsche e suas vozes. Trad. Scarlett Marton. São Paulo:UNESP, 

2000. ( Coleção grandes filósofos)  

KELLER, Alfred Josef. Michaelis: pequeno dicionário: alemão – português, português – 

alemão. São Paulo:Melhoramentos, 1994. 

MACHADO, Roberto Cabral de Melo. Nietzsche e a Verdade. Rio de Janeiro:Rocco, 

1984. 

MARQUES, António. Sujeito e Perspectivismo. I ed. Trad. Rafael Gomes Filipe. 

Lisboa:Dom Quixote, 1989. 

MATOS, Junot Cornélio. Projeto antropológico na filosofia de Nietzsche. Dissertação de 

mestrado de filosofia, Recife:UFPE, 1994. 

MICHAELIS: pequeno dicionário: inglês – português, português – inglês. São 

Paulo:Melhoramentos, 1989.

MONTINARI, Mazzimo. Ler Nietzsche: O Crepúsculo dos Ídolos. Trad. Ernani Chaves. 

In: Nietzsche-Studien, 1984. 

NIETZSCHE, Friedrich. Despojos de uma tragédia (correspondência inédita). Tradução e 

notas Ferreira da Costa. Porto:Editora Educação Nacional, 1944. 

______. O futuro das instituições de ensino. Trad. José Bragança de Miranda. Lisboa:Via 

Editora, 1979. 

______. A “Grande Política” Fragmentos. Trad. Oswaldo Giacoia Jr. 

Campinas:IFCH/UNICAMP, 2002. 

NUNES, Benedito. No tempo do niilismo e outros ensaios. São Paulo:Ática, 1993. 



100

ONATE, Alberto Marcos. O Crepúsculo do Sujeito em Nietzsche: ou como abrir-se ao 

filósofo sem metafísica. São Paulo:Discurso Editorial/UNIJUÍ, 2000. (Sendas e Veredas). 

PIMENTA NETO, Olímpio José. Razão e Conhecimento em Descartes e Nietzsche. Belo 

Horizonte:UFMG, 2000. 

ROSSET, Clément. A antinatureza: elementos para uma filosofia trágica. Trad. Getulio 

Puell. Rio de Janeiro:Espaço e Tempo, 1989. 

______. Lógica do Pior. Trad. Fernando J. Fagundes Ribeiro e Ivana Bentes. Rio de 

Janeiro:Espaço e Tempo, 1989. 

SAUTET, Marc e BOUSSIGNAC, Patrick. Nietzsche para iniciantes. Trad. Sonia 

Goldfeder. São Paulo:Brasiliense, 1989. 

SHAKESPEARE, William. Hamlet. Tradução e notas Péricles Eugênio da Silva Ramos. 

São Paulo:Abril Cultural, 1976. 

_______. A Tempestade. Tradução e introdução Barbara Heliodora. Rio de Janeiro:Lacerda 

Ed., 1999. 

STERN, J. P. As idéias de Nietzsche. Trad. Octavio Mendes Cajado. São Paulo:Cultrix, 

1995. 

VERMAL, Juan Luis. La crítica de la metafísica em Nietzsche. Barcelona:Anthropos, 

1987.

WOOLF, Virginia. Orlando. Trad. Cecília Meireles. Rio de Janeiro:Abril Cultural, 1972. 


