
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO-UFPE 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS-CFCH 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA-PPGF  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O Lugar Sistemático da História na Filosofia 

Prática Kantiana 

 
 

Marcos Antônio Silva Batista 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

2011 



MARCOS ANTÔNIO SILVA BATISTA 

 

 

 

 

 

O Lugar Sistemático da História na Filosofia 

Prática Kantiana 
 

Dissertação apresentada como requisito à 

obtenção do grau de Mestre em Filosofia, 

junto ao Programa de pós Graduação em 

Filosofia da Universidade Federal de 

Pernambuco, sob orientação do Professor 

Dr. Érico Andrade Marques de Oliveira. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

 

2011 

 
 
 
 
 
 
 

 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

 
 

Catalogação na fonte 
Bibliotecária Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 

 

 

B333l Batista, Marcos Antônio Silva. 
     O lugar sistemático da História na Filosofia Prática Kantiana / Marcos 
Antônio Silva Batista. – Recife: O autor, 2011. 

                      102 f. ; 30 cm. 
 

                       Orientador: Prof. Dr. Érico Andrade Marques de Oliveira. 
      Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco, 
CFCH. Programa de Pós-graduação em Filosofia, 2011. 
       Inclui bibliografia. 

                         
 

1. Filosofia. 2. História - Filosofia. 3. Kant, Immanuel, 1724-1804. 4.   
Liberdade. 5. Práxis (Filosofia). I. Oliveira, Érico Andrade Marques de 
(Orientador). II. Titulo. 

 
 
   100 CDD (22.ed.)                   UFPE (CFCH2011-65) 
       



 

 

 



RESUMO 

Esta dissertação tem como objetivo mostrar como a filosofia da história possui um lugar 

sistemático dentro da arquitetônica prática kantiana. Com isso, defende-se a tese de que 

a reflexão sobre a história é para Kant parte integrante do seu sistema prático, na qual os 

juízos e proposições assumiriam a forma de juízos sintéticos a priori. Mais do que um 

mero exame das implicações semânticas da História esta dissertação visa esclarecer 

como a filosofia prática kantiana, alicerçada pelo conceito chave da liberdade, ganha 

coerência e completude quando se entendem os escritos sobre a História. Portanto, 

longe de ser uma noção marginal na obra kantiana a filosofia da história desempenha 

um importante papel, sendo uma espécie de ponte necessária entre uma posição mais 

universalista e fundamental (formal) e uma teoria da práxis onde é necessário um exame 

sobre a exeqüibilidade de certos princípios práticos (histórico-jurídicos).  

Palavras-chave:  Filosofia; História; Kant; Liberdade; Práxis (Filosofia) 
 

 

ABSTRACT 

This work intends to present the systematic place of philosophy of History within 

Kantian practical architectonic. It presents the thesis that reflecting about History is 

fundamental part of Kant’s practical system where statements and judgments would 

take the form of historical a priori synthetic judgment. More than just analyzing 

History’s semantic implications, our argument intends to show how Kantian practical 

philosophy, grounded on the idea of freedom, becomes more coherent through the 

understanding of the writings on History. Therefore, far from being a marginal subject, 

the philosophy of History assumes a fundamental role on Kant’s oeuvre. It is the 

necessary link between formalism and a praxis theory where the last one requires an 

investigation on of the feasibility of some practical principles. 

Key Words: Philosophy; History; Kant; Liberty; Praxis (Philosophy) 
 



AGRADECIMENTOS 

 

• À Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior-CAPES pela 
concessão de bolsa que permitiu a realização desta pesquisa; 

• Aos meus professores do Programa de Pós-Graduação em Filosofia da UFPE: 
Alfredo Moraes, Jesus Vazquez, Fernando Raul, Washington e Sandro Sayão; 

• À Betânia e Isabel pela paciência e compreensão; 

•  Ao meu orientador Érico Oliveira pelo debate e por seu “entusiasmo” que foram 
sempre um incentivo; 

• Aos professores Luís Vieira e Thiago Aquino pelas correções e sugestões num 
momento crucial deste trabalho; 

• Aos colegas do mestrado: Rafael Douglas, Ednaldo Isidoro, Bruna, Romana, 
Tiago, Elmer, e aos membros do “grupo Kant”: Írio, Breda, Erisson, Guilherme 
e Giovani; Victor e Kleber   

• Aos meus amigos Laércio Assis, Sandro Sena, Gilfranco Lucena, Nalfran, 
Gustavo, Paulo, Mário, Dinarte, Toni, Vinícius, Sebastião e Felipe, membros da 
legendária e jactanciosa turma de 98;  

• A Leo Arrais, Dayse e André Aquino; 

• Aos meus amigos na Paraíba: Terry Muhall, Rogério, Nínive e Ítalo, Nicole e 
C.J. Eland, Arlindo e Cristina, Anderson, Patrícia e João, Jairo e Marcela, Carol, 
Bernardo e Thiago (mais uma vez); 

• A D. Célia, Mirella e Carol 

• A minha mãe, meus irmãos (Aline, Marcinho, André e Paulo) e ao meu pai; 

• A Simone e Isadora por estarem sempre perto e pelo amor.  

 

 

 

 

 

 

 



LISTA DE ABEVIATURAS  
 
 

CRP: Crítica da Razão Pura; 

CRPr: Crítica da Razão Prática; 

CFJ: Crítica da Faculdade de Julgar; 

Idéia: Idéia de uma História Universal de um Ponto de Vista Cosmopolita; 

Teoria e Prática: Sobre a expressão corrente: Isto pode ser correto na teoria, mas nada 

vale na prática; 

MC: Metafísica dos Costumes; 

Religião: Religião nos Limites da Simples Razão; 

Começo Conjectural: Começo Conjectural da História Humana; 

Antropologia: Antropologia do ponto de vista Pragmático; 

Lógica: Manual dos Cursos de Lógica Geral; 

Fundamentação ou FMC: Fundamentação da Metafísica dos Costumes 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO  

 

INTRODUÇÃO ... 9 

 

CAPÍTULO I: Razão Pura e Liberdade: a possibilidade da filosofia prática 

1.1- A Idéia de “sistema” em Kant: a arquitetônica da razão...14 

1.2- A liberdade como conceito chave da filosofia prática kantiana...19 

1.3- A fundamentação da filosofia prática: busca e fixação do “princípio supremo da 

moralidade”...24 

1.4- Juízos sintéticos a priori práticos: o imperativo categórico e suas diferentes 

formulações...31 

CAPÍTULO II: A teleologia da História: o projeto de  uma história a priori   

2.1- Historie vs. Geschichte: o objeto da história...40 

2.2- Os juízos teleológicos da história...44 

2.3- A destinação prática do homem: o propósito da história...49 

2.4- As máximas reguladoras na Idéia de uma História Universal: a razão como uma 

disposição natural da espécie...55 

2.5- A insociável sociabilidade: antagonismo e sociedade civil...61 

 

CAPÍTULO III: Reino dos Fins e História: a idéia de uma esperança bem 

fundada? 

3.1- Da Idéia à Paz Perpétua: Idealismo versus Real Politik?...67 

3.2- Os princípios jurídicos na Paz Perpétua...73 

3.3- Os princípios jurídicos da história: a exeqüibilidade de uma história a priori...81            

 

CONCLUSÃO...92 

 

BIBLIOGRAFIA... 95 

 



 
 

9 

INTRODUÇÃO  

 

 

Desde sua fundação, a filosofia moral desenvolvida por Kant tem sido centro de 

um ardoroso debate. Por isso, não é difícil encontrar aqueles que a criticaram de forma 

contundente. Os exemplos são numerosos e podem ser encontrados já no idealismo 

alemão, e vão de Herder a Hegel, chegando com outros contornos à Schopenhauer e 

Nietzsche. No entanto, um ponto precisa ser ressaltado: todas as interpretações da moral 

kantiana, sejam defesas ou ataques, fundam-se na leitura desta como uma moral 

universalista. Dessa maneira, a filosofia moral kantiana é caracterizada como um 

formalismo vazio, ahistórica, rigorista e subjetiva1. Diante de todas essas acusações 

outra ainda se soma, a de que a moral kantiana não contém uma teoria da práxis. A 

partir dessa crítica também se segue a idéia de que a moral kantiana é incapaz de dar 

conta de questões concretas, como as da vida em comunidade, e por isso representaria 

uma lacuna entre moral e política. Tais interpretações da filosofia moral kantiana se 

situam sempre no âmbito da fórmula da lei universal,2 e com isso apenas na sua parte 

pura.3  

Se considerarmos a filosofia da história escrita por Kant, as críticas são ainda 

piores. Isto porque mesmo alguns admiradores e estudiosos da filosofia kantiana 

consideram difícil enxergar qualquer espaço para as especulações sobre a história dentro 

do sistema prático kantiano.4  

Por isso, a filosofia da história de Kant foi durante muito tempo um tema 

marginal dentro do estudo da filosofia crítica. Inicialmente, várias foram as razões para 

o afastamento dos intérpretes em relação aos textos sobre a história. Pode-se enumerar 

ao menos três pontos de desconfiança em relação à filosofia da história que provocaram 

tal afastamento: (a) Alguns intérpretes viam nestes textos apenas reflexões sobre 

questões de época, o que os tornavam meros escritos ocasionais como, por exemplo, as 

recensões à Herder e Moses Mendelsshon, ou a crítica ao realismo político hobbesiano. 

                                                 
1 Neste caso porque põe como fundamento da moral o conceito da autonomia do sujeito, isto é, a auto-
legislação racional da vontade.  
2 Um exame cuidadoso dos inúmeros princípios práticos que fazem parte do sistema moral kantiano é 
oferecido em WOOD (1999). 
3 Sobre a parte “impura” da filosofia moral de Kant ver: LOUDEN (2000). 
4 Quando se fala em sistema prático kantiano é preciso ressaltar o que Kant entende por prático: “Prático 
é tudo aquilo que é possível através da liberdade.” (KANT, CRP B 828). 



 
 

10 

Poderia ser ainda acrescentada a hipótese de que os textos sobre história, filosofia 

política e do direito não passariam de reflexões desinteressadas do autor ou, ainda pior, 

frutos de sua senilidade.5 (b) Os textos sobre história pareciam quebrar a unidade do 

sistema prático, pois trariam para a discussão da filosofia prática noções como história e 

sociedade, além da preocupação com a antropologia, o que iria de encontro às idéias 

contidas em textos como Fundamentação da Metafísica dos Costumes e a Crítica da 

Razão Prática, onde Kant explicitamente tenta mostrar que tais noções, não são 

unicamente estranhas à fundamentação da moralidade, como também ferem o caráter 

numenal da ação moral e a sua conseqüente atemporalidade e universalidade. (c) A 

filosofia da história seria incoerente com a filosofia crítica, pois engendraria no sistema 

idéias “dogmáticas”, a saber, uma teodicéia a partir de noções como intenção da 

natureza e providência que ultrapassariam os limites traçados por Kant na Crítica da 

Razão Pura.  

O problema aqui encontrado é de que caso estas objeções não sejam respondidas 

a filosofia da história ameaçaria a coerência da moral kantiana, tornando-se, assim, 

contraditória e inviável como elemento de investigação.  

No entanto, apesar das críticas acima, recentemente, um grande número de 

“scholars” (estudiosos) da filosofia de Kant vem demonstrando a coerência da filosofia 

da história kantiana em relação ao seu sistema prático. Pauline Kleingeld, por exemplo, 

tenta mostrar que as principais objeções levantadas contra a filosofia da história escrita 

por Kant podem ser resolvidas de forma coerente. Tais objeções podem ser refutadas se 

levarmos em consideração dois imperativos centrais para a teoria moral kantiana: o de 

promover o Sumo Bem e o de buscar a perfeição.6 Tais imperativos morais, afirma 

Kleingeld, apontam justamente para as posições defendidas por Kant na sua filosofia da 

história, ou seja, que o progresso moral da humanidade é possível e de que isto se dá a 

partir da idéia do desenvolvimento racional da espécie humana.  

Os críticos também se esquecem que a reflexão de Kant sobre a história está em 

sintonia com os problemas apresentados por sua época. Kant é um dos mais ardorosos 

representantes do iluminismo, e buscou de todas as formas defender as idéias desta 

corrente. Não só a sua filosofia da história e moral são marcadas pelas influências do 

iluminismo como também a sua filosofia teórica. É fácil encontrar, por exemplo, na 

Crítica da Razão Pura uma grande quantidade de passagens que estão embebidas por 

                                                 
5 ARENDT (1992) pp.8-9 
6 KLEINGELD  (1999) pp.59-60 



 
 

11 

metáforas políticas e jurídicas. Tais passagens dão mostra do comprometimento 

ideológico de Kant com as questões políticas de sua época.7 Dessa maneira, as ligações 

de Kant com o programa do iluminismo reforçam a tese de que o projeto filosófico 

kantiano era o de conceber uma “metafísica do iluminismo”, isto é, elevar a época do 

esclarecimento ao nível de idéia da razão.8  

Alguns aspectos importantes ligam a filosofia kantiana ao iluminismo e sem 

dúvida, o mais importante deles é o conceito de liberdade como autonomia que é central 

para a filosofia prática kantiana. Tal conceito chega à Kant via Rousseau e tornou-se o 

ponto de virada de todo o seu projeto filosófico.9 Outro aspecto importante para a 

filosofia kantiana, principalmente para a filosofia da história, é a idéia da 

perfectibilidade do homem. Esta questão é interpretada dentro do contexto alemão, e em 

especial por Kant, como a questão do destino prático da humanidade. Desse modo, a 

filosofia kantiana assume como sua tarefa filosófica a consideração da moral enquanto 

projeto cosmopolita.10Conceitos como Autonomia e cosmopolitismo fazem parte do 

estoque conceitual apresentado por Kant em sua filosofia moral e da história, que ainda 

hoje são responsáveis pela sua aceitação e assimilação crítica. Por isso, filósofos de 

diferentes matizes como Rawls, Habermas e Derrida tomam a filosofia moral, política e 

da história kantiana como ponto de partida para confeccionarem suas abordagens sobre 

questões contemporâneas. Dessa forma, temas como a hospitalidade universal, o 

igualitarismo jurídico ou o direito cosmopolita são assumidos, muito embora de maneira 

crítica, por esses autores.11  

Apesar do seu caráter inovador e da sua riqueza conceitual a filosofia da história 

continua provocando dificuldades entre os leitores de Kant.12 A questão mais difícil em 

relação aos textos referentes à história é sobre a possibilidade de “sistematizabilidade” 

de tais escritos.13 As respostas oferecidas são diversas e mostram o quanto esta questão 

ainda precisa avançar. Autores como Allen Wood, Pauline Kleingeld, Henry Allison e 

                                                 
7 Cf. O’NEILL (1989) pp.3-27 
8 Ver. HUTTER (2009)  pp.68-81 
9  Cf. VELKLEY (1989) pp.18-19; CASSIRER (1970) pp.32-33 HENRICH (2003) pp.55-56   
10 CRP A 840 B 868. 
11 Cf. RAWLS (2000) pp.275-283; DERRIDA (2000) pp.3-18; HABERMAS (2002) pp.185-227   
12 Como mostra Otfried Höffe, podemos destacar quatro importantes contribuições oferecidas por Kant 
em sua filosofia da História e do Direito que são relevantes dentro do debate ético-político 
contemporâneo: 1) Kant eleva o conceito de paz ao status de um conceito fundamental da filosofia; 2) O 
conceito de paz está intimamente ligado ao de direitos humanos; 3) O conceito de paz vincula-se a idéia 
de cosmopolitismo que, por sua vez, liga-se ao de direito internacional; 4) A noção platônica do soberano 
filósofo é assimilada à noção de povo soberano, que se autogoverna através de leis igualitárias. (Cf. 
HÖFFE, 2006 p.xv)  
13 HAMM (2005) pp.67-88 



 
 

12 

acreditam que a filosofia da história de Kant deve ser entendida numa perspectiva 

teórica. Para eles, na filosofia da história kantiana, sobretudo, no texto Idéia de uma 

História Universal, estão contidos elementos para resolução de certas indagações 

teóricas que se apresentam como um imenso programa de pesquisa empírico-factual.14  

Por outro lado, existem comentadores como Sharon Anderso-Gold, Zeljko 

Loparic, Otfried Höffe, Manfred Kuhen e Thiago Klein que enxergam na filosofia da 

história kantiana uma etapa fundamental do pensamento prático do autor.  

Outra questão que não foi decidida entre a comunidade de intérpretes de Kant é 

se os juízos históricos são meramente regulativos, teleológicos ou eles poderiam 

assumir a forma de juízos sintéticos a priori históricos. Autores como Wood e 

Kleingeld defendem a primeira opção, enquanto Höffe e Loparic estão mais inclinados a 

aceitar a segunda. 

 O nosso trabalho, portanto, tem como tarefa principal demonstrar que a filosofia 

da história ocupa um lugar dentro do sistema prático kantiano. Para isso, iremos seguir 

uma pista oferecida por Kant em seus escritos sobre história, filosofia política e do 

direito. Acreditamos que nestes escritos a reflexão sobre a história de Kant se 

desenvolvem em dois níveis:  

Em uma primeira fase de sua reflexão sobre a história, Kant foi conduzido por 

um caminho que apontava na direção da história como desenvolvimento da liberdade 

através do desenvolvimento das disposições originárias do homem. Neste primeiro 

momento a filosofia da história de Kant se viu as voltas com os juízos teleológicos.     

Em um segundo momento, mais precisamente a partir da década de 90 do século 

XVIII, Kant foi capaz de pensar a história como progresso da liberdade em termos de 

um progresso jurídico da espécie humana. De tal forma que torna-se possível apontar 

para o futuro prático-moral da espécie como um todo.  

A partir desta hipótese nosso trabalho será dividido em três partes: 

No capítulo I, iremos examinar o conceito de liberdade, pois este é conceito 

chave para podermos entender a filosofia prática kantiana e com isso também a filosofia 

da história. Mas antes de qualquer consideração sobre a liberdade é preciso tratar do 

conceito de “sistema” para elucidarmos de que maneira Kant concebe o seu sistema. A 

partir deste ponto, ficará claro para o leitor como a filosofia moral kantiana já exibe 

elementos que a conectam com a filosofia da história como, por exemplo, o conceito de 

                                                 
14 WOOD (2006) e KLEINGELD (1999) 



 
 

13 

reino dos fins, isto é, de uma comunidade de legisladores racionais e autônomos que por 

isso, desenvolvem suas capacidades na direção de uma coletividade ética.  

No capítulo II, demonstraremos como Kant elabora a noção de uma história a 

priori  e fundada numa esfera de juízos regulativos, isto é, “como se”, uma suposição. 

Apesar de sua estrutura limitada tais juízos têm em vista um fim jurídico-político. Ou 

seja, toda história adquire propósito de acordo com a idéia racional de uma sociedade 

interna e externamente justa, uma sociedade cosmopolita. Esta sociedade, por sua vez, 

deve contemplar o todo da espécie humana. O homem será compreendido como todo e 

qualquer ente vivo, biológico, mas terá como disposição própria, característica a razão. 

Dessa maneira, pode ser facultada ao homem a entrada no mundo histórico através do 

desenvolvimento das suas capacidades (disposições) racionais. Por fim, através dos 

conflitos e discórdia encontra-se a passagem para o estabelecimento de uma sociedade 

legalmente e moralmente perfeita.  

No capítulo III, mostraremos como Kant ultrapassa a esfera dos juízos 

meramente regulativos para apresentar uma prova sobre o progresso moral da espécie 

humana. Kant, dessa forma, não irá tratar apenas do desenvolvimento da liberdade, mas 

do progresso jurídico-político da espécie humana. A história será capaz de apresentar 

um “signo” do progresso, uma experiência histórica que aponte para o progresso 

jurídico do homem, isto é, sua moralização. Tal estrutura normativa tentaremos mostrar, 

é sintética a priori.      
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

14 

CAPÍTULO I  

 

Razão Pura e Liberdade: a possibilidade da filosofia prática 

 

 

 

 

1.1- A idéia de sistema em Kant: a arquitetônica da razão 

A razão humana é, por natureza, arquitetônica [...]  

(CRP A474; B502) 

 

As interpretações sobre o significado do conceito de “sistema” em Kant e, 

sobretudo, o problema da unidade do sistema crítico, foram condicionadas pelo 

paradigma epistêmico. A Crítica da Razão Pura foi vista, primeiramente, como uma 

resposta positiva, pelo lado das ciências, às condições de possibilidade para uma 

fundamentação do conhecimento. A filosofia crítica é por isso uma teoria do 

conhecimento que busca fundamentar ciências como a física e a matemática. Tal visão 

pode ainda ser encontrada em autores como Robert E. Butts, como mostra a seguinte 

passagem:  

 

[...] Os escritos de Kant sobre ciência, incluindo a Crítica da 
Razão Pura e os Princípios Metafísicos da Filosofia da Natureza, 
enfatizam o tratamento de questões sistemáticas referentes à 
lógica e estrutura de sistemas científicos completos, e também 
questões referentes à justificação epistemológica de tais 
sistemas. O modelo dos sistemas científicos é, evidentemente, a 
física newtoniana; de fato, Kant ensinou ao longo de sua carreira 
que as únicas explicações legítimas para os fenômenos naturais 
são aquelas fornecidas pela física-matemática. (BUTTS, 1990 p. 
1) 

 
Esta forma de enxergar a filosofia kantiana e, em particular a Crítica da Razão 

Pura, tem a sua origem no neokantismo. Ele foi o primeiro a elaborar o projeto de uma 

fundamentação das ciências positivas em bases kantianas, e buscou também a 

elaboração de uma epistemologia das ciências do espírito. Dessa maneira, os textos de 

filosofia da história escritos por Kant seriam um dos alicerces para a fundamentação 



 
 

15 

metodológica das ciências do espírito; projeto este pretendido, por exemplo, por 

Henrich Rickert.15 As ciências do espírito seriam constituídas seguindo o paradigma 

epistêmico das ciências físico-matemáticas, em resumo, o que se buscava para elas era o 

grau de certeza e rigor metodológico das ciências físico-matemáticas, como mostra 

Gadamer: 

 

[...] o problema filosófico central apresentado pelas ciências 
humanas era considerado como epistemológico, em analogia 
com as ciências naturais e sua fundação na filosofia kantiana. A 
Crítica da Razão Pura de Kant tinha justificado os elementos a 
priori  no conhecimento experiencial das ciências naturais. Dessa 
maneira, a tarefa era providenciar uma justificação teórica para 
o modo de conhecimento das ciências históricas. (GADAMER, 
2004 p. 507) 16 

 

Não é através de uma epistemologia, contudo, que se pode encontrar a 

possibilidade para entender a filosofia da história kantiana. A única possibilidade para 

entendermos a história de forma sistemática é pensando na destinação prática da 

humanidade.17 Segundo Kant, este problema é a questão central, não só da filosofia 

prática em geral, mas de toda a filosofia. Mas antes de discutirmos esta questão é 

preciso determinar que significado assumirá o conceito de “sistema” na filosofia crítica 

kantiana. 

Na Crítica da Razão Pura, Kant afirma que toda ciência deve almejar uma 

unidade sistemática, isto é, elas devem buscar a unidade de todos os seus conhecimentos 

segundo uma idéia e tal unidade deve, por sua vez, atender aos fins da razão.18 

Sistematicidade é algo, naturalmente, exigido pela razão e que atende tanto a interesses 

especulativos quanto práticos. Dessa maneira, a razão especulativa busca, como já foi 

dito, a unidade sistemática do conhecimento, enquanto a razão prática a unidade das 

máximas da ação. A razão confere unidade sistemática ao conhecimento e as ações 

através do uso regulador das idéias como ilustra a seguinte passagem: 

 
[...] as idéias transcendentais não são nunca de uso constitutivo 
[...] Em contrapartida, tem um uso regulador excelente e 

                                                 
15 Cf. HÖFFE (2005) p. 275. 
16 Cf. também GADAMER (1998) pp.34-35. 
17 Heidegger criticou esta leitura um tanto redutora da Crítica da Razão Pura. A Crítica certamente 
fornece fundamentos epistemológicos para as ciências positivas, ou até mesmo as ciências do espírito, 
mas não é possível reduzí-la unicamente a isto. Cf., por exemplo, HEIDEGGER (1996).      
18 CRP A 832; B 860. 



 
 

16 

necessariamente imprescindível, o de dirigir o entendimento 
para um fim (focus imaginarius) [...] e que serve para lhe 
conferir unidade [...] (CRP A 644; B 672) 19 
 

No caso das ações, ou melhor, da razão no seu uso prático esta relação se dá 

através dos postulados práticos.20A unidade requerida pela razão, na sistematização do 

conhecimento e da moral, é uma unidade que tem sempre em vista um fim, e este tipo 

de unidade Kant denomina de unidade arquitetônica.21  

A arquitetônica da razão pura compreende a segunda parte da Doutrina 

transcendental do Método da Crítica da Razão Pura, e é nela que Kant irá tratar do 

problema da finalidade de todos os conhecimentos. Duas coisas podem ser destacadas 

sobre a arquitetônica da razão, a primeira é que ali Kant faz uma distinção entre o 

projeto filosófico do iluminismo e o projeto escolástico ou dogmático que irá contribuir 

para o entendimento da sua filosofia política e da história. E a segunda é a idéia de que a 

unidade almejada por este novo projeto é orgânica e que, portanto, a razão é 

teleológica.22 Kant define a arquitetônica como “a arte de construir sistemas.” 23Muitos 

leitores e estudiosos da filosofia kantiana viram neste tipo de afirmação, unicamente, os 

traços de um caráter dogmático proveniente da escola wolffiana, ou até mesmo, a marca 

de certo exagero excêntrico por parte de Kant.24 

Estas críticas, no entanto, não foram capazes de captar o rico estoque conceitual 

existente na arquitetônica, que fornece conceitos importantes tanto para a compreensão 

da filosofia da história kantiana, quanto para a idéia kantiana de filosofia em geral. Para 

alguns autores a doutrina do método e a arquitetônica em particular oferecem o ponto de 

vista kantiano sobre o que a filosofia deve ser, ou melhor, a tarefa de toda filosofia.25 

Os críticos deveriam levar em consideração a mudança operada por Kant em 

relação ao conceito de arquitetônica. Em um dos seus escritos pré-críticos Kant vale-se 

de um tom, notadamente, irônico para descrever o projeto arquitetônico elaborado por 

Christian Wolff, como se vê na seguinte passagem:  

 

                                                 
19 Cf. também CRP A 647 B 675, A 676 B 704 e A 686-7 B 714-15. 
20 Cf. Manual dos Cursos de Lógica §38 e CRPr  A 238. 
21 CRP A 832 B 860. 
22 Em relação à idéia da razão como teleológica ver CRP B 167  
23 CRP A 832 B 860 
24  Aqui podem ser mencionados um número considerável de autores que descuram sobre a importância 
da arquitetônica para a compreensão da filosofia kantiana, tanto teórica, quanto prática. Confira, por 
exemplo, Robert Paul Wolff (1963), Joseph Marechal (1959), Jonanthan Bennnett (1966), Norman Kemp 
Smith (1918), W.H. Walsh (1975), Lewis White Beck (1960) e Ernst Tugendhat (1996).       
25 Ver: NEIMAN (1994) p. 200 e MANCHESTER (2003) p.188  



 
 

17 

[...] quando consideramos os construtores de castelo no ar dos 
tantos mundos do pensamento, cada um dos quais habita 
tranquilamente o seu com exclusão dos outros (aquele, por 
exemplo, que habita a ordem das coisas tal qual construída por 
Wolff a partir de pouco material da experiência, mas mais de 
conceitos sub-reptícios [...]), teremos paciência com a 
contradição de suas visões, até que estes senhores tenham 
acabado de sonhar. (Escritos Pré-críticos, 2005 p.176 AK II, 
342) 

 

É verdade que as preocupações com o conceito de arquitetônica que Kant 

desenvolve na Crítica da Razão Pura são herdadas da tradição wolffiana-baumgartiana 

e do contato com o trabalho de J.H. Lambert. Mas ao contrário de Wolff, Baumgartem e 

Lambert, Kant dará nova direção àquele conceito, pois retira dele a imagem, muito 

comum através do séc. XVIII, de que a arquitetônica possui a conotação de um projeto 

elaborado por um arquiteto, artífice (artista) e que está relacionado à idéia de uma 

ciência que trate dos predicados do ente em geral, ou a resolução dos problemas 

metodológicos implicados na relação entre a metafísica e as outras ciências.26Em Kant, 

a arquitetônica se apresenta como a tarefa de oferecer ao todo do conhecimento uma 

unidade segundo regras, como já foi descrito acima, esta tarefa não é levada adiante por 

um arquiteto, “artista da razão” 27 mas por um filósofo entendido como legislador da 

razão. O filósofo, com efeito, possui a responsabilidade de formular os fins válidos para 

todos os conhecimentos. Tal posição só pode ser alcançada, segundo Kant, numa 

oposição entre um conceito de filosofia escolástico (Schulbegriff) e um conceito de 

filosofia cosmopolita ou cósmico (Weltbegriff). Kant apresenta claramente a distinção 

entre estes dois conceitos na passagem abaixo: 

 

A filosofia é [...] o sistema dos conhecimentos filosóficos ou dos 
conhecimentos racionais por conceitos. Este é o conceito dessa 
ciência na escola (Schulbegriff). Mas, segundo seu conceito no 
mundo (Weltbegriff), ela é a ciência dos fins últimos da razão 
humana (Von den letzen Zwecken). Esse alto conceito confere 
dignidade (Würde) à filosofia, isto é, um valor absoluto (Werth). 
Na verdade, somente ela possui efetivamente um valor 
intrínseco (innern) e só ela confere valor a todos os outros 
conhecimentos. [...] no que se refere à filosofia em seu sentido 
no mundo (in sensu cosmico), ela pode chamar-se também uma 
ciência da máxima suprema (der höchstem Maxime) do uso de 
nossa razão, na medida em que se entenda por máxima o 

                                                 
26 Cf. MANCHESTER (2003) p. 195   
27 CRP A 839 B 867 



 
 

18 

princípio interno de escolha entre fins diversos. Então, em sua 
significação última, a filosofia é a ciência da relação de todo o 
conhecimento e uso da razão com a meta final (Endzweck) da 
razão humana, o fim supremo (obersten Zweck) a que todos os 
outros fins se subordinam e no qual todos devem se unificar. 
(Lógica, AK 23-24 p. 49-51) 28       

 

Portanto, a filosofia enquanto tarefa cósmica ou cosmopolita deve unificar todos 

os conhecimentos enquanto fins essenciais segundo um fim mais alto (supremo). Kant 

nos adverte que tal fim não é outro senão, como já foi mostrado, a destinação (vocação) 

prática do homem:29 

Os fins essências não são ainda, por isso, fins supremos; só pode 
haver um único fim supremo (numa unidade sistemática perfeita 
da razão). Portanto, os fins essenciais são ou o fim último, ou os 
fins subalternos, que pertencem necessariamente ao fim último 
como meios. O primeiro não é outra coisa que o destino total 
do homem e a filosofia desse destino chama-se moral. (CRP, 
A 840 B 868 grifo nosso)  

 
Em seguida, Kant mostra que a filosofia enquanto legislação da razão pode ser 

dividida em dois campos de objetos:  

 
[...] a natureza e a liberdade e abrange assim, tanto a lei natural 
como também a lei moral, ao princípio em dois sistemas 
particulares, finalmente num único sistema filosófico. A 
filosofia da natureza dirige-se aquilo que é; a dos costumes ao 
que deve ser. (CRP, A 840 B 868)              

 

Existe, dessa maneira, uma primazia do prático sobre o teórico, da liberdade 

sobre a natureza, enquanto fim supremo da razão humana. A filosofia, portanto, não é 

cosmopolita por referir-se a conhecimentos válidos universalmente, isto é, porque suas 

proposições são válidas independentemente das épocas ou culturas. Tais características 

são evidentes para Kant e podem também ser aplicadas ao conceito escolástico da 

filosofia. A filosofia torna-se uma tarefa cosmopolita, unicamente, porque ela 

desenvolve o uso moral-prático, e é isso que faz com que a primeira Crítica abra o 

espaço para uma filosofia essencialmente prática na era das ciências modernas. Kant ao 

conferir um status, eminentemente, prático ao uso supremo da razão segue o caminho 

aberto por Rousseau para uma crítica interna do iluminismo. Tal crítica visa mostrar que 

a razão iluminista, ao apostar no sucesso teórico do avanço das ciências, como padrão 
                                                 
28 Cf. também CRP A 839-40 B 867-8 
29 CRP, A 838-9 B 866-7 



 
 

19 

da iluminação do homem, incorreu no erro da instrumentalização da razão. Por isso, não 

é possível apontar a perfeição do homem tomando como ponto de partida apenas o 

desenvolvimento do conhecimento. Kant, porém, não irá menosprezar o papel da razão 

teórica. Ele vê a razão teórica, as ciências em geral como um meio para alcançar os fins 

supremos da humanidade. 

De acordo com a divisão exposta acima a metafísica dos costumes trata de tudo 

aquilo que é concernente à liberdade; este é propriamente o objeto deste domínio. A 

filosofia da história kantiana possui uma ligação com muitos dos temas expostos acima, 

entre eles a questão fundamental, suprema de toda filosofia segundo Kant: a destinação 

prática (a perfeição) da humanidade. Por isso, é necessário examinar o fundamento de 

toda filosofia prática (metafísica dos costumes), a saber, a liberdade.  

 

1.2-A liberdade como conceito chave da filosofia prática kantiana: 

 
O conceito de liberdade é a chave das mais sublimes 
proposições práticas [...] (CRPr A 14) 
 

Na secção anterior, vimos como o conceito de liberdade possui centralidade 

dentro da arquitetônica kantiana, sendo o ponto de unificação de todas as partes do 

sistema prático erigido por Kant.30 Dessa maneira, as partes que compõem a filosofia 

prática kantiana formam um ambicioso projeto que busca a resolução de certos 

problemas referentes à possibilidade, efetividade e aplicabilidade do conceito de 

liberdade.31    

 Autores como Ernst Cassirer desenvolveram uma compreensão sobre esta 

questão que revela a importância do conceito de liberdade para a filosofia kantiana. No 

famoso encontro de Davos, onde Cassirer debateu com Heidegger as linhas mestras e o 

futuro do projeto kantiano, ele expos sua posição em relação a tal projeto e de como o 

problema da liberdade se constitui como o seu tema central. Na passagem a seguir fica 

clara a posição de Cassirer quanto à importância fulcral do conceito de liberdade:  

 

                                                 
30 Com relação à filosofia prática de Kant e as partes que a compõe Wolfgang Kersting oferece um 
excelente resumo em seu artigo, Politics, Freedom, and Order: Kant’s political philosophy. Segundo 
Kersting, “a filosofia prática de Kant em sua inteireza compreende a ética e a filosofia do direito, 
teologia moral, antropologia moral e a filosofia da história, e combina-as dentro de uma impressionante 
estrutura teórica. A teoria da autolegislação da razão pura prática desenvolvida na Fundamentação da 
Metafísica dos Costumes (1785) e a Crítica da Razão Prática (1788) situam-se no centro do sistema.” 
(KERSTING, 1992 p.342 tradução minha)         
31 Cf. para tanto CRPr, A 3-8 e MC, Ak 217.  



 
 

20 

Quando se contempla a totalidade da obra de Kant brotam 
grandes problemas; um deles é o da liberdade. A meu entender 
foi sempre este o problema fundamental propriamente dito de 
Kant: Como é possível a liberdade? (CASSIRER In: 
HEIDEGGER, 1996 p. 212 tradução e grifo meus) 

 

Talvez seja possível perguntar se não existiria aqui um desequilíbrio na 

economia da filosofia crítica, por apontar um único problema como o problema 

fundamental dentro da arquitetônica kantiana. Porém, é possível mostrar como a 

questão da liberdade não transgride a economia da razão, sendo, pelo contrário, a 

“pedra angular do edifício inteiro.” 32 

Em relação à filosofia da história, a importância do conceito de liberdade torna-

se clara quando se observa a sentença inicial do primeiro escrito de Kant sobre o tema, 

ela evidencia que o tratamento da história tem estreita relação com o conceito de 

liberdade, como apresenta a passagem a seguir:  

 

De um ponto de vista metafísico, qualquer que seja o 
conceito que se faça da liberdade da vontade, os seus 
fenômenos- as ações humanas-, como todo outro 
acontecimento natural, são determinadas por leis naturais 
universais. A história, que se ocupa da narrativa desses 
fenômenos, por mais profundamente ocultos que possam 
estar as suas causas, permite todavia esperar que, com a 
observação, em suas linhas gerais, do jogo da liberdade 
da vontade humana, ela possa descobrir aí um curso 
regular[...] (Idéia, Introdução p.9 grifos e alterações 
minhas) 

 

Apesar de tratar do conceito de liberdade em vários de seus textos, incluindo os 

textos sobre filosofia política, da história, antropologia e educação, Kant irá nestes usar 

resultados de investigações aprofundadas em outros escritos. Dentro do sistema crítico 

uma extensa explicação sobre o conceito de liberdade é oferecida, principalmente, nas 

seguintes passagens, na terceira antinomia da Crítica da razão Pura e, sobretudo, na sua 

resolução (B559-86), analítica da Crítica da Razão Prática, na terceira secção da 

Fundamentação da Metafísica dos Costumes, na Metafísica dos Costumes e no Livro I 

da Religião nos Limites da Simples Razão.   

As críticas ao conceito de liberdade kantiano foram inúmeras e refletem as 

dificuldades dos leitores em compreender a essência do argumento de Kant. Dessa 

                                                 
32 CRPr A 4 p.12 



 
 

21 

forma, a liberdade em Kant foi vista tanto como formalismo vazio33, como também a 

demonstração patente da impotência da burguesia alemã que era incapaz de alcançar sua 

liberdade na práxis histórica e, dessa maneira, se valia de uma expressão idealizada para 

satisfazer este desejo.34 As críticas aqui mencionadas se articulam em um ponto: o 

conceito de liberdade proposto por Kant e a idéia de moralidade que o acompanha 

exigem dos agentes algo de impossível e por que não perverso, a negação da “vida 

concreta”, da substância ética de suas ações em nome de uma legislação inalcançável.35       

Muito embora Kant tenha se esforçado para desenvolver uma compreensão clara 

da questão, muitos intérpretes kantianos continuam a ver no conceito de liberdade um 

dos mais intrigantes e confusos temas do seu sistema filosófico.36 É verdade que o 

conceito de liberdade desenvolvido por Kant comporta uma série de problemas, 

provavelmente, o mais notável deles seria a multiplicidade de suas concepções. Como 

mostra Lewis White Beck é possível identificar nas obras de Kant ao menos cinco 

concepções de liberdade, fazendo com que a compreensão do tema seja árdua para 

qualquer leitor.37 As cinco concepções podem aqui ser resumidas da seguinte forma, 

liberdade empírica, moral ou autonomia, liberdade como espontaneidade, transcendental 

e postulada.38 Segundo Henry Allison, a lista oferecida acima poderia ainda ser 

expandida se fosse considerado o conceito de liberdade externa (legalidade) proposto 

por Kant na sua filosofia política, da história e do direito.39  

No entanto, se levarmos em consideração que o conceito de liberdade empírica é 

não problemático para Kant, e de que o de liberdade postulada é, justamente, a de um 

tipo de liberdade não empírica que nós possuímos. E se considerarmos que Kant irá 

caracterizar a liberdade transcendental como a espontaneidade absoluta da vontade dos 

agentes humanos, resta-nos ainda autonomia e espontaneidade como tipos distintos de 

liberdade. (Cf. ALLISON, 1995 p.11) 

  Dessa forma, temos nas obras de Kant os conceitos de liberdade moral ou prática 

identificada à autonomia e o conceito de liberdade transcendental identificado à 

espontaneidade da vontade. Esses são, sem dúvida, os dois conceitos principais de 

                                                 
33 HEGEL, G.W.F (2010) §133 e especialmente §135.    
34 MARX, Karl (1978)  p.11-20  
35 Outros autores poderiam ser aqui incluídos como, por exemplo, Nietzsche, Scheler e Lukács que 
compartilham das críticas acima descritas. 
36 REATH  (2006) p.275 Cf. também ALLISON (1990) p.1 
37 BECK (1987) pp.35-51.  
38 Ibid. 
39 ALLISON; (1990) p.5 



 
 

22 

liberdade em Kant. Cada uma dessas concepções de liberdade pode ser caracterizada de 

acordo com o tipo de ação implicada nelas. Dessa maneira, a liberdade transcendental 

ou espontaneidade refere-se à ação racional em geral, isto é, a capacidade do agente de 

determinar-se a agir com base em princípios gerais sejam eles prudenciais ou morais. Já 

a liberdade moral ou autonomia concerne à ação moral em particular, ou seja, a 

capacidade da razão pura ser prática, de se tornar o fundamento determinante 

(suficiente) da vontade, independentemente, dos impulsos sensíveis: inclinações ou 

desejos. Estes dois conceitos de liberdade acima descritos referem-se à distinção entre 

vontade e arbítrio, ou seja, Wille e Willkür presente nos textos de Kant. O primeiro 

termo Wille refere-se à vontade enquanto faculdade legisladora, isto é, capaz de 

produzir leis práticas, racionais. Com o segundo termo temos a vontade pensada 

enquanto arbítrio, ou seja, a capacidade do agente de decidir a partir de máximas, isto é, 

a capacidade de escolha do agente.40  

  

Já na primeira Crítica o conceito de liberdade assume as suas duas concepções 

principais, isto é, a liberdade é vista como liberdade transcendental e liberdade prática.  

A primeira é entendida como espontaneidade absoluta, isto é, como “a faculdade capaz 

de iniciar por si um estado”. Enquanto a segunda é definida como “a independência do 

arbítrio frente à coação dos impulsos da sensibilidade”.  Se este raciocínio for seguido 

veremos que: 

A primeira Crítica estabelece a possibilidade da liberdade 
transcendental através da resolução da terceira antinomia, 
enquanto a segunda Crítica estabelece sua realidade pela 
apresentação de sua necessária conexão com a lei moral. Que 
tem o status de um “fato da razão”. A lei moral então torna-se a 
ratio cognoscendi da liberdade, desde que através da 
consciência desta lei que alguém torna-se informado da sua 
liberdade, enquanto a liberdade funciona como a ratio essendi 
da lei moral. (ALLISON, 1983 p. 310. Tradução nossa) 

 

Esta é a resposta kantiana para o problema da ação em geral, resposta que como 

vemos é acompanhada de todo um arsenal crítico. O problema da ação em geral é o fio 

condutor para o problema da ação moral e, desse modo, discute-se como é possível uma 

ação moralmente válida.  

                                                 
40 Esta caracterização é amadurecida por Kant na Metafísica dos Costumes. (Cf. MC Ak 226, p.33 e 

BECK, 1965 pp. 215-229) 

 



 
 

23 

O problema ainda torna-se mais acentuado se for observado o duplo caráter do 

homem. Como mostra Kant, ainda na primeira Crítica, o homem é possuidor de um 

duplo caráter, isto é, no homem concorrem duas formas de determinação do arbítrio: o 

princípio racional e os impulsos oriundos da sensibilidade. O agente humano, assim, 

não tem uma vontade perfeitamente racional, possuindo, com isto, um arbítrio sensível 

(arbitrium sensitivum). Diante disto, o seguinte dilema moral pode ser levantado: “como 

é que uma vontade que não é perfeitamente racional pode ser determinada por um 

princípio que é ele, puramente racional?”.41 

A primeira tentativa kantiana para resolver este problema foi apresentada no 

Cânon da Razão Pura. Neste, Kant elabora a distinção entre o imperativo moral, isto é, 

o princípio objetivo de avaliação de nossos atos, e a máxima moral, o princípio 

subjetivo de execução.42 Porém, a solução apresentada no Cânon não é satisfatória, pois 

Kant lança mão de um conceito de moralidade ainda ligado a idéias pré-críticas.43 No 

Cânon, Kant ainda filia-se a uma tradição eudemonista, pois conecta a moralidade ao 

conceito de felicidade, como ele próprio afirma: “[...]  o sistema da moralidade está 

inseparavelmente ligado ao da felicidade,[...] ”.44Kant, assim, faz com que a máxima 

moral dependa de uma condição sensível, e este processo pode ser acompanhado aqui: 

 
A felicidade é a satisfação de todas as nossas inclinações (tanto 
extensive, quanto à sua multiplicidade, como intensive, quanto 
ao grau e também protensive, quanto à duração). Designo por lei 
pragmática (regra de prudência) a lei prática que tem por motivo 
a felicidade; e por moral (ou lei dos costumes), se existe alguma, 
a lei que não tem outro móbil que não seja indicar-nos como 
podemos tornar-nos dignos da felicidade. A primeira aconselha 
o que se deve fazer se queremos participar na felicidade; a 
segunda ordena a maneira como nos devemos comportar para 
unicamente nos tornarmos dignos da felicidade. (CRP A 806 B 
834)   

 

A passagem acima ilustra de forma ainda mais clara como Kant visava ligar a 

máxima racional ao conceito de felicidade. Dessa forma, o imperativo que comanda a 

ação expressa a seguinte obrigação: devemos agir para “nos tornamos dignos da 
                                                 
41 ALMEIDA (1998) p. 54. Kant distingue o arbítrio humano de outros dois tipos de arbítrio, a saber, o 
dos animais que possuem arbitrium brutum, apenas sensível; e o arbítrio de seres absolutamente 
racionais, como, por exemplo, Deus que possui arbítrio livre (arbitrium liberum).  
42 Cf. ALLISON (1990) pp. 54-58.    
43 Uma destas referências pré-críticas presentes no Cânon é aceitação por parte de Kant de uma tese 
nitidamente dogmática, ou seja, a da existência de um “regnum gracie” (reino da graça). Tal tese Kant 
atribui explicitamente a Leibniz. Cf. CRP A 812 B 840.    
44 CRP A 809 B 837. 



 
 

24 

felicidade”. A solução apresentada, desse modo, tem o incomodo de suscitar uma 

tensão, ou até mesmo, uma contradição dentro do sistema da moralidade. Se for levado 

em conta que a máxima exigida por Kant tem se apresentar de forma incondicional e, 

por outro lado, o caráter subjetivo do agente humano, que não se determina unicamente 

por aquela máxima incondicional, Kant busca exigir do homem mais do que ele pode 

ser. Isto é, a máxima moral impõe ao homem um dever sem um poder que se 

corresponde. Esta tensão parece ficar patente na seguinte passagem: 

Admito que há, realmente, leis morais puras que determinam 
completamente a priori o fazer e não fazer (sem ter em conta os 
móbiles empíricos, isto é, a felicidade), ou seja, o uso da 
liberdade de um ser racional em geral e que estas leis comandam 
de uma maneira absoluta (não meramente hipotética, com o 
pressuposto de outros fins empíricos) e portanto são, a todos os 
títulos, absolutas. (CRP A 807 B 835) 
 

As dificuldades enfrentadas por Kant para justificar a validade e possibilidade 

de juízos prático-morais no espaço da primeira Crítica são enormes. Uma desses 

problemas consiste em “por exemplo, como decidir se o juízo: não mente (nunca) é um 

princípio a priori fundamental, um princípio priori derivado ou um mero juízo a 

posteriori entre muitos outros juízos morais?”45 A resolução completa destas questões 

implica para Kant a tarefa de apresentar um princípio para a toda moralidade, e que, por 

isso, seja o fundamento único das ações morais (livres).     

 

1.3- A fundamentação da filosofia prática: busca e fixação do ‘princípio supremo 

da moralidade’ 

A presente fundamentação nada mais é, porém, do que a busca 
e fixação do princípio supremo da moralidade [...] (FMC A 
XV)  
 

A primeira Crítica, como foi visto, não oferece uma resposta satisfatória ao 

problema da fundamentação da moralidade. Na tentativa de superar esta dificuldade e 

de encontrar o fundamento determinante da vontade, isto é, o princípio que possa 

garantir a moralidade de nossas ações, Kant inicia a tarefa de escrever uma obra que 

estabeleça critérios seguros para fundamentação da moral. Tal obra recebe o título de 

Fundamentação da Metafísica dos Costumes e é o ponto de partida kantiano para uma 

investigação sistemática sobre a moralidade. A novidade introduzida por Kant no campo 

                                                 
45 LOPARIC (1999) p.20     



 
 

25 

da moral é para muitos estudiosos, algo como uma “revolução copernicana.” 46 Kant na 

sua investigação sobre a moralidade irá evitar qualquer tipo de fundamento exterior à 

vontade mesma, sendo assim, ele desvia-se de fundamentos morais oriundos da religião 

(princípios divinos), comunidade e utilitaristas (felicidade).  

No prefácio da Fundamentação, Kant nos esclarece o sentido da sua 

investigação, isto é, a sua tarefa e alcance. O prefácio pode ser dividido em três partes. 

A primeira apresenta o lugar da investigação da moral no conjunto das outras 

disciplinas.47 A segunda trata do caráter indispensável de uma filosofia moral pura, isto 

é, livre de qualquer móbile sensível, e que desse modo seja inteiramente a priori. E por 

último, temos a apresentação da tarefa: estrutura e método da obra e o esclarecimento 

sobre o seu mero caráter de fundamentação da moralidade.48 Kant introduz o texto com 

a caracterização e determinação do âmbito de cada disciplina, o que ele busca, na 

verdade, é esclarecer qual o lugar e do que trata uma metafísica dos costumes. Dessa 

forma, ele separa os campos do conhecimento racional de acordo com a presença ou 

falta de conteúdos (objetos) em material e formal. A lógica é reconhecida, 

evidentemente, como a atividade racional meramente formal e que se ocupa com as 

regras do pensamento, sem conter nenhum objeto. Por outro lado, a filosofia material 

“ocupa-se de objetos determinados e das leis a que eles estão submetidos [...]” 49 É 

assim que Kant nos fornece aquela imagem de uma dupla metafísica, isto é, da natureza 

e dos costumes, onde cada uma tem os seus objetos respectivos. Na metafísica da 

natureza os seus princípios e leis determinam o que acontece, enquanto na metafísica 

dos costumes os princípios e leis tratam daquilo que deve acontecer. As primeiras são 

leis e princípios naturais e as outras são leis da liberdade.50 Kant acrescenta ainda outra 

divisão às já mencionadas, a saber, a de que toda metafísica possui uma parte pura e 

uma parte empírica. Desse modo, a filosofia moral terá como sua parte empírica a 

antropologia prática.51 Kant nos informa, no entanto, que a sua fundamentação da 

                                                 
46 Cf. SILBER, (1966) p.266 
47 FMC IV: 387-88 BA III, IV, V, VI. 
48 Muitos críticos de Kant não levaram e ainda não levam em consideração os repetidos avisos do autor 
sobre o caráter preliminar que a Fundamentação ocupa dentro do seu sistema moral. Dessa maneira, as 
críticas ao projeto moral kantiano têm como pano de fundo uma leitura exclusiva da Fundamentação sem 
levar em consideração textos como a Crítica da Razão Prática e a Metafísica dos Costumes. Cf., por 
exemplo, TUGENDHAT (1996) p.99    
49 FMC IV: 387 BA III, IV. 
50 Devemos notar que com esta divisão Kant assume a distinção huminiana entre proposições descritivas e 
prescritivas, isto é, proposições que afirmam o que é, e proposições sobre o que deve ser. Cf. HÖFFE 
(2005) p.188 
51 FMC IV: 388 BA V, VI. 



 
 

26 

moralidade irá prescindir de qualquer consideração empírica, e que os princípios morais 

assentam-se inteiramente a priori. Aqui devemos chamar a atenção para um ponto 

normalmente negligenciado pelos leitores de Kant e que se tornou a fonte das mais 

duras críticas ao seu projeto moral. Pelo fato de Kant buscar os princípios da moralidade 

longe de qualquer fonte empírica, concluiu-se que sua moral fosse a negação da 

substância ética da vida. Em conseqüência, o projeto moral de Kant foi identificado 

como abstrato (vazio) e rigorista, pois estaria fundado em um conceito de “razão posta 

nas alturas.” 52 Esta crítica se esvanece, porém, quando é considerado o papel da parte 

empírica que de acordo com Kant cabe à antropologia, na relação desta com a 

metafísica dos costumes; em um de seus cursos sobre ética, ele afirma:  

A ciência das regras de como o homem deve se comportar é a 
filosofia prática, e a ciência das regras do seu comportamento de 
fato é a antropologia; estas duas ciências estão conectadas de 
perto, e a moralidade não pode existir sem a antropologia [...] 
(Lectures on Ethics, 2001 Collins; 27:244. tradução minha).   

 

Kant separa a antropologia da filosofia moral, porque em suas considerações 

sobre os princípios da moral estes não podem ser derivados da experiência, pois devem 

ser a priori e necessários, mas isto não significa que a filosofia moral não necessite de 

complementação.53  

Para o estabelecimento do princípio supremo da moralidade Kant irá propor 

alguns critérios de demarcação. Podemos enumerar estes critérios da seguinte forma: 

 

a) O princípio supremo da moralidade deve ser prático; 

b) Absolutamente necessário; 

c) Válido para todos os entes racionais; 

d) Válido como norma suprema para avaliação moral das ações;54 

 Abaixo são especificados cada um dos critérios: 

A) O princípio supremo deve ser prático, pois ele funciona como uma regra que 

pode ser objeto de deliberação dos agentes, isto é, ações que possuam máximas 

                                                 
52 Esta critica que tem sua origem, principalmente, em Hegel pode ser detectada em diversos autores. Para 
a citação acima Cf. TUGENDHAT (1996) p.99   
53 “A contraparte de uma metafísica dos costumes, [...] seria a antropologia moral, a qual, entretanto, 
trataria apenas das condições subjetivas na natureza humana que obstam ou auxiliam as pessoas a 
cumprir as leis de uma metafísica dos costumes; ela se ocuparia do desenvolvimento, difusão e 
fortalecimento dos princípios morais (na educação escolar e na instrução popular), e de outros 
ensinamentos e preceitos similares baseados na experiência.” (Metafísica dos Costumes, (2003) p.59)        
54 Cf. KERSTEIN (2002) p.1 



 
 

27 

reguladas pelo princípio supremo da moralidade são necessariamente boas e tais ações 

são executadas por causa da lei moral. Tais “proposições fundamentais práticas são 

proposições que contêm uma determinação universal da vontade, determinação que tem 

sob si diversas regras práticas.” 55  

B) O princípio da moralidade deve ser uma regra que obrigue a vontade de forma 

incondicional, ele vale para todos os agentes de forma absolutamente necessária, sendo 

no nosso caso um comando incondicional, ou seja, que não condiciona nossa ação por 

nenhuma inclinação imediata.56  

C) O critério mais intrigante para o princípio supremo da moralidade é a sua 

validade para todos os entes racionais. Ele deve valer tanto para os homens como para 

os demais entes racionais, sejam eles anjos, Deus ou extraterrestres. O que Kant parece 

propor é que tal princípio deve ser transcendental e, portanto a– histórico e para além 

das culturas e sociedades. Se pensarmos na exigência de necessidade e a prioridade 

propostas por Kant para o princípio, este argumento é uma espécie de experimento 

mental contrafactual que reforçaria o argumento da incondicionalidade, a prioridade e 

necessidade dos princípios morais, ou seja, sua estrutura transcendental.57 

D) Kant oferece um curioso experimento mental contrafactual para reforçar o 

caráter normativo do princípio supremo da moralidade. Entes racionais de vontade 

perfeita não têm a suas vontades abrigadas pelo princípio, o princípio para eles vale 

apenas como lei, portanto, tais entes não sofrem coação das suas vontades. No caso do 

homem que possui uma vontade imperfeita, e dessa forma, determinada por inclinações 

e interesses sensíveis (patológicos), o princípio é válido como uma norma que obriga e 

coage a sua vontade. O princípio, portanto, assume a forma de um imperativo e é um 

comando para a vontade de qualquer ente racional finito. As ações assim podem ser 

avaliadas graças ao seu acordo ou desacordo com o dever. As ações produzidas segundo 

o dever podem se encontrar em mera conformidade com este e são, por isso, legais; ou 

serem produzidas por dever, sendo, dessa forma, ações morais.58 (Cf. KERSTEIN, 2002 

pp.2-5)  

                                                 
55 CRPr A35  Cf. também FMC IV: 390 BA X. 
56 Ver: FMC IV: 389, 408 BA VI VII, BA 28. 
57 Ver: FMC IV: 389, 408, 425, 442 BA VI, VII, 28. CRPr A 32, 36. Uma análise detalhada do argumento 
da validade do princípio da moralidade para todos os entes racionais em termos de experimento mental 
contrafactual pode ser encontrada em SCARANO (2006) p.10    
58 CRPr A 32 e FMC IV: 414, 439.  



 
 

28 

O ponto de partida oferecido por Kant, na primeira secção da Fundamentação, é 

um dos mais discutidos e, por vezes, controversos da história da filosofia moral. Ele diz 

que devemos pressupor como ponto central de qualquer exame sobre a moralidade de 

nossas ações uma boa vontade. Kant não afirma que devemos tomar como ponto de 

partida apenas o conceito de uma boa vontade qualquer ou relativa, que faça referência 

a algum bem imediato e parcial, mas o de uma vontade absolutamente 

(irrestritamente ) boa. A forma desta questão não é nova e, quando contemplada com 

cuidado nota-se que esta conectada com a tradição filosófica, especialmente, com a ética 

dos antigos. Vejamos então, o que afirma Kant: “Não há nada em lugar algum, no 

mundo e até mesmo fora dele, que se possa pensar como sendo irrestritamente bom, a 

não ser tão somente uma boa vontade.” 59Ao refletirmos sobre a sentença: 

irrestritamente bom podemos obter a primeira pista sobre de que forma Kant está 

dialogando com a tradição; irrestritamente bom, certamente, faz referência ao problema: 

“o que é o sumo bem?” 60 Esta afirmação antes de ser uma pressuposição prático-

normativa é, pelo contrário, uma suposição metaética.61Kant parece esta interessado, em 

primeiro lugar, em esclarecer (aufklären) 62 os conceitos da moralidade, isto é, ele busca 

elucidar, trazer à luz o que já se encontra de alguma forma, embebido na esfera na vida 

cotidiana, por exemplo, via tradição.63Em segundo lugar, certos conceitos, ou melhor, 

certas crenças do conhecimento racional moral comum (cotidiano) tem de ser 

desenvolvidas (entwickeln)64 até o nível da filosofia, dos princípios: 

                                                 
59 FMC IV: 393 grifo meu.  A afirmação feita por Kant no início da primeira secção da Fundamentação 
pode ser entendida de duas formas igualmente válidas. A primeira é de que nesta passagem seja feita 
menção à tradição clássica e as práticas cotidianas que podem também sofrer influência da religião, por 
isso, o uso da sentença: “Não há nada em lugar algum no mundo [...], isto é, historicamente ou até 
mesmo culturalmente, que não seja sumamente bom há não ser uma boa vontade. O segundo ponto esta 
conectado com a referência feita por Kant na continuação da sentença: “[...] até mesmo fora dele (do 
mundo) [...]”, aqui temos um exemplo de como o problema da moral é pensado por Kant em termos de 
experimentos contra factuais e de como a investigação deve assumir um caráter transcendental, válida 
para outros entes racionais. 
60 Nos seus cursos sobre ética, Kant apresenta de forma explicita a conexão com os problemas propostos 
pela tradição antiga (clássica), como pode ser visto na passagem seguinte: “Os antigos gregos 
concentraram a determinação do problema da moralidade no problema: O que é o sumo bem? Entre 
todas as coisas que podemos chamar de boas, a maior parte é boa de forma condicional, e nada é bom 
sem restrição, a não ser uma boa vontade.” (Lectures of Ethics; Mrongovius, 29: 599; 2001 p.277 
tradução nossa). A crítica aos antigos, a filosofia moral clássica pode ser encontrada em outras obras de 
Kant, para isso confira: CRPr A 102-3 e CFJ§4 p.94-95     
61 Cf. HÖFFE (2005) p.190 
62 FMC IV: 397 
63 Este é um problema que não foi tomado de forma séria por autores como, por exemplo, Alasdair 
MacIntyre. Cf. MACINTYRE (2001) P.97-114.    
64 FMC IV: 397 Kant às vezes usa a palavra desenvolver com o sentido de explicação, como no caso da 
passagem acima citada. Mais sobre este uso pode ser encontrado em Fundamentação da Metafísica dos 
Costumes, (2009) p.152 nota 35.  



 
 

29 

Mas, para desenvolver o conceito de uma vontade altamente 
estimável em si mesma e boa sem qualquer intenção ulterior, tal 
como já se encontra no são entendimento natural e não precisa 
tanto ser ensinado quanto, antes pelo contrário, esclarecido, 
conceito este que está sempre por cima na estimativa do valor 
inteiro de nossas ações e constitui a condição de todo o restante, 
vamos tomar por exame o conceito de dever, que contém o de 
uma boa vontade, muito embora sob certas restrições e 
obstáculos subjetivos, os quais, porém longe de ocultá-lo e 
torná-lo irreconhecível, antes, pelo contrário, fazem com que se 
destaque por contraste e se mostre numa luz tanto mais clara. 
(FMC IV: 397 grifo nosso) 
 

O que se pode depreender do exame proposto por Kant é de que no nível 

metaético nós não possuímos a certeza sobre qual deve ser o fundamento da moral. Por 

isso, o exame de toda a moralidade deve ser uma: busca (Aufsuchung) e justificação 

(Festsetzung) do princípio supremo da moralidade, pois é preciso aclarar e desenvolver 

os conceitos que já se encontram presentes na esfera cotidiana. Dessa forma, Kant 

acredita que todo homem, de uma maneira ou de outra, possui algum tipo de 

“conhecimento” sobre o que é a moral, muito embora de forma irrefletida. Porém, isto 

não significa que o seu projeto esteja fundado no nivelamento da moral, mas sim no 

reconhecimento de que práticas morais existem e não foram devidamente investigadas 

quanto à possibilidade de sua fundamentação. Diferentemente do que pensaram os 

críticos mais apressados de Kant, ele não toma como um ‘dado’ que um determinado 

tipo de ‘Moral’ ou ‘Bem’ seja imediatamente certo.65 Pelo contrário, parte de uma 

análise de que em qualquer condição que se apresente todos devem aceitar que o ‘Bem 

supremo’, sem limitação, restrição deve ser o ponto de partida da investigação moral. 

Portanto, antes de ser uma suposição normativa esta é uma discussão metaética, isto é, 

sob que condições e, principalmente, qual o significado de certos conceitos para que o 

debate moral possa ter início. Isto não mostra, de forma alguma, que Kant tenta nivelar 

a moral, isto é, produzir uma moral de “rebanho” 66; pelo contrário, bem entendida a 

primeira secção prova que na verdade Kant dialoga com as tradições e culturas que 

estão presentes no: conhecimento racional moral comum. Tal conhecimento elabora os 

seus critérios de decisão (de ação) a partir de estruturas sociais, psicológicas e 

                                                 
65 O que queremos provar com isto é que Kant não inicia a sua análise da moralidade tendo como ponto 
de partida um tipo tal ou tal de moral. Mas, o que ele toma, certamente, como um dado é que os homens 
agem, seguindo certos conceitos, “idéias comuns do dever, da obrigação e de uma necessidade absoluta. 
Todavia, que esse conhecimento comum contenha semelhantes idéias é algo que precisa ser provado 
[...]” (ALMEIDA, 2009 p. 26-7)   
66 Ver: NIETZSCHE (2009) 202 e 268 pp.89-90 e 165-66 e OLIVEIRA, (2010) pp.25-50    



 
 

30 

históricas. A Fundamentação busca reconstruir, a partir desta esfera cotidiana, os 

princípios invariantes, transcendentais que se encontram aí presentes de forma não 

refletida. Apesar de partir da esfera cotidiana, Kant considera um equivoco semântico 

derivar uma fundamentação para a moral em algo extraído da experiência. Assim, ele 

busca sair do nível dos conceitos para o nível dos princípios para poder “explicar a 

prática na qual todos os agentes tomam suas decisões, de acordo com um princípio que 

naturalmente pode ser encontrado dentro deles.” 67 Portanto, agentes morais, mesmo na 

esfera cotidiana, no que concerne à moral podem ser considerados profissionais, 

homens práticos (Geschäftsmann).68 

Dessa maneira, Kant parte de uma análise do conceito de ‘Bem’, ou melhor, do 

que é ‘Bom’ sem restrições, o que é o mesmo que moralmente bom; e mostra que 

noções clássicas, tradicionais tais como os famosos talentos do espírito, virtudes como a 

coragem, decisão, persistência, riqueza, honra e saúde são descartadas como candidatas 

para serem o fundamento da moralidade. Uma vontade absolutamente boa, dirá Kant, é 

boa apenas em si, quando não visa nenhum fim, nenhuma vantagem. Todos os 

candidatos, com efeito, são bons apenas de modo condicional, alguns deles são bons 

unicamente de forma instrumental, isto é, como meios para outros fins. Desse modo, 

todo um conjunto de antigas (clássicas) virtudes como moderação (Besonnenheit, 

σωφροσύνη), autodomínio (Selbstbeherrschung, άνδρεία) e sóbria deliberação 

(nüchterne Überlegung, σοφία) são importantes para uma boa vontade, mas ela não 

depende delas, pois tais virtudes não são boas em todas as circunstâncias.69 Um 

assassino frio pode fazer uso dessas virtudes com vistas à promoção dos maiores males, 

o que segundo Kant, o tornaria ainda mais abominável.70 Uma vontade moralmente boa, 

com efeito, é para Kant livre de quaisquer considerações pragmáticas ou instrumentais, 

e, principalmente de condições subjetivas, sendo por isso a única coisa que pode ser 

considerada como irrestritamente boa (o incondicionalmente bom). È assim que o 

exame da boa vontade nos conduz àquelas condições que tornam verificáveis uma tal 

vontade.  Desse modo, para entes finitos a vontade pode ter sua determinação com 

vistas a fins imediatos e instrumentais, isto é, com vistas ao que é útil e agradável para o 

agente, sendo assim, boa apenas de forma circunstancial. Mas, como é possível garantir 

que uma vontade imperfeita possa ser absolutamente boa? De acordo com Kant, o 

                                                 
67 TIMMERMANN (2007) pp. 46-47 tradução nossa. 
68 Cf. Teoria e Prática, VIII 288; A 231 p. 73   
69 Ver TIMMERMANN (2009) pp.49-50 
70 FMC IV: 394 



 
 

31 

critério para avaliarmos uma tal vontade (imperfeita) como boa é a de uma ação que 

comporta uma obrigação, dever.71 As ações que se afastam deste princípio são 

imediatamente consideradas como inválidas, do ponto de vista da moralidade, restando 

ainda ações que são promovidas apenas por conformidade ao dever e aquelas que são 

produzidas por dever. As ações promovidas por mera conformidade ao dever também 

não cumprem o critério de avaliação estabelecido por Kant, pois tais ações são apenas 

legalmente vinculantes, ou seja, possuem uma vinculação (obrigação) extrínseca à lei da 

moralidade. Portanto, sobram unicamente como ações provenientes de uma boa vontade 

aquelas que são executadas por dever. Todas as ações com vistas a fins pragmáticos e 

instrumentais e até mesmo legais são, assim, afastadas. Para o ente finito, contudo, agir 

por dever significa submeter a vontade à lei moral e, portanto, por respeito à lei. Os 

entes racionais finitos devem para ser morais conformarem seu querer subjetivo 

(máximas) a um princípio objetivo (lei universal), por isso afirma Kant: 

 

[...] nada mais resta do que a conformidade a uma lei universal 
das ações em geral que possa servir de único princípio à 
vontade, isto é: devo proceder sempre de maneira que eu possa 
querer também que a minha máxima se torne uma lei universal. 
(FMC IV: 402 BA 17) 
 

A uma vez livre de todos os escolhos provenientes da experiência é possível 

alcançar a certeza sobre de que forma podemos vincular uma vontade particular a um 

princípio geral da ação. Contudo, resta à investigação sobre o princípio supremo da 

moralidade elevar-se do nível dos conceitos, isto é, metaético ao nível dos princípios e 

das normas, metafísico para mostrar que a vontade não é nada além da razão prática. 

 

1.4 Juízos sintéticos a priori práticos: o imperativo categórico e suas diferentes 

formulações. 

Ele [o imperativo categórico] é uma proposição sintética-
prática a priori [...] e deste único imperativo se podem 
derivar, como do seu princípio, todos os imperativos do 
dever. (FMC IV: 420-21 /BA 50,54.) 

 
Na última parte foi possível perceber como da transição da moral comum para a 

filosofia prática são esclarecidos e desenvolvidos os conceitos de ‘boa vontade’ e 
                                                 
71 “[...] o conceito de Dever que contém em si o de boa vontade, posto que sob certas limitações e 
obstáculos subjetivos, limitações e obstáculos esses que, muito longe de ocultarem e tornarem 
irreconhecível a boa vontade, a fazem antes ressaltar por contraste e brilhar com luz mais clara. Deixo 
aqui de parte todas as ações que são logo reconhecidas como contrárias ao dever. ” (FMC IV: 397 BA 8)  



 
 

32 

‘dever’, e de como estes já de alguma forma encontram-se contidos na ação praticada 

por respeito à lei universal (imperativo categórico).72 No entanto, Kant irá acrescentar 

ao exame reconstrutivo da moralidade uma segunda transição: a da Filosofia Moral 

popular à Metafísica dos costumes. Nesta etapa é necessário esclarecer os princípios 

morais presentes em toda discussão moral do âmbito filosófico popular que são tomados 

como válidos sem um exame preciso sobre a sua origem. Trata-se de separara-los de 

todos os “detritos” oriundos da experiência e encontrar assim a necessidade e a 

prioridade que só os verdadeiros juízos morais possuem. No nível técnico e rigoroso da 

Metafísica dos Costumes, isto é, no nível filosófico crítico não é possível fundar a 

moralidade em exemplos, em casos contidos na experiência:  

Não se poderia também prestar pior serviço à moralidade do que 
querer extraí-la de exemplos. Pois cada exemplo que me seja 
apresentado tem de ser primeiro julgado segundo os princípios 
da moralidade para se saber se é digno de servir de exemplo 
original, isto é, de modelo, mas de modo nenhum pode ele dar o 
supremo conceito dela. (FMC IV: 409 /BA 29.) 73 

 

O passo inicial da crítica de Kant à filosofia moral popular é esclarecer e 

desenvolver o conceito de vontade. Segundo Kant, a vontade é a faculdade que 

possibilita aos entes racionais agirem segundo a representação de regras74, desse 

modo, é preciso explicitar o conceito de uma vontade em geral e não apenas a volição 

particular humana: “tudo na natureza age segundo leis. Só um ser racional tem a 

capacidade de agir segundo a representação das leis, isto é, segundo princípios, ou: 

só ele tem uma vontade.” 75 

Na passagem acima reside um dos mais audazes e criticados movimentos 

operados por Kant em sua reconstrução da moralidade: identificar vontade e razão.76 Se 

prestarmos atenção à crítica kantiana à filosofia moral popular veremos que o problema 

desta é querer fundar uma ética na particularidade da vontade humana.77  

                                                 
72 “Dever é a necessidade de uma ação por respeito à lei.” (FMC IV: 400/ BA 14) 
73 Cf. também FMC IV: 410-411/ BA 30-35. 
74 FMC IV: 412/ BA 37.  
75 Ibid.[grifo nosso]. 
76 Boa parte das críticas a moral kantiana reside nesta identificação. Cf., por exemplo, Tugendhat (1996) 
p.99-105. “Kant chama a vontade de ‘razão prática porque é dela a tarefa de subsumir casos 
particulares sob princípios universais ou leis. Tais casos servem como premissa menor em um silogismo 
prático. A conclusão é a ação resultante. Tanto na razão prática quanto a teórica apresentar conclusões 
é a tarefa da razão. Na Crítica da Razão Pura, a razão é geralmente definida como a faculdade de 
princípios. (A 299/B 356).” (TIMMERMANN, 2007 p.60).       
77 FMC IV: 410/ BA 33-34.  



 
 

33 

O ponto culminante da crítica de Kant à moral filosófica popular é a 

determinação da vontade segundo princípios racionais. Tais princípios racionais são 

designados, de acordo com Kant, como leis práticas. Contudo, para vontades 

imperfeitas as leis assumem a forma de imperativos, isto é, mandamentos provenientes 

da vontade e que expressam uma obrigação (Nötigung) 78. Eles são, na verdade, melhor 

caracterizados como fórmulas dos mandamentos da razão. Kant afirma que para 

vontades que não são absolutamente perfeitas, os imperativos não são apenas obrigações 

como também impedimentos.79 Desse modo, imperativos são princípios objetivos do 

querer e, para os entes racionais finitos, exprimem um dever (Sollen).80 Se os 

imperativos são definidos como princípios objetivos do querer (e por isso da ação), 

Kant irá afirmar que dada a particularidade da vontade de certos entes racionais elas 

representam os princípios racionais enquanto máximas, estas distinções ficam mais 

claras com a leitura da seguinte nota: 

Máxima é o princípio subjetivo da ação e tem de se distinguir do 
princípio objetivo, quer dizer da lei prática. Aquela contém a 
regra prática que determina a razão em conformidade com as 
condições do sujeito (muitas vezes em conformidade com a sua 
ignorância ou as suas inclinações), e é portanto o princípio 
segundo o qual o sujeito age; a lei, porém, é o princípio objetivo, 
válido para todo o ser racional, princípio segundo o qual ele 
deve agir, quer dizer um imperativo.(FMC IV: 420-21 /BA 
50,54. )81          

 

 A fundação da moralidade em máximas e o seu conseqüente uso é uma das 

marcas distintivas da ética kantiana.82 O que Kant busca provar através das máximas é 

que qualquer ação, ato83 possui um fundamento, uma razão suficiente, por isso, 

qualquer que seja a ação praticada é sempre possível determinar, via máximas, qual o 

fundamento prático de tal ação. 

                                                 
78 ALMEIDA traduz Nötigung como necessitação como em algumas traduções inglesas. 
79 Uma vontade perfeita ou santa não se determina por imperativos, desse modo as leis não representam 
para ela uma obrigação ou impedimento. Existe para tal vontade uma conformidade entre o seu querer a 
representação da lei objetiva. (FMC IV: 413/ AB 39). 
80 “Os imperativos são fórmulas que exprimem a relação das leis objetivas da vontade em geral com a 
imperfeição subjetiva de tal ou tal ser racional, por exemplo, a vontade humana.” (FMC IV: 412/ BA 37 e 
CRPr 1ª.P., §1, “Escólio”).    
81 Ver também: FMC IV: 401 (nota) / BA 15. 
82 Sobre a importância das máximas para a ética kantiana ver: HÖFFE (2005) pp.203-206 e ALBRECHT 
(2009) p.134    
83 O conceito de ação, ato (actus, factum, Tat) com relação à moral é definido por Kant da seguinte forma: 
“Se chama ato a uma ação na medida em que está submetida a leis da obrigação, portanto, também na 
medida em que se considera o sujeito nela desde a perspectiva da liberdade de seu arbítrio. Através de 
um ato semelhante se considera o agente como autor do efeito, e este, junto com a ação mesma, pode ser 
imputado [...]” (MC 6: 223)   



 
 

34 

 Henry Allison chama a nossa atenção para o que ficou conhecido, entre os 

estudiosos de Kant, como a tese da incorporação. Na Religião nos Limites da simples 

Razão, Kant elabora a seguinte tese com relação à possibilidade de avaliação das ações 

via máximas:  

[...] a liberdade do arbítrio tem a qualidade inteiramente peculiar 
de ele não poder ser determinado a uma ação por móbil algum a 
não ser apenas enquanto o homem o admitiu na sua máxima (o 
transformou para si em regra universal de acordo com a qual se 
quer comportar); só assim é que um móbil, seja ele qual for, 
pode subsistir juntamente com a absoluta espontaneidade do 
arbítrio (a liberdade). (Religião 6: 24)    

 

A citação acima mostra como, para Kant, todo e qualquer incentivo (móbil) deve 

ser admitido como máxima da ação do agente, isto é, entes racionais finitos agem 

sempre determinando a sua vontade (arbítrio) segundo máximas. Diferentemente dos 

animais que possuem um arbítrio brutum, ou seja, determinado apenas por impulsos 

sensíveis, os homens, como vimos anteriormente, possuem um arbítrio sensível 

(sensitivum). Tal arbítrio é tanto determinado pela razão, quanto por impulsos sensíveis 

(inclinações), nos homens qualquer força motivacional, segundo Kant, obrigatoriamente 

será tomada como razão suficiente da ação: máxima. Não existe assim a possibilidade 

de um ente racional agir sem a consciência da ação praticada, ou melhor, de agir sem 

um fundamento racional. Em Kant, as máximas providenciam, por assim dizer, a 

racionalização das ações.84 

 As máximas também servem como prova sobre o nosso arbítrio, pois, ao 

tomarmos algo como nossa máxima fazemos um exercício de autodeterminação, de 

livre escolha, pois elas  são auto-impostas e não estão simplesmente contidas em nossa 

volição. (Cf. ALLISON,1996 pp.130-31) Porém, diferentemente dos imperativos que 

comandam uma ação com vistas ao que deve ser as máximas comandam as ações com 

vistas ao que é. Por isso, é preciso mostrar de que forma nós devemos agir, isto é, 

mostrar como nós devemos agir independentemente de nossa ignorância ou nossas 

inclinações.  

Ao examinarmos a relação entre as máximas e os princípios práticos 

(imperativos) é preciso ter em conta a análise elaborada por Kant sobre a forma destas 

proposições. Segundo ele, é possível classificar os imperativos segundo o modo como 

                                                 
84 Cf. McCARTHY, (2009) pp.1-3 



 
 

35 

eles comandam a vontade,85e de acordo com a contingência dos seus fins ou a 

necessidade das ações. Desse modo, dois tipos de imperativos podem ser identificados, 

a saber: hipotéticos e categóricos. Imperativos hipotéticos são aqueles que comandam a 

ação de forma condicional, isto é, sempre em vista de um fim já pressuposto e 

contingente. Os categóricos, por sua vez, comandam a ação de forma incondicional, 

expressando assim uma necessidade, e sendo ela “objetivamente necessária em si 

mesma sem nenhuma outra finalidade.” 86  

Kant irá se valer tanto da tábua dos juízos de modalidade, para mostrar qual o 

conteúdo normativo dos imperativos, isto é, a relação deles com um fim determinado, 

quanto irá distinguir os imperativos segundo o tipo de obrigação (comando) que eles 

contêm. De acordo com Jens Timmermann,  

Kant possui pouco interesse na estrutura lógica ou gramatical 
das expressões lingüísticas que correspondem aos imperativos. 
De fato, é crucial notar que a classificação kantiana dos 
imperativos não é afinal sobre o modo como nós falamos. 
Comandos categóricos podem ser expressos na forma de 
sentenças condicionais, e imperativos hipotéticos na forma 
incondicional.  (Timmermann, 2007 p.60) 87  

 

Qualquer imperativo seja categórico ou hipotético, como vimos, é por definição 

a fórmula de um comando válido, isto é, ele diz a pessoa o que ela deve fazer. O que 

difere os imperativos são as condições empíricas, sensíveis; assim, nos imperativos 

categóricos tais condições não são dadas, enquanto nos hipotéticos elas são certamente 

encontradas.   

 Podemos, desse modo, enumerar aqui uma divisão dos imperativos segundo as 

características acima explicitadas. Os imperativos são divididos, por isso, como: (i) 

Hipotéticos: problemáticos, técnicos, regras habilidade relativos à arte (ciência); (ii) 

assertóricos, pragmáticos, conselhos de prudência relativos ao bem-estar; (iii) 

categóricos, apodíticos, leis morais relativas à livre conduta geral, costumes.88 

                                                 
85   O imperativo é, portanto, uma expressão de comando do tipo: Faça X! Tal expressão de comando 
pode ser expressa tanto por imperativos categóricos, quanto por hipotéticos para um agente finito.  
86 FMC IV: 414-417/ AB 40, 41, 42, 43,44. 
87 Sobre este problema ver também BECK; 1978 p.135. 
88 Kant abandona esta divisão e classificação dos imperativos hipotéticos, eliminando o conceito de 
imperativo problemático. Pois, segundo ele, tais imperativos são contraditórios, por não serem em si 
problemáticos, contingentes, mas apenas o fim que eles pressupõem. Na primeira introdução da Crítica 
da Faculdade dos Juízo todos os imperativos hipotéticos são classificados como regras técnicas ou 
técnico-práticas. (CFJ 20:200. 11-27) Cf. AUBANQUE (2008) p.298.  



 
 

36 

Uma vez esclarecida a estrutura dos imperativos, Kant procede de forma crítica 

ao identificar os problemas encontrados na filosofia moral popular com determinados 

tipos de imperativos. Desse modo, os imperativos hipotéticos que comandam a ação 

com vistas a um fim, representam o campo próprio daquela filosofia. Tais imperativos, 

também chamados por Kant de regras práticas, estão sempre mesclados com algum 

interesse empírico ou inclinação, não podendo, por isso, serem princípios que 

fundamentam a moralidade. Mesmo a busca pela felicidade que parece, ao menos a 

primeira vista, um fim real e necessário só pode ser considerada assim subjetivamente. 

Desse modo, imperativos hipotéticos são, na verdade, proposições analíticas. Pois, 

possuem no seu conteúdo normativo um fim já pressuposto. Outro ponto que é possível 

ressaltar é que imperativos morais devem ser absolutamente necessários e a priori. 

Dessa forma, apenas imperativos categóricos possuem tal estrutura deôntica 

(normativa). Só o imperativo categórico comanda objetivamente uma ação, isto é, de 

maneira incondicional. O imperativo categórico assevera Kant, é sintético a priori. Kant 

reconhece as dificuldades de tal afirmação, pois provar que existam tais formas de juízo 

é, para ele, difícil tanto no âmbito teórico quanto prático. Assim ele deixa a resposta 

para tal problema no espaço da terceira secção da obra.89 Aparentemente, a única pista 

pouco conclusiva sobre o caráter das proposições sintéticas práticas é oferecida em um 

nota, que pode ser lida abaixo: 

Eu ligo à vontade, sem condição pressuposta de qualquer 
inclinação, o ato a priori, e portanto necessariamente (posto que 
só objetivamente, quer dizer partindo da idéia de uma razão que 
teria pleno poder sobre todos os móbiles subjetivos). Isto é pois 
uma proposição prática que não deriva analiticamente o querer 
de uma ação de um outro querer já pressuposto (pois nós não 
possuímos uma vontade tão perfeita), mas que o liga 
imediatamente com o conceito da vontade de um ser racional, 
como qualquer coisa que nele não está contida. (FMC IV: 420n)      

 

O que Kant busca provar é que o ato de volição que é comandado por uma 

proposição sintética prática não apresenta para o agente um fim pressuposto que é, desse 

modo, apresentado a priori. Existe aqui uma analogia estrutural com os juízos sintéticos 

da primeira Crítica, na medida em que tanto os práticos quanto os teóricos estão 

fundados na capacidade de apresentar para nós uma informação nova. Tal informação, 

no caso dos juízos teóricos, não estaria previamente contida no conceito do objeto do 

                                                 
89 FMC IV: 420-21 



 
 

37 

conhecimento. No imperativo categórico, este novo, é um fim prático que não está 

contido de forma prévia na vontade. Para reforçar este argumento Kant compara dois 

tipos de agentes racionais: os de vontade perfeita e nós que possuímos uma vontade 

finita, imperfeita. Para os primeiros a lei se aplica à vontade de forma analítica, pois esta 

não se encontra sujeita à determinação via inclinações. Para tais entes, como Deus, a lei 

não assume uma feição prescritiva, pois ela segue de sua intenção “natural”.  Para nós, 

por outro lado, devido a nossa natureza a lei assume um caráter sintético.  

Apesar desta caracterização a única coisa que pode ser verificada na segunda 

secção, segundo Kant, é referente ao teor do imperativo categórico enquanto uma lei 

prática à qual os agentes podem conformar suas máximas.90 A partir daqui Kant pode 

chegar à primeira formulação do imperativo categórico, que é a seguinte: “Age apenas 

segundo uma máxima tal que possas ao mesmo tempo querer que ela se torne lei 

universal.” (FMC IV: 421) Kant deixa transparecer o seu entusiasmo com a descoberta 

desta primeira fórmula ao afirmar que “deste único imperativo se podem derivar, como 

do seu princípio, todos os imperativos do dever.” (FMC IV: 421)  

No entanto, esta afirmação ficou conhecida como a tese da derivação e tem 

provocado uma boa quantidade de críticas entre os leitores da Fundamentação. O ponto 

essencial das críticas é o de que Kant move-se da universalidade da lei do querer até a 

formulação geral do imperativo categórico de forma apressada e não convincente.91 

Apesar das dificuldades apresentadas por este problema vamos prosseguir até o ponto 

que é importante para este trabalho, a saber, as diferentes formulações do imperativo 

categórico. Na Fundamentação, Kant apresenta nada menos do que cinco formulações 

do imperativo categórico.92 A resposta de Kant para algumas destas formulações é a de 

                                                 
90 “Quando penso um imperativo hipotético em geral, não sei de antemão o que ele poderá conter. Só o 
saberei quando a condição me seja dada. Mas se pensar um imperativo categórico, então sei 
imediatamente o que é que ele contém. Porque, não contendo o imperativo, além da lei, senão a 
necessidade da máxima que manda conformar-se com esta lei, e não contendo a lei nenhuma condição 
que a limite, nada mais resta senão a universalidade de uma lei em geral à qual a máxima da ação deve 
ser conforme, conformidade essa que só o imperativo nos representa propriamente como necessária.” 
(FMC IV: 420-21 grifo nosso) 
91 Existe uma boa quantidade de literatura secundária sobre este problema veja, por exemplo, PATON 
(1947) pp.72-3; WOOD (1999) pp. 78-82; KERSTEIN (2001) pp. 73-94   
92  Allen Wood fornece um esquema destas cinco formulações que são: Fórmula da Lei Universal 
(FLU) : “Age apenas segundo uma máxima tal que possas ao mesmo tempo querer que ela se torne lei 
universal.” (FMC IV: 421) e sua variante a Fórmula da Lei da Natureza (FLN): “Age como se a 
máxima da tua ação se devesse tornar, pela tua vontade em lei universal da natureza.” (FMC IV: 421); 
Fórmula da Humanidade como um Fim em Si mesmo (FH): “Age de tal maneira que uses a 
humanidade, tanto na tua pessoa como na pessoa de qualquer outro, sempre simultaneamente como fim e 
nunca como meio.” (FMC IV: 429); Fórmula da Autonomia (FA):” [...] a idéia da vontade de todo ser 
racional concebida como vontade legisladora universal.” (FMC IV: 430) e sua variante Fórmula do 



 
 

38 

que entre elas existe uma diferença subjetiva do ponto de vista prático. Tal diferença 

subjetiva existe, pois, para “aproximar a idéia da razão mais e mais da intuição 

(Anschauung) (segundo uma certa analogia e assim do sentimento).” (FMC IV: 436) 

Aqui devemos nos concentrar apenas em uma das formulações, pois ela revela uma 

importante conexão com filosofia da história kantiana e, sobretudo, a filosofia política 

de Kant.93 O princípio ou fórmula que interessa à história é o do reino dos fins (FRF). 

Nesta fórmula podemos encontrar a idéia de uma coletividade de agentes morais, isto é, 

uma comunidade de legisladores no reino dos fins: “Age segundo máximas de um 

membro universalmente legislador em ordem a um reino dos fins somente possível, 

[...] ” (FMC IV: 439). O que chama a atenção aqui é a expressão: “somente possível”, 

pois ela parece abrir a possibilidade para que, de alguma forma, tal reino ideal possa ser 

almejado ao menos enquanto projeto possível. Em outra passagem, Kant deixa esta 

esperança um pouco mais viva, pois os seres humanos, assim como os demais seres 

racionais são considerados autônomos, isto é, entes racionais que possuem uma vontade 

legisladora.94 Com isto, assegura Kant, podemos extrair certas conseqüências como a de 

admitir os entes racionais como fim em si, ou seja, pessoas portadoras de dignidade.95 

Desse modo, somos compelidos a nos associar a uma comunidade ética pelo 

simples status de sermos entes racionais, ao menos, do ponto de vista metafísico. Kant 

expõe numa nota como tornar possível tal reino ideal: 

A teleologia considera a natureza como um reino dos fins; a 
moral considera um possível reino dos fins como um reino da 
natureza. Acolá o reino dos fins é uma idéia teórica para 
explicar o que existe. Aqui é uma idéia prática para realizar o 
que não existe mas que pode tornar-se real pelas nossas ações ou 
omissões, e isso exatamente em conformidade com esta idéia. 
(FMC IV: 436) 
 

É verdade que, diferentemente de uma comunidade política que está fundada sob 

leis de coerção externa, Kant aqui nos fala de uma comunidade ética fundada através da 

conformação das máximas à princípios incondicionais. No entanto, este tipo de 

argumento aparecerá ao longo das obras de Kant sempre convidando os leitores a 

                                                                                                                                               
Reino dos Fins (FRF): “Age segundo máximas de um membro universalmente legislador em ordem a um 
reino dos fins somente possível, [...]” (FMC IV: 439) (Cf. WOOD, 1999 p.xx) 
93  Um dos maiores críticos desta relação é Katrin Flikschuh, contudo mesmo ela reconhece aspectos 
importantes da relação entre o princípio do reino dos fins e filosofia política kantiana. Cf. FLIKSCHUH; 
in TIMMERMANN (2009) pp.119-139  
94 FMC IV: 430-31 
9595 Cf. FMC IV: 428; 434-5  



 
 

39 

enxergarem tais afirmações como fortalecendo a tese da ligação do reino dos fins com o 

projeto político kantiano. Quanto à filosofia da história será necessário buscar mais 

provas desta ligação.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

40 

CAPÍTULO II  

 

A teleologia da História: o projeto de uma história a priori 

 

 

 

 

2.1 Historie vs Weltgeschichte: o “objeto” da história  

 

Parece que todas as vezes que contemplamos o movimento das idéias e 

propriamente o movimento das correntes filosóficas percebemos que a Aufklärung e, 

sobretudo Kant (porque ele é um digno representante deste movimento) não poderiam, 

de modo algum, pesquisar a história. Isto porque Kant e a Aufklärung tem os seus 

nomes ligados à idéia de razão, em outras palavras, a tudo aquilo que é não histórico.  

Uma leitura atenta para a fundação do discurso moderno mostra que, em suas 

premissas fundamentais, ele se instaura numa certa concepção do que é a verdade. Isto 

é, para a modernidade a verdade se apresenta na forma de um discurso sub especie 

aeternitatis, ou seja, a verdade está fundada em proposições atemporais (eternas). Este 

é, por exemplo, o caminho percorrido e iniciado por Descartes: livrar-se de todas as 

verdades que não fossem indubitáveis, ou seja, encontrar um caminho para verdade que 

se apresente de forma “clara e distinta”. Esta forma de estabelecer as coisas tem como 

pano de fundo os avanços do “conhecimento” operados no interior da época moderna e 

determinam por isso uma nova preocupação, a saber: encontrar a matriz distintiva entre 

conhecimento e opinião. 

Dessa maneira, é necessário definir o que é o conhecimento, expondo com isto 

as suas bases e as suas linhas metódicas. A modernidade, desse modo, elabora certo 

entendimento sobre o mundo, entendimento este que exclui do seu centro qualquer 

conhecimento que se apresente ligado à parcialidade do empírico e, por conseguinte, do 

temporal. E isto é o que marca o início da “era da razão” e que a liga, até certo ponto, a 

uma “visão platônica” da verdade. Assim, já em sua origem, a modernidade despede-se, 

por assim dizer, de toda tentativa de estabelecer contatos com o conhecimento oriundo 



 
 

41 

da história. Pois esta é uma “ciência” (se algum dia ela pôde gozar livremente desta 

significação) que se liga à temporalidade.  

Dadas estas dificuldades iniciais devemos colocar então a pergunta: como 

podem coexistir desse modo, Razão e História? Como pode conviver lado a lado algo 

que é cultural e, por isso, temporalmente determinado, com algo que se apresenta eterno 

e atemporal? A idéia metafísica que este conceito de razão comporta foi tema de intenso 

debate no pensamento alemão. As primeiras reações ao projeto de nivelamento, ou 

melhor, universalização dos homens e culturas ficou conhecido como: o debate do 

historicismo. Na Alemanha este debate teve como seus principais representantes autores 

J.G. Hamann, Justus Möser e J.G. Herder. O ponto central da crítica desses autores é a 

de que o projeto iluminista fundava-se em um conceito de razão “posta nas alturas” e 

que por isso subsumia a particularidade dos povos e culturas em meio a uma totalidade 

abstrata. Desse modo, esta crítica à razão iluminista tenta expor a contradição desta 

idéia mesma, pois ao mesmo tempo buscava a libertação do homem se apresentava de 

maneira despótica ao não considerar o lugar do particular.  O iluminismo, portanto, 

produziu uma história que na verdade poderia ser chamada de historiografia, ou seja, 

que buscava julgar o passado com os seus valores morais.96 A estratégia empregada 

pelos críticos do iluminismo então foi, de alguma forma, radicalizar o conceito de 

história. A história trata de contextos, daquilo que é fluido, isto é, o horizonte onde 

surgem instituições e práticas que dependem de fatores particulares como, por exemplo, 

as condições geográficas e de outros elementos como: a importância da linguagem, da 

religião e, sobretudo, da arte e do artista como gênio criador. O iluminismo, dessa 

maneira, não poderia reduzir épocas a uma idéia abstrata.97 Outra característica que 

pode ser aqui apresentada é o organicismo, ou seja, a sociedade é um organismo, um 

todo indivisível, aonde as diferentes esferas da vida social encontram-se interligadas. As 

sociedades como todos os outros organismos vivos possuem os mesmos processos de 

desenvolvimento: nascimento, infância, amadurecimento e declínio. Para o historicismo 

a razão iluminista estaria divorciada da história, ou no máximo produziria uma 

historiografia (Geschichtsschreibung).98  

                                                 
96 Esta crítica permaneceu ao longo de todo período dos séculos XVIII e XIX. Talvez Nietzsche seja o 
maior herdeiro dela.   
97 Ver: BEISER (1987) pp. 127-164 e BEISER (2006) pp.29-30  
98 Kant tomará partido neste debate como ardoroso defensor da razão iluminista, o historicismo para ele 
representa a queda no relativismo, mas como poderemos notar ele também irá assimilar de forma crítica 
muitas da idéias contidas no discurso do historicismo.          



 
 

42 

Estes impasses só podem surgir como frutos de uma incompreensão do que era o 

iluminismo99 

 Visto de perto, o problema da falta de historicidade no discurso iluminista se 

dissolve. Pois a grande questão para a filosofia das luzes, quando se fala em história, era 

questionar “as condições de possibilidade da história, tal como já questionara antes as 

condições de possibilidade da física”.100 O iluminismo, desse modo, leva adiante o seu 

projeto de pôr tudo à luz da razão, isto é, pôr tudo diante do “tribunal da razão”. Todos 

os campos do conhecimento, com efeito, devem ser esclarecidos à luz da razão. E é 

justamente por isso que a filosofia iluminista vai entender a história como uma pesquisa 

do sentido.  

Para o pensador do século das luzes é preciso determinar o princípio que norteia 

o fluxo, aparentemente contingente, dos acontecimentos. O mundo enxergado na 

perspectiva das ações, não pode ser determinado por um “acaso cego”. Deve existir um 

curso, isto é, uma “teia de significações” que pode ser encontrada (determinada). E isto, 

 

 Trata-se apenas, evidentemente, de um primeiro esboço, mas 
ele esforça-se por estabelecer essas condições a fim de 
apreender o “sentido” do devir histórico, para adquirir uma idéia 
clara e distinta do que seja esse sentido, para fixar as relações 
entre “idéia” e “realidade”, entre “lei” e “fato”, e para traçar 
limites estáveis e seguros entre esses termos. (CASSIRER, 1997 
p. 267) 

 

A história é no iluminismo mais do que uma vazia exploração de fatos, isto é, a 

história é pensada na razão iluminista como um problema sistemático. Este problema 

tem início com Voltaire, mas será parte do estoque de questões debatidas por boa parte 

dos autores do séc. XVIII.101 A história terá a função de apresentar o horizonte no qual 

se desenvolve o projeto. Autores como Voltaire buscam de alguma forma provar que a 

sua época em comparação com as outras possui os elementos que podem validar a 

crença do aperfeiçoamento dos costumes, das instituições. Voltaire irá se recusar a 

pensar a história como mera narração de eventos relativos aos feitos de indivíduos 

singulares é o homem em sua totalidade que torna a história uma tarefa dos pensadores, 

do filósofo, assim, afirma Voltaire: “Eu considero, pois, em geral a sorte dos homens 

                                                 
99 Ernst Cassirer tenta mostrar que tal preconceito é na verdade um produto do romantismo como 
resultado de uma reação ao discurso iluminista. CASSIRER (1997) p. 267 
100 Ibid. p. 268  
101 Ver: TERRA (1986) pp.48-9 



 
 

43 

mais que as revoluções do trono. É ao gênero humano que é preciso prestar atenção na 

história: é aí que cada escritor deveria dizer homo sum; mas a maioria dos 

historiadores descreveu batalhas.” (Apud. TERRA, 1986 p. 49)         

 A filosofia da história de Kant absorve estas influências, mas irá transformar o 

programa da história de Voltaire em projeto da razão. É verdade que a filosofia da 

história kantiana, ao menos em parte, pode ser vista também como um programa de 

pesquisa empírico-factual que visa encontrar o fundamento das ações humanas no 

espaço da história. Contudo, os riscos de tal posição são o de não perceber o caráter 

metafísico daquela filosofia e, ainda mais, de não entendê-la como contendo elementos 

para a resolução de questões, eminentemente práticas, oriundas do debate iluminista.102     

Em Kant, a investigação sobre a história encontrará a forma de uma 

Weltgeschichte, e como mostra Gerard Lébrun: 

 

É a Kant, e não a Hegel, que remonta a oposição entre a Historie, 
disciplina do entendimento, e a Weltgeschichte, discurso sobre o 
sentido necessário da história. É Kant, antes de Hegel, quem 
exclama: como é que a razão, presente na cena da natureza, 
poderia estar ausente da gesta da humanidade? (LEBRUN, 1986 
p. 75)     

 

Em Kant toda tarefa deste tipo, isto é, toda tarefa que visa à determinação de 

princípios é uma tarefa metafísica. Assim, a filosofia da história kantiana se desenvolve 

como uma espécie “metafísica da história”.103 E o ponto de partida de tal metafísica 

como buscamos mostrar é o problema da liberdade. A história para Kant é o cenário 

onde ocorrem os fenômenos da liberdade humana, e é no conjunto das ações humanas 

que se pode retirar o sentido, aparentemente oculto da história. 

Em novembro de 1784, Kant elabora o seu primeiro texto que busca uma 

reflexão filosófica para o problema da história, a Idéia de uma História Universal do 

Ponto de Vista Cosmopolita; nesta obra a história será pensada a partir de um fio 

condutor (Leitfaden) a priori.104A idéia geral do texto pode ser resumido pelo 

comentário de Schultz, um amigo e discípulo de Kant, no Gothaische Gehlehrt Zeitung 

que afirmava que: 

                                                 
102 Esta posição é discutida por Allen Wood que busca provar que a filosofia da história kantiana não é 
apenas um complemento da religião e da moral, possuindo também o caráter de uma pesquisa sobre 
determinado domínio de fatos. Os problemas de tal posição serão discutidos adiante. Ver. WOOD (2006) 
p.244   
103Cf.CASSIRER (1993) p. 265            
104 Idéia, Nona proposição, p.23 



 
 

44 

A idéia favorita do professor Kant é a de que o objetivo final da 
humanidade é a consecução da mais perfeita constituição 
política, e ele deseja que um historiador filósofo possa se 
dedicar a este respeito a escrever  uma história da humanidade, e 
mostrar o quanto a humanidade tem se aproximado deste 
objetivo final em diferentes épocas, ou o quanto ela vem sendo 
removida e se distanciando dele, e ainda o que é necessário ser 
feito para que tal objetivo seja alcançado. (RORTY 2009 p. 9, 
nota. Tradução minha.)   
 

A idéia que é encontrada no título do texto é um conceito que possui significado 

técnico rigoroso dentro da filosofia de Kant. É necessário ressaltar que a definição dada 

por Kant para o conceito de idéia ainda guarda um leve sabor platônico; muito embora 

tal definição tenha sido depurada pela crítica. Kant define a idéia como: “... um conceito 

da razão (Vernunftbegriff), cujo objeto de modo algum pode ser encontrado na 

experiência”.105 As idéias não possuem nenhuma referência cognoscitiva, elas têm 

apenas um uso regulador, pois fornecem ao entendimento, como vimos, um focus 

imaginarius, isto é, um ponto de unificação (um método, uma regra geral) para as suas 

operações.106 

Kant irá contrastar, portanto, um conceito de História a priori (Weltgeschichte), 

isto é, fundada a partir de uma idéia racional e que torna os acontecimentos dentro do 

espaço histórico inteligíveis para nós, a um conceito de História empírico (Historie), 

que seria apenas uma narrativa sobre um acúmulo de eventos (fatos). (Cf. TERRA, 

1986 p.50). Desse modo, a primeira tentativa de Kant para pensar a história foi através 

de máximas reguladoras da razão (juízos teleológicos).107 As ações humanas como 

objeto da história serão pensadas a partir de tais máximas.    

 

2.2 A História pensada a partir dos juízos teleológicos  

 [...] uma ordenação que não atinja o seu fim é uma contradição à doutrina 
teleológica da natureza. 108 

 

A filosofia da história de Kant é, ao menos inicialmente, marcada por uma 

reflexão sobre o desenvolvimento político-moral do gênero humano dentro de uma 

perspectiva teleológica. E isto fica claro ao lermos, por exemplo, textos como Idéia de 

                                                 
105 Lógica, AK 92, §3.  
106 Por outro lado, é no uso prático e não no uso especulativo que o conceito de idéia acabará por ter forte 
ressonância platônica dentro do quadro da filosofia crítica. (CRP A 313 B 370; A 315 B 371).  
107 WOOD (2009) p.209 
108 Idéia, Primeira proposição p.11  



 
 

45 

uma História Universal do ponto de vista cosmopolita e Começo Conjectural da 

História Humana. Nestes textos, Kant desenvolve a sua reflexão sobre a história 

utilizando amplamente os juízos teleológicos como uma “ferramenta” heurística, isto é, 

eles possuem um caráter metodológico para que se possa pensar a história de um ponto 

de vista, minimamente, teórico.109 Esta estrutura judicativa embora seja meramente 

reguladora e, portanto, não vise determinar os objetos da história, confere a esta uma 

ordenação, isto é, sentido e completude. Como vimos anteriormente, o projeto kantiano 

é o de elaborar uma história segundo um fio condutor (Leitfaden) a priori, tal projeto 

visa, com efeito, tornar a história maximamente inteligível para nós através de máximas 

reguladoras da razão.  

 È interessante notar que Kant se utilizou destas mesmas máximas na Crítica da 

Faculdade do Juízo,110 na parte concernente à teleologia natural. As proposições que 

tratam da história dessa maneira possuem a mesma estrutura formal daquelas que tratam 

dos organismos vivos. È verdade que boa parte da argumentação kantiana contida na 

segunda parte da CFJ, mas especificamente, na que trata da faculdade de juízo 

teleológica foi passível de crítica. E é verdade também, que boa parte dessas críticas 

podem ser usadas contra a filosofia da história de Kant, por exemplo, a tentativa de 

“fundamentar” uma teodicéia, o que seria uma contradição levando em conta os limites 

impostos na Crítica da Razão Pura.111 

Porém, um exame atento aos argumentos oferecidos na CFJ mostra que Kant é 

extremamente cuidadoso ao tratar do tema. Se levarmos em consideração a distinção 

entre os tipos de juízo como determinantes e reflexivos, já podemos encontrar um 

cuidado ao tratar de certas questões relativas à finalidade na natureza. Segundo a 

classificação encontrada na introdução da CFJ: 

A faculdade do juízo em geral é a faculdade de pensar o 
particular como contido no universal. No caso deste (a regra, o 
princípio, a lei) ser dado, a faculdade do juízo, que nele subsume 
o particular, é determinante (o mesmo acontece se ela, enquanto 
faculdade de juízo transcendental, indica a priori as condições 
de acordo com as quais apenas naquele universal é possível 
subsumir). Porém se só o particular for dado, para o qual ela 

                                                 
109 Diversos autores convergem nesta direção como, por exemplo, Henry Allison, e Allen Wood. Cf. 
ALLISON, (2009) p. 24 e WOOD, (2006) p. 247       
110 Usaremos ao longo do texto a abreviação CFJ para a obra acima citada. 
111 “O tratamento dado por Kant a certos temas religiosos na Crítica Faculdade do Juízo, parece uma 
espécie de recuo; por exemplo, Kant afirma que é possível apresentar uma prova da existência de Deus. 
Embora esta prova seja claramente antecipada na Crítica da Razão Pura, ela é sempre ignorada pelos 
leitores zelosos da obra. Para tais leitores, esta ‘prova moral’ ataca o projeto de destruição da 
metafísica elaborado por Kant alguns anos antes.” (BURNHAM, 2000 p.147 Tradução minha).  



 
 

46 

deve encontrar o universal, então a faculdade do juízo é 
simplesmente reflexiva. (CFJ, introdução XXVI, p.60)  

 

Kant não confere à finalidade um lugar na tábua das categorias. As categorias 

são parte do conhecimento humano e na analítica transcendental Kant mostra como elas 

são conceitos constitutivos da natureza, desse modo, juízos sobre a natureza não podem 

dispensá-las. Contudo, a observação de certos eventos empíricos mostra que os 

princípios causais mecânicos não são os únicos que podem propiciar ordenamento a tais 

eventos. É preciso admitir outra forma juízo, mesmo que seja meramente subjetiva112 e 

não possa, por isso, julgar objetivamente.  

O conceito de finalidade não pode fornecer um juízo necessário sobre eventos 

naturais que seja objetivamente válido. E isto vale para o âmbito epistêmico da primeira 

Crítica, no que concerne ao uso regulativo da razão, aonde os juízos teleológicos 

encontram seu lugar. Como vimos na primeira parte deste trabalho a razão busca 

oferecer às regras do entendimento uma unidade sistemática, ela “nunca se reporta 

diretamente a um objeto, mas simplesmente ao entendimento.” 113 A razão deve, dessa 

forma, fornecer ao conhecimento científico uma unidade que o entendimento não é 

capaz, pois este unicamente unifica o múltiplo dos fenômenos segundo leis, como 

podemos conferir a seguir: “Tornar sistemática a unidade de todos os atos empíricos 

possíveis do entendimento é a tarefa da razão, assim como a do entendimento é ligar por 

conceitos o diverso dos fenômenos e submetê-lo a leis empíricas.” 114 

A unidade conferida às regras do entendimento na elaboração da experiência se 

apresenta na forma de princípios heurísticos115 que buscam fornecer àquelas 

homogeneidade, variedade e afinidade.116 Na terceira Crítica encontramos o uso 

regulativo da razão não mais ligado a sistematização do conhecimento, mas buscando a 

sistematização de toda a filosofia.117A faculdade de julgar reflexiva também possui o 

seu domínio de objetos próprio que são entendidos segundo o princípio transcendental 

da conformidade a fins (Zweckmässigkeit). Uma coisa é conforme a fins quando ela 

parece ser segundo uma intenção, ou for meio para fins. A conformidade a fins de 

acordo com Kant pode ser subjetiva ou objetiva. A conformidade a fins subjetiva trata 

                                                 
112 Cf. CRP, A 666, B 694  
113 CRP, A 643, B 671 
114 Ibid. A 664, B 692 (grifo nosso).  
115 “heuristiche Grundsätze” CRP, A 663, B 691 
116 Cf. CRP, A 657-8, B 685-6  
117 Cf. CFJ, introdução XI-XX.   



 
 

47 

do mundo do belo e do sublime, enquanto que a conformidade a fins objetiva trata do 

mundo dos organismos vivos.118 Para a compreensão da história é no segundo domínio 

que iremos nos deter. 

A causalidade mecânica (nexus effectivus) não é suficiente para explicar os 

organismos vivos, estes precisam ser explicados a partir de outro tipo de causalidade 

(nexus) e é por isso que Kant levanta a possibilidade de pensar o vivo utilizando a 

finalidade natural (nexus finalis) 119. Dessa maneira, temos uma regulação para um 

domínio de entes diversos daqueles encontrados na natureza entendida mecanicamente, 

muito embora este tipo de causalidade seja admitida como meramente analógica. A 

conformidade a fins objetiva fornece a investigação dos organismos vivos uma regra 

para: 

[...] submeter a princípios da observação e da investigação da 
natureza segundo a analogia com a causalidade segundo fins, 
sem por isso pretender explicá-lo através daqueles. Esse 
julgamento pertence por isso à faculdade reflexiva do juízo e 
não à faculdade determinante. O conceito das ligações e das 
formas da natureza segundo fins é pois pelo menos um princípio 
a mais, para submeter os fenômenos da mesma a regras, onde as 
leis da causalidade segundo o mero mecanismo da mesma não 
chegam. (CFJ, §61 269-70) 

 

Apesar de sua importância na observação e investigação dos organismos vivos, 

os princípios teleológicos não possuem validade ontológica, isto é, eles não são 

constitutivos, mas meramente regulativos. Por ser apenas regulativa a conformidade a 

fins objetiva ajuíza alguma coisa sobre o objeto, organismo, atribuindo a este uma 

finalidade. Segundo Kant, a finalidade implicada nos processos orgânicos pode ser 

interna ou externa. A primeira refere-se aos princípios formativos inerentes de um 

organismo vivo, isto é, a sua formação, nutrição e auto-conservação e reprodução. Kant 

irá opor esta característica do vivo, orgânico ao meramente mecânico, pois o primeiro é 

capaz de auto-reprodução e manutenção de suas partes internas, enquanto a máquina 

                                                 
118 “[...] sobre isto que se funda a divisão da crítica da faculdade do juízo na da faculdade do juízo 
estética e teleológica: enquanto que pela primeira entendemos a faculdade de ajuizar a conformidade a 
fins formal (também chamada subjetiva), mediante o sentimento do prazer ou desprazer, pela segunda 
entendemos a faculdade de ajuizar a conformidade a fins real (objetiva) da natureza mediante o 
entendimento e a razão.” (CFJ, introdução L). “a faculdade de juízo usada teleologicamente indica de 
forma precisa as condições sob as quais algo (por exemplo um corpo organizado) deve ser ajuizado 
segundo a idéia de um fim da natureza [...]” (CFJ, introdução LII).      
119 Ver: CFJ, 269 



 
 

48 

precisa de outro ente para criá-la, a regular e recuperar as partes danificadas.120 Já a 

finalidade externa ou relativa, implica que algo pode ser considerado meio para outra 

coisa121, ou melhor, que uma criatura pode ser tomada como meio para outra que é o seu 

fim. É este tipo de finalidade que estará presente na filosofia da história kantiana, isto é, 

de que o homem é o ultimo fim da natureza (Letzter Zweck) e fim terminal da criação 

(Endzweck). Dessa forma, deve existir ao menos sob o ponto de vista dos juízos 

regulativos um objetivo, um plano da natureza para o homem. 

     Ao enfatizar a distinção entre os seres organizados e o mecanismo Kant irá 

propor que os primeiros são explicados, definidos segundo máximas da faculdade de 

julgar regulativa, isto é, segundo máximas da conformidade a fins interna e externa. No 

primeiro caso temos o princípio da conformidade a fins interna que, de certa forma, 

pode ser vista como o princípio contido na primeira proposição da Idéia122; o princípio 

afirma que: “Um produto organizado da natureza é aquele em que tudo é fim e 

reciprocamente meio. Nele nada é em vão, sem fim ou atribuível a um mecanismo 

natural cego.” 123 Tal máxima é retirada da experiência, mais precisamente da 

observação, contudo afirma Kant que, “por causa da universalidade e da necessidade 

que esse princípio afirma de uma tal conformidade a fins, não pode simplesmente 

assentar na experiência, mas pelo contrário tem como fundamento algum princípio a 

priori qualquer, ainda que seja meramente regulativo.”124  

O segundo princípio, isto é, o da conformidade a fins externa pode-se dizer que é 

problemático; pois, trata-se de afirmar que existe uma relação entre as coisas da 

natureza, aonde uma serve de fim para as outras. Kant é extremamente cauteloso ao 

tratar deste tipo de conformidade a fins, mas não resiste à tentação de encontrar nela 

uma prescrição, máxima para certas relações ou fins heurísticos, investigativos.  Dessa 

forma, a máxima da conformidade a fins externa afirma que:  

 

                                                 
120 “Um ser organizado é por isso não simplesmente máquina: esta possui apenas força motora; pelo 
contrário ele possui em si força formadora e na verdade uma tal força que ele a comunica aos materiais 
que não a possuem ( ela organiza). Trata-se pois de uma força formadora que se propaga a si própria, a 
qual não é explicável só através da faculdade motora ( mecanismo).” (CFJ, §65 293).  
121 “Descortina-se então facilmente que a conformidade a fins externa (conveniência de uma coisa para 
outras), somente sob a condição que existência daquilo, em relação a que a coisa é conveniente 
imediatamente ou de modo afastado, seja para si mesma fim natural externo.” (CFJ, §63, 282).  
122 Segundo Allison, a primeira proposição da Idéia na verdade seria um corolário desta. Ver: ALLISON, 
(2009) p.25 
123 CFJ, §66, 295-6   
124 Ibid.  



 
 

49 

Tudo no mundo é bom para alguma coisa; nada nele é em vão; e 
temos o direito, e mesmo o dever, através do exemplo que a 
natureza nos dá nos seus produtos orgânicos, de nada esperar 
dela e das suas leis senão aquilo que é conforme a fins no seu 
todo. (CFJ §67, 301) 

 

O que este tipo de finalidade afirma é que na natureza certo grupo de objetos 

pode ser interpretado como possuindo uma relação entre si, mesmo que pela mera 

causalidade mecânica estas relações sejam sem intenção alguma, ou produtos acidentais, 

pois não possuem relação. Assim, do ponto de vista puramente mecânico não é possível 

afirmar que as inundações do Nilo surgem para beneficiar as colheitas, mas se supormos 

via finalidade externa, que tal acontece, pode-se dessa maneira ao menos de uma 

posição heurística encontrar uma explicação para tais relações.   

Estes princípios, máximas reguladoras da razão serão amplamente utilizadas nos 

textos iniciais sobre a filosofia da história kantiana. Elas na verdade são como já foi dito 

acima, a ferramenta heurística para tratar do problema da história.          

 

2.3- A destinação prática do homem: o propósito da história 

 

O caráter de um ser vivo é aquilo a partir do qual se pode 
reconhecer de antemão a sua destinação [Bestimmung]. [...] a 
natureza quer que toda criatura alcance a sua destinação por 
isto, quer que todas as disposições de sua natureza se 
desenvolvam conforme a fins para ele, para que, ainda que 
nem todo indivíduo, ao menos a espécie realize a intenção da 
natureza. A constituição civil, que é o supremo grau na 
ascensão artificial da boa disposição da espécie humana para 
chegar ao fim último de sua destinação [...] é mais útil ao 
homem do que ao animal selvagem. (Antropologia p.221 e 223 
alterações e interpolações nossas)  

 

O texto Idéia de uma História Universal do Ponto de Vista Cosmopolita é o 

principal texto kantiano sobre o problema da história no período da década de 80 do 

Séc. XVIII. O ensaio foi escrito antes das principais obras de Kant sobre a moral e, 

como buscamos mostrar, nele Kant se utilizará livremente dos juízos teleológicos para 

explicar a História. O tratamento teleológico apresentado no ensaio fez com que os 

leitores vissem nesta primeira reflexão do problema o projeto para a construção de uma 

teoria sobre as ocorrências (eventos) dentro do espaço histórico. Desse modo, a filosofia 

da história seria uma espécie de ampliação do projeto transcendental crítico, visando 



 
 

50 

encontrar sentido para as ações humanas observadas no horizonte temporal, muito 

embora, apenas de uma perspectiva regulativa. 

 Contudo, existem leitores que vêem neste texto ao invés de um fundamento 

teórico, apenas um fundamento prático. Estas leituras acrescentam que a IHU é parte 

integrante do sistema prático kantiano e não possui conexão com nenhum tipo de 

preocupação teórica.125 Tais diferenças interpretativas são tão marcantes que é possível 

perceber em um mesmo autor uma mudança de avaliação em relação ao texto acima 

citado. Em sua primeira leitura sobre a filosofia moral kantiana, Allen Wood, ao se 

reportar sobre o papel da história para o sistema prático kantiano escreve: “Embora eu 

argumente que a filosofia da história de Kant é indispensável para um entendimento de 

seu pensamento ético, seus principais escritos sobre o tema são apenas breves ensaios, 

[...] ” 126  

Na passagem acima, Wood parece reconhecer que apesar dos escritos de Kant 

sobre a história serem produtos ocasionais, eles são fundamentais para uma 

compreensão do sistema prático kantiano. Não há neste momento nenhuma referência a 

qualquer aspecto teórico dentro de sua leitura da história kantiana. Alguns anos depois a 

situação se inverte. Wood irá negar que a história esteja primariamente ligada à filosofia 

moral kantiana, e faz isto em detrimento de uma visão claramente teórica para aquela. 

Assim, Wood compreenderá a filosofia da história como um programa de pesquisa 

empírico-factual e, por isso, desligado de considerações morais e religiosas, a seguinte 

passagem esclarece bem o que queremos afirmar: 

 

 Não é incomum nas leituras sobre a filosofia da história 
kantiana interpretar esta filosofia inteira como motivada por 
considerações práticas e consistindo em grande parte de 
expectativas racionais análogas aos postulados de Deus, 
Liberdade e imortalidade. A teoria da história kantiana é então 
vista basicamente como uma expressão de expectativas 
morais-religiosas ao invés de um programa para uma 
investigação empírico-factual. Tal leitura da filosofia da 
história, isto é, a prático-religiosa para mim não passa de 
equivoco e uma imensa distorção. (Wood, 2006 p.244-45 
tradução e grifos nossos) 

 

                                                 
125 Esta segunda linha interpretativa pode ser encontrada, por exemplo, em autores como Sharon 
Anderson-Gold e Gerard Lebrun. Cf. ANDERSON-GOLD (2001) e LEBRUN (1986) 
126 WOOD (1999) p. 208. (tradução e grifo nosso). 



 
 

51 

 Talvez a melhor maneira de resolver esta controvérsia seja admitir que os 

primeiros textos de Kant sobre a história guardem certa heterogeneidade em relação aos 

fundamentos teóricos e práticos ali contidos.127 Dentro desta perspectiva de leitura é 

possível ver tanto aspectos teóricos claros, quanto admitir que o fio condutor da história 

e o que na verdade legitima todo o projeto seja “um interesse prático da razão.” 128 

Pode-se acrescentar a esta leitura que o fundamento teórico presente no texto seja fruto 

da abordagem metodológica utilizada por Kant na resolução do problema. Ou seja, o 

fundamento teórico existe graças à utilização, por parte de Kant, dos juízos teleológicos 

como uma “ferramenta heurística”, como apresentamos na secção anterior. Outro ponto 

que é preciso destacar é que, nos textos da década de 80, Kant não consegue chegar a 

um bom termo em relação à questão da legitimidade da filosofia da história, pois a 

forma como ele abordou o problema foi fortemente influenciada pelo debate com 

Herder e, em conseqüência disto, a defesa da Aufklärung contra os ataques dos 

primeiros românticos.129 Além disso, a filosofia da história presente naqueles primeiros 

textos carecia das descobertas feitas por Kant no campo da moral, sobretudo, a partir da 

Fundamentação e da segunda Crítica. Na segunda Crítica, por exemplo, a razão é capaz 

por si só de apresentar os princípios e motivos de toda moralidade, ou seja, a razão é 

capaz de produzir um “feito” que legitima os juízos morais. Na filosofia da história o 

mesmo, como veremos, será possível não a partir de um “dado” proveniente da razão 

mesma, mas de um acontecimento histórico que será capaz de apresentar o sentido, a 

direção da história humana.  

As tensões interpretativas apresentadas acima servem para demonstrar as 

dificuldades de uma leitura sistemática dos primeiros textos de Kant sobre a história. 

Contudo, apesar das dificuldades em encontrar uma ligação sistemática entre eles e a 

filosofia prática kantiana, existem nestes primeiros escritos argumentos que não serão 

abandonados por Kant em uma fase posterior. O primeiro destes argumentos surge da 

reflexão do próprio título da obra, onde claramente, Kant apresenta o seu discurso da 

história a partir de uma idéia da razão que aponta para um propósito [Absicht] prático 

                                                 
127 Esta interpretação é elaborada por Joel Thiago Klein em um excelente artigo sobre o problema dos 
fundamentos práticos e teóricos na Idéia de uma História Universal. Neste, Klein apresenta os vários 
problemas de leituras da história kantiana como as de Allen Wood e Pauline Kleingeld, e aponta para 
outras direções que podem ser tomadas para uma leitura da filosofia da história kantiana. Cf. KLEIN 
(2009) pp.161-186.        
128 Ibid. p.184  
129 Existem várias referências à disputa Kant-Herder no final do sec. XVIII, representando na verdade o 
contexto da disputa entre Aufklärung versus Sturm und Drang. Aqui utilizamos, sobretudo, os estudos de 
Frederick Beiser e John Zammito. Cf. BEISER (1987) pp. 127-158. ZAMMITO (1992) pp. 8-45.  



 
 

52 

(cosmopolita).  O outro ponto importante é que este propósito cosmopolita da história 

implica a mediação dos conflitos em que se encontram os homens enquanto espécie. 

Kant busca encontrar, assim, uma solução para os conflitos humanos no cenário 

histórico através da mediação das instituições e, sobretudo, do Direito. Desse modo, 

podemos afirmar que existe nestes primeiros escritos sobre a história, ao menos de 

forma hipotética, um propósito que pode servir como um fio condutor de investigação 

para o todo das ações humanas, segundo um fim jurídico-político (prático). 

Este projeto é elaborado tendo como pano de fundo o intenso debate entre os 

representantes do esclarecimento tardio alemão [Spätaufklärung] e o romantismo 

[Sturm und Drung], entorno da questão da perfeição do homem. Uma das teses centrais 

presentes no debate é a de que, de alguma forma, a época do iluminismo apresenta 

diversos sinais do progresso do homem em direção a perfeição. Esta posição comporta 

tanto aspectos morais quanto antropológicos e pode ser resumida na clássica idéia 

defendida por Rousseau no seu segundo discurso.130 Ao traçar o recorte entre o homem 

físico objeto da antropologia e o homem segundo o aspecto metafísico e moral, 

Rousseau elabora a tese de que existe uma distinção radical entre homem e animal que 

garante primazia ao primeiro: 

Em cada animal vejo somente uma máquina engenhosa a que a 
natureza conferiu sentidos para recompor-se por si mesma e para 
defender-se, até certo ponto, de tudo quanto tende a destruí-la ou 
estragá-la. Percebo as mesmas coisas na máquina humana, com 
a diferença de tudo fazer sozinha a natureza nas operações do 
animal, enquanto o homem executa as suas como agente livre. 
[...] Não é, pois, o entendimento quanto a qualidade de agente 
livre possuída pelo homem que constituí, entre os animais, a 
distinção específica daquele. A natureza manda em todos os 
animais, e a besta obedece. O homem sofre a mesma influência, 
mas considera-se livre para concordar ou resistir, e é sobretudo 
na consciência dessa liberdade que se mostra a espiritualidade 
de sua alma [...] sobre a diferença entre o homem e o animal, 
haveria uma outra qualidade muito específica que os distinguiria 
e a respeito da qual não pode haver contestação- é a faculdade 
de aperfeiçoar-se, faculdade que, com o auxílio das 
circunstâncias, desenvolve sucessivamente todas as outras e se 
encontra, entre nós, tanto na espécie quanto no indivíduo [...]  
(ROUSSEAU, 1973  pp.248-9 grifo nosso)  
 

                                                 
130 O segundo discurso ao qual nos referimos é o Discurso Sobre a Origem e os Fundamentos das 
Desigualdades entre os Homens, que preferimos abreviar e chamá-lo apenas segundo discurso como é 
comum entre os leitores de Rousseau. (Cf. ROUSSEAU, 1973)  



 
 

53 

Em contraste com o resto da natureza, os seres humanos, isto é, a humanidade 

em sua totalidade é determinada a aperfeiçoa-se continuamente. A tese da 

perfectibilidade do homem será amplamente discutida pelo iluminismo tardio. Na 

Alemanha, este tema será tratado a partir da questão da vocação [Bestimmung] da 

humanidade. A obra que desencadeou o debate recebe justamente o título de: A Vocação 

da Humanidade [Die Bestimmung des Menschen], e foi escrita por Johann Joachim 

Spalding. No livro, Spalding argumenta que nós, como seres humanos, devemos seguir 

nossa natureza aonde quer que ela nos conduza, sendo que a mera busca de prazer, ou 

qualquer outro tipo de jogo hedônico é insuficiente para realizar a nossa perfeição, que 

só pode ser alcançada pela intelecção e puro conhecimento. Nossa vocação é, desse 

modo, nos desenvolver até a mais alta perfeição. Segundo Spalding, no entanto, tal 

perfeição só é alcançada pelo indivíduo.131 As reações ao livro de Spalding fizeram 

surgir no cenário alemão o que ficou conhecido como a controvérsia da vocação e 

trouxe para o debate autores como Moses Mendelssohn, Lessing, Thomas Abbt e 

Herder e, posteriormente Fichte. Entre os muitos representantes deste debate é preciso 

dedicar especial atenção a Moses Mendelssohn132. Na sua obra Fédon, Mendelssohn 

defende a idéia do progresso contínuo do homem em direção a perfeição, mas tal 

perfeição implica necessariamente a imortalidade da alma como uma condição para que 

aquela seja alcançada. Em Mendelssohn, a crença na imortalidade unida à perfeição é 

uma importante condição para que a moralidade possa existir. “Portanto, é racional 

para nós aceitar a doutrina da imortalidade da alma como verdadeira. A noção de 

infinita perfectibilidade implica a noção de nossa imortalidade.” 133  

Assim como Spalding, Mendelssohn colocará todo o peso da vocação moral da 

humanidade sobre os ombros do indivíduo, e o mesmo pode ser dito de Herder.134 

                                                 
131 Mais detalhes sobre a importância de Spalding e a controvérsia entorno da vocação da humanidade 
para o iluminismo tardio alemão e para a filosofia kantiana Cf. KUEHN (2009) pp.76-87 e BRANDT 
(2003) p.85-105   
132Manfred Kuehn nos lembra que tanto a Idéia de uma História Universal quanto a parte dedicada aos 
paralogismos da Crítica da Razão Pura buscam refutar o argumento de Mendelssohn. Cf. KUEHN, 
(2009) pp.79-81 
133Cf. KUEHN (2009) p.75  
134 Desse modo, as posições de Mendelssohn e Herder para uma compreensão da perfeição do homem 
oscilam entre um indivíduo de tipo socrático e o gênio artístico e criador. Estas duas posições são 
apontadas por KUEHN e BEISER nas passagens a seguir: “O objetivo da natureza não é a perfeição da 
raça humana. Não! É a perfeição do ser humano, do indivíduo. Cada pessoa deve desenvolver seus 
talentos e habilidades [...] e apenas por causa disto a natureza deve sempre repetir este circulo. Por isso, 
a questão: Qual nosso futuro? Ou melhor, qual o referente para “nosso”- é o indivíduo humano ou a 
raça humana? Mendelssohn pensou no primeiro, Kant optou pelo último.” (KUEHN, op.cit. p.87-89 
tradução e acréscimo nosso) Quanto à posição de Herder afirma-se o seguinte: “Sobre a questão de se a 
raça humana, enquanto raça humana pode avançar, Herder fica do lado de Mendelssohn. A humanidade 



 
 

54 

Contudo, diferentemente de Mendelssohn e Spalding, Herder irá introduzir na discussão 

a importância da história e da antropologia para uma compreensão da vocação do 

homem. Em Herder elementos como, a linguagem, e os caracteres físicos do homem 

serão explicados à luz da criação e em confronto com a soberania da razão iluminista.135 

A reação a visão metafísica e religiosa contida nas obras de Spalding, Mendelssohn e 

Herder coube a Thomas Abbt. Para Abbt, a leitura de Spalding era excessivamente 

dogmática e estava carregada com o perfeccionismo de Leibniz e Wolff. A Vocação da 

Humanidade, na verdade seria uma versão ingênua da teodicéia leibniziana. Na Idéia de 

uma História Universal Kant buscará resolver este problema. A estratégia kantiana para 

contornar a questão será dupla: primeiro é necessário aceitar a tese de Rousseau da 

perfectibilidade do homem e, conseqüentemente, admitir que a sua perfeição seja 

prática. Contudo, Kant irá se diferenciar tanto de Rousseau quanto dos iluministas 

alemães. Kant não aceita o argumento de Rousseau de que o homem, assim como os 

animais são máquinas. Para Kant, isto implicaria a absurda hipótese de que os entes 

vivos, os organismos seriam regidos, exclusivamente, por leis mecanicistas e no caso do 

homem isto seria ainda pior, pois teria como resultado a supressão da sua liberdade. Em 

relação ao iluminismo tardio, Kant discordará da alegação de que a perfeição, vocação 

do homem seja alcançada pelo indivíduo ao invés da espécie, para ele só espécie 

humana pode alcançar tal fim. Outro ponto de separação é a recusa de qualquer tipo de 

metafísica dogmática para defender a idéia de perfeição. Desse modo, Kant busca evitar 

a construção de uma teodicéia fundada em um otimismo metafísico. É justamente por 

isso que os juízos reflexivos (teleológicos) entram em cena na Idéia: para dar conta da 

totalidade da espécie humana a partir do desenvolvimento das suas disposições 

[Anlagen] naturais. Assim, serão contemplados tanto aspectos práticos quanto 

antropológicos da perfectibilidade do homem. 

                                                                                                                                               
como um universal é apenas um conceito e não possui, segundo Herder, predicados reais. Por isso, se 
podemos dizer que a humanidade existe é porque ela existe apenas através do indivíduo.” (Ibid. p.90 
tradução minha) Sobre a importância da força criadora do artista, do gênio, isto é, do indivíduo que atinge 
a perfeição através da formação de seu poder criador [Bildung], encontramos em Beiser a seguinte 
passagem:“Herder chamou de [die Urkraft aller Kräfte] o poder criador do artista, como a mais alta 
organização, manifestação e desenvolvimento do mesmo poder orgânico fundamental ativo através de 
toda natureza. Uma tal doutrina não era importante apenas porquê colocava a arte dentro do contexto 
metafísico, mas também porquê ela garantia a verdade da produção artística. Pois, se o que o artista 
cria é também o que a natureza cria através dele, então sua atividade revela, manifesta ou expressa a 
natureza em si mesma; ela [a arte] é de fato a auto revelação da natureza.” (BEISER, 2003 p.21-22 
tradução e acréscimos meus). 
135 Cf. BEISER (2005) pp.21-23   



 
 

55 

Na Idéia de uma História Universal, Kant apresentará os elementos para a 

resolução deste debate.  

 

 

2.4 As máximas reguladoras na Idéia de uma História Universal: a razão como uma 

disposição natural da espécie 

 No homem (única criatura racional sobre a Terra) aquelas 
disposições naturais que estão voltadas para o uso de sua razão 
devem desenvolver-se completamente apenas na espécie e não 
no indivíduo. (Idéia, Segunda proposição p. 11 grifo nosso) 

 

Como vimos anteriormente, a filosofia da história de Kant busca resolver o 

problema da destinação prática do homem a partir do ponto de vista da espécie.  Na 

Idéia de uma História Universal, Kant irá incorporar as demandas do programa prático 

iluminista para validar a tese de que é possível atribuir ao homem a capacidade de 

desenvolver-se ao longo dos tempos (perfectibilidade), diferentemente de autores como 

Herder e Mendehlsson que admitiam a possibilidade da perfectibilidade do homem 

apenas para o indivíduo. Pode-se afirmar que a posição defendida por Kant se configura 

como uma defesa do caráter coletivo da história, sendo por isso uma crítica explicita ao 

“individualismo metodológico” expresso por Herder e Mendehlsson. Esta posição irá 

aproximar Kant das filosofias da história desenvolvidas posteriormente por Hegel e 

Marx como mostra Allen Wood:  

A disputa entre Kant e Herder nos proporciona uma nova 
perspectiva sobre algumas das idéias do séc. XX, porque talvez 
ela represente a primeira prefiguração moderna do debate entre 
“holismo social” e “individualismo metodológico” que é 
familiar entre os liberais individualistas que criticam Hegel e 
Marx. Herder não estava interessado em encontrar os 
fundamentos para as teorias sociais. Menos ainda, com 
preocupações que envolvessem qualquer tipo de totalidade 
metafísica ligada a um espírito coletivo animando um grupo, 
cultura, ou nação. (Foi Herder ao invés de Kant quem, de fato, 
era um dos principais proponentes e percussores de tais noções) 
Contudo, a verdadeira motivação de Herder (assim como a de 
muitos individualistas metodológicos) é moral ao invés de 
teórica. Seu alvo era o iluminismo universalista de Kant. 
(WOOD, 1999, pp.232-3) 136 

                                                 
136 Outros autores também trabalham nesta perspectiva de leitura, e recusam a idéia de que a filosofia 
moral kantiana possa ser reduzida a um tipo de “individualismo metodológico”. Tal crítica pode ser 
encontrada, por exemplo, em Katrin Flikschuh que apresenta a sua posição da seguinte forma: “Muitas 
teorias do cosmopolitismo liberal hoje em dia partem da hipótese do individualismo moral. O 
individualismo moral toma como ponto de partida as pessoas (indivíduos) como unidade de significado 



 
 

56 

 

A nossa discordância em relação à leitura de Allen Wood já foi exposta 

anteriormente, discordamos que a filosofia da história de Kant se constitua apenas como 

uma teoria com feições epistêmicas. No entanto, ao lermos a Idéia nota-se claramente a 

preocupação de Kant em fundar a história sob a suposição de que apenas coletivamente 

é que o desenvolvimento do homem pode ser almejado. A destinação prática não pode 

ser considerada como destinação do indivíduo, mas da espécie. O ponto de vista da 

espécie representa uma chave heurística para que se possa compreender a história em 

sua totalidade. Desse modo, as causas das ações que parecem estar ocultas aos nossos 

olhos podem ganhar algum sentido, apenas quando entendidas na totalidade da espécie. 

Esta coletividade não representa simplesmente um agregado de indivíduos, o que 

segundo Kant também não forneceria nenhuma pista sobre a nossa destinação. É 

importante notar que ao enfatizar o caráter coletivo da história a partir do ponto de vista 

da espécie Kant na verdade defende a idéia de que os seres humanos são considerados 

como todos os outros entes vivos, isto é, como produtos orgânicos, biológicos, e, ao 

menos primeiramente, segundo o desenvolvimento de suas disposições naturais 

originais e de acordo com o propósito da natureza, como pode ser conferido na 

passagem abaixo: 

 

[...] o que se mostra confuso e irregular nos sujeitos individuais 
poderá ser reconhecido, no conjunto da espécie, como um 
desenvolvimento continuamente progressivo, embora lento, das 
suas disposições originais (ursprünglichen Anlagen). Porque a 
livre vontade dos homens tem tanta influência sobre os 
casamentos, os nascimentos que daí advém e a morte, eles 
parecem de antemão calcular o seu número. E, no entanto, as 
estatísticas anuais dos grandes países demonstram que eles 
acontecem de acordo com leis naturais constantes, do mesmo 
modo que as inconstantes variações atmosféricas, que não 
podem ser determinadas de maneira particular com 
antecedência, no seu todo não deixam, todavia, de manter o 
crescimento das plantas, o fluxo dos rios e outras formações 
naturais num curso uniforme e ininterrupto. Os homens, 

                                                                                                                                               
da moral: ele assume um valor moral igual para todas as pessoas e demanda a igualdade dos interesses 
morais para todos. Freqüentemente se diz que o individualismo moral implica em um universalismo 
moral: de modo que, a igualdade de interesses morais é atribuível a todos os indivíduos, 
independentemente de sua cor, credo ou nação e apenas em virtude do seu status como pessoas, o escopo 
desses interesses deve abranger todos os indivíduos vivos no globo. Eu devo argumentar que o não 
individualismo das concepções apresentadas por Kant em seus textos referentes ao cosmopolitismo estão 
de fato largamente em continuidade com os argumentos contidos na Fundamentação da Metafísica dos 
Costumes e Filosofia do Direito.”  (FLIKSCHUH, 2009, pp.425-6)  



 
 

57 

enquanto indivíduos, e mesmo povos inteiros mal se dão conta 
de que, enquanto perseguem propósitos particulares, cada qual 
buscando seu próprio proveito e freqüentemente uns contra os 
outros, seguem inadvertidamente, como a um fio condutor, o 
propósito da natureza (Naturabsicht). (Idéia, Introdução; 
p.10 acréscimo e grifos nossos) 137   
 

A passagem acima mostra como Kant seguirá o fio condutor das máximas 

reguladoras da razão para tratar do problema da história na Idéia, isto é, a consideração 

da totalidade da espécie humana se dá a partir da esfera dos juízos teleológicos, como 

buscamos demonstrar ao longo deste trabalho. Dessa maneira, já que não é possível 

encontrar a inteligibilidade da história a partir da liberdade da vontade dos homens e 

suas ações, “ele não tem outra saída senão tentar descobrir, neste curso absurdo das 

coisas humanas, um propósito da natureza (Naturabsicht).” 138 Os argumentos de Kant 

em defesa da regularidade da história, sob o ponto de vista da totalidade da espécie 

humana, são expostos ao longo das nove proposições da Idéia. As três primeiras 

reforçam a tese kantiana de que a história deve ser primeiramente entendida a partir do 

ponto de vista da natureza, isto é, do desenvolvimento das disposições naturais de 

qualquer espécie.139 Dessa forma, a primeira proposição da Idéia se apresenta como 

premissa maior de toda argumentação kantiana em torno do conceito de espécie em 

geral e da espécie humana em particular.140 Assim, desenvolve-se a aplicação dos juízos 

teleológicos tanto do ponto de vista do desenvolvimento interno, quanto externo de um 

organismo, sem haver qualquer tipo precedência do primeiro sobre o segundo como é o 

caso da CFJ.141  

Na segunda proposição da Idéia, Kant defende a tese que se considerarmos o 

homem como qualquer outra criatura natural suas disposições devem se desenvolver 

plenamente, neste ponto, Kant nos faz ver que a principal característica da espécie 

humana, isto é, a disposição que distingue o homem enquanto espécie de todas as 

                                                 
137 Cf. também Começo Conjectural, VIII, 115-6 e Antropologia, AK 328.   
138 Idéia, Introdução; p.10 
139 As outras seis proposições mostram como a natureza possibilita a realização do desenvolvimento das 
disposições racionais no homem através de uma série de mediações até atingir o seu objetivo que é uma 
sociedade civil interna e externamente perfeita.  
140 “A primeira proposição expande uma perspectiva não individualista ao falar não diretamente das 
ações humanas, mas ao invés propõe um padrão básico que governa a totalidade dos animais.” 
(AMERIKS; 2009 p.49) 
141 KLEIN (2009) p.167 



 
 

58 

demais é a razão.142Esta proposição pode ser vista como aquela que enuncia o “princípio 

da perfeição humana como característica da espécie”.  

A razão como disposição natural implica para o homem a entrada em outro 

mundo que não aquele compartilhado por qualquer dos outros seres orgânicos, ela 

propicia ao homem a passagem para o mundo das regras, propósitos e projetos.143 Pode-

se dizer que ao possuir a razão como sua disposição natural o homem elava-se do mero 

mundo natural ao mundo dos fins.144 Contudo, a razão está presente no homem como 

uma disposição, isto é, uma qualidade que se encontra em todo homem enquanto 

membro da espécie, mas que tem de ser exercitada e desenvolvida, pois não se realiza 

imediatamente. Como faculdade dos fins supremos a razão busca sempre a totalidade, 

completude e sua realização têm de ser absoluta, incondicionada.145 Portanto, é preciso 

levar em consideração que a possibilidade de pensarmos a totalidade da história e, por 

isso, torná-la inteligível é resultado da atribuição da razão como característica da 

espécie humana; só a espécie e nunca o indivíduo pode almejar a totalidade. Por isso, 

afirma Kant, que ao menos na “idéia de homem” o desenvolvimento das disposições 

naturais, isto é, da razão, devem ser alcançadas, “pois se não as disposições naturais em 

grande parte teriam de ser vistas como inúteis e sem finalidade.” 146 Se levarmos em 

conta o que Kant afirma sobre a dimensão ideal do homem vemos que a razão, mesmo 

se for entendida como uma característica da espécie, não é para ser entendida como 

parte da natureza animal dos homens. Para Kant, a razão não é algo simplesmente dado, 

ou algo com que nós simplesmente nascemos, ela é algo factual; e possui sempre uma 

dimensão ideal.  

Um dos problemas que podem ser detectados, na segunda proposição da Idéia, 

é a forma pouco clara com que Kant trata o conceito de razão. No inicio da segunda 

proposição, Kant não fornece indícios se o conceito de razão deve ser considerado do 

                                                 
142 Cf. nota acima p.39 
143 Idéia, Segunda proposição; p.11 
144 Os mesmos argumentos são apresentados no Começo Conjectural: “[...] o fato de ter se dado conta de 
que sua razão tinha a faculdade de transpor os limites em que são mantidos todos os animais, foi muito 
importante, e para o modo de vida, decisivo. [...] ele (o homem) descobriu em si uma faculdade de 
escolher por si mesmo sua conduta e de não estar comprometido, como os outros animais, com um modo 
de vida único. O terceiro passo da razão, [...], foi a circunspecta expectativa de futuro. Essa faculdade de 
não gozar apenas do momento presente, mas de abarcar, de maneira atual, o futuro, freqüentemente tão 
distante, é signo distintivo mais característico da superioridade do homem para, conforme sua 
destinação, preparar-se para os fins mais longínquos; porém, da mesma forma, é a fonte inesgotável de 
inquietudes e preocupação, por causa da incerteza desse futuro, da qual os animais foram subtraídos.” 
(Começo Conjectural, VIII, 112-3; 2009, p.21)         
145 Ver: HERRERO (1991) p.9  
146 Idéia, Segunda proposição, p.11 



 
 

59 

ponto de vista prático ou teórico. Elementos teóricos e práticos parecem estar ali 

mesclados e, por vezes, confundem o leitor. No entanto, no final da proposição Kant 

deixa claro que o conceito de razão como disposição natural possui como fim o uso 

prático da razão. Ele afirma que a não realização das disposições naturais no homem 

“aboliria todos os princípios práticos.” 147 O que se pode depreender desta proposição é 

que o uso da razão possibilita ao homem caminhar de um nível mais baixo do uso das 

finalidades até a máxima universalidade que só pode ser alcançada pela razão. No 

entanto, o auto-reconhecimento da razão como faculdade determinante só é alcançado 

no seu uso prático, enquanto razão prática e não teórica.  

A próxima proposição mostra como estas disposições e usos (processos) da 

razão estão conectados para a promoção da história.     

A terceira proposição que pode ser chamada de “princípio da auto-realização 

humana da felicidade e perfeição” 148 mostra como a razão apesar de ser um atributo da 

espécie humana tem de ser exercitada. Desse modo, afirma Kant:  

 

A natureza quis o homem tirasse inteiramente de si tudo que 
ultrapassa a ordenação mecânica de sua existência animal e que 
não participasse de nenhuma felicidade ou perfeição senão 
daquela que ele proporciona a si mesmo, livre do instinto, por 
meio da razão. (Idéia, terceira proposição, p.12) 

 

A razão necessita de exercícios para se desenvolver, o homem precisa por si 

mesmo providenciar os meios para o desenvolvimento de sua racionalidade e, ao 

contrário dos outros seres vivos que possuem os instintos, tem de finalizar aquilo que a 

natureza forneceu. Como mostramos, ao possuir a razão como uma disposição o homem 

é subtraído do mundo da simples natureza animal para uma dimensão ideal.  O uso da 

razão e seu conseqüente desenvolvimento, segundo Kant, possibilitam ao homem a 

imersão na história. Este desenvolvimento no homem se dá já a partir do momento em 

que ele busca a subsistência e bem-estar. A defesa de sua vida e dos seus contra as 

ameaças externas, a luta constante pela vida e a busca pela nutrição, por exemplo, fazem 

com que o homem ao não possuir nenhuma outra habilidade, capacidade além da razão, 

tenha de exercitá-la.149 

                                                 
147 Ibid. 
148 Cf. KUEHN, (2009) p.77   
149 Estes mesmos argumentos aparecem em outras obras de Kant confira, por exemplo, Começo 
Conjectural e Antropologia, Ak 321-326. De acordo com GALSTON o Começo Conjectural seria uma 



 
 

60 

Kant, geralmente, associa ao longo de suas obras três modos de uso da razão 

com três disposições racionais correspondentes, a saber: uso técnico, pragmático e 

moral da razão com as disposições da habilidade (Geschicklichkeit), prudência 

(Klugheit) e moralidade.150 É importante notar que a história se desenvolve, para Kant, 

no próprio desenrolar desses processos e do conseqüente uso das disposições naturais 

do homem. Ao analisarmos as três disposições e processos vemos como Kant procura 

integrar o desenvolvimento dessas disposições com a busca da perfeição moral. Desse 

modo, a capacidade técnica no homem possibilita a este interferir diretamente no 

mundo, utilizando-se das coisas enquanto objetos. Assim, o desenvolvimento do uso 

instrumental da razão (linguagem, a disposição da sua mão e o andar bípede e ereto) faz 

com que a nossa espécie produza os instrumentos para saciar as suas necessidades 

naturais como a fome e a sede e a sua defesa; todos os conhecimentos técnicos e 

científicos provem desta capacidade. A disposição pragmática ou prudência está ligada 

a capacidade do indivíduo de se relacionar com os outros no mundo, isto é, de possuir 

civilidade.151 A prudência prepara o homem “para tornar-se um cidadão, uma vez que 

lhe confere valor público. Desse modo, ele aprende tanto a tirar partido da sociedade 

civil para os seus fins como a conformar-se à sociedade.” 152 A moral, por sua vez, “lhe 

dá um valor que diz respeito à inteira espécie humana.” 153 A moral se desenvolve por 

último no homem e é a condição para que ele escolha bons fins, isto é, “bons são 

aqueles fins aprovados necessariamente por todos e que podem ser, ao mesmo tempo, 

os fins de cada um.154”   

Tais disposições e processos abrem para o homem o mundo da cultura e 

moralidade, e são produtos do aprendizado, da educação que só é possível no convívio 

com os outros homens. Desse modo, o desenvolvimento da razão depende dos esforços 

de inúmeras gerações que:  

[...] parecem cumprir suas penosas tarefas somente em nome das 
gerações vindouras, preparando para estas um degrau a partir do 

                                                                                                                                               
espécie de “amplificação” dos argumentos contidos na terceira proposição da Idéia. Cf. GALSTON 
(1975) p. 231   
150 “Entre os habitantes vivos da terra, o ser humano é notoriamente diferente de todos os demais seres 
naturais por sua disposição técnica (mecânica, vinculada à consciência) para o manejo das coisas, por 
sua disposição pragmática (de utilizar habilmente outros homens em prol de suas intenções) e pela 
disposição moral em seu ser (de agir consigo mesmo e com os demais segundo o princípio da liberdade 
sob leis), e por si só cada um desses três níveis já pode diferenciar caracteristicamente o ser humano dos 
demais habitantes da terra” (Antropologia, Ak 322, p.216).    
151 Pedagogia, Ak 450, p.26 
152 Ibid. Ak 455, p. 35 
153 Ibid.p.35 
154 Ibid. Ak 450, p.26 



 
 

61 

qual elas possam elevar mais o edifício que a natureza tem como 
propósito, e que somente as gerações posteriores devam ter a 
felicidade de habitar a obra que uma longa linhagem de 
antepassados (certamente sem este propósito) edificou, sem 
mesmo poder participar da felicidade que preparou. (Idéia, 
Terceira proposição pp.12-13)  
 

Será que posição acima descrita não confere à filosofia da história de Kant as 

feições de uma teodicéia? Se pensarmos no argumento kantiano de que nossos 

antepassados, mesmo inconscientes sobre o futuro da nossa espécie, e perseguindo seus 

próprios interesses, agem como se a natureza reserva-se para eles apenas o papel de 

etapa para o pleno desenvolvimento da nossa espécie, poderíamos concordar com 

alguns comentadores que vêem nesta posição kantiana a antecipação da tese hegeliana 

de uma “astúcia da razão” (List der Vernunft) agindo na história. Em Kant, por sua vez, 

tal “astúcia” seria descrita como uma “astúcia da natureza” (List der Natur), que age 

sem o conhecimento dos homens no nível de um “como se” que não pode ser provado 

empiricamente.155 Esta tese parece ser fortalecida quando se lê a quarta proposição da 

Idéia onde a natureza busca de todas as formas desenvolver as disposições que se 

encontram no homem, mesmo que seja através da discórdia, antagonismo.    

 

 

2.5 A “insociável sociabilidade”: antagonismo e sociedade civil 

O meio que a natureza se serve para realizar o 
desenvolvimento de todas as suas disposições é o 
antagonismo das mesmas na sociedade, na medida em que 
ele se torna ao fim a causa de uma ordem regulada por leis 
desta sociedade. Eu entendo por antagonismo a insociável 
sociabilidade dos homens [...] (Idéia, Quarta proposição, 
p.13 grifos nossos) 

 

Nas primeiras três proposições da Idéia, como vimos, Kant apresenta a tese de 

que a natureza concede ao homem a razão como um tipo de capacidade que deve ser 

desenvolvida. O desenvolvimento da razão como disposição natural no homem deve, 

por sua vez, ser produzido pelo próprio homem, ou seja, pelo seu esforço e, por isso, ao 

contrário dos outros seres naturais, no homem as disposições só encontram pleno 

desenvolvimento através do trabalho de gerações. A razão, diferentemente, de qualquer 

outra disposição encontrada no mundo animal transporta a espécie humana do mundo 

                                                 
155 Ver, por exemplo, GALSTON (1975) pp.261-63 Cf. também: YOVEL (1980) p. 140 e 127 e WEIL 
(1970) p.130   



 
 

62 

das simples criaturas orgânicas para o reino dos fins, sendo este processo a própria 

condição da história. 

Mas, para que estas disposições se desenvolvam plenamente a natureza se 

utiliza do artifício da discórdia entre os homens. Na quarta proposição da Idéia a tese do 

antagonismo ou insociável sociabilidade parece ser introduzida para justificar que 

mesmo as ações humanas isoladas possuem uma finalidade. Os homens, segundo afirma 

Kant na quarta proposição, possuem uma tendência a buscar a vida em grupo, em 

sociedade, mas graças a certos impulsos egoístas eles mesmos põem serias ameaças a 

este projeto. Por mais que queiram conviver uns com os outros a convivência entre os 

homens, assegura Kant, esta fundada em algo patológico, isto é, em interesses 

imediatos, sensíveis.156A primeira vista, a tese da insociável sociabilidade se apresenta 

como uma espécie de paradoxo, que se expressa na própria construção deste oximoro; 

ela parece ser mais a combinação de traços psicológicos infelizes e que demonstrariam 

o caráter negativo do comportamento dos indivíduos. Como então encontrar algo de 

positivo nestes traços, na discórdia e antagonismo entre os homens? Kant entende que 

sem este mecanismo de disputa o desenvolvimento das capacidades humanas não se 

realizaria, pois os homens tenderiam a se comprazer um modo de vida dominado pela 

preguiça. O homem não busca uma vida solitária; mas sente, acredita Kant, uma 

necessidade de querer promover, unicamente, o seu bem estar. As mesmas necessidades 

são também identificadas nos outros indivíduos o que acaba por produzir fricção, atrito 

entre os membros da sociedade. È nesse campo de opostos, de oposição que as 

disposições naturais podem ser desenvolvidas, pois a nossa inclinação dentro deste jogo, 

ou melhor, do campo de batalha social faz com que exista a busca e desenvolvimento 

das habilidades. Desse modo, a “busca por projeção” (Ehrsucht), a “ânsia de 

dominação” (Herrschsucht) e a “cobiça”, “ambição” (Habsucht) fazem com que os 

talentos aflorem e forneçam o solo para o aparecimento das ciências e das artes. Este 

caminho nos conduz “da rudeza à cultura, que consiste propriamente no valor social do 

homem.” 157 

                                                 
156 Patológico: “[...] um sentimento de prazer fundado em um sentido interno.” (CRPr; AK 135) Ou 
ainda, “[...] na medida em que a razão prática enquanto patologicamente condicionada, isto é, 
simplesmente administrando o interesse das inclinações sob o princípio sensível da felicidade [...]”(Ibid; 
AK 217). Em Kant, patológico refere-se ao que possui vinculação com a experiência, no caso da filosofia 
prática o que é proveniente das inclinações. Portanto, a sociedade civil é produzida a partir das 
inclinações humanas com vistas ao que é agradável. Se considerarmos tais ações do ponto de vista de seu 
fundamento prático, ou seja, das regras que as governam, pode-se dizer que elas são estabelecidas por 
máximas prudenciais ou até mesmo técnicas, ou seja, por imperativos técnico-práticos.       
157 Idéia, quarta proposição, p. 13 



 
 

63 

Assim, para superar a resistência que provém de “todos os lados” 158 nós 

gastamos nossa energia para impressionar os nossos antagonistas na busca pela glória e 

reconhecimento. As energias que dispensamos para mostrar aos outros o quanto fortes e 

inteligentes nós somos nos conduz a produzir os artefatos técnicos e a desenvolver as 

nossas capacidades intelectuais. Este processo de acúmulo paulatino de 

desenvolvimento das habilidades acaba por, de algum modo, produzir:  

 

[...] um progressivo iluminar-se, até a fundação de um modo de 
pensar que pode transformar, com o tempo, as toscas 
disposições naturais para o discernimento moral em princípios 
práticos determinados e assim finalmente transformar um acordo 
extorquido patologicamente para uma sociedade em todo moral. 
(Idéia, Terceira proposição p.13 acréscimo e alteração nossa)                            

 

A tese da insociável sociabilidade, contudo, não é uma novidade introduzida 

por Kant na modernidade. Ela possui raízes em diversos autores modernos e pode ser 

remontada a autores que se encontram no início da modernidade, como: Hugo Grotius, 

Montaigne, Hutccheson, Pufendorf, Hobbes, Mandelville e posteriormente por 

Rousseau, Hume e Adam Smith.159 

Está longe de nossas preocupações aqui fornecer um exaustivo exame da 

gênese deste conceito, porém alguns pontos fundamentais necessitam ser esclarecidos. 

Teorias sobre o desenvolvimento histórico da sociedade, tendo como ponto de 

partida a sociabilidade do homem e a sua insociabilidade, ou resistência a entrar em 

sociedade, foram criadas ao longo da modernidade.160 Todas de um modo geral 

procuram resolver o problema da coesão social. Por isso, as teorias do direito natural 

procuraram de um modo ou de outro, mostrar como estas forças opostas podiam ser 

dirimidas a partir da racionalidade das leis do direito e da sua conseqüente 

                                                 
158 Ibid. 
159 Montaigne expõe sua visão sobre esta característica do homem na seguinte passagem: “Não há nada 
tão insociável e tão sociável quanto o homem: o primeiro por seus vícios, o outro pela sua natureza.” 
(MONTAIGNE, 1965 I. p.39 apud. SCHNEEWIND 2009 p.95) Uma detalhada análise sobre a herança 
histórica do conceito de insociável sociabilidade pode ser encontrada em SCHNEEWIND (2009) pp.94-
111 e também em TERRA, como mostra a seguinte passagem: “A reflexão sobre os selvagens, o interesse 
pelos relatos de viagem, as hipóteses sobre a origem da sociedade e a elaboração do conceito de estado 
de natureza eram compartilhados por quase todos os filósofos que pensaram a política e o direito nos 
séculos XVII e XVIII. Kant não foi uma exceção.” (TERRA, 1995 p.26)  
160 Cf. SCHNEEWIND (op.cit.) p.103   



 
 

64 

universalidade.161Kant pelo contrário, não deriva a moralidade e as leis do direito 

diretamente do antagonismo, para ele a insociável sociabilidade cumpre o papel 

impulsionar, permanentemente, os homens para uma melhoria pessoal e social. Seria 

uma contradição à filosofia moral kantiana derivar a moral da discórdia entre os 

homens, pois transformaria todos os imperativos morais (categóricos) em meros 

imperativos hipotéticos, regidos por interesses imediatos ou por uma necessidade 

pragmática. Kant deixa claro o papel da insociável sociabilidade da seguinte forma:  

 

Sem aquelas qualidades da insociabilidade- em si nada 
agradáveis-, das quais surge a oposição que cada um deve 
necessariamente encontrar às suas pretensões egoístas, todos os 
talentos permaneceriam eternamente escondidos, em germe 
(Keime), numa vida pastoril arcádica, em perfeita concórdia, 
contentamento e amor recíproco: os homens, de tão boa índole 
quanto as ovelhas que apascentam, mal proporcionam à sua 
existência um valor mais alto do que o de seus animais; eles não 
preencheriam o vazio da criação em vista de seu fim como 
natureza racional. Agradeçamos, pois, a natureza pela 
intratabilidade, pela vaidade que produz a inveja competitiva, 
pelo sempre insatisfeito desejo de ter e também de dominar! 
Sem eles todas as excelentes disposições naturais da 
humanidade permaneceriam sem desenvolvimento num sono 
eterno. O homem quer a concórdia, mas a natureza sabe mais o 
que é melhor para a espécie: ela quer a discórdia. (Idéia, Quarta 
proposição, p.14)  
 

A este ponto Kant nos faz ver que o papel da insociável sociabilidade é o de 

uma mediação para um outro estágio do desenvolvimento da espécie. A natureza coloca 

obstáculos para que o homem ao ascender ao mundo da cultura faça uso de todas as suas 

forças para construir uma esfera mínima de coercitividade.  Se voltarmos ao que foi dito 

anteriormente, sobre a peculiaridade da espécie humana em se desenvolver em meio à 

adversidade, veremos que ao plantar as sementes da discórdia e antagonismo a natureza 

amplia as condições para o desenvolvimento de nossa razão com vistas a certos fins. 

Esta capacidade, como foi mostrada, de pensar e resolver problemas segundo fins abre 

para o homem o primeiro espaço para a uma dimensão prática, muito embora ainda não 

totalmente moral, este espaço de previsão e antecipação do futuro possibilita ao homem 

desejar a vida em uma sociedade ordenada por leis justas. Com efeito, assim como em 

                                                 
161 Como mostra SCHNEEWIND: “[...] as leis da natureza são as mesmas para todos os humanos, elas 
são o fundamento para as leis universais que governam todos os países- as leis das nações, ou como nós 
chamamos agora, o direito internacional.” (SCHNEEWIND, 2009 p. 104)    



 
 

65 

Hobbes, um acordo patológico pode ser extraído de sujeitos que buscam a promoção de 

seus interesses egoístas. Contudo, como observa Kant, este acordo não é perseguido de 

forma consciente pelos homens, mas imposto pelas condições postas pela natureza, 

como ser visto abaixo:  

Toda cultura e toda arte que ornamentam a humanidade, a mais 
bela ordem social são frutos da insociabilidade, que por si 
mesma é obrigada a se disciplinar e, assim, por meio de um 
artifício imposto, a desenvolver completamente os germes 
(Keime) da natureza. (Idéia, Quinta proposição p.15) 

 

Ao olharmos com atenção para os argumentos de Kant veremos que a tese da 

insociável sociabilidade descreve o dinamismo da organização social, e que é utilizada 

por ele para dar suporte a duas posições: a primeira delas que os indivíduos tendem a se 

submeter a regras coercitivas e, em segundo lugar, que as regras socialmente produzidas 

são passíveis de aceitação para aperfeiçoamento. Assim sendo, Kant acredita que, ao 

partir das posições acima, o acordo (pacto) entre os membros da sociedade pode ser 

alcançado, possibilitando a passagem para o estabelecimento de uma sociedade civil 

regulada por leis, isto é, “que administre universalmente o direito.” 162 A tese do 

antagonismo encontra a sua função como uma espécie de termo médio para o 

estabelecimento da sociedade civil, que se encontra na quinta proposição. Kant encontra 

na cultura um valor positivo para o estabelecimento de uma sociedade justa. Na 

Religião nos Limites da simples Razão, Kant argumenta, por exemplo, que “a natureza 

humana pode ser melhor conhecida no estado civilizado.”163 

Este argumento não foge do que até agora tentamos provar sobre a tese 

kantiana da destinação prática do homem e o problema da perfectibilidade do mesmo, a 

saber, “[...] somente em sociedade [...] o mais alto propósito da natureza, ou seja, o 

desenvolvimento de todas as disposições pode ser alcançado pela humanidade,[...]”164 

Para que todas as disposições se desenvolvam é preciso que a sociedade 

construída permita e conceda aos homens o máximo de liberdade para atuarem 

conforme suas ambições, mas ao mesmo tempo estes interesses não podem por em risco 

a liberdade dos outros membros da sociedade. A liberdade, portanto, é limitada as 

condições externas, isto é, a leis que regulam as relações entre os indivíduos não 

permitindo que os homens atuem sem o mínimo de coerção. Kant acrescenta que esta 

                                                 
162 Idéia, Quinta proposição; p.14  
163 Religião, VI:29 
164 Idéia, Quinta proposição, p.14 



 
 

66 

liberdade sob leis exteriores é o passo para o estabelecimento de uma constituição 

perfeitamente justa. O que Kant procura estabelecer através do antagonismo até o 

estabelecimento de uma sociedade civil perfeitamente justa é que uma concepção de 

justiça puramente racional pode ter uma realidade objetivamente prática e depois, que 

uma ordem política em que a liberdade de todos é preservada é uma ideal realizável. Ele 

precisa mostrar que a justiça é um objetivo político historicamente factível e, por isso, 

atingível por seres humanos que se disponham a viver em sociedade, 

independentemente, dos seus interesses imediatos e bem estar. Dessa forma, mesmo 

suscitada pelo egoísmo uma sociedade justa pode ser almejada. Kant, assim, busca 

estabelecer a exeqüibilidade desta idéia de justiça e não sua inevitabilidade. Ao mostrar 

que a justiça requer e repousa sob leis coercitivas, ao invés de motivos individuais 

angélicos, ele acredita que seja possível afirmar que os fins da razão prática podem ser 

considerados como sendo atingíveis. Contudo, é preciso ampliar a esfera do direito para 

o todo da espécie humana, não apenas para um grupo, pois a razão é uma faculdade 

cosmopolita e busca considerar a totalidade dos entes racionais, e dos homens enquanto 

cidadãos do mundo.  



 
 

67 

 

CAPÍTULO III  

 

Reino dos Fins e História: a idéia de uma esperança bem 

fundada? 

 

 

 

 

3.1 Da Idéia de uma História Universal à Paz Perpétua: idealismo versus Real 

Politik? 

O problema do estabelecimento do Estado, tão duro como 

isso soe, pode ser solucionado mesmo no caso de um povo de 

demônios [...] (Paz Perpétua)  

 

Na quarta proposição da Idéia, como vimos, Kant abre espaço para o 

estabelecimento de uma sociedade civil administrada segundo princípios jurídicos 

(coercitivos). Tal ênfase surge após o esclarecimento sobre o papel ocupado pela 

insociável sociabilidade no estabelecimento de uma sociedade civil ordenada por tais 

princípios jurídicos.  

A sociedade é dessa maneira é originada a partir das características 

antropológicas dos sujeitos, que segundo Kant, os conduzem a uma vida em grupo 

apenas para satisfazer as suas inclinações (necessidades patológicas). Assim, a 

sociedade civil, ao menos neste momento, encontra-se fundada em bases liberais de 

acordo com uma visão comum a autores do séc. XVIII como Adam Smith.165 É o 

exercício das paixões que promove a competição entre os indivíduos, dessa maneira, 

neste exercício estão presentes a “cobiça”, o “desejo de poder” e a “ambição” que 

impulsionam os homens até a cultura, aonde as suas disposições originárias podem ser 

desenvolvidas.166 

                                                 
165 Cf. SCHNEEWIND (2009) p.110   
166  Na sua Antropologia Kant faz a seguinte referência sobre a paixão: “A paixão pressupõe sempre uma 
máxima do sujeito, de agir segundo um fim que lhe é prescrito pela inclinação. Está, portanto, sempre 
ligada à razão do sujeito: não se podem atribuir paixões aos meros animais nem tampouco aos puros 
seres racionais. Visto que nunca são plenamente satisfeitas, a ambição, a sede de vingança etc. fazem por 



 
 

68 

Como foi visto, Kant assegura que os indivíduos perseguem os seus fins sem 

saber para qual direção estão caminhando, isto é, a história encontra seu curso sem o 

pleno conhecimento dos agentes. Esta espécie de “mão invisível da natureza” 167 não 

pode parar com estabelecimento da sociedade civil, ela deve encontrar novas 

mediações. 

 É preciso lembrar que na quinta proposição Idéia, Kant conecta o conceito de 

uma sociedade civil regida segundo leis coercitivas (externas) ao conceito de uma 

constituição perfeitamente justa e que por isso possuiria um “poder irresistível.” 168 Esta 

conexão mostra como Kant busca trabalhar um conceito de justiça acima de 

considerações meramente legais de um ponto de vista positivo. Assim, a garantia do 

desenvolvimento de todas as disposições humanas não pode ser alcançada em qualquer 

configuração legal, mas apenas naquela que ofereça a “máxima liberdade dos seus 

membros169”.  

As outras proposições da Idéia buscam garantir a esfera de domínio dos 

princípios jurídicos ao todo da espécie humana, principalmente, na sétima e oitava 

proposições. Segundo Kant, sem a segurança de uma relação legal entre os Estados o 

projeto de fundar uma sociedade civil internamente justa encontra-se sob constante 

ameaça.170  

Contudo, antes de discutir a possível relação legal entre os estados Kant 

apresenta na sexta proposição um termo médio para introduzir tal discussão. Na sexta 

proposição é apresentado o problema da administração da sociedade civil, ou seja, do 

exercício do poder coercitivo. Numa sociedade civil que pretenda viver sob normas 

                                                                                                                                               
isso mesmo parte das paixões, como doenças contra as quais só existem meios paliativos.”(Antropologia, 
Ak 266 p.164).   
167 A consonância entre as idéias apresentadas por Kant na quarta e quinta proposições e o pensamento 
liberal de Adam Smith podem ser resumidas nesta passagem escrita por Jonathan B. Wright na introdução 
de A Riqueza das Nações: “[...] a idéia por trás da mão invisível aparece ao longo dos seus escritos (de 
Smith), notadamente, de que existem forças secretas atuando na sociedade (da mesma forma que a 
gravidade ou a eletricidade atuam de forma invisível no mundo material).” Os instintos naturais, as 
paixões atuam como força propulsora das ações humanas, Smith denomina tais instintos em várias partes 
de suas obras de “mão invisível”. Desse modo, os instintos atuam de forma a “criar ordem e progresso 
em nossas comunidades, muito embora, nós estejamos em larga medida inconscientes sobre os motivos 
para isto. Nós podemos testemunhar aqui uma analogia com a vida selvagem, os pássaros constroem 
seus ninhos fortificando-os, sem ter tomado um decisão lógica para agir dessa maneira. [...] os instintos 
humanos não são simplesmente para o interesse próprio, mas também para objetivos mais amplos como 
a sociabilidade e justiça que são necessárias para nós vivermos em uma sociedade pacífica. Dessa 
forma, como os instintos trabalham de forma compatível com as instituições humanas, a sociedade 
progride.” (Cf. WRIGHT in: SMITH, 2007 pp.xiv-xv tradução e acréscimos meus)    
168 Idéia, Quinta proposição p. 15 
169 Ibid. p.14 
170 Cf. Idéia, Sétima proposição, p.16 



 
 

69 

jurídicas é preciso que a coerção seja exercida de alguma forma, pois como afirma 

Kant: 

[...] o homem é um animal que, quando vive entre os outros de 
sua espécie, tem necessidade de um senhor. Pois ele certamente 
abusa de sua liberdade relativamente a seus semelhantes; e, se 
ele, como criatura racional, deseja uma lei que limite a liberdade 
de todos, sua inclinação animal egoísta o conduz a excetuar-se 
onde possa. Ele tem a necessidade de um senhor que quebre a 
sua vontade particular e o obrigue a obedecer à vontade 
universalmente válida, de modo que todos possam ser livres. 
(Idéia, Sexta proposição, pp.15-16) 
 

Como podemos ver pela citação acima a solução oferecida por Kant para a 

manutenção da sociedade civil é de que a força coercitiva seja exercida por um senhor 

(mestre). A suposição levantada está de acordo com a tese da insociável sociabilidade, 

pois, segundo Kant, os homens não são puramente racionais. A sociedade civil é 

fundada sobre as bases de um acordo patológico (retirado das inclinações) típico da 

racionalidade finita do homem, dessa forma, devemos presumir que os homens neste 

momento se utilizam de suas disposições técnico-práticas, isto é, da habilidade e da 

prudência171 para entrar em acordo. Por ser uma criatura voltada para o uso da 

inteligência e não puramente da razão o homem busca cumprir a legislação quando esta 

o satisfaz, por isso, é preciso que exista uma estrutura de poder capaz de coagi-lo ao 

cumprimento da legislação. Kant afirma que tal papel caberia a um soberano (supremo 

chefe), ou seja, alguém com capacidades políticas tais que possua “conceitos exatos da 

natureza de uma constituição possível, grande experiência adquirida através dos 

acontecimentos do mundo e, acima de tudo, uma boa vontade predisposta a aceitar esta 

constituição.” (Idéia, Quinta proposição, p.16 grifo nosso). O fato de se exigir tais 

qualidades e, sobretudo, uma boa vontade demonstra que a tarefa é impossível, pois o 

homem é um animal que ainda não atingiu sua destinação e como mostra Kant, “está 

tarefa é por isso, a mais difícil de todas; sua solução perfeita é impossível: de uma 

madeira tão retorcida, da qual o homem é feito, não se pode fazer nada reto.” (Ibid.). 

Em seguida Kant nos adverte de forma uma tanto melancólica que “apenas a 

aproximação a esta idéia nos é ordenada pela natureza.” (Ibid.).  

Na sétima e oitava proposições da Idéia, nos damos conta de que a mesma 

insociabilidade que impeliu os homens a organizarem uma sociedade civil, ordenada 

juridicamente através de uma constituição e sob a forma de uma república, existe entre 

                                                 
171 Cf. GUYER, (2009) pp.129-149   



 
 

70 

os estados em suas relações externas. Por isso, podemos encontrar nestas passagens o 

mesmo tipo de “astúcia da natureza” presente na quarta proposição, ou seja, a natureza 

irá se servir do antagonismo entre os estados, assim como se serviu do antagonismo 

entre os homens, para fundar uma relação legal entre os primeiros, como pode ser visto 

aqui:  

A mesma insociabilidade que obrigou os homens a esta tarefa é 
novamente a causa de que cada república (Gemeinwesen), em 
suas relações externas-, ou seja, como um Estado em relação a 
outros Estados-, esteja numa liberdade irrestrita, e 
conseqüentemente deva esperar do outro os mesmos males que 
oprimiam os indivíduos e os obrigavam a entrar num estado 
civil conforme leis. A natureza se serviu novamente da 
incompatibilidade entre os homens, mesmo entre as grandes 
sociedades e corpos políticos desta espécie de criatura, como um 
meio para encontrar, no seu inevitável antagonismo, um estado 
de tranqüilidade e segurança; ou seja, por meio de guerras, por 
meio de seus excessivos e incessantes preparativos, por meio da 
miséria, advinda deles, [...] (Idéia, Sétima proposição, p.17)  

 
A solução apresentada por Kant aqui repousa sobre o projeto de uma relação 

legal entre os estados, ou seja, o de uma relação cosmopolita entre eles. Tal projeto se 

apresentará sob a forma de uma federação de estados que possui poderes coercitivos 

para fazer valer suas leis. (Cf. KLEINGELD, 2009 p.171) Assim, uma confederação de 

estados com poderes unificados e de decisão, segundo leis de uma vontade unificada é 

chamada de Foedus Amphictyonum.  

 Novamente Kant nos lembra que tal configuração é possível graças ao papel 

da natureza no uso disposições técnico-práticas do homem, com efeito, fica claro mais 

uma vez que os homens parecem ter pouco controle de suas ações mesmo no nível dos 

estados, quando pensamos no plano total da história, pois: 

 
Todas as guerras são, assim, tentativas (não segundo o propósito 
dos homens, mas segundo o da natureza) de estabelecer novas 
relações entre os Estados e, por meio da destruição ou ao menos 
pelo desdobramento dos velhos, formar novos corpos que 
porém, novamente, ou em si mesmos ou na relação com os 
outros, não podem manter-se, e por isso precisam enfrentar 
novas revoluções semelhantes; até que finalmente, em parte por 
meio da melhor ordenação possível da constituição civil, 
internamente, em parte por meio de um acordo e de uma 
legislação comuns, exteriormente, seja alcançado um estado que 
semelhante a uma república (gemeines Wesen) civil, possa 
manter-se a si mesmo como a um autômato. (Idéia, Sétima 
proposição, p.17)   



 
 

71 

 
Uma situação legal entre os Estados é a condição para que as disposições em 

germe nos homens possam se desenvolver, contudo está relação repousa sobre o tênue 

equilíbrio dos poderes de cada estado que nem sempre possuem situação interna capaz 

de abrir espaço para reformas das relações internacionais.  

Na oitava proposição da Idéia, por sua vez, Kant aponta os caminhos a serem 

seguidos para uma relação republicana entre os Estados. Como vimos na sétima 

proposição, a relação legal entre os Estados é uma condição para que as disposições 

originais do homem floresçam, pois sob a ameaça da guerra as condições que tornam 

favoráveis o surgimento de tais disposições correm o risco de desaparecer. Mais do que 

isso, o projeto de uma história a priori proposto por Kant, como vimos, é guiado por 

uma idéia da razão e desse modo deve atender o todo da espécie não apenas a uma 

parte. A questão que permanece é em que medida um curso como este pode ser ou não 

atingido. Por isso, Kant se interroga sobre quais possibilidades podem ser oferecidas 

para antever no curso da história a nossa aproximação deste fim (télos), mesmo que seja 

o “mais leve sinal.” 172 A indicação que daí pode ser extraída é proveniente não da razão 

e boa vontade dos governos, mas da ambição dos Estados e, conseqüentemente, dos 

seus governantes que buscam possuir suficiente força política frente aos Estados 

vizinhos; por isso:    

[...] os propósitos ambiciosos asseguram bem, se não o 
progresso, a manutenção dessa finalidade na natureza. Mais 
ainda: a liberdade civil hoje não pode mais ser desrespeitada 
sem que se sintam prejudicados todos os ofícios, principalmente 
o comércio, e sem que por meio disso também se sinta a 
diminuição das forças do Estado nas relações externas. [...] as 
restrições relativas à pessoa em sua conduta são paulatinamente 
retiradas [...] e assim surge aos poucos, em meio a ilusões e 
quimeras inadvertidas, o Iluminismo (Aufklärung) como um 
grande bem que o gênero humano deve tirar mesmo dos 
propósitos de grandeza egoísta de seus chefes, ainda quando 
só tenham em mente suas próprias vantagens. Mas este 
Iluminismo,  e com ele também um certo interesse do coração 
que o homem esclarecido (aufgeklärt) não pode deixar de ter em 
relação ao bem, que ele concebe perfeitamente, precisa aos 
poucos ascender até os tronos e ter influência mesmo sobre 
os princípios de governo. (Idéia, Oitava proposição, p.21 
grifos nossos) 

 

                                                 
172 IHU, Oitava proposição p.20 



 
 

72 

Na passagem acima vemos como a sexta proposição encontra sua função, pois 

os interesses dos Estados são os interesses de seus governantes. Se não é possível extrair 

da espécie humana nada de bom é ao menos possível supor que a mesma prudência e 

ambição que atuam na formação da sociedade civil sejam encontradas naqueles que a 

governam. O arcabouço do projeto kantiano de uma história a priori encontra a sua 

configuração em um Estado liberal (uma república) que garanta a segurança e a 

liberdade dos seus súditos, ao menos para que se possam obter a partir disto vantagens. 

A dependência destas idéias encontra-se na possibilidade de esclarecimento dos 

governantes, pois sem isso a difícil execução de tal projeto torna-se, evidentemente, 

nula.  

É justamente por essas dificuldades que Kant concebe a história, neste primeiro 

momento, como um quiliasmo (milenarismo). Os instrumentos utilizados na confecção 

de um plano para a história humana só nos permite supor, a partir de certos elementos 

heurísticos, um provável curso para ela. A possibilidade de tal projeto repousa, assim, 

sobre a tensão entre idéia e realidade que fornecem muito mais uma imagem de negação 

e contradição do projeto total da história do que contribuem para um caminho seguro 

que possa ser alcançado.  

Por isso, Kant irá abandonar algumas das estratégias utilizadas nos seus 

primeiros escritos sobre a história, muito embora, mantenha o cerne da questão que é: 

uma união civil entre os membros de nossa espécie é exeqüível?173 Tal questão será 

conduzida não mais no âmbito dos juízos teleológicos, mas sim dos juízos prático-

morais do Direito. Serão, dessa forma, introduzidos novos elementos para abordar o 

tema da história, como a incorporação do que chamamos aqui de realismo mínimo, isto 

pode ser visto, por exemplo, na defesa de uma federação sem poderes coercitivos e, 

sobretudo, no abandono da afirmação de que o desenvolvimento de uma boa vontade 

(da disposição moral) seja necessário para que uma constituição perfeitamente justa seja 

exeqüível. Com efeito, Kant acreditará que as repúblicas caminham em direção à paz de 

forma inerente e conecta, assim, a possibilidade de atingir a paz entre os estados à 

constituição interna dos próprios estados.  

No entanto, a premissa de que o homem é uma “madeira torta” continuará, mas 

agora sob a forma de demônios com inteligência capaz para encontrarem uma 

                                                 
173 Sobre a tentativa kantiana de encontrar a exeqüibilidade do projeto de uma constituição civil 
cosmopolita ainda na Idéia Cf. KLEINGELD, (2009) pp.179-180 e BITTNER, (2009) p.231 Confira 
também o problema da exeqüibilidade do projeto da história em Paz Perpétua p.35       



 
 

73 

associação equilibrada através de uma república representativa formada, por isso, por 

idadãos governantes e humanidade governante,174 e aonde exista plena separação entre 

as esferas de poder. O egoísmo dos homens será assumido e os Estados por isso serão 

sempre considerados como imperfeitos, dessa maneira, não cabe mais ultrapassar os 

limites humanos e sim incorporá-los através de reformas na educação e na constituição 

dos povos, ou seja, assumir a perfectibilidade como um programa de moralização da 

espécie como um todo.      

 Este é projeto será desenhado na década de 90 do séc. VXIII e encontra sua 

primeira, mas não última configuração no Projeto de Paz Perpétua.175 

 

  3.2- Os princípios jurídicos na Paz Perpétua                                                  

O estado de paz entre os homens que vivem juntos não é um estado de 
natureza (status naturalis), que é antes o estado de guerra [...] Pode-se 
representar a exeqüibilidade (realidade objetiva) dessa idéia [...], que deve 
estender-se gradualmente sobre todos os estados, conduzindo assim à paz 
perpétua.  (Paz Perpétua, pp. 23 e 35) 
 

O tema da paz é central para filosofia da história e política de Kant nos anos 90 

do séc. XVIII. É verdade que no final da Idéia este tema aparece sob a forma de uma 

constituição civil interiormente e exteriormente perfeita que possibilitaria o 

desenvolvimento das disposições humanas (da razão).176 Este projeto visava, segundo 

Kant, abrir uma “perspectiva consoladora sobre o futuro.” 177 Contudo, a possibilidade 

de um projeto de paz entre os indivíduos no seio da sociedade civil e das nações no 

cenário global, é uma suposição moral-prática alicerçada por uma teleologia da 

natureza.  

Na década de 90, Kant opera uma mudança de perspectiva em sua filosofia da 

história e política e, como vimos a boa vontade não será o requerimento mais 

importante para a fundação de uma relação civil entre os indivíduos e entre os estados. 

A história e a política serão, por isso, pensadas nos limites da república de demônios.    

Certamente, não se pode menosprezar o papel da revolução francesa de 1789 para esta 

mudança de perspectiva na filosofia da história e política kantiana. Pois, o entusiasmo 
                                                 
174 Ver: HÖFFE, (2006) pp.144-153  
175 A necessidade de Kant para apresentar uma “positividade” (experiência) associada à possibilidade de 
uma história a priori e, desta forma provar a exeqüibilidade dos princípios histórico-jurídicos, pode ser 
encontrada em alguns comentadores, como por exemplo, TERRA (1995) p.157, FERRY (2009) p.272-
335.      
176 O conceito de paz aparece em diversas obras escritas por Kant, como por exemplo, o Tratado de paz 
Perpétua na Filosofia (1787), no parágrafo 83 da CFJ, na Religião (VI, 34), no Começo Conjectural e em 
Sobre a expressão corrente: Isto pode ser correto na teoria, mas nada vale na prática    
177 Idéia, Nona proposição p.23 



 
 

74 

provocado pela revolução no espírito de Kant foi tão marcante que um de seus 

conhecidos o descreveu da seguinte forma:   

Ele (Kant) a viveu e se moveu dentro dela (a revolução); e, 
mesmo a despeito de todo o terror, ele sempre manteve de forma 
tão intensa suas esperanças que, quando ouviu falar da 
declaração da república exclamou com entusiasmo: “Agora 
deixe o seu servo ir em paz para o seu túmulo, pois eu vi a glória 
do mundo.” (KUEHN, 2001 pp.341-342) 

 
Não podemos entender o impacto da revolução francesa na obra de Kant como 

o efeito que um evento empírico ou histórico qualquer pode provocar no seu 

observador. Outros eventos, igualmente fantásticos e terríveis ocorreram no séc. XVIII, 

mas existe na revolução elementos que a enchem de importância para o grande público 

esclarecido.178 O interesse de Kant pela revolução é similar ao de muitos outros 

alemães, pois ela representava o triunfo da filosofia (da razão prática) na história. Essa 

forma de enxergar as coisas pode ser encontrada nas palavras de Friedrich Gentz um dos 

discípulos de Kant, que em 1790 escreveu: 

A revolução constitui o primeiro triunfo prático da filosofia, o 
primeiro exemplo na história do mundo da construção de um 
governo sob princípios racionais construídos de forma 
ordenada e sistemática. Ela se constitui como uma esperança 
para a humanidade e oferece consolo para o homem aonde quer 
que ele cresça sob o peso dos velhos demônios. (KUEHN, 2001 
p.342 grifos nossos) 
 

Os elementos que conferem à revolução o direito de ser chamada de “a glória 

do mundo” estão contidos na sua constituição republicana, ideal que como vimos é o 

“ponto de fuga” de toda filosofia da kantiana da década de 90.  

A república é para Kant a única forma de governo que está em plena 

concordância com o que é requerido pelos princípios de uma normatividade jurídica e, 

portanto, fundada na liberdade individual. Kant tratará do tema e da defesa do estado 

republicano em várias obras da década de 90, no entanto, aqui vamos fazer um exame 

mais detalhado apenas da Paz Perpétua, nos reservando o direito de citar as outras obras 

quando for necessário.179 

                                                 
178 A revolução americana de 1776 é um desses acontecimentos que poderiam servir aqui de referência e 
que também contém os mesmos conteúdos práticos por produzir uma constituição republicana, contudo, 
Kant não se refere a ela com o mesmo “entusiasmo” com que faz em relação à revolução francesa.  
179 Podem ser destacadas aqui obras como: Sobre a expressão corrente: Isto pode ser correto na teoria, 
mas nada vale na prática partes 2 e 3, Metafísica dos Costumes, na Doutrina do Direito, sobretudo, os 
parágrafos 43 a 62 e na segunda parte do Conflito das Faculdades, parte 2.  
 



 
 

75 

Como dissemos acima, o tema da paz é fundamental para filosofia política de 

Kant, e ele é um dos primeiros autores, fora da tradição cristã, a tratar deste tema como 

uma questão de destaque da filosofia. Dentre os grandes nomes da filosofia apenas ele e 

Agostinho não relegaram do tema da paz a algo marginal dentro de suas 

investigações.180 Mas, ao contrário de Agostinho, Kant irá conferir a este tema feições 

terrenas, ou seja, ele será pensado nos limites da razão humana. Dessa forma, Kant 

transfere o tema da paz do campo da teologia para os domínios da filosofia e, sobretudo, 

da filosofia política. O projeto de paz kantiano restringe-se, assim, aos limites das 

relações sociais e políticas entre homens mediadas pela esfera jurídica. O esforço da paz 

é determinado pelo exercício da coerção jurídica neste mundo e não por uma paz 

alcançada em qualquer outro. Além disso, Kant irá estender o campo dos direitos, dos 

deveres jurídicos a todos os habitantes da terra.181  

O tratado de Paz Perpétua foi escrito em 1795, onze anos após a Idéia e, como 

foi dito, revela o processo de transformação de certos elementos contidos na filosofia 

política kantiana. Um exame da estrutura da obra nos mostra que Kant, na verdade, fez 

uso de tratados de paz da época como guia metodológico para a confecção da obra. O 

texto segue os padrões desses tratados e em sua composição nós encontramos seis 

artigos preliminares, três artigos definitivos, dois suplementos e dois apêndices. Na 

segunda edição da obra de 1796, Kant chegou a incluir no seu corpo um artigo secreto, 

que exige abstinência de todos os segredos. (Cf. HÖFFE, 2006 p.138)  

Os seis primeiros artigos contêm as condições negativas para uma relação de 

paz entre os estados e, segundo Kant, são endereçados aos chefes de estado, governantes 

e ministros, possuindo como sua condição o caráter de leis que permitem ou proíbem 

certos cursos de ação. Por isso, eles possuem o caráter preparatório para obter apenas a 

ausência de hostilidades entre os estados. Para Kant, todavia, o problema da guerra não 

pode ser encarado apenas sob o foco de pequenos acordos ou armistícios  

[...], pois a cessação das hostilidades ainda não é garantia de paz 
e, a menos seja obtida de um vizinho a outro (o que pode ocorrer 
apenas em estado legal), pode tratar o outro, a quem exortara 
para tal como um inimigo. (Paz Perpétua p.23) 
 

     Desse modo, para garantir uma relação de paz duradoura entre os homens, e 

não apenas a ausência da guerra, é necessário adentrar nos domínios do direito. Só os 

princípios do direito oferecem a garantia de paz entre homens e Estados. Aqui não 
                                                 
180 Cf. HÖFFE, (2006) pp.135-137 
181 Cf. MC, §62 Ak 6:352 e  Paz Perpétua p.37 



 
 

76 

iremos tratar de todos os pormenores da teoria kantiana do direito, por exemplo, do 

direito subjetivo (privado), apesar de reconhecermos a sua importância tal tarefa 

ultrapassaria em muito os limites estabelecidos neste trabalho. Iremos nos conter, assim, 

a trabalhar apenas aqueles aspectos que contribuem para a nossa tese principal que é o 

problema da exeqüibilidade do projeto de paz. Com efeito, iremos apenas nos utilizar de 

alguns elementos do direito público para auxiliar a nossa tese.   

O grande problema que os princípios do direito devem resolver é o do estado 

de natureza. Kant, na Paz Perpétua, não foge da clássica imagem do estado de natureza 

elaborada por Hobbes. Para ele, assim como para o autor do Leviatã, o estado de 

natureza é determinado não apenas pela guerra como também pela possibilidade de 

ações hostis, ou seja, o estado de natureza é marcado pela ameaça de hostilidades 

latentes. A solução kantiana para esta situação encontra-se, portanto, na elaboração de 

uma estrutura jurídica capaz de garantir o mínimo de segurança e paz não apenas entre 

indivíduos vivendo em um Estado, mas também para os Estados entre si. Desse modo, 

Kant postula que todo aquele ou todo povo que permanece em estado de natureza lesa-

me, unicamente, por se encontrar nesta condição, pois “retira de mim a segurança.” 182 

Assim, a ausência de leis coercitivas (de uma legislação) se constitui como uma ameaça 

constante para mim e, por isso,  

[...], eu posso forçá-lo ou entrar comigo em um estado comum 
ou a retirar-se de minha vizinhança. O postulado, portanto, que 
serve de fundamento a todos os artigos seguintes é: todos os 
homens que podem influenciar-se reciprocamente têm de 
pertencer a alguma constituição civil. (Paz Perpétua p.23 
grifo nosso)  

 

Ao estender a influência das relações legais ao âmbito das relações entre 

estados vemos que Kant diferencia-se de uma posição simplesmente hobbesiana, pois o 

Estado jurídico intentado por Kant busca suprimir todas as hostilidades em qualquer 

local da terra. O postulado, com efeito, assume a forma de um dever político-jurídico 

que me obriga a manter uma relação comunitariamente justa com aqueles que se 

encontram ao meu lado, não pelo temor ou desconfiança em futuras hostilidades, mas 

pela força de uma obrigação prática (jurídica).183 Assim, o que é exigido pelo postulado 

excede os limites dos seis artigos preliminares, pois a ausência da guerra encontra-se 

baseada apenas no equilíbrio das forças em jogo ou na detenção de um conjunto 

                                                 
182 Paz Perpétua p. 23 
183 Postulado político fundamental de Kant. Cf. LOPARIC, (2003) p.26  



 
 

77 

superior de forças, ou ainda em algum acordo obtido de forma diplomática pelos 

estados. Este tipo de relação apenas obteria algo fragmentário, e a relação entre os 

estados, com feito, permaneceria frágil e contingente. É verdade que este tipo de relação 

é preferível em comparação com aquela onde existem hostilidades, mas ela, segundo 

Kant, não é capaz de providenciar o objetivo final da política, que é uma relação 

comunitária legal e pacífica entre os indivíduos. A função dos artigos preliminares deve 

ser aquela de “preparar o terreno” para que os chefes de estado e políticos práticos, 

cheios de prudência em suas considerações, aceitem tais condições. Porém, a condição 

legal de paz entre indivíduos não pode ser estabelecida apenas com base em arranjos 

prudenciais como os acima descritos, é preciso, segundo Kant, o estabelecimento de 

uma constituição civil que daria fim as hostilidades.184 Desse modo, a função dos três 

artigos definitivos é apresentar as condições positivas, minimamente realizáveis, para 

uma relação pacifica fundada no dever jurídico. Ao mesmo tempo elas elaboram três 

caminhos diferentes na direção de uma relação jurídica entre os homens, a saber: o 

direito dos cidadãos, o direito das nações e o direito cosmopolita de cidadãos do mundo. 

Estes caminhos devem ser seguidos se se pretende obter a superação do estado de 

natureza.  

Aqui, nossa análise destas condições no texto da Paz Perpétua será mediada 

por duas questões: primeiro que vantagem oferece o estado republicano para que Kant o 

apresente como solução para o problema do estado de natureza. E a segunda questão é 

sobre a exeqüibilidade de tal estado. Portanto, a nossa análise começara por discutir a 

estrutura do estado republicano e depois investigar na última seção porque Kant acredita 

em sua exeqüibilidade.  

No primeiro artigo definitivo da Paz Perpétua, Kant afirma que a “constituição 

civil em cada estado deve ser republicana.” E logo em seguida apresenta os elementos 

que compõe tal relação:  

A constituição instituída primeiramente segundo os princípios 
da liberdade dos membros de uma sociedade (como homens), 
em segundo lugar de acordo com os princípios da dependência 
de todos a única legislação comum (como súditos) e, terceiro, 
segundo a lei da igualdade dos mesmos (como cidadãos) ( Paz 
Perpétua p.24)185 

 
 

                                                 
184 Paz Perpétua p. 23 nota 
185 Ver: Teoria e Prática in: A Paz Perpétua e outros opúsculos, p.73-82  



 
 

78 

       A única forma de superação do estado de natureza é uma associação urdida 

sob uma relação legal entre os seus membros, onde o direito intrínseco a liberdade de 

cada indivíduo seja garantido. Alem disso, todos os membros desta associação devem 

estar unidos segundo uma vontade unificada (geral) através de leis que, por isso, 

submetem a todos da mesma maneira, e possuírem poder decisório enquanto cidadãos. 

Este modelo fornece os fundamentos normativos para uma constituição republicana. 

Contudo, estas considerações são parte de um modelo jurídico a priori e por si só 

parecem não garantir o estado de paz.  

Por isso, Kant irá indagar se tal constituição é “a única que pode levar à paz 

perpétua?” Que garantias uma constituição republicana pode nos oferecer sobre a 

possibilidade de seus membros não desejarem entrar em guerra com outros Estados, 

quando lhes parecer vantajoso. O argumento apresentado por Kant parece convincente, 

pois neste modelo constitucional, como foi visto, os interesses particulares são 

garantidos, desde que não violem a paz dos outros. Portanto, ao calcular as 

conseqüências das perdas de uma guerra futura os indivíduos irão pensar duas vezes 

antes de querer tal fim. Desse modo, em uma constituição onde seus membros possuem 

poder de decisão, eles irão preferir evitar a guerra.186 Mais uma vez são as premissas do 

liberalismo que servem de salvaguarda para a obtenção da esperança futura; a paz não é 

obtida apenas pela força da coercitividade jurídica, mas também pelo computo de 

possíveis desvantagens com o estado de guerra. No modelo kantiano do estado 

republicano existe um balanço entre interesses particulares (dos súditos) e o poder de 

decisão destes (enquanto cidadãos). Assim, Kant pode contrastar o estado republicano 

com aquelas formas constitucionais onde não haja tal equilíbrio, e onde os interesses e a 

vontade de um único membro prevalecem. A guerra nestas situações parece ser algo 

certo, pois: 

[...] em uma constituição em que o súdito não é cidadão, que, 
portanto, não é republicana, isso é coisa sobre a qual menos se 
hesita no mundo, porque o chefe, não sendo membro do estado, 
mas proprietário do estado, não tem o mínimo de prejuízo por 
causa da guerra à sua mesa, [...] e pode, portanto, decidir sobre a 
guerra por causas insignificantes como uma espécie de jogo de 
recreação [...] (Paz Perpétua, p.27)         

 

Uma constituição republicana, dessa forma, possibilita que os súditos (sujeitos) 

sejam extraídos da esfera de uma pura heteronomia para o nível da autonomia 

                                                 
186 Cf. Paz Perpétua, 27 



 
 

79 

legislativa enquanto cidadãos através do seu poder de decisão. Por isso, no final do 

primeiro artigo definitivo da Paz Perpétua, Kant apresenta a distinção entre as forma de 

soberania e as formas de governo. Para Kant as forma de soberania são determinadas 

pelas pessoas que detêm o poder, assim, temos autocracia, aristocracia e democracia. No 

primeiro caso o poder soberano é exercido por apenas uma pessoa, no segundo por um 

grupo de pessoas e no terceiro pelo povo (uma multidão de pessoas). Já as formas de 

governo são caracterizadas pela forma da constituição vigente no estado e pode ser 

dividida entre despótica e republicana. Desse modo, podemos ter uma comunidade 

governada por puros princípios do direito e uma governada sem tais princípios. A 

estratégia de Kant aqui parece ser a de garantir que, independentemente, do contorno 

que a soberania venha a ter a única garantia prática de um governo justo, portanto, 

encontra-se em sua forma de governo, isto é, nos princípios jurídicos que regem as suas 

relações. Esta divisão, contudo, parece revelar outro aspecto importante da estratégia de 

Kant que é de garantir o mínimo de realidade para um estado republicano, através da 

mediação da pura forma a priori da república e as formas existentes de autoridade 

política. (KERSTING, 2009) 

No segundo artigo definitivo da Paz Perpétua, Kant trata do problema da 

relação entre os Estados (direito internacional),  

Povos, como estados, podem ser considerados como homens 
individuais que, em seu estado de natureza (isto é, na 
dependência de leis exteriores), já se lesam por estarem um ao 
lado do outro e no qual cada um, em vista de sua segurança, 
pode e deve exigir do outro entrar com ele em uma 
constituição similar à civil, em que cada um pode ficar 
seguro de seu direito. (Paz Perpétua, p.31 grifo nosso)   
 

Como na Idéia, objetivo da união entre os estados é estabelecer uma relação capaz de 

por fim ao estado de natureza. Diferentemente da Idéia, Kant propõe que a relação entre 

os estados não se pode estabelecer através de uma liga, federação com poderes 

coercitivos, assim, a associação entre os estados se dá de forma voluntária. Apesar de 

não garantir por completo o fim da guerra entre os estados, a liga terá o papel de arbitrar 

certas relações através de um fórum onde os seus membros podem estabelecer 

negociações para obter a redução dos conflitos.187 Esta liga de poderes limitados por 

tanto, deve “apresentar a exeqüibilidade (realidade objetiva) dessa idéia da 

                                                 
187 MC, §61 Ak 350 p.190-191 



 
 

80 

federalidade, que deve estender-se gradualmente sobre todos os Estados, conduzindo 

assim à paz perpétua.”  

O projeto político comunitário de Kant encontra no, terceiro artigo definitivo 

da Paz Perpétua, a expansão dos direitos a todos os habitantes da terra, simplesmente, 

por comungarem o mesmo espaço. Este direito é denominado por Kant de posse 

comunitária da superfície terrestre. Por ser finita a superfície terrestre oferece aos 

homens a possibilidade de entrar em contato uns com os outros. Este contato é ampliado 

na medida em que novos meios técnicos surgem e possibilitam a rápida locomoção dos 

homens a todas as partes do globo. Kant desse modo alarga a esfera dos direitos a todos 

aqueles que podem, de certa forma, entrar em relação comunitária. O Direito 

cosmopolita, portanto, se apresenta como uma espécie de corolário do postulado 

político fundamental de Kant enunciado acima. Ao se utilizar do argumento da 

dimensão finita esfera terrestre, Kant aproxima todos os homens e os tornam membros 

de uma comunidade, a saber, a dos habitantes da terra. É interessante notar aqui a 

profunda mudança ocorrida no pensamento político e, sobretudo, na visão kantiana 

sobre os povos não europeus; pois o autor denuncia uma série de crimes cometidos 

pelas nações “civilizadas”, ao entrarem em contato com os outros povos da terra, desse 

modo, afirma ele, 

Compare agora a conduta inospitaleira dos Estados civilizados da 
nossa parte do mundo, principalmente os comerciantes, a injustiça que 
demonstram na visita a terras e povos estrangeiros (o que para eles 
vale a mesma coisa do que conquistá-los) vai além do horror. (Paz 
Perpétua, p.39)          

                                       

Ao contrário de certas visões apresentadas em textos como a Antropologia e 

outros do período pré-crítico, Kant parece reconhecer agora uma certa igualdade entre 

os povos. Assim, até mesmos os negros188 podem comungar do direito à hospitalidade, 

de visita ou passagem por outras nações. Essa comunidade legal se estende, portanto, a 

toda superfície do globo terrestre e esta relação não é meramente geográfica, ela é 

jurídica, pois, “a infração do direito em lugar da terra é sentido em todos.” 189 

A normatividade jurídica permeia todo o escrito da Paz Perpétua, ela é a 

garantia de um projeto mínimo para uma relação pacífica entre os homens. Kant, desse 

                                                 
188 No período pré-crítico Kant se refere aos negros nos seguintes termos: “Os negros da África não 
possuem, por natureza, nenhum sentimento que se eleve acima do ridículo. [...] os negros são muito 
vaidosos, mas à sua própria maneira, e tão matraqueadores, que se deve dispersá-los a pauladas.” 
(Observações sobre o sentimento do belo e do sublime 102-103, p.78)       
189 Paz Perpétua, p. 41 



 
 

81 

modo, busca conferir realidade objetiva (exeqüibilidade) para tal projeto, pois “seremos 

inevitavelmente levados a conclusões [...] desesperadas se não admitirmos que os 

princípios do direito têm realidade objetiva, isto é, deixam-se executar; [...]”190 

3.3- Os princípios jurídicos da história: a exeqüibilidade de uma história a priori 

Exige-se um fragmento da história da humanidade e, claro está, não do 
passado, mas da perspectiva do futuro, augural (profética) [...] da história 
moral e, decerto, não de acordo com o conceito de gênero (singulorum), mas 
segundo o todo dos homens, unidos em sociedade e repartidos em povos 
(universorum), quando se pergunta se o gênero humano (em geral) progride 
constantemente para o melhor. (Conflito das Faculdades, p.95) 

 

A convicção de Kant em uma relação de paz entre os homens funda-se, como 

vimos, em princípios jurídicos do direito natural. Esta normatividade jurídica é a única 

forma de abolir o estado de natureza e instituir uma relação comunitariamente legal 

entre indivíduos dentro de seus Estados e destes entre si. A forma de governo que os 

Estados devem possuir para que tal relação possa ser exeqüível é a de uma república. A 

república, portanto, possui as qualidades capazes de afastar o estado de natureza e 

projetar um horizonte pacífico para o gênero humano. Repúblicas enquanto formas de 

governo são pacíficas porque possibilitam o equilíbrio entre as forças que atuam no 

interior do Estado. Desse modo, os súditos e os soberanos encontram-se em equilíbrio 

graças a igualdade de decisão que existe entre eles. Nas repúblicas os súditos são, antes 

de tudo, cidadãos que podem decidir através de um sistema representativo sobre se irá 

haver ou não guerra. Alem disso, em uma constituição republicana os princípios da 

liberdade de seus membros são devidamente assegurados pelo simples fato de estes 

serem homens. Homens em pleno gozo de sua racionalidade irão, de algum modo, 

sempre preferir o seu bem estar individual à entrada na guerra; pois, após um processo 

de deliberação (computo racional) sobre as vantagens e perdas de uma guerra os 

indivíduos irão preferir afastar-se dela. Diferentemente de Estados autocráticos onde 

uma única vontade decide sobre o futuro do estado, nas repúblicas a possibilidade de 

entrada em hostilidades é diminuída.  

Contudo, devemos lembrar que o postulado fundamental jurídico-político de 

Kant comporta não apenas uma obrigação como também uma permissão. Assim, é 

permitido a mim, sair do estado de natureza desde que os outros também o façam e, 

portanto, “posso forçá-lo a entrar comigo em Estado comum legal ou a retirar-se da 

                                                 
190 Paz Perpétua, p.74 



 
 

82 

minha vizinhança.” 191 No estado de natureza a simples proximidade dos outros já é 

lesiva e posso, com efeito, obrigá-los a sair deste estado e viver comigo em associação 

pacífica sob leis em um estado civil. Kant irá estender está consideração do nível do 

direito público (interno) ao nível das relações internacionais. Estados, da mesma forma 

que os indivíduos no interior da sociedade civil, devem abandonar o estado de natureza. 

Mais uma vez as relações de proximidade jogam um importante papel nestas 

considerações, pois é preciso que estados por se encontrarem em vizinhança uns com 

outros abandonem o estado de natureza e estabeleçam uma sociedade civil sob leis.  

A extensão deste projeto e os limites desta política a priori não se encontram 

apenas na consideração, via deveres jurídicos, do Direito de estado e do Direito 

internacional. Kant amplia o espaço jurídico das relações comunitárias para todos os 

habitantes da terra. Ou seja, para todos que compartilham o espaço em comum da esfera 

terrena. Existe, assim, a possibilidade de uma comunicabilidade entre os habitantes da 

terra. Tal comunicabilidade jurídica assegura que “a infração do direito em um lugar da 

Terra é sentido em todos.” 192 

Kant admite como vimos que as relações acima descritas encontram-se fundadas 

em princípios jurídicos. Os princípios do Direito, dessa forma, podem garantir o mínimo 

de racionalidade para as relações entre os homens. No entanto, ao final dos três artigos 

definitivos da Paz Perpétua, ele reintroduz o conceito de natureza na filosofia política 

como garantia da paz entre os homens. A natureza, assim, parece assumir o mesmo 

papel heurístico que possuía onze anos antes na Idéia, pois acrescenta Kant: 

O que proporciona esta garantia é nada menos do que a grande 
artista natureza (natura daedala rerum), em cujo curso 
mecânico transparece visivelmente a finalidade de fazer 
prosperar a concórdia pela discórdia dos homens, mesmo contra 
sua vontade, e é por isso que, assim como é denominada destino 
a necessidade de uma causa desconhecida por nós segundo suas 
leis de efeito, é assim denominada providência pela 
consideração de sua finalidade no curso do mundo como 
sabedoria profunda de uma causa superior dirigida ao fim último 
do gênero humano e predeterminando o curso do mundo [...] 
(Paz Perpétua, pp.42-43 grifo nosso)   
   

A acusação que foi feita a filosofia da kantiana de se converter em espécie de 

teodicéia, parece ser reforçada pela descrição oferecida por Kant para o conceito de 

natureza. Na passagem acima, nota-se claramente que Kant confere à natureza as 

                                                 
191 Paz Perpétua, p.23 
192  Paz Perpétua, p.41 



 
 

83 

qualidades de uma “artista”, artífice capaz de organizar os destinos humanos e 

impulsioná-los na direção de um projeto de paz. Esta utilização da natureza, contudo é 

posta sobre os limites da razão humana. Kant limita o uso de conceito de natureza, 

portanto, aos limites de um puro uso heurístico para resolver questões prático-morais.193 

O filósofo mostra que a natureza distribuiu os homens sobre a Terra e concedeu-

lhes certas condições para o sustento. Contudo, ela também fez com que estes mesmos 

homens se espalhassem pela superfície da Terra através da utilização da guerra entre 

eles. Por fim, uma vez separados e estabelecidos em suas porções no globo, a natureza 

fez com que eles entrassem em contato e fundassem vínculos com o mínimo de 

legalidade.194  

Ao final de uma longa exposição sobre as condições impostas pela natureza para 

que o fim moral da espécie humana possa acontecer, Kant explica que o propósito moral 

(o dever moral) de encontrar uma solução para as hostilidades entre os homens via 

deveres jurídicos não é um produto, ou melhor, uma coação natural, pois: 

Quando eu digo da natureza: ela quer que isso ou aquilo 
aconteça isto significa não tanto que ela nos coloca um dever de 
fazê-lo (pois isso somente pode a razão prática livre de coação), 
mas que ela mesma faz, queiramos ou não (fata volentem 
ducunt, nolentem trahunt) “o destino conduz quem aceita e 
arrasta quem não aceita.” (Paz Perpétua, p.49)   
 

Após esta elucidação, que mostra que o conceito de natureza não pode ser 

tomado como o de uma providência divina, Kant inicia a aplicação heurística das 

condições estabelecidas pela natureza para as relações e hostilidades entre os homens. 

Ele busca, assim, resolver os problemas relativos à fundação de uma república, às 

relações internacionais e ao direito cosmopolita.  

Mais uma vez, o estado de natureza joga um importante papel nas 

considerações kantianas sobre a possibilidade destas três esferas dos deveres jurídicos, 

pois é justamente a saída, ou melhor, a ameaça da guerra externa que força os 

indivíduos a garantir a fundação do estado de direito (civil). Dessa forma afirma Kant, 

“se um povo não fosse forçado também pela divergência interna a submeter-se à 

coerção de leis públicas, então a guerra externa o faria, [...] ” 195 Em seguida, Kant 

retoma os argumentos levantados no primeiro artigo definitivo da Paz Perpétua, 

mostrando mais uma vez o que já havia sido dito de que “a constituição republicana é a 

                                                 
193 Paz Perpétua, pp.44-45 
194 Paz Perpétua, p.45 
195 Ibid.pp.49-50 



 
 

84 

única que é plenamente conforme com os direitos dos homens, [...]” 196 Logo em 

seguida, Kant admite as dificuldades de fundar o Estado sob tal constituição, pois para 

que isso ocorra o povo no interior deste estado deveria ser de anjos desprovidos de 

interesses pessoais, ou seja, capaz de ultrapassar as suas particularidades em nome de 

uma vontade geral. Contudo, sobre a Terra se encontram homens e estes, por sua vez 

agem muito mais levados por interesses privados do que por boa vontade. Como 

garantir então uma constituição republicana em meio à “madeira torta”? Como 

dissemos, Kant substitui a premissa de que apenas entes com boa vontade podem fundar 

uma constituição republicana para uma outra que é: até mesmo demônios com 

disposições técnico-pragmáticas (inteligência) são capazes de instituir um estado sob 

leis republicanas. Este experimento mental consiste em mostrar que, uma boa 

disposição é suficiente para a criação de um estado republicano, mas não é necessário 

tê-la para alcançar tal fim. Assim, o estabelecimento do estado republicano pode 

depender apenas de uma racionalidade prudente que mostre aos homens que viver em 

um tal Estado é mais útil a eles do que em um estado autocráticos (tiranias). Pois como 

mostra Kant, não se trata de exigir que um homem para entrar em uma república seja 

moralmente bom, mas apenas um bom cidadão.197O experimento mental proposto por 

Kant pode ser resumido, como mostra o próprio autor da seguinte forma: 

Ordenar uma multidão de seres racionais, que no todo exigem 
leis universais para sua conservação, das quais, porém, cada um 
está inclinado a eximir-se em segredo, e estabelecer sua 
constituição de modo que, embora tentem uns contra os outros 
em suas disposições privadas, as contenham uns aos outros de 
modo que o resultado em sua conduta pública seja justamente o 
mesmo como se não tivessem nenhuma das tais más 
disposições. (Paz Perpétua, p.51 grifo nosso) 

 
Kant acredita como mostramos que tal problema pode ser solucionado sem o 

recurso à moralidade ou qualquer tipo de aperfeiçoamento moral. Devemos lembrar, 

contudo, que aqui ele não nega o papel da moral, mesmo sob a forma dos deveres 

jurídicos, pois se trata apenas da entrada em um estado sob leis justas. A sua confiança 

nesta forma de “realismo mínimo” parece ser proveniente dos exemplos fornecidos por 

estados existentes no seu tempo que, de alguma forma, se aproximam "muito, na 

conduta exterior, àquilo que a idéia de direito prescreve, embora o âmago da 

                                                 
196 Ibid. p.50 
197Paz Perpétua, p.50 



 
 

85 

moralidade não seja a causa disso [...]” 198 Mais uma vez é necessário lembrar que 

Kant confere à natureza apenas o papel de meio para que os fins prescritos pelos 

princípios do Direito promovam a paz entre os homens. Por isso, afirma ele que: “a 

natureza quer irresistivelmente que o direito por fim tenha o poder supremo.” 199 Dessa 

forma, a fundação de um estado republicano é a única garantia que os homens possuem 

para atingir o que é prescrito pela razão prática.  

Não iremos examinar o uso da natureza enquanto recurso heurístico na garantia 

das outras relações jurídicas, o que nos importa aqui é interrogar como a filosofia 

política e da história kantiana podem permanecer nos limites da simples razão 

utilizando-se de tais recursos. Assim como onze anos antes na Idéia, a natureza volta à 

cena na Paz Perpétua para garantir, mesmo que seja mais uma vez na forma de uma 

suposição, o fim prático da humanidade. Kant parece outra vez reforçar a tensão 

existente entre as puras representações da razão (os princípios do direito) e o arbítrio 

sensitivo humano. Se necessariamente fossemos racionais não haveria necessidade de 

requisitar o auxílio da natureza para dar sentido as nossas ações. O problema de recorrer 

à natureza para garantir algo no nosso mundo é que este auxílio é ingrato. Pois sempre 

coloca a filosofia da história de Kant no limite entre um realismo naturalista e um 

romance fundado em um “como se” heurístico. Por isso, é preciso provar que os 

princípios do Direito são exeqüíveis sem o recurso a qualquer tipo de argumentação 

teleológica, e isto acreditamos Kant consegue apenas no Conflito das Faculdades. 

Na segunda parte do Conflito das Faculdades, Kant propõe a seguinte questão: 

estará o gênero humano em constante progresso para o melhor? Ele afirma, claramente, 

que se trata de uma questão posta nos domínios do direito e não da filantropia (do amor 

ao gênero humano) como pôde ser visto anos antes em seu debate com Moses 

Mendelssohn na terceira parte de Teoria e Prática: 

Haverá que amar o gênero humano na sua totalidade ou é 
ele um objeto que se deve considerar com desdém, ao qual sem 
dúvida (para não se tornar misantropo) se deseja todo o bem, 
mas nunca se deve esperar nele, por conseguinte, será preciso 
antes desviar dele os olhos? A resposta a esta pergunta funda-se 
na réplica que se der a uma outra: Há na natureza humana 
disposições a partir das quais se pode inferir que a espécie 
progredirá sempre em direção ao melhor , e que o mal dos 
tempos presentes e passados desaparecerá no bem das épocas 

                                                 
198 Ibid. p.51 
199 Paz Perpétua, p.52  



 
 

86 

futuras? (Teoria e Prática In: A Paz Perpétua e outros 
opúsculos, pp.94-95 grifo nosso)      

 

Como foi apresentado no capitulo anterior deste trabalho, este debate girava 

entorno do problema da perfeição do homem, de sua perfectibilidade, e as respostas de 

Kant foram durante algum tempo condicionadas pela forma com que os seus adversários 

colocaram a questão. No Conflito das Faculdades, Kant de forma tácita sugere uma 

mudança de perspectiva para resolver este problema. Ao invés de tratá-lo sobre a ótica 

da filantropia ele será tratado como um problema do Direito (uma questão renovada).200 

Desse modo, o arcabouço jurídico-político elaborado na Paz Perpétua é incorporado 

aqui para resolver, explicitamente, os limites de uma história a priori. Isto não significa 

que a moral seja abandonada por Kant, mas que ela seja tomada como dever jurídico e 

não boa vontade.201  

Alguns autores deixaram escapar esta perspectiva na filosofia da história 

kantiana, e buscaram apenas nos primeiros textos de Kant a legitimação de um discurso 

sobre uma história a priori. Como mostra Zeljko Loparic, desde sua perspectiva 

semântica, estes autores deixaram escapar o importante papel que o Conflito das 

Faculdades possui para uma compreensão da filosofia da história kantiana, sobretudo, 

como Kant busca resolver o problema da exeqüibilidade de uma história a priori através 

do domínio dos princípios jurídicos e não dos juízos teleológicos.202 

Assim, o que buscamos demonstrar aqui é que no Conflito das Faculdades, 

Kant finalmente pode provar que uma história a priori é realizável (exeqüível), pois:  

[...] sem o pressuposto do desenvolvimento ou aperfeiçoamento 
moral do homem, todo o raciocínio sobre a fundamentação de 
juízos práticos do agir e sobre a obrigatoriedade do imperativo 
categórico, continua um teorizar oco. Portanto, é natural que a 
filosofia prática de Kant tem que se ocupar e, de fato, se ocupa, 

                                                 
200 Conflito das Faculdades, p.95 
201 Algo que devemos deixar claro ao longo desta seção é como os princípios jurídicos (deveres jurídicos) 
estão fundados nas leis da razão prática pura, o imperativo categórico. Contudo, faremos isto dentro dos 
limites de nosso trabalho.    
202 “As conseqüências dessa mudança do domínio de interpretação dos juízos da história escaparam a 
vários comentadores. Weil, por exemplo, não conseguiu refazer o passo de Kant que consiste em 
reconhecer a humanidade como sujeito jurídico-moral, razão pela qual reserva a condição de “sujeito 
moral” tão-somente para o indivíduo (Weil 1982, p. 140). Philonenko — para citar mais um comentador 
de destaque — objeta a Kant o fato de este permanecer no campo da utopia histórica, pois entende que, 
mesmo nos escritos tardios, a razão prática kantiana continua sendo a ratio cognoscendi da Providência 
divina (Philonenko 1982, p. 72). Além de incompatível com as análises apresentadas, esta tese é 
irreconciliável com o parágrafo 4 de O conflito das faculdades e com tudo o que Kant afirmou sobre o 
fracasso inevitável de qualquer tentativa filosófica de produzir uma teodicéia.” (cf. Kant 1791). 
(LOPARIC, 2003 p.30) 
 



 
 

87 

não só com problema da fundamentação da necessidade e da 
universalidade da lei moral, mas também com a questão da 
realizabilidade, isto é, com o papel da razão prática [...] no 
âmbito do empírico, no processo histórico do desenvolvimento 
do homem, [...] (HAMM, 2010 pp.287-288) 

 

Portanto, apontar o lugar da história no sistema prático kantiano significa 

mostrar de que forma os princípios jurídicos são exeqüíveis. Uma vez respondida a 

questão da exeqüibilidade dos princípios jurídicos é possível mostrar como no Conflito 

das Faculdades, Kant muda de direção e prova a possibilidade de uma história a priori 

sem fazer recurso aos juízos teleológicos ( a natureza).   

Kant, como foi demonstrado, assumiu de forma peremptória ao longo Paz 

Perpétua que as relações jurídicas estão fundadas em princípios exeqüíveis, isto é, tais 

princípios possuem realidade objetiva. O que é dito aqui é corroborado em uma 

passagem onde Kant deixa claro que, se os princípios jurídicos não forem exeqüíveis, 

isto é, não se deixarem executar, poderemos ser conduzidos à conclusões 

desesperadoras sobre o nosso futuro.203  

Devemos levar em consideração que a realidade objetiva dos princípios morais 

na filosofia prática kantiana depende de sua exeqüibilidade. Assim, dada qualidade do 

arbítrio finito do agente humano é necessário interrogar-se se determinadas ações 

requeridas para este agente podem ser executadas ou não. Ou seja, se tais ações podem 

ser deliberadas, decididas apesar das condições particulares (subjetivas) do nosso 

arbítrio.204 Desse modo, apresentar a exeqüibilidade de uma ação significa justificar que 

o que é exigido não é algo vazio, sem sentido. Portanto,  

[...] isso significa que antes de mais nada que a ação seja 
fisicamente possível, visto que não há dever onde não há poder. 
Mas isso significa também e sobretudo que é possível querer 
aquilo que é apresentado como um dever, isto é, que temos 
razões ou motivos para nos decidir a fazer aquilo que é 
apresentado como um dever. (ALMEIDA, 2010 p.214)       

 

Dessa forma, as representações da razão prática apenas possuem sua realidade 

objetiva assegurada na medida em que for possível justificar que elas de fato 

determinam o arbítrio de um ente racional finito.205 Estas representações têm de algum 

                                                 
203 Cf. citação no final da seção anterior. 
204 Cf. ALMEIDA, (2010) p.212  
205 Esta questão pode ser reformulada na forma de como um dever implica um fazer? Devemos levar em 
consideração que ter um dever significa que o agente finito pode de alguma forma, se omitir ou não 



 
 

88 

modo de fornecer o fundamento para as nossas deliberações e que estas, por sua vez, 

têm de vir a ser executadas. (ALMEIDA, 2010 p. 214) 206  

Esta questão pode ser reformulada na forma de como um dever implica um 

fazer? Devemos levar em consideração que ter um dever significa que o agente finito 

pode de alguma forma, se omitir ou não daquilo que é requerido. O que Kant entende 

por isso é que não se trata da regra em si que implica um poder, mas a sua aplicação. 

Portanto, uma regra só pode ser seguida pelo agente na medida em que pode ser 

aplicada por este. Desse modo, na Paz Perpétua, quando Kant formula a seguinte 

sentença: “ultra posse nemo obligatur” o que está sendo dito aí é justamente que a razão 

não forneceria para o agente finito regras que não podem ser seguidas, que estão para 

além das possibilidades do agente. Assim, devemos assumir que o “poder” agir é uma 

condição necessária para o “dever”. Sendo o dever, por isso, uma condição suficiente 

para aquele.  

Quanto aos princípios do direito a sua exeqüibilidade deriva do fato de que eles 

encontram-se fundados por princípios da razão pura prática. Por isso,  

[...] o único caminho que está disponível para Kant no quadro de 
concepção metafísica do Direito consiste em derivar o princípio, 
ou princípios, do Direito do principio moral. Como o princípio 
moral já está, por hipótese, fundamentado, esta derivação do 
Direito a partir da moral será suficiente para fundamentar os 
seus princípios, [...] (ALMEIDA, 2010 p.221)  

 
Não irei aqui me ater a mais pormenores desta questão, o fundamental é mostrar 

que os princípios jurídicos são passíveis de execução na medida em que são derivados 

de princípios que também o são, isto é, o imperativo categórico. Assim, podemos dar 

prosseguimento ao problema da exeqüibilidade de uma história a priori.  

No Conflito das Faculdades, Kant se interroga de que maneira uma história a 

priori  é possível? O primeiro ponto destacado por ele é que está questão não é 

                                                                                                                                               
daquilo que é requerido. O que Kant entende por isso é que não se trata da regra em si que implica um 
poder, mas a sua aplicação. Portanto, uma regra só pode ser seguida pelo agente na medida em que pode 
ser aplicada por este. Desse modo, na Paz Perpétua, quando Kant formula a seguinte sentença: “ultra 
posse nemo obrigatur”205 o que está sendo dito aí é justamente que a razão não forneceria para o agente 
finito regras que não podem ser seguidas, que estão para além das possibilidades do agente. Assim, 
devemos assumir que o “poder” agir é uma condição necessária para o “dever”. Sendo o dever, por isso, 
uma condição suficiente para aquele.  
206Não entraremos aqui nos meandros das discussões semânticas quanto à necessidade de uma 
“sensificação” das representações da razão prática. Tais considerações levam em conta o fato de agentes 
racionais finitos possuírem um arbítrio sensitivo e, portanto, necessitarem de uma “sensificação” das 
idéias da razão. Além do mais, para o estabelecimento de uma semântica dos princípios práticos temos de 
levar em consideração a antropologia pragmática como campo de aplicação das representações a priori da 
razão prática algo que ultrapassa os limites deste trabalho. 



 
 

89 

retroativa, isto é, dirigida ao passado. A questão visa o futuro do gênero humano do 

ponto de vista moral da nossa espécie. É justamente por isso que Kant assegura que este 

é um conceito de história profética, que diz respeito as nossas expectativas e não se trata 

de apontar para um futuro qualquer, mas para um futuro predito. A sua comparação 

entre a Pítia, a cigana e o profeta judeu marca o contorno e escopo da investigação, pois 

diferentemente daqueles que adivinham por simples força sobre natural e por isso 

charlatanice, uma história profética é pré-anunciadora, ou seja, está fundada na 

possibilidade de fazer e organizar os acontecimentos futuros.207 Kant fornece uma pista, 

na segunda questão do Conflito das Faculdades, sobre como é possível entender o 

conceito desta história profética: 

Profetas judeus bem fizeram em predizer que cedo ou tarde, não 
só a decadência, mas a total ruína ameaçava o seu estado; com 
efeito, eles próprios foram autores deste seu destino. [...] estes 
persistiam com a teimosia no seu propósito de uma constituição 
insustentável, por eles próprios estabelecida e, por isso podia ser 
previsto com infalibilidade o desfecho. (Conflito das 
Faculdades, p.96 grifo nosso) 

 

A possibilidade de prever o futuro está dada a priori através da reforma da 

constituição escolhida pelo povo. Isto é, de ações com vista a formações de um estado 

justo.  

Mas, como será que se pode prever que a nossa espécie é capaz de produzir 

uma experiência histórica que aponte para um futuro moral?  A questão então é 

demonstrar que nossa espécie é capaz de produzir um acontecimento histórico que 

indique está direção. Como vimos na passagem sobre o profetismo judaico as previsões 

sobre o futuro estão fundadas naquilo que os próprios homens são capazes de preparar, 

mas o problema aqui é que “lidamos com seres que agem livremente, aos quais se pode, 

por ventura, ditar de antemão o que devem fazer , mas não predizer o que farão [...]”208 

Assim, este acontecimento histórico tem de envolver o todo da espécie, de 

alguma maneira, e deve ser produzido pelos homens de forma coletiva, indicando de 

fato que o gênero humano caminha em direção ao progresso: 

Importa, pois indagar um acontecimento que aponte, de modo 
indeterminado quanto ao tempo, para a existência de semelhante 
causa e também para o ato da sua causalidade no gênero 
humano, e que permita inferir a progressão para o melhor, 
como conseqüência inelutável, [...] de maneira que aquele 

                                                 
207 Conflito das Faculdades, p.96 
208 Ibid. p.99 



 
 

90 

acontecimento se deva olhar como a sua causa, mas somente 
como indicativo, como sinal histórico (signum rememorativum, 
demonstrativum, prognisticon), e poderia, por isso, demonstrar a 
tendência do gênero humano, olhada no seu todo [...] (Conflito 
das Faculdades, p.101 grifo nosso) 

 
Como vimos acima o mundo europeu foi tomado de assalto pela revolução 

francesa. A revolução enquanto acontecimento empírico contém todas as pequenas 

glórias e tragédias dos indivíduos particulares. Nobres, clérigos, soldados, pequenos 

burgueses, camponeses e homens de ciência foram aí dragados pela história. Mas não é 

este espetáculo de “insensatez” e “glória” que eventos como estes produzem que 

fortalecem a crença de Kant sobre o futuro moral do gênero humano. Não é a revolução 

enquanto acontecimento em si mesmo que interessa a Kant, mas apenas a forma como 

ela moveu a opinião pública européia, a forma como os espectadores da cena 

revolucionária foram afetados por este evento: 

 

É simplesmente o modo de pensar dos espectadores que se trai 
publicamente neste jogo de grandes transformações, e manifesta, 
no entanto, uma participação tão universal e, apesar de tudo, 
desinteressada dos jogadores [...] isto demonstra (por causa da 
universalidade) um caráter moral, pelo menos na disposição, 
caráter que não só permite esperar a progressão para o melhor, 
mas até constitui já tal progressão, na medida em que se pode 
obter o poder para tal.” (Conflito das Faculdades, pp.101-102)     

 

Kant, dessa maneira, confere à revolução as qualidades de sublime, pois está 

possui a força capaz de despertar no expectador o entusiasmo, proveniente das boas 

disposições morais do homem. O que ele encontra na revolução é a realização do direito 

público, que abre a possibilidade para uma constituição republicana sobre a Terra. É 

interessante notar que a crença de Kant na revolução está fundada no republicanismo 

inscrito no homem como algo a priori e que pela primeira vez se realiza na história. 

Não é no empírico que Kant “aposta suas fichas”, mas no caráter prático da constituição 

revolucionária, isto é, não é o acontecimento particular da revolução que funda a crença 

no futuro melhor do gênero humano, mas na forma com que este acontecimento é 

produzido por uma coletividade com fins republicanos. Tão duro quanto possa ser o 

problema de fundar uma constituição republicana ela pode ser instaurada até mesmo por 

“demônios”. Assim, objeção de que a revolução não comporta nada de prático se esvai, 



 
 

91 

quando contemplamos a famosa passagem da Paz Perpétua, pois a revolução representa 

a entrada dos “demônios” (dos homens) no mundo do espírito.  

Mas, de que maneira se pode esperar o futuro para o melhor? Kant crê que o 

progresso para o melhor pode ser esperado na medida em que o gênero humano, através 

de reformas constantes em suas constituições e no seu sistema de ensino, providencie a 

sua moralização. A coletividade jurídica, por isso, tem de ser preparada pouco a pouco 

pelos governos através de uma cultura ilustrada até que deixemos de ser apenas bons 

cidadãos (demônios) para nos tornarmos bons homens.  

Apesar de muitos autores encontrarem dificuldades em apontar qual o lugar 

ocupado pela história no sistema kantiano, para nós parece claro que o seu lugar 

encontra-se na arquitetônica prática de Kant.  

A possibilidade de uma história a priori funda-se, portanto, na possibilidade do 

agente racional finito cumprir aquilo que lhe é requisitado enquanto um dever. O que é 

predito pelo profeta judaico, portanto, é algo que poderia ser chamado de profecia que 

se auto-realiza, isto é, que se cumpre porque já esta posta por condições previamente 

dadas. No caso da filosofia da história trata-se do cumprimento histórico do dever, da 

obrigação de sair do estado de natureza e fundar uma ordem jurídica no mundo. Por 

isso, uma história a priori não é nada mais do que a resposta para a questão: o que me é 

permitido esperar? Caso está questão no fosse posta, como mostramos acima, os 

imperativos morais seriam apenas prescrições vazias para nós. Somente os santos 

podem agir sem tal promessa, pois graças a sua perfeição o futuro moral já está 

realizado. Para os homens que se encontram nos “limites da mera razão”, o futuro moral 

proposto por Kant é sempre algo projetado, que regula nossas ações. O projeto de uma 

convivência pacífica entre os homens é um dever que se impõe desde seu horizonte 

regulativo prático.209           

 

 

 

 

 

                                                 
209“ [...] a paz perpétua, meta final de todo o direito das gentes (internacional), é, com efeito, uma idéia 
inatingível. Contudo, os princípios políticos dirigidos à paz perpétua, do ingresso em tais alianças dos 
Estados, que servem para a contínua aproximação dessa paz, não são inatingíveis. Pelo contrário, visto 
que a aproximação contínua dela constitui uma tarefa fundada no dever e, por conseguinte, no direito 
dos seres humanos e dos Estados, isso pode certamente ser atingido.” (MC, §61, p.193)         



 
 

92 

 

 

 

 

 

CONCLUSÃO 

 

Neste trabalho o objeto de nossa investigação foi a filosofia kantiana da história. 

Demonstramos ao longo desta investigação que, longe de ser um domínio marginal na 

obra de Kant, a filosofia da história é parte integrante de seu sistema prático e atende à 

questão suprema de toda filosofia: qual a destinação prática do homem? Esta questão é 

para Kant o motor de toda a filosofia porque se impõe desde daquele que a pergunta: o 

próprio agente humano. Vista a partir desta perspectiva a filosofia kantiana só pode ser 

encarada como um pensamento cosmopolita, isto é, que possui o homem como um ente 

privilegiado no interior de seu sistema. Mas não são as posses cognitivas do homem que 

servem de alicerce para este sistema, mas sim tudo aquilo que é prático. Tudo aquilo 

que concerne a sua liberdade. 

O primeiro de passo deste trabalho, portanto, consistiu em apresentar o lugar 

sistemático de uma filosofia da história a partir daquilo que é inerente a tal projeto: a 

liberdade do agente humano. Com isto, asseguramos que uma filosofia da história a 

priori  encontra-se dentro dos limites da reflexão kantiana sobre a liberdade Mostramos 

as dificuldades de definir o conceito de liberdade kantiano graças aos múltiplos usos 

que ele adquire ao longo das obras escritas por Kant. Contudo, apesar desta polissemia 

foi possível definir a liberdade ao menos sob os seus dois aspectos fundamentais como 

liberdade transcendental e autonomia. Demonstramos, assim, a necessidade de se 

entender à filosofia prática kantiana como um processo de maturação que possui 

diferentes etapas. Na Fundamentação, Kant ao iniciar a sua busca e fundamentação do 

princípio supremo da moralidade elabora toda uma estratégia de investigação sobre o 

tema da moralidade que visa tornar claro para nós sobre o que é agir moralmente. Desse 

modo, ele prova que todo e qualquer exame sobre a moral tem de partir da definição, do 

esclarecimento de certos conceitos fundamentais. Esta etapa metaética tem lugar, 

primeiramente, com a discussão do conceito de ‘Bem’. Toda moralidade, ou melhor, 

toda discussão sobre a moral na nossa tradição filosófica partiu deste ponto. Assim, para 

fundar uma moral é preciso responder a questão o que é Bom sem limitação, provamos 



 
 

93 

que está questão, apresentada nas primeiras linhas da seção inicial da Fundamentação, 

possui para Kant uma vinculação com a questão posta pelos antigos sobre: o que é o 

‘sumo bem’? Desse modo, identificamos que muitas das críticas que são endereçadas a 

moral kantiana são carentes de sentido. Por exemplo, como já foi dito acima, que Kant 

não elabora um exame sobre os conceitos morais e, portanto, toma um conceito 

qualquer como um dado. A investigação moral de Kant inicia-se com uma discussão 

sobre os conteúdos “morais” presente na esfera cotidiana. Estes podem ser desde 

máximas oriundas da religião até conceitos provenientes da tradição filosófica e 

tomados como máximas do senso comum moral.210Assim, a questão sobre o que é bom 

sem limitação encontra no conceito de vontade (querer) a sua identificação. Mas não se 

trata de uma vontade qualquer e sim de uma vontade em geral que não é afetada por 

nenhuma particularidade. Desta vontade em geral pode-se então encontrar o fundamento 

moral para as vontades particulares como a do agente racional finito. Para estes, a boa 

vontade encontra-se anexada ao conceito de dever (obrigação). Uma vez elaborado estes 

esclarecimentos conceituais pode-se seguir adiante e investigar o problema a partir do 

domínio dos princípios.  

No nível metafísico é preciso separar certos princípios práticos do princípio 

moral. Diferentemente do que ocorre com um ente racional perfeito, para o agente 

humano as regras práticas assumem a forma de uma obrigação. Regras práticas, desse 

modo, assumem a forma de imperativos para a nossa vontade. Por isso, é preciso 

separar o princípio moral das outras regras da ação.    

Este procedimento visa encontrar uma fórmula que seja válida para toda a 

moralidade. Uma fórmula que possua tal validez deve ser necessária e por isso 

determinar uma vontade em geral. Vontades particulares conformam seus enunciados 

particulares (máximas) a esta fórmula universal e, dessa maneira, provamos que Kant 

que estabelece um conjunto de procedimentos para encontrar o princípio supremo da 

moral. A partir da derivação deste princípio investigamos a possibilidade aberta por 

Kant para pensarmos em uma comunidade ética formada por agentes racionais com 

capacidade de legislativa. Uma comunidade que se pode chamar metafísico-politica, de 

legisladores no reino dos fins. 

Em seguida, nos deparamos com o problema de demonstrar que a filosofia da 

história, inicialmente, encontrou sua fundamentação em uma reflexão teleológica sobre 

                                                 
210 Ou como chama Kant: conhecimento racional moral comum.   



 
 

94 

a questão da perfeição moral do homem. Dessa forma, provamos como a filosofia da 

história kantiana, inicialmente, pensou o destino prático do homem, como destinação da 

espécie entendida desde o desenvolvimento de suas disposições originárias. Neste 

primeiro momento da reflexão kantiana sobre a história, o homem é entendido como um 

ente organizado (biológico) que possui a razão como capacidade que necessita de 

desenvolvimento. O desenvolvimento da razão abre para o homem o mundo da cultura e 

das habilidades técnico-pragmáticas. Kant, demonstramos, busca retirar daí um télos 

político que visa à união civil da espécie humana. Mostramos assim que tal reflexão foi 

tanto condicionada por questões internas da filosofia moral kantiana, quanto pelos 

desafios impostos por sua época. Contudo, deixamos claro que o projeto da história 

elaborado por Kant não se encerrava nos limites da conformidade a fins, ou seja, de um 

como se, uma suposição moral-prática. Tal projeto necessitava um arcabouço político 

minimamente realista.   

Com efeito, desenvolvemos o nosso projeto de prova da sistematicidade da 

história a partir de sua conexão com o pensamento político kantiano. Esta política, 

provamos, está alicerçada sobre princípios jurídicos a priori derivados dos imperativos 

morais. O modelo político kantiano, com efeito, visa estabelecer a paz perpétua para o 

todo da espécie humana, e isto só possível graças à instauração de constituições 

republicanas como forma de governo dos povos.  

A história, dessa forma, apresenta-se como um projeto do destino total do 

homem rumo a uma comunidade jurídico-política. O destino prático do homem (da 

espécie humana) é entendido com uma permissão prática de esperar um futuro melhor 

desde que ele(s) aja(m) como deve(m). Portanto, o velho projeto do mundo judaico-

cristão (Agostiniano) de uma paz futura transcendente é encarnado por Kant dentro dos 

limites humanos como: algo realizável. 

Assim, podemos perceber a partir deste trabalho a necessidade de investigar a 

estrutura dos juízos sintéticos a priori práticos e de elementos oriundos da religião e da 

filosofia do Direito para uma compreensão do projeto total da filosofia da história 

kantiana. 

 

 

 

 

 



 
 

95 

BIBLIOGRAFIA  

 

 

Bibliografia principal 

KANT, Immanuel; (2003) Manual dos Cursos de Lógica. Campinas: Editora Unicamp. 

_______________; (1998) Crítica da Razão Pura. Lisboa: Editora Calouste 

Goulbenkian.  

_______________; (1990) Prolegómenos a Toda Metafísica Futura que Queira 

Tornar-se uma Ciência. Lisboa: Edições 70. 

_______________; (1991) Crítica da Razão Prática. Lisboa: Edições 70. 

_______________; (2003) Crítica da Razão Prática. São Paulo: Editora Martins 

Fontes. 

_______________; (1993) A Paz Perpétua e outros opúsculos. Lisboa: Edições 70. 

 

_______________; (2008) À Paz Perpétua. Porto Alegre: L&PM Editores.  

_______________; (1991) Fundamentação da Metafísica dos Costumes. Lisboa: 

Edições 70. 

_______________; (2009) Fundamentação da Metafísica dos Costumes. Porto Alegre: 

Discurso Editorial. 

_______________; (1998) Crítica da Faculdade do Juízo. Lisboa: Casa da Moeda. 

_______________; (1986) Idéia de uma História Universal do Ponto de Vista 

Cosmopolita. Brasília: Editora Brasiliense. 

_______________; (1988) Correspondência Kant-Lambert. Lisboa: Presença. 

_______________; (1975) Da Utilidade de uma Nova Crítica da Razão Pura. São 

Paulo: Hemus. 

_______________; (2003) Metafísica dos Costumes. São Paulo: Edipro. 

_______________; (1999) Sobre a Pedagogia. Piracicaba: Editora Unimep. 

_______________; (1993) Conflito das Faculdades. Lisboa: Edições 70. 

_______________; (1974) Anthropology from a Pragmatic point of View. Hague: 

Martinus Nijhoff. 

_______________; (1990) Princípios Metafísicos da Ciência da Natureza. Lisboa: 

Edições 70. 

_______________; ( 1997) Lectures on Ethics. New York: Cambridge University Press. 

_____________; (1997) Correspondence. New York: Cambridge University Press. 



 
 

96 

_____________; (2006) Antropologia do ponto de vista Pragmático. São Paulo: 

Iluminuras. 

_____________; (2010) Começo conjectural da história humana. São Paulo: Unesp.  

_____________; (1996) Practical Philosophy. New York: Cambridge University Press. 

_____________; (2007) Anthropology, History and Education. New York: Cambridge 

University Press. 

 

 

Bibliografia Auxiliar  

ALBRECHT, Michael; (2009) Kant’s Justificationof the Role of Maxims in Ethics in: 

Kant’s Moral and Legal Philosophy, (org.) Karl Ameriks e Hotfried Höffe pp. 134-158. 

New York: Cambridge University Press.   

ALLISON, Henry E; (1990) Kant’s Theory of Freedom. Cambridge: Cambridge 

University Press ___________________; (2009) Teleology and history in Kant: the 

critical foundation of Kant’s philosophy of history. In: RORTY, Amelie Oskenberg, 

Kant’s Idea of Universal History with a Cosmopolitan aim. pp.24-45 New York: 

Cambridge University Press.  

ALMEIDA, Guido Antônio; (1998) Kant e o “fato da razão”: “cognitivismo” ou 

“decisionismo” moral? In Studia Kantiana vol I número I. Rio de Janeiro: Revista da 

Sociedade Kant Brasileira. 

______________________; (1997) Liberdade e Moralidade Segundo Kant. In 

Analytica vol 2- número 1. Rio de Janeiro: ”Seminário Filosofia da Linguagem”. 

______________________; (1999) Crítica, Dedução e Facto da Razão.In Analytica vol 

4 número 1. Rio de Janeiro: “Seminário de Filosofia da Linguagem”. 

______________________; (2010) Kant e o princípio do Direito: sensualismo versus 

intelectualismo na interpretação da concepção kantiana do Direito. in: Reis, Róbson 

Ramos dos; Faggion, Andrea (orgs.) Um Filósofo e a Multiplicidade dos Dizeres. 

Homenagem aos 70 anos de vida e 40 de Brasil de Zeljko Loparic. Coleção CLE, v 57, 

pp211-228.     

AMERIKS, Karl; (1981) Kant’s Theory of Mind: An Analysis of the Paralogisms of 

Pure Reason. Oxford: Oxford University Press. 

______________; (2009) The purposive development of the Human capacities in: 

RORTY, Amelie Oskenberg, Kant’s Idea of Universal History with a Cosmopolitan 

aim. pp.46-67 New York: Cambridge University Press. 



 
 

97 

 ANDERSON-GOLD, Sharon; (2001) Unecessary Evil: history and moral progress in 

the philosophy of Immanuel Kant. New York: State University Press. 

ARENDT, Hannah; (199) Lectures on Kant’s Political Phylosophy.Chicago: Chicago 

University Press. 

AUBENQUE, Pierre; (2008) A Prudência em Aristóteles. São Paulo: Paulus. 

BECK, Lewis White; (1963) A Commentary on Kant’s Critique of Practical Reason. 

Chicago: Chicago University Press. 

_____________________; (1978) Apodictic Imperatives in: Kant: Foundations of the 

Metaphysics of Morals. (org.) Robert Paul Wolff pp.134-162. Indianapolis: Bobbs-

Merrill.   

_____________________; (1965) Studies in the Philosophy of Kant. Indianapolis: The 

Bobbs-Merril Company, Inc. 

BEISER, Frederick; (1987) The Fate of Reason: German philosophy from Kant to 

Fichte. London: Cambridge University Press. 

_______________; (2006a) Hegel. London: Routledge.  

________________; (2006) The Romantic Imperative: The Concept of Early German 

Romanticism. Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press. 

BENNETT, Jonathan; (1966) Kant’s Analytic. Cambridge: Cambridge University Press. 

BITTNER, Rüdiger; (2009) Philosophy helps history in: RORTY, Amelie Oskenberg, 

Kant’s Idea of Universal History with a Cosmopolitan aim. pp.231-249 New York: 

Cambridge University Press.  

BRANDT, Reinhardt; (2003) The Guiding Idea of Kant’s Anthropology and the 

Vocation of the Human Being in: Essays in Kant’s Anthropology (org.) JACOBS, Brian 

e KAIN, Patrick. pp.85-104. New York: Cambridge University Press. 

BURNHAM, Douglas; (2000) An Introduction to Kant’s Critique of Judgment. 

Edinburgh: Edinburgh University Press. 

BUTTS, Robert. E; (1990) Teleology and Scientific Method in Kant’s Critique of 

Judgement. In: Noûs, Vol. 24 No.1 p.1-16 

CASSIRER, Ernest; (1997) A Filosofia do Iluminismo. Campinas: Editora Unicamp. 

________________; (1968) Kant Vida y Doctrina. México: Fondo  de Cultura 

Economica. 

________________; (1970) Rousseau, Kant, Goethe: Two Essays. Princeton: Princeton 

University Press.  

DELBOS, V. (1969): La philosophie pratique de Kant. Paris: PUF. 



 
 

98 

DERRIDA, Jacques; (2000) Hostipitality. In: Angelaki, Journal of the theoretical 

humanities volumen 5 number 3 pp.3-18  

FERRY, Luc; (2009) Kant: Uma Leitura das três Críticas. Rio de Janeiro: DIFEL. 

FLIKSCHUH; Katrin; (2009) Kant’s Kingdom of Ends: metaphysical, not political in: 

Groundwork of the Metaphysics of Morals: A Critical Guide. (org.) Jens Timmermann 

pp.119-139. New York: Cambridge University Press. 

_________________; (2009) Kant’s Non-Individualist Cosmopolitanism in: Kant und 

die Zukunft der Europäischen Aufklärung. (org.)  Heiner F. Klemme pp.425-447. 

Berlin: Walter de Gruyter  

GADAMER, Hans-Georg; (2005) Truth and Method. London: Continuum. 

_____________________; (1998) Verdad y Metodo II. Salamanca: Ediciones Sígueme.  

GALSTON, William A.; (1975) Kant and Problem of History. Chicago: Chicago 

University Press.  

GUYER, Paul; (2009) The Crooked Timber of Mankind in: RORTY, Amelie 

Oskenberg, Kant’s Idea of Universal History with a Cosmopolitan aim. pp.129-149 

New York: Cambridge University Press. 

HABERMAS, Jürgen; (2002) A Inclusão do Outro: estudos de teoria política. São 

Paulo: Edições Loyola. 

HAMM, Christian; (2010) Divinização, profecia e a realidade do progresso. Sobre o 

“signo histórico” na filosofia da história de Kant in: Reis, Róbson Ramos dos; 

Faggion, Andrea (orgs.) Um Filósofo e a Multiplicidade dos Dizeres. Homenagem aos 

70 anos de vida e 40 de Brasil de Zeljko Loparic. Coleção CLE, v 57, pp287-298.   

____________; (2005) Sobre a Sistematizabilidade da Filosofia da História de Kant in: 

Veritas v. 50, n.1 pp. 67-88 Porto Alegre. 

HECK, José N; (2002) Direito Subjetivo e Dever Jurídico Interno em Kant. In Kant e-

prints. Vol 1, n. 4. Campinas: Sociedade Kant Brasileira Secção Campinas. 

____________; (2003) Contratualismo e Sumo Bem Político: um estudo preliminar 

sobre a pax kantiana. In Kant e-prints. Vol 2, n. 6. Campinas: Sociedade Kant 

Brasileira Secção Campinas. 

_____________; (1998) Princípios da Filosofia do Direito. São Paulo: Editor Ícone. 

HEGEL, G.W.F.; (2010) Filosofia do Direito. São Paulo: Edições Loyola.  

HEIDEGGER, Martin; (1996) Kant y El Problema de La Metafísica. México: Fondo de 

Cultura do México. 



 
 

99 

HENRICH, Dieter; (2003) Between Kant and Hegel: Lectures on German Idealism. 

Cambridge, Massachussets: Havard University Press.  

HERRERO, Francisco Javier; (1991) Religião e História em Kant. São Paulo: Edições 

Loyola. 

HÖFFE, Otfried; (1998) O Imperativo Categórico do Direito: uma interpretação da 

“introdução à doutrina do direito”. In Studia Kantiana vol I número I.p.203-236 Rio de 

Janeiro: Revista da Sociedade Kant Brasileira. 

_______________; (2006) Kant’s Cosmopolitan Theory of Law and Peace. New York: 

Cambridge University Press. 

_______________; (2005) Immanuel Kant. São Paulo: Martins Fontes.  

_______________; (2009) The Form of the Maxim as the Determining Ground of the 

Will ( The Critique of Practical Reason: §§4-6, 27-30) in: Kant’s Moral and Legal 

Philosophy (org.) Karl Ameriks e Hotfried Höffe, pp. 159-178. New York: Cambridge 

University Press.   

HUTTER, Axel; (2009) Kant und das Projekt einer Metaphysik der Aufklärung in: Kant 

und die Zukunft der Europäischen Aufklärung. (org.)  Heiner F. Klemme pp.68-81. 

Berlin: Walter de Gruyter  

KEMP-SMITH, Norman; (1918) A Commentary to Kant’s Critique of Pure of Reason. 

London: Macmillan and Co., Limited. 

KERSTEIN, Samuel. J.; (2001) Kant's Search for the Supreme Principle of Morality. 

Cambridge: Cambridge University Press.  

KERSTING, Wolfgang; (1992) Politics, Freedom and Order: Kant’s political 

philosophy. In: Cambridge Companion of Immanuel Kant (org.) Paul Guyer,pp.342-

366. New York: Cambridge University Press.  

__________________; (2009) ‘The Civil Constitution in Every State Shall Be a 

Republic One.’In: Kant’s Moral and Legal Philosophy (org.) Karl Ameriks and Otfried 

Höffe, pp.246-264. New York: Cambridge University Press.  

KLEIN, Joel Thiago; Os fundamentos teóricos e práticos da filosofia kantiana da 

história no ensaio Idéia de uma história universal com um propósito cosmopolita in: 

Studia Kantiana volume 9, dezembro 2009 p.161-186 

KLEINGELD, Pauline; Kant, History and the Idea of Moral Development. In: History 

of Philosophy Quaterly volume 16, Number 1, January 1999 



 
 

100 

__________________; Kant’s changing cosmopolitism in: RORTY, Amelie Oskenberg, 

Kant’s Idea of Universal History with a Cosmopolitan aim. pp.171-186 New York: 

Cambridge University Press.  

KUEHN, Manfred; (2009) Reason as a species characteristic in: RORTY, Amelie 

Oskenberg, Kant’s Idea of Universal History with a Cosmopolitan aim. pp.68-93 New 

York: Cambridge University Press.  

_______________; (2001) Kant: A Biography. New York Cambridge University Press  

LEBRUN, Gerard; (1990) Kant e o Fim da Metafísica. São Paulo: Editora Martins 

Fontes. 

______________; (2001) Sobre Kant: Ensaios. São Paulo: Iluminuras. 

______________; (1986) Kant uma Escatologia para a Moral. In Idéia de uma História 

Universal do Ponto de vista cosmopolita. Brasília: Editora Brasiliense. 

LOPARIC, Zeljko; (1999) Kant e o Fato da Razão: uma interpretação semântica. In 

Analytica vol 2- número   1. Rio de Janeiro: ”Seminário Filosofia da Linguagem”. 

_____________; (2003) O Problema Fundamental da Semântica Jurídica de Kant. In 

Kant e-print’s. Vol 2, n.6. Campinas: Sociedade Kant Brasileira Secção Campinas. 

LOUDEN, Robert; (2000) Kant’s Impure Ethics: from rational beings to human beings. 

New York: Oxford University Press.  

NEIMAN, Susan; (1994) The Unity of Reason: Rereading Kant. New York: Oxford 

University Press. 

MCCARTHY, Richard; (2009) Kant’s Theory of Action. New York: Cambridge 

University Press. 

MACINTYRE, Alasdair; (2001) Depois da Virtude. Bauru: EDUSC. 

MANCHESTER, Paula; (2003) Kant’s Conception of Arquitectonic in it’s historical 

context. In: Journal of the History of Philosophy, Vol. 41 no. 2   

MARECHAL, Joseph; (1959) El Punto de Partida de La Metafisica: III La Critica de 

Kant. Madrid:Editorial Gredos. 

MARX, Karl; (1978) Contribution to the Critique of Hegel’s Philosophy of Right in: 

Marx and Engels Reader.pp.11-20. New York: W. W. Norton & Company. 

NIETZSCHE, Friedrich; (2009) Além do Bem e do Mal. São Paulo: Comapanhia das 

Letras. 

O’NEILL, Onora; (1989) Contructions of Reason: Explorations of Kant’s Practical 

Philosophy. New York: Cambridge University Press. 



 
 

101 

PATON, Herbert. J; (1948) The Categorical Imperative: A Study in Kant’s Moral 

Philosophy. Londres: Hutchinson. 

PHILONENKO, Alexis; (1998) Théorie Kantienne de L’Historie. Paris: Vrin 

___________________; (1997) L` oeuvre de Kant: la philosophie critique. Paris: Vrin    

RAWLS, John; (2000) Uma Teoria da Justiça. São Paulo: Martins Fontes.  

REATH, Andrew; (2006) Kant’s Critical account of Freedom in: A Companion to Kant 

(org.) Graham Bird.pp. 275- 290. London: Blackwell Publishing.  

ROBERT, Paul Wolff; (1963) Kant’s Theory of Mental Activity. Cambridge, 

Massachusetts: Havard University Press. 

ROHDEN, Valério; (1981) Interesse da Razão e Liberdade. São Paulo: Ática. 

ROUSSEAU, Jean Jacques; (1973) Discurso Sobre a Origem e os Fundamentos da 

Desigualdade entre os Homens. In: Coleção os Pensadores.  São Paulo: Abril Cultural  

SCARANO, Nico; (2006) Necessity and Aprioriy in Kant’s Moral Philosophy: An 

interpretation of the Groundwork’s preface (GMS, 387-392) in: Horn, Christoph; 

Schönecker, Dieter (orgs.) Ground Work for the Metaphysics of Morals. pp.3-24. 

Berlin: Walter de Gruyter. 

SCHNEEWIND, J.B.; (2009) Good out of Evil: Kant and the Idea of unsociable 

sociability in: RORTY, Amelie Oskenberg, Kant’s Idea of Universal History with a 

Cosmopolitan aim. pp.94-111 

SILBER, John; (1966) The Copernican Revolution in Ethics: The Good Reexamined in: 

Kant a collection of Critical Essays. (org.) Robert Paul Wolff pp.266-290. New York: 

Anchor Books, Doubleday & Company, inc.   

SMITH, Adam; (2007) The Wealth of Nations. Petersfield: Harriman House LTD 

TERRA, Ricardo Ribeiro; (1986) Kant e o espaço da História Universal. In: Idéia de 

uma História Universal do ponto de vista cosmopolita. Brasília: Editora Brasiliense. 

____________________; (1995) A Política Tensa: Idéia e Realidade na filosofia da 

história de Kant. São Paulo: Editora Iluminuras LTDA. 

TIMMERMAN, Jens; (2007) Kant’s Groundwork of the Metaphysics of Morals: A 

Commentary. New York: Cambridge University Press. 

TUGENDHAT, Ernst; (1996) Lições sobre Ética. Petrópolis: Editora Vozes. 

VELKLEY, Richard L.; (1989) Freedom and The End of Reason: on the moral 

foundations of Kant’s critical philosophy. Chicago: Chicago University Press. 

WALSH, W.H.; (1975) Kant’s Criticism of Metaphysics. Edinburgh: Edinburgh 

University Press. 



 
 

102 

WEIL, Eric; (1970) Problémes Kantiens. Paris: Presses Universitaires de France. 

WOOD, Allen; (1999); Kant’s Ethical Thought. Ithaca: Cornell University press. 

____________; (2006) Kant’s Philosophy of History. In: Toward Perpetual Peace and 

Other Writings on Politics, Peace, and History. London: Yale University Press. 

YOVEL, Yirmiahu; (1980) Kant and the Philosophy of History. New Jersey: Princeton 

University Press. 

ZAMMITO, John D., (1992) The Genesis of Kant’s Critique of Judgment. Chicago:   

The University of Chicago Press.   

 


