
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

CURSO DE MESTRADO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O HABITAR POÉTICO NA CRÍTICA HEIDEGGERIANA À TÉCNICA 
MODERNA: CONTRIBUIÇÕES PARA UMA BIOÉTICA ORIGINÁRIA 

 

 
 

 
 
 
 

THALLES AZEVEDO DE ARAUJO 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE/2009. 



THALLES AZEVEDO DE ARAUJO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O HABITAR POÉTICO NA CRÍTICA HEIDEGGERIANA À TÉCNICA 
MODERNA: CONTRIBUIÇÕES PARA UMA BIOÉTICA ORIGINÁRIA 

 
 
 

 
 
Dissertação apresentada como requisito 
parcial à obtenção do título de Mestre em 
Filosofia, pela Universidade Federal de 
Pernambuco, sob a orientação do Prof. 
Dr. Jesus Vazquez Torres. 
 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE/2009. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Catalogação na fonte 
Bibliotecária Maria do Carmo de Paiva CRB-4 1291. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

A663h Araújo, Thalles Azevedo de. 
      O habitar poético na crítica heideggeriana à técnica moderna : 
contribuições para uma bioética originária / Thalles Azevedo de Araújo. - 
Recife: O autor, 2009. 

                         115 f. ; 30 cm. 
 
Orientadora: Prof. Dr. Jesus Vázquez Torres. 
Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, 

CFCH. Programa de Pós-Graduação em Filosofia, 2009. 
 Inclui bibliografia. 
 
1. Filosofia. 2. Técnica. 3. Metafísica. 4. Poesia. 5. Bioética. 6. 

Heidegger, Martin, 1889-1976. I. Vázquez Torres, Jesus (Orientador). II. 
Titulo. 

 
 
    100 CDD (22.ed.)     UFPE (CFCH2011-82) 
       





 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

À Carla Dayanne Montenegro Honorato, minha alma-irmã, por 

seu amor, apoio e sabedoria. Tu – mora no começo! 



 
 
 
 
 
 
 

AGRADECIMENTOS 
 

Ao Prof. Dr. Jesus Vazquez Torres, minha gratidão pelo estímulo, confiança e 

paciente orientação deste trabalho, contemplando-o desde o início com observações 

que foram essenciais por seu conhecimento e precisão crítica. 

Ao Prof. Dr. Inácio Strieder e ao Prof. Dr. Vincenzo di Matteo, por terem participado 

na banca de qualificação. 

Ao Prof. Dr. Marcelo Pelizzoli, pelo incentivo às pesquisas sobre Heidegger e a 

Fenomenologia desde a Graduação e pela criação do Curso de Pós-Graduação em 

Bioética da Universidade Federal de Pernambuco; as discussões nas aulas foram 

muito importantes para o desenvolvimento de minha temática no mestrado. 

Aos funcionários do Programa de Pós-Graduação em Filosofia da Universidade 

Federal de Pernambuco. 

Aos professores da Graduação em Filosofia do Instituto Salesiano de Filosofia, em 

especial à Prof.ª Maria Betania Santiago e ao Prof. Evandro da Fonseca, pela 

amizade, humanismo e bons momentos de discussão e incentivo à pesquisa e 

produção textual. 

À família e aos amigos, em especial aos meus pais Francisco e Cida, pelo constante 

apoio e compreensão desde o começo do caminho... Sem estas pessoas não seria 

possível a realização deste trabalho. 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

RESUMO 

 
Neste trabalho, temos como objetivo analisar a possibilidade de uma bioética a partir 
da crítica de Heidegger à essência da técnica moderna. Para Heidegger, o 
desencobrimento técnico (Gestell) como uma posição que dis-põe da natureza no 
sentido de uma exploração, apresenta uma ameaça constante à essência do homem 
através do modo pelo qual ele foi desafiado a explorar as energias da natureza. O 
que se evidencia com tudo isso indica a forma de agir do homem da técnica que, em 
primeiro lugar, encara e lida com a natureza enquanto um mero sistema operativo e 
calculável de forças. Nesse sentido, A Questão da Técnica permite pensar o habitar 
a terra como base para uma “bioética originária”, que corresponda às dimensões do 
habitar próprio, em direção a uma morada que é aberta, definida e conservada 
apenas através da atitude poética enraizada na existência humana em sua 
totalidade, pois na linguagem poética aparece, de modo privilegiado, o poder-ser 
originário, o cuidado autêntico e a relação de pertença do homem ao ser. 
 

Palavras-chave: Técnica; Gestell; Habitar; Poesia; Bioética. 
 

 

 

 

ABSTRACT 
 
In this Work, we aim to analyze the possibility of a Bioethics from the Heidegger’s 
critic to the modern technique essence. To Heidegger, the technical uncovering 
(Gestell) as a position that des-pose of nature in the meaning of a exploration, 
presents a constant threat to the man’s essence through the way in which it was 
challenged to explore the energies of nature. What this evidence shows is that the 
action way of the man of technique, firstly, face and deal the nature as a mere 
operating system and calculable of forces. In this sense, The Issue Technique allows 
to think the inhabitance this land as a basis for a “original Bioethics”, which 
corresponds to the dimensions of proper habitation, towards an habitation that is 
opened, defined and preserved only through the poetic attitude rooted in the human 
existence in its totality, because in the poetic language appears, in a privileged way, 
the original might-being, the genuine care and the relationship of man´s belonging to 
the being.   
 

 
Key-words: Technique; Gestell; Inhabiting; Poetry; Bioethics. 

 
 
 



SUMÁRIO 
 

INTRODUÇÃO                                                                                                             8 

 

1. Técnica, história e metafísica: da τέχνη à tecnociência                            13 

A τέχνη como autêntico desvelamento da obra de arte                                             13 

O ego cogito sum cartesiano como fundamento metafísico da concepção moderna 

da subjetividade                                                                                                        24 

Civilização técnica: razão instrumental e operatividade                                            33 

Tecnociência contemporânea e dissolução da essência humana                            41 

Desafios da tecnociência para a bioética                                                                  46 

2. A técnica como destinamento da metafísica                                              52 

A pergunta pela técnica                                                                                             52 

Metafísica e técnica moderna                                                                                   58 

A essência da técnica: a época do mundo como imagem e a Gestell                      61 

3. O ser-no-mundo como espaço do ético                                                      71 

Ética e finitude                                                                                                           72 

O morar no mundo-projeto                                                                                       74 

Finitude, culpa e responsabilidade                                                                           76  

Angústia: uma abertura originária ao poder-ser próprio                                            79 

4.4.1 A angústia manifesta o Nada                                                                     79 

4.4.2 A angústia manifesta a finitude de nosso ser-no-mundo                           81 

4. O habitar poético: possibilidade de uma bioética originária                    85 

A perspectiva bioética na obra heideggeriana                                                           85 

A caminho da linguagem                                                                                           88 

O habitar, a poesia e uma bioética originária                                                             93 

 

CONCLUSÃO                                                                                                          107  

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS                                                                        111 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

So lange die Freundlichkeit noch 

Am Herzen, die Reine, dauert, misset 

Nicht unglücklich der Mensch sich 

Mit der Gottheit. Ist unbekannt Gott? 

Ist er offenbar wie der Himmel? Dieses 

Glaub’ich eher. Der Mensch Maas ist’s. 

Voll Verdienst, doch dichterisch wohnet 

Der mensch auf dieser Erde. Doch reiner 

Ist nicht der Schatten der Nacht mit den Sternen, 

Wenn ich so sagen könnte, als 

Der Mensch, der heisset ein Bild der Gottheit. 

 

 

Enquanto perdurar junto ao coração 

a amizade, Pura, o homem pode medir-se 

sem infelicidade com o divino. É deus desconhecido? 

Ele aparece como céu? Acredito mais 

que seja assim. É a medida dos homens. 

Cheio de méritos, mas poeticamente 

o homem habita esta terra. Mais puro, porém, 

do que a sombra da noite com as estrelas, 

se assim posso dizer, é 

o homem, esse que se chama imagem do divino. 

 
HÖLDERLIN, F. In Lieblicher Bläue… (No azul sereno…) 

 

 

 

 



 

INTRODUÇÃO 
 

A bioética, surgida em meados do século XX, como um novo modo de 

pensar a ética que combina humildade, responsabilidade e uma competência 

interdisciplinar e intercultural potencializadora do senso de humanidade, é uma 

temática que se tem apresentado como um foco de interesse em meios filosóficos e 

em outras áreas de conhecimento que privilegia o fenômeno humano e, 

concomitantemente, a crítica ao declínio da essência humana a partir do 

destinamento técnico da tradição metafísica. Entretanto, pode-se perceber que o 

novo paradigma bioético, após exigir uma dinâmica reflexiva que procura resgatar 

modos humanos essenciais de ser na medida das novas intervenções da técnica e 

da ciência modernas, vê-se acossado em vários flancos, sobretudo pela persistência 

da concepção moderna da subjetividade e da razão instrumental. 

A moderna filosofia do sujeito inaugura-se com Descartes. Na metafísica 

cartesiana, a condição de possibilidade da experiência estaria no sujeito (cogito) que 

enuncia os modos de experiência. Esse sujeito, sendo condição de qualquer 

experiência possível, é também, na auto-evidência da certeza de si, o ponto de 

partida para a construção do edifício do saber e de todo processo de objetificação. O 

resultado fundamental desse processo de objetificação, iniciado pela metafísica da 

subjetividade, é a conquista do mundo como imagem. Isso implica que o homem é 

aquele ente que dá a todo existente a medida, colocando em jogo o irrestrito poder 

do cálculo e do planejamento característicos do pensamento objetificador.  

Na esteira de Descartes põem-se os efeitos da intervenção técnica e, 

atualmente, da tecnociência. Neste ponto, o poder científico, que toma como base a 

linguagem lógico-matemática, exclui a dimensão do “cuidar” e do “resguardar” e a 

natureza passa a ser controlada, explorada e constantemente modificada pela 

tecnologia. Trata-se da forma de agir do homem da técnica que, segundo Heidegger, 

em primeiro lugar, encara e lida com a natureza enquanto um mero sistema 

operativo e calculável de forças disponível às nossas exigências de controle total.  

Assim, a natureza é levada ante ao homem mediante seu re-presentar, 

apresentando-se a ele como pura objetividade disponível ao cálculo.  

Para Heidegger o desencobrimento técnico como uma posição, que dis-

põe da natureza e dela dis-põe no sentido de uma exploração, apresenta uma 



ameaça constante ao homem através do modo pelo qual ele foi desafiado a explorar 

as energias da natureza. Nesse sentido, tomar consciência da essência da técnica 

nos permite uma atitude bioética em permanente escuta ao que estamos vivendo 

acerca da possibilidade ou da impossibilidade de nos encontrar como abertura a 

novas maneiras de estar-com-os-outros e de habitar a terra de modo originário. O 

traço fundamental do habitar a terra é o “resguardar” cada coisa em sua essência, 

deixar alguma coisa entregue de antemão ao abrigo de sua essência. A obra mais 

tardia de Heidegger fornece uma base nova para mostrar a primazia do poético na 

tarefa de aprender a habitar a terra originariamente. O dizer poético (dichten) faz 

ocorrer a manifestação do ente em sua abertura, e funda, por isso, na palavra, na 

sua essência dizente, o desvelamento do ser. Porque abre e estabelece o clarear de 

um mundo no qual podemos residir, a poesia é a base da habitação e, assim, nos 

possibilita o habitar no sentido de abrir-se para determinadas maneiras de edificar, 

resguardar e pensar que tem que ultrapassar o intervencionismo técnico. 

A essência da poesia é habitar. Tal afirmação encontra sustentação no 

verso de Hölderlin pronunciado por Heidegger no fim de sua conferência sobre a 

técnica: Poeticamente o homem habita esta terra. A poesia é a obra suprema da 

linguagem, enquanto dada como projeto de iluminação na clareira do ser. Na 

reflexão heideggeriana sobre a linguagem está a forma mais eminente da 

experiência e expressão da própria realidade, já que é na linguagem que se dá a 

abertura do mundo, que se dá o ser das coisas e, por isso, na linguagem, encontra-

se o poder-ser originário, o cuidado autêntico, e é na linguagem que se dá a relação 

de pertença do homem ao ser. Trata-se, pois, para o pensamento poético, de 

preparar e salvaguardar as possibilidades de um habitar a terra outro que não o 

calculante, de pensar de outro modo, no seio do mundo da técnica, o nosso mundo 

e a relação do homem com o ser. 

Surgem então as perguntas: Mas pensar de outro modo – qual? Como?  

Qual o lugar da bioética e da responsabilidade, diante de todos os aspectos da 

técnica moderna que contribuem para a perda da essência do homem? O que quer 

dizer um habitar a terra baseado no clarear e no fundar de um mundo poeticamente 

harmonizados? Em nosso trabalho, proporemos mostrar que o horizonte teórico de 

A Questão da Técnica permite pensar o habitar poético como base para a 

possibilidade de uma “bioética originária” absolutamente desprovida de princípios 

metafísicos legisladores do existir humano, na medida em que a habitação poética é 



acima de tudo um edificar e um resguardar os entes, deixando-os ser aquilo que 

são, entregando-os à sua própria essência e assim manifestar-se na abertura de um 

mundo, de uma morada. 

Nessa perspectiva, nosso trabalho desdobrar-se-á em quatro capítulos. 

No primeiro, dedicaremos um estudo da techne grega e da Civilização Técnica em 

sua relação com a concepção moderna da metafísica da subjetividade iniciada com 

Descartes. Essa análise histórica da técnica se faz necessária no sentido de 

percebermos que a técnica moderna e a razão instrumental colocam em constante 

ameaça a essência do homem. De modo contrário, a techne, tendo como significado 

primário a arte, é uma forma de desencobrimento que vem revelar uma produção de 

sentido. A techne revela uma verdade produtora, e não uma verdade certa, 

adequada e garantida. É, afinal, o modo de saber que consiste na produção de um 

ente na medida em que o põe diante como o que se apresenta enquanto tal tirando-

o da ocultação expressamente para a desocultação; não significa, nesse âmbito de 

acontecimento, a atividade de um fazer meramente instrumentalizado e calculista, 

como no âmbito da técnica moderna, que lida com a natureza, essencialmente, a 

partir de um plano mensurável e uniformizado. 

Mostraremos, ainda, que essa análise crítico-desconstrutiva refere-se 

basicamente a rupturas de matriz de pensamento e modos de lidar com o habitar em 

um contexto histórico-filosófico de emergência da bioética que, em seu advento 

abrangente, pode ser incluída dentro do surgimento de desafios trazidos pela 

redução e conformidade de todo ente ao único estatuto de objeto pela 

calculabilidade e, sobretudo, pela manipulabilidade tecnocientífica (a cibernética, a 

clonagem e a manipulação genética do homem, por exemplo). É nessa era de 

desafios tecnológicos, na qual o próprio homem passou a figurar entre os objetos da 

técnica, que surge a bioética na tentativa de unir técnica, futuro e ética. 

No segundo capítulo, voltar-nos-emos para a análise da técnica que a 

partir da segunda metade dos anos 30, tornou-se uma das preocupações centrais de 

Heidegger. Tal preocupação visa mostrar que a “essência” da tecnologia moderna 

reside na Gestell, um modo unidimensional de desvelamento metafísico dos entes 

como matéria-prima, dis-ponibilidade. A Gestell, como sistema de dispositivos, 

provoca o homem ao desocultamento do mundo como disposições, ou seja, revela o 

império da razão operativa que tudo invade pela técnica, que caracteriza uma época 

em que o homem busca as razões, os fundamentos de tudo, calculando a natureza, 



e em que a natureza provoca a razão do homem a explorá-la como um fundo de 

reserva sobre o qual dispõe. Analisaremos, assim, os elementos que surgem em 

torno da crítica heideggeriana à técnica moderna, suscitados pela requisição da 

natureza como reservatório de energia, em que torna disponível todo ente para a 

possibilidade de ser constantemente empregado e consumido. 

Após o esboço da essência do destinamento técnico, iniciaremos a parte 

principal de nossa pesquisa, quando aprofundaremos a temática do habitar 

poeticamente a terra. Mas, antes, no terceiro capítulo, mostraremos, de modo breve, 

como na noção de ser-no-mundo se dá o espaço de uma ética da finitude. A ética 

que vislumbramos no interior do pensamento de Ser e Tempo, diz que o Dasein  

tem-que realizar o seu ser, mas só pode assumir o seu poder-ser próprio quando “se 

decide” a ouvir a voz da consciência da culpa, ouvida no silêncio disposto para a 

angústia, que nada mais é do que uma manifestação da abertura ao mundo do ser 

humano, o seu remetimento para o mundo: o estar-no-mundo próprio é fruto da 

responsabilidade para com a presença como tal e para com os outros. Trata-se de 

mostrar que o espaço do ético, na ontologia fundamental, acontece no “pensar” e no 

“agir” no sentido de uma ética do deixar-ser, capaz de deixar transparecer no outro a 

liberdade para decidir pelo seu poder-ser mais próprio, pela finitude. 

No quarto capítulo, ao analisarmos A Questão da Técnica em seu 

conjunto com outros textos sobre o habitar, o pensamento e a poesia, podemos 

perceber que Heidegger mostra que a dominância da essência do desocultamento 

técnico é uma forma do esquecimento do ser. A com-posição provocadora da ex-

ploração encobre o próprio desencobrimento, como tal, e, com ele, o espaço onde 

acontece, em sua propriedade, o desencobrimento, isto é, a verdade. No entanto, é 

graças a tal dominância que temos, por contraste, a experiência da poesia como 

abertura e estabelecimento de um mundo no qual podemos residir. Nesse sentido, a 

poesia junto com a compreensão da essência da técnica pode anunciar a “salvação” 

do homem, em seu redirecionamento ao ser.  

A Questão da Técnica aponta, nesse sentido, para a possibilidade de um 

habitar a terra que não pode ser prescrita por todas as atividades modernas que se 

deixam caracterizar como Gestell, isto é, como um certo acesso ao ser, que 

demanda e desafia o mesmo. Ao contrário, deve fundir-se numa “bioética originária” 

que procura resgatar a essência do homem, bem como preparar e resguardar a 

possibilidade de um outro habitar a terra que inclui sempre o encontro com facetas 



da verdade do ser, irredutível ao simples cálculo e objetificação, seja este 

econômico ou ecológico-técnico. Portanto, a morada humana assenta-se no poético 

porque é apenas através do dizer poético da linguagem que um mundo pode ser 

aberto e preservado, trata-se, nesse caso, de uma linguagem de caráter não 

metafísico, uma linguagem que não viole nem destrua a primazia da ocultação no 

próprio ser, mas, que, ao contrário, a respeite e a preserve em sua totalidade. 

Enfim, o nosso trabalho pretende mostrar que a desconstrução 

heideggeriana desse processo de objetificação possibilitaria a instauração de um 

pensar e de um habitar a terra nos quais se daria o encontro com realidades 

irredutíveis à objetidade constituída por um sujeito transcendental ou pelo 

pensamento calculador a serviço da técnica. Esse processo de objetificação é 

inseparável do advento do sujeito moderno com Descartes, ou seja, do fato de o 

homem tornar-se sujeito e do mundo tornar-se objeto redutível a uma imagem pela 

via da representação o que, por sua vez, não passaria de uma conseqüência da 

essência da tecnica no movimento de sua instalação planetária. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

1. Técnica, história e metafísica: da τέχνη à tecnociência 
 
1.1. A τέχνη como autêntico desvelamento da obra de arte 

 
No fim do ensaio A Origem da Obra de Arte1, Heidegger sugere a 

seguinte questão: “Perguntamos pela essência da arte. Porque é que assim 

perguntamos? Perguntamos para poder perguntar mais autenticamente se a arte é 

ou não uma origem, no nosso ser-aí histórico, se, e em que condições, pode e tem 

de o ser.”2 O posfácio da referida obra, partindo da célebre sentença de Hegel sobre 

a arte como coisa do passado3, reitera a questão: “Todavia a questão permanece: é 

a arte ainda uma forma essencial e necessária em que acontece a verdade decisiva 

para o nosso ser-aí histórico, ou deixou a arte de ser tal?”4 Como resposta à 

pergunta heideggeriana podemos indicar que: a maneira originária através da qual 

esse acontecimento da verdade como abertura que permite à humanidade trazer a 

uma estância o ser-presente dos entes e, através disso, abrir um mundo histórico 

em que os entes podem desvelar-se a si próprios, ocorre pelo caráter constitutivo de 

uma “obra de arte”, a forma mais elevada de τέχνη. A τέχνη, para os gregos antigos, 
é o movimento essencial que faz surgir algo, e sua essência está em revelar à 

percepção esse movimento no próprio momento de desvelamento; é o 

conhecimento em ato da relação entre o que se revela e o que ainda está velado ou 

                                                 
1 A Origem da obra de arte é um ensaio publicado em 1950 e resultado de três conferências 
realizadas por Heidegger em 1936. Este ensaio aborda a natureza da obra de arte, se propondo na 
abordagem desse fenômeno a partir da explicação da sua origem primeira. Heidegger analisa a 
origem da obra de arte recorrendo ao estudo de várias palavras presentes ao longo da obra, tais 
como: coisa, verdade, arte, poesia, devolvendo a essas palavras o seu sentido mais radical, de modo 
que o próprio fenômeno analisado ganhe visibilidade através delas. Ao longo do seu texto Heidegger 
chega à conclusão de que a essência da obra de arte é a poesia e a essência desta é a “verdade”. 
2 HEIDEGGER, Martin. A origem da obra de arte. Lisboa: Edições 70, 1990. p. 62. 
3 No sistema hegeliano, a arte está marcada pela transitoriedade, se a arte serve para tornar o 
espírito consciente dos seus interesses, ela não constitui o modo mais elevado da verdade. A arte 
encontra-se limitada por seu próprio conteúdo, que exige representação sensível; por isso, tem como 
conteúdo um determinado grau de verdade. Do ponto de vista fundamental da história, a arte foi 
superada pelo cristianismo e este pela filosofia moderna. Já nos nossos dias, não se contempla as 
obras de arte, e a nossa atitude perante as criações artísticas é fria e irrefletida. Nas palavras de 
Hegel: “já não vemos nela qualquer coisa que não poderia ser ultrapassada”; ou ainda: “as condições 
gerais do tempo presente não são favoráveis à arte”. Enfim, a arte decai enquanto representação 
pura e simples: “em todos os aspectos referentes ao seu supremo destino, a arte é para nós coisa do 
passado. Com sê-lo, perdeu tudo quanto tinha de autenticamente verdadeiro e vivo, sua realidade é 
necessidade de outrora, e se encontra agora relegada na nossa representação”. Cf. HEGEL, G. W. F. 
Estética, a idéia e o ideal. In: Os Pensadores. São Paulo: Abril Cultural, 1974. p. 94. 
4 HEIDEGGER, Martin. A origem da obra de arte. op. cit.  p. 66. 



encoberto. Segundo Zimmerman, “o significado primário de techne é, portanto, ‘arte’, 

definida enquanto capacidade para desvelar alguma coisa, para trazê-la à presença, 

para permitir que seja vista.”5 A arte, como techne, é uma forma de desencobrimento 

que vem revelar uma produção de sentido. A techne revela uma verdade produtora, 

e não uma verdade certa, adequada e garantida. É, afinal, o modo de saber que 

consiste na produção de um ente na medida em que o põe diante como o que se 

apresenta enquanto tal tirando-o da ocultação expressamente para a desocultação; 

não significa, nesse âmbito de acontecimento, a atividade de um fazer meramente 

instrumentalizado e calculista que lida com a natureza, essencialmente, a partir de 

um plano mensurável. 

Heidegger tornou bem claro que a τέχνη grega vige e vigora no âmbito 

onde acontece άλήθεια, verdade. A esse respeito, em sua conferência A Questão da 

Técnica (Die Frage nach der Technik), de 1953, Heidegger considera duas coisas 

com relação ao sentido da palavra τέχνη: “De um lado, τέχνη não constitui apenas a 

palavra do fazer na habilidade artesanal, mas também do fazer na grande arte e das 

belas artes. A τέχνη pertence à produção, a ποίησις, é, portanto, algo poético.”6 

Noutros termos, podemos dizer que, para o pensador, a τέχνη era uma forma de 

pensar, é o próprio processo de instauração do ocasionamento desvelador que torna 

possível o ser-presente e a produção. Nesse mesmo sentido pensa Castoriadis ao 

dizer que: “techne enquanto produção ou fabricação material torna-se logo a pro-

dução ou o fazer eficaz, a habilidade relativa a uma ocupação e à habilidade em 

geral.”7 Portanto, a τέχνη como algo poético é mais originária que o pensamento 

operativo-instrumental e calculista da metafísica produtivista e, por isso, a τέχνη não 

seria a atividade que intervém sobre o modo de desvelamento dos entes, mas o 

saber sobre a forma como eles acontecem na medida em que a ποίησις, ou o 

poetar, é o próprio processo de instauração da verdade do ente como tal. Tanto é 

assim que, no plano do acontecer natural, o que vem a aparecer depende da 

natureza como poiesis, no caso a auto-produção natural que não poderia ser 

entendida como uma operação de fazer. A diferença é que, quando algo é 

tecnicamente produzido, esse deixar aparecer ocorre por intermédio da técnica e do 

                                                 
5 ZIMMERMAN, Michael E. Confronto de Heidegger com a Modernidade: tecnologia, política e 
arte. Tradução de João Souza Ramos. Lisboa: Piaget, 1990. p. 338-339.  
6 HEIDEGGER, Martin. A questão da técnica. In: Ensaios e conferências. 2. ed. Tradução de 
Emmanuel C. Leão; Gilvan Fogel; Márcia Sá C. Schuback. Petrópolis, RJ: Vozes, 2002. p. 17. 
7 CASTORIADIS, Cornelius. Encruzilhadas do labirinto. São Paulo: Paz e Terra, 1993. p. 236. 



técnico, e não por meio de um processo “natural”; mas de qualquer modo, trata-se 

de um desocultamento, de um deixar vir à luz: acontecimento ou aparecimento. Em 

contrapartida, o desvelamento da poiesis trata-se de um modo de desocultar que 

não requer da natureza aquilo que será utilizado e consumido pela via da produção, 

dessa maneira, podemos dizer que: 

[...] a obra de arte grandiosa, especialmente a poesia, é a techne que 
possibilita às pessoas sentirem-se à vontade com as coisas, 
compreender antecipadamente o que as coisas são, de modo a que, 
dentro desses parâmetros [...] dos entes, possam produzir coisas, 
trazê-las à vista, permitir-lhes ser. O desvelamento primordial da obra 
de arte que fundamenta o mundo torna possível o desvelamento 
produtivo das coisas dentro desse mundo.8 

Estes dois aspectos da τέχνη, “ser-presente” e “produção” correspondem 

à predisposição da ποίησις como arte e como produção. Todavia, ποίησις diz 

respeito não somente à obra de arte e à produção, como ainda à physis. Physis é o 

vir à emergência de si próprias das entidades como um todo; é uma auto-

emergência que persiste e predomina, no entanto, no meio da qual reina ainda mais 

decisivamente uma auto-retirada.9 Segundo o seu significado originário, physis tem o 

sentido de “aquilo que traz à luz ou desencobre algo na sua essência”, percebido 

sob a forma de uma presença que eclode; physis seria a forma mais elevada e 

exemplar de ποίησις. Assim, ποίησις não é apenas o trabalhar de um cálice ou o 

esculpir de uma escultura; é também o romper do sol e a emergência dos cereais de 

sementes plantadas no solo profundo, o rebentar do jovem rebento, o emergir e 

abrir-se da flor.10 A τέχνη, enquanto obra de arte emergente, e a physis enquanto 

ente auto-emergente, não são apenas modos de ποίησις, de produção, mas também 

tipos de άλήθεια (verdade), ou desocultação, às suas próprias maneiras respectivas. 

Physis, aquilo que emerge espontaneamente e que nos interpela como algo 

abrangente, que se produz por conta própria, dispensando os processos de 

fabricação conscientes e planejados é um emergir para a desocultação ou 

descobrimento, e a τέχνη, por ser mais fundamentalmente uma compreensão ou 

uma forma de conhecimento que conhece o que está na base de cada ato de feitura 

ou produção, tal como acontece no ajustamento ou reação do artesão à madeira, é 

                                                 
8 ZIMMERMAN, Michael E. Confronto de Heidegger com a Modernidade: tecnologia, política e 
arte. op. cit.  p. 339-340.  
9 Cf. FOLTZ, Bruce V. Habitar a terra: Heidegger, ética ambiental e a metafísica da natureza. 
Tradução de Jorge Seixas e Sousa. Lisboa: Piaget, 2000. p. 155. 
10 Cf. Ibid., p. 156. 



ao mesmo tempo um “abrir”, um “revelar” as coisas dentro do mundo que funda. O 

que, finalmente, Heidegger atribui à τέχνη enquanto autêntico desvelamento da obra 

de arte é a manifestação do ente em sua abertura. 

Com isso, podemos dizer que a arte, como τέχνη, é uma forma de 

desencobrimento que vem revelar uma produção de sentido, e não uma verdade 

absoluta. Ao contrário, a arte corresponde à άλήθεια, como um modo de 

desencobrimento livre da obrigação da “adequação”. A τέχνη revela uma verdade 

produtora, e não uma verdade certa, adequada e totalizadora. A arte, como τέχνη 

pertence à poesia (pro-dução), conduz do encobrimento ao desencobrimento. A arte 

é o modo de άλήθεια que faz brilhar o seu desencobrimento como desencobrimento, 

ao contrário da com-posição pertencente à técnica moderna, que se desencobre 

com obsessão pela dis-posição e, portanto, encobrindo o seu próprio caráter de 

desencobrimento e matematizando a natureza enquanto fundo de reserva, para que 

nenhum outro desencobrimento possa vir a germinar. Em outras palavras, enquanto 

a técnica moderna quer tornar a natureza dis-ponível para a sua exploração 

constante (controle e segurança do cálculo), encerrando-se em sua manifestação 

unívoca, a τέχνη grega conduz cada desencobrimento ao seu brilho próprio, à sua 

beleza, sem encobrir a multiplicidade de outras possibilidades – simplesmente por 

ser pro-dução de sentido; condução ao desencobrimento. Encontramos essa idéia 

na seguinte passagem de A Questão da Técnica: “a arte chamava-se apenas τέχνη. 

Era um des-encobrir-se único numa multiplicidade de desdobramentos. A arte era 

piedade, isto é, integrada na regência e preservação da verdade”.11 

A essência da arte é ποίησις, poesia e a essência desta é a verdade. Para 

Heidegger, verdade, ou melhor, aquilo que faz da verdade o que ela é, se traduz 

como um acontecimento histórico desde o qual o mundo de um povo se revela. A 

verdade assim compreendida por Heidegger é, como anunciamos, uma retomada do 

fenômeno que o grego antigo denominou άλήθεια – fenômeno desde o qual o ser 

dos entes vem à tona e ganha significado. Verdade que assim nos reporta para o 

próprio acontecimento do mundo. Desse modo, se a verdade assim compreendida 

se mostra como a essência da poesia, essa não pode ser compreendida como um 

gênero literário, pois, poesia para Heidegger é antes o movimento desde o qual as 

coisas surgem; é o movimento de produção desde onde acontece a desocultação do 

                                                 
11 HEIDEGGER, Martin. A questão da técnica. In: Ensaios e conferências. op. cit. p. 36. 



ente fazendo com que este ganhe corpo e significado. O acontecimento da arte 

enquanto poesia, e a poesia enquanto instauração da verdade permite, portanto, a 

fundação de um mundo como clareira histórica de desvelamento dos entes com os 

outros e com as coisas de maneira apropriada. É justamente nesse ponto sobre arte 

e verdade que Heidegger coloca, em A Origem da Obra de Arte, o conflito entre 

mundo e terra. É a partir do conflito entre mundo e terra – o pôr-se em obra da 

verdade que está em jogo na obra de arte – que podemos compreender o 

pensamento heideggeriano da arte e também da verdade na fundação de um mundo 

histórico. A instauração de um mundo e a produção da terra constituem, assim, dois 

traços essenciais no ser-obra da obra: 

O mundo é a abertura que se abre nos vastos caminhos das 
decisões simples e decisivas no destino de um povo histórico. A terra 
é o ressair forçado a nada do que constantemente se fecha e, dessa 
forma, dá guarida. Mundo e terra são essencialmente diferentes um 
do outro e, todavia, inseparáveis. O mundo funda-se na terra e a 
terra irrompe através do mundo. Mas a relação entre mundo e terra 
nunca degenera na vazia unidade de opostos, que não têm que ver 
um com outro. O mundo aspira, no seu repousar sobre a terra, a 
sobrepujá-la. Como aquilo que se abre, ele nada tolera fechado. A 
terra, porém, como aquela que dá guarida, tende a relacionar-se a 
conter em si o mundo. 12 

O confronto entre mundo e terra é um combate, mas não uma discórdia 

que provoca a destruição. Pelo contrário, no combate essencial, o combatente torna-

se mais autenticamente o que é. Esse é o conflito que marca a obra de arte, pois 

não é outra coisa que está em jogo na obra de arte senão a relação entre mundo e 

terra. Ser obra quer dizer instalar um mundo, sendo que aqui mundo não é uma 

simples reunião de coisas existentes e sim o livre domínio onde todo ente pode 

surgir e ser reconhecido, ter significado. Assim, a obra enquanto obra instala um 

mundo e mantém aberto o aberto do mundo. Mas ao instalar um mundo, longe de 

deixar desvanecer a matéria, a obra faz sobressair a terra, a obra deixa que a terra 

seja terra.13  É deste modo que o poeta ao dizer a palavra não faz como aqueles que 

habitualmente falam e escrevem apenas para conceituar ou dar nome às coisas, 

mas, faz de forma tal que a palavra se torne e permaneça verdadeiramente uma 

palavra. Portanto, a obra de arte que repousa em si mesma advém desse combate 

entre mundo e terra. Mas, a terra só irrompe através do mundo e o mundo só se 

                                                 
12 Cf. HEIDEGGER, Martin. A origem da obra de arte. op. cit. p. 38. 
13 Cf. Ibid., p. 36. 



funda na terra. E o que tem lugar por meio do templo grego ou da estátua de um 

deus ou mesmo da palavra é, não apenas a eclosão do mundo, mas a sua 

instauração sobre a terra. Assim, a obra, ao mesmo tempo em que erige um mundo, 

faz vir a terra. E compreender a terra é saber que a terra só pode ser acolhida como 

terra, isto é, preservada em seu velamento. Aqui a verdade insere-se na obra: “a 

verdade advém como combate entre clareira e ocultação, na reciprocidade adversa 

entre terra e mundo”.14 Não apenas o ente natural é revelado na obra de arte, mas a 

própria terra atua na essencialização da obra de arte. Para compreendermos melhor 

este ponto, passemos, então, à consideração de Heidegger realizada em A Origem 

da Obra de Arte sobre uma pintura de Van Gogh de um par de sapatos de 

camponês. A respeito deste quadro, Heidegger nos diz: 

Da abertura escura do gasto interior dos sapatos a penosa 
caminhada do camponês olha para fora. No duro peso rústico dos 
sapatos está a tenacidade acumulada do seu lento caminhar através 
dos longos e sempre uniformes campos varridos pelo vento forte. No 
couro está a umidade e a riqueza do solo. Debaixo das solas 
encontra-se a solidão do caminho do campo no cair da noite. Nos 
sapatos vibra o silencioso chamado da terra, sua dádiva quieta do 
grão colhido e sua inexplicável auto recusa na estéril desolação do 
campo invernal. Esse utensílio é impregnado por uma preocupação 
resignada com a certeza do pão, a alegria sem palavras de ter uma 
vez mais agüentado a necessidade, o tremor diante do iminente 
parto e o calafrio diante da circundante ameaça da morte. Esse 
utensílio pertence à terra, e está protegido no mundo da camponesa. 
Deste pertencer protegido o utensílio mesmo ergue-se para o seu 
permanecer-em-si-mesmo.15 

Nessa consideração acima, Heidegger inicia a descrição do que vem a 

ser o utensílio do calçado. A evidência de que “qualquer um conhece o que são 

calçados” repousa na visada dos mesmos como o que deve ser à-mão em alguma 

serventia. “Todo mundo sabe o que pertence ao calçado [...] um utensílio desses 

serve para a vestimenta dos pés. Correspondentemente à serventia, se para o 

trabalho no campo ou para a dança, matéria e forma são diferentes”.16 Esta é a 

visada já alcançada pela análise do utensílio feita por si: “o ser-utensílio do utensílio 

consiste em sua serventia”.17 O exemplo da pintura de Van Gogh põe em evidência, 

ao mesmo tempo, o ser do utensílio e o ser da obra, põe em evidência, também, ao 

mesmo tempo, a capacidade de revelação própria da obra e a capacidade de 
                                                 
14 Ibid., p. 50. 
15 Ibid., p. 26. 
16 Ibid., p. 26. 
17 Ibid., p. 26. 



revelação própria do lugar mesmo a que pertence o utensílio e a camponesa à qual, 

por sua vez, o utensílio pertence.  

O modo de ser do utensílio consiste na sua serventia. Mas esta, por sua 

vez, só é possível graças à “confiabilidade”. Por força da confiabilidade, a 

camponesa está entregue à terra e está certa de seu mundo. O utensílio enlaça 

mundo e terra enquanto mundo e terra do ser-aí humano. “Mundo e terra estão aí, 

para ela [a camponesa] e para os que com ela são à sua maneira, apenas assim: no 

utensílio”.18 O que há de essencial no utensílio, porém, é desde sempre inseparável 

do mundo e da terra a que ele pertence, ou seja,  se a confiabilidade do utensílio  é  

que  primeiramente  dá  ao  simples  mundo  sua  seguridade e assegura à terra a 

liberdade de seu contínuo irromper, ele próprio, utensílio, é um signo da finitude do 

ser-aí e sua pertença a mundo e terra; que o utensílio seja no modo da 

confiabilidade diz, essencialmente, da condição finita do ser-aí humano na terra. 

Tudo isso, a pintura do par de sapatos do camponês diz por si mesma. 

Esse dizer/mostrar da obra significa que a obra abriu o ente em seu ser. 

Mas não só ela traz consigo o mundo e a terra a que pertence o par de sapatos e, 

com ele, a camponesa; o próprio par de sapatos traz consigo o mundo e a terra a 

que pertencem. “O ser-utensílio do utensílio, a confiabilidade, mantém reunidas em 

si todas as coisas sempre segundo a sua maneira e alcance. A serventia do utensílio 

é, todavia, apenas a conseqüência essencial da confiabilidade”.19 A potencialidade 

de desencobrimento presente no utensílio é poética. A verdade do modo de ser do 

ser-aí, como aquele que pertence a mundo e terra, está em obra na obra, isto é, a 

verdade mesma se essencializa na obra. Segundo Heidegger, a verdade, como 

clareira e ocultação do ente, só acontece na medida em que se poetiza: 

Toda arte, enquanto deixar-acontecer da adveniência da verdade do 
ente como tal, é na sua essência Poesia. A essência da arte, na qual 
repousam simultaneamente a obra de arte e o artista é o pôr-em-
obra-da-verdade. A partir da essência poetante da arte acontece que, 
no meio do ente, ela erige um espaço aberto, em cuja abertura tudo 
se mostra de outro modo que não o habitual.20 

Ao colocar a essência da arte na poesia (Dichtung), Heidegger diz que a 

poesia é o modo de ser originário, subjacente a todas as formas de arte. Mas o que 

é dito poeticamente nas mais variadas formas de arte? Heidegger afirma que o dizer 
                                                 
18 Cf. Ibid., p. 28. 
19 Ibid., p. 28. 
20 Ibid., p. 58. 



projetante (que é a poesia) é aquele que, na preparação do dizível, faz ao mesmo 

tempo advir, enquanto tal, o indizível ao mundo.21 Há uma relação quase paradoxal 

aqui: a poesia diz aquilo que se esconde no próprio discurso. Dito de outro modo, o 

dizer da poesia projeta o que não se revela, aquilo que, sob outros discursos, 

tenderia a manter-se no ocultamento. Nesse sentido, a tarefa do dizer poético é 

imensa, pois pretende dizer aquilo que é indizível, aquilo que ainda não se 

apresentou na linguagem. Por isso se diz que a poesia é um dizer projetante, na 

medida em que projeta, na linguagem, aquilo que estava previamente oculto. 

A poesia acontece na linguagem: “cada língua é o acontecimento do 

dizer, no qual para um povo, emerge historicamente o seu mundo e se salvaguarda 

a terra como reserva”.22 Isso significa que é no seio da linguagem que a poesia se 

torna um dizer projetante. É na linguagem que um povo se mantém na relação com 

a história, não uma relação com algo que é intrínseco à sua constituição, mas numa 

relação consigo mesmo, projetando-se no aberto, pelo desocultamento do ente, num 

dizer poético. Toda essa humanidade encontra-se sempre, historicamente lançada e 

projetando-se, na medida em que, por meio da linguagem, compreende 

poeticamente o seu mundo. Nessa relação poética com o mundo é que se dão todos 

os caminhos traçados pela linguagem: “num tal dizer é que se cunham de antemão, 

para um povo histórico, os conceitos da sua essência, a saber, a sua pertença à 

história do mundo”.23 Essa afirmação significa dizer que o povo, na medida em que é 

histórico, já sempre se pronunciou, poeticamente, sobre o mundo. Nesse sentido, o 

mais importante dessa afirmação seja perceber que, antes mesmo de pensarmos a 

fundação e a condução dos destinos de um povo por meio da ciência ou da política, 

algo mais fundamental aconteceu, uma visão poética sobre o mundo por meio da 

linguagem. Para compreendermos melhor essa relação entre a linguagem enquanto 

dizer poético e a arte, analisemos esse trecho da obra heideggeriana: 

[...] a arte, enquanto o pôr-em-obra-da-verdade, é poesia. Não é 
apenas a criação da obra que é poética, mas também é poética a 
salvaguarda da obra, só que à sua maneira própria; com efeito, uma 
obra só é real como obra na medida em que nos livramos do nosso 
próprio sistema de hábitos e entramos no que é aberto pela obra, 

                                                 
21 Ibid., p. 59. 
22 Ibid., p. 59. 
23 Ibid., p. 59. 



para assim trazermos a nossa essência a persistir na verdade do 
ente.24 

O que Heidegger está dizendo aqui é que a poesia não é o resultado final 

do processo de criação de um artista, mesmo porque isso recairia num esquema 

estético, nos moldes da subjetividade, e que a salvaguarda da obra também 

manifesta poesia. A salvaguarda da obra não significa manter a arte em museus, por 

exemplo. Salvaguardar uma obra é poesia, porque, para salvaguardá-la, foi 

necessário o despojamento daquilo que nos é habitual, o mais possível, na 

experiência do mundo instaurado pela obra. Compreender o mundo instaurado pela 

obra é já apreender poeticamente o seu dito, acompanhar o pôr-se-em-obra-da-

verdade. A verdade só ocorre na obra de arte por dar-se numa possibilidade que 

está diretamente relacionada a cada um de nós: 

[...] o projeto verdadeiramente poemático é a abertura daquilo em 
que o ser-aí, como histórico, já está lançado. Isto é a terra, e para um 
povo histórico, a sua terra, o fundo que se fecha sobre si mesmo, 
sobre o qual repousa, com tudo o que, ainda para si mesmo oculto, 
já é. Mas é o seu mundo que, a partir da relação do aí, reina como 
desvelamento do ser. É por isso que tudo o que foi dado ao homem 
se deve, no projeto, trazer à luz do fundo que se fecha, 
expressamente nele posto. Só assim é que ele próprio se funda 
como fundo que sustém.25 

Portanto, o que a obra de arte diz, passa a fazer sentido para cada um, de 

acordo com a sua historicidade. Mas essa historicidade que é estruturalmente do 

ser-aí, não o remete a um isolamento. Pelo contrário, a história do indivíduo está 

sempre ligada à história dos outros e, portanto, à do seu povo. Assim, a poesia é 

dizer projetante porque o ser-aí situado recolhe e projeta adiante o ser da obra.  O 

pôr-se-em-obra-da-verdade que ocorre na obra está fundado na abertura do ser, no 

envio histórico a que cada ser-aí pertence facticamente:  

[...] o projeto poemático provém do nada, no ponto de vista de que 
nunca aceita a sua oferta a partir do habitual e do que até então 
havia. Todavia, nunca vem do nada, na medida em que o que por ele 
é lançado é só a determinação retida do próprio ser-aí histórico.26 

Em A Origem da Obra de Arte, Heidegger aprofunda a noção de história, 

fazendo a inversão do papel originário da história que, em Ser e Tempo, descendia 

                                                 
24 Cf. Ibid., p. 60. 
25 Cf. Ibid., p. 60. 
26 Ibid., p. 61. 



da temporalidade ekstática do ser-aí27, mas que, após a viragem (Kehre), é pensada 

em termos de história do ser. A Origem da Obra de Arte faz o deslocamento da 

historicidade do ser-aí para a sua inserção na história do povo, no sentido da 

interligação do seu destino histórico do ser-aí com o seu povo. A poesia é vista por 

Heidegger no seu sentido histórico, não no sentido vulgar de causas e efeitos e nem 

no sentido de uma seqüência linear de acontecimentos. Mais originariamente, a 

poesia tem o caráter de ser um começo (Anfang), um salto antecipativo (Vorsprung) 

não mediatizável. Assim, a obra não tem o seu sentido compreendido como 

resultado de várias mediações, antes, a obra põe-em-obra o desocultamento do ente 

de uma forma decisiva e antecipativa. Nesse sentido, a arte é o fundamento do que 

vem a seguir, ou seja, instaura, começa, e “funda a história”.28 Ainda sobre o tema 

da história e do papel do povo, Heidegger afirma: 

[...] sempre que a arte acontece, quando há um começo, produz-se 
na história um choque (Stoss), a história inicia ou reinicia de novo. 
História não quer aqui dizer o desenrolar de quaisquer fatos no 
tempo, por mais importantes que sejam. História é o despertar de um 
povo para a sua tarefa, como inserção no que lhe está dado.29 

O começo inicia ou reinicia a história. Ao povo é dada essa tarefa de dar 

contado seu tempo, no sentido de uma instauração, tal como primeiramente ocorreu 

com os gregos, segundo Heidegger. O começo não deve ser identificado com um 

mero início, historicamente pontuável. De acordo com Heidegger: 

[...] a imediatidade do começo, a peculiaridade do salto a partir do 
não-mediatizável, não exclui, mas antes inclui que o começo se 
prepare muito longamente e de uma forma inteiramente inconspícua. 
O autêntico começo, enquanto salto (Sprung) é sempre um salto 
antecipativo (Vorsprung), em que o que ainda há-de-vir já está 
ultrapassado, se bem que veladamente. O começo já contém, oculto, 
o fim. O autêntico começo não tem o aspecto incipiente do primitivo. 
O primitivo é sempre sem futuro, porque sem o salto doador e 

                                                 
27 Na segunda seção de Ser e Tempo Heidegger comenta sobre a constituição fundamental da 
historicidade do ser-aí a partir da temporalidade: “a análise da historicidade da presença busca 
mostrar que esse ente não é ‘temporal’ porque ‘se encontra na história’ mas, ao contrário, que ele só 
existe e só pode existir historicamente porque, no fundo do seu ser, é temporal [...] A presença [o ser-
aí] sempre possui faticamente a sua [história] e pode possuí-la porque o ser deste ente constitui-se 
de historicidade [...] Delimitou-se o ser da presença como cura. A cura funda-se na temporalidade. É, 
pois, no âmbito da temporalidade que devemos buscar um acontecer que determine a existência 
como histórica. No fundo, a interpretação da historicidade da presença se comprova, portanto, 
apenas como uma elaboração mais concreta da temporalidade”. Ser e Tempo. 2. ed. Tradução 
revisada e apresentação de Márcia Sá C. Schuback; posfácio de Emmanuel Carneiro Leão. 
Petrópolis: Vozes; Bragança Paulista: Editora Universitária São Francisco, 2006. p. 468; 474. 
28 HEIDEGGER, Martin. A origem da obra de arte. op. cit. p. 62. 
29 Ibid., p. 62 



fundador e sem avanço. Nada é capaz de libertar a partir de si, 
porque nada contém de oculto senão aquilo em que está preso.30 

O começo não é, portanto, um mero ponto factual no passado, mas aquilo 

que instaurou decisivamente uma época. Embora, em A Origem da Obra de Arte, 

Heidegger não utilize a expressão “época”, ela é pressuposta, conceitualmente, na 

descrição dos vários momentos históricos que instauraram um mundo, os gregos, a 

Idade Média e Modernidade. A passagem da história do ser-aí para a história do ser 

ele mesmo, possibilita que se pense na história da humanidade, a partir do advento 

do ser, quando se instaura um mundo. Desse ponto de vista, Duque-Estrada diz 

“que o mundo mundifica, isto quer dizer que ele já não se deixa compreender 

enquanto estrutura constitutiva do modo de ser do Dasein”.31 Ou seja, não se trata 

mais do mundo referido a partir das ocupações e preocupações do ser-aí, e sim, do 

mundo que vige nas suas configurações epocais. 

O mundo, sob essa perspectiva, alcançaria uma complexidade ainda 

maior nas suas obras posteriores, na descrição da quadratura (Geviert). O mundo 

passa a ser a tensão entre terra e céu, mortal e divino. A tarefa do homem é o 

habitar que se dá no conflito entre esses eixos. Situar-se nesse conflito é poetar. De 

acordo com Heidegger, “é a poesia que permite ao habitar ser um habitar”. O poetar, 

no sentido específico da Origem da Obra de Arte, assinala o modo como o ser-aí 

pode situar-se, originariamente, na clareira do ser. Se o mundo era, em Ser e 

Tempo, um existencial do ser-aí32, a partir da viragem, ele adquire um estatuto 

histórico mais amplo, na medida em que não se restringe à existência e à 

temporalidade do ser-aí, mas estende-se ao acontecer do ser na sua própria 

história. Sendo assim, a arte constitui, enfim, uma forma essencial e necessária em 

que acontece a verdade decisiva para o nosso ser-aí histórico. No entanto, veremos 

que a civilização da técnica e da ciência moderna concebe e uniformiza todas as 

coisas em termos de racionalidade instrumental e de funcionalidade operativa: 

Falar-se de produção como de uma ‘libertação’ ou de um ‘deixar ser’ 
não faz sentido. Pelo contrário, fazer alguma coisa significa causar 

                                                 
30 Ibid., p. 61. 
31 DUQUE-ESTRADA, Paulo César. Ciência e pós-representação: notas sobre Heidegger. Política e 
trabalho, Revista de Ciências Sociais, ano 22, n. 24. João Pessoa: PPGS, UFPB. 2006. p. 77. 
32 Em Ser e Tempo, mundo em seu aspecto ontológico não é concebido como a totalidade dos entes 
dentro do mundo, mas do ponto de vista fenomenológico-hermenêutico, mundo é pensado como 
constitutivo da presença, portanto como um existencial: “‘mundo’ é um caráter da própria presença”. 
Cf. HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p. 112. 



que ela aconteça, ou querer que ela surja à vista, com vista a servir 
um propósito dentro do sistema tecnológico.33  

Assim como a techne grega, também a técnica moderna refere-se ao 

desocultamento que é seu domínio. Entretanto, o desocultamento da techne é 

transformado pelo desocultamento da técnica moderna. Nos gregos, a techne como 

capacidade para produzir utensílios e obras de arte, conduzindo assim à aparição 

entes que a natureza seria incapaz de produzir, não implicaria jamais uma atitude 

arrogante e de agressão à physis. Nos modernos, desde que o desocultamento 

transforma-se em certeza que se assegura dela mesma na claridade dos objetos 

que ela se propõe, a técnica moderna transforma-se numa incessante provocação 

generalizada da physis. O desocultamento da técnica moderna, portanto, se daria 

sobre o modo do desafio, da provocação. As coisas passam a ser compreendidas 

cada vez mais no âmbito de um sistema racional que estabelece entre elas nexos de 

causalidade e constâncias que podem ser expressas em leis certas e seguras. Esse 

fato é de fundamental importância como preparação para o processo de 

objetificação inerente à metafísica e à ciência moderna. É dessa maneira que a 

metafísica do subjetivismo idealiza a essência da natureza como objeto de protótipo 

mensurável-calculista de uma técnica através da qual se fornece o fundamento 

metafísico para a possibilidade, ou mesmo, a necessidade de sujeitar e dominar a 

natureza através da tecnologia maquinística. A seguir, delinearemos a concepção 

moderna da subjetividade que, tendo como ponto de partida o ego cogito sum de 

Descartes e seus fundamentos inabaláveis e validamente universais sobre os quais 

as entidades são fundadas, explicadas e asseguradas na representação da 

presença, acabam por caracterizar a metafísica ocidental como uma metafísica de 

caráter predominantemente produtivista. 

 

1.2. O ego cogito sum cartesiano como fundamento metafísico da concepção 

moderna da subjetividade 

 

Mas o que sou eu, então? Uma coisa que pensa. Que é uma coisa 
que pensa? É uma coisa que duvida, que concebe, que afirma, que 
nega, que quer, que não quer, que imagina também e que sente [...] 
Ao menos, é bastante certo que me parece que vejo, que ouço e que 

                                                 
33 ZIMMERMAN, Michael E. Confronto de Heidegger com a Modernidade: tecnologia, política e 
arte. op. cit.  p. 346. 



me aqueço; e é propriamente aquilo que em mim se chama sentir, e 
isto, tomado assim precisamente, nada é a não ser pensar.34 

 

Ao procurar o subjectum, quer dizer, o que sustém as suas próprias 

qualidades, o subjectum mais estável, o mais constantemente presente, mas, 

sobretudo, o mais verdadeiro, o mais certo, Descartes situa-o no eu, na alma, na 

razão, no pensamento, considerados termos equivalentes.35 Com Descartes, 

inaugura-se a moderna filosofia do sujeito, ou seja, o homem que era visto como um 

ser entre outros seres, pelo cogito, toma consciência de si, assume-se e posiciona-

se como “senhor e possuidor da natureza”. Dá-se, dessa maneira, o descentramento 

do saber, deslocando-se do ser para o homem, tornando-se a subjetividade o novo 

fundamento da metafísica. Quando no âmbito da metafísica moderna, o eu penso36 

(cogito) converte-se em princípio fundador, o eu e o homem alcançam uma posição 

única. O termo subjectum restringe-se ao homem, sujeito pensante e representador, 

de tal maneira que, o eu do homem coloca-se a serviço desse subjectum. Como 

sujeito, o homem se funda a si mesmo como medida de todas as medidas com as 

quais se mede o que pode ser tomado como certo, verdadeiro e existente. Portanto, 

no âmbito da metafísica moderna, o subjectum se identifica com o ego de um 

suposto sujeito pensante. Esse ego seria o ente mais verdadeiro e evidente, cuja 

certeza é mais acessível e indubitável. Na metafísica cartesiana, a condição de 

possibilidade da experiência estaria no sujeito que enuncia os modos da 

experiência. Ao enunciar o ego cogito sum, Descartes está dizendo que, dado que o 

                                                 
34 DESCARTES, René. Meditações. In: Os Pensadores. São Paulo: Nova Cultural, 2006. p. 262-263. 
35 Cf. HAAR, Michel. Heidegger e a essência do homem. Tradução de Ana Cristina Alves. Lisboa: 
Piaget, 1997. p. 125-126. 
36 O “eu penso” não pode ser mera representação, pois para que o pensamento “eu penso” possa 
ocorrer é preciso que haja efetivamente pensamento; o pensamento, portanto, é ou existe. Todavia, 
devemos notar, é o próprio pensamento que constata (percebe, conhece) sua existência. 
Primeiramente, é o próprio pensamento que constata seu poder (faculdade ou capacidade) de 
pensar. Ele afirma de si mesmo: eu penso. É este ato reflexivo ou autoconsciência que expressa 
necessariamente a subjetividade. O pensamento constata o poder de pensar, e o constata pelo 
próprio ato reflexivo, como sendo seu esse poder: eu penso. Na medida, portanto, que o pensar 
envolve necessariamente o ser ou a existência, o pensamento, pode, simultaneamente dizer: eu sou, 
eu existo. Neste ponto, podemos concluir que o sujeito metafísico, em Descartes, não é um atributo 
de uma coisa corporal que seria capaz de pensar, mas, enquanto pensamento, é o sujeito próprio, o 
ego cogito, aquilo que pensa: o ser do pensar subsiste na própria realidade do pensamento; o 
pensamento é o próprio sujeito do ato de pensar. Com isso, determina-se agora a natureza do 
pensamento: 1) ele não envolve o ser da matéria ou da extensão, pelo contrário, é uma realidade 
absolutamente distinta dela; 2) ele é, portanto, um ser em si, uma substância (res); 3) substância, 
portanto, puramente espiritual, pura inteligência. A demonstração de que o pensamento é uma res é o 
ponto fundamental para se determinar a natureza do pensamento, caso contrário, ele não seria pura 
inteligência, mas poderia ser, de algum modo, material ou extenso, ou seja, o pensamento poderia 
ser um mero fenômeno corporal (material ou extenso). 



eu constata sua existência na medida em que pensa e que, talvez, se deixasse de 

pensar, deixaria ao mesmo tempo de existir, e também que isso permanece 

verdadeiro mesmo que não exista nenhuma realidade exterior de corpos materiais, 

então apenas o pensamento é um atributo que não pode ser separado do eu, de 

modo que o eu é essencialmente uma coisa pensante. Uma coisa pensante, e não 

mais simples ato de pensar, é o que se revela ser, agora, o objeto primeiro e, ao 

mesmo tempo, o sujeito do conhecimento, ou seja, realidade puramente pensante, a 

substância inteligente, a razão. 

Todavia, para que eu conheça que sou na medida em que penso, eu devo 

ter consciência de que penso, de que penso não isso ou aquilo, mas, 

essencialmente, do próprio ato de pensar: eu penso e tenho, portanto, a consciência 

de que sou e existo. Assim, a proposição “eu sou, eu existo”, só é verdadeira 

quando eu a concebo, isto é, quando eu penso (tomo consciência) de que “sou ou 

existo”. Na quarta parte do Discurso do Método, Descartes diz que:  

[...] nada há no eu penso, logo existo, que me assegure de que digo 
a verdade, exceto que vejo muito claramente que, para pensar, é 
preciso existir, julguei poder tomar como regra geral que as coisas 
que concebemos mui clara e mui distintamente são todas 
verdadeiras [...].37  

O simples enunciar ou pensar a minha existência não comporta nenhuma 

verdade, se tal pensamento ou enunciado não expressar a consciência real que 

tenho da minha existência. Esse sujeito pensante, sendo condição de qualquer 

experiência possível, é também, na auto-evidência da certeza de si, o ponto de 

partida para a construção do edifício do saber e de todo processo de objetificação e 

re-presentação, que serve, segundo Heidegger, para toda a falência de nosso lidar 

com a natureza,38 ao dizer que, a devastação da terra começa no momento em que 

a verdade se circunscreve como certeza na qual a re-presentação e a produção 

humanas asseguram-se de si mesmas. Tal vontade de re-presentar (que se instala 

                                                 
37 DESCARTES, René. Discurso do método. In: Os pensadores. Vol. I. 4. ed. Tradução de J. 
Guinsburg e Bento Prado Júnior. São Paulo: Nova Cultural, 1987. p. 47. 
38 Para Foltz, essa falência da relação entre homem e natureza a partir do processo de objetificação 
da metafísica da qual fala Heidegger, privou-nos da própria terra como uma casa para habitar, pois a 
metafísica da presença constante concebe a terra como matéria: “[...] é, portanto, como uma 
conseqüência da resultante ausência de uma casa que a tecnologia contemporânea se prepara para 
abandonar a terra como terra concentrando suas energias no cálculo [...] A conquista do átomo e a 
conquista do espaço cumprem, de uma forma complementar, a vingança da metafísica contra a terra; 
epilogam a desolação da terra [...]” FOLTZ, Bruce V. Habitar a terra: Heidegger, ética ambiental e a 
metafísica da natureza. op. cit.  p. 198. 



na técnica), esgota a terra até a exaustão, o abuso e a mutação do artificial.39 Todo 

pensar, científico e metafísico, baseiam-se na confiança de que a razão e suas 

categorias, mediante um processo de objetificação incondicionado da totalidade do 

ente, são capazes de apreender a verdade. Nesse sentido, a metafísica ocidental 

funda-se na preeminência da razão e na confiança em sua capacidade em 

apreender o verdadeiro. Para que o conhecimento seja, de acordo com a exigência 

cartesiana, absolutamente certo e seguro, o objeto do conhecimento deve ser de 

fato um objeto, uma coisa, um ser real, e não um mero aparecer, uma aparência. O 

conhecimento absolutamente certo e seguro, portanto, é aquele que tem como 

objeto a própria realidade das coisas, e nesse sentido, funda-se nela. A tarefa 

epistemológica cartesiana aparece como uma tarefa eminentemente metafísica: 

garantir que o sujeito tenha um conhecimento absolutamente certo e seguro das 

coisas é garantir que aquilo que o sujeito conhece é a realidade em si mesma. 

A exigência do homem ao exclusivo querer de sua razão certa de si 

mesma é a essência do processo mediante o qual o homem concebe sua essência 

na subjetividade, como acontece na metafísica cartesiana. Conforme os princípios e 

regras dessa subjetividade, o homem se instala e instala o que representa dentro da 

relação sujeito-objeto, ou seja, no âmbito do processo de objetificação da totalidade 

do ente. Por isso ele aspira a uma segurança no meio do ente organizável por ele 

mesmo. A metafísica cartesiana de certa forma pretende responder a essa 

aspiração do homem oferecendo-lhe um método para se alcançar alguma certeza no 

conhecimento. A modernidade proporia, com isso, uma “metafísica do sujeito” na 

medida em que o ser transforma-se em objeto do representar de um sujeito que 

pensa. Dizer que esse sujeito pensa, é dizer que ele representa, ou seja, mantém 

determinada relação com um representado. Representar significa aqui, a partir de si 

mesmo, colocar algo diante de si e garantir aquilo que é posto como tal. Essa 

garantia, sustenta Heidegger, advém de um calcular ou de uma maquinação, pois só 

a calculabilidade garante de antemão e constantemente a certeza do que se quer 

representar. O que domina não é o que está presente, mas o ataque; não mais uma 

“escuta” e um “ver” que deixam as coisas serem o que são, mas um desafio que 

submete a totalidade do ente ao cálculo, e à planificação. A metafísica da 

subjetividade, que surge nessa época, passa a interpretar o ente em sua totalidade 

                                                 
39 Cf. HEIDEGGER, Martim. A superação da metafísica. In: Ensaios e conferências. 2. ed. Tradução 
de Emmanuel C. Leão; Gilvan Fogel; Márcia Sá C. Schuback. Petrópolis, RJ: Vozes, 2002. p. 85-86. 



de maneira tal que só é e pode ser a partir do momento em que é posto por um 

sujeito autônomo que o produz e o representa em termos de maquinação. Para 

Descartes o universo material era uma máquina, ou seja, a realidade era vista como 

um sistema mecânico, e isso forneceu, no modo de proceder da ciência moderna, as 

bases para a exploração e a manipulação da natureza. A própria natureza 

funcionava de acordo com as leis mecânicas e toda a realidade poderia ser re-

presentada e explicada em função da organização e do movimento de suas partes. 

Afinal, podemos afirmar que “a maquinação é a prepotência do ser que se revela na 

época ou configuração em que os entes só se tornam disponíveis à medida que se 

mostram apropriáveis e apropriados ao cálculo, arranjo e planejamento.”40 

De fato, Descartes concebeu a subjetividade a partir da representação 

como método calculante que assegura a tomada na presença constante das coisas 

e do ser.41 O método calculante implica diretamente na objetivação e matematização 

ilimitada do ente em sua totalidade, desse modo, o que pode ser compreendido é 

tudo aquilo que pode ser adquirido no plano do mensurável enquanto é objeto nítido 

e evidente do sujeito certo de si mesmo. Sobre a suficiência da razão calculante e a 

utilização do método, afirma Descartes:  

[...] mas o que me contentava mais nesse método era o fato de que, 
por ele, estava seguro de usar em tudo minha razão, se não 
perfeitamente, ao menos o melhor que eu pudesse; além disso, 
sentia, ao praticá-lo, que meu espírito se acostumava pouco a pouco 
a conceber mais nítida e distintamente seus objetos [...].42  

O método seria, assim, o instrumento que permite o progresso e o 

controle do processo de objetificação. Esse método é sempre considerado na 

perspectiva do método matemático, ou seja, o método procura o ideal matemático – 

ser uma mathesis universalis. De fato, o pensamento cartesiano emergiu numa 

época em que o matemático se destacava como novo fundamento do conhecimento. 

Descartes participa desse trabalho de reflexão acerca da significação fundamental 

do matemático que torna possível o processo de objetificação da natureza e se 

                                                 
40 RÜDIGER, Francisco. Martin Heidegger e a questão da técnica: prospectos acerca do futuro do 
homem. Porto Alegre: Sulina, 2006. p. 123. 
41 Em Ser e Tempo, Heidegger afirma que, para Descartes, a única via de acesso autêntica para o 
ente em sua totalidade é o conhecer, no sentido do conhecimento físico-matemático. Na obra de 
Descartes o conhecimento matemático vale como o modo de apreensão dos entes, capaz de 
propiciar sempre uma posse mais segura do ser dos entes nele apreendidos. O que no ente se torna 
acessível pela matemática constitui, portanto, o seu ser. Cf. HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. 2. 
op. cit. p. 147-148.  
42 DESCARTES, René. Discurso do método. In: Os pensadores. Vol. I. op. cit. p. 40. 



converte em uma norma para o espírito investigador do sujeito moderno. O método é 

um proceder que garante, assegura e conquista o ente, colocando-o em segurança 

como objeto para um sujeito, isto é, para que algo possa ser considerado 

verdadeiro, ele deve corresponder à realidade de um modo tão necessário quanto 

uma dedução matemática.43 

 Só há metafísica se o ego cogito conceber-se a si mesmo como fonte de 

realidade semelhante a Deus44, valor e certeza de todas as coisas, ou seja, a razão 

arroga-se para si mesma o papel de Deus, de fundamento fundador, de produtor de 

todas as coisas. A proposição cartesiana do eu penso, portanto, exprimiria não 

apenas a primazia do eu humano, mas uma nova atitude e posicionamento do 

homem diante do ente em sua totalidade. Agora o homem se sabe absolutamente 

certo enquanto ente cujo ser é o mais certo e o mais fácil de ser conhecido, ou seja, 

o homem torna-se o fundamento e a medida colocada por ele para fundar e medir 

toda certeza e toda verdade. Assim, o conhecimento que a razão tem de sua 

realidade como coisa pensante, pura inteligência, bem como o conhecimento de 

todos os conteúdos inatos a ela, que se mostram verdadeiros à luz da razão, 

representam a essência e as propriedades essenciais das coisas corpóreas, isto é, a 

extensão e suas propriedades físico-matemáticas, são inatas à razão. São verdades 

eternas, naturezas imutáveis e eternas, colocadas por Deus na razão quando a 

criou. Que tenham sido colocadas por Deus, depreende-se necessariamente do fato 

de que, sendo inatas à razão, não foram, contudo, produzidas por ela; logo só 

                                                 
43 Esse critério de verdade como necessidade, Descartes retirou das próprias matemáticas e o 
generalizou para todo o conhecimento. Na segunda parte de seu Discurso do Método, Descartes 
afirma que: “[...] considerando que, entre todos os que precedentemente buscaram a verdade nas 
ciências, só os matemáticos puderam encontrar algumas demonstrações, isto é, algumas razões 
certas e evidentes, não duvidei de modo algum que não fosse pelas mesmas que eles examinaram; 
embora não esperasse disso nenhuma outra utilidade, exceto a de que acostumariam o meu espírito 
a se alimentar de verdades e a não se contentar com falsas razões”. DESCARTES, René. Discurso 
do método. In: Os pensadores. Vol. I. op. cit. p. 39. 
44 Aqui se nota a equivocidade do conceito de substância na filosofia de Descartes. Num sentido, que 
seria o sentido estrito, a única substância possível seria Deus, pois é o único ser que não precisa de 
conservação tendo por isso mesmo uma existência necessária. Neste sentido, o ser pensante não 
seria uma substância propriamente dita. Entretanto, Descartes também concede o nome de 
substância àqueles seres que só dependem de Deus, que seriam a substância pensante, a 
substância extensa e a união substancial. Essas três substâncias não teriam uma existência 
necessária, mas apenas possível e, no caso da substância pensante, a sua existência possível 
coincide com sua existência atual, pois em qualquer momento de sua duração, ou seja, em qualquer 
pensamento está contida sua existência. O pensamento no caso do cogito não é uma propriedade 
comum, ele é uma propriedade essencial e sendo uma propriedade essencial, ele ganha o caráter de 
substância. Por isso, Descartes afirma que sempre pensamos, mesmo que não lembremos de todos 
os nossos pensamentos. Se em algum momento eu deixasse de pensar imediatamente eu deixaria 
de existir, pois o pensamento é o próprio ser.  



podem ter sido colocadas nela pelo criador da própria razão. Que sejam naturezas 

eternas e imutáveis, explica-se pelo fato de os conteúdos matemáticos expressam 

“relações necessárias”, que são as propriedades essenciais e, portanto necessárias, 

da natureza extensa, a qual, por sua vez, é a substância de todas as coisas 

corporais, que permanece a mesma sob as diversas modificações e acidentes.45  

Conforme os princípios e normas dessa subjetividade, o homem se instala 

e instala o que representa dentro da relação sujeito-objeto, ou seja, no âmbito do 

processo de objetificação da totalidade do ente. Diante de sua essência centrada na 

subjetividade que se retrai junto com o ser mesmo, o homem torna-se seguro e 

busca o originariamente verdadeiro e consistente na certeza inabalável de si 

mesmo. Por isso, ele aspira a uma segurança no meio do ente organizável por ele 

mesmo. A verdade é certeza. Ela é isso que é assegurado e certo no e pelo ato de 

representar, mediante o qual o sujeito dispõe o ente diante de si como mera 

subsistência, como objeto. Para a certeza da verdade é decisivo que o sujeito esteja 

certo de si mesmo. O ato de conhecer não admite como objeto de conhecimento 

senão aquilo que é dis-posto por um sujeito como indubitável mediante o ato de 

representar e que, assim posto, é a todo momento matematizado. E, sendo assim, 

essa certeza de si mesmo torna-se, substancialmente, fornecedora da capacidade 

de representação do mundo através de e para o sujeito que apresenta. Em A 

Superação da Metafísica, Heidegger comenta que:  

[...] o ego cogito é para Descartes o que já se representa pro-posto e 
im-posto, sendo o vigente, o inquestionado, o indubitável, o que, 
cada vez, já está no saber, o certo e sabido em sentido próprio, o 
previamente consolidado, o que põe tudo em referência a si e deste 
modo se contra-põe a todo outro”.46  

Nada realmente é a menos que possa ser adequado ao planejamento 

matemático e “re-apresentado” ao ego cogito sum completamente certo de si 

mesmo. É nesse sentido que afirma Zimmerman: 

Descartes tornou possível à humanidade interpretar o mundo como 
imagem (Bild) cuja realidade era avaliada de acordo com a maneira 
como a imagem se perfila em relação aos padrões do sujeito 
meditador e produtor. Aquilo que é apresentado ao sujeito é-o ali 

                                                 
45 Nesse sentido, podemos citar a afirmação de Descartes a esse respeito: “[...] notei certas leis que 
Deus estabeleceu de tal modo na natureza, e das quais imprimiu tais noções em nossas almas que, 
depois de refletir bastante sobre elas, não poderíamos duvidar que não fossem exatamente 
observadas em tudo o que existe ou se faz no mundo”. DESCARTES, René. Discurso do método. In: 
Os pensadores. Vol. I. op. cit. p. 51. 
46 HEIDEGGER, Martim. A superação da metafísica. In: Ensaios e conferências. op. cit. p. 64. 



(zugestellt) não apenas como objecto pré-estabelecido, mas também 
como disponível (verfügbar) pelo sujeito. Como um dos fundadores 
da metodologia científica, Descartes mostrou-se já preocupado com 
a maneira como o conhecimento “objetivo” tornaria possível aos 
humanos adquirir controlo sobre os objectos.47 

A concepção da totalidade do ente agora se apresenta na forma do 

sistema na medida em que se torna possível uma imagem do mundo como resultado 

do processo de objetificação. Para uma metafísica que concebe o mundo como 

imagem, a totalidade do ente só é na medida em que é posta pelo homem que 

representa e elabora. Nesse sentido, dizer que a metafísica cartesiana inaugura a 

época moderna, na qual se torna possível colocar o mundo em imagem, significa 

dizer que nela também tomou-se uma decisão fundamental sobre a totalidade do 

existente e sobre a essência da verdade. A realidade do real se determina como 

objetividade, como aquilo que é concebido por e para o sujeito, como o que é 

mantido frente a ele. É a subjetividade que põe os limites e as condições em que 

algo pode tornar-se objeto e chegar à objetividade. A representação da época 

moderna do mundo no plano da imagem (Bild) consiste, portanto, na redução do 

ente em sua totalidade ao único estatuto de objeto que é representado pelo cálculo e 

que se constitui um chão (Bestand), uma base e reserva-disponível ilimitada de 

objetividade e matéria-prima (dentre elas o próprio homem que, posicionando-se 

como senhor da técnica, torna-se ele mesmo, uma peça disponível no vasto 

emaranhado técnico) a ser constantemente assegurada e explorada pela 

maquinização imposta pelo homem da técnica.  

A ciência moderna e a civilização técnica tornar-se-iam, com tudo isso, 

herdeiras da interpretação do ente e da verdade iniciada por Descartes no século 

XVII, na medida em que o querer dispor da natureza em sua totalidade, o tornar útil 

e o poder calcular antecipadamente, baseiam-se, essencialmente, no modo de 

operatividade e instrumentalidade da razão suficientemente centrada e confirmada 

sobre a certeza de si mesma. O subjetivismo moderno encontra-se, dessa maneira, 

intrinsecamente relacionado à idéia de que o eu (ego cogito), tendo certeza de si 

mesmo, chega por si mesmo ao conhecimento dos princípios universais e pode, 

assim, deduzir todo o edifício das ciências e chegar ao conhecimento 

                                                 
47 ZIMMERMAN, Michael E. Confronto de Heidegger com a Modernidade: tecnologia, política e 
arte. op. cit.  p. 262. 



universalmente válido para a ciência pelo método da dedução.48 A partir desse 

âmbito, Heidegger então elabora sua tese a respeito do fundamento metafísico que 

perpassa a ciência moderna e todos os fenômenos decisivos da nossa época 

moderna, a esse respeito comenta André Duarte: 

Para os modernos, o ser dos entes reside em seu caráter de objeto 
representado por um sujeito, ao mesmo tempo em que a essência da 
verdade passa a ser definida como certeza da representação. Para 
os modernos, pensar é re-presentar (Vor-stellen), isto é, capturar e 
trazer o ser do ente para diante do sujeito que conhece, objetivando-
o, de modo a que possa ser conhecido com certeza e permaneça 
sempre disponível para seu emprego calculado. Em outras palavras, 
o conhecimento proporcionado pela ciência moderna enquanto 
investigação é sempre um ajuste de contas, um contabilizar 
calculado a respeito da possibilidade do ente tornar-se disponível 
para a representação.49 

Enfim, podemos afirmar que o princípio da filosofia cartesiana encontra-se 

no feito de que nela o subjectum, o ego cogito sum é o que decide sobre o modo de 

ser como “constante presença” que compele à humanidade a organizar e 

homogeneizar tudo à volta de uma interminável busca do poder por si mesmo, e a 

verdade de todo ente como “certeza assegurada de toda representabilidade 

matemática.”50 Para Descartes, esse modo de ser como “constante presença” tem a 

                                                 
48 Sobre o método dedutivo de Descartes, ver sua obra Discurso do Método. Descartes, a partir da 
dúvida metódica, afirma que os nossos sentidos às vezes nos enganam e que, por isso, era 
necessário encontrar alguma coisa que fosse inteiramente indubitável. Percebe então, que a verdade: 
penso, logo existo, era tão firme e tão certa que nem mesmo as mais extravagantes suposições dos 
céticos poderiam abalá-la. Tendo notado que no cogito sum nada asseguraria que ele esteja dizendo 
a verdade, ao mesmo tempo que para pensar, é necessário existir, Descartes deduz tomar como 
regra geral que as coisas que concebemos muito clara e distintamente são todas verdadeiras 
havendo apenas alguma dificuldade em discernir as que concebemos distintamente. Como certezas 
claras e distintas do conhecimento inato temos a matemática e Deus. Como base do seu método 
dedutivo, Descartes elabora quatro preceitos para fazer a razão chegar ao conhecimento de todas as 
coisas que fosse capaz. São eles: “O primeiro era o de jamais acolher alguma coisa como verdadeira 
que eu não conhecesse evidentemente como tal; isto é, de evitar cuidadosamente a precipitação e a 
prevenção, e de nada incluir em meus juízos que não se apresentasse tão clara e tão distintamente a 
meu espírito, que eu não tivesse nenhuma ocasião de pô-lo em dúvida. O segundo, o de dividir cada 
uma das dificuldades que eu examinasse em tantas parcelas quantas possíveis e quantas 
necessárias fossem para melhor resolvê-las. O terceiro, o de conduzir por ordem meus pensamentos, 
começando pelos objetos mais simples e mais fáceis de conhecer, para subir, pouco a pouco, como 
por degraus, até o conhecimento dos mais compostos, e supondo mesmo uma ordem entre os que 
não se precedem naturalmente uns aos outros. E o último, o de fazer em toda parte enumerações tão 
completas e revisões tão gerais, que eu tivesse a certeza de nada omitir”. DESCARTES, René. 
Discurso do método. In: Os pensadores. Vol. I. op. cit. p. 37-38. 
49 DUARTE, André. Heidegger e Foucault, críticos da modernidade: humanismo, técnica e biopolítica. 
TRANS/FORM/AÇÃO: Revista de Filosofia da Universidade Estadual Paulista, UNESP. São Paulo: 
Fundação Editora da Unesp, v. 29, n. 2, p. 1-302, 2006. p. 99-100. 
50 Em seu livro Confronto de Heidegger com a Modernidade, Michael Zimmerman afirma que, para 
Heidegger, a representação matemática cartesiana foi o primeiro passo decisivo através do qual a 
tecnologia das máquinas modernas e com ela o novo mundo e os seus povos, tornaram-se 
metafisicamente possíveis. Isto é, para Descartes, o real era apenas aquilo que podia ser 



mesma significação que a representatidade para e pelo eu-sujeito. Isso não significa 

reduzir o ente a uma pura representação, e esta a uma ocorrência na consciência do 

sujeito. O que é decisivo aqui é como o ente torna-se acessível ao homem 

convertido em sujeito, ou seja, em senhor e mestre da totalidade do ente. O ser 

enquanto objeto do representar e o próprio ato de representar são assegurados pelo 

ato calculante de representar, pelo qual é assegurado ao homem seu modo de 

proceder em todos os sentidos no seio do ente.  

Com o advento da modernidade e do método científico, toda a verdade é 

fundamentada no embasamento metafísico da certeza própria do sujeito humano. O 

homem está seguro de que, consciente de si mesmo, e enquanto fundamento em 

que se assenta toda a certeza e conhecimento, pode, com isso, dizer agora que é: 

“nada escapa assim à objetivação humana, de maneira que toda relação com algo 

terá por tendência o caráter de uma cogitatio representadora na qual o homem se 

assegura a si mesmo e alcança a autocerteza”.51 Isso implica que o homem é aquele 

ente que dá a todo existente a medida, colocando em jogo o irrestrito poder do 

cálculo e do planejamento característicos do pensamento objetificador. Somente 

assim o homem é capaz de dispor e colocar a totalidade do ente diante de si. 

 

1.3. Civilização técnica: razão instrumental e operatividade 

 
No surgimento do projeto científico da modernidade52, desde o século XV 

ao XVII, encontram-se as novas concepções filosóficas e científicas do Humanismo 

e do Renascimento. Este período caracteriza-se pela emergência do indivíduo 

autônomo, com um contínuo domínio da natureza que agora é vista como mero 

objeto de investigação científica a ser manipulada e explorada pelo homem da 

                                                                                                                                                         
representado em termos que eram tão certos como a certeza de si mesmo (e a verdade universal 
matemática) que a presença do propósito sujeito o é para si-mesmo. Cf. ZIMMERMAN, Michael E. 
Confronto de Heidegger com a Modernidade: tecnologia, política e arte. op. cit. p. 263. 
51 ESPIGARES, Pablo Pérez. Nihilismo y violencia en la era de la técnica: diagnóstico epocal desde la 
crítica de Heidegger a la metafísica. Pensamiento. Revista de Investigación e Información Filosófica. 
Madrid: Universidad Pontifícia Comillas, vol. 63, num. 235, p. 1-172. enero-abril 2007. p. 89-90. 
(Tradução nossa). 
52 A ciência moderna apresenta algumas características tais como: a) passagem da ciência 
especulativa para a ativa, na continuidade do projeto renascentista de dominação da natureza e cuja 
fórmula se encontra em Francis Bacon: “saber é poder”; b) passagem da explicação qualitativa e 
finalista dos fenômenos naturais para a explicação quantitativa e mecanicista. Postulam-se relações 
mecânicas de causa e efeito segundo leis necessárias e universais, válidas para todos os fenômenos. 



técnica53. Essa idéia de domínio sobre a natureza é um desdobramento do 

humanismo renascentista, em que o homem na condição de sujeito do 

conhecimento é capaz de determinar suas ações sem precisar recorrer a forças 

transcendentes para regulá-las. Busca-se, assim, exercer um domínio sobre a 

totalidade do real. O novo modo de habitar e lidar com o mundo adquirido pelo 

homem do Renascimento, deu-se por meio do progresso e do controle de todas as 

coisas pelo uso da razão e da pluralidade e autonomia das ciências. O homem, que 

antes apresentava o seu saber constituído na e pela linguagem, contemplador do 

Cosmos, e que tinha sua principal finalidade em compreender o significado das 

coisas agora encontra na afirmação da razão e na certeza de si o fundamento para 

explorar, modificar a natureza e exercer a predição ou o controle. A crença na razão 

e na confiança na utilização do método matemático na produção do conhecimento e, 

nesta visão, concebido e aceito como verdadeiro, traduziram o ideal de ciência e 

assegurou o estabelecimento de uma nova racionalidade, conformando os ideais de 

progresso científico e realizações humanas no mundo. Trata-se, sobretudo, segundo 

Heidegger, da forma de agir do homem da técnica que, em primeiro lugar, encara e 

lida com a natureza enquanto um mero sistema operativo e calculável de forças.54 

As duas grandes características da ciência moderna são, essencialmente, 

a razão instrumental e a operatividade. No alvorecer do pensamento moderno, 

Bacon e Descartes vislumbraram algo que deveria ser o ponto central e o eixo do 

desenvolvimento de uma civilização pautada pela hegemonia da razão: a relação 

entre a técnica e a instrumentalização das relações entre o homem e a natureza e, 

concomitantemente, entre o homem e si mesmo. O conhecimento, como domínio da 

realidade, permite criar o império do homem sobre as coisas, que é ao mesmo 

tempo a “emancipação” humana: ideal trazido pelos pensadores da Modernidade. “A 

ciência do século XVII baseou-se num novo método de investigação, defendido 

vigorosamente por Francis Bacon, o qual envolvia a descrição matemática da 

                                                 
53 O modelo de racionalidade da ciência moderna é baseado na visão de mundo em que o homem e 
natureza estão separados. O homem, possuidor da razão, é senhor, a natureza, sua serva. Tal 
modelo deu origem a uma concepção inovadora, a do homem como dominador e senhor da natureza. 
De acordo com essa nova abordagem, a natureza é vista como passiva e apropriada para a 
subjugação e exploração do homem. Nesse sentido, comenta Santos: “Por um lado, a conversão do 
progresso em acumulação capitalista transformou a natureza em mera condição de produção. Os 
limites desta transformação começam hoje a ser evidentes e os riscos e perversidades que acarreta, 
alarmantes, bem demonstrados nos perigos cada vez mais iminentes de catástrofe ecológica”. 
SANTOS, Boaventura de Souza. Pela mão de Alice: o social e o político na pós-modernidade. 7. ed. 
São Paulo: Cortez, 2000.  p. 34. 
54 Cf. HEIDEGGER, Martin. A questão da técnica. In: Ensaios e conferências. op. cit. p. 24. 



natureza e o método analítico de raciocínio concebido pelo gênio de Descartes”.55 

Tudo isso está expresso, da forma mais nítida, na idéia de que conhecer as leis da 

natureza é algo inseparável de usá-las em nosso benefício. É este o sentido 

profundo da proposta de Bacon acerca de um conhecimento que se defina como um 

contato direto com os fatos e com as regras de comportamento dos fenômenos 

naturais, agora reduzidos à obediência da experimentação científica: se o nosso 

conhecimento se deixar guiar pela natureza, nossa ação a dominará.  

Em seu texto Novum Organum, Bacon busca construir um conjunto de 

regras úteis para uma investigação que proporcionasse maior controle instrumental 

sobre a realidade. Busca-se, assim, criar instrumentos que pudessem submeter as 

forças da natureza viabilizando sua transformação. Bacon foi o primeiro a formular 

uma teoria clara do procedimento indutivo que consiste em realizar experimentos e 

extrair deles conclusões gerais, a serem testadas por novos experimentos; esse 

“espírito baconiano” mudaria, desse modo, profundamente a natureza e o objeto da 

investigação científica. Segundo Capra, “a partir de Bacon, o objetivo da ciência 

passou a ser aquele conhecimento que pode ser usado para dominar e controlar a 

natureza”.56 É por esta via que o entendimento vence a superstição e desencanta a 

natureza, confirmando a tese weberiana do “desencantamento do mundo”.57 Contra 

a metafísica religiosa, Bacon afirma que “ciência e poder do homem se coincidem”.58 

Deste modo, caberia ao pensamento identificar a racionalidade intrínseca aos 

fenômenos analisados, o que iria conferir ao homem o poder de controlar suas 

formas de manifestação e o objetivo do cientista era extrair da natureza, sob o modo 

da provocação, todos os seus segredos. Quanto a Descartes, retomando o que 

vimos anteriormente em relação à metafísica da subjetividade, a visão de que o 

sistema de conhecimentos racionais, que abrange desde os fundamentos 
                                                 
55 CAPRA, Fritjof. O ponto de mutação: a ciência, a sociedade e a cultura emergente. Tradução de 
Álvaro Cabral. São Paulo: Cultrix, 2006. p. 49-50. 
56 Ibid., p. 51. 
57 Para Weber, o termo “desencantamento do mundo” determina não só a conversão de uma 
sociedade primitiva numa sociedade industrial, mas também todo o processo de transformação das 
instituições sociais, políticas, jurídicas e econômicas nas sociedades ocidentais modernas, mediante 
os mecanismos das formas de cálculo e racionalização.  Na sociedade e na ciência modernas, o 
homem acredita que, em princípio, não existe poder enigmático que possa intervir no rumo de nossas 
vidas, pois o homem racional é capaz de dominar tudo mediante o conhecimento e a previsão. Em 
Ciência e política, Weber afirma que para o homem moderno não existe mais apelação a meios 
mágicos para dominar ou esconjurar os espíritos. Ao homem moderno, cabe agora, recorrer à técnica 
e à previsão. Cf. WEBER, Max. Ciência e política: duas vocações. 18. ed. São Paulo: Cultrix, 2004. 
p. 30-31.  
58 BACON, Francis. Novum organum. Tradução de Aluysio Reis de Andrade. In: Os Pensadores. São 
Paulo: Abril Cultural, 1984. p. 13. 



metafísicos até as aplicações técnicas, teria como objetivo livrar o homem das 

adversidades naturais; isso é algo que aparece ao pensador francês de forma tanto 

mais clara quanto mais toma consciência da unidade profunda entre a teoria e a 

prática. Para que o homem possa usar as leis naturais visando libertar-se da 

natureza e colocá-la a seu serviço, faz-se necessário que veja com distanciamento 

crítico e reflexivo como as mesmas operam nos objetos naturais e nele próprio. O 

fundamento de seu domínio sobre a natureza é a separação, que permite ao sujeito 

reconhecer a mediação cognitiva entre ele e o objeto como condição do uso da 

instrumentalidade que se organizará como o império da técnica. Em Bacon, no viés 

empírico, e em Descartes, na via idealista de conhecimento moderno, encontramos 

a ciência como realizadora do “bem geral de todos os homens”: 

Bacon entendia que o bem-estar do homem dependia do controle 
científico obtido por ele sobre a natureza, o que levaria à facilitação 
da sua vida. Assim julgava imprescindível o domínio do homem 
sobre a natureza, a partir do conhecimento de suas leis [...] A 
verdadeira finalidade da ciência é contribuir para a melhoria das 
condições de vida do homem; de fato, para Bacon o conhecimento 
não tem valor em si, mas sim pelos resultados práticos que possa 
gerar.59  

 Estas características rompem com o saber logo-teórico dos gregos 

antigos, com o nosso ser-no-mundo constituído pela linguagem, ou seja, o advento 

da Modernidade caracteriza-se pela ruptura com a relação simbólica entre homem e 

mundo, pois o nosso ser-no-mundo-na-e-pela-linguagem deixa o mundo tal como ele 

é; ele não altera as coisas, não transforma os entes, a natureza; o símbolo não 

rompe as paisagens, nem destrói as florestas, ele dá sentido às coisas, organiza, 

indica fins. Em outros termos, podemos dizer que a partir da ciência moderna o 

conhecimento deixa de ser meramente descritivo para impor-se como postura que 

objetiva a realidade através de procedimentos experimentais, que já são capazes de 

matematizar, calcular, prever e, em grande medida, apropriar produtivamente a 

realidade. Prova disso é dada, por exemplo, através da apreensão do espaço pela 

geometria; procedimento que é estendido à toda realidade, fazendo com que todo 

conhecimento possível passe a ser pensado desde o formato das ciências exatas. 

Essa transformação opera resultados significativos, pois a partir dela também a 

realidade se enquadra numa representação objetiva na qual as relações entre 

                                                 
59 ANDERY, Maria Amélia. Para compreender a ciência: uma perspectiva histórica. 5. ed. Rio de 
Janeiro: Espaço e Tempo, 1994. p. 191. 



causas e conseqüências só podem ser inferidas na lida com a matematização da 

própria realidade. A ciência moderna ocupa-se, portanto, da verdade do que pode 

ser mensurado e calculado; lida com a verdade que é imanente ao ente enquanto 

objeto a partir da racionalização total. Vejamos o que Heidegger afirma a respeito da 

disposição que rege o pensamento calculativo: 

Muitas vezes e quase por toda parte reina a idéia de que o 
pensamento que se guia pelo modelo da representação e cálculo 
puramente lógicos é absolutamente livre de qualquer dis-posição. 
Mas também a frieza do cálculo, também a sobriedade prosaica da 
planificação são sinais de um tipo de dis-posição. Não apenas isto; 
mesmo a razão que se mantém livre de toda influência das paixões 
é, enquanto razão, pre-dis-posta para a confiança na evidência 
lógico-matemática de seus princípios e regras.60 

O pensamento calculativo da ciência moderna pretende legitimar uma 

definição, um resultado. O cálculo busca legitimar uma definição, porque é com o 

resultado que está preocupado, e também porque aspira que seus resultados 

tenham utilidade. Em nome da utilidade, advinda de resultados seguros, o 

pensamento calculativo se empenha no controle total da natureza. O sentido mais 

amplo da dis-posição que sustenta o pensamento calculativo tem o caráter de 

investimento em um acúmulo incessante e progressivo do útil. O pensamento 

calculativo pretende se tornar, pelo viés do método científico, um modo totalizante e 

absoluto de estabelecer relações com a natureza, submetendo e restringindo a 

nossa lida com as coisas à utilidade. Ele se apropria de todos os fenômenos com a 

certeza de ter encontrado segurança e, seguro de si, ele se lança a controlar e 

dominar os fenômenos pela mensurabilidade. 

Com tudo isso, na imagem moderna do mundo, a natureza aparece como 

complexo de forças passível de ser calculado. Cálculo e experiência são maneiras 

de fazer com que a natureza “se anuncie” como uma totalidade assim concebida. 

Nota-se, então, que a ciência moderna concebe um tipo único de razão, que é a 

imagem do mundo, mas não apenas isso, e também a atividade e a ação no mundo. 

Essas são as marcas do espírito científico que foi inaugurado por Galileu, Descartes 

e Newton. A partir desse ideal científico, a realidade era explicada a partir de 

formulações racionais, por meio de formulações físico-matemáticas e geométricas. 

Santos corrobora com essa idéia de que a ciência moderna voltou-se totalmente 
                                                 
60 HEIDEGGER, Martin. Que é isto – a filosofia? In: Conferências e escritos filosóficos. Tradução e 
notas de Ernildo Stein. São Paulo: Nova Cultural, 2005. p. 39. 
 



para um modelo totalitário, pautado na matemática e nas ciências da natureza com 

suas leis, regularidades e experimentação para conduzir a razão humana na 

produção de conhecimentos verdadeiros e universais, ao dizer que: 

As idéias que presidem à observação e à experimentação são as 
idéias claras e simples a partir das quais se pode ascender a um 
conhecimento mais profundo e rigoroso da natureza. Essas idéias 
são as idéias matemáticas. A matemática fornece à ciência moderna, 
não só o instrumento privilegiado de análise, como também a lógica 
da investigação, e ainda o modelo de representação da própria 
estrutura da matéria.61 

Essa transformação opera resultados muito significativos, pois a partir 

dela também os objetos em seus fenômenos, se enquadram numa representação 

objetiva na qual a relação entre causas e conseqüências só podem ser inferidas na 

lida com a constituição objetiva do objeto. Constituição essa, que para que seja 

científica, deve ser igualmente realizada no plano do matematizável. A ciência 

moderna ocupa-se, portanto, da verdade que pode ser objetivável, lida com a 

verdade que é imanente ao ente enquanto objeto. O objeto calculável põe-se ao 

dispor do fazer científico através de uma racionalização total, ou seja, a ciência 

moderna afigura-se como uma atividade extremamente racional que pressupõe o 

real, para, sem perdê-lo de vista, forçar, através de uma apreensão representativa, 

os entes enquanto objetos a prestarem contas de suas propriedades.  

Desse modo é que, com os pensadores do Renascimento e do inicio da 

Idade Moderna: Galileu, Newton, Bacon e Descartes, por exemplo, ocorrerá, assim, 

uma profunda transformação na racionalidade científica ao se revelar o lado 

instrumental, experimental e operativo da ciência. A ciência moderna será operatória 

e quantificadora, e não mais contemplativa:  

A fim de possibilitar aos cientistas descreveram matematicamente a 
natureza, Galileu postulou que eles deveriam restringir-se ao estudo 
das propriedades essenciais dos corpos materiais – formas, 
quantidades e movimento –, as quais podiam ser medidas e 
qualificadas”.62  

Na física galilaica e newtoniana não basta fazer ver e deixar ser o que é 

tal como é, a teoria da ciência moderna agora reconstrói aleatoriamente o real como 

correlato de um cálculo, obrigando a natureza a apresentar-se em sua plena 

                                                 
61 SANTOS. Boaventura de Souza. A crítica da razão indolente: contra o desperdício da 
experiência. São Paulo: Cortez, 2000. p. 63. 
62 CAPRA, Fritjof. O ponto de mutação: a ciência, a sociedade e a cultura emergente. op. cit. p. 51. 



calculabilidade e objetificação. Desse modo, podemos afirmar que a ciência 

moderna é intervencionista e objetificadora, na medida em que ela é impulsionada 

por um projeto matemático de natureza que não deixa as coisas serem o que são. A 

finalidade do conhecimento matemático e planificador é exclusivamente, nesse 

sentido, aumentar o poder e o controle do homem sobre a natureza, inaugurando a 

“nova era” em que a humanidade deve, de modo progressivo, adquirir o poder de 

conquistar e submeter a natureza aos fundamentos da razão calculante, pois a 

experimentação científica utiliza-se da linguagem da matemática para formular as 

leis da natureza. 

A matemática fornece à ciência moderna, não só o instrumento 
privilegiado de análise, como também a lógica da investigação, como 
ainda o modelo de representação da própria estrutura da matéria. 
Para Galileu, o livro da natureza está inscrito em caracteres 
geométricos e Einstein não pensa de modo diferente. Deste lugar 
central da matemática na ciência moderna derivam duas 
conseqüências principais. Em primeiro lugar, conhecer significa 
quantificar. O rigor científico afere-se pelo rigor das medições. As 
qualidades intrínsecas do objecto são, por assim dizer, 
desqualificadas e em seu lugar passam a imperar as quantidades em 
que eventualmente se podem traduzir. O que não é quantificável é 
cientificamente irrelevante. Em segundo lugar, o método científico 
assenta na redução da complexidade. O mundo é complicado e a 
mente humana não o pode compreender completamente. Conhecer 
significa dividir e classificar para depois poder determinar relações 
sistemáticas entre o que separou.63 

Só no âmbito de um projeto matemático, as coisas e os fatos mostram 

aquilo que realmente são: algo mensurável e calculável. O projeto matemático 

considera o que e o como em virtude dos quais as coisas devem ser consideradas 

de antemão. As determinações e os enunciados prefixados no projeto matemático 

são condições de possibilidade de toda objetificação possível. Isso é afirmado no 

pensamento de Descartes, pois  a certeza cartesiana é matemática e, nesse 

sentido, Descartes acreditava que a chave para a compreensão do universo era a 

sua estrutura matemática; para ele, ciência era sinônimo de matemática. Esta nova 

racionalidade científica alicerçada nas leis da matemática e da operatividade vem a 

constituir o fundamento da civilização técnica e da idéia moderna de mundo como 

máquina. Para Descartes, por exemplo,  

                                                 
63 SANTOS, Boaventura de Sousa. Um discurso sobre as ciências. 2. ed. São Paulo: Cortez, 2004. 
p. 27-28 



[...] o universo material era uma máquina [...] Não havia propósito, 
vida ou espiritualidade na matéria. A natureza funcionava de acordo 
com as leis mecânicas, e tudo no mundo material podia ser explicado 
em função da organização e do movimento de suas partes.64  

A representação mecanicista é uma forma de conhecimento que se 

pretende utilitário e funcional sendo a realidade algo objetificável, uma mera coisa a 

ser dominada e transformada. Segundo Roland Omnès,  

Descartes marcou-nos a todos, mesmo que seja apenas por uma 
visão mecanicista da realidade, em que o mundo físico e seus 
fenômenos são concebidos como uma máquina e suas partes [...] É 
também a ele que devemos, bem como a Galileu, a idéia de que a 
natureza é governada por leis cuja fórmula é a matemática.65  

A ciência moderna, enquanto uma das mais importantes dimensões do 

pensamento representacional, desencadeou, desta forma, o modo pelo qual o 

homem se volta para o mundo a partir do saber da instrumentalidade técnica, na 

medida em que esta exprime quantidades e relações quantitativas que são fontes de 

valor e de sentido. Para a humanidade moderna, os entes são objetivados e 

representados pelos humanos; os entes apenas são autorizados a aparecer na 

medida em que se conformam com as expectativas impostas sobre si pelo sujeito 

seguro de si mesmo.66  Portanto, a diferença decisiva entre a techne dos gregos e a 

técnica moderna teria radicado numa mudança do modo de entender a verdade, isto 

é no modo de entender a manifestação ou desocultação das coisas. 

 Essa mudança específica, segundo Heidegger, foi acompanhada de uma 

alteração completa na maneira do homem interpretar o mundo e na posição 

fundamental que ele passou a ocupar no meio dos entes. Ora, é precisamente com 

bases nesses dois aspectos da mudança, desde o início do século XVII – que 

consistem em compreender as coisas do mundo como coisas a submeter a 

mecanismos impositivos e conectivos numa rede ideal de totalidade matematizada – 

que a ciência e a técnica moderna se congregam. Ou seja, a origem comum da 

ciência e da técnica moderna consiste numa “intimação provocante” da natureza. No 

quadro desta intimação, e no caso das ciências, a natureza é provocada a dar 

respostas segundo relações determinadas, é por assim dizer, obrigada a manifestar-

se numa objetividade calculável. Essa concepção matemática da natureza projeta a 

                                                 
64 CAPRA, Fritjof. O ponto de mutação: a ciência, a sociedade e a cultura emergente. Op. cit. p. 56. 
65 OMNÈS, Roland. Filosofia da ciência contemporânea. São Paulo: UNESP, 1996. p. 91. 
66 Cf. ZIMMERMAN, Michael E. Confronto de Heidegger com a Modernidade: tecnologia, política e 
arte. op. cit. p. 283. 



priori um plano único e bem ordenado de formas puras e leis imutáveis, às quais 

devem se conformar os fenômenos naturais.  

Nesse sentido, por exemplo, a natureza, para a física galilaica e 

newtoniana não corresponde mais à concepção grega de physis enquanto um surgir, 

um manifestar-se a partir de si mesmo, e que teria como condição de possibilidade o 

mistério do velado que cerca toda presença e que é irredutível a qualquer processo 

de objetificação e matematização. Natureza agora, com o advento da ciência 

moderna, se refere às múltiplas relações entre os corpos e compreende um tempo e 

um espaço onde se torna possível uma ordenação de lugares e determinações de 

ordens, sem qualquer hierarquização. Nessa natureza não há lugares naturais, o 

espaço é o espaço puro e homogêneo da geometria, onde todos os pontos são 

equivalentes. A crença na razão e a confiança na utilização do método matemático e 

operacional na produção do conhecimento e nesta visão, concebido e aceito como 

verdadeiro, traduziram o ideal de ciência e assegurou o estabelecimento de uma 

nova racionalidade, conformando os ideais de constante progresso científico e 

realizações humanas. 

 

1.4. Tecnociência contemporânea e dissolução da essência humana 

 

Este mundo técnico é, em essência, construção e compreensão do 
homem mesmo [...] na civilização técnica o homem se descobre a si 
mesmo como invenção científica e como obra técnica.67 (Schelsky) 

 

Na temática anterior, vimos que a matematização da ciência moderna e 

do seu objeto põe em marcha o pleno desenvolvimento da civilização técnica, a 

totalidade do real é vista sob o ângulo de sua manipulação ilimitada e, neste 

aspecto, a relação entre homem e natureza passa a ser realizada de maneira 

operativa e mensurável. Na contemporaneidade, vivemos sob o signo de uma 

civilização denominada tecnocêntrica, o termo “tecnociência” designa a intrínseca 

ligação, o entrelaçamento entre técnica e ciência, cujas características são a 

indissolubilidade entre a operatividade (tecnomatemática) e a prática científica, como 

também o primado da técnica sobre a teoria. O ideal antigo – sustentado na relação 

                                                 
67 SCHELSKY, H. Auf der Suche nach Wirklichkeit, Munich, Goldmann, 1979. pp. 456-457. In: 
HOTTOIS, Gilbert. El paradigma bioético: una ética para la tecnociencia. Barcelona: Anthropos, 
1991. p. 54. (Tradução nossa). 



simbólica pela linguagem entre homem e natureza e no saber logo-teórico – está, 

todavia, radicalmente transformado pelo projeto ocidental do saber operativo e 

matemático.  

Tendo em vista que “a violação da natureza e a civilização do homem 

caminham de mãos dadas”,68 podemos afirmar, assim como Hans Jonas, que “antes 

de nossos tempos as interferências do homem na natureza, tal como ele próprio as 

via, eram essencialmente superficiais e impotentes para prejudicar um equilíbrio 

firmemente assentado.”69 Nossa ação já não é impotente e contemplativa, pois nos 

aventuramos a subjugar a natureza com suas criaturas na medida em que a 

tecnociência suscita o desejo de inovação e de afirmação da técnica. Dessa 

maneira, ao longo da história da metafísica da tradição, podemos constatar que a 

concepção teórica da contemplação discursiva (ser-no-mundo-na-e-pela-linguagem) 

tem cedido o seu lugar a uma relação de contínuo progresso na ordem de um 

empreendimento da práxis técnica de manipulação e de produção, ou seja, a relação 

teórico-discursiva é substituída por uma relação de manipulação, de transformação 

da realidade. Enquanto o correlato da ciência antiga era a essência do objeto a ser 

conhecido, agora, com a tecnociência, o correlato é a plasticidade do “objeto” a ser 

manipulado e modificado; sua linguagem é puramente matemática e objetiva. 

Não obstante, o início do século XXI caracterizar-se-á pelas profundas 

mudanças no agir humano e pelas inovações científicas: biotecnologia, biomedicina, 

genética, informática e tantas outras; isto significa que as alterações provocadas 

pela intervenção técnica do homem atingem, de fato, a crítica vulnerabilidade da 

natureza. Convertida, sobretudo, em provocação, intervenção e manipulação, a 

investigação científica transforma-se em um modo de operação baseado na 

eficiência, seguridade e poder de ação. Mas, contudo, a tecnociência não só tornará 

a natureza algo objetificável, como também o próprio homem que, nessa aliança 

entre técnica e ciência, colocava-se como senhor e possuidor da natureza. De fato, 

a manipulação tecnocientífica, a conformação técnica do homem que elimina a 

mediação simbólica e a constituição na e pela linguagem, suscita um “perigo 

essencial” – que examinaremos de forma mais abrangente no decorrer de nosso 

trabalho – para a existência humana: a eliminação da mediação pela linguagem 
                                                 
68 JONAS, Hans. O princípio responsabilidade: ensaio de uma ética para a civilização tecnológica. 
Tradução de Marijane Lisboa; Luiz Barros Montez. Rio de Janeiro: Contraponto: Ed. PUC-Rio, 2006. 
p. 32. 
69 Ibid., p. 32. 



entre homem e mundo e sua decorrente coisificação, em outras palavras, o homem 

deixa de ser constituído no modo de ser-no-mundo e passa a ser mera dis-

ponibilidade, coisa entre as coisas. Em A Questão da Técnica, aponta Heidegger:  

Somente à medida que o homem já foi desafiado a explorar as 
energias da natureza é que se pode dar e acontecer o 
desencobrimento da dis-posição. Se o homem é, porém, desafiado e 
dis-posto, não será, então, que mais originariamente do que a 
natureza, ele, o homem, pertence à dis-ponibilidade? As expressões 
correntes de material humano, de material clínico falam neste 
sentido.70  

Quando, de fato, a tecnociência reduz e conforma todo o ente ao único 

estatuto de objeto pela calculabilidade e, sobretudo, pela manipulabilidade 

tecnológica (a cibernética, a clonagem e a manipulação genética do homem, por 

exemplo), ela acaba por fazer surgir um laço de união profundo entre o homem e a 

máquina, o Cosmos é representado na imagem da máquina, do cálculo, como uma 

reserva ilimitada de objetividade, na qual a essência humana se dissolve. O sistema 

tecnocientífico, tal como uma mega-máquina, uniformiza e conforma (no sentido de 

dar forma e de provocar conformismo). A mega-máquina tecnocientífica, como rolo 

compressor esmaga as culturas, apagando as diferenças e homogeneizando o 

mundo em nome da razão. Nesse mundo tecnocientífico desaparece a diferença 

entre a máquina e os seres vivos. Tais diferenças são neutralizadas no processo 

indiferenciado da informação que instrumentaliza e uniformiza a linguagem. No 

horizonte da representação tecnocientífica o homem tem seu lugar no vasto círculo 

regulador, ou como aquele que toma decisões, ou como massa de manobra, ou 

ainda como ruído que deve ser eliminado para melhor eficiência e produtividade do 

sistema. Com efeito, o poder adquirido e aumentado pela tecnociência para 

modificar e manipular a natureza e a essência humana pode ilustrar-se, segundo 

Hottois, com alguns exemplos tomados da literatura científica, vejamos alguns deles: 

– se concebem máquinas futuras como seres vivos que podem 
evoluir [...] a cibernética torna possível a manipulação mais delicada 
do ser vivo o que, por sua vez, torna possível uma nova geração 
cibernética [...] 
– se modificam totalmente os modos de reprodução natural: o caso 
extremo é a clonagem [...] 
– se patenteiam seres vivos manipulados como se fossem invenções 
inéditas. 

                                                 
70 HEIDEGGER, Martin. A questão da técnica. In: Ensaios e conferências. op. cit. p. 21-22. 



– [...] se manipula a morte [...] o ser-para-a-morte, pensado desde 
sempre nas religiões e nas filosofias, tem-se convertido em uma 
espécie de defeito técnico contingente e temporal.71 

Todas estas possibilidades do sistema tecnocientífico como uma mega-

máquina que uniformiza e conforma todo o ente à representabilidade em nome do 

ego cogito (Razão), suscitam uma transgressão da capacidade lingüístico-simbólica 

que constitui a essência do homem e que o relaciona com o mundo. Assiste-se, 

portanto, a uma evolução da tecnociência expressa na união intrínseca entre esta e 

o poder, na manipulação e no controle de tudo o que é possível e produzível, de tal 

forma que nos é permitido admitir que o aumento de poder atribuído à tecnociência e 

às mudanças nas ações do homem, coloca, na realidade, a exigência de uma ética 

de previsão e responsabilidade compatíveis com nossa contemporaneidade 

tecnocientífica. O projeto do saber, específico da tecnociência, é tanto um fazer 

como um poder, e é bastante razoável, portanto, poder afirmar-se que implica 

necessariamente inúmeros problemas de natureza ética. O saber é um fabricar, um 

transformar – até mesmo a natureza humana, como no caso do homem que busca 

reinventar e modificar a sua própria natureza. É esta a práxis tecnocientífica que nos 

conduz a questões de ordem ética. Sobre a possibilidade de transformação da 

natureza humana colocada pela tecnociência, comenta Hans Jonas que se trata de: 

[...] sonho ambicioso do Homo faber, condensado na frase de que o 
homem que tomar em suas mãos a sua própria evolução, a fim não 
meramente de conservar a espécie em sua integridade, mas de 
melhorá-la e modificá-la segundo seu próprio projeto. Saber se 
temos o direito de fazê-lo, se somos qualificados para esse papel 
criador, tal é a pergunta mais séria que se pode fazer ao homem que 
se encontra subitamente de posse de um poder tão grande diante do 
destino. Quem serão os criadores de “imagens”, conforme quais 
modelos, com base em qual saber? Também cabe a pergunta sobre 
o direito moral de fazer experimentos com seres humanos futuros.72 

Na medida em que a tecnociência está segura de seu objeto – calcular 

tudo o que é como processo controlado –, surge também a idéia de determinar a 

liberdade do homem como liberdade planejada, quer dizer, controlável. Tal idéia 

desempenha um papel fundamental nesse projeto tecnocientífico de exercer um 

pleno controle sobre o homem e as coisas. A instrumentalização realizada pela 

                                                 
71 HOTTOIS, Gilbert. El paradigma bioético: una ética para la tecnociencia. op. cit. p. 55-56;58. 
(Tradução nossa). 
72 JONAS, Hans. O princípio responsabilidade: ensaio de uma ética para a civilização tecnológica. 
op. cit. p. 61. 



tecnociência sobre a natureza e sobre as estruturas e funções do agir humano têm 

como pressuposto a seguinte tese: só podemos conhecer aquilo que fabricamos. A 

própria ciência da natureza seria orientada pela convicção de que só podemos 

conhecer fazendo, refazendo ou reconstruindo a natureza mediante modelos lógico-

matemáticos. O homem procura, assim, garantir o acesso às coisas que ele não fez 

representando e simulando os processos que as levam à existência, mas como 

meros objetos. Quando a tecnociência reduz todo ente ao único estatuto de objeto, 

ela se constitui como o modo de fazer e abordar a realidade através de uma base de 

reserva ilimitada de objetividade, na qual o próprio homem em sua essência se 

dissolve, pois quando tudo se torna objeto, passa a existir apenas uma Rede, um 

gigantesco fio de relações instrumentais. A calculabilidade e, sobretudo, a 

manipulabilidade inerentes à tecnociência acabam por fazer emergir a 

representação que, pelo cálculo, sobrepõe a natureza e o homem ao nivelamento da 

uniformidade organizada, pois tudo parece disponível e acessível. 

É nessa era de desafios e problemas éticos trazidos pela tecnociência, na 

qual “o próprio homem passou a figurar entre os objetos da técnica”73 que emerge a 

bioética. Sua proposta consiste na tomada de consciência da humanidade acerca de 

nosso mundo tecnológico na tentativa de unir técnica, futuro e ética numa 

constelação nova que se expressa na crescente tomada de consciência de nossa 

responsabilidade no que diz respeito ao futuro e, mais exatamente, com relação ao 

tipo de futuro que produziremos tecnicamente, por exemplo, esgotando, ou não, 

certos recursos planetários, elegendo ou não tal tipo de energia ou tolerando tal 

forma de manipulação genética.74 A seguir, analisaremos como se deu o surgimento 

da bioético enquanto uma nova proposta ética que engloba o cuidado com o agir 

pautado na responsabilidade com o futuro aberto e inconcluso, na segunda metade 

do século XX, frente às questões/problemas da tecnociência e seus desafios para a 

contemporaneidade. 

 

1.5. Desafios da tecnociência para a bioética 

 
Os avanços e as inovações tecnológicas das últimas décadas no campo 

da tecnociência trazem em si um enorme poder de intervenção sobre a globalidade 

                                                 
73 Ibid.,. p. 57. 
74 Cf. HOTTOIS, Gilbert. El paradigma bioético: una ética para la tecnociencia. op. cit. p. 77. 



da vida, obrigando, desse modo, a profunda reflexão bioética em razão das 

conseqüências advindas para os indivíduos e a sociedade. A bioética, de caráter 

eminentemente multidisciplinar, compreende, segundo Potter,  

[...] uma abordagem cibernética em relação à contínua busca de 
sabedoria pela humanidade, que define como saber como usar o 
conhecimento para a sobrevivência humana e para o 
aperfeiçoamento da condição humana.75 

Como se sabe, o termo teria sido primeiramente lançado na década de 70 

por Van R. Potter, nos Estados Unidos. Em seus textos Bioética: Ponte Para o 

Futuro e Bioética Global e Sobrevivência Humana, o autor americano descortina 

uma visão global da humanidade plasmada agora em outro ambiente propiciado por 

significativas mudanças e impactos tecnológicos. Nesse contexto, podemos lembrar 

a descoberta do DNA na década de 50 como um dos importantes elos da cadeia de 

evoluções científicas que constituiu a revolução biológica subseqüente. Os 

transplantes, a reprodução, a biogenética foram avançando surpreendentemente em 

pesquisas e aplicações científicas e tecnológicas.76 Os problemas que daí surgem 

estão profundamente relacionados a questionável sobrevivência da humanidade e 

sua relação com a biosfera num futuro aberto e inconcluso e, para tanto, faz-se 

necessário segundo Potter, ciência e ética darem-se as mãos para assegurarem a 

sobrevivência ecológica do planeta por meio da justiça e da democratização do 

poder e do conhecimento científico. 

Coerentes com os respectivos títulos, ambas as publicações de Potter 

desenvolvem uma proposta futurista, centrada na idéia de sobrevivência da espécie 

com os recursos da ética aplicada à beneficência da humanidade. A condição para 

que isso ocorra exige a redução da distância social que caracteriza a produção 

científica nos meios acadêmicos, o que por sua vez implica que o respeito a valores 

humanos emule com o domínio técnico dos avanços da biotecnologia. “A ética lida 

com o âmbito do que deve ser e, portanto, pressupõe a imagem do futuro que de 

certa forma contrasta com o presente [...] as decisões éticas são normalmente 

                                                 
75 POTTER, V. R. Bioética global e sobrevivência humana. In: BARCHIFONTAINE, Christian de Paul 
de; PESSINI, Leo (Orgs.) Bioética: alguns desafios. 2. ed. São Paulo: Ed. do Centro Universitário 
São Camilo, Ed. Loyola, 2002. p. 347. 
76 ANJOS, Márcio Fabri. Bioética: abrangência e dinamismo. In: BARCHIFONTAINE, Christian de 
Paul de; PESSINI, Leo (Orgs.) Bioética: alguns desafios. op. cit. p. 347.  



conclusões para guiar ações futuras em termos de futuras conseqüências”77, 

escreve o autor em Bioética Global e Sobrevivência Humana citando George 

Kieffer78, depois de assinalar que “a bioética global, como um novo saber ético, é 

uma necessidade para a sobrevivência humana a longo prazo.”79 Cabe à bioética 

uma vigilância sistemática sobre a produção do saber que tem na contínua 

democratização das pesquisas científicas o seu interesse moral maior, razão por 

que, conscientes do progresso e para onde o avanço materialista da ciência e 

tecnologia está levando a cultura ocidental, devemos pensar na bioética como uma 

tentativa de responder à questão que a humanidade enfrenta no contexto do 

respeito pela natureza: que tipo de futuro estamos construindo e se temos algumas 

opções. Foi nesse contexto que surgiu e consolidou-se o paradigma bioético80 frente 

aos desafios impostos pela tecnociência e pelas pesquisas e intervenções 

científicas, abrangendo questões como a utilização de seres vivos em experimentos, 

a legitimidade moral do aborto ou da eutanásia e as implicações profundas da 

pesquisa e da prática no campo da genética, por exemplo, e tendo em seu momento 

inicial de estruturação a importância do papel exercido pelos movimentos sociais de 

defesa dos direitos humanos.  

Dessa forma, a bioética emergiu porque houve uma crescente 

proliferação, especialização e segmentação do saber científico, deixando um déficit 

de compreensão desse saber, do ponto de vista dos valores morais. O objetivo da 

bioética como ética aplicada é diminuir esse isolamento em que se encontram as 

problemáticas do desenvolvimento tecnocientífico, em paralelo às suas reflexões 

éticas. Por isso uma das características da bioética é que só pode ser viável se 

                                                 
77 POTTER, V. R. Bioética global e sobrevivência humana. In: BARCHIFONTAINE, Christian de Paul 
de; PESSINI, Leo (Orgs.) Bioética: alguns desafios. op. cit. p. 341. 
78 Segundo Potter, a única exceção entre os eticistas médicos que levou a sério a visão de bioética 
como “ponte para o futuro” foi o Prof. George Kieffer, que em 1978 escreveu numa abordagem mais 
ampla e extensiva o seu livro Bioethics.  
79 POTTER, V. R. Bioética global e sobrevivência humana. In: BARCHIFONTAINE, Christian de Paul 
de; PESSINI, Leo (Orgs.) Bioética: alguns desafios. op. cit. p. 337. 
80 Warren T. Reich aponta três grandes razões para a emergência do paradigma bioético: em primeiro 
lugar, o fato de que as questões da bioética conquistaram o pensamento contemporâneo porque 
representam conflitos de primeira grandeza no campo da tecnologia e dos valores humanos básicos, 
precisamente aqueles que têm que ver com a vida, a morte e a saúde; em segundo lugar, haveria um 
interesse intenso e generalizado na bioética porque ela oferece um estimulante desafio intelectual e 
moral; em terceiro lugar, o rápido crescimento do campo da bioética tem sido facilitado pela abertura 
ao trabalho multidisciplinar que hoje caracteriza muitos estudiosos e instituições acadêmicas, 
especialmente em matérias que dizem respeito a aspectos individuais e sociais do comportamento 
humano. Cf. REICH, Warren T. Encyclopedia of Bioethics, 4. vol., New York; London: Macmillan; 
Free Press, 1982. cap. XV. 



exercitada de maneira interdisciplinar, relacionando as problemáticas de caráter 

natural, social e científico.  De acordo com Newton von Zuben:  

[...] a bioética é o lugar onde se cruzam diversos problemas, ao 
mesmo tempo de modo teórico e prático, com aspectos tanto 
técnicos como científicos [...] Sua origem vincula-se à problemática 
suscitada pela tecnociência na área das ciências biomédicas. Porém, 
não se trata de um novo tipo de ética ou de deontologia médica. Seu 
domínio é mais vasto, incluindo, além dessas últimas, questões 
relacionadas às biotecnologias, engenharia genética, a ecoética ou 
ética ambiental, questões concernentes à biosfera, aos direitos 
humanos.81 

A proposta da bioética diz respeito às novas maneiras de agir do homem 

da técnica, da ciência e da maneira como lidamos com a natureza, tratada agora 

como mera reserva de estoque (Bestand) a ser constantemente explorada e 

modificada. O novo paradigma bioético, após exigir uma dinâmica reflexiva que 

procura resgatar modos humanos essenciais de ser na medida das novas 

intervenções técnicas, vê-se acossado em vários flancos, sobretudo pela 

persistência da concepção moderna da subjetividade. Como já vimos, essa 

concepção moderna de subjetividade bem como o domínio da razão instrumental e 

da operatividade na ciência moderna e, mais recentemente, na tecnociência, é que 

vai suscitar um novo modo de agir e de pensar a ética, pois “a técnica moderna 

introduziu ações de uma ordem inédita de grandeza, com tais novos objetos e 

conseqüências (...) que nenhuma ética e metafísica antiga pode sequer oferecer os 

princípios, quanto mais uma doutrina acabada.”82 

Podemos ainda, nesse contexto, ressaltar que a investigação sobre a 

possibilidade de uma dimensão inteiramente nova de significado ético frente a tais 

desafios impostos pelos avanços da técnica e da ciência moderna, começa quando 

o pensador alemão Hans Jonas abre a possibilidade de abordar o papel da ética de 

forma radical, pois a alternativa moral que se propõe a discutir é a tensão entre o ser 

e o não-ser, existência ou não existência. Se a existência da humanidade sempre foi 

considerada um dado primário, agora, face aos riscos que estão em jogo, passou a 

ser objeto do dever. É um dever e uma responsabilidade diante do “ser” e da 

“existência”, visto que o homem pode querer destruir-se. Sobre a necessidade de 

                                                 
81 ZUBEN, Newton Aquiles von. A bioética e tecnociências: a saga de Prometeu e a esperança 
paradoxal. Bauru, SP: Edusc, 2006. p. 181. 
82 JONAS, Hans. O princípio responsabilidade: ensaio de uma ética para a civilização tecnológica 
Tradução de Marijane Lisboa; Luiz Barros Montez. Rio de Janeiro: Contraponto: Ed. PUC-Rio, 2006. 
p. 39; 41. 



conservação da existência, afirma o pensador francês Paul Ricouer: “enquanto, na 

natureza, a autoconservação não deve ser ordenada, no homem, ela é objeto de 

escolha”.83 Isso revela que o “dever” está investido de um sentido ético e moral com 

a globalidade da vida. Um dever que vai além da existência do homem, 

propriamente dita, mas o dever de proteger precisamente a presença de candidatos 

a um universo moral no mundo físico do futuro. 

Jonas aponta para a importância das conseqüências de longo prazo das 

ações humanas. Antes de agir é preciso avaliar a ação segundo o imperativo da vida 

humana. Já não mais se justifica a ação desprovida de responsabilidade. Uma ética 

voltada para o futuro, que começa hoje, deve ter em vista as gerações futuras, se 

proponha a proteger os futuros descendentes da humanidade das conseqüências 

das ações presentes, executadas sob o signo da globalização da tecnologia, cujo 

potencial e conseqüências são imprevisíveis e potencialmente perigosas. Nesse 

âmbito, Jonas preocupa-se em repensar a ética e o agir humano diante do 

imperativo tecnológico. O novo agir ético pautado no princípio de responsabilidade 

agora diz respeito à condição global da natureza na Terra e ao tipo de criaturas que 

hão de povoar ou não. Mas para que haja responsabilidade em conjunto com o 

futuro indefinido, “é preciso existir um sujeito consciente. Ocorre que o imperativo 

tecnológico elimina o sujeito, elimina a liberdade em proveito de um determinismo. A 

hiperespecialização das ciências mutila e desloca a noção de homem.”84 

Desse modo, perante este imperativo tecnológico seria preciso “uma nova 

espécie de humildade [...] em face da excessiva magnitude do nosso poder de agir 

face ao nosso poder de prever e ao nosso poder de avaliar e ajuizar.”85 Assim, a 

idéia forte de responsabilidade com o futuro surgiria da necessidade de preservar a 

natureza e a humanidade da possibilidade de uma catástrofe, levando em conta o 

alargamento espacial e temporal das relações de causa e efeito que a prática do 

homem da técnica suscita. Os atos e efeitos das nossas ações não devem destruir a 

possibilidade da vida no futuro. Ricouer explicita o que Jonas entende por futuro: o 

futuro visado pelo novo princípio responsabilidade certamente ainda é o futuro de 

homens que agem e que sofrem, mas sob a condição da sobrevivência da 

                                                 
83 RICOUER, Paul. A região dos filósofos. São Paulo: Edições Loyola, 1996. p. 236. 
84 SIQUEIRA, José Eduardo. Hans Jonas e a ética da responsabilidade. O Mundo da Saúde – São 
Paulo, ano 23, v. 23, n. 5, set./out. 1999. p. 345. 
85 JONAS, Hans. Ética, medicina e técnica. op. cit. p. 56-57. 



humanidade; o novo princípio, portanto, visa apenas ao agir da humanidade futura 

através de seu viver e de sua sobrevivência.86 

Como se pode notar, nos dia de hoje, a responsabilidade há de ser 

mesmo posta como alicerce desse respeito pela vida que se pretende desenvolver 

na mais profunda dimensão ética do princípio responsabilidade.  Não é por outra 

razão que Giovanni Berlinguer enfatizou: “O princípio da responsabilidade, segundo 

o filósofo Hans Jonas, precisa estar na base da ética moderna devido ao 

extraordinário poder adquirido pela espécie humana para modificar o ambiente 

planetário, os seres vivos e nós mesmos.”87 Trata-se, agora, de empreender 

esforços que orientem e afirmem a conduta responsável de todos aqueles cujas 

ações possam interferir nos amplos domínios da vida. E tal exigência precisa 

considerar a dimensão temporal dessa responsabilidade, porque, envolve 

comprometimento com as gerações atuais e também com as futuras, abrangendo 

estas últimas as mais longínquas que o pensamento, desde hoje, seja capaz de 

projetar. Talvez, seja mesmo esse um dos grandes desafios desse novo saber 

denominado bioética, enquanto uma ética da vida em geral. Em outras palavras, a 

responsabilidade estará, doravante, pesando sobre os ombros desse homem 

contemporâneo que já não pode mais se subtrair ao compromisso de preservar a 

vida das presentes e das futuras gerações. Nessa perspectiva, afirma Hottois em 

relação à responsabilidade diante dos diversos componentes da era tecnocientífica, 

entre os que figuram a abertura e imprevisibilidade do futuro: 

Temos, antes de tudo, a responsabilidade de chegar às gerações 
futuras uma situação na qual elas possam também ser responsáveis, 
quer dizer, escolher livremente seu caminho, sua identidade e seu 
futuro [...] A preocupação pelo futuro ou o que se chama, cada vez 
mais, pelas “gerações futuras” tem como primeira exigência que não 
sejamos abusivos. Seria abusiva toda preocupação pelo futuro, 
qualquer que fosse aquela, baseada em nossa concepção sobre o 
que deve ser, em nossa visão do que é desejável e o que não é, em 
nossas distinções entre o bem e o mal ou entre o normal e o 
monstruoso. A preocupação pelo futuro deve ser a de não negar às 
gerações futuras um mundo menos rico que o nosso em 
possibilidades e, portanto, em liberdade.88 

                                                 
86 RICOUER, Paul. A região dos filósofos. op. cit. p. 230. 
87 BERLINGUER, Giovanni. A ciência e a ética da responsabilidade. In: NOVAES, Adauto (org.). O 
homem máquina: a ciência manipula o corpo. São Paulo: Companhia das letras, 2003. p. 191. 
88 HOTTOIS, Gilbert. El paradigma bioético: una ética para la tecnociencia. Barcelona: Anthropos, 
1991. p. 162-163. (Tradução nossa). 



Impreterivelmente, isso assume todos os contornos de um desafio 

bioético, enquanto uma ética da vida, porque essa responsabilidade, em sua 

dimensão temporal, reclama ações, hoje, de profundo respeito por toda a vida 

presente. E não só por ela, mas também pela futura, na medida em que sua 

preservação, de algum modo, guarda estreita relação de dependência com tudo 

aquilo que o ser humano é capaz de realizar, época em que o seu poder de interferir 

e até modificar, intensamente, os domínios vitais tornou-se um fenômeno mais do 

que real. O respeito pela vida e a responsabilidade pelo futuro da biosfera, tornam-

se, portanto, o primeiro dever de uma atitude bioética na sociedade contemporânea: 

“O futuro da humanidade é o primeiro dever do comportamento coletivo humano na 

idade da civilização técnica, que se tornou ‘toda poderosa’ no que tange ao seu 

potencial de destruição.”89 Para tanto, não podemos continuar nos pautando na 

racionalidade instrumental, própria do cientificismo positivista mas, na racionalidade 

essencial à bioética que é própria do discurso aberto, não excludente, capaz de 

fazer convergir perspectivas distintas através de sua característica dialógica.  

No decorrer de nosso trabalho, propomos uma “bioética originária” no 

horizonte teórico de A Questão da Técnica de Martin Heidegger, isso faremos a 

partir de uma análise da essência da técnica moderna que se configura na tradição 

metafísica como Gestell, um modo de desencobrimento que interpela a relação entre 

o homem e a terra a partir do plano objetificável da dis-ponibilidade. O que atribui a 

nosso ver o caráter eminentemente originário de uma bioética, no texto 

heideggeriano, dá-se a partir do pensamento autêntico e da poesia. Quando 

Heidegger se refere ao pensamento e a linguagem poética não quer reportar-se ao 

cálculo racional, mas antes ao modo de comportamento que propicia a abertura da 

pessoa à percepção do “ser-presente” das coisas, à percepção de que as coisas são 

mesmo. A Questão da Técnica aponta para a possibilidade de um habitar a terra que 

não pode ser prescrita por todas as atividades modernas que se deixam caracterizar 

como Gestell, isto é, como um certo acesso ao ser, que demanda e desafia o 

mesmo. Ao contrário, deve fundir-se numa “bioética originária” que procura resgatar 

a essência do homem, bem como preparar e resguardar a possibilidade de um outro 

habitar a terra que inclui sempre o encontro com facetas da verdade do ser, 

irredutível ao simples cálculo, seja este econômico ou ecológico-técnico.  

                                                 
89 JONAS, Hans. O princípio responsabilidade: ensaio de uma ética para a civilização tecnológica 
op. cit, p. 229. 



2. A técnica como destinamento da metafísica 
 
2.1. A pergunta pela técnica 

 
Em 1953, Martin Heidegger pronunciava na Academia de Belas-Artes da 

Baviera sua célebre conferência A Questão da Técnica.90 A meditação proposta pelo 

pensador não se ocupa, no entanto, da técnica mesma, mas, antes, da essência91 

da técnica. Colocar o problema da “essência” da técnica despertava, como agora, 

fortes controvérsias tanto no mundo acadêmico como numa sociedade que assistia 

as profundas e radicais transformações do período pós-guerra e do advento da 

técnica.  Heidegger faz referência à técnica em sua pesquisa sobre as origens da 

história do ser, mas só começa a problematizá-la ao perceber sua conexão com o 

destino dessa história na era que chamou de era do acabamento da metafísica. A 

técnica moderna, vinculada a esse momento, afirma Heidegger, é algo distinto da 

antiga. Como vimos na primeira parte de nosso trabalho, a técnica, para os gregos 

(τέχνη), era a percepção ou o saber do modo como o nosso fazer ocorre ou se 

revela sob certas circunstâncias, dispensando, assim, os processos de fabricação 

conscientes e planejados e o conhecimento da conexão entre meios e fins. Já a 

técnica moderna, na medida em que é concebida como fase de acabamento da 

metafísica, pressuporia uma determinada concepção da essência do ser (como o 

meramente disponível, o subsistente) e da verdade fundada na certeza de si de uma 

subjetividade incondicionada.  

Em Introdução à Metafísica Heidegger entende a técnica grega como 

constitutiva da forma de ser do homem e da abertura essencial da physis. Técnica 

(τέχνη) não é a habilidade calculadora da ciência moderna, mas o “saber” no sentido 

de pôr em obra, de trazer à luz. Por isso, Heidegger afirma que os gregos 

designavam a arte com a palavra τέχνη. A obra de arte faz surgir o novo, é um modo 

                                                 
90 Conferência pronunciada aos 18 de novembro de 1953, no Auditorium Maximum da Technische 
Hochschule (Escola Técnica Superior) de Munique, na série “Die Künste im technischen Zeitallter” (As 
artes na Idade da Técnica) promovida pela Bayerische Akademie der schönen Künste (Academia de 
Belas-Artes da Baviera), sob a direção do presidente Emil Praetorius e publicado no terceiro volume 
do Anuário da Academia (Jahrbuch, redação de Clemens Graf Podewils), R. Oldenburg, Munique, 
1954, p. 70s. Cf. HEIDEGGER, Martin. Ensaios e conferências. op. cit. p. 251. (Indicações). 
91 Segundo Francisco Rüdiger, “em essência” é uma expressão que na obra de Heidegger, 
simplificando, significa: em seu sentido histórico e filosófico, em seu sentido historial. Nesses termos, 
a técnica é algo que se revela, não é nada de técnico, nem algo que esteja ao livre dispor do homem; 
mas, uma figura da verdade ou via histórica do modo de ser humano. Cf. RÜDIGER, Francisco. 
Martin Heidegger e a questão da técnica: prospectos acerca do futuro do homem. op.cit. p. 130. 



de desocultamento. Em A Questão da Técnica, Heidegger desenvolve a diferença 

entre técnica na concepção grega antiga e técnica moderna. Na conferência, 

Heidegger é claramente consciente dos limites das concepções antropológico-

instrumentais quando assinala que “a essência da técnica não é, de forma alguma 

nada técnico”92, o que se propõe aqui é desvelar seus alcances ontológicos. Trata-

se de algo mais “originário” que uma disposição instrumental; a técnica, dessa 

maneira, não se reduz a essa parafernália eletrônica e a esse amontoado de 

máquinas instaladas a nossa volta. Para Heidegger, ela seria a última época da 

metafísica e nos adviria como algo que nos é destinado no e pelo próprio ser, algo 

que concerne à relação ontológica mesma do Dasein com o ser. A técnica é o saber 

fazer que põe em obra, que traz à presença, que desoculta o ser da coisa. A palavra 

grega ποίησις (poíesis) se refere a isto, enquanto se trata de um fazer emergir do 

que está oculto ao presente, em um advir e desvelar dos entes. A ποίησις é tida no 

sentido de um produzir, abrir o ser em sua totalidade. Em outras palavras: fundar; é 

o próprio processo de instauração da verdade do ente como tal. A physis seria, 

portanto, o âmbito ontológico para fazer o advir da presença, o âmbito do saber 

fazer técnico, da desocultação. 

Por sua parte, a técnica moderna e o produzir da modernidade são de 

todas as formas algo de técnico, isto é, um desocultar, só que se trata de um 

produzir que se desenvolve dentro das margens da potência da causalidade racional 

com a finalidade não de um “pôr em obra”, mas à eficiência do pensamento exato93 

e do plano matemático. A técnica moderna baseia-se em um pensamento 

experimental e opera sempre sobre objetos materiais. Tal atividade seria orientada 

para a matematização da natureza, visando transformar conscientemente a natureza 

conforme o estabelecimento prévio de um planejamento uniformizante. Heidegger 

observa que o desencobrimento que domina a técnica moderna não se desdobra 

num trazer à presença no sentido da poíesis, mas um produzir-desocultante que 

                                                 
92 HEIDEGGER, Martin. A questão da técnica. In: Ensaios e conferências. op. cit. p. 11. 
93 Em Que é metafísica? Heidegger já observava que: “De nenhum modo é o pensamento exato o 
pensamento mais rigoroso, se é verdade que o rigor recebe sua essência daquela espécie de esforço 
com que o saber sempre observa a relação com o elemento fundamental do ente. O pensamento 
exato se prende unicamente ao cálculo do ente e a este serve exclusivamente. Qualquer cálculo 
reduz todo numerável ao enumerado, para utilizá-lo para a próxima enumeração. O cálculo não 
admite outra coisa que o enumerável. Cada coisa é apenas aquilo que se pode enumerar”. 
HEIDEGGER, Martin. Que é metafísica? In: Conferências e escritos filosóficos. Tradução e notas 
de Ernildo Stein. São Paulo: Nova Cultural, 2005. p. 70. 



adota a forma de um “desafio”. O “desafio” é a provocação exigente que a técnica 

moderna dissemina sobra a vida, o mundo e os homens.  

Se, porém, o destino impera segundo o modo da com-posição, ele se 
torna o maior perigo, o perigo que se anuncia em duas frentes. 
Quando o des-coberto já não atinge o homem, como objeto, mas 
exclusivamente, como disponibilidade, quando, no domínio do não-
objeto, o homem se reduz apenas a dis-por da dis-ponibilidade – 
então é que chegou à última beira do precipício, lá onde ele mesmo 
só se toma por dis-ponibilidade. E é justamente este homem assim 
ameaçado que se alardeia na figura de senhor da terra. Cresce a 
aparência de que tudo que nos vem ao encontro só existe à medida 
que é um feito do homem. Esta aparência faz prosperar uma 
derradeira ilusão, segundo a qual, em toda parte, o homem só se 
encontra consigo mesmo [...] Entretanto, hoje em dia, na verdade, o 
homem já não se encontra em parte alguma, consigo mesmo, isto é, 
com a sua essência. O homem está tão decididamente empenhado 
na busca do que a com-posição pro-voca e ex-plora, que já não a 
toma, como um apelo, e nem se sente atingido pela ex-ploração. 
Com isto não escuta nada que faça sua essência ex-sistir no espaço 
de um apelo e por isso nunca pode encontrar-se, apenas, consigo 
mesmo.94 (Grifo do autor). 

Ao querer compreender a essência da técnica, Heidegger nunca admitiu 

que o considerassem um adversário da técnica. Dizia jamais ter falado contra esta 

nem ter denunciado o seu caráter demoníaco.95 Questionar a essência da técnica 

assume, no texto heideggeriano, o caráter de uma reflexão sobre o próprio modo de 

desencobrimento do ser. É a técnica que põe o homem no caminho do 

desencobrimento, isto é, no caminho pelo qual o homem desvenda e interpela seu 

direcionamento ao ser. A pergunta pela essência da técnica, em Heidegger, está 

intrinsecamente ligada à questão que norteou todo seu pensamento, a saber: a 

questão do sentido e da verdade do ser, já que a essência da técnica é o próprio 

modo de desencobrimento/verdade do ser. A técnica, na medida em que é 

concebida como o acabamento da metafísica, pressuporia uma determinada 

concepção da essência do ser – como o meramente disponível – e da verdade 

fundada na certeza de si de uma subjetividade incondicionada. O reino da técnica, 

enfim, não abriria ao pensamento senão a via do cálculo, na qual isso que é o ente 

se apresenta em sua disponibilidade toda espécie de manipulação, maquinação e 

planificação. Portanto, perguntar pela essência da técnica nos dá a possibilidade de 

também pensar o “perigo” imposto pelo destino do desencobrimento do ser que se 

                                                 
94 Ibid., p. 29-30. 
95 Sobre essa posição de Heidegger a respeito da essência da técnica moderna ver sua entrevista 
concedida à revista alemã Der Spiegel, publicada em 1976. 



revela numa estrutura (Gestell) que tanto constitui como institui o mundo num 

agregado de matérias-primas ou recursos podendo colocar-se ao serviço de todos 

os fins pelo fato de ser a armadilha que aprisiona o homem tornando-o escravo da 

sua produção pela produção.  

Para Heidegger a técnica não pode ser confundida com a essência da 

técnica. Duas concepções parecem-lhe dignas de interpretação: a que toma a 

técnica como “meio para um fim” e a que a entende como “uma atividade do 

homem”. A concepção corrente da técnica de ser ela um meio e uma atividade 

humana pode se chamar, portanto, a determinação instrumental e antropológica da 

técnica.96 Se a técnica é instrumento, os homens gostariam de ser mestres e 

senhores da sua utilização, orientando-a para “fins espirituais”. Desejo que 

aumentaria com o crescimento da ameaça de perda de controle sobre a técnica. 

Essa crença de que o homem pode tornar-se mestre-sujeito da técnica como meio 

de controle da natureza e da sociedade é o ponto essencial da concepção 

antropológico-instrumental.97 Heidegger sente-se, então, obrigado a fundamentar 

alguns pontos. Por exemplo: de que derivam um “meio” e um “fim”? O meio 

determina um resultado. O que produz efeito (conseqüência) é uma causa. Existem 

quatro causas: causa materialis (a matéria com a qual se fabrica algo), causa 

formalis (a forma que molda a matéria), causa finalis (a finalidade) e causa efficiens 

(aquela que produz o efeito), na qual se insere a noção de instrumentalidade da 

técnica.98 A técnica, dessa maneira, remeteria a uma causa efficiens, responsável 

pelo “fazer-vir”, pelo emergir de algo, pela produção. Esta implica a passagem do 

escondido ao revelado, do encoberto ao descoberto. Produzir é desvelar, revelar, 

descobrir.  

Para Heidegger a essência da técnica, como “produzir”, diz respeito a 

esse desencobrimento, pois todo produzir baseia-se numa revelação: “A técnica não 

                                                 
96 Cf. HEIDEGGER, Martin. A questão da técnica. In: Ensaios e conferências. op. cit. p. 11-12. 
97 A concepção antropológico-instrumental sustenta algumas teses sobre a técnica moderna que não 
são aceitas por Heidegger, tais como: a técnica moderna não passaria de um meio pensado e 
fabricado pelo homem; uma aplicação prática da moderna ciência da natureza; uma esfera especial 
dentro do contexto da cultura moderna; um resultado de um desenvolvimento contínuo e 
progressivamente ascendente da velha técnica artesanal conforme as possibilidades oferecidas pela 
civilização moderna; enfim, como instrumento humano, a técnica moderna estaria sob o controle 
humano. Portanto, essa concepção instrumental e antropológica determinaria que a técnica não 
passaria assim, de uma instalação, um instrumento a serviço do homem e de sua subjetividade ávida 
em dominar e controlar a totalidade dos entes, obedecendo a um único imperativo da vontade de 
vontade – intensificar a si mesma.    
98 Cf. Ibid., p. 13. 



é, portanto, um simples meio. A técnica é uma forma de desencobrimento. Levando 

isso em conta, abre-se diante de nós todo um outro âmbito para a essência da 

técnica. Trata-se do âmbito do desencobrimento, isto é, da verdade.”99 Dito de outra 

maneira: a técnica não se reduz a esse amontoado de máquinas instaladas a nossa 

volta, ela seria, em sua essência, a última época da metafísica e nos adviria como 

algo que nos é destinado no e pelo próprio ser, escapando, assim, ao arbítrio 

humano. O essencial em relação à técnica é percebê-la em sua relação com o ser, 

alcançar a vinculação entre ela e nossa existência. Esse domínio nos leva à reflexão 

de que a técnica, em sua essência, não é nada de humano – como na concepção 

antropológico-instrumental –, mas uma maneira do ser destinar-se ao homem, pois a 

essência da técnica moderna é uma manifestação do ser, por isso escapa ao mero 

arbítrio humano. Não obstante, porque o ser se manifesta no homem, a este 

compete a compreensão de todo acontecer, pelo qual pode e deve preocupar-se e 

preparar um possível advento de um novo destino do ser. 

Heidegger quer saber o que se esconde por trás da noção instrumental. A 

técnica moderna, associada à ciência, obedece a um tipo particular de revelação, 

diferente da “produção”. Trata-se, neste caso, da “provocação”. Através desta, 

extrai-se da natureza uma energia, pois a natureza é concebida como uma conexão 

de forças previamente calculáveis. O moinho, esclarece Heidegger, oferecia suas 

alas ao sopro do vento e nada acumulava das correntes de ar para armazená-la. Em 

contrapartida, os minerais são arrancados do subsolo que passa a se desencobrir 

como reservatório. O camponês de antigamente confiava a semente às forças do 

crescimento sem provocar e desafiar a terra. Mas a agricultura industrializada requer 

uma provocação, e dis-põe da natureza no sentido de uma exploração.100 Mesmo 

que conteste as acusações de nostalgia, Heidegger opõe dois modos de 

relacionamento com a natureza e conclui: “O desencobrimento que domina a técnica 

moderna, possui, como característica, o pôr, no sentido de explorar.”101 Tal 

provocação, em Heidegger, significa o ato pelo qual se arranca da natureza uma 

energia escondida que altera o meio original. O homem é o sujeito dessa 

interpelação. E aqui começa o problema central da “pergunta pela técnica”. Sujeito 

livre? Autônomo? Que sujeito? Sujeito que provoca e é provocado ao mesmo tempo. 

                                                 
99 Ibid., p. 17. 
100 Cf. Ibid., p. 19. 
101 Ibid., p. 20. 



Interpelante e interpelado. Assim, o homem nunca é o mestre absoluto da sua obra 

de interpelação. Ao provocar a natureza, transforma-se com a transformação que 

opera. O desvendar pela técnica, dessa maneira, ultrapassa a condição humana. 

Em que consiste, enfim, essa interpelação técnica? Na submissão da natureza à 

instrumentalidade da razão e a uniformização imposta pelo controle do cálculo. 

Nesse sentido, comenta Pablo Espigares: 

A lógica inerente à compreensão técnica do mundo, mobilizada 
desde o interesse pelo domínio exaustivo da natureza, impregna 
todos os âmbitos de nossa existência com a instrumentalidade e o 
cálculo do tipo de razão que nela se exerce, convertendo o mundo 
[...] em um “não-mundo”, já que não conhece verdade alguma do ser. 
Neste ponto, Heidegger faz entender que a “uniformidade” não é a 
conseqüência mas o fundamento do incessante cálculo planificador 
da vontade de vontade [...].102 

Na era da técnica, a moderna, também chamada por Heidegger de a era 

do átomo, o grau de provocação, logo de submissão da natureza à razão, pela 

técnica, atinge o apogeu. Submeter a natureza representa, num primeiro momento, 

a vitória do homem sobre o meio. Se a técnica pode ser vista como instrumento, a 

essência da técnica reside na submissão, no controle (poder) da natureza, sem que 

o homem possa escapar. Nesse sentido, Heidegger faz a seguinte pergunta: que é 

“controlar”, submeter à razão? Não é nada de técnico, nada de “maquinístico”, mas 

um modo de desvendar, de revelação, que vai além do ato humano. Se a essência 

da técnica está no controle pela razão, Heidegger conclui, então, que a técnica não 

pode ser vista como fatalidade nem como um processo inevitável que não se 

poderia modificar. Heidegger reivindica um “apelo libertador”: compreender a 

essência da técnica, identificar o perigo existente na revelação racional que tudo 

reduz ao nível de causa efficiens. O filósofo teme que a verdade mais profunda seja 

encoberta pelas revelações superficiais da técnica: “A ameaça, que pesa sobre o 

homem, não vem, em primeiro lugar, das máquinas e equipamentos técnicos, cuja 

ação pode ser eventualmente mortífera. A ameaça, propriamente dita, já atingiu a 

essência do homem. O predomínio da com-posição arrasta consigo a possibilidade 

                                                 
102 ESPIGARES, Pablo Pérez. Nihilismo y violencia en la era de la técnica: diagnóstico epocal desde 
la crítica de Heidegger a la metafísica.  Pensamiento. Revista de Investigación e Información 
Filosófica. Madrid: Universidad Pontifícia Comillas, vol. 63, num. 235, p. 1-172. enero-abril 2007. p. 
105. (Tradução nossa). 



ameaçadora de se poder vetar ao homem voltar-se para um desencobrimento mais 

originário e fazer assim a experiência de uma verdade mais inaugural.”103 

 

2.2. Metafísica e técnica moderna 

 
Segundo Heidegger, o modo de representar humano, marcado pela 

tradição da metafísica, em nenhuma parte encontra outra coisa que não seja um 

mundo construído metafisicamente. Este “modo de representação” na modernidade 

é a técnica que, diferentemente da percepção grega, a re-praesentatio moderna 

consiste em pôr algo diante de si a partir de si mesmo e assegurá-lo como 

objetividade. Ela é, dessa maneira, quem marca o mundo construído 

metafisicamente em nossos tempos. Ou seja, a técnica é a metafísica realizada da 

era moderna, porque a metafísica funda um período histórico (uma época) na 

medida em que fundamenta sua figura essencial mediante uma determinada 

interpretação do ente e mediante uma determinada concepção de verdade: a 

interpretação do ente e da verdade iniciada por Descartes: “o fundamento metafísico 

de tal conhecimento certo se encontra formulado no postulado cartesiano do ego 

cogito, sum, vale dizer, na concepção subjetivista do homem como subjectum, como 

o fundamento absoluto e inquestionável da verdade, e, portanto, como aquilo que 

pre-jaz, (Vor-liegende) e reúne tudo sobre si enquanto seu fundamento.”104  

Este fundamento domina todos os fenômenos que caracterizam uma 

época. Em Superação da Metafísica, Heidegger afirma que na Modernidade a 

técnica é a metafísica consumada: “Pode-se chamar, numa única palavra, de 

‘técnica’ a forma fundamental de manifestação em que a vontade de querer se 

institucionaliza e calcula no mundo não-histórico da metafísica acabada.”105 Como? 

Heidegger inicia sua resposta pelo sentido presente da história acontecida do ser; ou 

seja, explicando por que é “metafísica” nos seguintes termos: “Em todas as suas 

formas e estágios históricos, a metafísica é uma fatalidade única, mas talvez 

necessária ao Ocidente e o pressuposto de sua dominação planetária. A vontade 

                                                 
103 HEIDEGGER, Martin. A questão da técnica. In: Ensaios e conferências. op. cit. p. 30-31. 
104 DUARTE, André. Heidegger e Foucault, críticos da modernidade: humanismo, técnica e 
biopolítica. TRANS/FORM/AÇÃO: Revista de Filosofia da Universidade Estadual Paulista, UNESP. 
São Paulo: Fundação Editora da Unesp, v. 29, n. 2, p. 1-302, 2006. p. 100. 
105 HEIDEGGER, Martin. A superação da metafísica. In: Ensaios e conferências. op. cit. p. 69. 



subjacente a essa dominação agora repercute no coração do Ocidente, onde uma 

vontade apenas se confronta com outra.”106 

Para o pensamento moderno, a vontade é a própria estrutura do real. É 

somente na Vontade de Querer que a técnica acaba dominando, pois, é a forma 

suprema de consciência racional e calculadora, assim como a ausência 

incondicionada de toda meditação. A Vontade de Querer é também expressão do 

desocultamento técnico do mundo. Quer dizer, “como uma forma de verdade, a 

técnica se funda na história da metafísica.”107 Esse incessante ultrapassamento da 

técnica por si mesma seria uma das expressões da vontade de vontade que não tem 

nenhum objetivo senão sua própria intensificação. Como a Vontade de Querer 

nietzscheana que quer sempre, não apenas conservar-se, mas intensificar-se, essa 

vontade de vontade, consuma-se no círculo perverso da tecnificação do mundo e da 

produção-consumo, em função da qual, a totalidade do ente apresenta-se como 

mera subsistência, ou seja, passa a ser compreendido como o produto das ações 

calculadas e planejadas do homem.  

Segundo Michael Zimmerman, em seu texto Confronto de Heidegger com 

a Modernidade, “analisando a doutrina de Nietzsche da Vontade de Poder, 

Heidegger argumenta que a Vontade não quer coisa alguma que ela não tem, pelo 

contrário, a Vontade quer-se a si mesma”.108 Assim, a vontade de poder é vontade 

de dispor de tudo, melhor definida em termos da vontade de vontade, vontade de 

querer, não importa o quê. A vontade de vontade é auto-referencial e basta-se a si 

mesma, é auto-suficiente, quer apenas continuar a querer, indicando-se, assim, a 

total ausência de fundamento que caracteriza o ser na essência da metafísica. Ainda 

sobre isso, assinala Zimmerman mais adiante que: 

Na era tecnológica, a Vontade de Querer mobiliza a humanidade 
com vista a transformar o planeta numa titânica fábrica com o 
propósito de ampliar o próprio poder. A interpretação comum dos 
instrumentos em “meios-finalidades” deixa de fazer sentido quando 
aplicada à era tecnológica: a humanidade transformou-se em “meio” 
em relação a uma finalidade, que se situa para além do 
conhecimento e do controlo humano.109 

                                                 
106 Ibid., p. 67 
107 BERCIANO, Modesto. Técnica moderna y formas de pensamiento. Salamanca: Ed. USAL, 
1982. p. 88. (Tradução nossa). 
108 ZIMMERMAN, Michael E. Confronto de Heidegger com a Modernidade: tecnologia, política e 
arte. op. cit. p. 300. 
109 Ibid., p. 300-301. 



  Assim, a vontade de vontade alcança seu ápice na era da técnica 

moderna, que leva a metafísica ao seu cumprimento na medida em que, no seio do 

mundo técnico, tudo o que é, somente o é enquanto produto do sujeito que, na 

medida da moderna subjetividade, visa se assegurar da certeza de suas 

representações para melhor evidenciar seus objetos. Esse processo de instalação 

da vontade de vontade no mundo objetivado do cálculo é alimentado e determinado 

pelo vazio resultante do abandono do ser. No interior desse vazio, a usura e 

consumo do ente pelas fabricações técnicas, das quais a cultura ocidental moderna 

faz parte, é a única saída pela qual o homem pode ainda dominar a natureza, 

explorando seus recursos como se fossem ilimitados, pela subjetividade. 

 Com isso, a essência da metafísica moderna da subjetividade e a 

essência da técnica moderna são as mesmas e coincidem exatamente neste 

momento histórico: “A técnica das máquinas segue sendo até agora o mensageiro 

mais visível da essência da técnica moderna, que é idêntica à essência da moderna 

metafísica.”110 Nessa perspectiva, podemos dizer que é, então, metafísica 

“consumada” a técnica porque 

[...] esse nome engloba todos os setores dos entes que equipam a 
totalidade dos entes: natureza objetivada, cultura ativada, política 
produzida, superestrutura dos ideais. A ‘técnica’ não significa aqui os 
setores isolados da fabricação e aparelhamento de máquinas. Estas, 
possuem, sem dúvida, uma posição privilegiada, a se determinar 
mais de perto, fundada na primazia do material que se assume como 
o pretenso elementar e o objeto em sentido eminente.111 

E assegura Heidegger: “esse nome também possibilita pensar o caráter 

planetário do acabamento da metafísica e de seu domínio, sem que se necessite 

considerar as derivações historicamente demonstráveis nos povos e continentes.”112  

Para o pensador alemão, a ocidentalização do mundo começa pela 

técnica moderna. Então, a técnica é a metafísica consumada exatamente porque 

configura decisivamente a imagem do mundo moderno e designa o modo de como 

as coisas se nos aparecem. Nesse âmbito da época do acabamento da metafísica, 

Heidegger percebe algo inquietante: o desaparecimento da necessidade de 

questionar a essência da técnica moderna, que se impõe cada vez mais através de 

sua eficácia e utilidade. Para Heidegger, essa atitude consolida-se na exata 
                                                 
110 BERCIANO, Modesto. Técnica moderna y formas de pensamiento. op. cit. p. 89. (Tradução 
nossa). 
111 HEIDEGGER, Martin. A superação da metafísica. In: Ensaios e conferências. op. cit.. p. 69. 
112 Ibid., p. 70. 



proporção em que mais decisivamente a técnica marca e orienta todas as 

manifestações no planeta. Na época desse acabamento da metafísica, portanto, 

passa a imperar o elemento racional e matemático e os modelos próprios do 

pensamento que apenas “representa” e “calcula” no âmbito da pura objetivação, ou 

seja, como um processo de desmundanização do mundo (um mundo uniforme e 

planificado pela técnica) e como devastação da terra. 

Portanto, nessa época do acabamento da metafísica, podemos afirmar 

que a totalidade do ente e o próprio modo pelo qual lidamos com a terra são levados 

à uma ausência de “cuidado” e “resguardo” imposta por uma ação e organização 

regida pelo princípio de produtividade que se caracteriza pela busca incessante da 

produção, do vazio uniforme. O controle e a segurança, típicos da racionalidade 

científica, exigem, dessa maneira, a obstrução violenta de todas as dimensões onde 

se poderia desenvolver uma relação originária com o ser, tais como a terra e a 

linguagem. O homem perdeu sua relação com a terra devido ao projeto tecnológico 

que exclui a existência mesma de qualquer coisa como uma terra, ou seja, algo que 

não possui o caráter do mensurável, não disponível ao poder desafiador da técnica. 

 

2.3. A essência da técnica: a época do mundo como imagem e a Gestell 

 

Em sua análise a respeito do acabamento da metafísica e da questão da 

técnica, Heidegger se dedica a mostrar de que modo a época moderna abre 

caminho para uma interpretação do mundo em que o mundo, justamente, 

transformado em objeto de representação para um sujeito, mostra-se pela primeira 

vez reduzido a uma “imagem” (Bild). O processo fundamental dos tempos modernos 

“é a conquista do mundo enquanto imagem”, e isto indica, necessariamente, que o 

pensar em termos de Weltbild pontue a emergência de uma época sem nenhum 

precedente em toda a história do Ocidente, uma época em que o homem toma para 

si, de maneira consciente e voluntária, a tarefa de se figurar um mundo, ou seja, de 

fazer do mundo nada menos que uma imagem sua.  

Na época moderna, a essência da técnica representa a imagem do 

mundo como maquinação na medida em que o ser se revela na configuração em 

que os entes só se tornam disponíveis à medida que se mostram apropriáveis e 

apropriados ao cálculo, arranjo e planejamento.  Para Heidegger, o caráter técnico e 



maquinístico da época do mundo como imagem113 dar-se-ia, decisivamente, neste 

início da consumação da metafísica enquanto esquecimento do ser. Mas em que 

sentido? No sentido em que a técnica não é um mero meio ou um fazer humano, 

como afirma a definição instrumental e antropológica da mesma. Trata-se, ao 

contrário, de um modo de desocultamento da verdade, uma maneira de 

experimentar o ser como apreensão que representa e, nesse re-presentar, o 

fenômeno da verdade deixa de ser o fenômeno original de desencobrimento do ser 

do ente (alétheia), já que a metafísica da subjetividade concebe a verdade como 

adequação ou correspondência entre o juízo (o que se diz) e a realidade. 

Tal delimitação da verdade do ser como juízo e a postulação de certa 

metodologia para sua representação e produção é, como sabemos, uma 

característica da Idade Moderna e da concepção moderna de subjetividade iniciada 

com Descartes. Com ele, podemos dizer que o juízo ou a definição do ser ganha 

uma restrição. O que importa aqui ao pensar é, sobretudo, a mensuração e o cálculo 

do ente, uma maneira de garantir e assegurar a sua manifestação. O pensamento 

através do cogito, certifica-se do ente. O resultado desse processo é o que 

Heidegger identifica com a representação do ente. 

Descartes explicita um projeto cujo sentido é estabelecer, a partir do 
esclarecimento do princípio da razão, do cálculo o ser do ente em 
geral; projeta um movimento cujo sentido é estabelecer, a partir da 
aplicação desse princípio, o conhecimento do mundo, mas cujo 
comando se encontra na interpelação matemática do pensamento.114  

Representação é a recriação do real na medida do cálculo da razão. A 

representação calculadora, portanto, não olha para o real nem para a existência a 

partir dela mesma, mas das possibilidades representativas da razão. Em Os 

Conceitos Fundamentais da Metafísica, Heidegger comenta que a postura científica 

                                                 
113 Para Heidegger nem toda idade histórica tem uma imagem do mundo. É somente o modo de 
representação da Idade Moderna que pergunta pela imagem do mundo. O que significam mundo e 
imagem aqui? Mundo designa a totalidade do existente. O mundo não se limite a natureza, ao 
cosmos, mas nele se inclui também a história. Contudo, a natureza e a história em suas relações 
mútuas não esgotam o mundo. Na palavra “imagem” pensa-se logo na reprodução de algo. A imagem 
do mundo seria assim como um quadro, uma reprodução da totalidade do ente. Mas imagem do 
mundo (Weltbild) diz mais. Entendemos por ela o mundo mesmo, a totalidade do existente, tal como 
para nós é decisiva e obrigatória. A imagem moderna do mundo não apenas representa o existente, 
senão que a totalidade do ente nos aparece como sistema com tudo que lhe pertence e coexiste com 
ele, ou seja, como algo calculável e planejável. 
114 RÜDIGER, Francisco. Martin Heidegger e a questão da técnica: prospectos acerca do futuro do 
homem. op. cit. p. 108. 



e cartesiana da modernidade, ao colocar o mundo nos parâmetros da imagem e 

representação, apenas põe em questão  

[...] a consciência das coisas, dos objetos [...] e isto meramente para 
fazer mais evidente a seguridade que já estava antecipada: mas 
nunca se põe em questão a existência mesma [...] a postura 
fundamental cartesiana faz tornar-se evidente que tudo pode 
demonstrar-se e fundamentar-se de modo absolutamente estrito e 
puro.115 

Nesse sentido, na modernidade, a metafísica da representação e sua 

conexão com a maquinação tecnológica, convertem o mundo em “imagem”, ou seja, 

o mundo é estabelecido como imagem e, portanto, depende do que é representado 

pelo cálculo e pela contabilização tecnológica.116 

Se o processo moderno de conquista do mundo se realiza através da 

transformação do próprio mundo em imagem, um dos princípios que o presidem é a 

contestação de toda verdade não suscetível de ser legitimada, certificada pela 

razão, e de figurar perante a própria razão como verdade propriamente objetiva. Os 

critérios do verdadeiro devem se articular única e explicitamente em torno da certeza 

de si. A partir da certeza de si do ego cogito o homem passa a recobrir 

antecipadamente todo o ente, fixando-o diante de si e instalando-o no interior de um 

horizonte por ele delimitado e por ele mesmo mantido. Heidegger se refere ao 

acontecimento inaugural da metafísica moderna – a posição do ego sum cartesiano 

– como sendo o novo fundamento sobre o qual todas as coisas passam a se 

assentar e não apenas redimensiona a forma e o lugar como e onde elas se 

apresentam, ele as re-situa inteiramente, reconduzindo-as, isto é, fazendo-as recuar 

para dentro do domínio previamente constituído pela representação. O “pôr diante” – 

Vor-stellen – da representação deve ser rigorosamente entendido como um “pôr 

diante de si” – Vor-sich-stellen. O “eu” transformado em sujeito num sentido 

proeminente é aquilo em direção a que, no interior do fundo subjacente à 

representação, tudo retorna. E como o ato de representação do ente pertence 

intrinsecamente à referência àquele que representa, o representar decide não 

somente da presença de todas as coisas representadas, mas ele é também a 

decisão tomada quanto ao tipo de determinação que o sujeito faz de si mesmo.  

                                                 
115 HEIDEGGER, Martin. Los conceptos fundamentales de la metafísica: mundo, finitud y soledad. 
Traducción de Alberto Ciria. Madrid: Alianza Editorial, 2007. p. 45. (Tradução nossa). 
116 Cf. RÜDIGER, Francisco. Martin Heidegger e a questão da técnica: prospectos acerca do futuro 
do homem. op. cit. p. 125. 



No texto sobre a época das imagens de mundo, Heidegger precisa o 

sentido do que ele entende por “plena essência da representação”, mostrando que 

ela envolve um tipo de investida humana que é, ao mesmo tempo, a certificação 

para si de um terreno e a disposição do ente dentro desse terreno (um terreno que 

passa a abrigar os caminhos e critérios para a verdade do ente). A partir de agora, 

re-presentar significa trazer o ente para diante de si enquanto imagem 

representativa da razão calculadora e uniformizante. Ao ajustar o mundo à medida 

da imagem representativa, a representação calculadora117 realiza uma certa 

provocação do real. Ela o convoca a mostrar-se sempre dessa maneira. Lança o real 

diante de si como objeto dessa provocação representativa. Assim, opera em relação 

ao real um controle sobre sua possibilidade de manifestação. É dentro desse 

movimento que podemos entender, por exemplo, a produção da energia 

hidroelétrica. Primeiro há o desocultamento da energia na força da queda d’água, 

depois isolamos e apanhamos essa energia transformando-a, trabalho realizado 

pelas usinas. Em seguida, reforçamos seu potencial e a armazenamos, para então, 

através da construção de redes, distribuí-la para os seus diversos usos. Todo esse 

processo exige um asseguramento, isto é, a certificação constante de que poderá 

ser sustentado e repetido sempre que necessário. O que garante o asseguramento 

do processo é o pensamento que calcula as possibilidades de sua realização, e que 

é do domínio do que Heidegger chama ciências matemáticas da natureza, através 

da física moderna.  

A esse poder de interpelação produtora está subordinado tudo o que é e 

pode ser: o existir diário dos homens, as ciências, a indústria e a economia. Ele 

obriga a uma mensuração de todos os pontos de nosso universo, obriga a uma 

civilização planetária, vale, aqui, uma referência à globalização como uma forma de 

sua expressão. O que Heidegger compreende como sendo a essência da técnica 

                                                 
117 Em O fim da Filosofia e a Tarefa do Pensamento, Heidegger fala de uma essência destrutiva do 
cálculo, que confere uma aparência de produtividade ao pensamento calculador, enquanto faz valer o 
ente somente naquilo que pode ser produzido e consumido segundo as leis de um mercado global. 
Diante da aridez da lógica e do pensamento calculador, Heidegger propõe uma forma de pensamento 
dócil ao apelo do ser, há muito silenciado: “Talvez exista um pensamento mais sóbrio do que a 
corrida desenfreada da racionalização e o prestigio da cibernética que tudo arrasta consigo [...] 
Talvez exista um pensamento fora da distinção entre racional e irracional, mais sóbrio ainda do que a 
técnica apoiada na ciência, mais sóbrio e por isso à parte, sem a eficácia e, contudo, constituindo 
uma urgente necessidade provinda dele mesmo”. HEIDEGGER, Martin. O fim da filosofia e a tarefa 
do pensamento. In: Conferências e escritos filosóficos. Tradução e notas de Ernildo Stein. São 
Paulo: Nova Cultural, 2005. p. 107-108. 
  



moderna, como estamos vendo, confunde-se com a essência mesma de nossa 

época moderna: a época do mundo como imagem. Especialmente porque ela não é 

apenas um modo de pensar, mas um modo de ser que nos caracteriza enquanto 

civilização ocidental. A humanidade do homem, que na modernidade se estabeleceu 

sobre a razão calculadora, se amplia e sobrepuja na figura da técnica. É o agir 

técnico que dá ao homem, hoje, a sua essência. 

 A essência da técnica desvela-se, portanto, como um desafio ao modo 

como o homem lida com o ser e com o mundo. O desafio se manifesta na forma de 

relação ontológica demandante/disposição (Besteller/Bestand), modo do 

desocultamento técnico para o qual Heidegger atribuiu a noção de Ge-stell. Com ela, 

se refere à totalidade dos modos de pôr (stellen) técnico. No marco de uma 

planificação geral, o ente em sua totalidade é concebido pelo viés de sua utilidade, 

de seu ordenamento no ciclo de produção – consumo. A determinação ontológica do 

Bestand (ente como fundo de reserva) não é a Bestandlichkeit (a permanência 

constante), mas a Bestellbarkeit – a constante possibilidade de ser ordenado e 

comandado. O ser é colocado aqui como o ser permanente disponível para o 

consumo no cálculo global. Estes modos se integram em uma armação ou estrutura 

(Ge-stell) que ordenam o real como estoque, produzindo-o como um fundo de 

disponibilidades. Assim, para a técnica moderna, a natureza desvenda-se não como 

produção a partir de si própria (poíesis), o que era o caso da técnica antiga, mas 

como fundo de reservas. É por isso que podemos dizer que a Gestell é a estrutura 

de dispositivos da técnica moderna que participa de todas as dimensões do mundo 

moderno, o pré-disponibilizando como materiais e objetos a serem explorados. 

Segundo Heidegger, a Gestell não é nada de técnico, nada de tipo 

maquinal, mas o modo segundo o qual a realidade se desabriga como estoque de 

reserva disponível. Embora esse desabrigar não aconteça num além a todo fazer 

humano, ele não é obra humana, mas um acontecimento na história do ser. Em 

termos epocais a configuração fundamental do mundo moderno é o modo técnico. 

Não porque haja máquinas de vapor ou motores, mas sim porque a época é 

“técnica”, ou seja: 

Isso que chamamos técnica moderna não é só ferramenta, ou um 
meio em contraposição ao qual o homem atual pode ser amo ou 
escravo; previamente a tudo isso e sobre atitudes possíveis, é essa 
técnica já decidida de interpretação do mundo que não só determina 
os meios de transporte, a distribuição de mantimentos e a indústria 



do ócio, senão toda atitude do homem em suas possibilidades; isto é: 
ela cunha previamente suas capacidades de equipamento. Por isso a 
técnica só é dominada ali onde, entrando previamente nela e sem 
reservas, diz-se-lhe um sim incondicionado. Isto significa que a 
dominação prática da técnica e seu desdobramento carente de 
condições, pressupõe já a submissão metafísica à técnica.118 

A Gestell, como sistema de dispositivos, provoca o homem ao 

desocultamento do mundo como disposições, ou seja, revela o império da razão 

operativa que tudo invade pela técnica, que caracteriza uma época em que o 

homem busca as razões, os fundamentos de tudo, calculando a natureza, e em que 

a natureza provoca a razão do homem a explorá-la como um fundo de reserva sobre 

o qual dispõe.119 A essência do desocultamento técnico e então de todas as 

atividades modernas que se deixam interpelar como stellen, encontra-se na 

predisposição em reunir/acumular nela todas as possibilidades do colocar à 

disposição,  como um certo acesso ao ser, que demanda e desafia o mesmo, na 

materialização e funcionalização, assumindo desse modo, seu caráter desafiador 

que atinge também o homem a quem a técnica demanda igualmente como depósito. 

Heidegger não descarta a possibilidade de que no futuro (que está cada vez mais 

próximo) possam existir fábricas para repor essa matéria-prima fundamental que é o 

homem. Essa usura de todas as matérias, compreendendo a própria matéria 

humana, em benefício da produção técnica é secretamente determinada pelo vazio 

total onde os entes são suspensos. Essa uniformidade do ente, que nasce do vazio 

criado pelo abandono do ser120, está subordinada a essa certeza calculável da 

ordem do ente submetido à vontade de vontade.  

Essa uniformidade do cálculo traduzido em planos faz com que o homem 

também entre na uniformidade se quiser ter contato com o real. Neste sentido, 

poderíamos dizer que a abertura – para compreensão de seu ser – constitutiva do 

homem se fecha tecnicamente na demanda do disposto e que o ser do ente 

                                                 
118 Cf. HEIDEGGER, Martin. Conceptos fundamentales. Madrid: Alianza Editorial, 1989. p. 45-46.  
119 Cf. nota de rodapé de Ernildo Stein. In: HEIDEGGER, Martin. Identidade e Diferença. 
Conferências e escritos filosóficos. Tradução e notas de Ernildo Stein.  São Paulo: Nova Cultural, 
2005. p. 179. 
120 Esse abandono do ser do ente constitui, para Heidegger, o traço fundamental de todo pensamento 
metafísico, uma vez que a metafísica constitui-se originariamente a parir de uma equiparação do ser 
com o ente enquanto tal e de uma conseqüente assunção do plano ôntico como o próprio horizonte 
de colocação da pergunta pelo ser. O ente vigora sozinho, portanto, no interior das determinações 
metafísicas da realidade e o ser permanece excluído de toda reflexão. O ente vigora, assim, em meio 
ao abandono do ser. Nesse sentido, Heidegger considera que enquanto a metafísica considera o ser 
como o ente supremo, o pensamento imerso no outro começo da filosofia sabe da impossibilidade de 
transformar o ser em objeto de tematização.  



acontece (Ereignis) na época moderna como a intrínseca relação entre o sujeito e o 

disponível. Isso que irrompe, em termo heideggeriano, como com-posição (Gestell), 

é a reciprocidade inusitada que faz com que, buscando dominar a natureza, fique 

também o homem dominado pelo seu projeto. Na com-posição, o homem anseia 

submeter a natureza a uma experiência unívoca de controle e se torna também 

submetido e subjugado em sua existência por esse propósito totalizador. Em relação 

a isso, afirma Heidegger: 

Somente à medida que o homem já foi desafiado a explorar as 
energias da natureza é que se pode dar e acontecer o 
desencobrimento da dis-posição. Se o homem é, porém, desafiado e 
dis-posto, não será, então, que mais originariamente do que a 
natureza, ele, o homem, pertence à dis-ponibilidade? As expressões 
correntes de material humano, de material clínico falam neste sentido 
[...] Todavia, precisamente por se achar desafiado a dis-por-se de 
modo mais originário do que as energias da natureza, o homem 
nunca se reduz a uma mera dis-ponibilidade. Realizando a técnica, o 
homem participa da dis-posição, como um modo de 
desencobrimento. O desencobrimento em si mesmo, onde se 
desenvolve a dis-posição, nunca é, porém, um feito do homem, como 
não é o espaço, que o homem já deve ter percorrido, para relacionar-
se, como sujeito, com um objeto.121 

Na medida em que o homem eleva-se à consciência da subjetividade 

moderna, cuja essência é o re-presentar, mais consolida-se nele a atitude de 

colocar-se frente ao mundo, tomando-o como objeto redutível à representação de 

um suposto sujeito cognoscente. Assim, a natureza é levada ante ao homem 

mediante seu re-presentar, apresentando-se a ele como pura objetividade disponível 

ao cálculo. Nesse sentido, faria parte da essência do querer humano o impor-se, 

obrigando tudo a figurar em seu domínio. Para esse querer, entretanto, tudo 

converte-se de antemão e de modo inexorável em material do obrar que se impõe. A 

terra e sua atmosfera convertem-se em matéria-prima, em fundo de reservas. O 

homem converte-se em material humano que se aplica aos fins propostos. No fundo, 

a essência da vida mesma deve entregar-se à elaboração e planejamento técnico, 

pois o desabrigar que domina a técnica moderna tem o caráter do que intima e 

requer no sentido do desafio: a energia oculta na natureza é explorada, 

transformada e armazenada. O armazenado por sua vez, é novamente distribuído e 

este é novamente reprocessado: “extrair, transformar, estocar, distribuir, reprocessar 

                                                 
121 HEIDEGGER, Martin. A questão da técnica. In: Ensaios e conferências. op. cit. p. 21-22. 



são todos modos de desencobrimento”.122 Este modo de desencobrimento da 

técnica moderna desafia as energias naturais a serem extraídas e postas para 

serem requeridas no círculo infindável e intensificador da produção e consumo, pois 

“controle” e “segurança” constituem as marcas fundamentais do desencobrimento 

explorador da técnica moderna. 

Nesse âmbito, a essência da técnica moderna deve ser pensada como 

modo de desencobrimento porque, fundamentalmente, o homem foi tomado pela 

expectativa de empregar e obter, como propósito de sua existência, o que esta 

manifestação da técnica moderna assegura: controle e segurança. O que ela 

assegura, como vimos acima, é a submissão da natureza a um modelo que fique, a 

todo o momento, plenamente disponível ao homem e que lhe permita subjugá-la e 

manipulá-la de maneira constante. O anseio e projeto do homem da técnica é poder 

sujeitar a si toda a natureza como objeto – o que equivale a dizer que não há muita 

diferença entre submeter um objeto para ser constituído univocamente pela razão ou 

explorar com a tecnologia os fenômenos da natureza.  

A perspectiva heideggeriana nos coloca a idéia da “técnica” como 

“destino”. O dispositivo, a armação (Gestell) adquire as características de um 

destino, isto é, de um modo de destinar-se o ser ao Dasein. De um destino que não 

responde à arquitetura lógica de uma teleologia metafísica: não há nele fatalidade 

histórica. É um estar disposto em liberdade porque o destino é produzido na 

abertura. A técnica que como destino é acolhida na liberdade de abertura do homem 

põe, então, abaixo, o princípio de razão suficiente. Por isso, a técnica não é a 

totalidade de instrumentos e artefatos, mas um modo de desocultamento pelo qual a 

“verdade” tem-se constituído no calculável e na produção, o consumo e a demanda 

exploradora. O ente em sua totalidade é ordenado como disposição pela Gestell. 

“‘Gestell’, significa a força de reunião daquele por que põe, ou seja, que desafia o 

homem a des-encobrir o real no modo da dis-posição, como dis-ponibilidade. Com-

posição (Gestell) denomina, portanto, o tipo de desencobrimento que rege a técnica 

moderna, mas que, em si mesmo, não é nada técnico.”123  

A idéia de técnica como uma destino que Heidegger fala nos é dado pelo 

modo do desencobrimento que impera em nossa era histórica. Daí que nosso 

destino não seja algo que nos comande como a fatalidade de uma coação. Se o 

                                                 
122 Ibid., p. 20. 
123 Ibid., p. 24. 



destino é a produção da poíesis e essa é, como vimos no início de nosso trabalho, o 

trazer do escondido para o desvelamento, o ato mesmo de desvelar, então o destino 

do homem não é senão o exercer de sua liberdade mais radical. Esse exercer a sua 

liberdade radical é também o dar-se da verdade, enquanto eterno processo de 

desvelamento e velamento. Essa situação, nos diz Heidegger, libera o homem para 

duas possibilidades: 

Posto pelo destino num caminho de desencobrimento, o homem, 
sempre a caminho, caminha continuamente à beira de uma 
possibilidade: a possibilidade de seguir e favorecer apenas o que se 
des-encobre na dis-posicão e de tirar daí todos os seus parâmetros e 
todas as suas medidas. Assim, tranca-se uma outra possibilidade: a 
possibilidade de o homem empenhar-se, antes de tudo e sempre 
mais e num modo cada vez mais originário, pela essência do que se 
des-encobre e seu desencobrimento, com a finalidade de assumir, 
como sua própria essência, a pertença encarecida ao 
desencobrimento. Entre essas duas possibilidades, o homem fica ex-
posto a um perigo que provém do próprio destino. Por isso, o destino 
do desencobrimento é o perigo em todos e em cada um de seus 
modos e, por conseguinte, é sempre e necessariamente perigo [...] o 
perigo de o homem equivocar-se com o desencobrimento e o 
interpretar mal. Assim, quando todo o real se apresenta à luz do nexo 
de causa e efeito, até Deus pode perder, nesta representação, toda 
santidade e grandeza, o mistério de sua transcendência e majestade. 
À luz da causalidade, Deus pode degradar-se a ser uma causa, a 
causa efficiens [...] Do mesmo modo, em que a natureza, expondo-
se, como um sistema operativo e calculável de forças pode 
proporcionar constatações corretas mas é justamente por tais 
resultados que o desencobrimento pode tornar-se o perigo de o 
verdadeiro se retirar do correto. O destino do desencobrimento não 
é, em si mesmo, um perigo qualquer, mas o perigo.124 

O perigo do desencobrimento é, portanto, explorador e desafiador, é o 

perigo por excelência. O perigo de que o verdadeiro se retire do correto, de que a 

condição de possibilidade da liberdade se esvaia. Esse é o perigo da má 

interpretação do desencobrimento. A possibilidade para a qual Heidegger aponta é a 

possibilidade de nos aproximarmos e buscarmos cada vez mais a essência do que 

se desencobre em seu desencobrimento. Pois é só com a manutenção do 

verdadeiro no correto que é possível ao homem, através da liberdade, assumir, 

como sua própria essência, o pertencimento a este desencobrimento. Essa 

assunção não é senão o que está em jogo em toda a decisão. 

 Aquilo que buscamos neste trabalho é apontar a importância de se tomar 

consciência de nossa situação na época da técnica moderna, de um pensar a 

                                                 
124 Ibid., p. 28-29. 



essência da técnica que nos permite uma atitude bioética em permanente escuta ao 

que estamos vivendo acerca da possibilidade ou da impossibilidade de nos 

encontrar como abertura a novas maneiras de estar-com-os-outros e de habitar a 

terra. Isso se dá uma vez que estamos propondo que todo o pensamento sobre a 

questão da técnica possibilita um viés bioético e que, portanto, os textos de 

Heidegger que pensam a técnica devem ser lidos em conjunto com os textos 

heideggerianos que pensam o habitar, ou seja, o ethos (morada). A seguir 

apresentaremos, inicialmente e de modo sucinto, a perspectiva de uma ética de ser-

no-mundo presente na ontologia fundamental empreendida por Heidegger em Ser e 

Tempo e, depois, voltar-nos-emos para a possibilidade de uma bioética originária 

constituída pelo habitar poeticamente a terra no horizonte teórico de A Questão da 

Técnica. Isso nos leva a compreender que uma bioética originária aponta uma 

relação radical e originária com a essência da verdade, com o velado, na busca de 

experiências não objetificantes do ser, da verdade e das coisas. Ao recusar os 

princípios da razão objetificadora, Heidegger abriria perspectivas para uma nova 

experiência do ser e de sua verdade no pensar e no dizer, que prescindem da 

mediação da representação e do esquema sujeito-objeto. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3. O ser-no-mundo como espaço do ético 
 

Nascida na tradição fenomenológica, Ser e Tempo (Sein und Zeit, 1927) 

coloca a questão do sentido do ser e se esforça em “desconstruir” a metafísica 

tradicional do puramente subsistente com seu conceito de ser como “presença” e de 

tempo como “tempo presente”. Heidegger, em sua ruptura com a substância e a 

subjetividade do pensamento ocidental, desconstrói também o princípio das éticas 

infinitistas, segundo o qual todo agir humano obedece a máximas universais e a todo 

dever absoluto e agir causal. Nesse sentido, ressalta Zeljko Loparic, o que essas 

éticas pretendem é a “eliminação da finitude caracterizada pelo desprazer, a 

transitoriedade e os conflitos.”125   

Aquém do princípio de fundamento de razão suficiente das éticas 

tradicionais que nos diz: nihil est sine ratione (nada é ou existe sem fundamento), 

proporemos mostrar que a ética heideggeriana presente na ontologia fundamental 

que o horizonte de Ser e Tempo permite pensar, é uma ética de ser-no-mundo, do 

morar no mundo-projeto, do morar na transcendência, longe dos poderes 

“nadificantes” da razão, mas perto de sua possibilidade mais própria: a de ser-para-

a-morte, revelada na consciência da culpa e ouvida no silêncio disposto para a 

angústia. 

Esta possível leitura ética da ontologia fundamental, contida em Ser e 

Tempo, não pergunta mais: que devo fazer para ser digno de ser feliz? E sim: como 

deixar acontecer estando-aí no mundo, o que tem-que-ser?126 De antemão, é 

importante ressaltar que, se há em Ser e Tempo elementos originários de uma 

possível ética, eles estão longe do domínio objetivante da razão suficiente – 

princípio infinitista de causas primeiras, de certezas absolutas ou leis universais. 

Que não haja uma ética sistematizada ao modo metafísico, isso sabemos. Que 

Heidegger nem sequer demonstrou interesse em escrever tal ética, também não 

temos dúvidas. Contudo, acreditamos ser plausível encontrar em Heidegger indícios 

de uma “ética originária”, de ser-no-mundo. 

 

 

                                                 
125 LOPARIC, Zeljko. Ética e finitude. 2. ed. revista e ampliada. São Paulo: Escuta, 2004. p. 59.   
126 Cf. Ibid., p. 59. 



3.1. Ética e finitude 

 

“Quando escreverá o senhor uma Ética?”127 Foi o que perguntaram a 

Heidegger logo que publicou Ser e Tempo. O próprio Heidegger assinala na carta 

Sobre o Humanismo: “A aspiração por uma Ética urge com tanto mais pressa por 

uma realização, quanto mais a perplexidade manifesta do homem e, não menos, a 

oculta, se exacerba para além de toda medida.”128 O apelo a uma ética, para 

Heidegger, provém da completa “desorientação” do homem atual, revelando-se 

como algo que indica o caminho “mais seguro” ou “mais adequado” a seguir. A ética 

tradicional, portanto, vem tentar trazer respostas aos diversos problemas do homem, 

oferecendo-lhe uma “orientação segura” sobre o dever pensar e o dever agir, de 

forma que ele não saberia mais pensar nem agir sem tais orientações. Segundo 

Heidegger, a ética estabelecida e fundada metafisicamente não pode ser mais 

admitida. Mas, para Heidegger, será que se trata de construir uma nova ética? Mais 

importante do que qualquer cânone de regras ou modelo absoluto de agir moral é o 

homem estar aberto à compreensão da verdade do ser. Segundo as suas palavras: 

“pensar que pensa a verdade do ser como o elemento primordial do homem 

enquanto alguém que ec-siste já é em si uma ética originária.”129 O pensamento da 

verdade do ser é o pensamento conforme a essência do ec-sistente, pois é o 

pensamento do aberto como lugar do aparecimento epocal do que se manifesta. 

Trata-se, portanto, de um pensamento que destitui o humano do seu caráter 

metafísico moderno enquanto senhor do ser, privando-o da posição privilegiada que 

ele aí ocupa em relação a todos os entes, para então poder considerar, pela primeira 

vez, sua essência: o ec-sistir como projeto lançado pelo ser na clareira do ser, da 

qual ele deve cuidar como um pastor. 

É assim que, de acordo com Duque-Estrada, mais urgente e anterior a 

qualquer construção ou reconstrução de uma ética, é pensar a presença da história 

como o destino do pensamento do ser. E uma ética digna deste nome, só seria 

possível após a consolidação de um pensamento não representacional130. Isso 

porque, no âmbito do pensamento representacional, o campo da ação deve se 
                                                 
127 HEIDEGGER, Martin. Carta sobre el humanismo. In: Hitos. Traducción de Helena Cortés y Arturo 
Leyte. Madrid: Alianza Editorial, 2007. p. 288. (Tradução nossa). 
128 Ibid., p. 288. (Tradução nossa). 
129 Ibid., p. 291. (Tradução nossa). 
130 DUQUE-ESTRADA, Paulo César. Ciência e pós-representação: notas sobre Heidegger. Política e 
trabalho, Revista de Ciências Sociais, ano 22, n. 24. João Pessoa: PPGS, UFPB. 2006.  p. 68. 



mostrar afeito aos critérios de rigor da teoria, ou do controle da subjetividade, do 

cálculo, do ideal de certeza, em suma, da representação. A tarefa de Heidegger 

aponta, portanto, para uma exigência: a de que é preciso fazer uma experiência do 

pensar para além da representação. Nesse sentido, eis a razão de o autor de Ser e 

Tempo não ter empreendido um estudo específico sobre ética: porque tendo suas 

raízes no alicerce da metafísica, ela desobriga o pensar de considerar aquilo que 

principalmente deve ser pensado.  

Segundo Loparic, é plausível encontrarmos o desenvolvimento de uma 

dimensão ética no horizonte teórico heideggeriano, porém radicalmente distinta da 

ética tradicional erguida sob as pilastras da infinitude. O agir, numa ética finitista, 

portanto, não significa mais produzir efeitos; não há prazeres a buscar, bens a 

realizar, normas a cumprir, mas:  

[...] trata-se de um agir por ter-que-agir, que não espera por 
resultados. De um agir órfão da razão suficiente [...] De um agir pelo 
agir, desapegado de todos os fundamentos afetivos e racionais, às 
claras quanto a sua instransponível transiência.131  

Da perspectiva de uma consideração originária da ética, jamais se tratará 

de impor valores ao outro, nem de pré-determinar as regras e procedimentos 

teóricos e práticos a partir dos quais se poderia garantir a vida boa em comum; 

antes, e principalmente, trata-se de pensar e agir no sentido de uma ética do deixar-

ser, capaz de deixar transparecer no outro a liberdade para decidir pelo seu poder-

ser mais próprio.  

As indicações que seguimos no horizonte teórico de Ser e Tempo são as 

de uma ética absolutamente desprovida de princípios metafísicos legisladores do 

existir humano. A ética heideggeriana apresenta um caráter “original”, pois seria uma 

ética cuja base é o reconhecimento da finitude do ser e do Dasein. Dessa forma 

analisada, justifica Nunes: “a finitude [...] possibilita, ao mesmo tempo, a “destruição” 

dos sistemas morais (éticas infinitistas da salvação, do dever, do prazer e da 

utilidade) – paralelamente à da metafísica – e a libertação da Ética originária, já 

escrita desde Ser e Tempo”.132 Um dos elementos desta ética, é o morar (wohnen). 

O morar acontece sempre no mundo e é também um morar-junto; junto com as 

coisas e com os outros com os quais o Dasein se preocupa. Deixar-ser e resguardar 

são os pilares de uma ética finitista em Heidegger, que não visam uma orientação do 
                                                 
131 LOPARIC, Zeljko. Ética e finitude. op. cit. p. 63. 
132 NUNES, B. Crivo de papel. 2. ed. São Paulo: Ática, 1998. p. 197. 



agir, mas, sobretudo, um agir órfão da razão suficiente, de um agir desapegado de 

todos os fundamentos racionais e afetivos, às claras quanto a sua instransponível 

transiência. 

 

3.2. O morar no mundo-projeto 

 

Ao colocar a necessidade explícita da repetição da questão do ser no 

horizonte do tempo, Heidegger parte do pressuposto de que esse ser se diz sempre 

de um ente e que, portanto, a questão do ser será sempre endereçada a um ente 

em particular. Todavia, ente é tudo que é: o que falamos, compreendemos e aquilo 

em relação ao qual nos comportamos dessa ou daquela maneira. Portanto, caberia 

perguntar a qual dos entes seria endereçada a questão do sentido e da verdade do 

ser. Esse ente, ao qual é endereçada a questão do ser, possuiria um modo de ser e 

estar no mundo que o distinguiria dos demais entes, pois ele é uma existência133, ou 

seja, um Dasein, que nós mesmos somos a cada momento.  

A ontologia fundamental heideggeriana consiste na “analítica existencial” 

de “ser-no-mundo”, que significa em Ser e Tempo, “estar habitando”, “estar se 

demorando aí, no mundo”, no mundo que eu mesmo abro e projeto. Só o Dasein134, 

ou ser-aí, ec-siste, isto é, só ele é capaz de transcender, de ultrapassar a si mesmo, 

de ser o que ele “projeta” ser, de ser o seu poder-ser, no modo de ser fundamento 

de ser-no-mundo. O Dasein é facticamente um ser lançado ao mundo, um já-ser-

junto-ao-mundo, um ser-com-os-outros no âmbito da cotidianidade, ou seja, o 

Dasein é, de início e na maioria das vezes, a partir do que se ocupa, no “mundo” do 

impessoal e do cotidiano, conduzido pelo falatório, pela curiosidade, pela publicidade 
                                                 
133 Em Carta Sobre Humanismo, Heidegger retoma, em longas passagens, o termo ec-sistência na 
tentativa de explicitar melhor em que sentido se diz em Ser e Tempo que a essência do Dasein é sua 
existência: o estar postado na clareira do ser podemos denominar a ec-sistência do homem. Este 
modo de ser só é próprio do homem. A ec-sistência assim entendida não é apenas o fundamento da 
possibilidade da razão, mas a ec-sistência é aquilo em que a essência do homem conserva a origem 
de sua determinação. A ec-sistência somente deixa-se dizer a partir da essência do homem, isto é, 
somente a partir do modo humano de ser; pois, apenas o homem, ao menos tanto quanto sabemos, 
nos limites de nossa experiência, está iniciado no destino da ec-sistência. É por isso que a ec-
sistência nunca poderá ser pensada como uma maneira específica de ser entre outras espécies de 
seres vivos; isto naturalmente suposto que o homem foi assim disposto que deve pensar a essência 
de seu ser e não apenas realizar relatórios sobre a natureza e história de sua constituição e de suas 
atividades. Cf: HEIDEGGER, Martin. Carta sobre el humanismo. In: Hitos. op. cit. p. 286. 
134 Segundo Ernildo Stein em sua obra Seis estudos sobre “Ser e Tempo”, para o ente, que é tema da 
analítica existencial heideggeriana, não foi escolhida a expressão “homem”, mas a expressão neutra 
“ser-aí” (Dasein). Com isto é designado o ente ao qual seu próprio modo de ser, num sentido 
determinado, não é indiferente. Cf. STEIN, Ernildo. Seis estudos sobre “Ser e Tempo”. 3. ed. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2005. p. 24. (nota de rodapé). 



ao ser-como-todo-mundo. E esse é o seu modo de ser mais próprio de se relacionar 

com o ente que está mais próximo, o Dasein é, assim, um ser-junto-com-outros. 

No Dasein está contida a responsabilidade intransferível de assumir o ser 

que é seu, quer dizer, assumir o seu “ter-que-ser”. Nesse sentido, estamos falando 

de um modo de existir de um ente cuja essência consiste em “ter-que-ser” si-mesmo. 

Um ter-que-ser que, no pensamento de Heidegger, não caracteriza “cada coisa”, 

mas apenas o “existir humano”. Dessa maneira, ter-que-ser, antes de tudo, significa 

“[...] um ter-que-se-ocupar do ente intramundano, preocupado e solícito com os 

outros.”135 É o “abrir e projetar o mundo”; portanto, “ser-aí-no-mundo-junto-das-

coisas-com-e-a-fim-de-outros”. É, justamente, à base do conceito de ter-que-ser que 

compreenderemos a noção de uma ética finita em Heidegger, pois “[...] o ter-que-ser 

não nos é prescrito por uma lei moral. Ele nos é imposto pelo nosso ser ele 

mesmo”.136 Mas como podemos aceder ao nosso ter-que-ser? No dizer de Loparic: 

[...] pelo chamado da voz da consciência da culpa/dívida (Schuld), 
ouvida no silêncio disposto para a angústia. Voz que é do nosso 
cuidado para com o nosso ser, o ser-aí, e que revela esse ser como 
culpa/dívida, justamente, portanto, como um ter-que-ser. Até não 
poder mais ser, até a morte.137 

Nesse sentido podemos dizer que o fundamento de ser-no-mundo 

constitui, para Heidegger, um fundamento nulo, na medida em que é desde sempre 

um fundamento transcendido pela possibilidade de não-mais-estar-aí-no-mundo, 

portanto, um poder-ser nadificado pela única possibilidade certa do existir humano 

que não pode ser nadificada: a de ser-para-a-morte. Na perspectiva do chamado da 

voz da consciência responsabilizadora da culpa, o ter-que-ser pode ser dado de 

duas maneiras: uma, no modo impróprio, que se caracteriza pela fuga da 

responsabilidade na convivência cotidiana, na impropriedade do cotidiano que só 

sabe de si pelo que a gente (das man) pensa; e a outra, no modo próprio, que se 

caracteriza pela “escuta” da voz da consciência responsabilizadora do si-mesmo 

próprio, no qual o Dasein transcende a situação em que desde sempre se encontra, 

como ser-no-mundo.  

Essa voz, no entanto, não diz nada de específico, é um modo de discurso 

sem que, no entanto, tenha nenhuma forma de verbalização. Ela não possui 

                                                 
135 LOPARIC, Zeljko. Ética e finitude. op. cit. p. 60. 
136 Ibid., p. 61. 
137 Ibid., p. 61. 



conteúdo e, na verdade, fala mesmo sempre e apenas através do silêncio. Essa voz 

é um puro clamor, que clama o Dasein para sua abertura mais radical, para a pura 

possibilidade, para o seu ser e estar em débito mais próprio. O Dasein diante de tal 

clamor tem a possibilidade de escutá-lo e, por isso mesmo, “a compreensão do 

aclamar desentranha-se como querer ter consciência”, pois é sempre possível negar 

esse clamor da voz da consciência responsabilizadora, não escutá-lo e permanecer 

no impessoal. A voz, o clamor é, portanto, aquilo que o Dasein já sempre ouviu, 

mesmo que dele tenha se desviado em direção ao impessoal. O Dasein quebra o 

dar ouvidos ao impessoal quando ouve o clamor que clama de modo completamente 

diferente do impessoal: sem ruídos, sem ambigüidade, sem apoiar-se na 

curiosidade:  

[...] o apelo característico da consciência é uma interpelação do 
impessoalmente-si-mesmo para o seu si-mesmo; tal interpelação é 
fazer apelo ao si-mesmo para seu poder-ser si-mesmo e, assim, uma 
apelação da presença para suas possibilidades.138 

 

3.3. Finitude, culpa e responsabilidade 

 

Em Heidegger, a noção de finitude é pensada sem o apelo ao infinito ou a 

um fundamento entitativo, assim é que em Ser e Tempo, a finitude do ser é pensada 

em oposição ao absolutismo e ao infinitismo metafísico. Ser finito é a essência da 

existência humana. “O homem é um ente finito porque o seu ser é cindido em 

possibilidades ‘mundanas’, as que constituem o seu ser-no-mundo, e numa 

possibilidade ‘extramundana’, a de não-poder-mais-ser-no-mundo, a de ser-para-a-

morte.”139 Não há como superar essa “cisão” ontológica, pois se trata da “sina” que o 

homem, enquanto ente finito, está fadado a carregar, pois a morte140, enquanto 

                                                 
138 HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p. 352-353. 
139 LOPARIC, Zeljko. Heidegger réu – um ensaio sobre a periculosidade da filosofia. Campinas, SP: 
Papirus, 1990. p. 184. 
140 A morte constitui uma limitação da unidade originária do ser-aí, significa que a transcendência 
humana, o poder-ser, contém uma possibilidade de não-ser. Diz Heidegger: “A morte é uma 
possibilidade ontológica que a própria presença sempre tem de assumir. Com a morte, a própria 
presença é impendente em seu poder-ser mais próprio”. HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. 
p. 326.  A morte apenas tem sentido para quem existe e se põe como um dado fundamental da 
existência mesma. Assumir o ser-para-a-morte, porém, não significa pensar constantemente na morte 
e sim encarar a morte como um problema que se manifesta na própria existência. A tomada de 
consciência do ser-para-a-morte leva a um questionamento de todo o ser, no sentido de que o ser 
humano se coloca radicalmente diante de seu ser, por isso que a antecipação da morte singulariza o 
ser-aí. 
 



possibilidade do poder-ser do Dasein, constitui a sua possibilidade mais própria: 

“Cada presença deve, ela mesma e a cada vez mais, assumir a sua própria morte. 

Na medida em que ‘é’, a morte é, essencialmente e cada vez, minha. E, de fato, 

significa uma possibilidade ontológica singular, pois coloca totalmente em jogo o ser 

próprio de cada presença”.141 Então, que devemos fazer? Escolher por escutar a voz 

da consciência responsabilizadora da culpa, isto é, escolher ser si-mesmo próprio, 

finito; ou escolher por deixar-se guiar pelo seu poder-ser impróprio, pela publicidade, 

recusando-se a assumir a sua finitude.  

A escuta do clamor retira o Dasein de seu ser no mundo para remetê-lo 

ao poder-ser. De início e na maioria das vezes, a presença já perdeu essa dimensão 

fundamental de seu ser. O Dasein já está submerso nas possibilidades ônticas que 

ele assumiu durante sua existência, acreditando que ele mesmo é constituído 

dessas possibilidades e que, portanto, não poderia não sê-las. A voz do clamor é 

aquilo que vai remetê-lo para o seu poder-ser, que vai sempre devolver-lhe a 

responsabilidade por aquilo que ele é. Compreender o clamor é escolher ter-

consciência, o que Heidegger define como “ser livre para o ser e estar em débito 

mais próprio”, e ainda como “prontidão para ser aclamado”. 

A voz da consciência da culpa, que, no dizer de Heidegger, é a 

consciência que atesta um poder-ser próprio,142 dá a compreender ao Dasein que 

ele tem que assumir o seu ser-para-a-morte, ou seja, querer-ter-consciência-da-

morte; responsabilizar-se por sua existência e pela existência dos outros, na medida 

em que, livre para assumir o seu poder-ser mais próprio, o homem finitizado, 

cuidará, em primeiro lugar, de deixar os outros também livres para a sua 

possibilidade mais própria: a de não-poder-mais-ser-aí-no-mundo. É somente agindo 

assim, atendendo ao apelo da consciência responsabilizadora da culpa, que o 

Dasein é capaz de relações autênticas com outrem, portanto, é um ser-com-os-

outros. 

A culpa, portanto, surge como um “chamado”, “apelo” ou uma “voz” que 

oferece ao ser-aí a possibilidade de se compreender em seu poder-ser mais próprio 

e, é nesse sentido, que alguns autores como Zeljko Loparic e André Duarte tomam o 

conceito existencial-ontológico de ser-culpado “como um conceito pré-ético, 

pertinente às condições a priori de possibilidade da moralidade do ser-aí 

                                                 
141 HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p. 314. 
142 Cf. Ibid., p. 356. 



humano.”143 Nessa perspectiva, a voz da consciência dá a compreender ao ser-aí 

que ele está em dívida, no clamor da voz da consciência o ser-aí se abre como esse 

estar em dívida, isto é, que, enquanto é e estar lançado no mundo e enquanto se 

relaciona com o mundo segundo um modo de ser predominante: na ambigüidade de 

seu ser-impessoal, ele tem que escolher entre as suas possibilidades uma 

possibilidade intransponível, a de ser-para-a-morte.  

É somente assim, ouvindo a voz da consciência que responsabiliza que o 

ser-aí é “capaz de relações autênticas com outrem, capaz de ‘solicitude que 

antecipa’ e liberta o outro dele próprio [...].”144 Portanto, ser solícito significa “cuidar 

do outro como acontecência finita, não como membro de um coletivo que obedece a 

normas da razão.”145 Vista dessa maneira, podemos dizer que o sentido da 

responsabilidade do Dasein é de se manter “aberto” à compreensão do sentido do 

ser e à estrutura fundamental de seu ser-no-mundo e, também, de “cuidar” dos 

outros entes encontrados no mundo-projeto como acontecência finita do seu existir 

enquanto livres de todas as normas da razão normativa. 

Nisso se delineia uma estrutura original e fundamental em que o ser-aí se 

caracteriza como ser-no-mundo a partir da antecipação que pertence ao seu ser 

mais próprio e que em síntese significa também um entregar-se à responsabilidade 

por si mesmo. Responsabilidade de um ser factualmente abandonado e entregue a 

si, na concretude de si que lhe chama à responsabilidade por si. Nesse sentido, se 

ec-sistir é sempre um fato, a ec-sistência se determina pela facticidade e essa 

determinação, pela angústia se mostra não indiferente, já sempre empenhada no 

mundo das ocupações. Todos esses fenômenos revelam na verdade um modo de 

ec-sistir de um ser junto a...  que precede  a  si mesmo e que é responsável por si, 

ontológica e existencialmente definido pelo cuidado.146  

 

 

 

 

                                                 
143 DUARTE, André. Por uma ética da precariedade: sobre o traço ético de Ser e Tempo. Natureza 
Humana: Revista Internacional de Filosofia e Práticas Psicoterápicas, São Paulo, ano 1, v. 2., n. 1, 
2000, p. 86.  
144 HAAR, M. Heidegger e a essência do homem. Tradução de Ana Cristina Alves. Lisboa: Piaget, 
1997. p. 58. 
145 LOPARIC, Zeljko. Ética e finitude. op. cit. p. 68. 
146 HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p. 260. 



3.4. Angústia: uma abertura originária ao poder-ser próprio 

 

Para Heidegger, o fenômeno da angústia é o que se manifesta como 

possibilidade de abertura mais abrangente e mais originária que retira do Dasein a 

possibilidade de se compreender a partir da interpretação pública, da tirania da 

impessoalidade, na qual de início e na maioria das vezes, está mergulhado 

enquanto uma das possibilidades de ser-no-mundo das ocupações e ser-com-os-

outros.  

 
3.4.1. A angústia manifesta o Nada 

 
Em sua conferência O que é Metafísica? (Was ist Metaphisik? 1929) 

Heidegger tem por objetivo passar do discurso ôntico, científico, ao ser do ente por 

meio do Nada. Para Heidegger não podemos pensar o Nada como uma 

representação imaginária ou um simples conceito do entendimento, mas, sim, como 

uma experiência, em que à compreensão articula-se uma disposição de humor. O 

todo do ente não é concebido, mas experimentado, isto é, vivenciado. O ente em 

sua totalidade é o ponto de partida para pensarmos o Nada como uma “negação” 

dirigida ao próprio ente. É importante salientar que esta negação não se dá por 

intermédio do tédio – ou seja, nivelamento das coisas, indiferença absoluta – ou do 

medo – que é sempre medo de alguma coisa, possibilidade de se desviar desta 

coisa. Mas, uma experiência autêntica de negação, ou melhor, de nadificação do 

ente em sua totalidade somente se torna possível pela experiência da angústia. A 

angústia nos traz à presença do Nada, mesmo que raramente ou por um breve 

momento. Diante da angústia, 

[...] não temos alojamento, visto que nenhum ente se destaca para 
oferecer-nos desculpa [...] como um todo o ente parece subitamente 
bater em retirada sem deixar de ser. Esta deserção deixa-nos 
sitiados, sem apoios nem defesas, prontos para sermos tomados de 
assalto pelo Nada [...] A angústia produz uma suspensão, uma 
pendência, falta-nos o chão habitual [...] A angústia faz do homem o 
seu Dasein, dispõe-no em seu mero ser-no-mundo. Retirando-lhe 
todas os possíveis subterfúgios, deixando-os sem refúgios, ela é o 
acesso ao Nada.147 (Grifo do autor). 

                                                 
147 BICCA, Luiz. Ipseidade, angústia e autenticidade. Síntese Nova Fase. Belo Horizonte, v. 24, n. 
76, p. 11-36, 1997. Trimestral. p. 20. 



Com isso, podemos dizer que a angústia é a experiência pela qual temos 

a presença do Nada. O Nada, como já dissemos, não é de forma alguma uma 

representação conceitual, não se apresenta no âmbito do entendimento: “o nada se 

revela na angústia – mas não enquanto ente. Tampouco nos é dado como objeto [...] 

na angústia deparamos com o nada juntamente com o ente em sua totalidade”.148  O 

Nada é um momento de essencialização do ser, que se dá num plano anterior 

àquele dos esforços – levados em conta pelo pensamento metafísico tradicional – de 

conceitualização ou enunciação determinante na forma do “é”. No modo de ser 

impróprio, que se caracteriza pela fuga da responsabilidade na mera convivência 

cotidiana, na impessoalidade, no saber das ocupações e afazeres comuns não há 

lugar para o Nada. O homem enquanto ente finito existe sempre pendente no Nada, 

ainda que raramente se dê conta disso, nos instantes em que é possuído pela 

angústia fundamental. A angústia está aí, mas ela é abafada pela proteção e 

tranqüilidade que o si-mesmo impróprio despoja na ambigüidade e no falatório da 

vida cotidiana. Todavia a angústia originária, da qual Heidegger nos fala, pode 

despertar a qualquer momento no Dasein. Ela está continuamente à espreita e, 

contudo, apenas raramente salta sobre nós para arrastar-nos para a flutuação em 

suspenso, para a nossa condição de compreensão da existência à luz do ser-para-a-

morte, da finitude. 

A angústia originária heideggeriana aprofunda ontologicamente a questão 

da escolha entre o próprio, quer dizer, a escolha por escutar a voz 

responsabilizadora da consciência da culpa, ser si-mesmo próprio; e o impróprio, 

que é a escolha por deixar-se guiar pelo poder-ser impróprio, é a recusa de assumir 

a finitude. Não é difícil perceber que, imerso na impropriedade da publicidade o 

homem de início e na maioria das vezes, a partir do que se ocupa, no “mundo” do 

cotidiano, conduzido pelo falatório e ao “eu-também”, não responde ao apelo da 

resposta ao ser. Só a angústia, na medida em que desaba e silencia a proteção da 

impropriedade do falatório sobre o ente, é capaz de forçar o Dasein impróprio a se 

abrir, a assumir o seu poder-ser próprio.   

A angústia fundamental enquanto possibilitadora da propriedade do 

Dasein, propicia uma experiência do ser como o Outro de todo ente. “Na angústia o 

que importa, por excelência, é ser. Não podendo jamais ser encontrado como ente, 

                                                 
148 HEIDEGGER, Martin. Que é Metafísica? In: Conferências e escritos filosóficos. Tradução e 
notas de Ernildo Stein. São Paulo: Nova Cultural, 2005. p. 57. 



o ser aparece, em última análise, como o inteiramente outro em relação ao ente, por 

conseguinte, como o não-ente, isto é, como nada.”149 Em Que é Metafísica? 

Heidegger nos diz: “O nadificar do nada não é um episódio casual, mas, como 

remissão (que rejeita) ao ente em sua totalidade em fuga, ele revela este ente em 

sua plena, até então oculta, estranheza como o absolutamente outro – em face do 

nada.”150 Dessa maneira, nós temos o Nada como o Outro do ente, como o véu do 

ser. Ou seja, o velamento do ser é a nadificação do ser. Esta perspectiva de 

Heidegger coloca-se na sua grande crítica a todo projeto metafísico ocidental da 

subjetividade e a superação de seus poderes de objetivação representacional que 

visa meramente ao assenhoramento conceitual do ser, em dizer o que é o ser,  

 

 3.4.2. A Angústia manifesta a finitude de nosso ser-no-mundo 

 

A angústia rompe com a familiaridade cotidiana do Dasein, fazendo 

desabar a proteção e a tranqüilidade que o si-mesmo impróprio despojava na 

impessoalidade. Na angústia, a relevância da finitude da existência humana, é 

experimentada então como uma liberdade para encontrar-se com sua própria morte, 

um “estar preparado para” e um contínuo “estar relacionado com” sua própria morte. 

A angústia e o nada tomam o todo do ser do Dasein, fazendo com que o próprio ser-

no-mundo seja abalado em suas bases e seja sentido em seu fundamento como 

angustiante. A angústia reside no puro fato de existir; o simples ser-no-mundo é a 

origem da angústia que nos toma por inteiro. O Dasein sente-se “estranho” na 

angústia; os entes intramundanos se afastam, afundam em um “nada e em nenhum 

lugar”, e o homem então em meio às coisas paira isolado, e em nenhuma parte acha 

sua casa.   

Na angústia – dizemos nós – “a gente sente-se estranho”. O que 
suscita tal estranheza e quem é por ela afetado? Não podemos dizer 
diante de que a gente se sente estranho. A gente se sente totalmente 
assim. Todas as coisas e nós mesmos afundamo-nos numa 
indiferença. Isto, entretanto, não no sentido de um simples 
desaparecer, mas em se afastando elas se voltam para nós. Este 
afastar-se do ente em sua totalidade, que nos assedia na angústia, 
nos oprime. Não resta nenhum apoio [...] A angústia manifesta o 
nada. “Estamos suspensos” na angústia. Melhor dito: a angústia nos 
suspende porque ela põe em fuga o ente em sua totalidade [...] 

                                                 
149 BICCA, Luiz. Ipseidade, angústia e autenticidade. Síntese Nova Fase. Belo Horizonte, v. 24, n. 
76, p. 11-36, 1997. Trimestral. p. 28. 
150 HEIDEGGER, Martin. Que é Metafísica? In: Conferências e escritos filosóficos. op. cit. p. 58. 



Somente continua presente o puro ser-aí no estremecimento deste 
estar suspenso onde nada há em que apoiar-se.151 

Assim, podemos afirmar que a angústia como disposição fundamental, 

coloca o Dasein em uma perplexidade porque aponta para o nada de seu 

fundamento como ser-no-mundo. Quer dizer, o Dasein existe como ser possível, isto 

é, referida a possibilidades existenciais. É nesta situação que a angústia rompe com 

a tranqüilidade do sentir-se em casa da decadência, pois, aí, o ser-em aparece no 

modo existencial do não se sentir em casa, “[...] isto é, da estranheza inerente à 

presença enquanto ser-no-mundo lançado para si mesmo em seu ser”.152 Por isso, 

Heidegger afirma que o não sentir-se em casa deve ser compreendido, 

ontologicamente, como fenômeno mais originário, porque justamente, a presença é 

ec-sistência. Isso quer dizer que a presença está desde sempre ‘fora’, portanto o seu 

‘si-mesmo’ é sempre algo ‘além de si’, é seu ser-no-mundo. A estranheza presente 

na angústia é, assim, justamente o que desvela para a presença a sua constituição 

de ser-no-mundo. 

O Dasein autêntico, aberto para sua morte, compreende sua 
temporalidade de uma maneira finita. Uma outra possibilidade de 
dizer a angústia que nos deixa diante do nada, é dizer que ela nos 
deixa diante da finitude de nosso ser-no-mundo.153 

Portanto, é somente através da experiência da angústia que descobrimos 

o mundo enquanto mundo, o nosso poder-ser próprio. O mundo enquanto tal é uma 

transcendência finita; transcender é ser-no-mundo. Nesse sentido, é isto o que a 

angústia faz: singulariza o Dasein como ser-no-mundo; fugir da angústia é, para 

Heidegger, fugir de ser-no-mundo. Assim, a angústia libera o ser-aí para a liberdade 

de se assumir e escolher a si mesmo.154 Na angústia fundamental Heidegger 

localiza a verdadeira possibilidade de virada da existência humana, a possibilidade 

de o homem sair da impropriedade, na qual ele geralmente vive, e assumir a 

propriedade. Por meio da experiência da angústia, pode-se dizer que ele faz de uma 

só vez uma recapitulação de toda sua existência e toma consciência do caráter 

essencialmente finito de sua existência. Nisto está a implicação de que através da 

                                                 
151 Ibid., p. 56-57. 
152 ______ . Ser e Tempo. op. cit. p. 256. 
153 BICCA, Luiz. Ipseidade, angústia e autenticidade. Síntese Nova Fase. Belo Horizonte, v. 24, n. 
76, p. 11-36, 1997. Trimestral. p. 29. 
154 Cf. HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p. 254. 



angústia o Dasein é despertado para a morte, enquanto dado temporal mais 

significativo da existência, e revela a finitude da existência humana. 

Na disposição da angústia, abre-se privilegiadamente o poder-ser do 

Dasein que constitui sua abertura, sem que nada dentro do mundo venha ao 

encontro, ou seja, sem que nada o atinja. Isto não quer dizer que o ente ele mesmo 

desaparece para o ser-aí, mas sim, que nada lhe toca, que nada, pois, interessa-lhe, 

quer dizer, que em nada pode o ser-aí se ater dentro do mundo. O que lhe toca 

somente é o mundo mesmo, enquanto o aberto em que o ser-aí é ele mesmo sua 

abertura como o poder-ser-tocado. Na angústia, o ser-aí se encontra “vazio de todas 

as coisas”, e como tal, desenredado do si mesmo impessoal, pois este nada é senão 

um modo já determinado de ser-junto ao ente intramundano na e como possibilidade 

de ser – mas não porque o ser-aí renega as coisas do mundo, o que também é uma 

determinada possibilidade, mas porque não se encontra a si mesmo no “mundo” 

enquanto este arranjo de possibilidades, porque já as ultrapassa em direção ao 

mundo mesmo em que, ainda que como o nada de mundo, ele mesmo enquanto 

ente permanece irrevogavelmente sendo. O Dasein se angustia não diante de algo 

que vem ao encontro, mas sim, diante de seu próprio ser-no-mundo lançado, isto é, 

ele se angustia diante da facticidade da responsabilidade pelo seu próprio ser para 

possibilidades; ou seja, aquilo mesmo pelo que a angústia se angustia, é o seu 

próprio poder-ser:  

A angústia singulariza a presença em seu próprio ser-no-mundo que, 
em compreendendo, se projeta essencialmente para possibilidades. 
Naquilo por que se angustia, a angústia abre a presença como ser-
possível e, na verdade, como aquilo que, somente a partir de si 
mesmo, pode singularizar-se na singularidade. Na presença, a 
angústia revela o ser para o poder-ser mais próprio, ou seja, o ser-
livre para a liberdade de escolher e acolher a si mesma. A angústia 
arrasta a presença para o ser-livre para... (propensio in...) para a 
propriedade de seu ser enquanto possibilidade de ser aquilo que já 
sempre é. A presença como ser-no-mundo entrega-se ao mesmo 
tempo, à responsabilidade desse ser.155 

Enfim, a nosso ver, a ontologia fundamental centrada na analítica 

existencial do modo de “ser-no-mundo”, apresentada por Heidegger em Ser e 

Tempo, pode, possivelmente, ser lida como uma ética. Uma ética “originária” cuja 

base não pode ser outra senão a finitude humana. Assim, desde Ser e Tempo, 

quando Heidegger pergunta pelo sentido do ser e se esforça em “substituir” a 

                                                 
155 Ibid., p. 254. 



metafísica tradicional pelo que chama de ontologia fundamental, ele está também 

pondo em “xeque” os “sistemas morais” das éticas tradicionais que têm suas raízes 

metafísicas. Isto, Heidegger faz mostrando que há um ethos, uma maneira de existir, 

de “habitar”, de ser-no-mundo – chamada por ele de ser-aí – que não pode ser 

determinada por nenhum “princípio supremo”.  

Desse modo, a ética que vislumbramos no interior do pensamento de Ser 

e Tempo, diz que o ser-aí tem-que realizar o seu ser, mas só pode assumir o seu 

poder-ser próprio quando “se decide” a ouvir a voz da consciência da culpa, ouvida 

no silêncio disposto para a angústia, que nada mais é do que uma manifestação da 

abertura ao mundo do ser humano, o seu remetimento para o mundo: o estar-no-

mundo próprio é fruto da responsabilidade para com a presença como tal e para 

com os outros.156 É na escuta apropriada, que pressupõe o silêncio atencioso, que o 

ser-aí se manifesta aberto ao seu ser mais próprio, bem como se abre de maneira 

mais própria ao outro, compreendendo-o não como um ente meramente presente, 

mas enquanto o outro ser-aí que ele é. Portanto, o horizonte teórico de Ser Tempo 

nos permite pensar uma possível dimensão ética na ontologia fundamental de 

Heidegger: uma ética de ser-no-mundo, do morar no mundo-projeto, do morar na 

transcendência finita, do abrir-se para o encontro, pois o ser-no-mundo “é sempre, 

na origem, um movimento de abertura de possibilidades para o outro, um cuidar.”157    

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                 
156 Cf. LOPARIC, Zeljko. Sobre a responsabilidade. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2003. p. 47. 
157 ______ . Ética e finitude. op. cit. p. 61. 



4. O habitar poético: possibilidade de uma bioética originária 
 

4.1. A perspectiva bioética na obra heideggeriana 

 
Embora se encontre no pensamento de Heidegger uma recusa em 

adentrar no problema ético, propomos buscar em seu horizonte teórico algo que nos 

remeta à questão. Pretendemos encontrar em sua filosofia o ethos originário, origem 

da eticidade onde se desenrola e se constitui a estrutura do homem como ser-no-

mundo. O que nos interessa aqui é, sobretudo, investigar possíveis caminhos que 

nos dêem uma melhor compreensão da presente crise histórica pela qual passa o 

homem. Nossa investigação deter-se-á em A Questão da Técnica, como também em 

outros textos que lidam com a linguagem, o habitar e a poesia, que acreditamos 

possibilitar uma meditação sobre a condição do homem no seio do mundo da 

técnica, assim como o lidar com sua morada e com o ser. No texto heideggeriano 

podemos encontrar elementos que possibilitem, ao homem, redirecionar o 

pensamento ao ser, isso devido à crítica que o nosso autor faz à interpretação 

técnica do pensar que é fruto, segundo ele, da tentativa de igualar o pensamento à 

técnica, o que revela um esquecimento da questão do sentido do ser. Ao equiparar 

pensamento e técnica o homem se afasta e relega ao esquecimento aquilo que lhe é 

mais próximo e próprio, o sentido da verdade do ser. E com isso a sua história, a 

história do pensamento ocidental que tem como fundamento, na época moderna, a 

metafísica da subjetividade, passa a ser a história do esquecimento do ser. É dentro 

deste domínio do ente, da técnica, que nos movemos e concebemos hoje em nosso 

habitar.  

No capítulo anterior, vimos que, logo que publicou Ser e Tempo, 

Heidegger foi indagado sobre quando escreveria uma ética. O próprio Heidegger 

assinala na Carta Sobre o Humanismo:  

A aspiração por uma Ética urge com tanto mais pressa por uma 
realização, quanto mais a perplexidade manifesta do homem e, não 
menos, a oculta, se exacerba para além de toda medida. Deve 
dedicar-se todo o cuidado à possibilidade de criar uma ética de 
caráter obrigatório, uma vez que o homem da técnica entregue aos 
meios de comunicação de massa somente pode ser levado a uma 



estabilidade segura através de um recolhimento e ordenação do seu 
planejar e agir como um todo, correspondente à técnica.158  

O apelo a uma ética, para Heidegger, provém, portanto, da completa 

“desorientação” do homem atual, revelando-se como algo que indica o caminho 

“mais seguro” ou “mais adequado” a seguir. A ética da metafísica tradicional, 

portanto, vem tentar trazer as respostas aos problemas do homem, oferecendo-lhe 

uma “orientação segura” sobre o dever pensar e o dever agir, de forma que ele não 

saberia mais pensar nem agir sem tais orientações. Nesse sentido, eis a razão de o 

autor de Ser e Tempo não ter empreendido um estudo específico sobre ética: 

porque tendo suas raízes no alicerce da metafísica, ela desobriga o pensar de 

considerar aquilo que principalmente deve ser pensado, quer dizer, o sentido do ser. 

Se, de fato, concebermos a ética como normas e regras morais ao modo 

da metafísica, fica realmente difícil um horizonte teórico que possibilite uma ética no 

pensamento heideggeriano. O homem que experimenta a verdade do ser não pode 

direcionar-se por leis que massificam e o transportam novamente para o domínio do 

ente. Faz-se necessário para este homem uma nova perspectiva ética, presente 

justamente na origem grega da palavra. Heidegger afirma: 

[...] se pois, de acordo com o sentido fundamental da palavra  ethos, 
o nome ética quiser exprimir que a ética pensa a morada do homem, 
então o pensar que pensa a verdade do ser como o elemento 
primordial do homem enquanto alguém que ec-siste já é em si uma 
ética originária.159  

Percebemos aqui o destaque que Heidegger dá ao termo ethos, como 

lugar de morada do homem, não como uma doutrina de regras morais, mas como 

lugar de abertura do Dasein, lugar onde se dá a sua relação com o mundo. E o que 

é a ética senão uma relação do homem com o mundo? E, portanto, bioética, pois 

também trata-se aqui de uma relação do homem com sua morada. Nesse sentido, 

afirma Bruce Foltz: 

Ethos é a atitude em todo o comportamento que pertence a esta 
residência por entre as entidades [...] A ética é a compreensão 
daquilo que significa morar por entre os seres como um todo, e 
portanto diz respeito à nossa atitude e comportamento, como um 
todo, para com os seres. Se a designação “ética”, ao manter o 
significado de base da palavra ethos, deve agora dizer que a ética 
considera a residência do homem, então esse pensamento que 
pensa a verdade do ser como o elemento primordial do homem, 

                                                 
158 HEIDEGGER, Martin. Carta sobre el humanismo. In: Hitos. op. cit. p. 288. (Tradução nossa). 
159 Cf. Ibid., p. 291. (Tradução nossa). 



como alguém que existe, é ele próprio a ética primordial. Uma vez 
mais, este ethos ou residência é precisamente “o lugar para morar”, 
“a região aberta na qual nós moramos”.160 (Grifo do autor). 

A proposta do pensamento de Heidegger é o retorno ao que há de mais 

originário no pensamento. Busca-se uma linguagem originária. A linguagem 

originária é aquela que provém do ser, é a própria morada do ser. Para o autor os 

verdadeiros guardiões desta linguagem originária são os pensadores e os poetas, 

pois apenas eles são capazes de fazer com que a manifestação do ser alcance a 

plenitude e possa proferir a verdade. Temos aqui a linguagem compreendida como a 

casa do ser assim como também entendemos ethos: a linguagem é a casa do ser e 

a morada da essência do homem.161 Qual será a relação existente entre linguagem 

e ethos? Seriam ambos espaço para a manifestação da verdade do ser? Parece-nos 

que sim, pois a linguagem, não a do homem da técnica entregue à massificação e 

ao “falatório” que repete e passa adiante a fala, mas aquela que é originária e ethos 

como espaço de abertura do Dasein apresentam-se para nós como espaço 

essencial de manifestação do ser. Este espaço de abertura é a clareira do ser, onde 

o homem se move como vizinho do ser que o acolhe e o protege. 

Na abertura, o homem tem a experiência de estar lançado no mundo, 

inserindo-se num contexto onde ele deve relacionar-se com os outros e com o 

mundo. Assim definido, o homem é o único ente que se “atém aos entes na sua 

totalidade” e a si mesmo mantendo uma postura e um comportamento. Ele assim se 

relaciona a partir da clareira do ser, ou seja, pelo ethos que é abertura, morada. A 

nosso ver, na medida em que a tradição metafísica coloca no cogito o fundamento 

da verdade como representação e configuração do ser como tudo o que pode ser 

mensurável e operativo, é preciso então uma nova compreensão que supere a 

concepção da moderna subjetividade. Uma compreensão que caracterize o homem 

como Dasein, isto é, como ec-sistente e ser-no-mundo, cuja postura “ética originária” 

seja a de assumir sua condição de “pastor do ser”. Reconhecendo-se como aquele 

que está e se faz na abertura, na sua morada e que se relaciona com os entes ou se 

faz no “cuidado” desta relação originária com o ser no mundo. Como ente cuja 

essência é o ethos e que se relaciona com este mundo de tal forma que o sentido do 

ser possa ser resgatado.  

                                                 
160 FOLTZ, Bruce V. Habitar a terra: Heidegger, ética ambiental e a metafísica da natureza. op. cit. p. 
201-202. 
161 Cf. HEIDEGGER, Martin. Carta sobre el humanismo. In: Hitos. op. cit.. p. 295. (Tradução nossa). 



Heidegger não criou nem se dedicou ao estudo da ética. Ao tratar do 

ethos originário, da morada, o filósofo nos remete para uma nova perspectiva ou um 

novo modo de pensar a ética. A busca de uma bioética originária se faz, para nós, 

algo necessário, visto que o homem passa por uma crise histórica, fruto de uma falta 

de compreensão do sentido do ser. E acreditamos que a partir desta nova visão e 

postura bioética, ele possa indicar caminhos que o (re)direcione para uma possível 

solução desta crise que nada mais é do que uma crise de compreensão do próprio 

ser do homem e do habitar em sua essência. 

 
4.2. A caminho da linguagem 

 
Em seu texto intitulado A Caminho da Linguagem, Heidegger se refere à 

experiência com a linguagem do seguinte modo:  

[...] fazer uma experiência com a linguagem significa deixarmo-nos 
tocar propriamente pela reivindicação da linguagem, a ela nos 
entregando e com ela nos harmonizando [...] uma experiência que 
façamos com a linguagem haverá de nos tocar na articulação mais 
íntima de nossa presença.162  

Fazer uma experiência com a linguagem é, assim, encontrar seu sentido 

mais necessário, é posicionar-se destituído de instrumentos de domínio; solícito, 

aberto para uma harmonização. A forma por excelência em que pensamento e 

linguagem se relacionam se dá através deste “deixarmo-nos tocar propriamente pela 

reivindicação da linguagem”. Portanto, aquilo que nos convoca na experiência com a 

linguagem é a linguagem mesma.163  

“A linguagem fala”164, a linguagem reivindica. Daí tem-se que é o 

pensamento que está a serviço da linguagem e não o contrário. Desse modo, o 

homem não pode ser o sujeito e o senhor da linguagem. Diante dessa expressão, 

devemos nos perguntar: Somos, em nossa relação imediata com o mundo, capazes 

de escutar a linguagem? Não, essa experiência é rara, porque há entre pensamento 

e linguagem obstáculos: o impessoal, o habitual, a técnica moderna. Se a linguagem 

fala, tudo isso nos torna incapazes para a compreensão do que ela tem a dizer, e é 

precisamente isso que a experiência, como escuta, como pensamento meditativo, 

                                                 
162 HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem. 3. ed. Tradução de Márcia de Sá C. Schuback. 
Petrópolis, RJ: Vozes; Bragança Paulista: SP: Editora Universitária São Francisco, 2003. p. 121. 
163 Ibid., p. 123. 
164 Ibid., p. 14. 



pode recuperar: um certo distanciamento que nos recoloque em uma experiência 

originária. 

Chega-se aqui à questão da escuta, pois, se é a linguagem que fala, 

então o homem só pode falar à medida que escuta a linguagem tanto no sentido da 

audição como no sentido da obediência e da pertença. Segundo Heidegger, o dizer 

dos mortais é essencialmente resposta. Portanto, podemos dizer que pensar a 

linguagem é também pensar acerca da poesia e do poético, pois, é na poesia que 

este diálogo se inicia. Para o pensador, uma coisa é o conhecimento científico e 

filosófico sobre a linguagem e outra coisa é a experiência que fazemos com a 

linguagem: “fazer uma experiência com algo, seja com uma coisa, com um ser 

humano, com um deus, significa que este algo nos atropele, nos vem ao encontro, 

chegue até nós, nos avassala e transforma”.165 Fazer aqui não tem o sentido de 

produzir, mas, sim, de sofrer e receber, ou seja, fazer uma experiência com a 

linguagem significa deixar-se tocar propriamente pela linguagem. Na experiência 

com a linguagem é a própria linguagem que vem à linguagem. No caso da 

linguagem a entrega se traduz numa experiência. A experiência é, antes de tudo, 

acolhimento. Portanto, se conhecer é submeter a coisa à representação, ter uma 

experiência é submeter-se ao que é. Mas, segundo Marlene Zarader, se submeter-

se à vontade de conhecimento dá lugar ao cuidado de uma experiência, então a 

própria noção de essência se esvai ou pelo menos exige ser repensada numa 

perspectiva outra da metafísica.166 E, nesse âmbito, podemos fazer a seguinte 

pergunta: afinal, o que é visar à essência da linguagem? 

A palavra essência não significa mais o que uma coisa é; pensada desse 

modo, a essência designa o vigor daquilo que nos concerne. Quer dizer que, ao 

invés de tentar em vão chegar à linguagem falando sobre ela, trata-se, sobretudo, de 

compreender que só é possível falar a partir da linguagem, pois já nos encontramos 

desde sempre na linguagem mais do que em nenhum outro lugar. No entanto, um 

caminho se faz necessário, visto que é somente caminhando que podemos ser 

conduzidos ao que é e, ao mesmo tempo, ao próprio autêntico. O caminho que o 

homem precisa percorrer para pensar a linguagem não pode justamente conduzir 

senão para onde já estamos. Ser, linguagem e origem – nada disso está em outro 

                                                 
165 Ibid., p. 121. 
166 Cf. ZARADER, Marlene. Martin Heidegger e as palavras de origem. Lisboa: Instituto Piaget, 
1998. p. 241. 



lugar e, no entanto, a única tarefa do pensar é tentar chegar nesse âmbito. Torna-se 

imprescindível que o homem escute a linguagem quando ela fala. E, para 

Heidegger, a linguagem fala, primeiro, no poema. É verdade que habitualmente 

pensamos que a poesia é apenas uma modalidade particular da linguagem. Mas 

isso só ocorre porque o homem continua preso à representação metafísica da 

linguagem como instrumento e de arte como matéria que recebeu a marca de uma 

forma. Para Heidegger, é a poesia que torna possível a linguagem, no sentido de 

que poesia nunca é propriamente apenas um modo mais elevado da linguagem 

cotidiana. Ao contrário. É a fala cotidiana que consiste num poema esquecido e 

desgastado, que quase não mais ressoa. 

Para Heidegger, a essência da linguagem não pode ser nada de 

lingüístico. É nesse sentido que na Carta Sobre Humanismo, Heidegger chama a 

linguagem de “casa do ser”. Esta formulação pretende dizer a essência da 

linguagem sem fornecer um conceito, pois, para o pensador, não é possível definir a 

linguagem com um conceito. Mas isso não significa que não se possa pensá-la. Ao 

dizer que a linguagem é a casa do ser, Heidegger se propõe a afirmar que a casa é 

o lugar onde é possível habitar. Assim, afirmar que a linguagem é a casa do ser não 

pode implicar, nesse âmbito, nenhuma representação de objeto, não pode nos levar 

a pensar em qualquer casa concreta, em qualquer habitação já dada na qual se 

poderia alojar o ser, que tampouco é um conceito genérico ou universal disponível e 

manipulável.  

Quando Heidegger diz que a “linguagem é a casa do ser”, temos algo que 

concerne à essência da linguagem e não intenta produzir um “conceito” da essência 

da linguagem. A respeito da essência da linguagem só podemos encontrar indícios 

ou acenos que a manifestam, e não signos ou conceitos que a remetam a um 

significado já previamente estabelecido e fixado. A casa é uma morada onde nos 

demoramos; onde ser e homem se relacionam. Por isso, nesse sentido, há uma 

grande diferença entre a palavra que é um aceno e aquela que é apenas um signo, 

no sentido de simples designação. Com isso, a palavra para linguagem precisa de 

um amplo espaço de oscilação. Na conversa sobre linguagem entre um japonês e 

um pensador em A Caminho da Linguagem, Heidegger explicita o seguinte: 

J – Não devemos tomar a formulação “casa do ser” apenas como 
uma imagem fluida com que poder-se-ia imaginar qualquer coisa: por 
exemplo, a casa é um conjunto de cômodos construído em algum 
lugar, onde se abriga e aloja o ser, um objeto transportável. 



P – Esta representação logo se desfaz quando se pensa na 
ambigüidade já mencionada de “ser”. Na formulação, não tenho em 
mente o ser dos entes, representado metafisicamente. Mas refiro-me 
ao vigor do ser, precisamente à duplicidade entre ser e ente, à 
duplicidade enquanto o que cabe pensar. 

J – Levando tudo isso em conta, a formulação jamais poderá se 
tornar uma fórmula ou uma palavra de ordem. 

P – Mas já se tornou. 

J – Porque o senhor espera demais da maneira atual de pensar. 

P – Demais, sem dúvida, só que é um demais em maturidade. 

J – O senhor quer dizer maduro no sentido de que cai por si mesmo 
como os frutos da árvore? Acho que não existe esse tipo de palavra. 
E um dizer que esperasse por isso já não corresponderá à essência 
da linguagem. O senhor seria o último a pretender um dizer desse 
tipo. 

P – É muita honra. De minha parte, suponho que o senhor esteja 
muito mais perto da essência da linguagem do que todos os nossos 
conceitos. 

J – Não eu, mas a palavra que o senhor me perguntou, a palavra que 
agora com mais coragem já não posso calar. 

P – Por que o senhor hesita, se sente coragem? 

J – O que me encoraja é o que me faz hesitar. 

P – Por essa observação, já estou vendo que a palavra ainda retida 
para designar a essência da linguagem vai nos proporcionar uma 
surpresa inesperada. 

J – Pode ser. Entretanto, esta surpresa que o senhor tão bem 
percebeu me mantém preso e por isso necessita da possibilidade de 
uma ampla oscilação. 

P- Por isso o senhor hesita. 

J – Sinto-me encorajado com a indicação de que a palavra é aceno e 
não signo, no sentido de simples designação. 

P – Os acenos precisam de um amplo espaço de oscilação. 

J – Que os mortais só conseguem percorrer vagarosamente. 

P – É o que nossa língua chama de hesitação. Na verdade, a 
hesitação acontece quando o vagar se mantém na reverência e se 
atém ao respeito. Por isso não quero perturbar sua hesitação com a 
pressão dos apressados. 

J – O senhor está ajudando meu esforço por dizer a palavra muito 
mais do que poderia imaginar. 



P – Não quero esconder minha grande agitação. Até agora foi em 
vão que procurei uma resposta nos lingüistas, pesquisadores e 
especialistas. Entretanto, para que sua concentração possa oscilar 
ao máximo e quase sem nenhuma intervenção de sua parte, 
troquemos de papel. Agora sou eu quem responde sua pergunta 
sobre o hermenêutico.167 

O sentido originário da palavra hermenêutico ajudou Heidegger a 

caracterizar o pensamento fenomenológico. Este pensamento trata, sobretudo, de 

fazer aparecer o ser dos entes, mas não de acordo com a metafísica e sim de 

maneira a deixar aparecer o próprio ser. E a linguagem é o que carrega a referência 

do homem com a duplicidade entre ser e ente. Portanto, é a linguagem que 

determina a relação hermenêutica. Nessas condições, perguntar pela palavra capaz 

de dizer o que se chama linguagem e perguntar pelo hermenêutico são a mesma 

coisa. Pois cada palavra deve ser pesada em todo o seu próprio peso e mais ainda 

em todo o seu peso velado, em sua maior parte, visto que, na tentativa de meditar a 

essência da linguagem, a conversa sempre fala a partir do reconhecimento de um 

passado vigente e desse modo sempre procura trazer e recolher o que o passado 

guarda e protege. A hermenêutica em que pensa Heidegger é aquela capaz de 

interpretar a palavra sem a esgotar. E, assim, depois de muita hesitação, o japonês 

revela a palavra japonesa para “linguagem”: 

J – Porque o senhor me escuta, ou melhor, porque o senhor escuta 
as indicações intuitivas que proponho, nasce em mim uma confiança 
para deixar de lado a hesitação que até agora me impediu de 
responder a sua pergunta. 

P – O senhor se refere à pergunta sobre a palavra da língua 
japonesa para dizer o que nós europeus chamamos de “linguagem”? 

J – Até agora tive medo de dizer a palavra porque teria que fazer 
uma tradução. A tradução faria com que nossa palavra se 
apresentasse como um simples ideograma no âmbito da 
representação dos conceitos. Pois é assim que a ciência européia, e 
sua filosofia respondem a essência da linguagem. 

P – Qual é a palavra japonesa para “linguagem”? 

J – (Depois de muita hesitação) É koto ba. 

P – Mas o que diz ela? 

J – Ba evoca as folhas, sobretudo as folhas da floração. Pense na 
floração da cerejeira e da ameixeira. 

                                                 
167 HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem. op. cit. p. 94-95. 



P – E o que diz koto? 

[...] 

J – Koto seria então o acontecer em sua propriedade da mensagem 
brilhante da graça e do encanto. 

[O pensador da mesma forma encontra uma palavra para a 
linguagem] 

J – Que palavra o senhor emprega? 

P – A palavra “saga”. Indica e significa o dizer, o dito e o que deve 
ser dito. 

J – O que significa dizer? 

P – Presumivelmente, o mesmo que mostrar, no sentido de deixar 
aparecer e brilhar, mas nos movimentos de acenar. 

J – A saga não é, portanto, um termo que diga e fala e a linguagem 
humana... 

P – E sim a vigência com que nos acena a palavra japonesa koto ba. 
O que se diz na e pela saga.168  

Heidegger designa agora o ser da linguagem como a saga (die Sage), 

termo que não deve ser pensado como a enunciação de qualquer mensagem 

particular, mas sim no sentido da capacidade indicativa ou mostradora da própria 

linguagem, isto é, enquanto a mostração que garante todo mostrar. O mostrar da 

mostração que constitui o ser da linguagem enquanto saga não é uma atividade 

humana, não está à disposição dos humanos. O mostrar é sempre um “deixar-

mostrar-se” do que aparece ou desaparece, do que vem ou não vem à presença e à 

aparência no dizer que mostra e indica. Como mostração, a linguagem fala na 

medida em que abarca toda a “dimensão do que se apresenta” e, a partir daí, deixa 

que algo se apresente ao aparecer ou desaparecer. Portanto, a saga, na medida em 

que a escutamos, é o que nos encaminha, o que nos põe a caminho do falar da 

linguagem. 

 

 

 

 

                                                 
168 Ibid., p. 111; 113. 



4.3. O habitar, a poesia e uma bioética originária 

 

Ora, onde mora o perigo é lá que também cresce o que salva. 

... poeticamente o homem habita esta terra. (Hölderlin) 

 

É com a questão do habitar que Heidegger encerra sua investigação 

sobre a técnica. E não de um modo qualquer. Trata-se em Hölderlin, como 

Heidegger o compreende, da palavra de “salvação”. É na investigação sobre o 

habitar que podemos encontrar em Heidegger o pensamento a respeito da outra 

resposta possível ao chamado do desencobrimento. A questão do habitar em 

Heidegger não é senão a questão dessa outra resposta a esse chamado. E é nesse 

sentido que a investigação de Heidegger nos diz respeito, e é também nesse sentido 

que ela pode, sim, nos trazer indicações bioéticas para nossas questões 

contemporâneas. Em A Questão da Técnica e em Construir, Habitar, Pensar 

Heidegger nos diz que a poesia é um deixar-habitar e que “entendida como deixar-

habitar, poesia é um construir”. No poema de Hölderlin No Azul Sereno Floresce... 

(In Lieblicher Bläue), lemos que “cheio de méritos, mas poeticamente, o homem 

habita esta terra”. Falando sobre o habitar, e sobre esse construir, Heidegger nos 

diz: 

O homem cuida do crescimento das coisas da terra e colhe o que ali 
cresce. Cuidar e colher (colere, cultura) é um modo de construir. O 
homem constrói não apenas o que se desdobra a partir de si mesmo 
num crescimento. Ele também constrói no sentido de aedificare, 
edificando o que não pode surgir e manter-se mediante um 
crescimento. Construídas e edificadas são, nesse sentido, não 
somente as construções, mas todos os trabalhos feitos com a mão e 
instaurados pelo homem. No entanto, os méritos dessas múltiplas 
construções nunca conseguem preencher a essência do habitar. Ao 
contrário: elas chegam mesmo a vedar para o habitar a sua 
essência, tão logo sejam perseguidas e conquistadas somente com 
vistas a elas mesmas.169 

O que Heidegger pretende marcar aqui é justamente a relação radical 

com o velado que um tal habitar supõe. As construções nelas mesmas são ônticas, 

e por isso não conseguem preencher a essência do habitar ontológico. A 

perseguição do ôntico nos faz perder a essência do habitar. Esta é, como poíesis 

                                                 
169 HEIDEGGER, Martin. “... poeticamente o homem habita...” In: Ensaios e conferências. 2. ed. 
Tradução de Emmanuel C. Leão; Gilvan Fogel; Márcia Sá C. Schuback. Petrópolis, RJ: Vozes, 2002. 
p. 168-169. 



(ποίησις), o trazer para o desvelamento o que antes estava velado. Trata-se 

justamente do ato criativo por excelência, da instauração do novo. Mas se esse novo 

começa a ser perseguido por si só, então cairemos no novo da novidade, e 

priorizaremos nossa relação com o ôntico. Ao contrário, o que Heidegger propõe 

como o que deve ser preservado é essa lida com o velado que a construção implica. 

Esse é o verdadeiro mérito do habitar, não o seu resultado final.   

Quanto ao final do trecho de Hölderlin, podemos agora compreendê-lo em 

toda sua amplitude. É a terra que o homem habita. Isso porque o homem habita, a 

cada vez, a verdade descoberta. Mas a essência dessa verdade descoberta é 

justamente o velamento, e a terra não é senão essa força de velamento radical do 

ser. O homem habita a terra porque habita o mundo como tal. Ou seja, o homem 

habita a terra porque habita o mundo como desencobrimento, como o eterno 

movimento de velamento e desvelamento da verdade. Daí que Heidegger nos diga 

que “aquilo que nomeamos ao dizer ‘esta terra’ só se sustenta enquanto o homem 

habita a terra e, no habitar, deixa a terra ser terra”.170 Deixar a terra ser terra é deixar 

o velado ser velado que, em seu movimento de aparecer, é a experiência de 

retraimento e recolhimento no mistério. Deixar, aqui como em qualquer momento do 

pensamento heideggeriano, nunca é um simples deixar. Ele é sempre já um cuidar, 

um resguardar e um lidar com... Deixar a terra ser terra diz resguardar o velado 

como velado do desencobrimento explorador da técnica moderna, pois uma das 

conseqüências da atitude calculante e uniformizante seria a impossibilidade de que 

nada pode ser pensado como fundamentalmente inacessível ou retirado, porque 

tudo, no planejamento operatório, parece disponível e acessível.171 É a poesia, no 

sentido da poíesis, que permite um tal habitar em sentido originário. Em Construir, 

Habitar e Pensar, Heidegger nos diz: 

O que diz então: eu sou? A antiga palavra bauen (construir) a que 
pertence “bin”, “sou”, responde: “ich bin”, “du bist” (eu sou, tu és) 
significa: eu habito, tu habitas. A maneira como tu és e eu sou, o 
modo segundo o qual somos homens sobre essa terra é o Bauan, o 
habitar. Ser homem diz: ser como um mortal sobre essa terra. Diz: 
habitar. A antiga palavra bauen (construir) diz que o homem é à 
medida que habita.172 

                                                 
170 Ibid., p. 178. 
171 Cf. HAAR, M. Heidegger e a essência do homem. Tradução de Ana Cristina Alves. Lisboa: 
Piaget, 1997. p. 219. 
172 HEIDEGGER, Martin. Construir, habitar, pensar. In: Ensaios e conferências. 2. ed. Tradução de 
Emmanuel C. Leão; Gilvan Fogel; Márcia Sá C. Schuback. Petrópolis, RJ: Vozes, 2002. p. 127. 



Do ponto de vista do pensamento de Heidegger, habitar consiste, 

sobretudo, em ser e estar sobre essa Terra, no modo de um resguardar. Isso é 

ressaltado em outra passagem de Construir, Habitar, Pensar: “não habitamos 

porque construímos, mas construímos à medida que habitamos”, ou seja, à medida 

que resguardamos. Portanto, mostra que a noção de habitar, pensada neste texto, 

remete para um âmbito que ultrapassa o seu sentido usual, entendido não na 

acepção de um mero comportamento humano, pautado numa relação de meio para 

fim, mas, habitar, enquanto resguardar, diz algo mais decisivo. O mesmo é ser e 

habitar. O homem é habitando.173 O habitar originário do qual Heidegger fala é esse 

lidar e esse cuidar do velado como velado. Os homens na medida em que são 

homens habitam sobre a terra e, sobre ela, se demoram.  

“Poeticamente o homem habita esta terra”, escreve Heidegger em A 

Questão da Técnica, citando Hölderlin. Mas em que consiste este habitar 

poeticamente?  Por que a própria linguagem é poesia? Aqui, nos deparamos com 

um elemento importante da filosofia heideggeriana e por isso teremos que nos 

dedicar a ele: a relação entre o ser e a linguagem. Ela é o início, a possibilidade 

maior de algo ser e existir, ela mostra algo e, através dela, o ser se manifesta. Nas 

palavras do próprio Heidegger em A Origem da Obra de Arte: “A linguagem não é 

apenas – e não é em primeiro lugar – uma expressão oral e escrita do que importa 

comunicar. Não transporta apenas em palavras e frases o patente e o latente visado 

como tal, mas a linguagem é o que primeiro traz ao aberto o ente enquanto ente”174, 

e noutro texto intitulado A Volta, diz o pensador: 

Linguagem é a dimensão inicial dentro da qual a essência-humana 
pode corresponder o ser e a sua interpelação e, no corresponder, 

                                                 
173 Segundo Heidegger, em habitando, os mortais são na quadratura. Os mortais habitam 
resguardando a quadratura em sua essência. De maneira correspondente, o resguardo inerente ao 
habitar tem quatro faces: os mortais habitam à medida que salvam a terra, que significa deixar 
alguma coisa livre em seu próprio vigor; os mortais habitam à medida que acolhem o céu, no sentido 
de que habitam quando permitem ao sol e à lua a sua peregrinação, às estrelas a sua via, por 
exemplo; os mortais habitam à medida que aguardam os deuses como deuses, no sentido de não 
fazerem de si mesmos deuses, no infortúnio, aguardam a fortuna então retraída; os mortais habitam à 
medida que conduzem seu próprio vigor, sendo capazes da morte como morte, o que não significa 
ofuscar o habitar através de um olhar rígido e cegamente obcecado pelo fim. Portanto, salvando a 
terra, acolhendo o céu, aguardando os deuses, conduzindo os mortais, é assim que acontece 
propriamente o habitar. Cf. HEIDEGGER, Martin. Construir, habitar, pensar. In: Ensaios e 
conferências. op. cit. p. 130.   
174 HEIDEGGER, Martin. A origem da obra de arte. op. cit. p. 59. 



pertencer ao ser. Este corresponder inicial, propriamente realizado é 
o pensar. Pensando, nós aprendemos o habitar.175  

Por isso, o habitar poeticamente sobre esta terra está relacionado ao 

modo de lidarmos originariamente com a totalidade dos entes, um deixar-ser que 

tem sua constituição primordial no cuidado e no resguardo das coisas. No entanto, 

vimos que a nossa morada é interpelada, na era da técnica, como algo a ser 

planificado e produzido; a noção de terra como Bestand remete tudo à uma simples 

dis-ponibilidade, a terra passa a ser um fundo de reservas para o arquétipo técnico-

maquinístico, em outras palavras, a natureza é apreendida como um domínio 

particular de entidades que estão apenas meramente presentes. Assim comenta 

Emmanuel Carneiro Leão: 

No mundo sem terra da técnica total, a economia gira num círculo 
vicioso: no círculo de produção e consumo: o ideal é produzir mais, 
para consumir mais, para lucrar mais, para produzir mais [...] Todo 
sistema tecnológico se funda e repousa numa metafísica do real. 
Trata-se de uma metafísica operativa que a dinâmica da 
sistematização impõe poderosamente, modelando todos e cada um 
segundo o arquétipo de sua concepção de realidade [...] Acredita 
saciar a sede de beleza e satisfazer a necessidade de arte, 
oferecendo e vendendo mercadorias nos supermercados culturais 
dos teatros, das exposições, das galerias ao mesmo tempo em que 
assola os bairros antigos, destrói os lugares pitorescos e arruína as 
paisagens com vida [...] reduzindo tudo à mercadoria, a economia 
produtivista coisifica o homem para endeusar os produtos [...] É o 
jogo poético da Linguagem que, na febre das atividades produtivas, 
renuncia à reação em cadeia do lucro e se propõe sobretudo a 
conviver. É um propósito que não se dá em ascese. Requer toda a 
coragem da escuta para passar de uma economia quase que 
exclusivamente trancada num mundo tecnológico para uma 
economia ecumênica, aberta ao ambiente e às condições de vida na 
terra.176  

 No fim de sua conferência sobre a questão da técnica Heidegger nos 

alerta sobre o grau extremo de perigo no predomínio da com-posição que ameaça a 

essência do homem:  

A ameaça, propriamente dita, já atingiu a essência do homem. O 
predomínio da com-posição arrasta consigo a possibilidade 
ameaçadora de se poder vetar ao homem voltar-se para um 
desencobrimento mais originário e fazer assim a experiência de uma 

                                                 
175 ______ .  La vuelta. In: Filosofía, ciencia y técnica. Traducción de Francisco Soler. Santiago do 
Chile: Editorial Universitária, 1997. p. 187. (Tradução nossa). 
176 LEÃO, Emmanuel Carneiro. A técnica e o mundo no pensamento da terra. A Questão da Técnica, 
Revista Filosófica Brasileira do Departamento de Filosofia da UFRJ, Rio de Janeiro, vol. IV, n. 2, out. 
1988. p. 14-16. 



verdade mais inaugural. Assim, pois, onde domina a com-posição, 
reina, em grau extremo, o perigo.177  

O perigo mencionado por Heidegger está relacionado à essência do 

homem, sua morada sobre a terra e à tarefa do pensamento. No domínio da com-

posição (Gestell) afasta-se qualquer outra possibilidade de desencobrimento e tudo 

passa a ser visto como um objeto de medida, cálculo, recolha de dados e de 

manipulação experimental, pois no horizonte do desencobrimento técnico, descobrir 

significa “pôr” a serviço, isto é, dispor da natureza segundo as determinações da 

vontade e necessidade do homem. A respeito da situação do homem e do fenômeno 

da vida em sua totalidade no seio de nosso mundo técnico, diz Bruce Foltz que: 

A tecnologia moderna se caracteriza por arrancar da terra a sua 
presença constante e sua disponibilidade como armazenamento, 
mais recentemente, isso tomou a forma de modelos cibernéticos, em 
que tanto os organismos individuais como as áreas naturais distintas 
como um todo (“biomas”) são concebidos – numa analogia com os 
computadores – como sistemas auto-reguladores. Entretanto, a 
tecnologia moderna, atualmente sob a forma da “engenharia 
genética”, leva a cabo um “ataque” à própria vida, esforçando-se por 
instalá-la dentro da sua própria estruturação como um artefato 
tecnologicamente produzível. Quer a vida seja entendida como 
objeto científico ou armazenamento tecnológico, os conceitos de vida 
são dominados pelas pressuposições metafísicas da Vorhandenheit 
(presença) e da sua forma elaborada de disponibilidade constante.178 

Ainda em A Questão da Técnica afirma Heidegger citando novamente o 

poeta alemão Hölderlin: “Ora, onde mora o perigo é lá que também cresce o que 

salva.”179 A possibilidade de encontrar uma “salvação” que esteja em condições de 

liberar e, portanto, de redirecionar e trazer à sua essência tanto o homem reduzido à 

dis-ponibilidade como a natureza que no desencobrimento técnico mostra-se como 

simples presença e objeto do saber planificador, não implica, de forma alguma, 

elaborar uma estratégia evasiva frente ao império da razão técnica. Pelo contrário, 

não se trata de condenar o mundo técnico como se tratasse de algo demoníaco, 

pois em última instância, o mesmo é um modo de alétheia, de desvelamento da 

verdade. Trata-se, antes de tudo, da necessidade de compreender como em nosso 

mundo técnico-científico se dá a comum-pertença180 de homem e ser, de pensar a 

                                                 
177 HEIDEGGER, Martin. A questão da técnica. In: Ensaios e conferências. op. cit.. p. 30-31. 
178 Cf. FOLTZ, Bruce V. Habitar a terra: Heidegger, ética ambiental e a metafísica da natureza. op. 
cit. p. 162-163. 
179 HEIDEGGER, Martin. A questão da técnica. In: Ensaios e conferências. op. cit.. p. 31.  
180 Em Identidade e Diferença, Heidegger utiliza a expressão “comum-pertença” para acentuar que 
homem e ser estão entregues reciprocamente um ao outro como propriedade; que a partir deste 



nossa configuração epocal da comum-pertença entre homem e ser no modo da 

com-posição para que, assim, no seio do destinamento técnico, torne-se possível 

preparar o pensamento para reorientar o habitar a terra e o modo pelo qual o 

homem se relaciona com o ser. O perigo é ele mesmo isto que salva, se ele é visto 

como tal. Por isso a apelação às palavras de Hölderlin que afirmam que “onde mora 

o perigo é lá que também cresce o que salva” nos indica que a possibilidade do 

crescimento salvífico se oculta na essência mesma da técnica. Nisto reside o caráter 

de ambigüidade do destinamento técnico: “quanto mais nos avizinharmos do perigo, 

com maior clareza começarão a brilhar os caminhos para o que salva.”181 O perigo 

da essência técnica ao qual alude Heidegger encontra-se na provocação da terra no 

horizonte da calculabilidade, numa interpelação entre homem e ser que se desvela 

no chamado à razão para armazenar a natureza como o fundo de reserva para seu 

planificar e calcular e a realizar esta exploração indefinidamente.  

Deste modo, pode-se vislumbrar como se articula o perigo que condiz a 

essência da técnica com a possibilidade de uma reviravolta (Kehre), a partir da qual, 

um novo desvelamento da verdade do ser possa se manifestar. Esta possibilidade 

indica a idéia que Heidegger tem de Kehre182 pela qual se deve superar uma visão 

ainda demasiada simples segundo a qual a técnica está a serviço do homem, em 

vista de aceder à consideração heideggeriana mais profunda onde a técnica é uma 

forma de desencobrimento do ser. Este espaço propiciador da Kehre (inversão) dá-
                                                                                                                                                         
recíproco pertencer-se, fazem parte de uma unidade, da identidade, do mesmo. Pertencem um ao 
outro. Cf. HEIDEGGER, Martin. Identidade e diferença. In: Conferências e escritos filosóficos. 
Tradução e notas de Ernildo Stein. São Paulo: Nova Cultural, 2005. p. 177. 
181 HEIDEGGER, Martin. A questão da técnica. In: Ensaios e conferências. op. cit. p. 37-38. 
182 Numa primeira fase do pensamento heideggeriano, a questão do sentido e da verdade do ser seria 
elucidada a partir da temporalidade finita do Dasein como ser-no-mundo. A partir dos anos trinta, a 
hermenêutica da existência finita daria lugar a uma hermenêutica da temporalidade do ser em sua 
própria história. O ser não seria mais concebido no âmbito da compreensão finita do Dasein, mas a 
partir da historicidade do próprio ser em seu acontecer histórico ao longo da tradição metafísica. 
Nesse segundo momento, a retomada heideggeriana da tradição metafísica terá como fio condutor o 
desvelamento da constituição onto-teo-lógica da metafísica, que a partir da metafísica moderna com 
Descartes, será cada vez mais determinada pala concepção moderna da subjetividade. Abandonando 
o termo sentido do ser pela expressão verdade do ser, o pensamento posterior à Ser e Tempo insiste 
mais na abertura mesma do ser (como Ereignis) que na abertura do Dasein ao ser-no-mundo. Essa é, 
para Heidegger, a significação da Kehre – o pensamento se volta cada vez mais resolutamente para 
o ser enquanto ser. Segundo Ernildo Stein, Heidegger, sem dúvida, foi o pensador que chamou a 
atenção para o fato necessário da viravolta (Kehre) no pensamento do ser. Para o autor, em seu livro 
Compreensão e Finitude, Heidegger explicita o sentido da viravolta procurando mostrar que ela 
corresponde à inspiração originária de Ser e Tempo: pensar o sentido do ser, o que é a mesma coisa 
que a verdade do ser, ou a história do ser. Mas, a reflexão de Heidegger vai concentrando-se até 
desembocar na temática de velamento e desvelamento, que reside na intuição e interpretação do 
sentido de alétheia, que ele procura resumir na palavra acontecimento-apropriação. Cf. STEIN, 
Ernildo. Compreensão e finitude: estrutura e movimento da interrogação heideggeriana. Ijuí, RS: Ed. 
Unijuí, 2001. p. 326-327. 



se, portanto, quando distanciamo-nos “do hábito de representar o elemento técnico 

apenas tecnicamente, isto é, a partir do homem e suas máquinas”183, pois a mesma 

dá-se num “espaço que, de um lado, seja consangüíneo da essência da técnica e, 

de outro, lhe seja fundamentalmente estranho. A arte nos proporciona um espaço 

assim. Mas somente se a consideração do sentido da arte não se fechar à 

constelação da verdade, que nós estamos a questionar.”184 Este distanciamento se 

verifica como um salto. Mas para onde saltamos? Para lá onde já fomos admitidos: 

ao pertencer ao ser. O salto é a súbita penetração no âmbito a partir do qual o 

homem e ser desde sempre atingiram juntos a sua essência, porque ambos foram 

reciprocamente entregues como propriedade a partir de um gesto que se dá. A 

penetração no âmbito desta entrega como propriedade dis-põe e harmoniza a 

experiência do pensar.185 Neste âmbito, deparamo-nos com dois momentos 

fundamentais em nossa análise do pensamento heideggeriano, o de Ereignis e o da 

arte como aquilo que proporciona um espaço de pensamento dentro de nosso 

destinamento técnico. 

Por Ereignis, Heidegger nos diz em sua conferência Identidade e 

Diferença que “trata-se de simplesmente experimentar este ser próprio de, no qual 

homem e ser estão reciprocamente a-apropriados, experimentar que quer dizer 

penetrar naquilo que digamos acontecimento-apropriação.”186 Um acontecimento-

apropriação muito importante, visto que pode superar e transformar em profundidade 

o imperar da essência da técnica moderna (Gestell) num acontecer mais originário. 

Para Heidegger, o superar e ao mesmo tempo aprofundar no destinamento técnico, 

a partir desse acontecer apropriador e nele penetrando, traz a redenção historial do 

universo técnico e de sua ditadura, em que o homem encontra mais originariamente 

o caminho para o acontecer-apropriador. Nesse sentido, Vattimo compreende o 

Ereignis como um jogo de entrega recíproca entre homem e ser, isto é:  

[...] no Ereignis, o homem é apropriado (vereignet) ao ser, o ser é 
consignado (Zugeeignet) ao homem. A provocação recíproca em que 
homem e ser se relacionam entre si na im-posição que caracteriza o 

                                                 
183 HEIDEGGER, Martin. Identidade e diferença. In: Conferências e escritos filosóficos. op. cit. p. 
179. 
184 ______ . A questão da técnica. In: Ensaios e conferências. op. cit. p. 37. 
185 Cf. ______ . Identidade e diferença. In: Conferências e escritos filosóficos. op. cit. p. 178. 
186 Ibid., p. 180. 



mundo técnico é o acontecimento da transpropriação recíproca do 
homem e do ser.187 

Ereignis não é apenas acontecimento. A tradução em geral fala em 

“acontecimento-apropriação”, pois Heidegger separa, no verbo ereignen (acontecer) 

o prefixo er da raiz eignen. Este, o verbo eignen, significa pertencer a alguém, 

prestar-se a, e é aparentado com o termo eigen, próprio, particular. Num segundo 

momento, portanto, além de acontecer, o termo quer dizer apoderar-se, como na 

expressão zu eigen machen: apropriar-se de alguma coisa. Em terceiro lugar, 

Heidegger diz que eignen vem de äugnen, vinculada a Auge (olho), que significa 

descobrir com o olhar, despertar com o olhar. Assim, Ereignis é um triplo: acontecer, 

apropriar-se de, captar com o olhar. Esse é também o sentido do “salto”, essa súbita 

penetração no âmbito que funde homem e ser.  O homem salta no abismo, sem 

fundamento, quer dizer, deixa de ter um “fundamento” outro e passa a ter 

fundamento em si mesmo. 

“Não será tudo isso uma pura criação conceptual?”, pergunta ainda 
Heidegger. [...] Heidegger responde que nessa observação de 
suspeita esconde-se a opinião de que o Ereignis deve ser um ente. 
Então a colocação não se justifica; o Ereignis não é, nem se dá, ele 
simplesmente apropria (ereignet). O Mesmo revela o Mesmo, no qual 
é preciso permanecer, para entendê-lo assim como ele se mostra. O 
Mesmo [...] não é invenção heideggeriana, mas é “o mais antigo do 
que é antigo do pensamento ocidental: o antiqüíssimo (das Uralte) 
que se esconde no nome de a-létheia.” Com essa referência à 
verdade como alétheia, Heidegger declara novamente que voltamos 
ao elemento primeiro do pensamento, à coisa mais digna de ser 
pensada da qual o pensamento não pode ser desvinculado. Pensar a 
verdade é pensar o ser sem referência ao ser do ente, o ser em si 
mesmo e naquilo que lhe é mais próprio [...] O Ereignis parece ser o 
maior alcance da Kehre, enquanto elemento constitutivo da coisa do 
pensamento, ou seja, o Ereignis pode ser alcançado na medida em 
que o pensamento realiza a viragem em direção ao ser que alcança 
o homem.188 

 Para penetrarmos no Ereignis é necessário que nos afastemos da 

metafísica, que toma a identidade como um traço do ser do ente, por meio de um 

salto que vai para além do ser em direção àquilo que possibilita a sua relação com o 

pensar. A entrada no Ereignis é tida como súbita, não mediada, porque significa 

penetrar onde sempre estivemos: na pertença ao ser. Logo, para penetrarmos no 

Ereignis, devemos escutar o apelo do ser tal qual nos é transmitido pela nossa 
                                                 
187 VATTIMO, G. As aventuras da diferença. Lisboa: Edições 70, 1988. p. 173. 
188 Cf. TERCIC, Vida. De Ser e Tempo a Tempo e Ser: os passos de Heidegger em direção ao 
Ereignis.  Fragmentos de Cultura. Goiânia, v. 12 (especial). pp. 141-159, out. 2002. p. 155-156. 



época, pelo modo como estamos situados e dispostos em meio ao ente em sua 

totalidade, pela constelação de homem e ser na qual nos encontramos. Poderíamos 

afirmar que, no atual estágio de desenvolvimento técnico, o universo dos objetos 

técnicos representa o verdadeiro âmbito no qual homem e ser se relacionam. 

A técnica faz crer que o ente está disponível ao homem, o qual possui o 

domínio e o conhecimento dele em sua totalidade. Porém, como vimos 

anteriormente, isso seria uma concepção antropocêntrica da técnica, seria vê-la 

como obra do homem. Ela não pode, como modo de desencobrimento do ser, 

originar-se do arbítrio humano, mas deve também ser uma forma pelo qual o ser 

requisita o homem e o obriga a se expor ao ente, ou seja, a presenciá-lo como o que 

pode ser planejável e calculável. Como desencobrimento do ser, a técnica faz parte 

do seu acontecer e traz nela mesma a possibilidade da sua superação, 

possibilitando ao homem a pensá-la de forma originária. Como foi apresentada, tal 

provocação que se esconde na técnica é denominada de Gestell. Assim o 

dispositivo provoca o homem a pensar a essência da técnica de modo mais 

originário, possibilitando o advento do Ereignis. A co-pertença entre o ser e o 

homem, dá-se numa correspondência do homem ao apelo do ser – o ser aborda o 

homem e ele, no aberto da clareira, permite que o ser se presente. Quando o 

homem e o ser atingem, unidos, a sua essência, ou seja, quando, na co-pertença, os 

dois conquistam o seu caráter histórico, aí eles se encontram no âmbito dinâmico do 

acontecimento-apropriação, na origem que, a cada vez, se reinicia, no jogo entre o 

ser e o tempo e na resposta do homem ao ser.  Essa relação complexa prepara o 

homem para uma outra relação com o ser, que não seja a de arrazoamento 

(Gestell), ou seja, a relação pautada pela razão que toma tudo por fundo de reserva, 

estando tudo a serviço e à disposição do homem da técnica. 

Na correspondência entre ser e homem ou no comum-pertencer entre ser 

e homem, que se coloca na concepção que Heidegger tem de Ereignis, acontece a 

abertura na qual as coisas aparecem e são nomeadas. No âmbito desse comum-

pertencer entre ser e homem, a existência humana torna-se necessária, enquanto 

abertura no e para o ser, para propiciar o advento do ser enquanto presentar. Para 

Heidegger só podemos experimentar esse comum-pertencer entre ser e homem 

quando nos distanciamos da atitude do pensamento que representa. Na realidade, 

esse distanciar-se é, como falamos anteriormente, um salto, que se afasta da 

representação metafísica do homem como animal rationale e que na modernidade 



tornou-se o sujeito para seus objetos. O salto distancia-se ao mesmo tempo da 

interpretação do ser dada desde os primórdios do pensamento ocidental como 

fundamento em que todo o ser do ente se funda. O pensamento que busca 

apreender o acontecimento-apropriador efetua um passo-atrás para a origem, 

experimentando o Ereignis como abertura. Para isso é necessário um despertar que 

surge desde a abertura para a escuta do ser, para se pensar o impensado em sua 

verdade, o ser no seu ocultamento. O passo-atrás é, portanto, o movimento 

necessário para ganhar o horizonte adequado ao pensamento do acontecimento-

apropriador; é a busca de um “outro começo” que não o fundamento metafísico. O 

acontecimento-apropriador implica um salto em relação ao primeiro começo, uma 

ruptura com a metafísica. Assim, Másmela explica que: 

Este caminho é um retrocesso que se remonta ao acontecimento-
apropriador como o ponto de partida da busca do que há de se 
pensar, isto é, do impensado em seu acabamento. O acontecimento-
apropriador, antes de ser um simples resultado dessa busca constitui 
seu princípio e seu fim, e é neste sentido o centro da gravidade que 
domina o pensamento de Heidegger. Contudo, o caminho regressivo 
do passo-atrás que leva ao acontecimento-apropriador não é uma 
“regressão para o fundamento” (Hegel), nem a elevação a um 
pensamento transcendental. Tampouco se trata de um retorno 
nostálgico a um pensamento impensado de nossa história. o 
retrocesso do passo-atrás se transita até um espaço livre de jogo do 
acontecimento-apropriador, com o qual se desloca por completo o 
pensamento metafísico. Mas o caminho que leva até ele procede 
dele mesmo, pois todo o passo no transitar que conduz ao 
acontecimento-apropriador já está determinado por ele.189  

O pensamento que busca apreender o acontecimento-apropriador efetua 

um passo-atrás para a origem, experimentando o Ereignis como abertura. Para isso 

é necessário um despertar que surge desde o despertar para a escuta do ser, para 

se pensar o impensado em sua verdade, o ser no seu ocultamento. Assim, a 

linguagem e a enunciação de caráter proposicionais, baseadas no pensamento 

representacional, a partir de fundamentos, são incapazes de pensar o Ereignis e a 

verdade do ser. Neste ponto, podemos perceber a linguagem poética como 

possibilitadora do espaço onde se dá o desencobrimento originário e o que evoca o 

termo grego alétheia, ou desvelamento/velamento do ser, aquilo que se mostra, mas 

também o que permanece oculto. Nas palavras de Heidegger: “É o poético que leva 

a verdade ao esplendor superlativo [...] O poético atravessa, com seu vigor, toda 

                                                 
189 Cf. MÁSMELA, Carlos. Martin Heidegger: el tiempo del ser. Madrid: Editorial Trotta, 2000. p. 137. 
(Tradução Nossa). 



arte, todo desencobrimento do que vige na beleza.”190 O dizer poético, enquanto dito 

revelador, abre e funda um mundo histórico no qual as coisas se instauram e se 

apresentam para nós. A poesia é um tipo de arte, a de fazer poemas, mas também 

poíesis, que, assim como sabemos, significa produção no sentido de criação. 

Poetizar é dichten, um dizer (sagen) sob o modo do signo que torna manifesto e faz 

ocorrer a manifestação do ente em sua abertura e funda, por isso, na palavra, na 

sua essência dizente, o desvelamento do ser. Ou seja, poetizar, dizer poeticamente 

é, antes de tudo, “dichten”: mostrar, tornar a coisa visível, trazer à presença as 

coisas nomeadas.191 O poema nomeia e nomeando chama. O nomear é o dizer do 

poeta que chama as coisas ao mundo. Assim, a poesia se origina na palavra. Por 

isso, Heidegger considera a palavra aquele acontecimento que dispõe a mais alta 

possibilidade do homem: “Só há mundo onde há palavra”.192 Só a palavra pode fazer 

com que haja mundo e, da mesma forma, fazer com que haja coisa. 

O espaço aberto pela poesia é o mundo humano, a habitação do homem. 

O próprio Heidegger diz que “a linguagem é a casa do ser”, o homem habitando 

nela, existe na medida em que pertence à verdade do ser, protegendo-a e 

guardando-a. Temos, neste ponto, mais uma vez a presença da resposta à pergunta 

heideggeriana colocada no início de nosso trabalho, quando o nosso autor 

questiona, em A Origem da Obra de Arte, se a arte ainda é uma forma essencial e 

necessária em que acontece a verdade decisiva para o nosso ser-aí histórico. A 

linguagem poética traz o ente à palavra e ao aparecer, o que deve ser pensado aqui 

é a clareira do ser como espaço originário, pois “o que aparece, primeiro aparece 

numa abertura, na clareira. O que aí aparece, a linguagem nomeia. Portanto, 

existem dois momentos. O primeiro é o da abertura e o segundo é o da instauração 

dessa abertura.”193 Na crítica à essência da técnica, foi visto que Heidegger trabalha, 

necessariamente, a diferença que há entre a produção pela techne grega e a 

produção pela técnica moderna. A técnica moderna é fabricação, caracterizada por 

uma agressão à natureza das coisas, na medida em que a tecnologia se toma no 

modo exclusivo pelo qual os entes podem ser revelados através da acessibilidade 

                                                 
190 HEIDEGGER, Martin. A questão da técnica. In: Ensaios e conferências. op. cit. p. 37. 
191 Cf. NUNES, Benedito. Heidegger e a poesia. Natureza Humana: Revista Internacional de Filosofia 
e Práticas Psicoterápicas, São Paulo, v. 2, n. 1, 2000. p. 115. 
192 HEIDEGGER, Martim. Hölderlin y la esencia de la poesia: arte y poesia. Barcelona: Anthopos, 
2000. p. 113. 
193 FERREIRA, Iarle. A linguagem poética como dito revelador e a solicitude como agir não 
metafísico. Fragmentos de Cultura, Goiânia, v. 15, n. 4, pp. 681-693, abr. 2005. p. 685. 



constante dos entes como recurso de matérias-primas e o uso desenfreado e 

ilimitado de recursos humanos.  

No entanto, a primeira (techne) é poíesis, é criação artística, 

caracterizada pelo deixar-ser, deixar-eclodir o ente em sua emergência, ou seja, 

uma forma pela qual o homem, interpelado pelo ser, constituí-se propriamente como 

um ser-histórico, como habitante de um mundo aberto pelo des-velar, mas também 

pelo deixar-velado da criação poética. Nesse sentido, segundo Márcia de Sá 

Cavalcanti, 

[...] acolher o que vem e chega segundo a medida de sua própria 
possibilidade é a essência do reconhecimento que abriga arte e 
técnica numa mesma origem. Enquanto ‘poíesis’, arte e técnica 
constituem um modo de desencobrimento, um movimento da 
verdade. A ‘poíesis’ significa propriamente fazer aparecer o 
verdadeiro.194   

Assim, aquilo que foi dito por Heidegger, “é o poético que leva a verdade 

ao esplendor superlativo”, aponta para o poetizar revelador da verdade originária 

pelo deixar-surgir daquilo que se apresenta, o que se dá pela linguagem. Ora, se “a 

linguagem é a casa do ser” e nela habitamos e constituímos nossa existência, na 

medida em que pertencemos à verdade do ser, podemos aqui mencionar que a 

essência da poesia é habitar: 

Contudo, à produção poética precede-se a instauração do mundo 
que se dá pela construção, pelo proteger e resguardar aquilo que 
surge pela poíesis. Eis porque Heidegger afirma que construir e 
esculpir, ao contrário da poesia, acontecem sempre e só no aberto 
do dito e do nomear. Caso ocorra apenas a criação e não a 
construção, cai-se na monotonia, negligenciando-se o mistério do 
acontecimento. A criação é, portanto, em essência, construção, é pôr 
em obra o acontecimento [...] Portanto não basta trazer à presença, é 
preciso construir, no sentido de “proteger e cultivar, a saber, cultivar 
o campo, cultivar a vinha.” [...] A produção poética traz à presença, 
mas aquilo que é presença já declinou como poíesis. Habitar é não 
perder a dimensão da criação poética.195 

Tal afirmação encontra sustentação no verso de Hölderlin: “... 

poeticamente o homem habita esta terra...” O habitar poeticamente, a nosso ver, 

pode preparar o pensamento para que, dentro do nosso mundo técnico, haja um 

outro possível lidar com nossa morada e com o ser. É a poesia que nos permite 

                                                 
194 CAVALCANTI, Márcia C. de Sá. Arte e técnica. A Questão da Técnica, Revista Filosófica 
Brasileira do Departamento de Filosofia da UFRJ, Rio de Janeiro, vol. IV, n. 2, out. 1988. p. 97. 
195 FERREIRA, Iarle. A linguagem poética como dito revelador e a solicitude como agir não 
metafísico. Fragmentos de Cultura, Goiânia, v. 15, n. 4, pp. 681-693, abr. 2005. p. 688. 



morar. A morada assenta no poético porque é apenas através do dizer poético da 

linguagem que um mundo pode ser preservado, trata-se, nesse caso, de uma 

linguagem de caráter não metafísico, uma linguagem que não viole nem destrua a 

primazia da ocultação no próprio ser, mas, que, ao contrário, a respeite e a 

preserve.196 Esse modo de habitar o mundo originariamente e o redirecionamento ao 

ser acontecem a partir de uma tomada de consciência de nossa atual situação, 

tendo em vista que o próprio homem também tornou-se dis-ponibilidade técnica e o 

arrazoamento do império da razão e do cálculo uniformizou e dissimulou a própria 

essência do homem. Perde-se a dimensão de ser-no-mundo-na-e-pela-linguagem e 

surge então a interpelação técnica entre homem e ser. Uma “bioética originária” que 

propomos no horizonte teórico de A Questão da Técnica como também em outros 

textos heideggerianos que lidam com o habitar e o pensar, tem sua constituição no 

habitar poeticamente, pois o modo mais originário pelo qual a totalidade dos entes é 

revelada é através do poético. É o poético que caracteriza a morada do homem. 

A abrangência genuína do (bio)ético não é limitada ao humano ou 
sequer ao sensível; alarga-se ao todo das entidades. Diz respeito à 
atitude através da qual nos comportamos para com as entidades, 
como nos mantemos em relação ao ser das entidades, e como por 
sua vez nós próprios somos mantidos pelo nosso ser. Diz respeito a 
se moramos poeticamente sobre a terra. Diz respeito a se 
conservamos e cuidamos das entidades – deixando-as ser aquilo 
que são, entregando-as à sua própria essência – ou se procuramos a 
vingança pela sua não transparência ao nosso olhar e pela sua não 
acessibilidade às nossas exigências de controlo total [...] Há a 
possibilidade de uma atitude e comportamento para com as 
entidades muito diferentes dos prescritos pela tecnologia, “a 
possibilidade de morar no mundo de um modo totalmente diferente”. 
Esta possibilidade é simplesmente a de morar poeticamente sobre a 
terra; é a possibilidade de uma (bio)ética genuína e primordial [...] Tal 
como a verdadeira abrangência da ética se estende às entidades 
como um todo, também uma ética ambiental deve chegar à 
existência humana – isto é, ser no mundo, morar na casa do mundo 
– na sua totalidade. Na verdade, só neste caso a terra pode ser um 
ambiente genuíno numa era tecnológica.197 

Com isto, queremos apontar que Heidegger sugere que é na arte, e, 

portanto, no poético, que podemos ser explicitamente conduzidos ao mistério que é 

inerente a toda a revelação e podemos aprender que somos necessários para a 

salvaguarda da desocultação. É também aqui que podemos aprender a morar, a 

                                                 
196 Cf. FOLTZ, Bruce V. Habitar a terra: Heidegger, ética ambiental e a metafísica da natureza. op. 
cit. p. 147-148.  
197 Ibid., p. 202; 207. 



habitar a terra de uma maneira que se mantém próxima da natureza (physis) e que é 

capaz de ouvir o significado que ela anuncia. Tal como se torna claro, ao longo de 

nosso trabalho, que na nossa relação com a natureza, com a nossa morada – tal 

como em todas as nossas relações mais essenciais – a poesia e a habitação estão 

inseparavelmente interligadas e constituem, desse modo, a possibilidade de uma 

“bioética originária” no horizonte teórico heideggeriano. É isto que é cantado pelo 

poeta Hölderlin e que Heidegger pronuncia quase no final de sua conferência sobre 

a questão da técnica: “... poeticamente o homem habita esta terra...”  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



CONCLUSÃO 
 

O motivo para uma conclusão vem-nos da conferência “... Poeticamente o 

homem habita...” que Martin Heidegger pronunciou aos 6 de outubro de 1951 em 

Bühlerhöhe e que foi publicada no primeiro caderno de “Akzente”, revista de poesia 

editada por W. Höllerer e Hans Bender, em 1954. Heidegger pensa cuidadosamente 

as palavras extraídas de um poema tardio de Hölderlin, o poema começa assim: No 

azul sereno floresce a torre da igreja com o teto de metal... Para ouvir com inteireza 

as palavras do poeta “... poeticamente o homem habita...”, Heidegger, esboça duas 

interrogações que se propõe responder: “‘... poeticamente o homem habita...’ A rigor, 

podemos assumir que poetas habitem poeticamente. Mas como entender que ‘o 

homem’, ou seja, que cada homem habite sempre poeticamente? Não será o habitar 

incompatível com o poético?”198 

O habitar poeticamente deve ser interpretado a partir de seu vigor 

essencial. Pensar o habitar a partir da relação com o poético permite constituir a 

possibilidade de um redirecionamento da relação de pertença do homem ao ser e 

uma compreensão da existência humana em seu lidar com a terra. Dentro do 

movimento da meditação heideggeriana, quando Hölderlin fala do habitar, ele 

vislumbra o traço fundamental da presença humana. A poesia, compreendida em 

seu modo vigoroso e essencial como um permitir desvelar alguma coisa, deixar-

surgir, deixar-habitar, pode permitir ao habitar ser um habitar em sentido próprio. 

Desse modo, a essência da poesia é habitar.  

No entanto, o homem só consegue habitar poeticamente segundo à 

medida pela qual a sua essência é apropriada àquilo que o homem é capaz e assim 

faz uso de sua essência. E de onde o homem recebe aquilo que o faz assumir a 

exigência de adentrar a essência de alguma coisa? Heidegger diz que o homem a 

“recebe no apelo da linguagem. Mas isso certamente apenas e enquanto o homem 

já estiver atento à essência da linguagem.”199 É a linguagem poética (dichten) como 

um dito revelador que, primeiro e em última instância, nos acena a essência de 

alguma coisa. O acesso à essência de alguma coisa nos advém propriamente da 

linguagem. Todavia, à medida que a linguagem, mas que reduzida ao meio universal 

                                                 
198 HEIDEGGER, Martin. “... poeticamente o homem habita...” In: Ensaios e conferências. op. cit. p. 
165. 
199 Ibid., p. 167. 



de esclarecimento, adquiriu o sentido de lógica e razão em nosso percurso histórico, 

a superposição da razão e evidência constitui o acesso privilegiado à luz da qual o 

homem moderno descobre a substância e consistência das coisas. Nesse sentido, 

diz Heidegger: 

[...] circula no planeta, de maneira desenfreada e hábil, um falatório, 
um escrever e uma transmissão de coisas ditas. O homem se 
comporta como se fosse o criador e o soberano da linguagem. A 
linguagem, no entanto, permanece a soberana do homem. Quando 
essa relação de soberania se inverte, o homem decai numa estranha 
mania de produção. A linguagem torna-se meio de produção [...] 
Cuidar do dizer, mesmo nessa manipulação da linguagem, é sem 
dúvida, positivo. Contudo, só esse cuidado não basta para nos ajudar 
a retornar à verdadeira relação de soberania entre a linguagem e o 
homem. Em sentido próprio, a linguagem é que fala. O homem fala 
apenas e somente à medida que co-responde à linguagem, à medida 
que escuta e atende ao apelo da linguagem [...] O co-responder, em 
que o homem escuta propriamente o apelo da linguagem, é a saga 
que fala no elemento da poesia.200   

Em busca dessa possibilidade primeira do co-responder entre homem e 

linguagem, sendo esta o elemento que nos acena a essência das coisas e a nossa 

própria essência, Heidegger desenvolve todo o seu pensamento acerca da co-

pertinência entre habitar e poesia. Ao dizer que “a linguagem é a casa do ser”, 

Heidegger aponta que o homem escuta o apelo da linguagem à medida que 

pertence à verdade do ser. Sendo constituído, assim, pela linguagem o homem 

habita a casa do ser e, nesse habitar, funda e abre um mundo histórico no qual as 

coisas são reveladas pelo dizer poético. No entanto, as coisas que são trazidas à 

presença podem elas próprias ser reveladas e conservadas apenas se morarmos 

originariamente, isto é, apenas se a atitude que guia e sustenta o nosso 

comportamento para com os entes for uma atitude poética.  

Como vimos anteriormente, a essência da poesia é habitar, é o poético 

que caracteriza a morada. “... Poeticamente o homem habita... ”, o que significa 

isso? A nosso ver, pode significar no âmbito do dizer poético o redirecionamento 

entre homem e ser e o usufruir da terra enquanto terra. É por meio de nossa relação 

com o ser, que somos capazes de habitar a terra. Quando falamos em 

redirecionamento na relação entre homem e ser, estamos nos referindo à nossa 

situação no seio do destinamento técnico, pois a interpelação técnica e a apreensão 

metafísica da natureza como um domínio particular de coisas que estão apenas 

                                                 
200 Ibid., pp. 168. 



permanecendo presentes à mão, dis-põe da natureza como um recurso, uma 

matéria-prima e consequentemente um componente do estoque (Bestand) que é 

instalado no âmbito da estrutura tecnológica. A atitude metafísica e tecnológica que 

lida com a terra a partir de um comportamento produtivista, oculta o seu modo 

essencial de ser enquanto terra. 

O que inquieta Heidegger não é, por exemplo, o fato da poluição industrial 

pôr em perigo a vida no planeta, mas o fato de todo o planeta se posto a serviço do 

homem mediante o cálculo. Como apresentamos, a técnica intima e obriga a 

natureza a submeter-se ao homem que, numa atitude relacionada à subjetividade da 

metafísica moderna, confere uma feição técnica à natureza, na exata proporção em 

que esta permite sua quase que total calculabilidade e planificação. Assim, no 

mundo técnico, o objeto passa a ser a pura e simples subsistência disponível, fundo 

ou estoque (Bestand) colocado ao poder do sujeito. Isso vale para os objetos 

naturais e para os objetos técnicos e as máquinas.  

De outro modo, é apenas através do comportamento poético que a terra 

pode sustentar a habitação humana. A linguagem poética é mais essencialmente o 

tipo de dizer que constitui o fazer aparecer aquilo a que chamamos mundo, 

clareando-o e ocultando-o. Habitar o mundo é primordialmente um cuidar, um 

conservar aquilo que nos abriga e nos circunda que resulta no deixar-ser das coisas 

trazendo-as à sua essência. Habitar poeticamente esta terra ocorre, portanto, 

através da conservação, cuidado e deixar-ser daquilo que é clareado e fundado no 

âmbito do poético. No decorrer de nosso trabalho, tentamos demonstrar que o 

habitar e a poesia podem apontar a constituição de uma “bioética originária” no 

horizonte teórico de A Questão da Técnica, como também em outros textos 

heideggerianos que falam sobre o habitar e a poesia. Isso se dá uma vez que 

passamos por uma crise que acontece com o habitar em sua essência nesse nosso 

destinamento técnico. Segundo Heidegger, a crise propriamente dita de habitação é 

mais antiga do que as guerras mundiais e as destruições, mas antiga também do 

que o crescimento populacional na terra e a situação do trabalhado industrial. Desse 

modo podemos dizer com Heidegger que a crise propriamente dita do habitar 

consiste em que os homens precisam primeiro (re)aprender a habitar, buscar a 

essência do habitar. 

 Uma “bioética originária” que vislumbramos na crítica heideggeriana à 

técnica moderna está constituída pelo habitar poeticamente. Trata-se de buscar a 



essência do habitar em meio a crise propriamente dita do habitar, uma vez que no 

mundo da técnica o homem desaprendeu como manter-se na terra, por isso ele tem 

que (re)aprender a morar. Uma meditação bioética, pois a crise pela qual passamos 

atinge essencialmente a nossa morada, o modo pelo qual habitamos a terra, acena 

para abrir aos homens uma outra possibilidade de se situar no mundo, de morar 

juntos. O traço fundamental desse modo de morar é o “resguardar”, que significa ter-

que habitar a linguagem, a casa do ser, e que habitar a linguagem é pensar 

poeticamente, pois a poesia é a essência do habitar.  

No fim de sua conferência “... poeticamente o homem habita...”, 

Heidegger pergunta: “E nós habitamos poeticamente? Parece que habitamos sem a 

menor poesia.”201 Isso  é posto em questão porque nossa capacidade de tomar tal 

atitude provém da estranha desmedida que abusa das contagens e medições e que 

no recíproco comum-pertencer entre homem e ser ouvimos a interpelação que 

determina a constelação de nossa época técnica. Uma tomada de consciência de 

nossa crise no seio do mundo técnico nos possibilita uma “bioética originária” em 

permanente escuta ao apelo do poético em toda a sua essência e vigor. Só assim 

podemos aprender a habitar a terra. E, se Hölderlin define a “vida do homem” nesse 

seu poema tardio como uma “vida habitante”, Heidegger sustenta que somente 

através da busca da essência do habitar: a poesia, é que podemos esperar uma 

virada nesse habitar em crise, sem poesia, pois: “Se o poético acontece com 

propriedade o homem habita esta terra humanamente.”202 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
201 HEIDEGGER, Martin. “... poeticamente o homem habita...” In: Ensaios e conferências. op. cit. p. 
179. 
202 Ibid., pp. 180.  



REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 
1. Obras primárias 
 
HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem. 3. ed. Tradução de Márcia de Sá C. 
Schuback. Petrópolis, RJ: Vozes; Bragança Paulista: SP: Editora Universitária São 
Francisco, 2003. 
 
 
______ . A origem da obra de arte. Lisboa: Edições 70. 1990. 
 
 
______ . A questão da técnica. In: Ensaios e conferências. 2. ed. Tradução de Emmanuel 
C. Leão; Gilvan Fogel; Márcia Sá C. Schuback. Petrópolis, RJ: Vozes, 2002. 
 
 
2. Obras secundárias 
 
2.1. Outras obras de Heidegger 
 
HEIDEGGER, M. A superação da metafísica. In: Ensaios e conferências. 2. ed. Tradução 
de Emmanuel C. Leão; Gilvan Fogel; Márcia Sá C. Schuback. Petrópolis, RJ: Vozes, 2002. 
 
 
______ . Carta sobre el humanismo. In: Hitos. Traducción de Helena Cortés y Arturo Leyte. 
Madrid: Alianza Editorial, 2007. 
 
 
______ . Conceptos fundamentales. Madrid: Alianza Editorial, 1989. 
 
 
______ . Hölderlin y la esencia de la poesia: arte y poesia. Barcelona: Anthropos, 2000. 
 
 
______ . Identidade e Diferença. In: Conferências e escritos filosóficos. Tradução e notas 
de Ernildo Stein. São Paulo: Nova Cultural, 2005. 
 
 
______ . La vuelta. In: Filosofía, ciencia y técnica. Traducción de Francisco Soler. 
Santiago do Chile: Editorial Universitária, 1997. 
 
 
______ . Los conceptos fundamentales de la metafísica: mundo, finitud y soledad. 
Traducción de Alberto Ciria. Madrid: Alianza Editorial, 2007. 
 
 
______ . O fim da filosofia e a tarefa do pensamento. In: Conferências e escritos 
filosóficos. Tradução e notas de Ernildo Stein. São Paulo: Nova Cultural, 2005. 
 
 
______ . Ser e Tempo. 2. ed. Tradução revisada e apresentação de Márcia Sá C. 
Schuback; posfácio de Emmanuel Carneiro Leão. Petrópolis: Vozes; Bragança Paulista: 
Editora Universitária São Francisco, 2006. 
 



______ . Que é isto – a filosofia? In: Conferências e escritos filosóficos. Tradução e notas 
de Ernildo Stein. São Paulo: Nova Cultural, 2005. 
 
 
______ . Que é Metafísica? In: Conferências e escritos filosóficos. Tradução e notas de 
Ernildo Stein. São Paulo: Nova Cultural, 2005. 
 
 
2.2. Obras e artigos sobre Heidegger 
 
BICCA, Luiz. Ipseidade, angústia e autenticidade. Síntese Nova Fase. Belo Horizonte, v. 
24, n. 76, p. 11-36, 1997. Trimestral. 
 
 
CAVALCANTI, Márcia C. de Sá. Arte e técnica. A Questão da Técnica, Revista Filosófica 
Brasileira do Departamento de Filosofia da UFRJ, Rio de Janeiro, vol. IV, n. 2, out. 1988. 
 
 
DUARTE, André. Heidegger e Foucault, críticos da modernidade: humanismo, técnica e 
biopolítica. TRANS/FORM/AÇÃO: Revista de Filosofia da Universidade Estadual Paulista, 
UNESP. São Paulo: Fundação Editora da Unesp, v. 29, n. 2, p. 1-302, 2006. 
 
 
______ . Por uma ética da precariedade: sobre o traço ético de Ser e Tempo. Natureza 
Humana: Revista Internacional de Filosofia e Práticas Psicoterápicas, São Paulo, ano 1, v. 
2., n. 1, 2000. 
 
 
DUQUE-ESTRADA, Paulo César.  Ciência e pós-representação: notas sobre Heidegger. 
Política e trabalho, Revista de Ciências Sociais, ano 22, n. 24. João Pessoa: PPGS, UFPB. 
2006. 
 
 
ESPIGARES, Pablo Pérez. Nihilismo y violencia en la era de la técnica: diagnóstico epocal 
desde la crítica de Heidegger a la metafísica. Pensamiento. Revista de Investigación e 
Información Filosófica. Madrid: Universidad Pontifícia Comillas, vol. 63, num. 235, p. 1-172. 
enero-abril 2007. 
 
 
FERREIRA, Iarle. A linguagem poética como dito revelador e a solicitude como agir não 
metafísico. Fragmentos de Cultura, Goiânia, v. 15, n. 4, p. 681-693, abr. 2005. 
 
 
FOLTZ, Bruce V. Habitar a terra: Heidegger, ética ambiental e a metafísica da natureza. 
Tradução de Jorge Seixas e Sousa. Lisboa: Piaget, 2000. 
 
 
HAAR, M. Heidegger e a essência do homem. Tradução de Ana Cristina Alves. Lisboa: 
Piaget, 1997. 
 
 
LEÃO, Emmanuel Carneiro. A técnica e o mundo no pensamento da terra. A Questão da 
Técnica, Revista Filosófica Brasileira do Departamento de Filosofia da UFRJ, Rio de 
Janeiro, vol. IV, n. 2, out. 1988. 
 



LOPARIC, Zeljko. Ética e finitude. 2. ed. revista e ampliada. São Paulo: Escuta, 2004. 
 
 
______ . Heidegger réu – um ensaio sobre a periculosidade da filosofia. Campinas, SP: 
Papirus, 1990. 
 
 
______ . Sobre a responsabilidade. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2003. 
 
 
MÁSMELA, Carlos. Martin Heidegger: el tiempo del ser. Madrid: Editorial Trotta, 2000. 
 
 
NUNES, Benedito. Heidegger e a poesia. Natureza Humana: Revista Internacional de 
Filosofia e Práticas Psicoterápicas, São Paulo, v. 2, n. 1, 2000. p. 103-127. 
 
 
RÜDIGER, Francisco. Martin Heidegger e a questão da técnica: prospectos acerca do 
futuro do homem. Porto Alegre: Sulina, 2006.  
 
 
STEIN, Ernildo. Compreensão e finitude: estrutura e movimento da interrogação 
heideggeriana. Ijuí, RS: Ed. Unijuí, 2001. 
 
 
______ . Seis estudos sobre “Ser e Tempo”. 3. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2005.  
 
 
TERCIC, Vida. De Ser e Tempo a Tempo e Ser: os passos de Heidegger em direção ao 
Ereignis. Fragmentos de Cultura. Goiânia, v. 12 (especial). p. 141-159, out. 2002. 
 
 
ZARADER, Marlene. Martin Heidegger e as palavras de origem. Lisboa: Instituto Piaget, 
1998. 
 
 
ZIMMERMAN, Michael E. Confronto de Heidegger com a Modernidade: tecnologia, 
política e arte. Tradução de João Souza Ramos. Lisboa: Piaget, 1990. 
 
 
3. Outras obras e artigos 
 
ANDERY, Maria Amélia. Para compreender a ciência: uma perspectiva histórica. 5. ed. Rio 
de Janeiro: Espaço e Tempo, 1994. 
 
 
ANJOS, Márcio Fabri. Bioética: abrangência e dinamismo. In: BARCHIFONTAINE, Christian 
de Paul de; PESSINI, Leo (Orgs.) Bioética: alguns desafios. 2. ed. São Paulo: Ed. do 
Centro Universitário São Camilo, Ed. Loyola, 2002.] 
 
 
BACON, Francis. Novum organum. Tradução de Aluysio Reis de Andrade. In: Os 
Pensadores. São Paulo: Abril Cultural, 1984.  
 
 



BERCIANO, Modesto. Técnica moderna y formas de pensamiento. Salamanca: Ed. 
USAL, 1982. 
 
 
BERLINGUER, Giovanni. A ciência e a ética da responsabilidade. In: NOVAES, Adauto 
(org.). O homem máquina: a ciência manipula o corpo. São Paulo: Companhia das letras, 
2003. 
 
 
CAPRA, Fritjof. O ponto de mutação: a ciência, a sociedade e a cultura emergente. 
Tradução de Álvaro Cabral. São Paulo: Cultrix, 2006. 
 
 
CASTORIADIS, Cornelius. Encruzilhadas do labirinto. São Paulo: Paz e Terra, 1993. 
 
 
DESCARTES, René. Discurso do método. In: Os pensadores. Vol. I. 4. ed. Tradução de J. 
Guinsburg e Bento Prado Júnior. São Paulo: Nova Cultural, 1987. 
 
 
______ . Meditações. In: Os Pensadores. São Paulo: Nova Cultural, 2006. 
 
 
HEGEL, G. W. F. Estética, a idéia e o ideal. In: Os Pensadores. São Paulo: Abril Cultural, 
1974. 
 
 
HOTTOIS, Gilbert. El paradigma bioético: una ética para la tecnociencia. Barcelona: 
Anthropos, 1991. 
 
 
JONAS, Hans. Ética, medicina e técnica. Tradução de Fernando António Cascais. Lisboa: 
Vega; Passagens, 1994.  
 
 
______ . O princípio responsabilidade: ensaio de uma ética para a civilização tecnológica. 
Tradução de Marijane Lisboa; Luiz Barros Montez. Rio de Janeiro: Contraponto: Ed. PUC-
Rio, 2006. 
 
 
NUNES, Benedito. Crivo de papel. 2. ed. São Paulo: Ática, 1998. 
 
 
OMNÈS, Roland. Filosofia da ciência contemporânea. São Paulo: UNESP, 1996. 
 
 
POTTER, V. R. Bioética global e sobrevivência humana. In: BARCHIFONTAINE, Christian 
de Paul de; PESSINI, Leo (Orgs.) Bioética: alguns desafios. 2. ed. São Paulo: Ed. do 
Centro Universitário São Camilo, Ed. Loyola, 2002. 
 
 
REICH, Warren T. Encyclopedia of Bioethics, 4. vol., New York; London: Macmillan; Free 
Press, 1982. 
 
 



RICOUER, Paul. A região dos filósofos. São Paulo: Edições Loyola, 1996. 
 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. A crítica da razão indolente: contra o desperdício da 
experiência. São Paulo: Cortez, 2000. 
 
 
______ . Pela mão de Alice: o social e o político na pós-modernidade. 7. ed. São Paulo: 
Cortez, 2000. 
 
 
______ . Um discurso sobre as ciências. 2. ed. São Paulo: Cortez, 2004. 
 
 
SCHELSKY, H. Auf der Suche nach Wirklichkeit, Munich, Goldmann, 1979. pp. 456-457. In: 
HOTTOIS, Gilbert. El paradigma bioético: una ética para la tecnociencia. Barcelona: 
Anthropos, 1991. 
 
 
SIQUEIRA, José Eduardo. Hans Jonas e a ética da responsabilidade. O Mundo da Saúde – 
São Paulo, ano 23, v. 23, n. 5, set./out. 1999. 
 
 
VATTIMO, G. As aventuras da diferença. Lisboa: Edições 70, 1988. 
 
 
WEBER, Max. Ciência e política: duas vocações. 18. ed. São Paulo: Cultrix, 2004. 
 
 
ZUBEN, Newton Aquiles von. A bioética e tecnociências: a saga de Prometeu e a 
esperança paradoxal. Bauru, SP: Edusc, 2006. 

 


