UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA
CURSO DE MESTRADO EM FILOSOFIA

O HABITAR POETICO NA CRITICA HEIDEGGERIANA A TECNICA
MODERNA: CONTRIBUICOES PARA UMA BIOETICA ORIGINARIA

THALLES AZEVEDO DE ARAUJO

RECIFE/2009.



THALLES AZEVEDO DE ARAUJO

O HABITAR POETICO NA CRITICA HEIDEGGERIANA A TECNICA
MODERNA: CONTRIBUICOES PARA UMA BIOETICA ORIGINARIA

Dissertacao apresentada como requisito
parcial a obtencao do titulo de Mestre em
Filosofia, pela Universidade Federal de
Pernambuco, sob a orientacdo do Prof.
Dr. Jesus Vazquez Torres.

RECIFE/2009.



Catalogacdo na fonte
Bibliotecaria Maria do Carmo de Paiva CRB-4 1291.

A663h Araujo, Thalles Azevedo de.
O habitar poético na critica heideggeriana a técnica moderna :
contribuicdes para uma bioética originaria / Thalles Azevedo de Aradujo. -
Recife: O autor, 2009.
115f. ;30 cm.

Orientadora: Prof. Dr. Jesus Vazquez Torres.

Dissertagdo (Mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco,
CFCH. Programa de Pés-Graduagéo em Filosofia, 2009.

Inclui bibliografia.

1. Filosofia. 2. Técnica. 3. Metafisica. 4. Poesia. 5. Bioética. 6.
Heidegger, Martin, 1889-1976. |. Vazquez Torres, Jesus (Orientador). Il.
Titulo.

100 CDD (22.ed.) UFPE (CFCH2011-82)




TEHMNCDE APROY KA
THALLES ALEVEDD DE AR AL I

Disseringho de Alesmado em  Filosofia wpravada, pels
Comissio Examinadors forsada pelos professores & segmr reliciosadoe:
tomo requistbo parcisd & obiesio do il de Mewe em Flosofin zela
Unrversidade Federad de Pernambuco

Br. JESUS WASQUEZ TORRES

Vi TRIEHTADOR .~

&

LT, BAARl=mElife Brh it

1" EXAMNALCR

O, INACKD REINAL DO STRIEDER

TP EXAMINADOR

RECIFE2HE



A Carla Dayanne Montenegro Honorato, minha alma-irma, por

seu amor, apoio e sabedoria. Tu — mora no comego!



AGRADECIMENTOS

Ao Prof. Dr. Jesus Vazquez Torres, minha gratiddao pelo estimulo, confianca e
paciente orientacdo deste trabalho, contemplando-o desde o inicio com observacdes
que foram essenciais por seu conhecimento e precisio critica.

Ao Prof. Dr. Inacio Strieder e ao Prof. Dr. Vincenzo di Matteo, por terem participado
na banca de qualificacao.

Ao Prof. Dr. Marcelo Pelizzoli, pelo incentivo as pesquisas sobre Heidegger e a
Fenomenologia desde a Graduacéo e pela criagdo do Curso de Pds-Graduagdao em
Bioética da Universidade Federal de Pernambuco; as discussdes nas aulas foram
muito importantes para o desenvolvimento de minha tematica no mestrado.

Aos funcionarios do Programa de Pdés-Graduagdo em Filosofia da Universidade
Federal de Pernambuco.

Aos professores da Graduacado em Filosofia do Instituto Salesiano de Filosofia, em
especial a Prof.2 Maria Betania Santiago e ao Prof. Evandro da Fonseca, pela
amizade, humanismo e bons momentos de discussdo e incentivo a pesquisa e
producao textual.

A familia e aos amigos, em especial aos meus pais Francisco e Cida, pelo constante
apoio e compreensdo desde o comego do caminho... Sem estas pessoas nao seria

possivel a realizagao deste trabalho.



RESUMO

Neste trabalho, temos como objetivo analisar a possibilidade de uma bioética a partir
da critica de Heidegger a esséncia da técnica moderna. Para Heidegger, o
desencobrimento técnico (Gestell) como uma posicdo que dis-pbe da natureza no
sentido de uma exploracéo, apresenta uma ameaca constante a esséncia do homem
através do modo pelo qual ele foi desafiado a explorar as energias da natureza. O
que se evidencia com tudo isso indica a forma de agir do homem da técnica que, em
primeiro lugar, encara e lida com a natureza enquanto um mero sistema operativo e
calculavel de forgas. Nesse sentido, A Questdo da Técnica permite pensar o habitar
a terra como base para uma “bioética originaria”, que corresponda as dimensodes do
habitar préprio, em dire¢gdo a uma morada que é aberta, definida e conservada
apenas através da atitude poética enraizada na existéncia humana em sua
totalidade, pois na linguagem poética aparece, de modo privilegiado, o poder-ser
originario, o cuidado auténtico e a relagao de pertenga do homem ao ser.

Palavras-chave: Técnica; Gestell; Habitar; Poesia; Bioética.

ABSTRACT

In this Work, we aim to analyze the possibility of a Bioethics from the Heidegger’s
critic to the modern technique essence. To Heidegger, the technical uncovering
(Gestell) as a position that des-pose of nature in the meaning of a exploration,
presents a constant threat to the man’s essence through the way in which it was
challenged to explore the energies of nature. What this evidence shows is that the
action way of the man of technique, firstly, face and deal the nature as a mere
operating system and calculable of forces. In this sense, The Issue Technique allows
to think the inhabitance this land as a basis for a “original Bioethics”, which
corresponds to the dimensions of proper habitation, towards an habitation that is
opened, defined and preserved only through the poetic attitude rooted in the human
existence in its totality, because in the poetic language appears, in a privileged way,
the original might-being, the genuine care and the relationship of man’s belonging to
the being.

Key-words: Technique; Gestell, Inhabiting; Poetry; Bioethics.




SUMARIO

INTRODUGAO

1. Técnica, histéria e metafisica: da 1éxvn a tecnociéncia

A 1€xvn como auténtico desvelamento da obra de arte

13
13

O ego cogito sum cartesiano como fundamento metafisico da concepgdo moderna

da subjetividade
Civilizacao técnica: razao instrumental e operatividade
Tecnociéncia contemporanea e dissolugéo da esséncia humana
Desafios da tecnociéncia para a bioética
2. A técnica como destinamento da metafisica
A pergunta pela técnica
Metafisica e técnica moderna
A esséncia da técnica: a época do mundo como imagem e a Gestell
3. O ser-no-mundo como espago do ético
Etica e finitude
O morar no mundo-projeto
Finitude, culpa e responsabilidade
Angustia: uma abertura originaria ao poder-ser proprio
4.4.1 A angustia manifesta o Nada
4.4.2 A angustia manifesta a finitude de nosso ser-no-mundo
4. O habitar poético: possibilidade de uma bioética originaria
A perspectiva bioética na obra heideggeriana
A caminho da linguagem

O habitar, a poesia e uma bioética originaria

CONCLUSAO

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

24
33
41
46
52
52
58
61
71
72
74
76
79
79
81
85
85
88
93

107

111



So lange die Freundlichkeit noch

Am Herzen, die Reine, dauert, misset

Nicht ungltcklich der Mensch sich

Mit der Gottheit. Ist unbekannt Gott?

Ist er offenbar wie der Himmel? Dieses
Glaub’ich eher. Der Mensch Maas ist’s.

Voll Verdienst, doch dichterisch wohnet

Der mensch auf dieser Erde. Doch reiner

Ist nicht der Schatten der Nacht mit den Sternen,
Wenn ich so sagen konnte, als

Der Mensch, der heisset ein Bild der Gottheit.

Enquanto perdurar junto ao coragao

a amizade, Pura, o homem pode medir-se

sem infelicidade com o divino. E deus desconhecido?
Ele aparece como céu? Acredito mais

que seja assim. E a medida dos homens.

Cheio de méritos, mas poeticamente

o homem habita esta terra. Mais puro, porém,

do que a sombra da noite com as estrelas,

se assim posso dizer, €

o homem, esse que se chama imagem do divino.

HOLDERLIN, F. In Lieblicher Blaue... (No azul sereno...)



INTRODUGAO

A bioética, surgida em meados do século XX, como um novo modo de
pensar a ética que combina humildade, responsabilidade e uma competéncia
interdisciplinar e intercultural potencializadora do senso de humanidade, € uma
tematica que se tem apresentado como um foco de interesse em meios filoséficos e
em outras dareas de conhecimento que privilegia o fendmeno humano e,
concomitantemente, a critica ao declinio da esséncia humana a partir do
destinamento técnico da tradicdo metafisica. Entretanto, pode-se perceber que o
novo paradigma bioético, apds exigir uma dinamica reflexiva que procura resgatar
modos humanos essenciais de ser na medida das novas intervengdes da técnica e
da ciéncia modernas, vé-se acossado em varios flancos, sobretudo pela persisténcia
da concepg¢ao moderna da subjetividade e da razao instrumental.

A moderna filosofia do sujeito inaugura-se com Descartes. Na metafisica
cartesiana, a condigédo de possibilidade da experiéncia estaria no sujeito (cogito) que
enuncia os modos de experiéncia. Esse sujeito, sendo condicdo de qualquer
experiéncia possivel, € também, na auto-evidéncia da certeza de si, o ponto de
partida para a construgéo do edificio do saber e de todo processo de objetificagdo. O
resultado fundamental desse processo de objetificagdo, iniciado pela metafisica da
subjetividade, € a conquista do mundo como imagem. Isso implica que o homem é
aquele ente que da a todo existente a medida, colocando em jogo o irrestrito poder
do calculo e do planejamento caracteristicos do pensamento objetificador.

Na esteira de Descartes pdem-se os efeitos da intervengao técnica e,
atualmente, da tecnociéncia. Neste ponto, o poder cientifico, que toma como base a
linguagem logico-matematica, exclui a dimensao do “cuidar” e do “resguardar” e a
natureza passa a ser controlada, explorada e constantemente modificada pela
tecnologia. Trata-se da forma de agir do homem da técnica que, segundo Heidegger,
em primeiro lugar, encara e lida com a natureza enquanto um mero sistema
operativo e calculavel de forcas disponivel as nossas exigéncias de controle total.
Assim, a natureza € levada ante ao homem mediante seu re-presentar,
apresentando-se a ele como pura objetividade disponivel ao calculo.

Para Heidegger o desencobrimento técnico como uma posig¢ao, que dis-

pbe da natureza e dela dis-pde no sentido de uma exploragdo, apresenta uma



ameaca constante ao homem através do modo pelo qual ele foi desafiado a explorar
as energias da natureza. Nesse sentido, tomar consciéncia da esséncia da técnica
nos permite uma atitude bioética em permanente escuta ao que estamos vivendo
acerca da possibilidade ou da impossibilidade de nos encontrar como abertura a
novas maneiras de estar-com-os-outros e de habitar a terra de modo originario. O
traco fundamental do habitar a terra é o “resguardar’ cada coisa em sua esséncia,
deixar alguma coisa entregue de antemao ao abrigo de sua esséncia. A obra mais
tardia de Heidegger fornece uma base nova para mostrar a primazia do poético na
tarefa de aprender a habitar a terra originariamente. O dizer poético (dichten) faz
ocorrer a manifestacao do ente em sua abertura, e funda, por isso, na palavra, na
sua esséncia dizente, o desvelamento do ser. Porque abre e estabelece o clarear de
um mundo no qual podemos residir, a poesia € a base da habitacdo e, assim, nos
possibilita o habitar no sentido de abrir-se para determinadas maneiras de edjficar,
resguardar e pensar que tem que ultrapassar o intervencionismo técnico.

A esséncia da poesia € habitar. Tal afirmacdo encontra sustentacdo no
verso de Holderlin pronunciado por Heidegger no fim de sua conferéncia sobre a
técnica: Poeticamente o homem habita esta terra. A poesia é a obra suprema da
linguagem, enquanto dada como projeto de iluminacdo na clareira do ser. Na
reflexdo heideggeriana sobre a linguagem esta a forma mais eminente da
experiéncia e expressao da propria realidade, ja que € na linguagem que se da a
abertura do mundo, que se da o ser das coisas e, por isso, na linguagem, encontra-
se o poder-ser originario, o cuidado auténtico, e € na linguagem que se da a relagao
de pertenga do homem ao ser. Trata-se, pois, para o pensamento poético, de
preparar e salvaguardar as possibilidades de um habitar a terra outro que néo o
calculante, de pensar de outro modo, no seio do mundo da técnica, o nosso mundo
e a relagdo do homem com o ser.

Surgem entdo as perguntas: Mas pensar de outro modo — qual? Como?
Qual o lugar da bioética e da responsabilidade, diante de todos os aspectos da
técnica moderna que contribuem para a perda da esséncia do homem? O que quer
dizer um habitar a terra baseado no clarear e no fundar de um mundo poeticamente
harmonizados? Em nosso trabalho, proporemos mostrar que o horizonte tedrico de
A Questdo da Técnica permite pensar o habitar poético como base para a
possibilidade de uma “bioética originaria” absolutamente desprovida de principios

metafisicos legisladores do existir humano, na medida em que a habitagao poética é



acima de tudo um edificar e um resguardar os entes, deixando-os ser aquilo que
sao, entregando-o0s a sua propria esséncia e assim manifestar-se na abertura de um
mundo, de uma morada.

Nessa perspectiva, nosso trabalho desdobrar-se-a em quatro capitulos.
No primeiro, dedicaremos um estudo da techne grega e da Civilizagado Técnica em
sua relagao com a concepg¢ao moderna da metafisica da subjetividade iniciada com
Descartes. Essa analise histérica da técnica se faz necessaria no sentido de
percebermos que a técnica moderna e a razao instrumental colocam em constante
ameaca a esséncia do homem. De modo contrario, a techne, tendo como significado
primario a arte, € uma forma de desencobrimento que vem revelar uma producéao de
sentido. A techne revela uma verdade produtora, e ndo uma verdade certa,
adequada e garantida. E, afinal, o modo de saber que consiste na producéo de um
ente na medida em que o pde diante como o que se apresenta enquanto tal tirando-
o da ocultagdo expressamente para a desocultagcao; nao significa, nesse ambito de
acontecimento, a atividade de um fazer meramente instrumentalizado e calculista,
como no ambito da técnica moderna, que lida com a natureza, essencialmente, a
partir de um plano mensuravel e uniformizado.

Mostraremos, ainda, que essa anadlise critico-desconstrutiva refere-se
basicamente a rupturas de matriz de pensamento e modos de lidar com o habitar em
um contexto histérico-filosoéfico de emergéncia da bioética que, em seu advento
abrangente, pode ser incluida dentro do surgimento de desafios trazidos pela
reducdo e conformidade de todo ente ao Unico estatuto de objeto pela
calculabilidade e, sobretudo, pela manipulabilidade tecnocientifica (a cibernética, a
clonagem e a manipulacdo genética do homem, por exemplo). E nessa era de
desafios tecnoldgicos, na qual o préprio homem passou a figurar entre os objetos da
técnica, que surge a bioética na tentativa de unir técnica, futuro e ética.

No segundo capitulo, voltar-nos-emos para a analise da técnica que a
partir da segunda metade dos anos 30, tornou-se uma das preocupagdes centrais de
Heidegger. Tal preocupagao visa mostrar que a “esséncia” da tecnologia moderna
reside na Gestell, um modo unidimensional de desvelamento metafisico dos entes
como matéria-prima, dis-ponibilidade. A Gestell, como sistema de dispositivos,
provoca o homem ao desocultamento do mundo como disposigdes, ou seja, revela o
império da razao operativa que tudo invade pela técnica, que caracteriza uma época

em que o homem busca as razées, os fundamentos de tudo, calculando a natureza,



e em que a natureza provoca a razao do homem a explora-la como um fundo de
reserva sobre o qual dispde. Analisaremos, assim, os elementos que surgem em
torno da critica heideggeriana a técnica moderna, suscitados pela requisicdo da
natureza como reservatério de energia, em que torna disponivel todo ente para a
possibilidade de ser constantemente empregado e consumido.

Apos 0 esbogo da esséncia do destinamento técnico, iniciaremos a parte
principal de nossa pesquisa, quando aprofundaremos a tematica do habitar
poeticamente a terra. Mas, antes, no terceiro capitulo, mostraremos, de modo breve,
como na nogao de ser-no-mundo se da o espago de uma ética da finitude. A ética
que vislumbramos no interior do pensamento de Ser e Tempo, diz que o Dasein
tem-que realizar o seu ser, mas sO pode assumir 0 seu poder-ser préprio quando “se
decide” a ouvir a voz da consciéncia da culpa, ouvida no siléncio disposto para a
angustia, que nada mais é do que uma manifestacdo da abertura ao mundo do ser
humano, o seu remetimento para o mundo: o estar-no-mundo préprio é fruto da
responsabilidade para com a presenga como tal e para com os outros. Trata-se de
mostrar que o espacgo do ético, na ontologia fundamental, acontece no “pensar” e no
“agir’” no sentido de uma ética do deixar-ser, capaz de deixar transparecer no outro a
liberdade para decidir pelo seu poder-ser mais préprio, pela finitude.

No quarto capitulo, ao analisarmos A Questdo da Técnica em seu
conjunto com outros textos sobre o habitar, o pensamento e a poesia, podemos
perceber que Heidegger mostra que a dominéncia da esséncia do desocultamento
técnico € uma forma do esquecimento do ser. A com-posi¢cdo provocadora da ex-
ploracao encobre o proprio desencobrimento, como tal, e, com ele, o espa¢o onde
acontece, em sua propriedade, o desencobrimento, isto €, a verdade. No entanto, é
gracas a tal dominancia que temos, por contraste, a experiéncia da poesia como
abertura e estabelecimento de um mundo no qual podemos residir. Nesse sentido, a
poesia junto com a compreensao da esséncia da técnica pode anunciar a “salvagao”
do homem, em seu redirecionamento ao ser.

A Questdo da Técnica aponta, nesse sentido, para a possibilidade de um
habitar a terra que n&o pode ser prescrita por todas as atividades modernas que se
deixam caracterizar como Gestell, isto €, como um certo acesso ao ser, que
demanda e desafia 0 mesmo. Ao contrario, deve fundir-se numa “bioética originaria”
que procura resgatar a esséncia do homem, bem como preparar e resguardar a

possibilidade de um outro habitar a terra que inclui sempre o encontro com facetas



da verdade do ser, irredutivel ao simples calculo e objetificacdo, seja este
econdmico ou ecologico-técnico. Portanto, a morada humana assenta-se no poético
porque € apenas através do dizer poético da linguagem que um mundo pode ser
aberto e preservado, trata-se, nesse caso, de uma linguagem de carater néo
metafisico, uma linguagem que nao viole nem destrua a primazia da ocultagdo no
préprio ser, mas, que, ao contrario, a respeite e a preserve em sua totalidade.

Enfim, o nosso trabalho pretende mostrar que a desconstrucéo
heideggeriana desse processo de objetificacdo possibilitaria a instauragédo de um
pensar e de um habitar a terra nos quais se daria o encontro com realidades
irredutiveis a objetidade constituida por um sujeito transcendental ou pelo
pensamento calculador a servico da técnica. Esse processo de objetificacédo é
inseparavel do advento do sujeito moderno com Descartes, ou seja, do fato de o
homem tornar-se sujeito e do mundo tornar-se objeto redutivel a uma imagem pela
via da representacdo o que, por sua vez, nao passaria de uma consequéncia da

esséncia da tecnica no movimento de sua instalagéo planetaria.



1. Técnica, historia e metafisica: da Téxvn a tecnociéncia

1.1. A 1€xvn como auténtico desvelamento da obra de arte

No fim do ensaio A Origem da Obra de Arte’, Heidegger sugere a
seguinte questdo: “Perguntamos pela esséncia da arte. Porque é que assim
perguntamos? Perguntamos para poder perguntar mais autenticamente se a arte é
OuU Nao uma origem, no nosso ser-ai historico, se, e em que condi¢des, pode e tem

de o ser.”

O posfacio da referida obra, partindo da célebre sentenca de Hegel sobre
a arte como coisa do passado®, reitera a questdo: “Todavia a questdo permanece: é
a arte ainda uma forma essencial e necessaria em que acontece a verdade decisiva
para o nosso ser-ai histdrico, ou deixou a arte de ser tal?”* Como resposta a
pergunta heideggeriana podemos indicar que: a maneira originaria através da qual
esse acontecimento da verdade como abertura que permite a humanidade trazer a
uma estancia o ser-presente dos entes e, através disso, abrir um mundo histérico
em que os entes podem desvelar-se a si proprios, ocorre pelo carater constitutivo de
uma “obra de arte”, a forma mais elevada de réxvn. A 1éxvn, para os gregos antigos,
€ o movimento essencial que faz surgir algo, e sua esséncia estda em revelar a
percepcao esse movimento no proprio momento de desvelamento; é o

conhecimento em ato da relacdo entre o que se revela e o que ainda esta velado ou

' A Origem da obra de arte é um ensaio publicado em 1950 e resultado de trés conferéncias
realizadas por Heidegger em 1936. Este ensaio aborda a natureza da obra de arte, se propondo na
abordagem desse fendmeno a partir da explicagdo da sua origem primeira. Heidegger analisa a
origem da obra de arte recorrendo ao estudo de varias palavras presentes ao longo da obra, tais
como: coisa, verdade, arte, poesia, devolvendo a essas palavras o seu sentido mais radical, de modo
que o proprio fendmeno analisado ganhe visibilidade através delas. Ao longo do seu texto Heidegger
chega a conclusao de que a esséncia da obra de arte é a poesia e a esséncia desta é a “verdade”.

2 HEIDEGGER, Martin. A origem da obra de arte. Lisboa: Edi¢gdes 70, 1990. p. 62.

® No sistema hegeliano, a arte esta marcada pela transitoriedade, se a arte serve para tornar o
espirito consciente dos seus interesses, ela ndo constitui 0 modo mais elevado da verdade. A arte
encontra-se limitada por seu préprio conteudo, que exige representagao sensivel; por isso, tem como
conteudo um determinado grau de verdade. Do ponto de vista fundamental da histéria, a arte foi
superada pelo cristianismo e este pela filosofia moderna. Ja nos nossos dias, ndo se contempla as
obras de arte, e a nossa atitude perante as criagdes artisticas é fria e irrefletida. Nas palavras de
Hegel: “ja ndo vemos nela qualquer coisa que nao poderia ser ultrapassada”; ou ainda: “as condigbes
gerais do tempo presente ndo séo favoraveis a arte”. Enfim, a arte decai enquanto representagao
pura e simples: “em todos os aspectos referentes ao seu supremo destino, a arte é para nds coisa do
passado. Com sé-lo, perdeu tudo quanto tinha de autenticamente verdadeiro e vivo, sua realidade é
necessidade de outrora, e se encontra agora relegada na nossa representagédo”. Cf. HEGEL, G. W. F.
Estética, a idéia e o ideal. In: Os Pensadores. S&o Paulo: Abril Cultural, 1974. p. 94.

* HEIDEGGER, Martin. A origem da obra de arte. op. cit. p. 66.



encoberto. Segundo Zimmerman, “o significado primario de techne é, portanto, ‘arte’,
definida enquanto capacidade para desvelar alguma coisa, para trazé-la a presenca,
para permitir que seja vista.” A arte, como techne, é uma forma de desencobrimento
que vem revelar uma producgao de sentido. A techne revela uma verdade produtora,
e ndo uma verdade certa, adequada e garantida. E, afinal, o0 modo de saber que
consiste na producao de um ente na medida em que o pde diante como o que se
apresenta enquanto tal tirando-o da ocultagdo expressamente para a desocultacao;
ndo significa, nesse ambito de acontecimento, a atividade de um fazer meramente
instrumentalizado e calculista que lida com a natureza, essencialmente, a partir de
um plano mensuravel.

Heidegger tornou bem claro que a 1éxvn grega vige e vigora no ambito
onde acontece dAnbeia, verdade. A esse respeito, em sua conferéncia A Questao da
Técnica (Die Frage nach der Technik), de 1953, Heidegger considera duas coisas
com relagdo ao sentido da palavra réxvn: “De um lado, réxvn nao constitui apenas a
palavra do fazer na habilidade artesanal, mas também do fazer na grande arte e das
belas artes. A 1éxvn pertence a produgdo, a moinoig, €, portanto, algo poético.”
Noutros termos, podemos dizer que, para o pensador, a 1éxvn era uma forma de
pensar, € o proprio processo de instauragdo do ocasionamento desvelador que torna
possivel o ser-presente e a producdo. Nesse mesmo sentido pensa Castoriadis ao
dizer que: “techne enquanto producdo ou fabricagdo material torna-se logo a pro-
ducao ou o fazer eficaz, a habilidade relativa a uma ocupacao e a habilidade em
geral.”” Portanto, a réxvn como algo poético é mais originaria que o pensamento
operativo-instrumental e calculista da metafisica produtivista e, por isso, a réxvn nao
seria a atividade que intervém sobre o modo de desvelamento dos entes, mas o
saber sobre a forma como eles acontecem na medida em que a moinoig, ou o
poetar, € o préprio processo de instauracdo da verdade do ente como tal. Tanto é
assim que, no plano do acontecer natural, o que vem a aparecer depende da
natureza como poiesis, no caso a auto-produgdao natural que nao poderia ser
entendida como uma operagdo de fazer. A diferenca é que, quando algo é

tecnicamente produzido, esse deixar aparecer ocorre por intermédio da técnica e do

°® ZIMMERMAN, Michael E. Confronto de Heidegger com a Modernidade: tecnologia, politica e
arte. Tradugao de Jodo Souza Ramos. Lisboa: Piaget, 1990. p. 338-339.

® HEIDEGGER, Martin. A questdo da técnica. In: Ensaios e conferéncias. 2. ed. Tradugdo de
Emmanuel C. Leao; Gilvan Fogel; Marcia Sa C. Schuback. Petropolis, RJ: Vozes, 2002. p. 17.

" CASTORIADIS, Cornelius. Encruzilhadas do labirinto. Sdo Paulo: Paz e Terra, 1993. p. 236.



técnico, e ndo por meio de um processo “natural”; mas de qualquer modo, trata-se
de um desocultamento, de um deixar vir a luz: acontecimento ou aparecimento. Em
contrapartida, o desvelamento da poiesis trata-se de um modo de desocultar que
nao requer da natureza aquilo que sera utilizado e consumido pela via da producao,

dessa maneira, podemos dizer que:

[...] a obra de arte grandiosa, especialmente a poesia, é a techne que
possibilita as pessoas sentirem-se a vontade com as coisas,
compreender antecipadamente o que as coisas sdo, de modo a que,
dentro desses parametros [...] dos entes, possam produzir coisas,
trazé-las a vista, permitir-lhes ser. O desvelamento primordial da obra
de arte que fundamenta o mundo torna possivel o desvelamento
produtivo das coisas dentro desse mundo.®

Estes dois aspectos da 1éxvn, “ser-presente” e “produg¢ao” correspondem
a predisposi¢cao da rmoinoig como arte e como produgdo. Todavia, Toinoig diz
respeito ndo somente a obra de arte e a produgéo, como ainda a physis. Physis € o
vir a emergéncia de si proprias das entidades como um todo; € uma auto-
emergéncia que persiste e predomina, no entanto, no meio da qual reina ainda mais
decisivamente uma auto-retirada.®’ Segundo o seu significado originario, physis tem o
sentido de “aquilo que traz a luz ou desencobre algo na sua esséncia”, percebido
sob a forma de uma presenga que eclode; physis seria a forma mais elevada e
exemplar de moinoig. Assim, 1moinoic nao € apenas o trabalhar de um calice ou o
esculpir de uma escultura; € também o romper do sol e a emergéncia dos cereais de
sementes plantadas no solo profundo, o rebentar do jovem rebento, o emergir e
abrir-se da flor."® A 7éxvn, enquanto obra de arte emergente, e a physis enquanto
ente auto-emergente, ndo sao apenas modos de moinoig, de produgdo, mas também
tipos de aAnBeia (verdade), ou desocultagéo, as suas proprias maneiras respectivas.
Physis, aquilo que emerge espontaneamente e que nos interpela como algo
abrangente, que se produz por conta prépria, dispensando os processos de
fabricacdo conscientes e planejados € um emergir para a desocultacdo ou
descobrimento, e a 1éxvn, por ser mais fundamentalmente uma compreensao ou
uma forma de conhecimento que conhece o que esta na base de cada ato de feitura

ou produgéo, tal como acontece no ajustamento ou reagédo do artesdo a madeira, é

8 ZIMMERMAN, Michael E. Confronto de Heidegger com a Modernidade: tecnologia, politica e
arte. op. cit. p. 339-340.

° Cf. FOLTZ, Bruce V. Habitar a terra: Heidegger, ética ambiental e a metafisica da natureza.
Tradugéo de Jorge Seixas e Sousa. Lisboa: Piaget, 2000. p. 155.

0 Cf. Ibid., p. 156.



ao mesmo tempo um “abrir”, um “revelar” as coisas dentro do mundo que funda. O
que, finalmente, Heidegger atribui a réxvn enquanto auténtico desvelamento da obra
de arte € a manifestacdo do ente em sua abertura.

Com isso, podemos dizer que a arte, como 1éxvn, € uma forma de
desencobrimento que vem revelar uma producado de sentido, e ndo uma verdade
absoluta. Ao contrario, a arte corresponde a dAfBeia, como um modo de
desencobrimento livre da obrigacdo da “adequacgao”. A 1éxvn revela uma verdade
produtora, e ndao uma verdade certa, adequada e totalizadora. A arte, como 1éxvn
pertence a poesia (pro-dug¢éo), conduz do encobrimento ao desencobrimento. A arte
€ 0 modo de dAnBeia que faz brilhar o seu desencobrimento como desencobrimento,
ao contrario da com-posicdo pertencente a técnica moderna, que se desencobre
com obsessao pela dis-posicdo e, portanto, encobrindo o seu préprio carater de
desencobrimento e matematizando a natureza enquanto fundo de reserva, para que
nenhum outro desencobrimento possa vir a germinar. Em outras palavras, enquanto
a técnica moderna quer tornar a natureza dis-ponivel para a sua exploragao
constante (controle e seguranga do calculo), encerrando-se em sua manifestagéo
univoca, a 1éxvn grega conduz cada desencobrimento ao seu brilho préprio, a sua
beleza, sem encobrir a multiplicidade de outras possibilidades — simplesmente por
ser pro-ducdo de sentido; condugcdo ao desencobrimento. Encontramos essa idéia
na seguinte passagem de A Questédo da Técnica: “a arte chamava-se apenas 1éxvn.
Era um des-encobrir-se unico numa multiplicidade de desdobramentos. A arte era
piedade, isto é, integrada na regéncia e preservacao da verdade”."

A esséncia da arte é moinoig, poesia e a esséncia desta é a verdade. Para
Heidegger, verdade, ou melhor, aquilo que faz da verdade o que ela é, se traduz
como um acontecimento histérico desde o qual o mundo de um povo se revela. A
verdade assim compreendida por Heidegger €, como anunciamos, uma retomada do
fenbmeno que o grego antigo denominou @Anbeia — fendbmeno desde o qual o ser
dos entes vem a tona e ganha significado. Verdade que assim nos reporta para o
proprio acontecimento do mundo. Desse modo, se a verdade assim compreendida
se mostra como a esséncia da poesia, essa nao pode ser compreendida como um
género literario, pois, poesia para Heidegger € antes o movimento desde o qual as

coisas surgem; € o movimento de produgédo desde onde acontece a desocultagdo do

" HEIDEGGER, Martin. A quest&o da técnica. In: Ensaios e conferéncias. op. cit. p. 36.



ente fazendo com que este ganhe corpo e significado. O acontecimento da arte
enquanto poesia, e a poesia enquanto instauragcéo da verdade permite, portanto, a
fundacdo de um mundo como clareira historica de desvelamento dos entes com os
outros e com as coisas de maneira apropriada. E justamente nesse ponto sobre arte
e verdade que Heidegger coloca, em A Origem da Obra de Arte, o conflito entre
mundo e terra. E a partir do conflito entre mundo e terra — o poér-se em obra da
verdade que esta em jogo na obra de arte — que podemos compreender o
pensamento heideggeriano da arte e também da verdade na fundagdo de um mundo
historico. A instauragcdo de um mundo e a producdo da terra constituem, assim, dois

tragos essenciais no ser-obra da obra:

O mundo é a abertura que se abre nos vastos caminhos das
decisdes simples e decisivas no destino de um povo histérico. A terra
€ o ressair forcado a nada do que constantemente se fecha e, dessa
forma, da guarida. Mundo e terra sdo essencialmente diferentes um
do outro e, todavia, inseparaveis. O mundo funda-se na terra e a
terra irrompe através do mundo. Mas a relagdo entre mundo e terra
nunca degenera na vazia unidade de opostos, que ndo tém que ver
um com outro. O mundo aspira, no seu repousar sobre a terra, a
sobrepuja-la. Como aquilo que se abre, ele nada tolera fechado. A
terra, porém, como aquela que da guarida, tende a relacionar-se a
conter em si 0 mundo. 2

O confronto entre mundo e terra € um combate, mas ndo uma discérdia
que provoca a destruigdo. Pelo contrario, no combate essencial, o combatente torna-
se mais autenticamente o que é. Esse é o conflito que marca a obra de arte, pois
nao é outra coisa que esta em jogo na obra de arte sendo a relagdo entre mundo e
terra. Ser obra quer dizer instalar um mundo, sendo que aqui mundo n&do € uma
simples reunido de coisas existentes e sim o livre dominio onde todo ente pode
surgir e ser reconhecido, ter significado. Assim, a obra enquanto obra instala um
mundo e mantém aberto o aberto do mundo. Mas ao instalar um mundo, longe de
deixar desvanecer a matéria, a obra faz sobressair a terra, a obra deixa que a terra
seja terra.”® E deste modo que o poeta ao dizer a palavra ndo faz como aqueles que
habitualmente falam e escrevem apenas para conceituar ou dar nome as coisas,
mas, faz de forma tal que a palavra se torne e permaneca verdadeiramente uma
palavra. Portanto, a obra de arte que repousa em si mesma advém desse combate

entre mundo e terra. Mas, a terra sé irrompe através do mundo e o mundo sé se

'2 Cf. HEIDEGGER, Martin. A origem da obra de arte. op. cit. p. 38.
3 Cf. Ibid., p. 36.



funda na terra. E o que tem lugar por meio do templo grego ou da estatua de um
deus ou mesmo da palavra é, ndo apenas a eclosdo do mundo, mas a sua
instauracao sobre a terra. Assim, a obra, ao mesmo tempo em que erige um mundo,
faz vir a terra. E compreender a terra € saber que a terra s6 pode ser acolhida como
terra, isto &, preservada em seu velamento. Aqui a verdade insere-se na obra: “a
verdade advém como combate entre clareira e ocultacédo, na reciprocidade adversa
entre terra e mundo”.'* Nao apenas o ente natural é revelado na obra de arte, mas a
prépria terra atua na essencializacdo da obra de arte. Para compreendermos melhor
este ponto, passemos, entédo, a consideragcéo de Heidegger realizada em A Origem
da Obra de Arte sobre uma pintura de Van Gogh de um par de sapatos de

camponés. A respeito deste quadro, Heidegger nos diz:

Da abertura escura do gasto interior dos sapatos a penosa
caminhada do camponés olha para fora. No duro peso rustico dos
sapatos esta a tenacidade acumulada do seu lento caminhar através
dos longos e sempre uniformes campos varridos pelo vento forte. No
couro esta a umidade e a riqueza do solo. Debaixo das solas
encontra-se a soliddo do caminho do campo no cair da noite. Nos
sapatos vibra o silencioso chamado da terra, sua dadiva quieta do
grao colhido e sua inexplicavel auto recusa na estéril desolagdo do
campo invernal. Esse utensilio € impregnado por uma preocupagao
resignada com a certeza do pao, a alegria sem palavras de ter uma
vez mais aglentado a necessidade, o tremor diante do iminente
parto e o calafrio diante da circundante ameaca da morte. Esse
utensilio pertence a terra, e esta protegido no mundo da camponesa.
Deste pertencer protegido o utensilio mesmo ergue-se para o seu
permanecer-em-si-mesmo."®

Nessa consideragcdo acima, Heidegger inicia a descricao do que vem a
ser o utensilio do calgado. A evidéncia de que “qualquer um conhece 0 que sao
calgados” repousa na visada dos mesmos como o0 que deve ser a-mao em alguma
serventia. “Todo mundo sabe o que pertence ao calgcado [...] um utensilio desses
serve para a vestimenta dos pés. Correspondentemente a serventia, se para o
trabalho no campo ou para a danca, matéria e forma s&o diferentes”.’® Esta é a
visada ja alcangada pela analise do utensilio feita por si: “o ser-utensilio do utensilio
consiste em sua serventia”."” O exemplo da pintura de Van Gogh pde em evidéncia,
ao mesmo tempo, o ser do utensilio e o ser da obra, pde em evidéncia, também, ao

mesmo tempo, a capacidade de revelacdo propria da obra e a capacidade de

" Ibid., p. 50.
' Ibid., p. 26.
'® Ibid., p. 26.
' Ibid., p. 26.



revelagao propria do lugar mesmo a que pertence o utensilio e a camponesa a qual,
por sua vez, o utensilio pertence.

O modo de ser do utensilio consiste na sua serventia. Mas esta, por sua
vez, sO €& possivel gragas a “confiabilidade”. Por forca da confiabilidade, a
camponesa esta entregue a terra e esta certa de seu mundo. O utensilio enlaca
mundo e terra enquanto mundo e terra do ser-ai humano. “Mundo e terra estao ai,
para ela [a camponesa] e para 0os que com ela sdo a sua maneira, apenas assim: no
utensilio”."® O que ha de essencial no utensilio, porém, é desde sempre inseparavel
do mundo e da terra a que ele pertence, ou seja, se a confiabilidade do utensilio é
que primeiramente da ao simples mundo sua seguridade e assegura a terra a
liberdade de seu continuo irromper, ele proprio, utensilio, € um signo da finitude do
ser-ai e sua pertenga a mundo e terra; que o utensilio seja no modo da
confiabilidade diz, essencialmente, da condi¢cao finita do ser-ai humano na terra.
Tudo isso, a pintura do par de sapatos do camponés diz por si mesma.

Esse dizer/mostrar da obra significa que a obra abriu 0 ente em seu ser.
Mas né&o so ela traz consigo o mundo e a terra a que pertence o par de sapatos e,
com ele, a camponesa; o préprio par de sapatos traz consigo o mundo e a terra a
que pertencem. “O ser-utensilio do utensilio, a confiabilidade, mantém reunidas em
si todas as coisas sempre segundo a sua maneira e alcance. A serventia do utensilio
¢, todavia, apenas a conseqiiéncia essencial da confiabilidade”."® A potencialidade
de desencobrimento presente no utensilio € poética. A verdade do modo de ser do
ser-ai, como aquele que pertence a mundo e terra, estd em obra na obra, isto €, a
verdade mesma se essencializa na obra. Segundo Heidegger, a verdade, como

clareira e ocultagdo do ente, s6 acontece na medida em que se poetiza:

Toda arte, enquanto deixar-acontecer da adveniéncia da verdade do
ente como tal, € na sua esséncia Poesia. A esséncia da arte, na qual
repousam simultaneamente a obra de arte e o artista é o pbér-em-
obra-da-verdade. A partir da esséncia poetante da arte acontece que,
no meio do ente, ela erige um espago aberto, em cuja abertura tudo
se mostra de outro modo que n3o o habitual.?

Ao colocar a esséncia da arte na poesia (Dichtung), Heidegger diz que a
poesia € o modo de ser originario, subjacente a todas as formas de arte. Mas o que

é dito poeticamente nas mais variadas formas de arte? Heidegger afirma que o dizer

'8 Cf. Ibid., p. 28.
9 Ibid., p. 28.
2 1bid., p. 58.



projetante (que € a poesia) é aquele que, na preparagao do dizivel, faz ao mesmo
tempo advir, enquanto tal, o indizivel ao mundo.?' Ha uma relagdo quase paradoxal
aqui: a poesia diz aquilo que se esconde no proéprio discurso. Dito de outro modo, o
dizer da poesia projeta o que n&o se revela, aquilo que, sob outros discursos,
tenderia a manter-se no ocultamento. Nesse sentido, a tarefa do dizer poético é
imensa, pois pretende dizer aquilo que é indizivel, aquilo que ainda nao se
apresentou na linguagem. Por isso se diz que a poesia € um dizer projetante, na
medida em que projeta, na linguagem, aquilo que estava previamente oculto.

A poesia acontece na linguagem: “cada lingua € o acontecimento do
dizer, no qual para um povo, emerge historicamente o seu mundo e se salvaguarda
a terra como reserva”.?? Isso significa que é no seio da linguagem que a poesia se
torna um dizer projetante. E na linguagem que um povo se mantém na relagdo com
a histéria, ndo uma relagdo com algo que € intrinseco a sua constituicdo, mas numa
relagdo consigo mesmo, projetando-se no aberto, pelo desocultamento do ente, num
dizer poético. Toda essa humanidade encontra-se sempre, historicamente langada e
projetando-se, na medida em que, por meio da linguagem, compreende
poeticamente o seu mundo. Nessa relagao poética com o mundo é que se dao todos
0s caminhos tragados pela linguagem: “num tal dizer € que se cunham de antemao,
para um povo historico, os conceitos da sua esséncia, a saber, a sua pertenca a
histéria do mundo”.?® Essa afirmagao significa dizer que o povo, na medida em que é
histdrico, ja sempre se pronunciou, poeticamente, sobre o mundo. Nesse sentido, o
mais importante dessa afirmacao seja perceber que, antes mesmo de pensarmos a
fundacgao e a condugao dos destinos de um povo por meio da ciéncia ou da politica,
algo mais fundamental aconteceu, uma visao poética sobre o mundo por meio da
linguagem. Para compreendermos melhor essa relagdo entre a linguagem enquanto

dizer poético e a arte, analisemos esse trecho da obra heideggeriana:

[...] a arte, enquanto o pbr-em-obra-da-verdade, & poesia. Nao é
apenas a criagcao da obra que é poética, mas também é poética a
salvaguarda da obra, sé que a sua maneira propria; com efeito, uma
obra so é real como obra na medida em que nos livramos do nosso
préprio sistema de habitos e entramos no que € aberto pela obra,

2 Ibid., p. 59.
22 Ibid., p. 59.
% Ibid., p. 59.



para assim trazermos a nossa esséncia a persistir na verdade do
24
ente.

O que Heidegger esta dizendo aqui € que a poesia n&o é o resultado final
do processo de criacao de um artista, mesmo porque isso recairia num esquema
estético, nos moldes da subjetividade, e que a salvaguarda da obra também
manifesta poesia. A salvaguarda da obra nao significa manter a arte em museus, por
exemplo. Salvaguardar uma obra €& poesia, porque, para salvaguarda-la, foi
necessario o despojamento daquilo que nos € habitual, o mais possivel, na
experiéncia do mundo instaurado pela obra. Compreender o mundo instaurado pela
obra é ja apreender poeticamente o seu dito, acompanhar o pér-se-em-obra-da-
verdade. A verdade s6 ocorre na obra de arte por dar-se numa possibilidade que

esta diretamente relacionada a cada um de nos:

[...] o projeto verdadeiramente poematico € a abertura daquilo em
que o ser-ai, como historico, ja esta langado. Isto € a terra, e para um
povo histérico, a sua terra, o fundo que se fecha sobre si mesmo,
sobre o qual repousa, com tudo o que, ainda para si mesmo oculto,
ja é. Mas é o seu mundo que, a partir da relagdo do ai, reina como
desvelamento do ser. E por isso que tudo o que foi dado ao homem
se deve, no projeto, trazer a luz do fundo que se fecha,
expressamente nele posto. Sé assim é que ele préprio se funda
como fundo que sustém.?

Portanto, o que a obra de arte diz, passa a fazer sentido para cada um, de
acordo com a sua historicidade. Mas essa historicidade que é estruturalmente do
ser-ai, ndo o remete a um isolamento. Pelo contrario, a histéria do individuo esta
sempre ligada a histéria dos outros e, portanto, a do seu povo. Assim, a poesia é
dizer projetante porque o ser-ai situado recolhe e projeta adiante o ser da obra. O
por-se-em-obra-da-verdade que ocorre na obra esta fundado na abertura do ser, no

envio historico a que cada ser-ai pertence facticamente:

[...] o projeto poematico provém do nada, no ponto de vista de que
nunca aceita a sua oferta a partir do habitual e do que até entao
havia. Todavia, nunca vem do nada, na medida em que o0 que por ele
é lancado é s6 a determinacdo retida do proprio ser-ai histérico.?

Em A Origem da Obra de Arte, Heidegger aprofunda a nogéo de historia,

fazendo a inversao do papel originario da histéria que, em Ser e Tempo, descendia

24 Cf. Ibid., p. 60.
%5 Cf. Ibid., p. 60.
% Ibid., p. 61.



da temporalidade ekstatica do ser-ai*’, mas que, apds a viragem (Kehre), é pensada
em termos de histéria do ser. A Origem da Obra de Arte faz o deslocamento da
historicidade do ser-ai para a sua insercao na histéria do povo, no sentido da
interligacdo do seu destino histérico do ser-ai com o seu povo. A poesia € vista por
Heidegger no seu sentido historico, ndo no sentido vulgar de causas e efeitos e nem
no sentido de uma sequéncia linear de acontecimentos. Mais originariamente, a
poesia tem o carater de ser um comego (Anfang), um salto antecipativo (Vorsprung)
nao mediatizavel. Assim, a obra ndo tem o seu sentido compreendido como
resultado de varias mediacdes, antes, a obra pde-em-obra o desocultamento do ente
de uma forma decisiva e antecipativa. Nesse sentido, a arte € o fundamento do que
vem a seguir, ou seja, instaura, comega, e “funda a histéria”.?® Ainda sobre o tema

da histoéria e do papel do povo, Heidegger afirma:

[...] sempre que a arte acontece, quando ha um comeco, produz-se
na histéria um choque (Stoss), a historia inicia ou reinicia de novo.
Historia ndo quer aqui dizer o desenrolar de quaisquer fatos no
tempo, por mais importantes que sejam. Histéria é o despertar de um
povo para a sua tarefa, como insergdo no que lhe esta dado.”

O comeco inicia ou reinicia a histéria. Ao povo é dada essa tarefa de dar
contado seu tempo, no sentido de uma instauracao, tal como primeiramente ocorreu
com o0s gregos, segundo Heidegger. O comeg¢o nao deve ser identificado com um

mero inicio, historicamente pontuavel. De acordo com Heidegger:

[...] a imediatidade do comeco, a peculiaridade do salto a partir do
nao-mediatizavel, ndo exclui, mas antes inclui que o comecgo se
prepare muito longamente e de uma forma inteiramente inconspicua.
O auténtico comego, enquanto salto (Sprung) € sempre um salto
antecipativo (Vorsprung), em que o que ainda ha-de-vir ja esta
ultrapassado, se bem que veladamente. O comeco ja contém, oculto,
o fim. O auténtico comego nao tem o aspecto incipiente do primitivo.
O primitivo € sempre sem futuro, porque sem o salto doador e

' Na segunda secao de Ser e Tempo Heidegger comenta sobre a constituigdo fundamental da
historicidade do ser-ai a partir da temporalidade: “a analise da historicidade da presenga busca
mostrar que esse ente ndo é ‘temporal’ porque ‘se encontra na histéria’ mas, ao contrario, que ele sé
existe e s6 pode existir historicamente porque, no fundo do seu ser, é temporal [...] A presencga [0 ser-
ai] sempre possui faticamente a sua [historia] e pode possui-la porque o ser deste ente constitui-se
de historicidade [...] Delimitou-se o ser da presenca como cura. A cura funda-se na temporalidade. E,
pois, no ambito da temporalidade que devemos buscar um acontecer que determine a existéncia
como histérica. No fundo, a interpretagdo da historicidade da presenca se comprova, portanto,
apenas como uma elaboragdo mais concreta da temporalidade”. Ser e Tempo. 2. ed. Tradugao
revisada e apresentacdo de Marcia Sa C. Schuback; posfacio de Emmanuel Carneiro Ledo.
Petrépolis: Vozes; Braganga Paulista: Editora Universitaria Sado Francisco, 2006. p. 468; 474.

8 HEIDEGGER, Martin. A origem da obra de arte. op. cit. p. 62.

2 Ibid., p. 62



fundador e sem avanco. Nada é capaz de libertar a partir de si,
porque nada contém de oculto sendo aquilo em que esta preso.*

O comecgo néo €, portanto, um mero ponto factual no passado, mas aquilo
que instaurou decisivamente uma época. Embora, em A Origem da Obra de Arte,
Heidegger nédo utilize a expressao “época”, ela € pressuposta, conceitualmente, na
descricao dos varios momentos histéricos que instauraram um mundo, os gregos, a
Idade Média e Modernidade. A passagem da histéria do ser-ai para a histéria do ser
ele mesmo, possibilita que se pense na histéria da humanidade, a partir do advento
do ser, quando se instaura um mundo. Desse ponto de vista, Duque-Estrada diz
“‘que o mundo mundifica, isto quer dizer que ele ja ndo se deixa compreender
enquanto estrutura constitutiva do modo de ser do Dasein”.>" Ou seja, ndo se trata
mais do mundo referido a partir das ocupacdes e preocupagdes do ser-ai, € sim, do
mundo que vige nas suas configuragbes epocais.

O mundo, sob essa perspectiva, alcangaria uma complexidade ainda
maior nas suas obras posteriores, na descricdo da quadratura (Geviert). O mundo
passa a ser a tensdo entre terra e céu, mortal e divino. A tarefa do homem ¢é o
habitar que se da no conflito entre esses eixos. Situar-se nesse conflito € poetar. De
acordo com Heidegger, “é a poesia que permite ao habitar ser um habitar”. O poetar,
no sentido especifico da Origem da Obra de Arte, assinala 0 modo como o ser-ai
pode situar-se, originariamente, na clareira do ser. Se o mundo era, em Ser e
Tempo, um existencial do ser-ai*?, a partir da viragem, ele adquire um estatuto
historico mais amplo, na medida em que n&o se restringe a existéncia e a
temporalidade do ser-ai, mas estende-se ao acontecer do ser na sua prépria
histéria. Sendo assim, a arte constitui, enfim, uma forma essencial e necessaria em
que acontece a verdade decisiva para o nosso ser-ai histérico. No entanto, veremos
que a civilizacdo da técnica e da ciéncia moderna concebe e uniformiza todas as

coisas em termos de racionalidade instrumental e de funcionalidade operativa:

Falar-se de produgdo como de uma ‘libertagao’ ou de um ‘deixar ser
nao faz sentido. Pelo contrario, fazer alguma coisa significa causar

% 1bid., p. 61.

¥ DUQUE-ESTRADA, Paulo César. Ciéncia e pds-representagdo: notas sobre Heidegger. Politica e
trabalho, Revista de Ciéncias Sociais, ano 22, n. 24. Jodo Pessoa: PPGS, UFPB. 2006. p. 77.

2Em Sere Tempo, mundo em seu aspecto ontoldgico ndo é concebido como a totalidade dos entes
dentro do mundo, mas do ponto de vista fenomenoldgico-hermenéutico, mundo é pensado como
constitutivo da presenca, portanto como um existencial: “mundo’ é um carater da prépria presencga”.
Cf. HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p. 112.



que ela acontecga, ou querer que ela surja a vista, com vista a servir
um propdsito dentro do sistema tecnolégico.*®

Assim como a techne grega, também a técnica moderna refere-se ao
desocultamento que é seu dominio. Entretanto, o desocultamento da techne é
transformado pelo desocultamento da técnica moderna. Nos gregos, a techne como
capacidade para produzir utensilios e obras de arte, conduzindo assim a aparigao
entes que a natureza seria incapaz de produzir, ndo implicaria jamais uma atitude
arrogante e de agressédo a physis. Nos modernos, desde que o desocultamento
transforma-se em certeza que se assegura dela mesma na claridade dos objetos
que ela se propde, a técnica moderna transforma-se numa incessante provocacgao
generalizada da physis. O desocultamento da técnica moderna, portanto, se daria
sobre 0 modo do desafio, da provocacdo. As coisas passam a ser compreendidas
cada vez mais no ambito de um sistema racional que estabelece entre elas nexos de
causalidade e constancias que podem ser expressas em leis certas e seguras. Esse
fato é de fundamental importdncia como preparagdo para 0 processo de
objetificacdo inerente & metafisica e a ciéncia moderna. E dessa maneira que a
metafisica do subjetivismo idealiza a esséncia da natureza como objeto de protétipo
mensuravel-calculista de uma técnica através da qual se fornece o fundamento
metafisico para a possibilidade, ou mesmo, a necessidade de sujeitar e dominar a
natureza através da tecnologia maquinistica. A seguir, delinearemos a concepgao
moderna da subjetividade que, tendo como ponto de partida o ego cogito sum de
Descartes e seus fundamentos inabalaveis e validamente universais sobre os quais
as entidades sao fundadas, explicadas e asseguradas na representacdo da
presenca, acabam por caracterizar a metafisica ocidental como uma metafisica de

carater predominantemente produtivista.

1.2. O ego cogito sum cartesiano como fundamento metafisico da concepcéao

moderna da subjetividade

Mas o que sou eu, entdo? Uma coisa que pensa. Que é uma coisa
que pensa? E uma coisa que duvida, que concebe, que afirma, que
nega, que quer, que nao quer, que imagina também e que sente [...]
Ao menos, é bastante certo que me parece que vejo, que ougo e que

% ZIMMERMAN, Michael E. Confronto de Heidegger com a Modernidade: tecnologia, politica e
arte. op. cit. p. 346.



me aqueco; e é propriamente aquilo que em mim se chama sentir, e
isto, tomado assim precisamente, nada € a ndo ser pensar.34

Ao procurar o subjectum, quer dizer, 0 que sustém as suas proprias
qualidades, o subjectum mais estavel, o mais constantemente presente, mas,
sobretudo, o mais verdadeiro, o mais certo, Descartes situa-o no eu, na alma, na
razdo, no pensamento, considerados termos equivalentes.*®> Com Descartes,
inaugura-se a moderna filosofia do sujeito, ou seja, 0 homem que era visto como um
ser entre outros seres, pelo cogito, toma consciéncia de si, assume-se e posiciona-
se como “senhor e possuidor da natureza”. Da-se, dessa maneira, o descentramento
do saber, deslocando-se do ser para o homem, tornando-se a subjetividade o novo
fundamento da metafisica. Quando no dmbito da metafisica moderna, o eu penso36
(cogito) converte-se em principio fundador, o eu e 0 homem alcangam uma posigao
unica. O termo subjectum restringe-se ao homem, sujeito pensante e representador,
de tal maneira que, o eu do homem coloca-se a servico desse subjectum. Como
sujeito, o homem se funda a si mesmo como medida de todas as medidas com as
quais se mede o que pode ser tomado como certo, verdadeiro e existente. Portanto,
no ambito da metafisica moderna, o subjectum se identifica com o ego de um
suposto sujeito pensante. Esse ego seria o ente mais verdadeiro e evidente, cuja
certeza € mais acessivel e indubitavel. Na metafisica cartesiana, a condigcdo de
possibilidade da experiéncia estaria no sujeito que enuncia os modos da

experiéncia. Ao enunciar o ego cogito sum, Descartes esta dizendo que, dado que o

* DESCARTES, René. Meditagdes. In: Os Pensadores. Sao Paulo: Nova Cultural, 2006. p. 262-263.
% Cf. HAAR, Michel. Heidegger e a esséncia do homem. Tradugédo de Ana Cristina Alves. Lisboa:
Piaget, 1997. p. 125-126.

% O “eu penso” ndo pode ser mera representacdo, pois para que o pensamento “eu penso” possa
ocorrer é preciso que haja efetivamente pensamento; o pensamento, portanto, é ou existe. Todavia,
devemos notar, € o proprio pensamento que constata (percebe, conhece) sua existéncia.
Primeiramente, € o préprio pensamento que constata seu poder (faculdade ou capacidade) de
pensar. Ele afirma de si mesmo: eu penso. E este ato reflexivo ou autoconsciéncia que expressa
necessariamente a subjetividade. O pensamento constata o poder de pensar, e o constata pelo
préprio ato reflexivo, como sendo seu esse poder: eu penso. Na medida, portanto, que o pensar
envolve necessariamente o ser ou a existéncia, o pensamento, pode, simultaneamente dizer: eu sou,
eu existo. Neste ponto, podemos concluir que o sujeito metafisico, em Descartes, ndo é um atributo
de uma coisa corporal que seria capaz de pensar, mas, enquanto pensamento, é o sujeito préprio, o
ego cogito, aquilo que pensa: o ser do pensar subsiste na prépria realidade do pensamento; o
pensamento &€ o proprio sujeito do ato de pensar. Com isso, determina-se agora a natureza do
pensamento: 1) ele ndo envolve o ser da matéria ou da extensao, pelo contrario, € uma realidade
absolutamente distinta dela; 2) ele é, portanto, um ser em si, uma substancia (res); 3) substancia,
portanto, puramente espiritual, pura inteligéncia. A demonstragdo de que o pensamento € uma res é o
ponto fundamental para se determinar a natureza do pensamento, caso contrario, ele ndo seria pura
inteligéncia, mas poderia ser, de algum modo, material ou extenso, ou seja, 0 pensamento poderia
ser um mero fendmeno corporal (material ou extenso).



eu constata sua existéncia na medida em que pensa e que, talvez, se deixasse de
pensar, deixaria a0 mesmo tempo de existir, e também que isso permanece
verdadeiro mesmo que n&o exista nenhuma realidade exterior de corpos materiais,
entdo apenas o pensamento € um atributo que ndo pode ser separado do eu, de
modo que o eu é essencialmente uma coisa pensante. Uma coisa pensante, e nao
mais simples ato de pensar, € o que se revela ser, agora, o objeto primeiro e, ao
mesmo tempo, o sujeito do conhecimento, ou seja, realidade puramente pensante, a
substancia inteligente, a razéo.

Todavia, para que eu conhecga que sou na medida em que penso, eu devo
ter consciéncia de que penso, de que penso nd&o isso ou aquilo, mas,
essencialmente, do préprio ato de pensar: eu penso e tenho, portanto, a consciéncia
de que sou e existo. Assim, a proposicdo “eu sou, eu existo”, s6 é verdadeira
quando eu a concebo, isto €, quando eu penso (tomo consciéncia) de que “sou ou

existo”. Na quarta parte do Discurso do Método, Descartes diz que:

[...] nada ha no eu penso, logo existo, que me assegure de que digo
a verdade, exceto que vejo muito claramente que, para pensar, é
preciso existir, julguei poder tomar como regra geral que as coisas
que concebemos mui clara e mui distintamente sdo todas
verdadeiras [...].%¥

O simples enunciar ou pensar a minha existéncia ndo comporta nenhuma
verdade, se tal pensamento ou enunciado ndo expressar a consciéncia real que
tenho da minha existéncia. Esse sujeito pensante, sendo condicdo de qualquer
experiéncia possivel, € também, na auto-evidéncia da certeza de si, o ponto de
partida para a construgao do edificio do saber e de todo processo de objetificagao e
re-presentacao, que serve, segundo Heidegger, para toda a faléncia de nosso lidar
com a natureza,® ao dizer que, a devastacéo da terra comega no momento em que
a verdade se circunscreve como certeza na qual a re-presentacdo e a produgao

humanas asseguram-se de si mesmas. Tal vontade de re-presentar (que se instala

¥ DESCARTES, René. Discurso do método. In: Os pensadores. Vol. |. 4. ed. Tradugdo de J.
Guinsburg e Bento Prado Junior. Sdo Paulo: Nova Cultural, 1987. p. 47.

* Para Foltz, essa faléncia da relagéo entre homem e natureza a partir do processo de objetificagéo
da metafisica da qual fala Heidegger, privou-nos da propria terra como uma casa para habitar, pois a
metafisica da presenga constante concebe a terra como matéria: “[...] é, portanto, como uma
consequéncia da resultante auséncia de uma casa que a tecnologia contemporanea se prepara para
abandonar a terra como terra concentrando suas energias no calculo [...] A conquista do atomo e a
conquista do espago cumprem, de uma forma complementar, a vinganga da metafisica contra a terra;
epilogam a desolacgédo da terra [...]” FOLTZ, Bruce V. Habitar a terra: Heidegger, ética ambiental e a
metafisica da natureza. op. cit. p. 198.



na técnica), esgota a terra até a exaustdo, o abuso e a mutacéo do artificial.*® Todo
pensar, cientifico e metafisico, baseiam-se na confianca de que a razdo e suas
categorias, mediante um processo de objetificacdo incondicionado da totalidade do
ente, sdo capazes de apreender a verdade. Nesse sentido, a metafisica ocidental
funda-se na preeminéncia da razdo e na confianca em sua capacidade em
apreender o verdadeiro. Para que o conhecimento seja, de acordo com a exigéncia
cartesiana, absolutamente certo e seguro, o objeto do conhecimento deve ser de
fato um objeto, uma coisa, um ser real, e ndo um mero aparecer, uma aparéncia. O
conhecimento absolutamente certo e seguro, portanto, € aquele que tem como
objeto a prépria realidade das coisas, e nesse sentido, funda-se nela. A tarefa
epistemoldgica cartesiana aparece como uma tarefa eminentemente metafisica:
garantir que o sujeito tenha um conhecimento absolutamente certo e seguro das
coisas € garantir que aquilo que o sujeito conhece ¢é a realidade em si mesma.

A exigéncia do homem ao exclusivo querer de sua razao certa de si
mesma € a esséncia do processo mediante o qual o homem concebe sua esséncia
na subjetividade, como acontece na metafisica cartesiana. Conforme os principios e
regras dessa subjetividade, o homem se instala e instala o que representa dentro da
relacao sujeito-objeto, ou seja, no ambito do processo de objetificacao da totalidade
do ente. Por isso ele aspira a uma seguranga no meio do ente organizavel por ele
mesmo. A metafisica cartesiana de certa forma pretende responder a essa
aspiracao do homem oferecendo-lhe um método para se alcangar alguma certeza no
conhecimento. A modernidade proporia, com isso, uma “metafisica do sujeito” na
medida em que o ser transforma-se em objeto do representar de um sujeito que
pensa. Dizer que esse sujeito pensa, é dizer que ele representa, ou seja, mantém
determinada relagdo com um representado. Representar significa aqui, a partir de si
mesmo, colocar algo diante de si e garantir aquilo que é posto como tal. Essa
garantia, sustenta Heidegger, advém de um calcular ou de uma maquinagéao, pois s6
a calculabilidade garante de antemao e constantemente a certeza do que se quer
representar. O que domina nao € o que esta presente, mas o ataque; ndo mais uma
“‘escuta” e um “ver’ que deixam as coisas serem o que sao, mas um desafio que
submete a totalidade do ente ao calculo, e a planificagdo. A metafisica da

subjetividade, que surge nessa época, passa a interpretar o ente em sua totalidade

% Cf. HEIDEGGER, Martim. A superagdo da metafisica. In: Ensaios e conferéncias. 2. ed. Tradug&o
de Emmanuel C. Leao; Gilvan Fogel; Marcia Sa C. Schuback. Petrépolis, RJ: Vozes, 2002. p. 85-86.



de maneira tal que s6 € e pode ser a partir do momento em que € posto por um
sujeito autbnomo que o produz e o representa em termos de maquinagdo. Para
Descartes o universo material era uma maquina, ou seja, a realidade era vista como
um sistema mecanico, e isso forneceu, no modo de proceder da ciéncia moderna, as
bases para a exploragdo e a manipulacdo da natureza. A propria natureza
funcionava de acordo com as leis mecanicas e toda a realidade poderia ser re-
presentada e explicada em fungédo da organizagdo e do movimento de suas partes.
Afinal, podemos afirmar que “a maquinacéo € a prepoténcia do ser que se revela na
época ou configuragdo em que os entes so se tornam disponiveis a medida que se
mostram apropriaveis e apropriados ao calculo, arranjo e planejamento.”*°

De fato, Descartes concebeu a subjetividade a partir da representagao
como método calculante que assegura a tomada na presenga constante das coisas
e do ser.*’ O método calculante implica diretamente na objetivacado e matematizagao
ilimitada do ente em sua totalidade, desse modo, o que pode ser compreendido &
tudo aquilo que pode ser adquirido no plano do mensuravel enquanto € objeto nitido
e evidente do sujeito certo de si mesmo. Sobre a suficiéncia da razao calculante e a

utilizacdo do método, afirma Descartes:

[...] mas o0 que me contentava mais nesse método era o fato de que,
por ele, estava seguro de usar em tudo minha raz&o, se nao
perfeitamente, ao menos o melhor que eu pudesse; além disso,
sentia, ao pratica-lo, que meu espirito se acostumava pouco a pouco
a conceber mais nitida e distintamente seus objetos [...].**

O método seria, assim, o instrumento que permite o progresso e o
controle do processo de obijetificagdo. Esse método é sempre considerado na
perspectiva do método matematico, ou seja, o método procura o ideal matematico —
ser uma mathesis universalis. De fato, o pensamento cartesiano emergiu numa
época em que o matematico se destacava como novo fundamento do conhecimento.
Descartes participa desse trabalho de reflexdo acerca da significagdo fundamental

do matematico que torna possivel o processo de objetificacdo da natureza e se

* RUDIGER, Francisco. Martin Heidegger e a questao da técnica: prospectos acerca do futuro do
homem. Porto Alegre: Sulina, 2006. p. 123.

" Em Ser e Tempo, Heidegger afirma que, para Descartes, a unica via de acesso auténtica para o
ente em sua totalidade é o conhecer, no sentido do conhecimento fisico-matematico. Na obra de
Descartes o conhecimento matematico vale como o modo de apreensao dos entes, capaz de
propiciar sempre uma posse mais segura do ser dos entes nele apreendidos. O que no ente se torna
acessivel pela matematica constitui, portanto, o seu ser. Cf. HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. 2.
02p. cit. p. 147-148.

*2 DESCARTES, René. Discurso do método. In: Os pensadores. Vol. |. op. cit. p. 40.



converte em uma norma para o espirito investigador do sujeito moderno. O método é
um proceder que garante, assegura e conquista o ente, colocando-o em seguranga
como objeto para um sujeito, isto €, para que algo possa ser considerado
verdadeiro, ele deve corresponder a realidade de um modo tdo necessario quanto
uma deducdo matematica.*

S6 ha metafisica se 0 ego cogito conceber-se a si mesmo como fonte de
realidade semelhante a Deus**, valor e certeza de todas as coisas, ou seja, a razdo
arroga-se para si mesma o papel de Deus, de fundamento fundador, de produtor de
todas as coisas. A proposicao cartesiana do eu penso, portanto, exprimiria nao
apenas a primazia do eu humano, mas uma nova atitude e posicionamento do
homem diante do ente em sua totalidade. Agora o homem se sabe absolutamente
certo enquanto ente cujo ser € o mais certo e o mais facil de ser conhecido, ou seja,
o homem torna-se o fundamento e a medida colocada por ele para fundar e medir
toda certeza e toda verdade. Assim, o conhecimento que a razdo tem de sua
realidade como coisa pensante, pura inteligéncia, bem como o conhecimento de
todos os conteudos inatos a ela, que se mostram verdadeiros a luz da razao,
representam a esséncia e as propriedades essenciais das coisas corporeas, isto é, a
extensdo e suas propriedades fisico-matematicas, sdo inatas a razdo. Sao verdades
eternas, naturezas imutaveis e eternas, colocadas por Deus na razdo quando a
criou. Que tenham sido colocadas por Deus, depreende-se necessariamente do fato

de que, sendo inatas a razdo, ndao foram, contudo, produzidas por ela; logo sé

*3 Esse critério de verdade como necessidade, Descartes retirou das proprias matematicas e o
generalizou para todo o conhecimento. Na segunda parte de seu Discurso do Método, Descartes
afirma que: “[...] considerando que, entre todos os que precedentemente buscaram a verdade nas
ciéncias, s6 os matematicos puderam encontrar algumas demonstracdes, isto &, algumas razdes
certas e evidentes, ndo duvidei de modo algum que n&o fosse pelas mesmas que eles examinaram;
embora ndo esperasse disso nenhuma outra utilidade, exceto a de que acostumariam o meu espirito
a se alimentar de verdades e a ndo se contentar com falsas razées”. DESCARTES, René. Discurso
do método. In: Os pensadores. Vol. |. op. cit. p. 39.

* Aqui se nota a equivocidade do conceito de substancia na filosofia de Descartes. Num sentido, que
seria 0 sentido estrito, a Unica substancia possivel seria Deus, pois € 0 Unico ser que nao precisa de
conservagao tendo por isso mesmo uma existéncia necessaria. Neste sentido, o ser pensante nao
seria uma substancia propriamente dita. Entretanto, Descartes também concede o nome de
substancia aqueles seres que sO dependem de Deus, que seriam a substancia pensante, a
substancia extensa e a unidao substancial. Essas trés substancias nao teriam uma existéncia
necessaria, mas apenas possivel e, no caso da substancia pensante, a sua existéncia possivel
coincide com sua existéncia atual, pois em qualquer momento de sua duragdo, ou seja, em qualquer
pensamento esta contida sua existéncia. O pensamento no caso do cogito ndo € uma propriedade
comum, ele & uma propriedade essencial e sendo uma propriedade essencial, ele ganha o carater de
substancia. Por isso, Descartes afirma que sempre pensamos, mesmo que nao lembremos de todos
0S nossos pensamentos. Se em algum momento eu deixasse de pensar imediatamente eu deixaria
de existir, pois o pensamento é o proprio ser.



podem ter sido colocadas nela pelo criador da prépria razdo. Que sejam naturezas
eternas e imutaveis, explica-se pelo fato de os conteudos matematicos expressam
‘relagdes necessarias”, que sado as propriedades essenciais e, portanto necessarias,
da natureza extensa, a qual, por sua vez, € a substdncia de todas as coisas
corporais, que permanece a mesma sob as diversas modificacdes e acidentes.*
Conforme os principios € normas dessa subjetividade, o homem se instala
e instala o que representa dentro da relagdo sujeito-objeto, ou seja, no dmbito do
processo de objetificacdo da totalidade do ente. Diante de sua esséncia centrada na
subjetividade que se retrai junto com o ser mesmo, o homem torna-se seguro e
busca o originariamente verdadeiro e consistente na certeza inabalavel de si
mesmo. Por isso, ele aspira a uma seguranga no meio do ente organizavel por ele
mesmo. A verdade € certeza. Ela é isso que é assegurado e certo no e pelo ato de
representar, mediante o qual o sujeito dispde o ente diante de si como mera
subsisténcia, como objeto. Para a certeza da verdade € decisivo que 0 sujeito esteja
certo de si mesmo. O ato de conhecer ndo admite como objeto de conhecimento
sendo aquilo que € dis-posto por um sujeito como indubitavel mediante o ato de
representar e que, assim posto, € a todo momento matematizado. E, sendo assim,
essa certeza de si mesmo torna-se, substancialmente, fornecedora da capacidade
de representagdo do mundo afravés de e para o sujeito que apresenta. Em A

Superagéo da Metafisica, Heidegger comenta que:

[...] 0 ego cogito é para Descartes o que ja se representa pro-posto e
im-posto, sendo o vigente, o inquestionado, o indubitavel, o que,
cada vez, ja esta no saber, o certo e sabido em sentido proprio, o
previamente consolidado, o que pde tudo em referéncia a si e deste

modo se contra-pde a todo outro”.*®

Nada realmente é a menos que possa ser adequado ao planejamento
matematico e “re-apresentado” ao ego cogito sum completamente certo de si

mesmo. E nesse sentido que afirma Zimmerman:

Descartes tornou possivel a humanidade interpretar o mundo como
imagem (Bild) cuja realidade era avaliada de acordo com a maneira
como a imagem se perfila em relacdo aos padrbes do sujeito
meditador e produtor. Aquilo que é apresentado ao sujeito é-o ali

*> Nesse sentido, podemos citar a afirmacdo de Descartes a esse respeito: “[...] notei certas leis que
Deus estabeleceu de tal modo na natureza, e das quais imprimiu tais no¢gdes em nossas almas que,
depois de refletir bastante sobre elas, ndo poderiamos duvidar que ndo fossem exatamente
observadas em tudo o que existe ou se faz no mundo”. DESCARTES, René. Discurso do método. In:
Os pensadores. Vol. |. op. cit. p. 51.

*® HEIDEGGER, Martim. A superagao da metafisica. In: Ensaios e conferéncias. op. cit. p. 64.



(zugestellt) ndo apenas como objecto pré-estabelecido, mas também
como disponivel (verfiigbar) pelo sujeito. Como um dos fundadores
da metodologia cientifica, Descartes mostrou-se ja preocupado com
a maneira como o conhecimento “objetivo” tornaria possivel aos
humanos adquirir controlo sobre os objectos.*’

A concepgao da totalidade do ente agora se apresenta na forma do
sistema na medida em que se torna possivel uma imagem do mundo como resultado
do processo de objetificagdo. Para uma metafisica que concebe o mundo como
imagem, a totalidade do ente s6 é na medida em que é posta pelo homem que
representa e elabora. Nesse sentido, dizer que a metafisica cartesiana inaugura a
época moderna, na qual se torna possivel colocar o mundo em imagem, significa
dizer que nela também tomou-se uma decisdo fundamental sobre a totalidade do
existente e sobre a esséncia da verdade. A realidade do real se determina como
objetividade, como aquilo que & concebido por e para o sujeito, como o que é
mantido frente a ele. E a subjetividade que pde os limites e as condigdes em que
algo pode tornar-se objeto e chegar a objetividade. A representagdo da época
moderna do mundo no plano da imagem (Bild) consiste, portanto, na redugado do
ente em sua totalidade ao unico estatuto de objeto que é representado pelo calculo e
que se constitui um chao (Bestand), uma base e reserva-disponivel ilimitada de
objetividade e matéria-prima (dentre elas o proprio homem que, posicionando-se
como senhor da técnica, torna-se ele mesmo, uma pecga disponivel no vasto
emaranhado técnico) a ser constantemente assegurada e explorada pela
maquinizagao imposta pelo homem da técnica.

A ciéncia moderna e a civilizacado técnica tornar-se-iam, com tudo isso,
herdeiras da interpretacao do ente e da verdade iniciada por Descartes no século
XVIl, na medida em que o querer dispor da natureza em sua totalidade, o tornar util
e o poder calcular antecipadamente, baseiam-se, essencialmente, no modo de
operatividade e instrumentalidade da razao suficientemente centrada e confirmada
sobre a certeza de si mesma. O subjetivismo moderno encontra-se, dessa maneira,
intrinsecamente relacionado a idéia de que o eu (ego cogito), tendo certeza de si
mesmo, chega por si mesmo ao conhecimento dos principios universais e pode,

assim, deduzir todo o edificio das ciéncias e chegar ao conhecimento

47 ZIMMERMAN, Michael E. Confronto de Heidegger com a Modernidade: tecnologia, politica e
arte. op. cit. p. 262.



universalmente valido para a ciéncia pelo método da deducdo.”® A partir desse
ambito, Heidegger entao elabora sua tese a respeito do fundamento metafisico que
perpassa a ciéncia moderna e todos os fendbmenos decisivos da nossa época

moderna, a esse respeito comenta André Duarte:

Para os modernos, o ser dos entes reside em seu carater de objeto
representado por um sujeito, a0 mesmo tempo em que a esséncia da
verdade passa a ser definida como certeza da representacido. Para
0s modernos, pensar é re-presentar (Vor-stellen), isto €, capturar e
trazer o ser do ente para diante do sujeito que conhece, objetivando-
0, de modo a que possa ser conhecido com certeza e permaneca
sempre disponivel para seu emprego calculado. Em outras palavras,
o0 conhecimento proporcionado pela ciéncia moderna enquanto
investigagdo € sempre um ajuste de contas, um contabilizar
calculado a respeito da possibilidade do ente tornar-se disponivel
para a representacdo.*®

Enfim, podemos afirmar que o principio da filosofia cartesiana encontra-se
no feito de que nela o subjectum, o ego cogito sum € o que decide sobre o modo de
ser como “constante presenca’ que compele a humanidade a organizar e
homogeneizar tudo a volta de uma interminavel busca do poder por si mesmo, e a
verdade de todo ente como “certeza assegurada de toda representabilidade

matematica.”® Para Descartes, esse modo de ser como “constante presenca” tem a

*8 Sobre 0o método dedutivo de Descartes, ver sua obra Discurso do Método. Descartes, a partir da
divida metddica, afirma que os nossos sentidos as vezes nos enganam e que, por isso, era
necessario encontrar alguma coisa que fosse inteiramente indubitavel. Percebe entédo, que a verdade:
penso, logo existo, era tao firme e tdo certa que nem mesmo as mais extravagantes suposigées dos
céticos poderiam abala-la. Tendo notado que no cogito sum nada asseguraria que ele esteja dizendo
a verdade, ao mesmo tempo que para pensar, € necessario existir, Descartes deduz tomar como
regra geral que as coisas que concebemos muito clara e distintamente sdo todas verdadeiras
havendo apenas alguma dificuldade em discernir as que concebemos distintamente. Como certezas
claras e distintas do conhecimento inato temos a matematica e Deus. Como base do seu método
dedutivo, Descartes elabora quatro preceitos para fazer a razdo chegar ao conhecimento de todas as
coisas que fosse capaz. Sao eles: “O primeiro era o de jamais acolher alguma coisa como verdadeira
que eu nao conhecesse evidentemente como tal; isto €, de evitar cuidadosamente a precipitacdo e a
prevencao, e de nada incluir em meus juizos que nao se apresentasse tao clara e tao distintamente a
meu espirito, que eu nao tivesse nenhuma ocasido de pd-lo em duvida. O segundo, o de dividir cada
uma das dificuldades que eu examinasse em tantas parcelas quantas possiveis e quantas
necessarias fossem para melhor resolvé-las. O terceiro, o de conduzir por ordem meus pensamentos,
comegando pelos objetos mais simples e mais faceis de conhecer, para subir, pouco a pouco, como
por degraus, até o conhecimento dos mais compostos, e supondo mesmo uma ordem entre os que
nao se precedem naturalmente uns aos outros. E o ultimo, o de fazer em toda parte enumeracoes tao
completas e revisdes tdo gerais, que eu tivesse a certeza de nada omitir’". DESCARTES, René.
Discurso do método. In: Os pensadores. Vol. |. op. cit. p. 37-38.

*° DUARTE, André. Heidegger e Foucault, criticos da modernidade: humanismo, técnica e biopolitica.
TRANS/FORM/AGAO: Revista de Filosofia da Universidade Estadual Paulista, UNESP. S&o Paulo:
Fundacéo Editora da Unesp, v. 29, n. 2, p. 1-302, 2006. p. 99-100.

% Em seu livro Confronto de Heidegger com a Modernidade, Michael Zimmerman afirma que, para
Heidegger, a representagdo matematica cartesiana foi o primeiro passo decisivo através do qual a
tecnologia das maquinas modernas e com ela 0 novo mundo e 0s seus povos, tornaram-se
metafisicamente possiveis. Isto é, para Descartes, o real era apenas aquilo que podia ser



mesma significacdo que a representatidade para e pelo eu-sujeito. Isso nao significa
reduzir o ente a uma pura representagao, e esta a uma ocorréncia na consciéncia do
sujeito. O que € decisivo aqui € como o ente torna-se acessivel ao homem
convertido em sujeito, ou seja, em senhor e mestre da totalidade do ente. O ser
enquanto objeto do representar e o proprio ato de representar sdo assegurados pelo
ato calculante de representar, pelo qual € assegurado ao homem seu modo de
proceder em todos os sentidos no seio do ente.

Com o advento da modernidade e do método cientifico, toda a verdade é
fundamentada no embasamento metafisico da certeza prépria do sujeito humano. O
homem esta seguro de que, consciente de si mesmo, e enquanto fundamento em
que se assenta toda a certeza e conhecimento, pode, com isso, dizer agora que é:
“nada escapa assim a objetivacdo humana, de maneira que toda relagdo com algo
tera por tendéncia o carater de uma cogitatio representadora na qual o homem se
assegura a si mesmo e alcanca a autocerteza”.®' Isso implica que o homem é aquele
ente que da a todo existente a medida, colocando em jogo o irrestrito poder do
célculo e do planejamento caracteristicos do pensamento obijetificador. Somente

assim 0 homem é capaz de dispor e colocar a totalidade do ente diante de si.
1.3. Civilizagao técnica: razao instrumental e operatividade

No surgimento do projeto cientifico da modernidade®, desde o século XV
ao XVII, encontram-se as novas concepgoes filosoficas e cientificas do Humanismo
e do Renascimento. Este periodo caracteriza-se pela emergéncia do individuo
autbnomo, com um continuo dominio da natureza que agora é vista como mero

objeto de investigagcédo cientifica a ser manipulada e explorada pelo homem da

representado em termos que eram tdo certos como a certeza de si mesmo (e a verdade universal
matematica) que a presenga do propdsito sujeito o é para si-mesmo. Cf. ZIMMERMAN, Michael E.
Confronto de Heidegger com a Modernidade: tecnologia, politica e arte. op. cit. p. 263.

°" ESPIGARES, Pablo Pérez. Nihilismo y violencia en la era de la técnica: diagnéstico epocal desde la
critica de Heidegger a la metafisica. Pensamiento. Revista de Investigacion e Informacion Filosofica.
Madrid: Universidad Pontificia Comillas, vol. 63, num. 235, p. 1-172. enero-abril 2007. p. 89-90.
gTradugéo nossa).

2 A ciéncia moderna apresenta algumas caracteristicas tais como: a) passagem da ciéncia
especulativa para a ativa, na continuidade do projeto renascentista de dominagao da natureza e cuja
féormula se encontra em Francis Bacon: “saber é poder”; b) passagem da explicagdo qualitativa e
finalista dos fenbmenos naturais para a explicagao quantitativa e mecanicista. Postulam-se relagdes
mecanicas de causa e efeito segundo leis necessarias e universais, validas para todos os fendmenos.



técnica®®. Essa idéia de dominio sobre a natureza é um desdobramento do
humanismo renascentista, em que o homem na condicdo de sujeito do
conhecimento € capaz de determinar suas agdes sem precisar recorrer a forcas
transcendentes para regula-las. Busca-se, assim, exercer um dominio sobre a
totalidade do real. O novo modo de habitar e lidar com o mundo adquirido pelo
homem do Renascimento, deu-se por meio do progresso e do controle de todas as
coisas pelo uso da razao e da pluralidade e autonomia das ciéncias. O homem, que
antes apresentava o seu saber constituido na e pela linguagem, contemplador do
Cosmos, e que tinha sua principal finalidade em compreender o significado das
coisas agora encontra na afirmacao da razao e na certeza de si o fundamento para
explorar, modificar a natureza e exercer a predigdo ou o controle. A crenga na razao
e na confianca na utilizacdo do método matematico na producédo do conhecimento e,
nesta visdo, concebido e aceito como verdadeiro, traduziram o ideal de ciéncia e
assegurou o estabelecimento de uma nova racionalidade, conformando os ideais de
progresso cientifico e realizagbes humanas no mundo. Trata-se, sobretudo, segundo
Heidegger, da forma de agir do homem da técnica que, em primeiro lugar, encara e
lida com a natureza enquanto um mero sistema operativo e calculavel de forgas.>
As duas grandes caracteristicas da ciéncia moderna sao, essencialmente,
a razao instrumental e a operatividade. No alvorecer do pensamento moderno,
Bacon e Descartes vislumbraram algo que deveria ser o ponto central e o eixo do
desenvolvimento de uma civilizagao pautada pela hegemonia da razao: a relagao
entre a técnica e a instrumentalizagado das relagbes entre 0 homem e a natureza e,
concomitantemente, entre o homem e si mesmo. O conhecimento, como dominio da
realidade, permite criar o império do homem sobre as coisas, que € a0 mesmo
tempo a “emancipacdo” humana: ideal trazido pelos pensadores da Modernidade. “A
ciéncia do século XVII baseou-se num novo método de investigacdo, defendido

vigorosamente por Francis Bacon, o qual envolvia a descricdo matematica da

** O modelo de racionalidade da ciéncia moderna é baseado na visio de mundo em que o homem e
natureza estdo separados. O homem, possuidor da razdo, € senhor, a natureza, sua serva. Tal
modelo deu origem a uma concepcéao inovadora, a do homem como dominador e senhor da natureza.
De acordo com essa nova abordagem, a natureza é vista como passiva e apropriada para a
subjugacao e exploragdo do homem. Nesse sentido, comenta Santos: “Por um lado, a conversao do
progresso em acumulagéo capitalista transformou a natureza em mera condi¢cdo de produgdo. Os
limites desta transformagcdo comegam hoje a ser evidentes e os riscos e perversidades que acarreta,
alarmantes, bem demonstrados nos perigos cada vez mais iminentes de catastrofe ecoldgica”.
SANTOS, Boaventura de Souza. Pela mao de Alice: o social e o politico na pés-modernidade. 7. ed.
Sao Paulo: Cortez, 2000. p. 34.

* Cf HEIDEGGER, Martin. A questio da técnica. In: Ensaios e conferéncias. op. cit. p. 24.



natureza e o método analitico de raciocinio concebido pelo génio de Descartes”.>

Tudo isso esta expresso, da forma mais nitida, na idéia de que conhecer as leis da
natureza é algo inseparavel de usa-las em nosso beneficio. E este o sentido
profundo da proposta de Bacon acerca de um conhecimento que se defina como um
contato direto com os fatos e com as regras de comportamento dos fenémenos
naturais, agora reduzidos a obediéncia da experimentagcido cientifica: se 0 nosso
conhecimento se deixar guiar pela natureza, nossa agdo a dominara.

Em seu texto Novum Organum, Bacon busca construir um conjunto de
regras uteis para uma investigacdo que proporcionasse maior controle instrumental
sobre a realidade. Busca-se, assim, criar instrumentos que pudessem submeter as
forcas da natureza viabilizando sua transformacéo. Bacon foi o primeiro a formular
uma teoria clara do procedimento indutivo que consiste em realizar experimentos e
extrair deles conclusbes gerais, a serem testadas por novos experimentos; esse
“espirito baconiano” mudaria, desse modo, profundamente a natureza e o objeto da
investigacéo cientifica. Segundo Capra, “a partir de Bacon, o objetivo da ciéncia
passou a ser aquele conhecimento que pode ser usado para dominar e controlar a
natureza”.*®® E por esta via que o entendimento vence a supersticido e desencanta a
natureza, confirmando a tese weberiana do “desencantamento do mundo”.®’ Contra
a metafisica religiosa, Bacon afirma que “ciéncia e poder do homem se coincidem”.®®
Deste modo, caberia ao pensamento identificar a racionalidade intrinseca aos
fendbmenos analisados, o que iria conferir ao homem o poder de controlar suas
formas de manifestagao e o objetivo do cientista era extrair da natureza, sob o modo
da provocagado, todos os seus segredos. Quanto a Descartes, retomando o que
vimos anteriormente em relagdo a metafisica da subjetividade, a visdo de que o

sistema de conhecimentos racionais, que abrange desde os fundamentos

> CAPRA, Fritjof. O ponto de mutagdo: a ciéncia, a sociedade e a cultura emergente. Traducdo de
Alvaro Cabral. Sao Paulo: Cultrix, 2006. p. 49-50.
% Ipid., p. 51.
" Para Weber, o termo “desencantamento do mundo” determina ndo s6 a conversido de uma
sociedade primitiva numa sociedade industrial, mas também todo o processo de transformagédo das
instituicbes sociais, politicas, juridicas e econémicas nas sociedades ocidentais modernas, mediante
0s mecanismos das formas de calculo e racionalizacdo. Na sociedade e na ciéncia modernas, o
homem acredita que, em principio, ndo existe poder enigmético que possa intervir no rumo de nossas
vidas, pois o homem racional é capaz de dominar tudo mediante o conhecimento e a previsdo. Em
Ciéncia e politica, Weber afirma que para o homem moderno ndo existe mais apelagdo a meios
magicos para dominar ou esconjurar os espiritos. Ao homem moderno, cabe agora, recorrer a técnica
e a previsdo. Cf. WEBER, Max. Ciéncia e politica: duas vocagdes. 18. ed. Sdo Paulo: Cultrix, 2004.
. 30-31.
z BACON, Francis. Novum organum. Traducao de Aluysio Reis de Andrade. In: Os Pensadores. S&o
Paulo: Abril Cultural, 1984. p. 13.



metafisicos até as aplicacbes técnicas, teria como objetivo livrar o homem das
adversidades naturais; isso € algo que aparece ao pensador francés de forma tanto
mais clara quanto mais toma consciéncia da unidade profunda entre a teoria e a
pratica. Para que o homem possa usar as leis naturais visando libertar-se da
natureza e coloca-la a seu servigo, faz-se necessario que veja com distanciamento
critico e reflexivo como as mesmas operam nos objetos naturais e nele préprio. O
fundamento de seu dominio sobre a natureza € a separag¢do, que permite ao sujeito
reconhecer a mediagcdo cognitiva entre ele e o objeto como condicdo do uso da
instrumentalidade que se organizara como o império da técnica. Em Bacon, no viés
empirico, e em Descartes, na via idealista de conhecimento moderno, encontramos

a ciéncia como realizadora do “bem geral de todos os homens™:

Bacon entendia que o bem-estar do homem dependia do controle
cientifico obtido por ele sobre a natureza, o que levaria a facilitagao
da sua vida. Assim julgava imprescindivel o dominio do homem
sobre a natureza, a partir do conhecimento de suas leis [...] A
verdadeira finalidade da ciéncia é contribuir para a melhoria das
condi¢cdes de vida do homem; de fato, para Bacon o conhecimento
nao tem valor em si, mas sim pelos resultados praticos que possa
gerar.”®

Estas caracteristicas rompem com o saber logo-tedrico dos gregos
antigos, com o nosso ser-no-mundo constituido pela linguagem, ou seja, o advento
da Modernidade caracteriza-se pela ruptura com a relacdo simbodlica entre homem e
mundo, pois 0 N0SsSO ser-no-mundo-na-e-pela-linguagem deixa o mundo tal como ele
é; ele ndo altera as coisas, nao transforma os entes, a natureza; o simbolo n&o
rompe as paisagens, nem destrdi as florestas, ele da sentido as coisas, organiza,
indica fins. Em outros termos, podemos dizer que a partir da ciéncia moderna o
conhecimento deixa de ser meramente descritivo para impor-se como postura que
objetiva a realidade através de procedimentos experimentais, que ja sdo capazes de
matematizar, calcular, prever e, em grande medida, apropriar produtivamente a
realidade. Prova disso € dada, por exemplo, através da apreensédo do espacgo pela
geometria; procedimento que € estendido a toda realidade, fazendo com que todo
conhecimento possivel passe a ser pensado desde o formato das ciéncias exatas.
Essa transformac&o opera resultados significativos, pois a partir dela também a

realidade se enquadra numa representagcdo objetiva na qual as relagdes entre

® ANDERY, Maria Amélia. Para compreender a ciéncia: uma perspectiva histérica. 5. ed. Rio de
Janeiro: Espaco e Tempo, 1994. p. 191.



causas e consequéncias s6 podem ser inferidas na lida com a matematizacdo da
propria realidade. A ciéncia moderna ocupa-se, portanto, da verdade do que pode
ser mensurado e calculado; lida com a verdade que € imanente ao ente enquanto
objeto a partir da racionalizag&o total. Vejamos o que Heidegger afirma a respeito da

disposicao que rege o pensamento calculativo:

Muitas vezes e quase por toda parte reina a idéia de que o
pensamento que se guia pelo modelo da representacdo e calculo
puramente logicos é absolutamente livre de qualquer dis-posigao.
Mas também a frieza do calculo, também a sobriedade prosaica da
planificagdo sao sinais de um tipo de dis-posi¢cdo. Nao apenas isto;
mesmo a razado que se mantém livre de toda influéncia das paixdes
€, enquanto razao, pre-dis-posta para a confianca na evidéncia
l6gico-matematica de seus principios e regras.®

O pensamento calculativo da ciéncia moderna pretende legitimar uma
definicdo, um resultado. O calculo busca legitimar uma definicdo, porque é com o
resultado que esta preocupado, e também porque aspira que seus resultados
tenham utilidade. Em nome da utilidade, advinda de resultados seguros, o
pensamento calculativo se empenha no controle total da natureza. O sentido mais
amplo da dis-posicdo que sustenta o pensamento calculativo tem o carater de
investimento em um acumulo incessante e progressivo do util. O pensamento
calculativo pretende se tornar, pelo viés do método cientifico, um modo totalizante e
absoluto de estabelecer relagcbes com a natureza, submetendo e restringindo a
nossa lida com as coisas a utilidade. Ele se apropria de todos os fenbmenos com a
certeza de ter encontrado seguranca e, seguro de si, ele se langa a controlar e
dominar os fenbmenos pela mensurabilidade.

Com tudo isso, na imagem moderna do mundo, a natureza aparece como
complexo de forcas passivel de ser calculado. Calculo e experiéncia sdo maneiras
de fazer com que a natureza “se anuncie” como uma totalidade assim concebida.
Nota-se, entdo, que a ciéncia moderna concebe um tipo unico de razdo, que € a
imagem do mundo, mas ndo apenas isso, e também a atividade e a agdo no mundo.
Essas sédo as marcas do espirito cientifico que foi inaugurado por Galileu, Descartes
e Newton. A partir desse ideal cientifico, a realidade era explicada a partir de
formulagdes racionais, por meio de formulagdes fisico-matematicas e geométricas.

Santos corrobora com essa idéia de que a ciéncia moderna voltou-se totalmente

® HEIDEGGER, Martin. Que ¢ isto — a filosofia? In: Conferéncias e escritos filosoficos. Tradugao e
notas de Ernildo Stein. Sdo Paulo: Nova Cultural, 2005. p. 39.



para um modelo totalitario, pautado na matematica e nas ciéncias da natureza com
suas leis, regularidades e experimentagdo para conduzir a razdo humana na

producado de conhecimentos verdadeiros e universais, ao dizer que:

As idéias que presidem a observagdo e a experimentagdo sdo as
idéias claras e simples a partir das quais se pode ascender a um
conhecimento mais profundo e rigoroso da natureza. Essas idéias
sao as idéias matematicas. A matematica fornece a ciéncia moderna,
nao sé o instrumento privilegiado de analise, como também a Iégica
da investigacdo, e ainda o modelo de representacdo da prépria
estrutura da matéria.®’

Essa transformacdo opera resultados muito significativos, pois a partir
dela também os objetos em seus fenbmenos, se enquadram numa representagao
objetiva na qual a relagao entre causas e consequéncias s6 podem ser inferidas na
lida com a constituicdo objetiva do objeto. Constituigdo essa, que para que seja
cientifica, deve ser igualmente realizada no plano do matematizavel. A ciéncia
moderna ocupa-se, portanto, da verdade que pode ser objetivavel, lida com a
verdade que é imanente ao ente enquanto objeto. O objeto calculavel pde-se ao
dispor do fazer cientifico através de uma racionalizag&o total, ou seja, a ciéncia
moderna afigura-se como uma atividade extremamente racional que pressupde o
real, para, sem perdé-lo de vista, forgar, através de uma apreensao representativa,
os entes enquanto objetos a prestarem contas de suas propriedades.

Desse modo € que, com os pensadores do Renascimento e do inicio da
Idade Moderna: Galileu, Newton, Bacon e Descartes, por exemplo, ocorrera, assim,
uma profunda transformagdo na racionalidade cientifica ao se revelar o lado
instrumental, experimental e operativo da ciéncia. A ciéncia moderna sera operatoria

e quantificadora, e ndo mais contemplativa:

A fim de possibilitar aos cientistas descreveram matematicamente a
natureza, Galileu postulou que eles deveriam restringir-se ao estudo

das propriedades essenciais dos corpos materiais — formas,
quantidades e movimento —, as quais podiam ser medidas e
qualificadas”.®?

Na fisica galilaica e newtoniana nao basta fazer ver e deixar ser o que é
tal como &, a teoria da ciéncia moderna agora reconstroi aleatoriamente o real como

correlato de um calculo, obrigando a natureza a apresentar-se em sua plena

¢ SANTOS. Boaventura de Souza. A critica da razio indolente: contra o desperdicio da

experiéncia. Sao Paulo: Cortez, 2000. p. 63.
%2 CAPRA, Fritjof. O ponto de mutag¢ao: a ciéncia, a sociedade e a cultura emergente. op. cit. p. 51.



calculabilidade e objetificacdo. Desse modo, podemos afirmar que a ciéncia
moderna é intervencionista e objetificadora, na medida em que ela é impulsionada
por um projeto matematico de natureza que néo deixa as coisas serem o que s&o. A
finalidade do conhecimento matematico e planificador € exclusivamente, nesse
sentido, aumentar o poder e o controle do homem sobre a natureza, inaugurando a
‘nova era” em que a humanidade deve, de modo progressivo, adquirir o poder de
conquistar e submeter a natureza aos fundamentos da razdo calculante, pois a
experimentagdo cientifica utiliza-se da linguagem da matematica para formular as

leis da natureza.

A matematica fornece a ciéncia moderna, ndo sé o instrumento
privilegiado de analise, como também a légica da investigacdo, como
ainda o modelo de representacdo da propria estrutura da matéria.
Para Galileu, o livro da natureza esta inscrito em caracteres
geométricos e Einstein ndo pensa de modo diferente. Deste lugar
central da matematica na ciéncia moderna derivam duas
consequéncias principais. Em primeiro lugar, conhecer significa
quantificar. O rigor cientifico afere-se pelo rigor das medicbes. As
qualidades intrinsecas do objecto s&o, por assim dizer,
desqualificadas e em seu lugar passam a imperar as quantidades em
que eventualmente se podem traduzir. O que ndo é quantificavel é
cientificamente irrelevante. Em segundo lugar, o método cientifico
assenta na redugdo da complexidade. O mundo é complicado e a
mente humana nao o pode compreender completamente. Conhecer
significa dividir e classificar para depois poder determinar relacdes
sistematicas entre o que separou.®®

S6 no ambito de um projeto matematico, as coisas e os fatos mostram
aquilo que realmente sdo: algo mensuravel e calculavel. O projeto matematico
considera o0 que e o como em virtude dos quais as coisas devem ser consideradas
de antemao. As determinagdes e os enunciados prefixados no projeto matematico
sdo condi¢cdes de possibilidade de toda objetificagdo possivel. Isso € afirmado no
pensamento de Descartes, pois a certeza cartesiana € matematica e, nesse
sentido, Descartes acreditava que a chave para a compreensdo do universo era a
sua estrutura matematica; para ele, ciéncia era sinbnimo de matematica. Esta nova
racionalidade cientifica alicergada nas leis da matematica e da operatividade vem a
constituir o fundamento da civilizagao técnica e da idéia moderna de mundo como

maquina. Para Descartes, por exemplo,

63 SANTQOS, Boaventura de Sousa. Um discurso sobre as ciéncias. 2. ed. Sdo Paulo: Cortez, 2004.
p. 27-28



[...] o universo material era uma maquina [...] Ndo havia propdsito,
vida ou espiritualidade na matéria. A natureza funcionava de acordo
com as leis mecanicas, e tudo no mundo material podia ser explicado
em fungao da organizagéo e do movimento de suas partes.®*

A representacdo mecanicista € uma forma de conhecimento que se
pretende utilitario e funcional sendo a realidade algo obijetificavel, uma mera coisa a

ser dominada e transformada. Segundo Roland Omnés,

Descartes marcou-nos a todos, mesmo que seja apenas por uma
visdo mecanicista da realidade, em que o mundo fisico e seus
fendmenos sdo concebidos como uma maquina e suas partes [...] E
também a ele que devemos, bem como a Galileu, a idéia de que a
natureza é governada por leis cuja formula é a matematica.®®

A ciéncia moderna, enquanto uma das mais importantes dimensdes do
pensamento representacional, desencadeou, desta forma, o modo pelo qual o
homem se volta para o mundo a partir do saber da instrumentalidade técnica, na
medida em que esta exprime quantidades e relagdes quantitativas que sao fontes de
valor e de sentido. Para a humanidade moderna, os entes sao objetivados e
representados pelos humanos; os entes apenas sao autorizados a aparecer na
medida em que se conformam com as expectativas impostas sobre si pelo sujeito
seguro de si mesmo.?® Portanto, a diferenca decisiva entre a techne dos gregos e a
técnica moderna teria radicado numa mudanga do modo de entender a verdade, isto
€ no modo de entender a manifestagao ou desocultagdo das coisas.

Essa mudanca especifica, segundo Heidegger, foi acompanhada de uma
alteracdo completa na maneira do homem interpretar o0 mundo e na posi¢ao
fundamental que ele passou a ocupar no meio dos entes. Ora, é precisamente com
bases nesses dois aspectos da mudanga, desde o inicio do século XVII — que
consistem em compreender as coisas do mundo como coisas a submeter a
mecanismos impositivos e conectivos numa rede ideal de totalidade matematizada —
que a ciéncia e a técnica moderna se congregam. Ou seja, a origem comum da
ciéncia e da técnica moderna consiste numa “intimagao provocante” da natureza. No
quadro desta intimacdo, e no caso das ciéncias, a natureza é provocada a dar
respostas segundo relagdes determinadas, € por assim dizer, obrigada a manifestar-

se numa objetividade calculavel. Essa concepgdo matematica da natureza projeta a

® CAPRA, Fritjof. O ponto de mutagao: a ciéncia, a sociedade e a cultura emergente. Op. cit. p. 56.
% OMNES, Roland. Filosofia da ciéncia contemporanea. Sao Paulo: UNESP, 1996. p. 91.

% Cf. ZIMMERMAN, Michael E. Confronto de Heidegger com a Modernidade: tecnologia, politica e
arte. op. cit. p. 283.



priori um plano unico e bem ordenado de formas puras e leis imutaveis, as quais
devem se conformar os fenémenos naturais.

Nesse sentido, por exemplo, a natureza, para a fisica galilaica e
newtoniana ndo corresponde mais a concepgao grega de physis enquanto um surgir,
um manifestar-se a partir de si mesmo, e que teria como condigao de possibilidade o
mistério do velado que cerca toda presencga e que ¢€ irredutivel a qualquer processo
de objetificagdo e matematizagdo. Natureza agora, com o advento da ciéncia
moderna, se refere as multiplas relagdes entre os corpos e compreende um tempo e
um espaco onde se torna possivel uma ordenagao de lugares e determinagdes de
ordens, sem qualquer hierarquizacdo. Nessa natureza ndo ha lugares naturais, o
espaco é o espago puro e homogéneo da geometria, onde todos os pontos s&o
equivalentes. A crenca na razao e a confianga na utilizagdo do método matematico e
operacional na producdo do conhecimento e nesta visdo, concebido e aceito como
verdadeiro, traduziram o ideal de ciéncia e assegurou o estabelecimento de uma
nova racionalidade, conformando os ideais de constante progresso cientifico e

realizagdes humanas.

1.4. Tecnociéncia contemporanea e dissolugao da esséncia humana

Este mundo técnico é, em esséncia, construcdo e compreensao do
homem mesmo [...] na civilizagao técnica o0 homem se descobre a si
mesmo como invengao cientifica e como obra técnica.®’” (Schelsky)

Na tematica anterior, vimos que a matematizagao da ciéncia moderna e
do seu objeto pde em marcha o pleno desenvolvimento da civilizagdo técnica, a
totalidade do real é vista sob o angulo de sua manipulagédo ilimitada e, neste
aspecto, a relagdo entre homem e natureza passa a ser realizada de maneira
operativa e mensuravel. Na contemporaneidade, vivemos sob o signo de uma
civilizacdo denominada tecnocéntrica, o termo “tecnociéncia” designa a intrinseca
ligacdo, o entrelagamento entre técnica e ciéncia, cujas caracteristicas sdo a
indissolubilidade entre a operatividade (tecnomatematica) e a pratica cientifica, como

também o primado da técnica sobre a teoria. O ideal antigo — sustentado na relagéo

7 SCHELSKY, H. Auf der Suche nach Wirklichkeit, Munich, Goldmann, 1979. pp. 456-457. In:
HOTTOIS, Gilbert. El paradigma bioético: una ética para la tecnociencia. Barcelona: Anthropos,
1991. p. 54. (Tradugéo nossa).



simbdlica pela linguagem entre homem e natureza e no saber logo-tedrico — esta,
todavia, radicalmente transformado pelo projeto ocidental do saber operativo e
matematico.

Tendo em vista que “a violagdo da natureza e a civilizagdo do homem
caminham de méaos dadas”,®® podemos afirmar, assim como Hans Jonas, que “antes
de nossos tempos as interferéncias do homem na natureza, tal como ele proprio as
via, eram essencialmente superficiais e impotentes para prejudicar um equilibrio
firmemente assentado.”®® Nossa acéo ja néo é impotente e contemplativa, pois nos
aventuramos a subjugar a natureza com suas criaturas na medida em que a
tecnociéncia suscita o desejo de inovagao e de afirmagdo da técnica. Dessa
maneira, ao longo da historia da metafisica da tradigdo, podemos constatar que a
concepgao tedrica da contemplagdo discursiva (ser-no-mundo-na-e-pela-linguagem)
tem cedido o seu lugar a uma relagdo de continuo progresso na ordem de um
empreendimento da praxis técnica de manipulacéo e de produgao, ou seja, a relagao
tedrico-discursiva € substituida por uma relacdo de manipulagdo, de transformagao
da realidade. Enquanto o correlato da ciéncia antiga era a esséncia do objeto a ser
conhecido, agora, com a tecnociéncia, o correlato é a plasticidade do “objeto” a ser
manipulado e modificado; sua linguagem & puramente matematica e objetiva.

Nao obstante, o inicio do século XXI caracterizar-se-a pelas profundas
mudangas no agir humano e pelas inovagdes cientificas: biotecnologia, biomedicina,
genética, informatica e tantas outras; isto significa que as alteragbes provocadas
pela intervengao técnica do homem atingem, de fato, a critica vulnerabilidade da
natureza. Convertida, sobretudo, em provocagao, intervengcdo e manipulacédo, a
investigacado cientifica transforma-se em um modo de operagdo baseado na
eficiéncia, seguridade e poder de agdo. Mas, contudo, a tecnociéncia ndo sé tornara
a natureza algo objetificavel, como também o préprio homem que, nessa alianca
entre técnica e ciéncia, colocava-se como senhor e possuidor da natureza. De fato,
a manipulacdo tecnocientifica, a conformacédo técnica do homem que elimina a
mediagao simbdlica e a constituicdo na e pela linguagem, suscita um “perigo
essencial” — que examinaremos de forma mais abrangente no decorrer de nosso

trabalho — para a existéncia humana: a eliminagdo da mediagdo pela linguagem

% JONAS, Hans. O principio responsabilidade: ensaio de uma ética para a civilizagao tecnolégica.
Tradugéo de Marijane Lisboa; Luiz Barros Montez. Rio de Janeiro: Contraponto: Ed. PUC-Rio, 2006.

E' 32.
® Ibid., p. 32.



entre homem e mundo e sua decorrente coisificacdo, em outras palavras, o homem
deixa de ser constituido no modo de ser-no-mundo e passa a ser mera dis-

ponibilidade, coisa entre as coisas. Em A Questdo da Técnica, aponta Heidegger:

Somente a medida que o homem ja foi desafiado a explorar as
energias da natureza é que se pode dar e acontecer o
desencobrimento da dis-posi¢do. Se o homem €&, porém, desafiado e
dis-posto, ndo sera, entdo, que mais originariamente do que a
natureza, ele, o homem, pertence a dis-ponibilidade? As expressdes
correntes de material humano, de material clinico falam neste
sentido.”®

Quando, de fato, a tecnociéncia reduz e conforma todo o ente ao unico
estatuto de objeto pela calculabilidade e, sobretudo, pela manipulabilidade
tecnolégica (a cibernética, a clonagem e a manipulagdo genética do homem, por
exemplo), ela acaba por fazer surgir um lago de unido profundo entre 0 homem e a
maquina, o Cosmos é representado na imagem da maquina, do calculo, como uma
reserva ilimitada de objetividade, na qual a esséncia humana se dissolve. O sistema
tecnocientifico, tal como uma mega-maquina, uniformiza e conforma (no sentido de
dar forma e de provocar conformismo). A mega-maquina tecnocientifica, como rolo
compressor esmaga as culturas, apagando as diferencas e homogeneizando o
mundo em nome da razgo. Nesse mundo tecnocientifico desaparece a diferenca
entre a maquina e os seres vivos. Tais diferengcas sao neutralizadas no processo
indiferenciado da informagdo que instrumentaliza e uniformiza a linguagem. No
horizonte da representagao tecnocientifica o homem tem seu lugar no vasto circulo
regulador, ou como aquele que toma decisbes, ou como massa de manobra, ou
ainda como ruido que deve ser eliminado para melhor eficiéncia e produtividade do
sistema. Com efeito, o poder adquirido e aumentado pela tecnociéncia para
modificar e manipular a natureza e a esséncia humana pode ilustrar-se, segundo

Hottois, com alguns exemplos tomados da literatura cientifica, vejamos alguns deles:

— se concebem maquinas futuras como seres vivos que podem
evoluir [...] a cibernética torna possivel a manipulagdo mais delicada
do ser vivo 0 que, por sua vez, torna possivel uma nova geragao
cibernética [...]

— se modificam totalmente os modos de reprodugado natural: o caso
extremo € a clonagem [...]

— se patenteiam seres vivos manipulados como se fossem invengoes
inéditas.

"® HEIDEGGER, Martin. A questdo da técnica. In: Ensaios e conferéncias. op. cit. p. 21-22.



— [...] se manipula a morte [...] o ser-para-a-morte, pensado desde
sempre nas religides e nas filosofias, tem-se convertido em uma
espécie de defeito técnico contingente e temporal.”

Todas estas possibilidades do sistema tecnocientifico como uma mega-
maquina que uniformiza e conforma todo o ente a representabilidade em nome do
ego cogito (Razao), suscitam uma transgressao da capacidade linguistico-simbdlica
que constitui a esséncia do homem e que o relaciona com o mundo. Assiste-se,
portanto, a uma evolugédo da tecnociéncia expressa na unido intrinseca entre esta e
0 poder, na manipulagao e no controle de tudo o que € possivel e produzivel, de tal
forma que nos é permitido admitir que o aumento de poder atribuido a tecnociéncia e
as mudancgas nas agdes do homem, coloca, na realidade, a exigéncia de uma ética
de previsdo e responsabilidade compativeis com nossa contemporaneidade
tecnocientifica. O projeto do saber, especifico da tecnociéncia, é tanto um fazer
como um poder, e € bastante razoavel, portanto, poder afirmar-se que implica
necessariamente inumeros problemas de natureza ética. O saber € um fabricar, um
transformar — até mesmo a natureza humana, como no caso do homem que busca
reinventar e modificar a sua prépria natureza. E esta a praxis tecnocientifica que nos
conduz a questdes de ordem ética. Sobre a possibilidade de transformacido da

natureza humana colocada pela tecnociéncia, comenta Hans Jonas que se trata de:

[...] sonho ambicioso do Homo faber, condensado na frase de que o
homem que tomar em suas maos a sua proépria evolugao, a fim néo
meramente de conservar a espécie em sua integridade, mas de
melhora-la e modifica-la segundo seu proprio projeto. Saber se
temos o direito de fazé-lo, se somos qualificados para esse papel
criador, tal € a pergunta mais séria que se pode fazer ao homem que
se encontra subitamente de posse de um poder tao grande diante do
destino. Quem serdo os criadores de “imagens”, conforme quais
modelos, com base em qual saber? Também cabe a pergunta sobre
o direito moral de fazer experimentos com seres humanos futuros.’

Na medida em que a tecnociéncia esta segura de seu objeto — calcular
tudo o que é como processo controlado —, surge também a idéia de determinar a
liberdade do homem como liberdade planejada, quer dizer, controlavel. Tal idéia
desempenha um papel fundamental nesse projeto tecnocientifico de exercer um

pleno controle sobre 0 homem e as coisas. A instrumentalizagdo realizada pela

" HOTTOIS, Gilbert. EI paradigma bioético: una ética para la tecnociencia. op. cit. p. 55-56;58.
sTradugéo nossa).

2 JONAS, Hans. O principio responsabilidade: ensaio de uma ética para a civilizagao tecnolégica.
op. cit. p. 61.



tecnociéncia sobre a natureza e sobre as estruturas e fungdes do agir humano tém
como pressuposto a seguinte tese: s6 podemos conhecer aquilo que fabricamos. A
prépria ciéncia da natureza seria orientada pela convicgdo de que s6 podemos
conhecer fazendo, refazendo ou reconstruindo a natureza mediante modelos l6gico-
matematicos. O homem procura, assim, garantir o acesso as coisas que ele nao fez
representando e simulando os processos que as levam a existéncia, mas como
meros objetos. Quando a tecnociéncia reduz todo ente ao unico estatuto de objeto,
ela se constitui como o0 modo de fazer e abordar a realidade através de uma base de
reserva ilimitada de objetividade, na qual o préprio homem em sua esséncia se
dissolve, pois quando tudo se torna objeto, passa a existir apenas uma Rede, um
gigantesco fio de relagdes instrumentais. A calculabilidade e, sobretudo, a
manipulabilidade inerentes a tecnociéncia acabam por fazer emergir a
representacado que, pelo calculo, sobrepde a natureza e o homem ao nivelamento da
uniformidade organizada, pois tudo parece disponivel e acessivel.

E nessa era de desafios e problemas éticos trazidos pela tecnociéncia, na
qual “o proprio homem passou a figurar entre os objetos da técnica”’® que emerge a
bioética. Sua proposta consiste na tomada de consciéncia da humanidade acerca de
nosso mundo tecnolégico na tentativa de unir técnica, futuro e ética numa
constelagdo nova que se expressa na crescente tomada de consciéncia de nossa
responsabilidade no que diz respeito ao futuro e, mais exatamente, com relagao ao
tipo de futuro que produziremos tecnicamente, por exemplo, esgotando, ou néo,
certos recursos planetarios, elegendo ou nao tal tipo de energia ou tolerando tal
forma de manipulagdo genética.”* A seguir, analisaremos como se deu o surgimento
da bioético enquanto uma nova proposta ética que engloba o cuidado com o agir
pautado na responsabilidade com o futuro aberto e inconcluso, na segunda metade
do século XX, frente as questdes/problemas da tecnociéncia e seus desafios para a

contemporaneidade.
1.5. Desafios da tecnociéncia para a bioética

Os avancgos e as inovagdes tecnoldgicas das ultimas décadas no campo

da tecnociéncia trazem em si um enorme poder de intervengao sobre a globalidade

73 :
Ibid.,. p. 57.
™ Cf. HOTTOIS, Gilbert. El paradigma bioético: una ética para la tecnociencia. op. cit. p. 77.



da vida, obrigando, desse modo, a profunda reflexdo bioética em razdo das
consequéncias advindas para os individuos e a sociedade. A bioética, de carater

eminentemente multidisciplinar, compreende, segundo Potter,

[...] uma abordagem cibernética em relacdo a continua busca de
sabedoria pela humanidade, que define como saber como usar o
conhecimento para a sobrevivéncia humana e para o
aperfeicoamento da condigdo humana.”

Como se sabe, o termo teria sido primeiramente langado na década de 70
por Van R. Potter, nos Estados Unidos. Em seus textos Bioética: Ponte Para o
Futuro e Bioética Global e Sobrevivéncia Humana, o autor americano descortina
uma visao global da humanidade plasmada agora em outro ambiente propiciado por
significativas mudancgas e impactos tecnoldgicos. Nesse contexto, podemos lembrar
a descoberta do DNA na década de 50 como um dos importantes elos da cadeia de
evolugdes cientificas que constituiu a revolugdo biolégica subsequente. Os
transplantes, a reproducao, a biogenética foram avangando surpreendentemente em
pesquisas e aplicacdes cientificas e tecnolc’)gicas.76 Os problemas que dai surgem
estdo profundamente relacionados a questionavel sobrevivéncia da humanidade e
sua relacdo com a biosfera num futuro aberto e inconcluso e, para tanto, faz-se
necessario segundo Potter, ciéncia e ética darem-se as maos para assegurarem a
sobrevivéncia ecologica do planeta por meio da justica e da democratizagdo do
poder e do conhecimento cientifico.

Coerentes com os respectivos titulos, ambas as publicagdes de Potter
desenvolvem uma proposta futurista, centrada na idéia de sobrevivéncia da espécie
com os recursos da ética aplicada a beneficéncia da humanidade. A condi¢cédo para
que isso ocorra exige a redugdo da distancia social que caracteriza a produgéo
cientifica nos meios académicos, o que por sua vez implica que o respeito a valores
humanos emule com o dominio técnico dos avangos da biotecnologia. “A ética lida
com o ambito do que deve ser e, portanto, pressupde a imagem do futuro que de

certa forma contrasta com o presente [...] as decisdes éticas sao normalmente

> POTTER, V. R. Bioética global e sobrevivéncia humana. In: BARCHIFONTAINE, Christian de Paul
de; PESSINI, Leo (Orgs.) Bioética: alguns desafios. 2. ed. Sdo Paulo: Ed. do Centro Universitario
Sao Camilo, Ed. Loyola, 2002. p. 347.

® ANJOS, Marcio Fabri. Bioética: abrangéncia e dinamismo. In: BARCHIFONTAINE, Christian de
Paul de; PESSINI, Leo (Orgs.) Bioética: alguns desafios. op. cit. p. 347.



conclusdes para guiar acdes futuras em termos de futuras conseqiiéncias”’”’,

escreve o0 autor em Bioética Global e Sobrevivéncia Humana citando George
Kieffer’®, depois de assinalar que “a bioética global, como um novo saber ético, é
uma necessidade para a sobrevivéncia humana a longo prazo.”’® Cabe & bioética
uma vigilancia sistematica sobre a produgdo do saber que tem na continua
democratizagdo das pesquisas cientificas o seu interesse moral maior, razdo por
que, conscientes do progresso e para onde o0 avango materialista da ciéncia e
tecnologia esta levando a cultura ocidental, devemos pensar na bioética como uma
tentativa de responder a questdo que a humanidade enfrenta no contexto do
respeito pela natureza: que tipo de futuro estamos construindo e se temos algumas
opgdes. Foi nesse contexto que surgiu e consolidou-se o paradigma bioético® frente
aos desafios impostos pela tecnociéncia e pelas pesquisas e intervencdes
cientificas, abrangendo questdes como a utilizagdo de seres vivos em experimentos,
a legitimidade moral do aborto ou da eutanasia e as implicagbes profundas da
pesquisa e da pratica no campo da genética, por exemplo, e tendo em seu momento
inicial de estruturacédo a importancia do papel exercido pelos movimentos sociais de
defesa dos direitos humanos.

Dessa forma, a bioética emergiu porque houve uma crescente
proliferagcédo, especializagdo e segmentagdo do saber cientifico, deixando um déficit
de compreensdo desse saber, do ponto de vista dos valores morais. O objetivo da
bioética como ética aplicada € diminuir esse isolamento em que se encontram as
problematicas do desenvolvimento tecnocientifico, em paralelo as suas reflexdes

éticas. Por isso uma das caracteristicas da bioética é que s6 pode ser viavel se

" POTTER, V. R. Bioética global e sobrevivéncia humana. In: BARCHIFONTAINE, Christian de Paul
de; PESSINI, Leo (Orgs.) Bioética: alguns desafios. op. cit. p. 341.

8 Segundo Potter, a Unica excegéo entre os eticistas médicos que levou a sério a visdo de bioética
como “ponte para o futuro” foi o Prof. George Kieffer, que em 1978 escreveu numa abordagem mais
ampla e extensiva o seu livro Bioethics.

& POTTER, V. R. Bioética global e sobrevivéncia humana. In: BARCHIFONTAINE, Christian de Paul
de; PESSINI, Leo (Orgs.) Bioética: alguns desafios. op. cit. p. 337.

8 Warren T. Reich aponta trés grandes razdes para a emergéncia do paradigma bioético: em primeiro
lugar, o fato de que as questdes da bioética conquistaram o pensamento contemporaneo porque
representam conflitos de primeira grandeza no campo da tecnologia e dos valores humanos basicos,
precisamente aqueles que tém que ver com a vida, a morte e a saude; em segundo lugar, haveria um
interesse intenso e generalizado na bioética porque ela oferece um estimulante desafio intelectual e
moral; em terceiro lugar, o rapido crescimento do campo da bioética tem sido facilitado pela abertura
ao trabalho multidisciplinar que hoje caracteriza muitos estudiosos e instituicdes académicas,
especialmente em matérias que dizem respeito a aspectos individuais e sociais do comportamento
humano. Cf. REICH, Warren T. Encyclopedia of Bioethics, 4. vol., New York; London: Macmillan;
Free Press, 1982. cap. XV.



exercitada de maneira interdisciplinar, relacionando as problematicas de carater

natural, social e cientifico. De acordo com Newton von Zuben:

[...] a bioética é o lugar onde se cruzam diversos problemas, ao
mesmo tempo de modo tedrico e pratico, com aspectos tanto
técnicos como cientificos [...] Sua origem vincula-se a problematica
suscitada pela tecnociéncia na area das ciéncias biomédicas. Porém,
nao se trata de um novo tipo de ética ou de deontologia médica. Seu
dominio € mais vasto, incluindo, além dessas Uultimas, questbes
relacionadas as biotecnologias, engenharia genética, a ecoética ou
ética ambiental, questdes concernentes a biosfera, aos direitos
humanos.®’

A proposta da bioética diz respeito as novas maneiras de agir do homem
da técnica, da ciéncia e da maneira como lidamos com a natureza, tratada agora
como mera reserva de estoque (Bestand) a ser constantemente explorada e
modificada. O novo paradigma bioético, apds exigir uma dinédmica reflexiva que
procura resgatar modos humanos essenciais de ser na medida das novas
intervengdes técnicas, vé-se acossado em varios flancos, sobretudo pela
persisténcia da concepgdo moderna da subjetividade. Como ja vimos, essa
concepgao moderna de subjetividade bem como o dominio da razdo instrumental e
da operatividade na ciéncia moderna e, mais recentemente, na tecnociéncia, é que
vai suscitar um novo modo de agir e de pensar a ética, pois “a técnica moderna
introduziu acbes de uma ordem inédita de grandeza, com tais novos objetos e
consequéncias (...) que nenhuma ética e metafisica antiga pode sequer oferecer os
principios, quanto mais uma doutrina acabada.”®?

Podemos ainda, nesse contexto, ressaltar que a investigacao sobre a
possibilidade de uma dimensao inteiramente nova de significado ético frente a tais
desafios impostos pelos avangos da técnica e da ciéncia moderna, come¢a quando
o pensador alemao Hans Jonas abre a possibilidade de abordar o papel da ética de
forma radical, pois a alternativa moral que se propde a discutir € a tensao entre o ser
€ 0 ndo-ser, existéncia ou nao existéncia. Se a existéncia da humanidade sempre foi
considerada um dado primario, agora, face aos riscos que estdo em jogo, passou a
ser objeto do dever. E um dever e uma responsabilidade diante do “ser” e da

“existéncia”, visto que o homem pode querer destruir-se. Sobre a necessidade de

81 ZUBEN, Newton Aquiles von. A bioética e tecnociéncias: a saga de Prometeu e a esperanga
Ezaradoxal. Bauru, SP: Edusc, 2006. p. 181.

JONAS, Hans. O principio responsabilidade: ensaio de uma ética para a civilizagao tecnolégica
Traducao de Marijane Lisboa; Luiz Barros Montez. Rio de Janeiro: Contraponto: Ed. PUC-Rio, 2006.
p. 39; 41.



conservagao da existéncia, afirma o pensador francés Paul Ricouer: “enquanto, na
natureza, a autoconservagdo nao deve ser ordenada, no homem, ela € objeto de
escolha”.®® Isso revela que o “dever” esta investido de um sentido ético e moral com
a globalidade da vida. Um dever que vai além da existéncia do homem,
propriamente dita, mas o dever de proteger precisamente a presenca de candidatos
a um universo moral no mundo fisico do futuro.

Jonas aponta para a importancia das consequéncias de longo prazo das
agdes humanas. Antes de agir € preciso avaliar a agdo segundo o imperativo da vida
humana. Ja ndo mais se justifica a acao desprovida de responsabilidade. Uma ética
voltada para o futuro, que comecga hoje, deve ter em vista as geracodes futuras, se
proponha a proteger os futuros descendentes da humanidade das consequéncias
das agdes presentes, executadas sob o signo da globalizagdo da tecnologia, cujo
potencial e consequéncias sdo imprevisiveis e potencialmente perigosas. Nesse
ambito, Jonas preocupa-se em repensar a e€tica e o agir humano diante do
imperativo tecnolégico. O novo agir ético pautado no principio de responsabilidade
agora diz respeito a condi¢céo global da natureza na Terra e ao tipo de criaturas que
hdo de povoar ou ndo. Mas para que haja responsabilidade em conjunto com o
futuro indefinido, “é preciso existir um sujeito consciente. Ocorre que o imperativo
tecnoldgico elimina o sujeito, elimina a liberdade em proveito de um determinismo. A
hiperespecializacdo das ciéncias mutila e desloca a nogado de homem.”®*

Desse modo, perante este imperativo tecnoldgico seria preciso “uma nova
espécie de humildade [...] em face da excessiva magnitude do nosso poder de agir
face ao nosso poder de prever e ao nosso poder de avaliar e ajuizar.”85 Assim, a
idéia forte de responsabilidade com o futuro surgiria da necessidade de preservar a
natureza e a humanidade da possibilidade de uma catastrofe, levando em conta o
alargamento espacial e temporal das relagbes de causa e efeito que a pratica do
homem da técnica suscita. Os atos e efeitos das nossas acdes nao devem destruir a
possibilidade da vida no futuro. Ricouer explicita o que Jonas entende por futuro: o
futuro visado pelo novo principio responsabilidade certamente ainda é o futuro de

homens que agem e que sofrem, mas sob a condigdo da sobrevivéncia da

8 RICOUER, Paul. A regido dos filésofos. Sdo Paulo: Edicdes Loyola, 1996. p. 236.

# SIQUEIRA, José Eduardo. Hans Jonas e a ética da responsabilidade. O Mundo da Saude — Sao
Paulo, ano 23, v. 23, n. 5, set./out. 1999. p. 345.

8 JONAS, Hans. Etica, medicina e técnica. op. cit. p. 56-57.



humanidade; o novo principio, portanto, visa apenas ao agir da humanidade futura
através de seu viver e de sua sobrevivéncia.®

Como se pode notar, nos dia de hoje, a responsabilidade ha de ser
mesmo posta como alicerce desse respeito pela vida que se pretende desenvolver
na mais profunda dimensao ética do principio responsabilidade. Nao & por outra
razao que Giovanni Berlinguer enfatizou: “O principio da responsabilidade, segundo
o filésofo Hans Jonas, precisa estar na base da ética moderna devido ao
extraordinario poder adquirido pela espécie humana para modificar o ambiente
planetario, os seres vivos e nés mesmos.”®’ Trata-se, agora, de empreender
esforcos que orientem e afirmem a conduta responsavel de todos aqueles cujas
acgdes possam interferir nos amplos dominios da vida. E tal exigéncia precisa
considerar a dimensdo temporal dessa responsabilidade, porque, envolve
comprometimento com as geragdes atuais e também com as futuras, abrangendo
estas ultimas as mais longinquas que o pensamento, desde hoje, seja capaz de
projetar. Talvez, seja mesmo esse um dos grandes desafios desse novo saber
denominado bioética, enquanto uma ética da vida em geral. Em outras palavras, a
responsabilidade estara, doravante, pesando sobre os ombros desse homem
contemporaneo que ja ndo pode mais se subtrair ao compromisso de preservar a
vida das presentes e das futuras geracdes. Nessa perspectiva, afirma Hottois em
relacdo a responsabilidade diante dos diversos componentes da era tecnocientifica,

entre os que figuram a abertura e imprevisibilidade do futuro:

Temos, antes de tudo, a responsabilidade de chegar as geracgbes
futuras uma situacao na qual elas possam também ser responsaveis,
quer dizer, escolher livremente seu caminho, sua identidade e seu
futuro [...] A preocupacéao pelo futuro ou o que se chama, cada vez
mais, pelas “geracoes futuras” tem como primeira exigéncia que nao
sejamos abusivos. Seria abusiva toda preocupacdo pelo futuro,
qualquer que fosse aquela, baseada em nossa concepg¢ao sobre o
que deve ser, em nossa visdo do que é desejavel e o que nao €, em
nossas distingdes entre o bem e o mal ou entre o normal e o
monstruoso. A preocupagao pelo futuro deve ser a de nao negar as
geragbes futuras um mundo menos rico que O NOSSO em
possibilidades e, portanto, em liberdade.®

% RICOUER, Paul. A regido dos filésofos. op. cit. p. 230.

8 BERLINGUER, Giovanni. A ciéncia e a ética da responsabilidade. In: NOVAES, Adauto (org.). O
homem maquina: a ciéncia manipula o corpo. Sdo Paulo: Companhia das letras, 2003. p. 191.

% HOTTOIS, Gilbert. El paradigma bioético: una ética para la tecnociencia. Barcelona: Anthropos,
1991. p. 162-163. (Tradugéo nossa).



Impreterivelmente, isso assume todos os contornos de um desafio
bioético, enquanto uma ética da vida, porque essa responsabilidade, em sua
dimensdo temporal, reclama agdes, hoje, de profundo respeito por toda a vida
presente. E ndo sé por ela, mas também pela futura, na medida em que sua
preservagao, de algum modo, guarda estreita relacdo de dependéncia com tudo
aquilo que o ser humano é capaz de realizar, época em que o seu poder de interferir
e até modificar, intensamente, os dominios vitais tornou-se um fenbmeno mais do
que real. O respeito pela vida e a responsabilidade pelo futuro da biosfera, tornam-
se, portanto, o primeiro dever de uma atitude bioética na sociedade contemporanea:
“O futuro da humanidade € o primeiro dever do comportamento coletivo humano na
idade da civilizagdo técnica, que se tornou ‘toda poderosa’ no que tange ao seu
potencial de destruicdo.”®® Para tanto, ndo podemos continuar nos pautando na
racionalidade instrumental, propria do cientificismo positivista mas, na racionalidade
essencial a bioética que é propria do discurso aberto, ndo excludente, capaz de
fazer convergir perspectivas distintas através de sua caracteristica dialogica.

No decorrer de nosso trabalho, propomos uma “bioética originaria” no
horizonte tedrico de A Questéo da Técnica de Martin Heidegger, isso faremos a
partir de uma analise da esséncia da técnica moderna que se configura na tradigao
metafisica como Gestell, um modo de desencobrimento que interpela a relagao entre
o homem e a terra a partir do plano objetificavel da dis-ponibilidade. O que atribui a
nosso ver o carater eminentemente originario de uma bioética, no texto
heideggeriano, da-se a partir do pensamento auténtico e da poesia. Quando
Heidegger se refere ao pensamento e a linguagem poética ndo quer reportar-se ao
calculo racional, mas antes ao modo de comportamento que propicia a abertura da
pessoa a percepcao do “ser-presente” das coisas, a percepcao de que as coisas sao
mesmo. A Questdo da Técnica aponta para a possibilidade de um habitar a terra que
nao pode ser prescrita por todas as atividades modernas que se deixam caracterizar
como Gestell, isto €, como um certo acesso ao ser, que demanda e desafia o
mesmo. Ao contrario, deve fundir-se numa “bioética originaria” que procura resgatar
a esséncia do homem, bem como preparar e resguardar a possibilidade de um outro
habitar a terra que inclui sempre o encontro com facetas da verdade do ser,

irredutivel ao simples calculo, seja este econémico ou ecoldgico-técnico.

% JONAS, Hans. O principio responsabilidade: ensaio de uma ética para a civilizagdo tecnoldgica
op. cit, p. 229.



2. A técnica como destinamento da metafisica

2.1. A pergunta pela técnica

Em 1953, Martin Heidegger pronunciava na Academia de Belas-Artes da
Baviera sua célebre conferéncia A Questdo da Técnica.”® A meditacdo proposta pelo
pensador ndo se ocupa, no entanto, da técnica mesma, mas, antes, da esséncia’’
da técnica. Colocar o problema da “esséncia” da técnica despertava, como agora,
fortes controvérsias tanto no mundo académico como numa sociedade que assistia
as profundas e radicais transformagdes do periodo pds-guerra e do advento da
técnica. Heidegger faz referéncia a técnica em sua pesquisa sobre as origens da
historia do ser, mas s6 comecga a problematiza-la ao perceber sua conexdo com o
destino dessa histéria na era que chamou de era do acabamento da metafisica. A
técnica moderna, vinculada a esse momento, afirma Heidegger, é algo distinto da
antiga. Como vimos na primeira parte de nosso trabalho, a técnica, para os gregos
(téxvn), era a percepgdo ou o saber do modo como o nosso fazer ocorre ou se
revela sob certas circunstancias, dispensando, assim, os processos de fabricacao
conscientes e planejados e o conhecimento da conexao entre meios e fins. Ja a
técnica moderna, na medida em que € concebida como fase de acabamento da
metafisica, pressuporia uma determinada concepgédo da esséncia do ser (como o
meramente disponivel, o subsistente) e da verdade fundada na certeza de si de uma
subjetividade incondicionada.

Em Infrodugcédo a Metafisica Heidegger entende a técnica grega como
constitutiva da forma de ser do homem e da abertura essencial da physis. Técnica
(Téxvn) ndo é a habilidade calculadora da ciéncia moderna, mas o “saber” no sentido
de pbr em obra, de trazer a luz. Por isso, Heidegger afirma que os gregos

designavam a arte com a palavra 1€xvn. A obra de arte faz surgir o novo, € um modo

% Conferéncia pronunciada aos 18 de novembro de 1953, no Auditorium Maximum da Technische
Hochschule (Escola Técnica Superior) de Munique, na série “Die Kiinste im technischen Zeitallter” (As
artes na ldade da Técnica) promovida pela Bayerische Akademie der schénen Kiinste (Academia de
Belas-Artes da Baviera), sob a diregao do presidente Emil Praetorius e publicado no terceiro volume
do Anuario da Academia (Jahrbuch, redagéo de Clemens Graf Podewils), R. Oldenburg, Munique,
1954, p. 70s. Cf. HEIDEGGER, Martin. Ensaios e conferéncias. op. cit. p. 251. (Indicagdes).

o Segundo Francisco Rudiger, “em esséncia” € uma expressdo que na obra de Heidegger,
simplificando, significa: em seu sentido histérico e filoséfico, em seu sentido historial. Nesses termos,
a técnica é algo que se revela, ndo é nada de técnico, nem algo que esteja ao livre dispor do homem;
mas, uma figura da verdade ou via histérica do modo de ser humano. Cf. RUDIGER, Francisco.
Martin Heidegger e a questao da técnica: prospectos acerca do futuro do homem. op.cit. p. 130.



de desocultamento. Em A Questdo da Técnica, Heidegger desenvolve a diferenca
entre técnica na concepcdo grega antiga e técnica moderna. Na conferéncia,
Heidegger € claramente consciente dos limites das concepg¢des antropologico-
instrumentais quando assinala que “a esséncia da técnica ndo é, de forma alguma

nada técnico”®?

, 0 que se propde aqui é desvelar seus alcances ontoldgicos. Trata-
se de algo mais “originario” que uma disposicdo instrumental; a técnica, dessa
maneira, ndo se reduz a essa paraferndlia eletrbnica e a esse amontoado de
maquinas instaladas a nossa volta. Para Heidegger, ela seria a ultima época da
metafisica e nos adviria como algo que nos é destinado no e pelo proprio ser, algo
que concerne a relagao ontolégica mesma do Dasein com o ser. A técnica € o saber
fazer que pde em obra, que traz a presencga, que desoculta o ser da coisa. A palavra
grega rroinoig (poiesis) se refere a isto, enquanto se trata de um fazer emergir do
que esta oculto ao presente, em um advir e desvelar dos entes. A moinoi¢ é tida no
sentido de um produzir, abrir o ser em sua totalidade. Em outras palavras: fundar; é
0 proprio processo de instauragdo da verdade do ente como tal. A physis seria,
portanto, o ambito ontolégico para fazer o advir da presenga, o ambito do saber
fazer técnico, da desocultagao.

Por sua parte, a técnica moderna e o produzir da modernidade s&o de
todas as formas algo de técnico, isto €, um desocultar, sé que se trata de um
produzir que se desenvolve dentro das margens da poténcia da causalidade racional
com a finalidade n3o de um “pdr em obra”, mas a eficiéncia do pensamento exato®
e do plano matematico. A técnica moderna baseia-se em um pensamento
experimental e opera sempre sobre objetos materiais. Tal atividade seria orientada
para a matematizacdo da natureza, visando transformar conscientemente a natureza
conforme o estabelecimento prévio de um planejamento uniformizante. Heidegger
observa que o desencobrimento que domina a técnica moderna ndo se desdobra

num trazer a presenga no sentido da poiesis, mas um produzir-desocultante que

%2 HEIDEGGER, Martin. A questdo da técnica. In: Ensaios e conferéncias. op. cit. p. 11.

* Em Que é metafisica? Heidegger ja observava que: “De nenhum modo € o pensamento exato o
pensamento mais rigoroso, se & verdade que o rigor recebe sua esséncia daquela espécie de esforgo
com que o saber sempre observa a relagcdo com o elemento fundamental do ente. O pensamento
exato se prende unicamente ao calculo do ente e a este serve exclusivamente. Qualquer célculo
reduz todo numeravel ao enumerado, para utiliza-lo para a préxima enumeragdo. O calculo nao
admite outra coisa que o enumeravel. Cada coisa é apenas aquilo que se pode enumerar”.
HEIDEGGER, Martin. Que é metafisica? In: Conferéncias e escritos filoséficos. Traducao e notas
de Ernildo Stein. Sdo Paulo: Nova Cultural, 2005. p. 70.



adota a forma de um “desafio”. O “desafio” € a provocacado exigente que a técnica

moderna dissemina sobra a vida, o mundo e os homens.

Se, porém, o destino impera segundo 0 modo da com-posicao, ele se
torna o maior perigo, o perigo que se anuncia em duas frentes.
Quando o des-coberto ja ndo atinge o homem, como objeto, mas
exclusivamente, como disponibilidade, quando, no dominio do n&o-
objeto, o homem se reduz apenas a dis-por da dis-ponibilidade —
entdo é que chegou a ultima beira do precipicio, 1a onde ele mesmo
sé se toma por dis-ponibilidade. E é justamente este homem assim
ameagado que se alardeia na figura de senhor da terra. Cresce a
aparéncia de que tudo que nos vem ao encontro so existe a medida
que é um feito do homem. Esta aparéncia faz prosperar uma
derradeira ilusdo, segundo a qual, em toda parte, o homem sé se
encontra consigo mesmo [...] Entretanto, hoje em dia, na verdade, o
homem ja ndo se encontra em parte alguma, consigo mesmo, isto é,
com a sua esséncia. O homem esta tdo decididamente empenhado
na busca do que a com-posi¢do pro-voca e ex-plora, que ja nao a
toma, como um apelo, e nem se sente atingido pela ex-ploragao.
Com isto ndo escuta nada que faga sua esséncia ex-sistir no espacgo
de um apelo e por isso nunca pode encontrar-se, apenas, consigo
mesmo.** (Grifo do autor).

Ao querer compreender a esséncia da técnica, Heidegger nunca admitiu
que o considerassem um adversario da técnica. Dizia jamais ter falado contra esta
nem ter denunciado o seu carater demoniaco.® Questionar a esséncia da técnica
assume, no texto heideggeriano, o carater de uma reflexdo sobre o proprio modo de
desencobrimento do ser. E a técnica que pde o homem no caminho do
desencobrimento, isto €, no caminho pelo qual o homem desvenda e interpela seu
direcionamento ao ser. A pergunta pela esséncia da técnica, em Heidegger, esta
intrinsecamente ligada a questdo que norteou todo seu pensamento, a saber: a
questao do sentido e da verdade do ser, ja que a esséncia da técnica é o proprio
modo de desencobrimento/verdade do ser. A técnica, na medida em que é
concebida como o acabamento da metafisica, pressuporia uma determinada
concepgao da esséncia do ser — como o meramente disponivel — e da verdade
fundada na certeza de si de uma subjetividade incondicionada. O reino da técnica,
enfim, ndo abriria ao pensamento sendo a via do calculo, na qual isso que é o ente
se apresenta em sua disponibilidade toda espécie de manipulagdo, maquinagao e
planificagdo. Portanto, perguntar pela esséncia da técnica nos da a possibilidade de

também pensar o “perigo” imposto pelo destino do desencobrimento do ser que se

* Ibid., p. 29-30.
% Sobre essa posi¢cdo de Heidegger a respeito da esséncia da técnica moderna ver sua entrevista
concedida a revista alema Der Spiegel, publicada em 1976.



revela numa estrutura (Gestell) que tanto constitui como institui 0 mundo num
agregado de matérias-primas ou recursos podendo colocar-se ao servigo de todos
os fins pelo fato de ser a armadilha que aprisiona 0 homem tornando-o escravo da
sua producao pela producéo.

Para Heidegger a técnica nao pode ser confundida com a esséncia da
técnica. Duas concepgdes parecem-lhe dignas de interpretagdo: a que toma a
técnica como “meio para um fim” e a que a entende como “uma atividade do
homem”. A concepgédo corrente da técnica de ser ela um meio e uma atividade
humana pode se chamar, portanto, a determinagao instrumental e antropoldgica da
técnica.®® Se a técnica é instrumento, os homens gostariam de ser mestres e
senhores da sua utilizagdo, orientando-a para “fins espirituais”. Desejo que
aumentaria com o crescimento da ameaca de perda de controle sobre a técnica.
Essa crenga de que o homem pode tornar-se mestre-sujeito da técnica como meio
de controle da natureza e da sociedade € o ponto essencial da concepgao
antropoldgico-instrumental.”” Heidegger sente-se, entdo, obrigado a fundamentar
alguns pontos. Por exemplo: de que derivam um “meio” e um “fim”? O meio
determina um resultado. O que produz efeito (consequéncia) € uma causa. Existem
quatro causas: causa materialis (a matéria com a qual se fabrica algo), causa
formalis (a forma que molda a matéria), causa finalis (a finalidade) e causa efficiens
(aquela que produz o efeito), na qual se insere a nogdo de instrumentalidade da
técnica.”® A técnica, dessa maneira, remeteria a uma causa efficiens, responsavel
pelo “fazer-vir’, pelo emergir de algo, pela producéo. Esta implica a passagem do
escondido ao revelado, do encoberto ao descoberto. Produzir € desvelar, revelar,
descobrir.

Para Heidegger a esséncia da técnica, como “produzir’, diz respeito a

esse desencobrimento, pois todo produzir baseia-se numa revelagao: “A técnica nao

% Cf HEIDEGGER, Martin. A questdo da técnica. In: Ensaios e conferéncias. op. cit. p. 11-12.

A concepgao antropolégico-instrumental sustenta algumas teses sobre a técnica moderna que nao
sdo aceitas por Heidegger, tais como: a técnica moderna ndo passaria de um meio pensado e
fabricado pelo homem; uma aplicagao pratica da moderna ciéncia da natureza; uma esfera especial
dentro do contexto da cultura moderna; um resultado de um desenvolvimento continuo e
progressivamente ascendente da velha técnica artesanal conforme as possibilidades oferecidas pela
civilizagdo moderna; enfim, como instrumento humano, a técnica moderna estaria sob o controle
humano. Portanto, essa concepgéo instrumental e antropolégica determinaria que a técnica nao
passaria assim, de uma instalagdo, um instrumento a servico do homem e de sua subjetividade avida
em dominar e controlar a totalidade dos entes, obedecendo a um unico imperativo da vontade de
vontade — intensificar a si mesma.

% Cf. Ibid., p. 13.



€, portanto, um simples meio. A técnica é uma forma de desencobrimento. Levando
isso em conta, abre-se diante de nds todo um outro ambito para a esséncia da
técnica. Trata-se do ambito do desencobrimento, isto é, da verdade.”® Dito de outra
maneira: a técnica nao se reduz a esse amontoado de maquinas instaladas a nossa
volta, ela seria, em sua esséncia, a ultima época da metafisica e nos adviria como
algo que nos é destinado no e pelo proprio ser, escapando, assim, ao arbitrio
humano. O essencial em relagao a técnica é percebé-la em sua relagdao com o ser,
alcancgar a vinculagéo entre ela e nossa existéncia. Esse dominio nos leva a reflexdo
de que a técnica, em sua esséncia, nado é nada de humano — como na concepgao
antropoldgico-instrumental —, mas uma maneira do ser destinar-se ao homem, pois a
esséncia da técnica moderna € uma manifestacdo do ser, por isso escapa ao mero
arbitrio humano. Nao obstante, porque o ser se manifesta no homem, a este
compete a compreensao de todo acontecer, pelo qual pode e deve preocupar-se e
preparar um possivel advento de um novo destino do ser.

Heidegger quer saber o que se esconde por tras da nog¢ao instrumental. A
técnica moderna, associada a ciéncia, obedece a um tipo particular de revelagao,
diferente da “producao”. Trata-se, neste caso, da “provocacdo”. Através desta,
extrai-se da natureza uma energia, pois a natureza € concebida como uma conexao
de forgas previamente calculaveis. O moinho, esclarece Heidegger, oferecia suas
alas ao sopro do vento e nada acumulava das correntes de ar para armazena-la. Em
contrapartida, os minerais sdo arrancados do subsolo que passa a se desencobrir
como reservatorio. O camponés de antigamente confiava a semente as forcas do
crescimento sem provocar e desafiar a terra. Mas a agricultura industrializada requer
uma provocacdo, e dis-pde da natureza no sentido de uma exploracdo.'® Mesmo
que conteste as acusagbes de nostalgia, Heidegger opde dois modos de
relacionamento com a natureza e conclui: “O desencobrimento que domina a técnica
moderna, possui, como caracteristica, o pér, no sentido de explorar.”'”" Tal
provocagao, em Heidegger, significa o ato pelo qual se arranca da natureza uma
energia escondida que altera o meio original. O homem ¢é o sujeito dessa
interpelacdo. E aqui comecga o problema central da “pergunta pela técnica”. Sujeito

livre? Autbnomo? Que sujeito? Sujeito que provoca e € provocado ao mesmo tempo.

% Ibid., p. 17.
190 cf. Ibid., p. 19.
%" Ibid., p. 20.



Interpelante e interpelado. Assim, o homem nunca € o mestre absoluto da sua obra
de interpelacdo. Ao provocar a natureza, transforma-se com a transformacéo que
opera. O desvendar pela técnica, dessa maneira, ultrapassa a condicdo humana.
Em que consiste, enfim, essa interpelacdo técnica? Na submissdo da natureza a
instrumentalidade da razdo e a uniformizagdo imposta pelo controle do calculo.

Nesse sentido, comenta Pablo Espigares:

A légica inerente a compreensao técnica do mundo, mobilizada
desde o interesse pelo dominio exaustivo da natureza, impregna
todos os &mbitos de nossa existéncia com a instrumentalidade e o
calculo do tipo de razdo que nela se exerce, convertendo o mundo
[...] em um “ndo-mundo”, ja que ndo conhece verdade alguma do ser.
Neste ponto, Heidegger faz entender que a “uniformidade” nao é a
consequéncia mas o fundamento do incessante calculo planificador
da vontade de vontade [...]."%2

Na era da técnica, a moderna, também chamada por Heidegger de a era
do atomo, o grau de provocagao, logo de submissdo da natureza a razéo, pela
técnica, atinge o apogeu. Submeter a natureza representa, num primeiro momento,
a vitéria do homem sobre o meio. Se a técnica pode ser vista como instrumento, a
esséncia da técnica reside na submissao, no controle (poder) da natureza, sem que
o0 homem possa escapar. Nesse sentido, Heidegger faz a seguinte pergunta: que é
“controlar”’, submeter a razdo? Nao é nada de técnico, nada de “maquinistico”, mas
um modo de desvendar, de revelagao, que vai além do ato humano. Se a esséncia
da técnica esta no controle pela razao, Heidegger conclui, entdo, que a técnica nao
pode ser vista como fatalidade nem como um processo inevitavel que nao se
poderia modificar. Heidegger reivindica um “apelo libertador”: compreender a
esséncia da técnica, identificar o perigo existente na revelagédo racional que tudo
reduz ao nivel de causa efficiens. O fildsofo teme que a verdade mais profunda seja
encoberta pelas revelagbes superficiais da técnica: “A ameacga, que pesa sobre o
homem, ndo vem, em primeiro lugar, das maquinas e equipamentos técnicos, cuja
acao pode ser eventualmente mortifera. A ameaca, propriamente dita, ja atingiu a

esséncia do homem. O predominio da com-posig¢ao arrasta consigo a possibilidade

192 ESPIGARES, Pablo Pérez. Nihilismo y violencia en la era de la técnica: diagnéstico epocal desde

la critica de Heidegger a la metafisica. Pensamiento. Revista de Investigacion e Informacion
Filosdéfica. Madrid: Universidad Pontificia Comillas, vol. 63, num. 235, p. 1-172. enero-abril 2007. p.
105. (Tradugao nossa).



ameacadora de se poder vetar ao homem voltar-se para um desencobrimento mais

originario e fazer assim a experiéncia de uma verdade mais inaugural.”'®®

2.2. Metafisica e técnica moderna

Segundo Heidegger, o modo de representar humano, marcado pela
tradicdo da metafisica, em nenhuma parte encontra outra coisa que ndo seja um
mundo construido metafisicamente. Este “modo de representacdo” na modernidade
€ a técnica que, diferentemente da percepg¢ao grega, a re-praesentatio moderna
consiste em pér algo diante de si a partir de si mesmo e assegura-lo como
objetividade. Ela €, dessa maneira, quem marca o mundo construido
metafisicamente em nossos tempos. Ou seja, a técnica é a metafisica realizada da
era moderna, porque a metafisica funda um periodo histérico (uma época) na
medida em que fundamenta sua figura essencial mediante uma determinada
interpretacdo do ente e mediante uma determinada concepcédo de verdade: a
interpretacado do ente e da verdade iniciada por Descartes: “o fundamento metafisico
de tal conhecimento certo se encontra formulado no postulado cartesiano do ego
cogito, sum, vale dizer, na concepg¢ao subjetivista do homem como subjectum, como
o fundamento absoluto e inquestionavel da verdade, e, portanto, como aquilo que
pre-jaz, (Vor-liegende) e retine tudo sobre si enquanto seu fundamento.”'%

Este fundamento domina todos os fendbmenos que caracterizam uma
época. Em Superacdo da Metafisica, Heidegger afirma que na Modernidade a
técnica é a metafisica consumada: “Pode-se chamar, numa unica palavra, de
‘técnica’ a forma fundamental de manifestacdo em que a vontade de querer se
institucionaliza e calcula no mundo néo-histérico da metafisica acabada.”'®® Como?
Heidegger inicia sua resposta pelo sentido presente da histéria acontecida do ser; ou
seja, explicando por que é “metafisica” nos seguintes termos: “Em todas as suas
formas e estagios histéricos, a metafisica € uma fatalidade unica, mas talvez

necessaria ao Ocidente e o pressuposto de sua dominagao planetaria. A vontade

1% HEIDEGGER, Martin. A questdo da técnica. In: Ensaios e conferéncias. op. cit. p. 30-31.

% DUARTE, André. Heidegger e Foucault, criticos da modernidade: humanismo, técnica e
biopolitica. TRANS/FORM/AGAO: Revista de Filosofia da Universidade Estadual Paulista, UNESP.
Sao Paulo: Fundacao Editora da Unesp, v. 29, n. 2, p. 1-302, 2006. p. 100.

1% HEIDEGGER, Martin. A superacdo da metafisica. In: Ensaios e conferéncias. op. cit. p. 69.



subjacente a essa dominagao agora repercute no coragdao do Ocidente, onde uma

vontade apenas se confronta com outra.”'%

Para o pensamento moderno, a vontade é a prépria estrutura do real. E
somente na Vontade de Querer que a técnica acaba dominando, pois, é a forma
suprema de consciéncia racional e calculadora, assim como a auséncia
incondicionada de toda meditagdo. A Vontade de Querer é também expressao do
desocultamento técnico do mundo. Quer dizer, “como uma forma de verdade, a
técnica se funda na histdria da metafisica.”'”” Esse incessante ultrapassamento da
técnica por si mesma seria uma das expressdes da vontade de vontade que nao tem
nenhum objetivo sendo sua propria intensificacdo. Como a Vontade de Querer
nietzscheana que quer sempre, ndo apenas conservar-se, mas intensificar-se, essa
vontade de vontade, consuma-se no circulo perverso da tecnificagcdo do mundo e da
producao-consumo, em funcdo da qual, a totalidade do ente apresenta-se como
mera subsisténcia, ou seja, passa a ser compreendido como o0 produto das acdes
calculadas e planejadas do homem.

Segundo Michael Zimmerman, em seu texto Confronto de Heidegger com
a Modernidade, “analisando a doutrina de Nietzsche da Vontade de Poder,
Heidegger argumenta que a Vontade n&o quer coisa alguma que ela ndo tem, pelo
contrario, a Vontade quer-se a si mesma’.'® Assim, a vontade de poder é vontade
de dispor de tudo, melhor definida em termos da vontade de vontade, vontade de
querer, ndo importa o qué. A vontade de vontade é auto-referencial e basta-se a si
mesma, € auto-suficiente, quer apenas continuar a querer, indicando-se, assim, a
total auséncia de fundamento que caracteriza o ser na esséncia da metafisica. Ainda

sobre isso, assinala Zimmerman mais adiante que:

Na era tecnoldgica, a Vontade de Querer mobiliza a humanidade
com vista a transformar o planeta numa titdnica fabrica com o
propésito de ampliar o préprio poder. A interpretagdo comum dos
instrumentos em “meios-finalidades” deixa de fazer sentido quando
aplicada a era tecnoldgica: a humanidade transformou-se em “meio”
em relacdo a uma finalidade, que se situa para além do
conhecimento e do controlo humano.'®

1% 1bid., p. 67

9 BERCIANO, Modesto. Técnica moderna y formas de pensamiento. Salamanca: Ed. USAL,
1982. p. 88. (Tradugao nossa).

1% ZIMMERMAN, Michael E. Confronto de Heidegger com a Modernidade: tecnologia, politica e
arte. op. cit. p. 300.

1% Ibid., p. 300-301.



Assim, a vontade de vontade alcanga seu apice na era da técnica
moderna, que leva a metafisica ao seu cumprimento na medida em que, no seio do
mundo técnico, tudo o que &, somente o é enquanto produto do sujeito que, na
medida da moderna subjetividade, visa se assegurar da certeza de suas
representagcdes para melhor evidenciar seus objetos. Esse processo de instalagao
da vontade de vontade no mundo objetivado do calculo é alimentado e determinado
pelo vazio resultante do abandono do ser. No interior desse vazio, a usura e
consumo do ente pelas fabricagdes técnicas, das quais a cultura ocidental moderna
faz parte, € a unica saida pela qual o homem pode ainda dominar a natureza,
explorando seus recursos como se fossem ilimitados, pela subjetividade.

Com isso, a esséncia da metafisica moderna da subjetividade e a
esséncia da técnica moderna sdo as mesmas e coincidem exatamente neste
momento histérico: “A técnica das maquinas segue sendo até agora o0 mensageiro
mais visivel da esséncia da técnica moderna, que € idéntica a esséncia da moderna

»110

metafisica. Nessa perspectiva, podemos dizer que €, entdo, metafisica

‘consumada” a técnica porque

[...] esse nome engloba todos os setores dos entes que equipam a
totalidade dos entes: natureza objetivada, cultura ativada, politica
produzida, superestrutura dos ideais. A ‘técnica’ nao significa aqui os
setores isolados da fabricagao e aparelhamento de maquinas. Estas,
possuem, sem duvida, uma posi¢cao privilegiada, a se determinar
mais de perto, fundada na primazia do material que se assume como
o pretenso elementar e o objeto em sentido eminente.""’

E assegura Heidegger: “esse nome também possibilita pensar o carater
planetario do acabamento da metafisica e de seu dominio, sem que se necessite
considerar as derivagdes historicamente demonstraveis nos povos e continentes.”' 2

Para o pensador alem&o, a ocidentalizagdo do mundo comega pela
técnica moderna. Entdo, a técnica é a metafisica consumada exatamente porque
configura decisivamente a imagem do mundo moderno e designa o0 modo de como
as coisas se nos aparecem. Nesse ambito da época do acabamento da metafisica,
Heidegger percebe algo inquietante: o desaparecimento da necessidade de
questionar a esséncia da técnica moderna, que se impde cada vez mais através de

sua eficacia e utilidade. Para Heidegger, essa atitude consolida-se na exata

"% BERCIANO, Modesto. Técnica moderna y formas de pensamiento. op. cit. p. 89. (Tradugdo

nossa).
" HEIDEGGER, Martin. A superacdo da metafisica. In: Ensaios e conferéncias. op. cit.. p. 69.
"2 Ibid., p. 70.



proporcdo em que mais decisivamente a técnica marca e orienta todas as
manifestacdées no planeta. Na época desse acabamento da metafisica, portanto,
passa a imperar o elemento racional e matematico e os modelos préprios do
pensamento que apenas “representa” e “calcula” no ambito da pura objetivacao, ou
seja, como um processo de desmundanizagdo do mundo (um mundo uniforme e
planificado pela técnica) e como devastacao da terra.

Portanto, nessa época do acabamento da metafisica, podemos afirmar
que a totalidade do ente e o proprio modo pelo qual lidamos com a terra séao levados
a uma auséncia de “cuidado” e “resguardo” imposta por uma agado e organizagao
regida pelo principio de produtividade que se caracteriza pela busca incessante da
producdo, do vazio uniforme. O controle e a segurancga, tipicos da racionalidade
cientifica, exigem, dessa maneira, a obstrucdo violenta de todas as dimensdes onde
se poderia desenvolver uma relagao originaria com o ser, tais como a terra e a
linguagem. O homem perdeu sua relagdo com a terra devido ao projeto tecnoldgico
que exclui a existéncia mesma de qualquer coisa como uma terra, ou seja, algo que

nao possui o carater do mensuravel, ndo disponivel ao poder desafiador da técnica.

2.3. A esséncia da técnica: a época do mundo como imagem e a Gestell

Em sua analise a respeito do acabamento da metafisica e da questido da
técnica, Heidegger se dedica a mostrar de que modo a época moderna abre
caminho para uma interpretagdo do mundo em que o mundo, justamente,
transformado em objeto de representagdo para um sujeito, mostra-se pela primeira
vez reduzido a uma “imagem” (Bild). O processo fundamental dos tempos modernos
“é a conquista do mundo enquanto imagem”, e isto indica, necessariamente, que o
pensar em termos de Weltbild pontue a emergéncia de uma época sem nenhum
precedente em toda a historia do Ocidente, uma época em que o homem toma para
si, de maneira consciente e voluntaria, a tarefa de se figurar um mundo, ou seja, de
fazer do mundo nada menos que uma imagem sua.

Na época moderna, a esséncia da técnica representa a imagem do
mundo como maquinagdo na medida em que o ser se revela na configuragdo em
que os entes s6 se tornam disponiveis a medida que se mostram apropriaveis e

apropriados ao calculo, arranjo e planejamento. Para Heidegger, o carater técnico e



magquinistico da época do mundo como imagem'" dar-se-ia, decisivamente, neste
inicio da consumagao da metafisica enquanto esquecimento do ser. Mas em que
sentido? No sentido em que a técnica ndo € um mero meio ou um fazer humano,
como afirma a definicdo instrumental e antropolégica da mesma. Trata-se, ao
contrario, de um modo de desocultamento da verdade, uma maneira de
experimentar o ser como apreensao que representa e, nesse re-presentar, o
fendbmeno da verdade deixa de ser o fendbmeno original de desencobrimento do ser
do ente (alétheia), ja que a metafisica da subjetividade concebe a verdade como
adequacgao ou correspondéncia entre o juizo (0 que se diz) e a realidade.

Tal delimitagcdo da verdade do ser como juizo e a postulagdo de certa
metodologia para sua representacdo e produgdo €, como sabemos, uma
caracteristica da Ildade Moderna e da concepgcédo moderna de subjetividade iniciada
com Descartes. Com ele, podemos dizer que o juizo ou a definicdo do ser ganha
uma restricdo. O que importa aqui ao pensar €, sobretudo, a mensuragao e o calculo
do ente, uma maneira de garantir e assegurar a sua manifestacdo. O pensamento
através do cogito, certifica-se do ente. O resultado desse processo € o que

Heidegger identifica com a representacao do ente.

Descartes explicita um projeto cujo sentido é estabelecer, a partir do
esclarecimento do principio da razdo, do calculo o ser do ente em
geral; projeta um movimento cujo sentido € estabelecer, a partir da
aplicagdo desse principio, o conhecimento do mundo, mas cujo
comando se encontra na interpelagdo matematica do pensamento."™*

Representacdo é a recriagdo do real na medida do calculo da razédo. A
representacdo calculadora, portanto, ndo olha para o real nem para a existéncia a
partir dela mesma, mas das possibilidades representativas da razdao. Em Os

Conceitos Fundamentais da Metafisica, Heidegger comenta que a postura cientifica

"% Para Heidegger nem toda idade histérica tem uma imagem do mundo. E somente o modo de
representacado da ldade Moderna que pergunta pela imagem do mundo. O que significam mundo e
imagem aqui? Mundo designa a totalidade do existente. O mundo ndo se limite a natureza, ao
cosmos, mas nele se inclui também a histéria. Contudo, a natureza e a histéria em suas relagdes
mutuas ndo esgotam o mundo. Na palavra “imagem” pensa-se logo na reprodugéo de algo. A imagem
do mundo seria assim como um quadro, uma reprodugédo da totalidade do ente. Mas imagem do
mundo (Weltbild) diz mais. Entendemos por ela o mundo mesmo, a totalidade do existente, tal como
para nos é decisiva e obrigatéria. A imagem moderna do mundo nao apenas representa o existente,
senao que a totalidade do ente nos aparece como sistema com tudo que Ihe pertence e coexiste com
ele, ou seja, como algo calculavel e planejavel.

"4 RUDIGER, Francisco. Martin Heidegger e a questao da técnica: prospectos acerca do futuro do
homem. op. cit. p. 108.



e cartesiana da modernidade, ao colocar o mundo nos parametros da imagem e

representacéo, apenas pde em questao

[...] a consciéncia das coisas, dos objetos [...] e isto meramente para
fazer mais evidente a seguridade que ja estava antecipada: mas
nunca se pbe em questdo a existéncia mesma [..] a postura
fundamental cartesiana faz tornar-se evidente que tudo pode

demonstrar-se e fundamentar-se de modo absolutamente estrito e

puro.®

Nesse sentido, na modernidade, a metafisica da representagdo e sua
conexao com a maquinagao tecnoldgica, convertem o mundo em “imagem”, ou seja,
o mundo é estabelecido como imagem e, portanto, depende do que é representado
pelo calculo e pela contabilizagdo tecnoldgica.’®

Se o processo moderno de conquista do mundo se realiza através da
transformacao do proprio mundo em imagem, um dos principios que o presidem ¢é a
contestagdo de toda verdade ndo suscetivel de ser legitimada, certificada pela
razao, e de figurar perante a prépria razdo como verdade propriamente objetiva. Os
critérios do verdadeiro devem se articular unica e explicitamente em torno da certeza
de si. A partir da certeza de si do ego cogito o homem passa a recobrir
antecipadamente todo o ente, fixando-o diante de si e instalando-o no interior de um
horizonte por ele delimitado e por ele mesmo mantido. Heidegger se refere ao
acontecimento inaugural da metafisica moderna — a posi¢cédo do ego sum cartesiano
— como sendo o novo fundamento sobre o qual todas as coisas passam a se
assentar e ndo apenas redimensiona a forma e o lugar como e onde elas se
apresentam, ele as re-situa inteiramente, reconduzindo-as, isto &, fazendo-as recuar
para dentro do dominio previamente constituido pela representacao. O “p6r diante” —
Vor-stellen — da representacdo deve ser rigorosamente entendido como um “pér
diante de si” — Vor-sich-stellen. O “eu” transformado em sujeito num sentido
proeminente € aquilo em diregdo a que, no interior do fundo subjacente a
representacdo, tudo retorna. E como o ato de representacdo do ente pertence
intrinsecamente a referéncia aquele que representa, o representar decide nao
somente da presenca de todas as coisas representadas, mas ele € também a

decisdo tomada quanto ao tipo de determinag&o que o sujeito faz de si mesmo.

"® HEIDEGGER, Martin. Los conceptos fundamentales de la metafisica: mundo, finitud y soledad.
Traduccién de Alberto Ciria. Madrid: Alianza Editorial, 2007. p. 45. (Tradug¢ao nossa).

e cf. RUDIGER, Francisco. Martin Heidegger e a questao da técnica: prospectos acerca do futuro
do homem. op. cit. p. 125.



No texto sobre a época das imagens de mundo, Heidegger precisa o
sentido do que ele entende por “plena esséncia da representacdo”, mostrando que
ela envolve um tipo de investida humana que €, ao mesmo tempo, a certificagao
para si de um terreno e a disposig¢do do ente dentro desse terreno (um terreno que
passa a abrigar os caminhos e critérios para a verdade do ente). A partir de agora,
re-presentar significa trazer o ente para diante de si enquanto imagem
representativa da raz&o calculadora e uniformizante. Ao ajustar o mundo a medida

"7 realiza uma certa

da imagem representativa, a representagdo calculadora
provocacao do real. Ela o convoca a mostrar-se sempre dessa maneira. Lanca o real
diante de si como objeto dessa provocacao representativa. Assim, opera em relagao
ao real um controle sobre sua possibilidade de manifestagdo. E dentro desse
movimento que podemos entender, por exemplo, a producdo da energia
hidroelétrica. Primeiro ha o desocultamento da energia na forgca da queda d’agua,
depois isolamos e apanhamos essa energia transformando-a, trabalho realizado
pelas usinas. Em seguida, reforcamos seu potencial e a armazenamos, para entao,
através da construcao de redes, distribui-la para os seus diversos usos. Todo esse
processo exige um asseguramento, isto €, a certificacdo constante de que podera
ser sustentado e repetido sempre que necessario. O que garante o asseguramento
do processo € o pensamento que calcula as possibilidades de sua realizagao, e que
€ do dominio do que Heidegger chama ciéncias matematicas da natureza, através
da fisica moderna.

A esse poder de interpelagao produtora esta subordinado tudo o que é e
pode ser: o existir diario dos homens, as ciéncias, a industria e a economia. Ele
obriga a uma mensuragdo de todos os pontos de nosso universo, obriga a uma
civilizagao planetaria, vale, aqui, uma referéncia a globalizagdo como uma forma de

sua expressao. O que Heidegger compreende como sendo a esséncia da técnica

" Em O fim da Filosofia e a Tarefa do Pensamento, Heidegger fala de uma esséncia destrutiva do
célculo, que confere uma aparéncia de produtividade ao pensamento calculador, enquanto faz valer o
ente somente naquilo que pode ser produzido e consumido segundo as leis de um mercado global.
Diante da aridez da logica e do pensamento calculador, Heidegger propde uma forma de pensamento
décil ao apelo do ser, ha muito silenciado: “Talvez exista um pensamento mais soébrio do que a
corrida desenfreada da racionalizagao e o prestigio da cibernética que tudo arrasta consigo [...]
Talvez exista um pensamento fora da distingdo entre racional e irracional, mais soébrio ainda do que a
técnica apoiada na ciéncia, mais sébrio e por isso a parte, sem a eficacia e, contudo, constituindo
uma urgente necessidade provinda dele mesmo”. HEIDEGGER, Martin. O fim da filosofia e a tarefa
do pensamento. In: Conferéncias e escritos filoséficos. Tradugédo e notas de Ernildo Stein. Sao
Paulo: Nova Cultural, 2005. p. 107-108.



moderna, como estamos vendo, confunde-se com a esséncia mesma de nossa
época moderna: a época do mundo como imagem. Especialmente porque ela ndo é
apenas um modo de pensar, mas um modo de ser que nos caracteriza enquanto
civilizagao ocidental. A humanidade do homem, que na modernidade se estabeleceu
sobre a razdo calculadora, se amplia e sobrepuja na figura da técnica. E o agir
técnico que da ao homem, hoje, a sua esséncia.

A esséncia da técnica desvela-se, portanto, como um desafio ao modo
como o homem lida com o ser e com o mundo. O desafio se manifesta na forma de
relacdo ontolégica demandante/disposi¢cdao (Besteller/Bestand), modo do
desocultamento técnico para o qual Heidegger atribuiu a nogcdo de Ge-stell. Com ela,
se refere a totalidade dos modos de poér (stellen) técnico. No marco de uma
planificacdo geral, o ente em sua totalidade é concebido pelo viés de sua utilidade,
de seu ordenamento no ciclo de produgédo — consumo. A determinagao ontolégica do
Bestand (ente como fundo de reserva) ndo €& a Bestandlichkeit (a permanéncia
constante), mas a Bestellbarkeit — a constante possibilidade de ser ordenado e
comandado. O ser é colocado aqui como o ser permanente disponivel para o
consumo no calculo global. Estes modos se integram em uma armagao ou estrutura
(Ge-stell) que ordenam o real como estoque, produzindo-o como um fundo de
disponibilidades. Assim, para a técnica moderna, a natureza desvenda-se n&do como
produgdo a partir de si propria (poiesis), 0 que era o caso da técnica antiga, mas
como fundo de reservas. E por isso que podemos dizer que a Gestell é a estrutura
de dispositivos da técnica moderna que participa de todas as dimensdes do mundo
moderno, o pré-disponibilizando como materiais e objetos a serem explorados.

Segundo Heidegger, a Gestell ndo é nada de técnico, nada de tipo
maquinal, mas o0 modo segundo o qual a realidade se desabriga como estoque de
reserva disponivel. Embora esse desabrigar ndo acontega num além a todo fazer
humano, ele ndo € obra humana, mas um acontecimento na historia do ser. Em
termos epocais a configuragdo fundamental do mundo moderno é o modo técnico.
Nao porque haja maquinas de vapor ou motores, mas sim porque a época €

“técnica”, ou seja:

Isso que chamamos técnica moderna nao é s6 ferramenta, ou um
meio em contraposicdo ao qual o homem atual pode ser amo ou
escravo; previamente a tudo isso e sobre atitudes possiveis, € essa
técnica ja decidida de interpretacdao do mundo que nao s6 determina
os meios de transporte, a distribuicdo de mantimentos e a industria



do écio, sendo toda atitude do homem em suas possibilidades; isto é:
ela cunha previamente suas capacidades de equipamento. Por isso a
técnica s6 é dominada ali onde, entrando previamente nela e sem
reservas, diz-se-lhe um sim incondicionado. Isto significa que a
dominagao pratica da técnica e seu desdobramento carente de
condicdes, pressupde ja a submissdo metafisica a técnica.'"®

A Gestell, como sistema de dispositivos, provoca o homem ao
desocultamento do mundo como disposigdes, ou seja, revela o império da raz&o
operativa que tudo invade pela técnica, que caracteriza uma época em que o
homem busca as razdes, os fundamentos de tudo, calculando a natureza, e em que
a natureza provoca a razdo do homem a explora-la como um fundo de reserva sobre
o qual dispde."® A esséncia do desocultamento técnico e entdo de todas as
atividades modernas que se deixam interpelar como stellen, encontra-se na
predisposicdo em reunir/acumular nela todas as possibilidades do colocar a
disposigdo, como um certo acesso ao ser, que demanda e desafia o mesmo, na
materializagcdo e funcionalizagdo, assumindo desse modo, seu carater desafiador
que atinge também o homem a quem a técnica demanda igualmente como depdsito.
Heidegger nédo descarta a possibilidade de que no futuro (que esta cada vez mais
préoximo) possam existir fabricas para repor essa matéria-prima fundamental que é o
homem. Essa usura de todas as matérias, compreendendo a prépria matéria
humana, em beneficio da producao técnica é secretamente determinada pelo vazio
total onde os entes sdo suspensos. Essa uniformidade do ente, que nasce do vazio
criado pelo abandono do serm, esta subordinada a essa certeza calculavel da
ordem do ente submetido a vontade de vontade.

Essa uniformidade do calculo traduzido em planos faz com que o homem
também entre na uniformidade se quiser ter contato com o real. Neste sentido,
poderiamos dizer que a abertura — para compreensao de seu ser — constitutiva do

homem se fecha tecnicamente na demanda do disposto e que o ser do ente

'8 Cf HEIDEGGER, Martin. Conceptos fundamentales. Madrid: Alianza Editorial, 1989. p. 45-46.

" Cf. nota de rodapé de Ernildo Stein. In: HEIDEGGER, Martin. Identidade e Diferenca.
Conferéncias e escritos filoséficos. Traducao e notas de Ernildo Stein. Sao Paulo: Nova Cultural,
2005. p. 179.

120 Esse abandono do ser do ente constitui, para Heidegger, o trago fundamental de todo pensamento
metafisico, uma vez que a metafisica constitui-se originariamente a parir de uma equiparagdo do ser
com o ente enquanto tal e de uma consequente assungéo do plano éntico como o préprio horizonte
de colocagdo da pergunta pelo ser. O ente vigora sozinho, portanto, no interior das determinagdes
metafisicas da realidade e o ser permanece excluido de toda reflexdo. O ente vigora, assim, em meio
ao abandono do ser. Nesse sentido, Heidegger considera que enquanto a metafisica considera o ser
como o ente supremo, o pensamento imerso no outro comecgo da filosofia sabe da impossibilidade de
transformar o ser em objeto de tematizagéo.



acontece (Ereignis) na época moderna como a intrinseca relagao entre o sujeito e o
disponivel. Isso que irrompe, em termo heideggeriano, como com-posi¢cao (Gestell),
€ a reciprocidade inusitada que faz com que, buscando dominar a natureza, fique
também o homem dominado pelo seu projeto. Na com-posi¢do, o homem anseia
submeter a natureza a uma experiéncia univoca de controle e se torna também
submetido e subjugado em sua existéncia por esse proposito totalizador. Em relagao

a isso, afirma Heidegger:

Somente a medida que o homem ja foi desafiado a explorar as
energias da natureza é que se pode dar e acontecer o
desencobrimento da dis-posi¢do. Se o homem €&, porém, desafiado e
dis-posto, ndo sera, entdo, que mais originariamente do que a
natureza, ele, o homem, pertence a dis-ponibilidade? As expressdes
correntes de material humano, de material clinico falam neste sentido
[...] Todavia, precisamente por se achar desafiado a dis-por-se de
modo mais originario do que as energias da natureza, o homem
nunca se reduz a uma mera dis-ponibilidade. Realizando a técnica, o
homem participa da dis-posicdo, como um modo de
desencobrimento. O desencobrimento em si mesmo, onde se
desenvolve a dis-posicao, nunca &, porém, um feito do homem, como
nao é o espacgo, que o homem ja deve ter percorrido, para relacionar-
se, como sujeito, com um objeto."?’

Na medida em que o homem eleva-se a consciéncia da subjetividade
moderna, cuja esséncia é o re-presentar, mais consolida-se nele a atitude de
colocar-se frente ao mundo, tomando-o como objeto redutivel a representacdo de
um suposto sujeito cognoscente. Assim, a natureza é levada ante ao homem
mediante seu re-presentar, apresentando-se a ele como pura objetividade disponivel
ao calculo. Nesse sentido, faria parte da esséncia do querer humano o impor-se,
obrigando tudo a figurar em seu dominio. Para esse querer, entretanto, tudo
converte-se de antemao e de modo inexoravel em material do obrar que se impde. A
terra e sua atmosfera convertem-se em matéria-prima, em fundo de reservas. O
homem converte-se em material humano que se aplica aos fins propostos. No fundo,
a esséncia da vida mesma deve entregar-se a elaboragédo e planejamento técnico,
pois 0 desabrigar que domina a técnica moderna tem o carater do que intima e
requer no sentido do desafio: a energia oculta na natureza é explorada,
transformada e armazenada. O armazenado por sua vez, € novamente distribuido e

este € novamente reprocessado: “extrair, transformar, estocar, distribuir, reprocessar

2! HEIDEGGER, Martin. A questdo da técnica. In: Ensaios e conferéncias. op. cit. p. 21-22.



sdo todos modos de desencobrimento”.'® Este modo de desencobrimento da
técnica moderna desafia as energias naturais a serem extraidas e postas para
serem requeridas no circulo infindavel e intensificador da produg&o e consumo, pois
“controle” e “seguranga” constituem as marcas fundamentais do desencobrimento
explorador da técnica moderna.

Nesse ambito, a esséncia da técnica moderna deve ser pensada como
modo de desencobrimento porque, fundamentalmente, o homem foi tomado pela
expectativa de empregar e obter, como proposito de sua existéncia, o que esta
manifestacdo da técnica moderna assegura: controle e seguranga. O que ela
assegura, como vimos acima, € a submissao da natureza a um modelo que fique, a
todo o momento, plenamente disponivel ao homem e que |he permita subjuga-la e
manipula-la de maneira constante. O anseio e projeto do homem da técnica é poder
sujeitar a si toda a natureza como objeto — o que equivale a dizer que ndo ha muita
diferenga entre submeter um objeto para ser constituido univocamente pela razao ou
explorar com a tecnologia os fenbmenos da natureza.

A perspectiva heideggeriana nos coloca a idéia da “técnica” como
“‘destino”. O dispositivo, a armacgao (Gestell) adquire as caracteristicas de um
destino, isto é, de um modo de destinar-se o ser ao Dasein. De um destino que nao
responde a arquitetura logica de uma teleologia metafisica: ndo ha nele fatalidade
histérica. E um estar disposto em liberdade porque o destino é produzido na
abertura. A técnica que como destino é acolhida na liberdade de abertura do homem
pde, entdo, abaixo, o principio de razao suficiente. Por isso, a técnica nédo é a
totalidade de instrumentos e artefatos, mas um modo de desocultamento pelo qual a
“verdade” tem-se constituido no calculavel e na produgdo, o consumo e a demanda
exploradora. O ente em sua totalidade é ordenado como disposi¢ao pela Gestell.
“Gestell’, significa a forca de reuniao daquele por que pde, ou seja, que desafia o
homem a des-encobrir o real no modo da dis-posi¢do, como dis-ponibilidade. Com-
posicao (Gestell) denomina, portanto, o tipo de desencobrimento que rege a técnica
moderna, mas que, em si mesmo, ndo é nada técnico.”'?®

A idéia de técnica como uma destino que Heidegger fala nos é dado pelo
modo do desencobrimento que impera em nossa era histérica. Dai que nosso

destino ndo seja algo que nos comande como a fatalidade de uma coagéo. Se o

122 Ibid., p. 20.
2% Ibid., p. 24.



destino € a producdo da poiesis e essa €, como vimos no inicio de nosso trabalho, o
trazer do escondido para o desvelamento, o ato mesmo de desvelar, entdo o destino
do homem né&o é sendo o exercer de sua liberdade mais radical. Esse exercer a sua
liberdade radical € também o dar-se da verdade, enquanto eterno processo de
desvelamento e velamento. Essa situagao, nos diz Heidegger, libera o homem para

duas possibilidades:

Posto pelo destino num caminho de desencobrimento, o homem,
sempre a caminho, caminha continuamente a beira de uma
possibilidade: a possibilidade de seguir e favorecer apenas o que se
des-encobre na dis-posicéo e de tirar dai todos os seus parametros e
todas as suas medidas. Assim, tranca-se uma outra possibilidade: a
possibilidade de o homem empenhar-se, antes de tudo e sempre
mais e num modo cada vez mais originario, pela esséncia do que se
des-encobre e seu desencobrimento, com a finalidade de assumir,
como sua propria esséncia, a pertenca encarecida ao
desencobrimento. Entre essas duas possibilidades, o homem fica ex-
posto a um perigo que provém do préprio destino. Por isso, o destino
do desencobrimento é o perigo em todos e em cada um de seus
modos e, por conseguinte, € sempre e necessariamente perigo [...] o
perigo de o homem equivocar-se com o desencobrimento e o
interpretar mal. Assim, quando todo o real se apresenta a luz do nexo
de causa e efeito, até Deus pode perder, nesta representacéo, toda
santidade e grandeza, o mistério de sua transcendéncia e majestade.
A luz da causalidade, Deus pode degradar-se a ser uma causa, a
causa efficiens [...] Do mesmo modo, em que a natureza, expondo-
se, como um sistema operativo e calculavel de forcas pode
proporcionar constatacdes corretas mas ¢é justamente por tais
resultados que o desencobrimento pode tornar-se o perigo de o
verdadeiro se retirar do correto. O destino do desencobrimento nao
é, em si mesmo, um perigo qualquer, mas o perigo.'?

O perigo do desencobrimento é, portanto, explorador e desafiador, é o
perigo por exceléncia. O perigo de que o verdadeiro se retire do correto, de que a
condicdo de possibilidade da liberdade se esvaia. Esse é o perigo da ma
interpretacéo do desencobrimento. A possibilidade para a qual Heidegger aponta € a
possibilidade de nos aproximarmos e buscarmos cada vez mais a esséncia do que
se desencobre em seu desencobrimento. Pois € s6 com a manutencdo do
verdadeiro no correto que € possivel ao homem, através da liberdade, assumir,
como sua propria esséncia, o pertencimento a este desencobrimento. Essa
assungao nao € senao o que esta em jogo em toda a decisao.

Aquilo que buscamos neste trabalho é apontar a importancia de se tomar

consciéncia de nossa situacdo na época da técnica moderna, de um pensar a

24 Ibid., p. 28-29.



esséncia da técnica que nos permite uma atitude bioética em permanente escuta ao
que estamos vivendo acerca da possibilidade ou da impossibilidade de nos
encontrar como abertura a novas maneiras de estar-com-os-outros e de habitar a
terra. Isso se da uma vez que estamos propondo que todo o pensamento sobre a
questdo da técnica possibilita um viés bioético e que, portanto, os textos de
Heidegger que pensam a técnica devem ser lidos em conjunto com os textos
heideggerianos que pensam o habitar, ou seja, o ethos (morada). A seguir
apresentaremos, inicialmente e de modo sucinto, a perspectiva de uma ética de ser-
no-mundo presente na ontologia fundamental empreendida por Heidegger em Ser e
Tempo e, depois, voltar-nos-emos para a possibilidade de uma bioética originaria
constituida pelo habitar poeticamente a terra no horizonte teérico de A Questéo da
Técnica. Isso nos leva a compreender que uma bioética originaria aponta uma
relacéo radical e originaria com a esséncia da verdade, com o velado, na busca de
experiéncias nao objetificantes do ser, da verdade e das coisas. Ao recusar o0s
principios da razdo objetificadora, Heidegger abriria perspectivas para uma nova
experiéncia do ser e de sua verdade no pensar e no dizer, que prescindem da

mediagao da representa¢cdo e do esquema sujeito-objeto.



3. O ser-no-mundo como espaco do ético

Nascida na tradicdo fenomenoldgica, Ser e Tempo (Sein und Zeit, 1927)
coloca a questdo do sentido do ser e se esforca em “desconstruir’” a metafisica
tradicional do puramente subsistente com seu conceito de ser como “presencga” e de
tempo como “tempo presente”. Heidegger, em sua ruptura com a substancia e a
subjetividade do pensamento ocidental, desconstréi também o principio das éticas
infinitistas, segundo o qual todo agir humano obedece a maximas universais e a todo
dever absoluto e agir causal. Nesse sentido, ressalta Zeljko Loparic, o que essas
éticas pretendem é a “eliminagdo da finitude caracterizada pelo desprazer, a
transitoriedade e os conflitos.”'?°

Aquém do principio de fundamento de razdo suficiente das éticas
tradicionais que nos diz: nihil est sine ratione (nada é ou existe sem fundamento),
proporemos mostrar que a ética heideggeriana presente na ontologia fundamental
que o horizonte de Ser e Tempo permite pensar, € uma ética de ser-no-mundo, do
morar no mundo-projeto, do morar na transcendéncia, longe dos poderes
“nadificantes” da razao, mas perto de sua possibilidade mais prépria: a de ser-para-
a-morte, revelada na consciéncia da culpa e ouvida no siléncio disposto para a
angustia.

Esta possivel leitura ética da ontologia fundamental, contida em Ser e
Tempo, nao pergunta mais: que devo fazer para ser digno de ser feliz? E sim: como
deixar acontecer estando-ai no mundo, o que tem-que-ser?'?®® De antemdo, é
importante ressaltar que, se ha em Ser e Tempo elementos originarios de uma
possivel ética, eles estdo longe do dominio objetivante da razdo suficiente —
principio infinitista de causas primeiras, de certezas absolutas ou leis universais.
Que ndo haja uma ética sistematizada ao modo metafisico, isso sabemos. Que
Heidegger nem sequer demonstrou interesse em escrever tal ética, também n&o
temos duvidas. Contudo, acreditamos ser plausivel encontrar em Heidegger indicios

de uma “ética originaria”, de ser-no-mundo.

125 | OPARIC, Zeljko. Etica e finitude. 2. ed. revista e ampliada. S&o Paulo: Escuta, 2004. p. 59.
126 Cf. Ibid., p. 59.



3.1. Etica e finitude

“Quando escrevera o senhor uma Etica?”'?’ Foi o que perguntaram a
Heidegger logo que publicou Ser e Tempo. O proprio Heidegger assinala na carta
Sobre o Humanismo: “A aspiragédo por uma Etica urge com tanto mais pressa por
uma realizacdo, quanto mais a perplexidade manifesta do homem e, ndo menos, a
oculta, se exacerba para além de toda medida.”’®® O apelo a uma ética, para
Heidegger, provém da completa “desorientagdo” do homem atual, revelando-se
como algo que indica o caminho “mais seguro” ou “mais adequado” a seguir. A ética
tradicional, portanto, vem tentar trazer respostas aos diversos problemas do homem,
oferecendo-lhe uma “orientagdo segura” sobre o dever pensar e o dever agir, de
forma que ele n&o saberia mais pensar nem agir sem tais orientagbes. Segundo
Heidegger, a ética estabelecida e fundada metafisicamente ndo pode ser mais
admitida. Mas, para Heidegger, sera que se trata de construir uma nova ética? Mais
importante do que qualquer canone de regras ou modelo absoluto de agir moral € o
homem estar aberto a compreensao da verdade do ser. Segundo as suas palavras:
‘pensar que pensa a verdade do ser como o elemento primordial do homem
enquanto alguém que ec-siste ja € em si uma ética originaria.”'*® O pensamento da
verdade do ser € o pensamento conforme a esséncia do ec-sistente, pois é o
pensamento do aberto como lugar do aparecimento epocal do que se manifesta.
Trata-se, portanto, de um pensamento que destitui o humano do seu carater
metafisico moderno enquanto senhor do ser, privando-o da posi¢ao privilegiada que
ele ai ocupa em relacao a todos os entes, para entdo poder considerar, pela primeira
vez, sua esséncia: o ec-sistir como projeto langado pelo ser na clareira do ser, da
qual ele deve cuidar como um pastor.

E assim que, de acordo com Duque-Estrada, mais urgente e anterior a
qualquer construgdo ou reconstrucao de uma ética, € pensar a presenca da histéria
como o destino do pensamento do ser. E uma ética digna deste nome, sé seria

|130-

possivel apds a consolidacdo de um pensamento ndo representaciona Isso

porque, no ambito do pensamento representacional, o campo da acédo deve se

' HEIDEGGER, Martin. Carta sobre el humanismo. In: Hitos. Traduccion de Helena Cortés y Arturo
Leyte. Madrid: Alianza Editorial, 2007. p. 288. (Tradugao nossa).

128 Ibid., p. 288. (Tradugdo nossa).

129 Ibid., p. 291. (Tradugdo nossa).

%% DUQUE-ESTRADA, Paulo César. Ciéncia e pos-representacao: notas sobre Heidegger. Politica e
trabalho, Revista de Ciéncias Sociais, ano 22, n. 24. Joao Pessoa: PPGS, UFPB. 2006. p. 68.



mostrar afeito aos critérios de rigor da teoria, ou do controle da subjetividade, do
calculo, do ideal de certeza, em suma, da representacdo. A tarefa de Heidegger
aponta, portanto, para uma exigéncia: a de que é preciso fazer uma experiéncia do
pensar para além da representagdo. Nesse sentido, eis a razdo de o autor de Ser e
Tempo néao ter empreendido um estudo especifico sobre ética: porque tendo suas
raizes no alicerce da metafisica, ela desobriga o pensar de considerar aquilo que
principalmente deve ser pensado.

Segundo Loparic, é plausivel encontrarmos o desenvolvimento de uma
dimenséao ética no horizonte tedrico heideggeriano, porém radicalmente distinta da
ética tradicional erguida sob as pilastras da infinitude. O agir, numa ética finitista,
portanto, ndo significa mais produzir efeitos; ndo ha prazeres a buscar, bens a

realizar, normas a cumprir, mas:

[...] trata-se de um agir por ter-que-agir, que nao espera por
resultados. De um agir 6rfao da razao suficiente [...] De um agir pelo
agir, desapegado de todos os fundamentos afetivos e racionais, as
claras quanto a sua instransponivel transiéncia."’

Da perspectiva de uma consideragdo originaria da ética, jamais se tratara
de impor valores ao outro, nem de pré-determinar as regras e procedimentos
tedricos e praticos a partir dos quais se poderia garantir a vida boa em comum;
antes, e principalmente, trata-se de pensar e agir no sentido de uma ética do deixar-
ser, capaz de deixar transparecer no outro a liberdade para decidir pelo seu poder-
ser mais proprio.

As indicagdes que seguimos no horizonte teérico de Ser e Tempo sao as
de uma ética absolutamente desprovida de principios metafisicos legisladores do
existir humano. A ética heideggeriana apresenta um carater “original”, pois seria uma
ética cuja base € o reconhecimento da finitude do ser e do Dasein. Dessa forma
analisada, justifica Nunes: “a finitude [...] possibilita, ao mesmo tempo, a “destrui¢cao”
dos sistemas morais (éticas infinitistas da salvagcdo, do dever, do prazer e da
utilidade) — paralelamente & da metafisica — e a libertacdo da Etica originaria, ja
escrita desde Ser e Tempo”."* Um dos elementos desta ética, &€ o morar (wohnen).
O morar acontece sempre no mundo € € também um morar-junto; junto com as
coisas e com os outros com os quais o Dasein se preocupa. Deixar-ser e resguardar

sdo os pilares de uma ética finitista em Heidegger, que n&o visam uma orientagcéo do

"' OPARIC, Zeljko. Etica e finitude. op. cit. p. 63.
32 NUNES, B. Crivo de papel. 2. ed. Sdo Paulo: Atica, 1998. p. 197.



agir, mas, sobretudo, um agir 6rfao da razao suficiente, de um agir desapegado de
todos os fundamentos racionais e afetivos, as claras quanto a sua instransponivel

transiéncia.

3.2. O morar no mundo-projeto

Ao colocar a necessidade explicita da repeticdo da questdo do ser no
horizonte do tempo, Heidegger parte do pressuposto de que esse ser se diz sempre
de um ente e que, portanto, a questao do ser sera sempre enderecada a um ente
em particular. Todavia, ente é tudo que é: o que falamos, compreendemos e aquilo
em relacdo ao qual nos comportamos dessa ou daquela maneira. Portanto, caberia
perguntar a qual dos entes seria enderegada a questdo do sentido e da verdade do
ser. Esse ente, ao qual é enderecada a questdo do ser, possuiria um modo de ser e
estar no mundo que o distinguiria dos demais entes, pois ele € uma existéncia', ou
seja, um Dasein, que nGs mesmos somos a cada momento.

A ontologia fundamental heideggeriana consiste na “analitica existencial”
de “ser-no-mundo”, que significa em Ser e Tempo, “estar habitando”, “estar se
demorando ai, no mundo”, no mundo que eu mesmo abro e projeto. S6 o Dasein134,
ou ser-ai, ec-siste, isto €, s6 ele é capaz de transcender, de ultrapassar a si mesmo,
de ser o que ele “projeta” ser, de ser o seu poder-ser, no modo de ser fundamento
de ser-no-mundo. O Dasein é facticamente um ser langado ao mundo, um ja-ser-
junto-ao-mundo, um ser-com-os-outros no ambito da cotidianidade, ou seja, o
Dasein €, de inicio e na maioria das vezes, a partir do que se ocupa, no “mundo” do

impessoal e do cotidiano, conduzido pelo falatério, pela curiosidade, pela publicidade

8 Em Carta Sobre Humanismo, Heidegger retoma, em longas passagens, o termo ec-sisténcia na

tentativa de explicitar melhor em que sentido se diz em Ser e Tempo que a esséncia do Dasein é sua
existéncia: o estar postado na clareira do ser podemos denominar a ec-sisténcia do homem. Este
modo de ser so é proprio do homem. A ec-sisténcia assim entendida ndo é apenas o fundamento da
possibilidade da razdo, mas a ec-sisténcia é aquilo em que a esséncia do homem conserva a origem
de sua determinagéo. A ec-sisténcia somente deixa-se dizer a partir da esséncia do homem, isto é,
somente a partir do modo humano de ser; pois, apenas 0 homem, ao menos tanto quanto sabemos,
nos limites de nossa experiéncia, esta iniciado no destino da ec-sisténcia. E por isso que a ec-
sisténcia nunca podera ser pensada como uma maneira especifica de ser entre outras espécies de
seres vivos; isto naturalmente suposto que o homem foi assim disposto que deve pensar a esséncia
de seu ser e nao apenas realizar relatérios sobre a natureza e histéria de sua constituicdo e de suas
atividades. Cf. HEIDEGGER, Martin. Carta sobre el humanismo. In: Hitos. op. cit. p. 286.

134 Segundo Ernildo Stein em sua obra Seis estudos sobre “Ser e Tempo”, para o ente, que é tema da
analitica existencial heideggeriana, nao foi escolhida a expressdo “homem”, mas a expressao neutra
“ser-ai” (Dasein). Com isto & designado o ente ao qual seu préprio modo de ser, num sentido
determinado, nao é indiferente. Cf. STEIN, Ernildo. Seis estudos sobre “Ser e Tempo”. 3. ed.
Petropolis, RJ: Vozes, 2005. p. 24. (nota de rodapé).



ao ser-como-todo-mundo. E esse € o seu modo de ser mais proprio de se relacionar
com o ente que esta mais proximo, o Dasein €, assim, um ser-junto-com-outros.

No Dasein esta contida a responsabilidade intransferivel de assumir o ser
que é seu, quer dizer, assumir o seu “ter-que-ser’. Nesse sentido, estamos falando
de um modo de existir de um ente cuja esséncia consiste em “ter-que-ser” si-mesmao.
Um ter-que-ser que, no pensamento de Heidegger, ndo caracteriza “cada coisa’,
mas apenas o “existir humano”. Dessa maneira, ter-que-ser, antes de tudo, significa
“[...] um ter-que-se-ocupar do ente intramundano, preocupado e solicito com os
outros.”™® E o “abrir e projetar o mundo”; portanto, “ser-ai-no-mundo-junto-das-
coisas-com-e-a-fim-de-outros”. E, justamente, & base do conceito de ter-que-ser que
compreenderemos a nogédo de uma ética finita em Heidegger, pois “[...] o ter-que-ser
nao nos € prescrito por uma lei moral. Ele nos €& imposto pelo nosso ser ele

mesmo”."*® Mas como podemos aceder ao nosso ter-que-ser? No dizer de Loparic:

[...] pelo chamado da voz da consciéncia da culpa/divida (Schuld),
ouvida no siléncio disposto para a angustia. Voz que é do nosso
cuidado para com 0 nosso ser, O ser-ai, e que revela esse ser como
culpa/divida, justamente, portanto, como um ter-que-ser. Até nao
poder mais ser, até a morte."’

Nesse sentido podemos dizer que o fundamento de ser-no-mundo
constitui, para Heidegger, um fundamento nulo, na medida em que é desde sempre
um fundamento transcendido pela possibilidade de nao-mais-estar-ai-no-mundo,
portanto, um poder-ser nadificado pela unica possibilidade certa do existir humano
que nao pode ser nadificada: a de ser-para-a-morte. Na perspectiva do chamado da
voz da consciéncia responsabilizadora da culpa, o ter-que-ser pode ser dado de
duas maneiras: uma, no modo improprio, que se caracteriza pela fuga da
responsabilidade na convivéncia cotidiana, na impropriedade do cotidiano que sé
sabe de si pelo que a gente (das man) pensa; e a outra, no modo proprio, que se
caracteriza pela “escuta” da voz da consciéncia responsabilizadora do si-mesmo
préprio, no qual o Dasein transcende a situacdo em que desde sempre se encontra,
como ser-no-mundo.

Essa voz, no entanto, ndo diz nada de especifico, € um modo de discurso

sem que, no entanto, tenha nenhuma forma de verbalizagdo. Ela ndo possui

3% | OPARIC, Zeljko. Etica e finitude. op. cit. p. 60.
'3 Ibid., p. 61.
7 Ibid., p. 61.



conteudo e, na verdade, fala mesmo sempre e apenas através do siléncio. Essa voz
€ um puro clamor, que clama o Dasein para sua abertura mais radical, para a pura
possibilidade, para o seu ser e estar em débito mais proprio. O Dasein diante de tal
clamor tem a possibilidade de escuta-lo e, por isso mesmo, “a compreensao do
aclamar desentranha-se como querer ter consciéncia”, pois € sempre possivel negar
esse clamor da voz da consciéncia responsabilizadora, ndo escuta-lo e permanecer
no impessoal. A voz, o clamor €&, portanto, aquilo que o Dasein ja sempre ouviu,
mesmo que dele tenha se desviado em diregcdo ao impessoal. O Dasein quebra o
dar ouvidos ao impessoal quando ouve o clamor que clama de modo completamente
diferente do impessoal: sem ruidos, sem ambiglidade, sem apoiar-se na

curiosidade:

[...] o apelo caracteristico da consciéncia € uma interpelacédo do
impessoalmente-si-mesmo para o seu si-mesmo; tal interpelagcédo é
fazer apelo ao si-mesmo para seu poder-ser si-mesmo e, assim, uma
apelacdo da presencga para suas possibilidades."®

3.3. Finitude, culpa e responsabilidade

Em Heidegger, a nocao de finitude é pensada sem o apelo ao infinito ou a
um fundamento entitativo, assim é que em Ser e Tempo, a finitude do ser é pensada
em oposi¢cao ao absolutismo e ao infinitismo metafisico. Ser finito € a esséncia da
existéncia humana. “O homem é um ente finito porque o seu ser é cindido em
possibilidades ‘mundanas’, as que constituem o seu ser-no-mundo, € numa
possibilidade ‘extramundana’, a de n&do-poder-mais-ser-no-mundo, a de ser-para-a-
morte.”"® Nao ha como superar essa “cis&o” ontoldgica, pois se trata da “sina” que o

140

homem, enquanto ente finito, estd fadado a carregar, pois a morte ™, enquanto

%% HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p. 352-353.

3% LOPARIC, Zeljko. Heidegger réu — um ensaio sobre a periculosidade da filosofia. Campinas, SP:
Papirus, 1990. p. 184.

9" A morte constitui uma limitacdo da unidade originaria do ser-ai, significa que a transcendéncia
humana, o poder-ser, contém uma possibilidade de ndo-ser. Diz Heidegger: “A morte € uma
possibilidade ontolégica que a propria presenga sempre tem de assumir. Com a morte, a propria
presenca € impendente em seu poder-ser mais proprio”. HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit.
p. 326. A morte apenas tem sentido para quem existe e se pde como um dado fundamental da
existéncia mesma. Assumir o ser-para-a-morte, porém, ndo significa pensar constantemente na morte
e sim encarar a morte como um problema que se manifesta na propria existéncia. A tomada de
consciéncia do ser-para-a-morte leva a um questionamento de todo o ser, no sentido de que o ser
humano se coloca radicalmente diante de seu ser, por isso que a antecipa¢cado da morte singulariza o
ser-ai.



possibilidade do poder-ser do Dasein, constitui a sua possibilidade mais propria:
“Cada presenca deve, ela mesma e a cada vez mais, assumir a sua propria morte.
Na medida em que ‘é’, a morte é, essencialmente e cada vez, minha. E, de fato,
significa uma possibilidade ontoldgica singular, pois coloca totalmente em jogo o ser
proprio de cada presenca”.’! Entdo, que devemos fazer? Escolher por escutar a voz
da consciéncia responsabilizadora da culpa, isto €, escolher ser si-mesmo proprio,
finito; ou escolher por deixar-se guiar pelo seu poder-ser improprio, pela publicidade,
recusando-se a assumir a sua finitude.

A escuta do clamor retira o Dasein de seu ser no mundo para remeté-lo
ao poder-ser. De inicio e na maioria das vezes, a presencga ja perdeu essa dimensao
fundamental de seu ser. O Dasein ja esta submerso nas possibilidades 6nticas que
ele assumiu durante sua existéncia, acreditando que ele mesmo é constituido
dessas possibilidades e que, portanto, ndo poderia ndo sé-las. A voz do clamor é
aquilo que vai remeté-lo para o seu poder-ser, que vai sempre devolver-lhe a
responsabilidade por aquilo que ele é. Compreender o clamor € escolher ter-
consciéncia, o que Heidegger define como “ser livre para o ser e estar em débito
mais proprio”, e ainda como “prontidao para ser aclamado”.

A voz da consciéncia da culpa, que, no dizer de Heidegger, é a
consciéncia que atesta um poder-ser proprio,'* da a compreender ao Dasein que
ele tem que assumir o seu ser-para-a-morte, ou seja, querer-ter-consciéncia-da-
morte; responsabilizar-se por sua existéncia e pela existéncia dos outros, na medida
em que, livre para assumir o seu poder-ser mais préoprio, o homem finitizado,
cuidara, em primeiro lugar, de deixar os outros também livres para a sua
possibilidade mais prépria: a de ndo-poder-mais-ser-ai-no-mundo. E somente agindo
assim, atendendo ao apelo da consciéncia responsabilizadora da culpa, que o
Dasein € capaz de relagdes auténticas com outrem, portanto, € um ser-com-os-
outros.

A culpa, portanto, surge como um “chamado”, “apelo” ou uma “voz” que
oferece ao ser-ai a possibilidade de se compreender em seu poder-ser mais proprio
e, é nesse sentido, que alguns autores como Zeljko Loparic e André Duarte tomam o
conceito existencial-ontolégico de ser-culpado “como um conceito pré-ético,

pertinente as condicdes a priori de possibilidade da moralidade do ser-ai

"' HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p. 314.
2 Cf. Ibid., p. 356.



humano.”'** Nessa perspectiva, a voz da consciéncia da a compreender ao ser-ai
que ele esta em divida, no clamor da voz da consciéncia o ser-ai se abre como esse
estar em divida, isto €, que, enquanto é e estar langcado no mundo e enquanto se
relaciona com o mundo segundo um modo de ser predominante: na ambiguidade de
seu ser-impessoal, ele tem que escolher entre as suas possibilidades uma
possibilidade intransponivel, a de ser-para-a-morte.

E somente assim, ouvindo a voz da consciéncia que responsabiliza que o
ser-ai é “capaz de relagdes auténticas com outrem, capaz de ‘solicitude que
antecipa’ e liberta o outro dele préprio [...].”'* Portanto, ser solicito significa “cuidar
do outro como acontecéncia finita, ndo como membro de um coletivo que obedece a
normas da razdo.”'® Vista dessa maneira, podemos dizer que o sentido da
responsabilidade do Dasein é de se manter “aberto” a compreensao do sentido do
ser e a estrutura fundamental de seu ser-no-mundo e, também, de “cuidar” dos
outros entes encontrados no mundo-projeto como acontecéncia finita do seu existir
enquanto livres de todas as normas da razao normativa.

Nisso se delineia uma estrutura original e fundamental em que o ser-ai se
caracteriza como ser-no-mundo a partir da antecipagdo que pertence ao seu ser
mais proprio € que em sintese significa também um entregar-se a responsabilidade
por si mesmo. Responsabilidade de um ser factualmente abandonado e entregue a
si, na concretude de si que lhe chama a responsabilidade por si. Nesse sentido, se
ec-sistir € sempre um fato, a ec-sisténcia se determina pela facticidade e essa
determinacao, pela angustia se mostra nao indiferente, ja sempre empenhada no
mundo das ocupacdes. Todos esses fendbmenos revelam na verdade um modo de
ec-sistir de um ser junto a... que precede a si mesmo e que é responsavel por si,

ontoldgica e existencialmente definido pelo cuidado.™®

“® DUARTE, André. Por uma ética da precariedade: sobre o traco ético de Ser e Tempo. Natureza

Humana: Revista Internacional de Filosofia e Praticas Psicoterapicas, Sdo Paulo, ano 1, v. 2., n. 1,
2000, p. 86.

" HAAR, M. Heidegger e a esséncia do homem. Tradugdo de Ana Cristina Alves. Lisboa: Piaget,
1997. p. 58. .

5| OPARIC, Zeljko. Etica e finitude. op. cit. p. 68.

" HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p. 260.



3.4. Angustia: uma abertura originaria ao poder-ser proprio

Para Heidegger, o fenbmeno da angustia € o que se manifesta como
possibilidade de abertura mais abrangente e mais originaria que retira do Dasein a
possibilidade de se compreender a partir da interpretagdo publica, da tirania da
impessoalidade, na qual de inicio e na maioria das vezes, esta mergulhado
enquanto uma das possibilidades de ser-no-mundo das ocupacgbes e ser-com-0s-

outros.

3.4.1. A angustia manifesta o Nada

Em sua conferéncia O que é Metafisica? (Was ist Metaphisik? 1929)
Heidegger tem por objetivo passar do discurso Ontico, cientifico, ao ser do ente por
meio do Nada. Para Heidegger n&o podemos pensar o Nada como uma
representacado imaginaria ou um simples conceito do entendimento, mas, sim, como
uma experiéncia, em que a compreensao articula-se uma disposi¢ao de humor. O
todo do ente ndao é concebido, mas experimentado, isto €, vivenciado. O ente em
sua totalidade € o ponto de partida para pensarmos o Nada como uma “negagao”
dirigida ao proprio ente. E importante salientar que esta negacdo ndo se da por
intermédio do tédio — ou seja, nivelamento das coisas, indiferenga absoluta — ou do
medo — que € sempre medo de alguma coisa, possibilidade de se desviar desta
coisa. Mas, uma experiéncia auténtica de negagado, ou melhor, de nadificacdo do
ente em sua totalidade somente se torna possivel pela experiéncia da angustia. A
angustia nos traz a presenca do Nada, mesmo que raramente ou por um breve

momento. Diante da angustia,

[...] ndo temos alojamento, visto que nenhum ente se destaca para
oferecer-nos desculpa [...] como um todo o ente parece subitamente
bater em retirada sem deixar de ser. Esta desercdo deixa-nos
sitiados, sem apoios nem defesas, prontos para sermos tomados de
assalto pelo Nada [...] A angustia produz uma suspensao, uma
pendéncia, falta-nos o chao habitual [...] A angustia faz do homem o
seu Dasein, dispde-no em seu mero ser-no-mundo. Retirando-lhe
todas os possiveis subterfugios, deixando-os sem refugios, ela € o
acesso ao Nada."’ (Grifo do autor).

7 BICCA, Luiz. Ipseidade, angustia e autenticidade. Sintese Nova Fase. Belo Horizonte, v. 24, n.
76, p. 11-36, 1997. Trimestral. p. 20.



Com isso, podemos dizer que a angustia € a experiéncia pela qual temos
a presenca do Nada. O Nada, como ja dissemos, ndo é de forma alguma uma
representacdo conceitual, ndo se apresenta no ambito do entendimento: “o nada se
revela na angustia — mas ndo enquanto ente. Tampouco nos é dado como obijeto [...]
na angustia deparamos com o nada juntamente com o ente em sua totalidade”.'® O
Nada € um momento de essencializacdo do ser, que se da num plano anterior
aquele dos esforgos — levados em conta pelo pensamento metafisico tradicional — de
conceitualizagdo ou enunciagdo determinante na forma do “¢”. No modo de ser
impréprio, que se caracteriza pela fuga da responsabilidade na mera convivéncia
cotidiana, na impessoalidade, no saber das ocupacbes e afazeres comuns nao ha
lugar para o Nada. O homem enquanto ente finito existe sempre pendente no Nada,
ainda que raramente se dé conta disso, nos instantes em que é possuido pela
angustia fundamental. A angustia esta ai, mas ela é abafada pela protecdo e
tranquilidade que o si-mesmo improprio despoja na ambiglidade e no falatério da
vida cotidiana. Todavia a angustia originaria, da qual Heidegger nos fala, pode
despertar a qualquer momento no Dasein. Ela esta continuamente a espreita e,
contudo, apenas raramente salta sobre nds para arrastar-nos para a flutuagcdo em
suspenso, para a nossa condigao de compreensao da existéncia a luz do ser-para-a-
morte, da finitude.

A angustia originaria heideggeriana aprofunda ontologicamente a questao
da escolha entre o proprio, quer dizer, a escolha por escutar a voz
responsabilizadora da consciéncia da culpa, ser si-mesmo proprio; e o improprio,
que é a escolha por deixar-se guiar pelo poder-ser improprio, é a recusa de assumir
a finitude. Nao é dificil perceber que, imerso na impropriedade da publicidade o
homem de inicio e na maioria das vezes, a partir do que se ocupa, no “mundo” do
cotidiano, conduzido pelo falatério e ao “eu-também”, ndo responde ao apelo da
resposta ao ser. SO a angustia, na medida em que desaba e silencia a protegao da
impropriedade do falatério sobre o ente, é capaz de forcar o Dasein imprdprio a se
abrir, a assumir o seu poder-ser proprio.

A angustia fundamental enquanto possibilitadora da propriedade do
Dasein, propicia uma experiéncia do ser como o Outro de todo ente. “Na angustia o

que importa, por exceléncia, € ser. Nao podendo jamais ser encontrado como ente,

“® HEIDEGGER, Martin. Que é Metafisica? In: Conferéncias e escritos filoséficos. Tradugdo e
notas de Ernildo Stein. Sdo Paulo: Nova Cultural, 2005. p. 57.



O ser aparece, em ultima analise, como o inteiramente outro em relagdo ao ente, por
conseguinte, como o n&o-ente, isto é, como nada.”"® Em Que é Metafisica?
Heidegger nos diz: “O nadificar do nada ndo € um episédio casual, mas, como
remissao (que rejeita) ao ente em sua totalidade em fuga, ele revela este ente em
sua plena, até entdo oculta, estranheza como o absolutamente outro — em face do
nada.”’® Dessa maneira, nés temos o Nada como o Outro do ente, como o véu do
ser. Ou seja, o velamento do ser € a nadificagdo do ser. Esta perspectiva de
Heidegger coloca-se na sua grande critica a todo projeto metafisico ocidental da
subjetividade e a superagdo de seus poderes de objetivagcao representacional que

visa meramente ao assenhoramento conceitual do ser, em dizer o que € o ser,

3.4.2. A Angustia manifesta a finitude de nosso ser-no-mundo

A angustia rompe com a familiaridade cotidiana do Dasein, fazendo
desabar a protegdo e a tranquilidade que o si-mesmo impréprio despojava na
impessoalidade. Na angustia, a relevancia da finitude da existéncia humana, é
experimentada entdo como uma liberdade para encontrar-se com sua prépria morte,
um “estar preparado para” e um continuo “estar relacionado com” sua propria morte.
A angustia e o nada tomam o todo do ser do Dasein, fazendo com que o préprio ser-
no-mundo seja abalado em suas bases e seja sentido em seu fundamento como
angustiante. A angustia reside no puro fato de existir; o simples ser-no-mundo é a
origem da angustia que nos toma por inteiro. O Dasein sente-se “estranho” na
angustia; os entes intramundanos se afastam, afundam em um “nada e em nenhum
lugar”, e o homem entdo em meio as coisas paira isolado, e em nenhuma parte acha

Sua casa.

Na angustia — dizemos ndés — “a gente sente-se estranho”. O que
suscita tal estranheza e quem é por ela afetado? Nao podemos dizer
diante de que a gente se sente estranho. A gente se sente totalmente
assim. Todas as coisas e ndés mesmos afundamo-nos numa
indiferenca. Isto, entretanto, ndo no sentido de um simples
desaparecer, mas em se afastando elas se voltam para nés. Este
afastar-se do ente em sua totalidade, que nos assedia na angustia,
nos oprime. Nao resta nenhum apoio [...] A angustia manifesta o
nada. “Estamos suspensos” na angustia. Melhor dito: a angustia nos
suspende porque ela pde em fuga o ente em sua totalidade [...]

%9 BICCA, Luiz. Ipseidade, angustia e autenticidade. Sintese Nova Fase. Belo Horizonte, v. 24, n.

76, p. 11-36, 1997. Trimestral. p. 28.
%0 HEIDEGGER, Martin. Que é Metafisica? In: Conferéncias e escritos filoséficos. op. cit. p. 58.



Somente continua presente o puro ser-ai no estremecimento deste
estar suspenso onde nada ha em que apoiar-se."’

Assim, podemos afirmar que a angustia como disposi¢gao fundamental,
coloca o Dasein em uma perplexidade porque aponta para o nada de seu
fundamento como ser-no-mundo. Quer dizer, o Dasein existe como ser possivel, isto
é, referida a possibilidades existenciais. E nesta situacdo que a angustia rompe com
a tranquilidade do sentir-se em casa da decadéncia, pois, ai, 0 ser-em aparece no
modo existencial do ndo se sentir em casa, “[...] isto é, da estranheza inerente a
presenca enquanto ser-no-mundo lancado para si mesmo em seu ser’." Por isso,
Heidegger afirma que o nao sentirr-se em casa deve ser compreendido,
ontologicamente, como fendmeno mais originario, porque justamente, a presenca é
ec-sisténcia. Isso quer dizer que a presenca esta desde sempre ‘fora’, portanto o seu
‘si-mesmo’ é sempre algo ‘além de si’, € seu ser-no-mundo. A estranheza presente
na angustia é, assim, justamente o que desvela para a presenga a sua constituicao

de ser-no-mundo.

O Dasein auténtico, aberto para sua morte, compreende sua
temporalidade de uma maneira finita. Uma outra possibilidade de
dizer a angustia que nos deixa diante do nada, € dizer que ela nos
deixa diante da finitude de nosso ser-no-mundo.'*®

Portanto, € somente através da experiéncia da angustia que descobrimos
o0 mundo enquanto mundo, o nosso poder-ser proprio. O mundo enquanto tal € uma
transcendéncia finita; transcender é ser-no-mundo. Nesse sentido, € isto o que a
angustia faz: singulariza o Dasein como ser-no-mundo; fugir da angustia &, para
Heidegger, fugir de ser-no-mundo. Assim, a angustia libera o ser-ai para a liberdade
de se assumir e escolher a si mesmo."™ Na angustia fundamental Heidegger
localiza a verdadeira possibilidade de virada da existéncia humana, a possibilidade
de o homem sair da impropriedade, na qual ele geralmente vive, e assumir a
propriedade. Por meio da experiéncia da angustia, pode-se dizer que ele faz de uma
sO vez uma recapitulacdo de toda sua existéncia e toma consciéncia do carater

essencialmente finito de sua existéncia. Nisto esta a implicagcdo de que através da

1 Ibid., p. 56-57.

152 . Ser e Tempo. op. cit. p. 256.

%% BICCA, Luiz. Ipseidade, angustia e autenticidade. Sintese Nova Fase. Belo Horizonte, v. 24, n.
76, p. 11-36, 1997. Trimestral. p. 29.

%4 Cf. HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p. 254.




angustia o Dasein € despertado para a morte, enquanto dado temporal mais
significativo da existéncia, e revela a finitude da existéncia humana.
Na disposicdo da angustia, abre-se privilegiadamente o poder-ser do
Dasein que constitui sua abertura, sem que nada dentro do mundo venha ao
encontro, ou seja, sem que nada o atinja. Isto ndo quer dizer que o ente ele mesmo
desaparece para o ser-ai, mas sim, que nada lhe toca, que nada, pois, interessa-lhe,
quer dizer, que em nada pode o ser-ai se ater dentro do mundo. O que lhe toca
somente € o mundo mesmo, enquanto o aberto em que o ser-ai € ele mesmo sua
abertura como o poder-ser-tocado. Na angustia, o ser-ai se encontra “vazio de todas
as coisas”, e como tal, desenredado do si mesmo impessoal, pois este nada é senao
um modo ja determinado de ser-junto ao ente intramundano na e como possibilidade
de ser — mas n&o porque o ser-ai renega as coisas do mundo, o que também € uma
determinada possibilidade, mas porque nao se encontra a si mesmo no “mundo”
enquanto este arranjo de possibilidades, porque ja as ultrapassa em diregdo ao
mundo mesmo em que, ainda que como o nada de mundo, ele mesmo enquanto
ente permanece irrevogavelmente sendo. O Dasein se angustia ndo diante de algo
que vem ao encontro, mas sim, diante de seu proprio ser-no-mundo lancado, isto €,
ele se angustia diante da facticidade da responsabilidade pelo seu préprio ser para
possibilidades; ou seja, aquilo mesmo pelo que a angustia se angustia, é o seu
préprio poder-ser:
A angustia singulariza a presenga em seu préprio ser-no-mundo que,
em compreendendo, se projeta essencialmente para possibilidades.
Naquilo por que se angustia, a angustia abre a presenga como ser-
possivel e, na verdade, como aquilo que, somente a partir de si
mesmo, pode singularizar-se na singularidade. Na presencga, a
angustia revela o ser para o poder-ser mais préprio, ou seja, o ser-
livre para a liberdade de escolher e acolher a si mesma. A angustia
arrasta a presencga para o ser-livre para... (propensio in...) para a
propriedade de seu ser enquanto possibilidade de ser aquilo que ja

sempre é. A presenga como ser-no-mundo entrega-se ao mesmo
tempo, & responsabilidade desse ser.”®

Enfim, a nosso ver, a ontologia fundamental centrada na analitica
existencial do modo de “ser-no-mundo”, apresentada por Heidegger em Ser e
Tempo, pode, possivelmente, ser lida como uma ética. Uma ética “originaria” cuja
base ndo pode ser outra sendo a finitude humana. Assim, desde Ser e Tempo,

quando Heidegger pergunta pelo sentido do ser e se esforga em “substituir’ a

%% Ibid., p. 254.



metafisica tradicional pelo que chama de ontologia fundamental, ele esta também
pondo em “xeque” os “sistemas morais” das éticas tradicionais que tém suas raizes
metafisicas. Isto, Heidegger faz mostrando que ha um ethos, uma maneira de existir,
de “habitar”, de ser-no-mundo — chamada por ele de ser-ai — que nao pode ser
determinada por nenhum “principio supremo”.

Desse modo, a ética que vislumbramos no interior do pensamento de Ser
e Tempo, diz que o ser-ai tem-que realizar o seu ser, mas s6 pode assumir 0 seu
poder-ser proprio quando “se decide” a ouvir a voz da consciéncia da culpa, ouvida
no siléncio disposto para a angustia, que nada mais € do que uma manifestagao da
abertura ao mundo do ser humano, o seu remetimento para o mundo: o estar-no-
mundo préprio € fruto da responsabilidade para com a presenca como tal e para
com os outros."® E na escuta apropriada, que pressupde o siléncio atencioso, que o
ser-ai se manifesta aberto ao seu ser mais préprio, bem como se abre de maneira
mais prépria ao outro, compreendendo-o ndo como um ente meramente presente,
mas enquanto o outro ser-ai que ele é. Portanto, o horizonte teérico de Ser Tempo
nos permite pensar uma possivel dimensdo ética na ontologia fundamental de
Heidegger: uma ética de ser-no-mundo, do morar no mundo-projeto, do morar na
transcendéncia finita, do abrir-se para o encontro, pois 0 ser-no-mundo “é sempre,

na origem, um movimento de abertura de possibilidades para o outro, um cuidar.”"®’

1% Cf. LOPARIC, Zeljko. Sobre a responsabilidade. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2003. p. 47.
197 . Etica e finitude. op. cit. p. 61.



4. O habitar poético: possibilidade de uma bioética originaria

4.1. A perspectiva bioética na obra heideggeriana

Embora se encontre no pensamento de Heidegger uma recusa em
adentrar no problema ético, propomos buscar em seu horizonte tedrico algo que nos
remeta a questdo. Pretendemos encontrar em sua filosofia o ethos originario, origem
da eticidade onde se desenrola e se constitui a estrutura do homem como ser-no-
mundo. O que nos interessa aqui €, sobretudo, investigar possiveis caminhos que
nos déem uma melhor compreensao da presente crise historica pela qual passa o
homem. Nossa investigacéo deter-se-a em A Questdo da Técnica, como também em
outros textos que lidam com a linguagem, o habitar e a poesia, que acreditamos
possibilitar uma meditacdo sobre a condicdo do homem no seio do mundo da
técnica, assim como o lidar com sua morada e com o ser. No texto heideggeriano
podemos encontrar elementos que possibilitem, ao homem, redirecionar o
pensamento ao ser, isso devido a critica que o nosso autor faz a interpretacao
técnica do pensar que é fruto, segundo ele, da tentativa de igualar o pensamento a
técnica, o que revela um esquecimento da questao do sentido do ser. Ao equiparar
pensamento e técnica o homem se afasta e relega ao esquecimento aquilo que Ihe é
mais proximo e proprio, o sentido da verdade do ser. E com isso a sua historia, a
historia do pensamento ocidental que tem como fundamento, na época moderna, a
metafisica da subjetividade, passa a ser a histéria do esquecimento do ser. E dentro
deste dominio do ente, da técnica, que nos movemos e concebemos hoje em nosso
habitar.

No capitulo anterior, vimos que, logo que publicou Ser e Tempo,
Heidegger foi indagado sobre quando escreveria uma ética. O proprio Heidegger

assinala na Carta Sobre o Humanismo:

A aspiragdo por uma Etica urge com tanto mais pressa por uma
realizagdo, quanto mais a perplexidade manifesta do homem e, nao
menos, a oculta, se exacerba para além de toda medida. Deve
dedicar-se todo o cuidado a possibilidade de criar uma ética de
carater obrigatério, uma vez que o homem da técnica entregue aos
meios de comunicacdo de massa somente pode ser levado a uma



estabilidade segura através de um recolhimento e ordenacdo do seu
planejar e agir como um todo, correspondente & técnica."®

O apelo a uma ética, para Heidegger, provém, portanto, da completa
“‘desorientacédo” do homem atual, revelando-se como algo que indica o caminho
“‘mais seguro” ou “mais adequado” a seguir. A ética da metafisica tradicional,
portanto, vem tentar trazer as respostas aos problemas do homem, oferecendo-lhe
uma “orientagdo segura” sobre o dever pensar e o dever agir, de forma que ele nao
saberia mais pensar nem agir sem tais orientagdes. Nesse sentido, eis a razdo de o
autor de Ser e Tempo nao ter empreendido um estudo especifico sobre ética:
porque tendo suas raizes no alicerce da metafisica, ela desobriga o pensar de
considerar aquilo que principalmente deve ser pensado, quer dizer, o sentido do ser.

Se, de fato, concebermos a ética como normas e regras morais ao modo
da metafisica, fica realmente dificil um horizonte tedrico que possibilite uma ética no
pensamento heideggeriano. O homem que experimenta a verdade do ser ndo pode
direcionar-se por leis que massificam e o transportam novamente para o dominio do
ente. Faz-se necessario para este homem uma nova perspectiva ética, presente

justamente na origem grega da palavra. Heidegger afirma:

[...] se pois, de acordo com o sentido fundamental da palavra ethos,
0 nome ética quiser exprimir que a ética pensa a morada do homem,
entdo o pensar que pensa a verdade do ser como o elemento
primordial do homem enquanto alguém que ec-siste ja é em si uma
ética originaria."®

Percebemos aqui o destaque que Heidegger da ao termo ethos, como
lugar de morada do homem, ndo como uma doutrina de regras morais, mas como
lugar de abertura do Dasein, lugar onde se da a sua relagdo com o mundo. E o que
€ a ética sendo uma relagdo do homem com o mundo? E, portanto, bioética, pois
também trata-se aqui de uma relagcdo do homem com sua morada. Nesse sentido,

afirma Bruce Foltz:

Ethos é a atitude em todo o comportamento que pertence a esta
residéncia por entre as entidades [...] A ética € a compreensao
daquilo que significa morar por entre os seres como um todo, e
portanto diz respeito a nossa atitude e comportamento, como um
fodo, para com os seres. Se a designacdo “ética”, ao manter o
significado de base da palavra ethos, deve agora dizer que a ética
considera a residéncia do homem, entdo esse pensamento que
pensa a verdade do ser como o elemento primordial do homem,

%8 HEIDEGGER, Martin. Carta sobre el humanismo. In: Hitos. op. cit. p. 288. (Traduc&o nossa).
%9 Cf. Ibid., p. 291. (Tradug&o nossa).



como alguém que existe, é ele proprio a ética primordial. Uma vez
mais, este ethos ou residéncia é precisamente “o lugar para morar”,
“a regido aberta na qual nés moramos”."®® (Grifo do autor).

A proposta do pensamento de Heidegger é o retorno ao que ha de mais
originario no pensamento. Busca-se uma linguagem originaria. A linguagem
originaria € aquela que provém do ser, € a propria morada do ser. Para o autor os
verdadeiros guardides desta linguagem originaria sdo os pensadores e 0s poetas,
pois apenas eles sao capazes de fazer com que a manifestacdo do ser alcance a
plenitude e possa proferir a verdade. Temos aqui a linguagem compreendida como a
casa do ser assim como também entendemos ethos: a linguagem é a casa do ser e
a morada da esséncia do homem.'®" Qual sera a relagdo existente entre linguagem
e ethos? Seriam ambos espacgo para a manifestagcao da verdade do ser? Parece-nos
que sim, pois a linguagem, ndo a do homem da técnica entregue a massificacéo e
ao “falatorio” que repete e passa adiante a fala, mas aquela que é originaria e ethos
como espago de abertura do Dasein apresentam-se para nds como espaco
essencial de manifestacado do ser. Este espaco de abertura é a clareira do ser, onde
o0 homem se move como vizinho do ser que o acolhe e o protege.

Na abertura, o homem tem a experiéncia de estar lancado no mundo,
inserindo-se num contexto onde ele deve relacionar-se com os outros e com o
mundo. Assim definido, o homem € o unico ente que se “atém aos entes na sua
totalidade” e a si mesmo mantendo uma postura e um comportamento. Ele assim se
relaciona a partir da clareira do ser, ou seja, pelo ethos que é abertura, morada. A
nosso ver, na medida em que a tradicdo metafisica coloca no cogito o fundamento
da verdade como representagao e configuracdo do ser como tudo o que pode ser
mensuravel e operativo, € preciso entdo uma nova compreensao que supere a
concepgao da moderna subjetividade. Uma compreensao que caracterize o homem
como Dasein, isto €, como ec-sistente e ser-no-mundo, cuja postura “ética originaria”
seja a de assumir sua condi¢cao de “pastor do ser”’. Reconhecendo-se como aquele
que esta e se faz na abertura, na sua morada e que se relaciona com os entes ou se
faz no “cuidado” desta relagdo originaria com o ser no mundo. Como ente cuja
esséncia € o ethos e que se relaciona com este mundo de tal forma que o sentido do

ser possa ser resgatado.

180 EOLTZ, Bruce V. Habitar a terra: Heidegger, ética ambiental e a metafisica da natureza. op. cit. p.
201-202.
161 cf. HEIDEGGER, Martin. Carta sobre el humanismo. In: Hitos. op. cit.. p. 295. (Tradugao nossa).



Heidegger n&o criou nem se dedicou ao estudo da ética. Ao tratar do
ethos originario, da morada, o filésofo nos remete para uma nova perspectiva ou um
novo modo de pensar a ética. A busca de uma bioética originaria se faz, para nds,
algo necessario, visto que o homem passa por uma crise histérica, fruto de uma falta
de compreensao do sentido do ser. E acreditamos que a partir desta nova visao e
postura bioética, ele possa indicar caminhos que o (re)direcione para uma possivel
solucao desta crise que nada mais é do que uma crise de compreensao do préprio

ser do homem e do habitar em sua esséncia.

4.2. A caminho da linguagem

Em seu texto intitulado A Caminho da Linguagem, Heidegger se refere a

experiéncia com a linguagem do seguinte modo:

[...] fazer uma experiéncia com a linguagem significa deixarmo-nos
tocar propriamente pela reivindicagcdo da linguagem, a ela nos
entregando e com ela nos harmonizando [...] uma experiéncia que
facamos com a linguagem havera de nos tocar na articulagdo mais
intima de nossa presenca.®?

Fazer uma experiéncia com a linguagem €, assim, encontrar seu sentido
mais necessario, € posicionar-se destituido de instrumentos de dominio; solicito,
aberto para uma harmonizagdo. A forma por exceléncia em que pensamento e
linguagem se relacionam se da através deste “deixarmo-nos tocar propriamente pela
reivindicagéo da linguagem”. Portanto, aquilo que nos convoca na experiéncia com a

linguagem é a linguagem mesma.'®®

“A linguagem fala”'®*

, a linguagem reivindica. Dai tem-se que é o
pensamento que esta a servigo da linguagem e ndo o contrario. Desse modo, o
homem n&o pode ser o sujeito e o senhor da linguagem. Diante dessa expressao,
devemos nos perguntar: Somos, em nossa relagao imediata com o mundo, capazes
de escutar a linguagem? Nao, essa experiéncia é rara, porque ha entre pensamento
e linguagem obstaculos: o impessoal, o habitual, a técnica moderna. Se a linguagem
fala, tudo isso nos torna incapazes para a compreensao do que ela tem a dizer, e é

precisamente isso que a experiéncia, como escuta, como pensamento meditativo,

12 HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem. 3. ed. Traducdo de Marcia de Sa C. Schuback.
Petrépolis, RJ: Vozes; Bragancga Paulista: SP: Editora Universitaria Sdo Francisco, 2003. p. 121.
163 :
Ibid., p. 123.
%4 Ibid., p. 14.



pode recuperar. um certo distanciamento que nos recoloque em uma experiéncia
originaria.

Chega-se aqui a questdo da escuta, pois, se é a linguagem que fala,
entdo o homem s6 pode falar a medida que escuta a linguagem tanto no sentido da
audicado como no sentido da obediéncia e da pertenga. Segundo Heidegger, o dizer
dos mortais € essencialmente resposta. Portanto, podemos dizer que pensar a
linguagem €& também pensar acerca da poesia e do poético, pois, € na poesia que
este dialogo se inicia. Para o pensador, uma coisa € o conhecimento cientifico e
filoséfico sobre a linguagem e outra coisa é a experiéncia que fazemos com a
linguagem: “fazer uma experiéncia com algo, seja com uma coisa, com um ser
humano, com um deus, significa que este algo nos atropele, nos vem ao encontro,
chegue até nds, nos avassala e transforma”.'®® Fazer aqui ndo tem o sentido de
produzir, mas, sim, de sofrer e receber, ou seja, fazer uma experiéncia com a
linguagem significa deixar-se tocar propriamente pela linguagem. Na experiéncia
com a linguagem € a propria linguagem que vem a linguagem. No caso da
linguagem a entrega se traduz numa experiéncia. A experiéncia &, antes de tudo,
acolhimento. Portanto, se conhecer é submeter a coisa a representagao, ter uma
experiéncia € submeter-se ao que é. Mas, segundo Marlene Zarader, se submeter-
se a vontade de conhecimento da lugar ao cuidado de uma experiéncia, entdo a
propria nogdo de esséncia se esvai ou pelo menos exige ser repensada numa
perspectiva outra da metafisica.’® E, nesse ambito, podemos fazer a seguinte
pergunta: afinal, o que € visar a esséncia da linguagem?

A palavra esséncia n&o significa mais o que uma coisa €; pensada desse
modo, a esséncia designa o vigor daquilo que nos concerne. Quer dizer que, ao
invés de tentar em vao chegar a linguagem falando sobre ela, trata-se, sobretudo, de
compreender que soO é possivel falar a partir da linguagem, pois ja nos encontramos
desde sempre na linguagem mais do que em nenhum outro lugar. No entanto, um
caminho se faz necessario, visto que € somente caminhando que podemos ser
conduzidos ao que é e, ao mesmo tempo, ao proprio auténtico. O caminho que o
homem precisa percorrer para pensar a linguagem nao pode justamente conduzir

sendo para onde ja estamos. Ser, linguagem e origem — nada disso esta em outro

165 :

Ibid., p. 121.
%6 cf. ZARADER, Marlene. Martin Heidegger e as palavras de origem. Lisboa: Instituto Piaget,
1998. p. 241.



lugar e, no entanto, a unica tarefa do pensar é tentar chegar nesse ambito. Torna-se
imprescindivel que o homem escute a linguagem quando ela fala. E, para
Heidegger, a linguagem fala, primeiro, no poema. E verdade que habitualmente
pensamos que a poesia € apenas uma modalidade particular da linguagem. Mas
isso s6 ocorre porque o homem continua preso a representacdo metafisica da
linguagem como instrumento e de arte como matéria que recebeu a marca de uma
forma. Para Heidegger, € a poesia que torna possivel a linguagem, no sentido de
que poesia nunca é propriamente apenas um modo mais elevado da linguagem
cotidiana. Ao contrario. E a fala cotidiana que consiste num poema esquecido e
desgastado, que quase nao mais ressoa.

Para Heidegger, a esséncia da linguagem nao pode ser nada de
lingliistico. E nesse sentido que na Carta Sobre Humanismo, Heidegger chama a
linguagem de “casa do ser’. Esta formulagcdo pretende dizer a esséncia da
linguagem sem fornecer um conceito, pois, para o pensador, ndo € possivel definir a
linguagem com um conceito. Mas isso n&o significa que ndo se possa pensa-la. Ao
dizer que a linguagem é a casa do ser, Heidegger se propde a afirmar que a casa é
o lugar onde é possivel habitar. Assim, afirmar que a linguagem € a casa do ser néo
pode implicar, nesse ambito, nenhuma representag¢ao de objeto, ndo pode nos levar
a pensar em qualquer casa concreta, em qualquer habitagdo ja dada na qual se
poderia alojar o ser, que tampouco é um conceito genérico ou universal disponivel e
manipulavel.

Quando Heidegger diz que a “linguagem ¢é a casa do ser”, temos algo que
concerne a esséncia da linguagem e nao intenta produzir um “conceito” da esséncia
da linguagem. A respeito da esséncia da linguagem sé podemos encontrar indicios
ou acenos que a manifestam, e ndo signos ou conceitos que a remetam a um
significado ja previamente estabelecido e fixado. A casa é uma morada onde nos
demoramos; onde ser e homem se relacionam. Por isso, nesse sentido, ha uma
grande diferenga entre a palavra que é um aceno e aquela que € apenas um signo,
no sentido de simples designagdo. Com isso, a palavra para linguagem precisa de
um amplo espago de oscilagdo. Na conversa sobre linguagem entre um japonés e

um pensador em A Caminho da Linguagem, Heidegger explicita o seguinte:

J — Nao devemos tomar a formulagao “casa do ser” apenas como
uma imagem fluida com que poder-se-ia imaginar qualquer coisa: por
exemplo, a casa € um conjunto de cédmodos construido em algum
lugar, onde se abriga e aloja o ser, um objeto transportavel.



P — Esta representagdo logo se desfaz quando se pensa na
ambiglidade ja mencionada de “ser”’. Na formulagao, ndo tenho em
mente o ser dos entes, representado metafisicamente. Mas refiro-me
ao vigor do ser, precisamente a duplicidade entre ser e ente, a
duplicidade enquanto o que cabe pensar.

J — Levando tudo isso em conta, a formulagao jamais podera se
tornar uma férmula ou uma palavra de ordem.

P — Mas ja se tornou.

J — Porque o senhor espera demais da maneira atual de pensar.

P — Demais, sem duvida, s6 que € um demais em maturidade.

J — O senhor quer dizer maduro no sentido de que cai por si mesmo
como os frutos da arvore? Acho que nao existe esse tipo de palavra.
E um dizer que esperasse por isso ja ndo correspondera a esséncia
da linguagem. O senhor seria o ultimo a pretender um dizer desse
tipo.

P — E muita honra. De minha parte, suponho que o senhor esteja
muito mais perto da esséncia da linguagem do que todos os nossos
conceitos.

J — N&o eu, mas a palavra que o senhor me perguntou, a palavra que
agora com mais coragem ja nao posso calar.

P — Por que o senhor hesita, se sente coragem?

J — O que me encoraja é o que me faz hesitar.

P — Por essa observagao, ja estou vendo que a palavra ainda retida
para designar a esséncia da linguagem vai nos proporcionar uma
surpresa inesperada.

J — Pode ser. Entretanto, esta surpresa que o senhor tdo bem
percebeu me mantém preso e por isso necessita da possibilidade de
uma ampla oscilacéo.

P- Por isso o senhor hesita.

J — Sinto-me encorajado com a indicagao de que a palavra € aceno e
nao signo, no sentido de simples designacao.

P — Os acenos precisam de um amplo espaco de oscilago.
J — Que os mortais s6 conseguem percorrer vagarosamente.
P — E o que nossa lingua chama de hesitacdo. Na verdade, a
hesitagdo acontece quando o vagar se mantém na reveréncia e se
atém ao respeito. Por isso ndao quero perturbar sua hesitagdo com a

pressao dos apressados.

J — O senhor esta ajudando meu esforgo por dizer a palavra muito
mais do que poderia imaginar.



P — N&o quero esconder minha grande agitacdo. Até agora foi em
vao que procurei uma resposta nos linguistas, pesquisadores e
especialistas. Entretanto, para que sua concentragdo possa oscilar
ao maximo e quase sem nenhuma intervengdo de sua parte,
troqguemos de papel. Agora sou eu quem responde sua pergunta
sobre o hermenéutico.'®’

O sentido originario da palavra hermenéutico ajudou Heidegger a
caracterizar o pensamento fenomenoldgico. Este pensamento trata, sobretudo, de
fazer aparecer o ser dos entes, mas ndo de acordo com a metafisica e sim de
maneira a deixar aparecer o préprio ser. E a linguagem é o que carrega a referéncia
do homem com a duplicidade entre ser e ente. Portanto, é a linguagem que
determina a relagdo hermenéutica. Nessas condi¢des, perguntar pela palavra capaz
de dizer o que se chama linguagem e perguntar pelo hermenéutico sdo a mesma
coisa. Pois cada palavra deve ser pesada em todo o seu préprio peso e mais ainda
em todo o seu peso velado, em sua maior parte, visto que, na tentativa de meditar a
esséncia da linguagem, a conversa sempre fala a partir do reconhecimento de um
passado vigente e desse modo sempre procura trazer e recolher o que o passado
guarda e protege. A hermenéutica em que pensa Heidegger € aquela capaz de
interpretar a palavra sem a esgotar. E, assim, depois de muita hesitagdo, o japonés

revela a palavra japonesa para “linguagem”:

J — Porque o senhor me escuta, ou melhor, porque o senhor escuta
as indicagoes intuitivas que proponho, nasce em mim uma confianga
para deixar de lado a hesitacdo que até agora me impediu de
responder a sua pergunta.

P — O senhor se refere a pergunta sobre a palavra da lingua
japonesa para dizer o que nés europeus chamamos de “linguagem”?

J — Até agora tive medo de dizer a palavra porque teria que fazer
uma tradugcdo. A tradugdo faria com que nossa palavra se
apresentasse como um simples ideograma no &ambito da
representacao dos conceitos. Pois € assim que a ciéncia européia, e
sua filosofia respondem a esséncia da linguagem.

P — Qual é a palavra japonesa para “linguagem”?

J — (Depois de muita hesitagéo) E koto ba.

P — Mas o que diz ela?

J — Ba evoca as folhas, sobretudo as folhas da floragdo. Pense na
floragcdo da cerejeira e da ameixeira.

" HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem. op. cit. p. 94-95.



P — E o que diz koto?
[...]

J — Koto seria entdo o acontecer em sua propriedade da mensagem
brilhante da graca e do encanto.

[O pensador da mesma forma encontra uma palavra para a
linguagem]

J — Que palavra o senhor emprega?

P — A palavra “saga”. Indica e significa o dizer, o dito e o que deve
ser dito.

J — O que significa dizer?

P — Presumivelmente, o mesmo que mostrar, no sentido de deixar
aparecer e brilhar, mas nos movimentos de acenar.

J — A saga nao &, portanto, um termo que diga e fala e a linguagem
humana...

P — E sim a vigéncia com que nos acena a palavra japonesa koto ba.
O que se diz na e pela saga.'®®

Heidegger designa agora o ser da linguagem como a saga (die Sage),

termo que n&o deve ser pensado como a enunciagdo de qualquer mensagem

particular, mas sim no sentido da capacidade indicativa ou mostradora da prépria

linguagem, isto é, enquanto a mostragcao que garante todo mostrar. O mostrar da

mostracdo que constitui o ser da linguagem enquanto saga ndo € uma atividade

humana, ndo esta a disposicdao dos humanos. O mostrar € sempre um “deixar-

mostrar-se” do que aparece ou desaparece, do que vem Ou Nnd0 vem a presenca e a

aparéncia no dizer que mostra e indica. Como mostragdo, a linguagem fala na

medida em que abarca toda a “dimensao do que se apresenta” e, a partir dai, deixa

que algo se apresente ao aparecer ou desaparecer. Portanto, a saga, na medida em

que a escutamos, € o que nos encaminha, o que nos pde a caminho do falar da

linguagem.

1% Ibid., p. 111; 113.



4.3. O habitar, a poesia e uma bioética originaria

Ora, onde mora o perigo € la que também cresce o que salva.

... poeticamente o homem habita esta terra. (Holderlin)

E com a questdo do habitar que Heidegger encerra sua investigacéo
sobre a técnica. E ndo de um modo qualquer. Trata-se em Hoalderlin, como
Heidegger o compreende, da palavra de “salvagdo”. E na investigagdo sobre o
habitar que podemos encontrar em Heidegger o pensamento a respeito da outra
resposta possivel ao chamado do desencobrimento. A questdo do habitar em
Heidegger n&o € sendo a questdo dessa outra resposta a esse chamado. E & nesse
sentido que a investigagdo de Heidegger nos diz respeito, e € também nesse sentido
que ela pode, sim, nos trazer indicacbes bioéticas para nossas questbes
contemporaneas. Em A Questdo da Técnica e em Construir, Habitar, Pensar
Heidegger nos diz que a poesia € um deixar-habitar e que “entendida como deixar-
habitar, poesia € um construir’. No poema de Hoélderlin No Azul Sereno Floresce...
(In Lieblicher Bldue), lemos que “cheio de méritos, mas poeticamente, 0 homem
habita esta terra”. Falando sobre o habitar, e sobre esse construir, Heidegger nos
diz:

O homem cuida do crescimento das coisas da terra e colhe o que ali
cresce. Cuidar e colher (colere, cultura) é um modo de construir. O
homem constréi ndo apenas o que se desdobra a partir de si mesmo
num crescimento. Ele também constréi no sentido de aedificare,
edificando o que ndo pode surgir e manter-se mediante um
crescimento. Construidas e edificadas sdo, nesse sentido, ndo
somente as construgcdes, mas todos os trabalhos feitos com a mao e
instaurados pelo homem. No entanto, os méritos dessas multiplas
constru¢des nunca conseguem preencher a esséncia do habitar. Ao
contrario: elas chegam mesmo a vedar para o habitar a sua

esséncia, tdo logo sejam perseguidas e conquistadas somente com
vistas a elas mesmas.'®®

O que Heidegger pretende marcar aqui € justamente a relagéo radical
com o velado que um tal habitar supde. As construgcdes nelas mesmas sao onticas,
e por isso nao conseguem preencher a esséncia do habitar ontolégico. A

persegui¢cdo do Ontico nos faz perder a esséncia do habitar. Esta €, como poiesis

'®® HEIDEGGER, Martin. “... poeticamente o homem habita...” In: Ensaios e conferéncias. 2. ed.
Traducao de Emmanuel C. Leao; Gilvan Fogel; Marcia Sa C. Schuback. Petrépolis, RJ: Vozes, 2002.
p. 168-169.



(rroinoig), o trazer para o desvelamento o que antes estava velado. Trata-se
justamente do ato criativo por exceléncia, da instauragdo do novo. Mas se esse novo
comega a ser perseguido por si sO, entdo cairemos no novo da novidade, e
priorizaremos nossa relagdo com o Ontico. Ao contrario, o que Heidegger propde
como o que deve ser preservado é essa lida com o velado que a construgao implica.
Esse é o verdadeiro mérito do habitar, ndo o seu resultado final.

Quanto ao final do trecho de Holderlin, podemos agora compreendé-lo em
toda sua amplitude. E a terra que o homem habita. Isso porque o homem habita, a
cada vez, a verdade descoberta. Mas a esséncia dessa verdade descoberta é
justamente o velamento, e a terra ndo é senao essa for¢ga de velamento radical do
ser. O homem habita a terra porque habita 0 mundo como tal. Ou seja, 0 homem
habita a terra porque habita o mundo como desencobrimento, como o eterno
movimento de velamento e desvelamento da verdade. Dai que Heidegger nos diga
que “aquilo que nomeamos ao dizer ‘esta terra’ s6 se sustenta enquanto o homem
habita a terra e, no habitar, deixa a terra ser terra”.'’® Deixar a terra ser terra é deixar
o velado ser velado que, em seu movimento de aparecer, € a experiéncia de
retraimento e recolhimento no mistério. Deixar, aqui como em qualquer momento do
pensamento heideggeriano, nunca € um simples deixar. Ele € sempre ja um cuidar,
um resguardar e um lidar com... Deixar a terra ser terra diz resguardar o velado
como velado do desencobrimento explorador da técnica moderna, pois uma das
consequéncias da atitude calculante e uniformizante seria a impossibilidade de que
nada pode ser pensado como fundamentalmente inacessivel ou retirado, porque
tudo, no planejamento operatorio, parece disponivel e acessivel.'”" E a poesia, no
sentido da poiesis, que permite um tal habitar em sentido originario. Em Construir,

Habitar e Pensar, Heidegger nos diz:

O que diz entdo: eu sou? A antiga palavra bauen (construir) a que
pertence “bin”, “sou”, responde: “ich bin”, “du bist” (eu sou, tu és)
significa: eu habito, tu habitas. A maneira como tu és e eu sou, o
modo segundo o qual somos homens sobre essa terra é o Bauan, o
habitar. Ser homem diz: ser como um mortal sobre essa terra. Diz:
habitar. A antiga palavra bauen (construir) diz que o homem ¢é a
medida que habita."”

7% Ibid., p. 178.

1 Cf. HAAR, M. Heidegger e a esséncia do homem. Tradugdo de Ana Cristina Alves. Lisboa:
Piaget, 1997. p. 219.

2 HEIDEGGER, Martin. Construir, habitar, pensar. In: Ensaios e conferéncias. 2. ed. Tradugio de
Emmanuel C. Leao; Gilvan Fogel; Marcia Sa C. Schuback. Petropolis, RJ: Vozes, 2002. p. 127.



Do ponto de vista do pensamento de Heidegger, habitar consiste,
sobretudo, em ser e estar sobre essa Terra, no modo de um resguardar. Isso é
ressaltado em outra passagem de Construir, Habitar, Pensar. “ndo habitamos
porque construimos, mas construimos a medida que habitamos”, ou seja, a medida
que resguardamos. Portanto, mostra que a nog¢ao de habitar, pensada neste texto,
remete para um ambito que ultrapassa o seu sentido usual, entendido ndo na
acepcgao de um mero comportamento humano, pautado numa relagdo de meio para
fim, mas, habitar, enquanto resguardar, diz algo mais decisivo. O mesmo é ser e
habitar. O homem ¢é habitando."”® O habitar originario do qual Heidegger fala é esse
lidar e esse cuidar do velado como velado. Os homens na medida em que sao
homens habitam sobre a terra e, sobre ela, se demoram.

“‘Poeticamente o homem habita esta terra”, escreve Heidegger em A
Questdo da Técnica, citando Holderlin. Mas em que consiste este habitar
poeticamente? Por que a proépria linguagem é poesia? Aqui, nos deparamos com
um elemento importante da filosofia heideggeriana e por isso teremos que nos
dedicar a ele: a relagao entre o ser e a linguagem. Ela & o inicio, a possibilidade
maior de algo ser e existir, ela mostra algo e, através dela, o ser se manifesta. Nas
palavras do préprio Heidegger em A Origem da Obra de Arte: “A linguagem néao é
apenas — e ndo é em primeiro lugar — uma expressao oral e escrita do que importa
comunicar. Nao transporta apenas em palavras e frases o patente e o latente visado
como tal, mas a linguagem € o que primeiro traz ao aberto o ente enquanto ente”'",

e noutro texto intitulado A Volta, diz o pensador:

Linguagem é a dimensao inicial dentro da qual a esséncia-humana
pode corresponder o ser e a sua interpelacdo e, no corresponder,

173 Segundo Heidegger, em habitando, os mortais sdo na quadratura. Os mortais habitam
resguardando a quadratura em sua esséncia. De maneira correspondente, o resguardo inerente ao
habitar tem quatro faces: os mortais habitam a medida que salvam a terra, que significa deixar
alguma coisa livre em seu préprio vigor; os mortais habitam & medida que acolhem o céu, no sentido
de que habitam quando permitem ao sol e a lua a sua peregrinacdo, as estrelas a sua via, por
exemplo; os mortais habitam a medida que aguardam os deuses como deuses, no sentido de ndo
fazerem de si mesmos deuses, no infortunio, aguardam a fortuna entéo retraida; os mortais habitam a
medida que conduzem seu préprio vigor, sendo capazes da morte como morte, 0 que nao significa
ofuscar o habitar através de um olhar rigido e cegamente obcecado pelo fim. Portanto, salvando a
terra, acolhendo o céu, aguardando os deuses, conduzindo os mortais, € assim que acontece
propriamente o habitar. Cf. HEIDEGGER, Martin. Construir, habitar, pensar. In: Ensaios e
conferéncias. op. cit. p. 130.

" HEIDEGGER, Martin. A origem da obra de arte. op. cit. p. 59.



pertencer ao ser. Este corresponder inicial, propriamente realizado é
o pensar. Pensando, nés aprendemos o habitar.'”

Por isso, o habitar poeticamente sobre esta terra esta relacionado ao
modo de lidarmos originariamente com a totalidade dos entes, um deixar-ser que

tem sua constituicado primordial no cuidado e no resguardo das coisas. No entanto,

7

vimos que a nossa morada € interpelada, na era da técnica, como algo a ser
planificado e produzido; a nogao de terra como Bestand remete tudo a uma simples
dis-ponibilidade, a terra passa a ser um fundo de reservas para o arquétipo técnico-
maquinistico, em outras palavras, a natureza é apreendida como um dominio
particular de entidades que estdo apenas meramente presentes. Assim comenta

Emmanuel Carneiro Leao:

No mundo sem terra da técnica total, a economia gira num circulo
vicioso: no circulo de produgao e consumo: o ideal é produzir mais,
para consumir mais, para lucrar mais, para produzir mais [...] Todo
sistema tecnolégico se funda e repousa numa metafisica do real.
Trata-se de uma metafisica operativa que a dinamica da
sistematizacdo impde poderosamente, modelando todos e cada um
segundo o arquétipo de sua concepgao de realidade [...] Acredita
saciar a sede de beleza e satisfazer a necessidade de arte,
oferecendo e vendendo mercadorias nos supermercados culturais
dos teatros, das exposi¢des, das galerias ao mesmo tempo em que
assola os bairros antigos, destréi os lugares pitorescos e arruina as
paisagens com vida [...] reduzindo tudo a mercadoria, a economia
produtivista coisifica o homem para endeusar os produtos [..] E o
jogo poético da Linguagem que, na febre das atividades produtivas,
renuncia a reagao em cadeia do lucro e se propde sobretudo a
conviver. E um propésito que ndo se da4 em ascese. Requer toda a
coragem da escuta para passar de uma economia quase que
exclusivamente trancada num mundo tecnolégico para uma
econ?;Qia ecuménica, aberta ao ambiente e as condi¢cdes de vida na
terra.

No fim de sua conferéncia sobre a questdo da técnica Heidegger nos
alerta sobre o grau extremo de perigo no predominio da com-posi¢do que ameaga a

esséncia do homem:

A ameaga, propriamente dita, ja atingiu a esséncia do homem. O
predominio da com-posicdo arrasta consigo a possibilidade
ameacgadora de se poder vetar ao homem voltar-se para um
desencobrimento mais originario e fazer assim a experiéncia de uma

178 . La vuelta. In: Filosofia, ciencia y técnica. Traduccion de Francisco Soler. Santiago do

Chile: Editorial Universitaria, 1997. p. 187. (Tradug&o nossa).

76 LEAO, Emmanuel Carneiro. A técnica e o mundo no pensamento da terra. A Questao da Técnica,
Revista Filosofica Brasileira do Departamento de Filosofia da UFRJ, Rio de Janeiro, vol. IV, n. 2, out.
1988. p. 14-16.




verdade mais inaugural. Assim, pois, onde domina a com-posigao,
reina, em grau extremo, o perigo."”’

O perigo mencionado por Heidegger esta relacionado a esséncia do
homem, sua morada sobre a terra e a tarefa do pensamento. No dominio da com-
posicao (Gestell) afasta-se qualquer outra possibilidade de desencobrimento e tudo
passa a ser visto como um objeto de medida, calculo, recolha de dados e de
manipulacédo experimental, pois no horizonte do desencobrimento técnico, descobrir
significa “por” a servigo, isto é, dispor da natureza segundo as determinagdes da
vontade e necessidade do homem. A respeito da situacdo do homem e do fenébmeno

da vida em sua totalidade no seio de nosso mundo técnico, diz Bruce Foltz que:

A tecnologia moderna se caracteriza por arrancar da terra a sua
presenca constante e sua disponibilidade como armazenamento,
mais recentemente, isso tomou a forma de modelos cibernéticos, em
que tanto os organismos individuais como as areas naturais distintas
como um todo (“biomas”) sdo concebidos — numa analogia com os
computadores — como sistemas auto-reguladores. Entretanto, a
tecnologia moderna, atualmente sob a forma da “engenharia
genética”, leva a cabo um “ataque” a prépria vida, esforgando-se por
instala-la dentro da sua propria estruturacdo como um artefato
tecnologicamente produzivel. Quer a vida seja entendida como
objeto cientifico ou armazenamento tecnoldgico, os conceitos de vida
sdo dominados pelas pressuposi¢cdes metafisicas da Vorhandenheit
(presenca) e da sua forma elaborada de disponibilidade constante.'’

Ainda em A Questdo da Técnica afirma Heidegger citando novamente o
poeta alem&o Holderlin: “Ora, onde mora o perigo € la que também cresce o que
salva.”'™ A possibilidade de encontrar uma “salvacdo” que esteja em condicdes de
liberar e, portanto, de redirecionar e trazer a sua esséncia tanto o homem reduzido a
dis-ponibilidade como a natureza que no desencobrimento técnico mostra-se como
simples presenca e objeto do saber planificador, ndo implica, de forma alguma,
elaborar uma estratégia evasiva frente ao império da razao técnica. Pelo contrario,
nao se trata de condenar o mundo técnico como se tratasse de algo demoniaco,
pois em ultima instancia, o0 mesmo € um modo de alétheia, de desvelamento da
verdade. Trata-se, antes de tudo, da necessidade de compreender como em nosso

mundo técnico-cientifico se da a comum-pertenga’® de homem e ser, de pensar a

" HEIDEGGER, Martin. A questao da técnica. In: Ensaios e conferéncias. op. cit.. p. 30-31.

'8 Cf. FOLTZ, Bruce V. Habitar a terra: Heidegger, ética ambiental e a metafisica da natureza. op.
cit. p. 162-163.

" HEIDEGGER, Martin. A questso da técnica. In: Ensaios e conferéncias. op. cit.. p. 31.

% Em Identidade e Diferenca, Heidegger utiliza a expressdo “comum-pertenca” para acentuar que
homem e ser estdo entregues reciprocamente um ao outro como propriedade; que a partir deste



nossa configuragdo epocal da comum-pertenca entre homem e ser no modo da
com-posi¢do para que, assim, no seio do destinamento técnico, torne-se possivel
preparar o pensamento para reorientar o habitar a terra e o modo pelo qual o
homem se relaciona com o ser. O perigo é ele mesmo isto que salva, se ele é visto
como tal. Por isso a apelacao as palavras de Hdolderlin que afirmam que “onde mora
0 perigo € la que também cresce o que salva” nos indica que a possibilidade do
crescimento salvifico se oculta na esséncia mesma da técnica. Nisto reside o carater
de ambiguidade do destinamento técnico: “quanto mais nos avizinharmos do perigo,
com maior clareza comecardo a brilhar os caminhos para o que salva.”®' O perigo
da esséncia técnica ao qual alude Heidegger encontra-se na provocagao da terra no
horizonte da calculabilidade, numa interpelagcdo entre homem e ser que se desvela
no chamado a razdo para armazenar a natureza como o fundo de reserva para seu
planificar e calcular e a realizar esta exploracao indefinidamente.

Deste modo, pode-se vislumbrar como se articula o perigo que condiz a
esséncia da técnica com a possibilidade de uma reviravolta (Kehre), a partir da qual,
um novo desvelamento da verdade do ser possa se manifestar. Esta possibilidade
indica a idéia que Heidegger tem de Kehre' pela qual se deve superar uma visdo
ainda demasiada simples segundo a qual a técnica esta a servico do homem, em
vista de aceder a consideragcédo heideggeriana mais profunda onde a técnica € uma

forma de desencobrimento do ser. Este espago propiciador da Kehre (inverséo) da-

reciproco pertencer-se, fazem parte de uma unidade, da identidade, do mesmo. Pertencem um ao
outro. Cf. HEIDEGGER, Martin. Identidade e diferenga. In: Conferéncias e escritos filoséficos.
Tradugédo e notas de Ernildo Stein. Sdo Paulo: Nova Cultural, 2005. p. 177.

* HEIDEGGER, Martin. A questdo da técnica. In: Ensaios e conferéncias. op. cit. p. 37-38.

182 Numa primeira fase do pensamento heideggeriano, a questao do sentido e da verdade do ser seria
elucidada a partir da temporalidade finita do Dasein como ser-no-mundo. A partir dos anos trinta, a
hermenéutica da existéncia finita daria lugar a uma hermenéutica da temporalidade do ser em sua
prépria histéria. O ser ndo seria mais concebido no dmbito da compreenséo finita do Dasein, mas a
partir da historicidade do proprio ser em seu acontecer histérico ao longo da tradicdo metafisica.
Nesse segundo momento, a retomada heideggeriana da tradicdo metafisica tera como fio condutor o
desvelamento da constituicao onto-teo-légica da metafisica, que a partir da metafisica moderna com
Descartes, sera cada vez mais determinada pala concepgdo moderna da subjetividade. Abandonando
o termo sentido do ser pela expressao verdade do ser, 0 pensamento posterior a Ser e Tempo insiste
mais na abertura mesma do ser (como Ereignis) que na abertura do Dasein ao ser-no-mundo. Essa é,
para Heidegger, a significagdo da Kehre — o pensamento se volta cada vez mais resolutamente para
o ser enquanto ser. Segundo Ernildo Stein, Heidegger, sem duvida, foi o pensador que chamou a
atencéo para o fato necessario da viravolta (Kehre) no pensamento do ser. Para o autor, em seu livro
Compreenséo e Finitude, Heidegger explicita o sentido da viravolta procurando mostrar que ela
corresponde a inspiragao originaria de Ser e Tempo: pensar o sentido do ser, 0 que € a mesma coisa
que a verdade do ser, ou a histéria do ser. Mas, a reflexdo de Heidegger vai concentrando-se até
desembocar na tematica de velamento e desvelamento, que reside na intuicdo e interpretacdo do
sentido de alétheia, que ele procura resumir na palavra acontecimento-apropriacdo. Cf. STEIN,
Ernildo. Compreenséao e finitude: estrutura e movimento da interrogacao heideggeriana. ljui, RS: Ed.
Unijui, 2001. p. 326-327.



se, portanto, quando distanciamo-nos “do habito de representar o elemento técnico

apenas tecnicamente, isto &, a partir do homem e suas maquinas”'®

, pois a mesma
da-se num “espago que, de um lado, seja consanguineo da esséncia da técnica e,
de outro, lhe seja fundamentalmente estranho. A arte nos proporciona um espago
assim. Mas somente se a consideracdo do sentido da arte ndo se fechar a
constelacdo da verdade, que nés estamos a questionar.”'®* Este distanciamento se
verifica como um salto. Mas para onde saltamos? Para |la onde ja fomos admitidos:
ao pertencer ao ser. O salto é a subita penetracdo no ambito a partir do qual o
homem e ser desde sempre atingiram juntos a sua esséncia, porque ambos foram
reciprocamente entregues como propriedade a partir de um gesto que se da. A
penetracdo no ambito desta entrega como propriedade dis-pde e harmoniza a
experiéncia do pensar.’®® Neste ambito, deparamo-nos com dois momentos
fundamentais em nossa analise do pensamento heideggeriano, o de Ereignis e o da
arte como aquilo que proporciona um espago de pensamento dentro de nosso
destinamento técnico.

Por Ereignis, Heidegger nos diz em sua conferéncia Identidade e
Diferenca que “trata-se de simplesmente experimentar este ser préprio de, no qual
homem e ser estdo reciprocamente a-apropriados, experimentar que quer dizer
penetrar naquilo que digamos acontecimento-apropriagdo.”’®® Um acontecimento-
apropriacdo muito importante, visto que pode superar e transformar em profundidade
o imperar da esséncia da técnica moderna (Gestell) num acontecer mais originario.
Para Heidegger, o superar e ao mesmo tempo aprofundar no destinamento técnico,
a partir desse acontecer apropriador e nele penetrando, traz a redencao historial do
universo técnico e de sua ditadura, em que o homem encontra mais originariamente
o caminho para o acontecer-apropriador. Nesse sentido, Vattimo compreende o

Ereignis como um jogo de entrega reciproca entre homem e ser, isto é:

[...] no Ereignis, o homem & apropriado (vereignet) ao ser, o ser €
consignado (Zugeeignet) ao homem. A provocagao reciproca em que
homem e ser se relacionam entre si na im-posi¢do que caracteriza o

'3 HEIDEGGER, Martin. Identidade e diferenga. In: Conferéncias e escritos filoséficos. op. cit. p.

179.
184 . A quest&o da técnica. In: Ensaios e conferéncias. op. cit. p. 37.
185 cf. . Identidade e diferenca. In: Conferéncias e escritos filoséficos. op. cit. p. 178.

'8 Ipid., p. 180.



mundo técnico é o acontecimento da transpropriacdo reciproca do
homem e do ser."®

Ereignis ndo é apenas acontecimento. A traducdo em geral fala em
“acontecimento-apropriagao”, pois Heidegger separa, no verbo ereignen (acontecer)
o prefixo er da raiz eignen. Este, o verbo eignen, significa pertencer a alguém,
prestar-se a, e é aparentado com o termo eigen, préprio, particular. Num segundo
momento, portanto, além de acontecer, o termo quer dizer apoderar-se, como na
expressdo zu eigen machen: apropriar-se de alguma coisa. Em terceiro lugar,
Heidegger diz que eignen vem de &ugnen, vinculada a Auge (olho), que significa
descobrir com o olhar, despertar com o olhar. Assim, Ereignis € um triplo: acontecer,
apropriar-se de, captar com o olhar. Esse é também o sentido do “salto”, essa subita
penetracdo no ambito que funde homem e ser. O homem salta no abismo, sem
fundamento, quer dizer, deixa de ter um “fundamento” outro e passa a ter

fundamento em si mesmo.

“Nao sera tudo isso uma pura criacdo conceptual?”, pergunta ainda
Heidegger. [...] Heidegger responde que nessa observacdo de
suspeita esconde-se a opinido de que o Ereignis deve ser um ente.
Entdo a colocagao nao se justifica; o Ereignis ndao é, nem se da, ele
simplesmente apropria (ereignet). O Mesmo revela o Mesmo, no qual
€ preciso permanecer, para entendé-lo assim como ele se mostra. O
Mesmo [...] ndo é invengdo heideggeriana, mas € “o0 mais antigo do
que € antigo do pensamento ocidental: o antiquissimo (das Uralte)
que se esconde no nome de a-létheia.” Com essa referéncia a
verdade como alétheia, Heidegger declara novamente que voltamos
ao elemento primeiro do pensamento, a coisa mais digna de ser
pensada da qual o pensamento ndo pode ser desvinculado. Pensar a
verdade é pensar o ser sem referéncia ao ser do ente, o ser em si
mesmo e naquilo que lhe & mais préprio [...] O Ereignis parece ser o
maior alcance da Kehre, enquanto elemento constitutivo da coisa do
pensamento, ou seja, o Ereignis pode ser alcangcado na medida em
que o pensamento realiza a viragem em diregdo ao ser que alcanga
o homem.'®

Para penetrarmos no Ereignis € necessario que nos afastemos da
metafisica, que toma a identidade como um tragco do ser do ente, por meio de um
salto que vai para além do ser em direcdo aquilo que possibilita a sua relagédo com o
pensar. A entrada no Ereignis é tida como subita, ndo mediada, porque significa
penetrar onde sempre estivemos: na pertenca ao ser. Logo, para penetrarmos no

Ereignis, devemos escutar o apelo do ser tal qual nos € transmitido pela nossa

7 VATTIMO, G. As aventuras da diferenca. Lisboa: Edicdes 70, 1988. p. 173.
88 Cf. TERCIC, Vida. De Ser e Tempo a Tempo e Ser: os passos de Heidegger em direcdo ao
Ereignis. Fragmentos de Cultura. Goiania, v. 12 (especial). pp. 141-159, out. 2002. p. 155-156.



eépoca, pelo modo como estamos situados e dispostos em meio ao ente em sua
totalidade, pela constelagcdo de homem e ser na qual nos encontramos. Poderiamos
afirmar que, no atual estagio de desenvolvimento técnico, o universo dos objetos
técnicos representa o verdadeiro ambito no qual homem e ser se relacionam.

A técnica faz crer que o ente esta disponivel ao homem, o qual possui 0
dominio e o conhecimento dele em sua totalidade. Porém, como vimos
anteriormente, isso seria uma concepcgado antropocéntrica da técnica, seria vé-la
como obra do homem. Ela ndo pode, como modo de desencobrimento do ser,
originar-se do arbitrio humano, mas deve também ser uma forma pelo qual o ser
requisita o homem e o obriga a se expor ao ente, ou seja, a presencia-lo como o que
pode ser planejavel e calculavel. Como desencobrimento do ser, a técnica faz parte
do seu acontecer e traz nela mesma a possibilidade da sua superacao,
possibilitando ao homem a pensa-la de forma originaria. Como foi apresentada, tal
provocagcao que se esconde na técnica € denominada de Gestell. Assim o
dispositivo provoca o homem a pensar a esséncia da técnica de modo mais
originario, possibilitando o advento do Ereignis. A co-pertenga entre o ser e 0
homem, da-se numa correspondéncia do homem ao apelo do ser — o ser aborda o
homem e ele, no aberto da clareira, permite que o ser se presente. Quando o
homem e o ser atingem, unidos, a sua esséncia, ou seja, quando, na co-pertenga, 0s
dois conquistam o seu carater historico, ai eles se encontram no ambito dindmico do
acontecimento-apropriagdo, na origem que, a cada vez, se reinicia, no jogo entre o
ser e o tempo e na resposta do homem ao ser. Essa relacdo complexa prepara o
homem para uma outra relagdo com o ser, que ndo seja a de arrazoamento
(Gestell), ou seja, a relagao pautada pela razdo que toma tudo por fundo de reserva,
estando tudo a servigo e a disposicao do homem da técnica.

Na correspondéncia entre ser e homem ou no comum-pertencer entre ser
e homem, que se coloca na concepgéo que Heidegger tem de Ereignis, acontece a
abertura na qual as coisas aparecem e sao nomeadas. No ambito desse comum-
pertencer entre ser e homem, a existéncia humana torna-se necessaria, enquanto
abertura no e para o ser, para propiciar o advento do ser enquanto presentar. Para
Heidegger s6 podemos experimentar esse comum-pertencer entre ser e homem
quando nos distanciamos da atitude do pensamento que representa. Na realidade,
esse distanciar-se €, como falamos anteriormente, um salfo, que se afasta da

representacdo metafisica do homem como animal rationale e que na modernidade



tornou-se o sujeito para seus objetos. O salto distancia-se ao mesmo tempo da
interpretacédo do ser dada desde os primordios do pensamento ocidental como
fundamento em que todo o ser do ente se funda. O pensamento que busca
apreender o acontecimento-apropriador efetua um passo-atras para a origem,
experimentando o Ereignis como abertura. Para isso € necessario um despertar que
surge desde a abertura para a escuta do ser, para se pensar o impensado em sua
verdade, o ser no seu ocultamento. O passo-atras é, portanto, o movimento
necessario para ganhar o horizonte adequado ao pensamento do acontecimento-
apropriador; € a busca de um “outro come¢o” que nao o fundamento metafisico. O
acontecimento-apropriador implica um salto em relacdo ao primeiro comego, uma

ruptura com a metafisica. Assim, Masmela explica que:

Este caminho é um retrocesso que se remonta ao acontecimento-
apropriador como o ponto de partida da busca do que ha de se
pensar, isto é, do impensado em seu acabamento. O acontecimento-
apropriador, antes de ser um simples resultado dessa busca constitui
seu principio e seu fim, e é neste sentido o centro da gravidade que
domina o pensamento de Heidegger. Contudo, o caminho regressivo
do passo-atras que leva ao acontecimento-apropriador ndao € uma
‘regressdo para o fundamento” (Hegel), nem a elevacdo a um
pensamento transcendental. Tampouco se trata de um retorno
nostalgico a um pensamento impensado de nossa histéria. o
retrocesso do passo-atras se transita até um espacgo livre de jogo do
acontecimento-apropriador, com o qual se desloca por completo o
pensamento metafisico. Mas o caminho que leva até ele procede
dele mesmo, pois todo o passo no transitar que conduz ao
acontecimento-apropriador j& esta determinado por ele.'®®

O pensamento que busca apreender o acontecimento-apropriador efetua
um passo-atras para a origem, experimentando o Ereignis como abertura. Para isso
€ necessario um despertar que surge desde o despertar para a escuta do ser, para
se pensar o impensado em sua verdade, o ser no seu ocultamento. Assim, a
linguagem e a enunciagdo de carater proposicionais, baseadas no pensamento
representacional, a partir de fundamentos, sdo incapazes de pensar o Ereignis e a
verdade do ser. Neste ponto, podemos perceber a linguagem poética como
possibilitadora do espago onde se da o desencobrimento originario e 0 que evoca o
termo grego alétheia, ou desvelamento/velamento do ser, aquilo que se mostra, mas
também o que permanece oculto. Nas palavras de Heidegger: “E o poético que leva

a verdade ao esplendor superlativo [...] O poético atravessa, com seu vigor, toda

'8 cf. MASMELA, Carlos. Martin Heidegger: el tiempo del ser. Madrid: Editorial Trotta, 2000. p. 137.
(Tradugéo Nossa).



arte, todo desencobrimento do que vige na beleza.”'®® O dizer poético, enquanto dito
revelador, abre e funda um mundo histérico no qual as coisas se instauram e se
apresentam para nos. A poesia € um tipo de arte, a de fazer poemas, mas também
poiesis, que, assim como sabemos, significa produgdo no sentido de criagao.
Poetizar € dichten, um dizer (sagen) sob o modo do signo que torna manifesto e faz
ocorrer a manifestacdo do ente em sua abertura e funda, por isso, na palavra, na
sua esséncia dizente, o desvelamento do ser. Ou seja, poetizar, dizer poeticamente
€, antes de tudo, “dichten”. mostrar, tornar a coisa visivel, trazer a presenca as
coisas nomeadas.”®' O poema nomeia e nomeando chama. O nomear é o dizer do
poeta que chama as coisas ao mundo. Assim, a poesia se origina na palavra. Por
isso, Heidegger considera a palavra aquele acontecimento que dispbe a mais alta
possibilidade do homem: “Sé ha mundo onde ha palavra”.'®? S¢ a palavra pode fazer
com que haja mundo e, da mesma forma, fazer com que haja coisa.

O espaco aberto pela poesia € o0 mundo humano, a habitacdo do homem.
O proprio Heidegger diz que “a linguagem é a casa do ser”, o homem habitando
nela, existe na medida em que pertence a verdade do ser, protegendo-a e
guardando-a. Temos, neste ponto, mais uma vez a presenca da resposta a pergunta
heideggeriana colocada no inicio de nosso trabalho, quando o nosso autor
questiona, em A Origem da Obra de Arte, se a arte ainda é uma forma essencial e
necessaria em que acontece a verdade decisiva para o nosso ser-ai historico. A
linguagem poética traz o ente a palavra e ao aparecer, o que deve ser pensado aqui
€ a clareira do ser como espacgo originario, pois “0 que aparece, primeiro aparece
numa abertura, na clareira. O que ai aparece, a linguagem nomeia. Portanto,
existem dois momentos. O primeiro € o da abertura e o segundo € o da instauragéo
dessa abertura.”'®® Na critica & esséncia da técnica, foi visto que Heidegger trabalha,
necessariamente, a diferenca que ha entre a producao pela techne grega e a
producao pela técnica moderna. A técnica moderna € fabricac&o, caracterizada por
uma agressao a natureza das coisas, na medida em que a tecnologia se toma no

modo exclusivo pelo qual os entes podem ser revelados através da acessibilidade

%0 HEIDEGGER, Martin. A questo da técnica. In: Ensaios e conferéncias. op. cit. p. 37.

91 Cf. NUNES, Benedito. Heidegger e a poesia. Natureza Humana: Revista Internacional de Filosofia
e Praticas Psicoterapicas, Sao Paulo, v. 2, n. 1, 2000. p. 115.

2 HEIDEGGER, Martim. Hélderlin y la esencia de la poesia: arte y poesia. Barcelona: Anthopos,
2000. p. 113.

% FERREIRA, larle. A linguagem poética como dito revelador e a solicitude como agir ndo
metafisico. Fragmentos de Cultura, Goiania, v. 15, n. 4, pp. 681-693, abr. 2005. p. 685.



constante dos entes como recurso de matérias-primas e o uso desenfreado e
ilimitado de recursos humanos.

No entanto, a primeira (fechne) é poiesis, é criagdo artistica,
caracterizada pelo deixar-ser, deixar-eclodir o ente em sua emergéncia, ou seja,
uma forma pela qual o homem, interpelado pelo ser, constitui-se propriamente como
um ser-histérico, como habitante de um mundo aberto pelo des-velar, mas também
pelo deixar-velado da criacdo poética. Nesse sentido, segundo Marcia de Sa

Cavalcanti,

[...] acolher o que vem e chega segundo a medida de sua prépria
possibilidade é a esséncia do reconhecimento que abriga arte e
técnica numa mesma origem. Enquanto ‘poiesis’, arte e técnica
constituem um modo de desencobrimento, um movimento da
verdade. A ‘poiesis’ significa propriamente fazer aparecer o
verdadeiro.'®*

Assim, aquilo que foi dito por Heidegger, “é o poético que leva a verdade
ao esplendor superlativo”, aponta para o poetizar revelador da verdade originaria
pelo deixar-surgir daquilo que se apresenta, o que se da pela linguagem. Ora, se “a
linguagem é a casa do ser” e nela habitamos e constituimos nossa existéncia, na
medida em que pertencemos a verdade do ser, podemos aqui mencionar que a

esséncia da poesia € habitar:

Contudo, a produgédo poética precede-se a instauragdo do mundo
que se da pela construgdo, pelo proteger e resguardar aquilo que
surge pela poiesis. Eis porque Heidegger afirma que construir e
esculpir, ao contrario da poesia, acontecem sempre e s6 no aberto
do dito e do nomear. Caso ocorra apenas a criagdo € nao a
construcdo, cai-se na monotonia, negligenciando-se o mistério do
acontecimento. A criagao é, portanto, em esséncia, construcao, € por
em obra o acontecimento [...] Portanto ndo basta trazer a presenga, €
preciso construir, no sentido de “proteger e cultivar, a saber, cultivar
0 campo, cultivar a vinha.” [...] A produgao poética traz a presenca,
mas aquilo que € presenca ja declinou como poiesis. Habitar é ndo
perder a dimens&o da criagdo poética.'®®

Tal afirmagdo encontra sustentacdo no verso de Holderlin:
poeticamente o homem habita esta terra...” O habitar poeticamente, a nosso ver,
pode preparar o pensamento para que, dentro do nosso mundo técnico, haja um

outro possivel lidar com nossa morada e com o ser. E a poesia que nos permite

19 CAVALCANTI, Marcia C. de Sa. Arte e técnica. A Questdo da Técnica, Revista Filosofica
Brasileira do Departamento de Filosofia da UFRJ, Rio de Janeiro, vol. IV, n. 2, out. 1988. p. 97.

'¥* FERREIRA, larle. A linguagem poética como dito revelador e a solicitude como agir ndo
metafisico. Fragmentos de Cultura, Goiania, v. 15, n. 4, pp. 681-693, abr. 2005. p. 688.



morar. A morada assenta no poético porque é apenas através do dizer poético da
linguagem que um mundo pode ser preservado, trata-se, nesse caso, de uma
linguagem de carater ndo metafisico, uma linguagem que n&o viole nem destrua a
primazia da ocultacdo no proprio ser, mas, que, ao contrario, a respeite e a
preserve.'?® Esse modo de habitar o mundo originariamente e o redirecionamento ao
ser acontecem a partir de uma tomada de consciéncia de nossa atual situacgao,
tendo em vista que o proprio homem também tornou-se dis-ponibilidade técnica e o
arrazoamento do império da razdo e do calculo uniformizou e dissimulou a prépria
esséncia do homem. Perde-se a dimensao de ser-no-mundo-na-e-pela-linguagem e
surge entdo a interpelacao técnica entre homem e ser. Uma “bioética originaria® que
propomos no horizonte tedrico de A Questéo da Técnica como também em outros
textos heideggerianos que lidam com o habitar e o pensar, tem sua constituicdo no
habitar poeticamente, pois 0 modo mais originario pelo qual a totalidade dos entes é

revelada é através do poético. E o poético que caracteriza a morada do homem.

A abrangéncia genuina do (bio)ético ndo é limitada ao humano ou
sequer ao sensivel; alarga-se ao todo das entidades. Diz respeito a
atitude através da qual nos comportamos para com as entidades,
como nos mantemos em relagdo ao ser das entidades, e como por
sua vez noés proprios somos mantidos pelo nosso ser. Diz respeito a
se moramos poeticamente sobre a terra. Diz respeito a se
conservamos e cuidamos das entidades — deixando-as ser aquilo
que sao, entregando-as a sua propria esséncia — ou se procuramos a
vinganga pela sua nao transparéncia ao nosso olhar e pela sua nao
acessibilidade as nossas exigéncias de controlo total [...] Ha a
possibilidade de uma atitude e comportamento para com as
entidades muito diferentes dos prescritos pela tecnologia, “a
possibilidade de morar no mundo de um modo totalmente diferente”.
Esta possibilidade € simplesmente a de morar poeticamente sobre a
terra; é a possibilidade de uma (bio)ética genuina e primordial [...] Tal
como a verdadeira abrangéncia da ética se estende as entidades
como um todo, também uma ética ambiental deve chegar a
existéncia humana — isto &, ser no mundo, morar na casa do mundo
— na sua totalidade. Na verdade, s6 neste caso a terra pode ser um
ambiente genuino numa era tecnolégica.'®’

Com isto, queremos apontar que Heidegger sugere que € na arte, e,
portanto, no poético, que podemos ser explicitamente conduzidos ao mistério que é
inerente a toda a revelacdo e podemos aprender que somos necessarios para a

salvaguarda da desocultacdo. E também aqui que podemos aprender a morar, a

% Cf FOLTZ, Bruce V. Habitar a terra: Heidegger, ética ambiental e a metafisica da natureza. op.
cit. p. 147-148.
7 Ibid., p. 202; 207.



habitar a terra de uma maneira que se mantém proxima da natureza (physis) e que é
capaz de ouvir o significado que ela anuncia. Tal como se torna claro, ao longo de
nosso trabalho, que na nossa relagcdo com a natureza, com a nossa morada — tal
como em todas as nossas relagdes mais essenciais — a poesia e a habitagao estao
inseparavelmente interligadas e constituem, desse modo, a possibilidade de uma
“bioética originaria” no horizonte teérico heideggeriano. E isto que é cantado pelo
poeta Holderlin e que Heidegger pronuncia quase no final de sua conferéncia sobre

a questao da técnica: “... poeticamente o homem habita esta terra...”



CONCLUSAO

O motivo para uma conclusdo vem-nos da conferéncia “... Poeticamente o
homem habita...” que Martin Heidegger pronunciou aos 6 de outubro de 1951 em
Buhlerhéhe e que foi publicada no primeiro caderno de “Akzente”, revista de poesia
editada por W. Hollerer e Hans Bender, em 1954. Heidegger pensa cuidadosamente
as palavras extraidas de um poema tardio de Hdolderlin, o0 poema comeca assim: No
azul sereno floresce a torre da igreja com o teto de metal... Para ouvir com inteireza
as palavras do poeta “... poeticamente 0 homem habita...”, Heidegger, esboc¢a duas
interrogacdes que se propde responder: “... poeticamente o homem habita...” A rigor,
podemos assumir que poetas habitem poeticamente. Mas como entender que ‘o
homem’, ou seja, que cada homem habite sempre poeticamente? Nao sera o habitar
incompativel com o poético?”'%®

O habitar poeticamente deve ser interpretado a partir de seu vigor
essencial. Pensar o habitar a partir da relacdo com o poético permite constituir a
possibilidade de um redirecionamento da relacdo de pertenca do homem ao ser e
uma compreensdo da existéncia humana em seu lidar com a terra. Dentro do
movimento da meditacdo heideggeriana, quando Hoélderlin fala do habitar, ele
vislumbra o traco fundamental da presenca humana. A poesia, compreendida em
seu modo vigoroso e essencial como um permitir desvelar alguma coisa, deixar-
surgir, deixar-habitar, pode permitir ao habitar ser um habitar em sentido proprio.
Desse modo, a esséncia da poesia é habitar.

No entanto, o homem s6 consegue habitar poeticamente segundo a
medida pela qual a sua esséncia é apropriada aquilo que o homem €& capaz e assim
faz uso de sua esséncia. E de onde o homem recebe aquilo que o faz assumir a
exigéncia de adentrar a esséncia de alguma coisa? Heidegger diz que o homem a
‘recebe no apelo da linguagem. Mas isso certamente apenas e enquanto o homem
ja estiver atento & esséncia da linguagem.”'®® E a linguagem poética (dichten) como
um dito revelador que, primeiro e em ultima instancia, nos acena a esséncia de
alguma coisa. O acesso a esséncia de alguma coisa nos advém propriamente da

linguagem. Todavia, a medida que a linguagem, mas que reduzida ao meio universal

%8 HEIDEGGER, Martin. “... poeticamente o homem habita...” In; Ensaios e conferéncias. op. cit. p.
165.
% Ibid., p. 167.



de esclarecimento, adquiriu o sentido de l6gica e razao em nosso percurso historico,
a superposi¢cao da razao e evidéncia constitui 0 acesso privilegiado a luz da qual o
homem moderno descobre a substéncia e consisténcia das coisas. Nesse sentido,

diz Heidegger:

[...] circula no planeta, de maneira desenfreada e habil, um falatério,
um escrever e uma transmissdo de coisas ditas. O homem se
comporta como se fosse o criador e o soberano da linguagem. A
linguagem, no entanto, permanece a soberana do homem. Quando
essa relacido de soberania se inverte, 0 homem decai huma estranha
mania de producdo. A linguagem torna-se meio de produgao [...]
Cuidar do dizer, mesmo nessa manipulagéo da linguagem, é sem
duvida, positivo. Contudo, s6 esse cuidado ndo basta para nos ajudar
a retornar a verdadeira relagdo de soberania entre a linguagem e o
homem. Em sentido préprio, a linguagem é que fala. O homem fala
apenas e somente a medida que co-responde a linguagem, a medida
que escuta e atende ao apelo da linguagem [...] O co-responder, em
que o0 homem escuta propriamente o apelo da linguagem, é a saga
que fala no elemento da poesia.?*

Em busca dessa possibilidade primeira do co-responder entre homem e
linguagem, sendo esta o elemento que nos acena a esséncia das coisas e a nossa
propria esséncia, Heidegger desenvolve todo o seu pensamento acerca da co-
pertinéncia entre habitar e poesia. Ao dizer que “a linguagem € a casa do ser’,
Heidegger aponta que o homem escuta o apelo da linguagem a medida que
pertence a verdade do ser. Sendo constituido, assim, pela linguagem o homem
habita a casa do ser e, nesse habitar, funda e abre um mundo histérico no qual as
coisas sao reveladas pelo dizer poético. No entanto, as coisas que sao trazidas a
presenca podem elas proprias ser reveladas e conservadas apenas se morarmos
originariamente, isto €, apenas se a atitude que guia e sustenta o nosso
comportamento para com os entes for uma atitude poética.

Como vimos anteriormente, a esséncia da poesia é habitar, € o poético

1] ”

que caracteriza a morada. “... Poeticamente o homem habita... ”, o que significa
isso? A nosso ver, pode significar no ambito do dizer poético o redirecionamento
entre homem e ser e o usufruir da terra enquanto terra. E por meio de nossa relacdo
com O ser, que somos capazes de habitar a terra. Quando falamos em
redirecionamento na relacdo entre homem e ser, estamos nos referindo a nossa
situacao no seio do destinamento técnico, pois a interpelagao técnica e a apreensao

metafisica da natureza como um dominio particular de coisas que estdo apenas

20 1bid., pp. 168.



permanecendo presentes a mao, dis-pdée da natureza como um recurso, uma
matéria-prima e consequentemente um componente do estoque (Bestand) que é
instalado no ambito da estrutura tecnologica. A atitude metafisica e tecnoldgica que
lida com a terra a partir de um comportamento produtivista, oculta 0 seu modo
essencial de ser enquanto terra.

O que inquieta Heidegger nao &, por exemplo, o fato da polui¢ao industrial
por em perigo a vida no planeta, mas o fato de todo o planeta se posto a servigo do
homem mediante o calculo. Como apresentamos, a técnica intima e obriga a
natureza a submeter-se ao homem que, numa atitude relacionada a subjetividade da
metafisica moderna, confere uma fei¢cao técnica a natureza, na exata propor¢gao em
que esta permite sua quase que total calculabilidade e planificagcdo. Assim, no
mundo técnico, o objeto passa a ser a pura e simples subsisténcia disponivel, fundo
ou estoque (Bestand) colocado ao poder do sujeito. Isso vale para os objetos
naturais e para os objetos técnicos e as maquinas.

De outro modo, € apenas através do comportamento poético que a terra
pode sustentar a habitagdo humana. A linguagem poética € mais essencialmente o
tipo de dizer que constitui o fazer aparecer aquilo a que chamamos mundo,
clareando-o e ocultando-o. Habitar o mundo € primordialmente um cuidar, um
conservar aquilo que nos abriga e nos circunda que resulta no deixar-ser das coisas
trazendo-as a sua esséncia. Habitar poeticamente esta terra ocorre, portanto,
através da conservacao, cuidado e deixar-ser daquilo que é clareado e fundado no
ambito do poético. No decorrer de nosso trabalho, tentamos demonstrar que o
habitar e a poesia podem apontar a constituicdo de uma “bioética originaria” no
horizonte tedrico de A Questdo da Técnica, como também em outros textos
heideggerianos que falam sobre o habitar e a poesia. Isso se da uma vez que
passamos por uma crise que acontece com o habitar em sua esséncia nesse nosso
destinamento técnico. Segundo Heidegger, a crise propriamente dita de habitagao é
mais antiga do que as guerras mundiais e as destruicbes, mas antiga também do
que o crescimento populacional na terra e a situagao do trabalhado industrial. Desse
modo podemos dizer com Heidegger que a crise propriamente dita do habitar
consiste em que os homens precisam primeiro (re)aprender a habitar, buscar a
esséncia do habitar.

Uma “bioética originaria” que vislumbramos na critica heideggeriana a

técnica moderna esta constituida pelo habitar poeticamente. Trata-se de buscar a



esséncia do habitar em meio a crise propriamente dita do habitar, uma vez que no
mundo da técnica o homem desaprendeu como manter-se na terra, por isso ele tem
que (re)aprender a morar. Uma meditagdo bioética, pois a crise pela qual passamos
atinge essencialmente a nossa morada, o modo pelo qual habitamos a terra, acena
para abrir aos homens uma outra possibilidade de se situar no mundo, de morar
juntos. O traco fundamental desse modo de morar € o “resguardar”, que significa ter-
que habitar a linguagem, a casa do ser, e que habitar a linguagem é pensar
poeticamente, pois a poesia € a esséncia do habitar.

13

No fim de sua conferéncia poeticamente o homem habita...”,
Heidegger pergunta: “E nds habitamos poeticamente? Parece que habitamos sem a
menor poesia.”®! Isso é posto em questdo porque nossa capacidade de tomar tal
atitude provém da estranha desmedida que abusa das contagens e medigdes e que
no reciproco comum-pertencer entre homem e ser ouvimos a interpelacdo que
determina a constelagcdo de nossa época técnica. Uma tomada de consciéncia de
nossa crise no seio do mundo técnico nos possibilita uma “bioética originaria” em
permanente escuta ao apelo do poético em toda a sua esséncia e vigor. S6 assim
podemos aprender a habitar a terra. E, se Holderlin define a “vida do homem” nesse
seu poema tardio como uma “vida habitante”, Heidegger sustenta que somente
através da busca da esséncia do habitar: a poesia, € que podemos esperar uma
virada nesse habitar em crise, sem poesia, pois: “Se o0 poético acontece com

propriedade o homem habita esta terra humanamente.”?*

1 HEIDEGGER, Martin. “... poeticamente o homem habita...” In; Ensaios e conferéncias. op. cit. p.
179.
22 1bid., pp. 180.



REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS
1. Obras primarias
HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem. 3. ed. Tradugado de Marcia de Sa C.

Schuback. Petropolis, RJ: Vozes; Braganga Paulista: SP: Editora Universitaria Sao
Francisco, 2003.

. A origem da obra de arte. Lisboa: Edigdes 70. 1990.

. A questédo da técnica. In: Ensaios e conferéncias. 2. ed. Tradugdo de Emmanuel
C. Leao; Gilvan Fogel; Marcia Sa C. Schuback. Petrépolis, RJ: Vozes, 2002.
2. Obras secundarias
2.1. Outras obras de Heidegger
HEIDEGGER, M. A superagao da metafisica. In: Ensaios e conferéncias. 2. ed. Tradugao

de Emmanuel C. Ledo; Gilvan Fogel; Marcia Sa C. Schuback. Petrépolis, RJ: Vozes, 2002.

. Carta sobre el humanismo. In: Hitos. Traduccién de Helena Cortés y Arturo Leyte.
Madrid: Alianza Editorial, 2007.

. Conceptos fundamentales. Madrid: Alianza Editorial, 1989.
. Holderlin y la esencia de la poesia: arte y poesia. Barcelona: Anthropos, 2000.

. Identidade e Diferenca. In: Conferéncias e escritos filoséficos. Traducao e notas
de Ernildo Stein. Sdo Paulo: Nova Cultural, 2005.

. La vuelta. In: Filosofia, ciencia y técnica. Traduccion de Francisco Soler.
Santiago do Chile: Editorial Universitaria, 1997.

. Los conceptos fundamentales de la metafisica: mundo, finitud y soledad.
Traduccién de Alberto Ciria. Madrid: Alianza Editorial, 2007.

. O fim da filosofia e a tarefa do pensamento. In: Conferéncias e escritos
filosoficos. Traducao e notas de Ernildo Stein. Sdo Paulo: Nova Cultural, 2005.

. Ser e Tempo. 2. ed. Tradugao revisada e apresentacao de Marcia Sa C.
Schuback; posfacio de Emmanuel Carneiro Le&o. Petropolis: Vozes; Braganga Paulista:
Editora Universitaria Sao Francisco, 2006.



. Que é isto — a filosofia? In: Conferéncias e escritos filoséficos. Tradugao e notas
de Ernildo Stein. Sdo Paulo: Nova Cultural, 2005.

. Que é Metafisica? In: Conferéncias e escritos filoséficos. Tradugao e notas de
Ernildo Stein. Sao Paulo: Nova Cultural, 2005.

2.2. Obras e artigos sobre Heidegger

BICCA, Luiz. Ipseidade, angustia e autenticidade. Sintese Nova Fase. Belo Horizonte, v.
24,n.76, p. 11-36, 1997. Trimestral.

CAVALCANTI, Marcia C. de Sa. Arte e técnica. A Questao da Técnica, Revista Filosdfica
Brasileira do Departamento de Filosofia da UFRJ, Rio de Janeiro, vol. IV, n. 2, out. 1988.

DUARTE, André. Heidegger e foucault, criticos da modernidade: humanismo, técnica e
biopolitica. TRANS/FORM/ACAO: Revista de Filosofia da Universidade Estadual Paulista,
UNESP. Sao Paulo: Fundacéao Editora da Unesp, v. 29, n. 2, p. 1-302, 2006.

. Por uma ética da precariedade: sobre o traco ético de Ser e Tempo. Natureza
Humana: Revista Internacional de Filosofia e Praticas Psicoterapicas, Sdo Paulo, ano 1, v.
2.,n.1,2000.

DUQUE-ESTRADA, Paulo César. Ciéncia e pos-representagdo: notas sobre Heidegger.
Politica e trabalho, Revista de Ciéncias Sociais, ano 22, n. 24. Joao Pessoa: PPGS, UFPB.
2006.

ESPIGARES, Pablo Pérez. Nihilismo y violencia en la era de la técnica: diagndstico epocal
desde la critica de Heidegger a la metafisica. Pensamiento. Revista de Investigacion e
Informacion Filosoéfica. Madrid: Universidad Pontificia Comillas, vol. 63, num. 235, p. 1-172.
enero-abril 2007.

FERREIRA, larle. A linguagem poética como dito revelador e a solicitude como agir ndo
metafisico. Fragmentos de Cultura, Goiania, v. 15, n. 4, p. 681-693, abr. 2005.

FOLTZ, Bruce V. Habitar a terra: Heidegger, ética ambiental e a metafisica da natureza.
Tradugao de Jorge Seixas e Sousa. Lisboa: Piaget, 2000.

HAAR, M. Heidegger e a esséncia do homem. Tradugdo de Ana Cristina Alves. Lisboa:
Piaget, 1997.

LEAO, Emmanuel Carneiro. A técnica e o mundo no pensamento da terra. A Questao da
Técnica, Revista Filosdéfica Brasileira do Departamento de Filosofia da UFRJ, Rio de
Janeiro, vol. IV, n. 2, out. 1988.



LOPARIC, Zeljko. Etica e finitude. 2. ed. revista e ampliada. Séo Paulo: Escuta, 2004.

. Heidegger réu — um ensaio sobre a periculosidade da filosofia. Campinas, SP:
Papirus, 1990.

. Sobre a responsabilidade. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2003.
MASMELA, Carlos. Martin Heidegger: el tiempo del ser. Madrid: Editorial Trotta, 2000.

NUNES, Benedito. Heidegger e a poesia. Natureza Humana: Revista Internacional de
Filosofia e Praticas Psicoterapicas, Sao Paulo, v. 2, n. 1, 2000. p. 103-127.

RUDIGER, Francisco. Martin Heidegger e a questio da técnica: prospectos acerca do
futuro do homem. Porto Alegre: Sulina, 2006.

STEIN, Ernildo. Compreensao e finitude: estrutura e movimento da interrogacgao
heideggeriana. ljui, RS: Ed. Unijui, 2001.

. Seis estudos sobre “Ser e Tempo”. 3. ed. Petropolis, RJ: Vozes, 2005.

TERCIC, Vida. De Ser e Tempo a Tempo e Ser: os passos de Heidegger em dire¢cao ao
Ereignis. Fragmentos de Cultura. Goiania, v. 12 (especial). p. 141-159, out. 2002.

ZARADER, Marlene. Martin Heidegger e as palavras de origem. Lisboa: Instituto Piaget,
1998.

ZIMMERMAN, Michael E. Confronto de Heidegger com a Modernidade: tecnologia,
politica e arte. Traducéo de Jodo Souza Ramos. Lisboa: Piaget, 1990.

3. Outras obras e artigos
ANDERY, Maria Amélia. Para compreender a ciéncia: uma perspectiva histérica. 5. ed. Rio

de Janeiro: Espaco e Tempo, 1994.

ANJOS, Marcio Fabri. Bioética: abrangéncia e dinamismo. In: BARCHIFONTAINE, Christian
de Paul de; PESSINI, Leo (Orgs.) Bioética: alguns desafios. 2. ed. Sdo Paulo: Ed. do
Centro Universitario Sdo Camilo, Ed. Loyola, 2002.]

BACON, Francis. Novum organum. Tradugao de Aluysio Reis de Andrade. In: Os
Pensadores. Sao Paulo: Abril Cultural, 1984.



BERCIANO, Modesto. Técnica moderna y formas de pensamiento. Salamanca: Ed.
USAL, 1982.

BERLINGUER, Giovanni. A ciéncia e a ética da responsabilidade. In: NOVAES, Adauto
(org.). O homem maquina: a ciéncia manipula o corpo. Sao Paulo: Companhia das letras,
2003.

CAPRA, Fritjof. O ponto de mutagao: a ciéncia, a sociedade e a cultura emergente.
Traducéo de Alvaro Cabral. Sdo Paulo: Cultrix, 2006.

CASTORIADIS, Cornelius. Encruzilhadas do labirinto. S0 Paulo: Paz e Terra, 1993.

DESCARTES, René. Discurso do método. In: Os pensadores. Vol. |. 4. ed. Traducao de J.
Guinsburg e Bento Prado Junior. Sdo Paulo: Nova Cultural, 1987.

. Meditagbes. In: Os Pensadores. Sdo Paulo: Nova Cultural, 2006.

HEGEL, G. W. F. Estética, a idéia e o ideal. In: Os Pensadores. Sdo Paulo: Abril Cultural,
1974.

HOTTOIS, Gilbert. El paradigma bioético: una ética para la tecnociencia. Barcelona:
Anthropos, 1991.

JONAS, Hans. Etica, medicina e técnica. Tradugao de Fernando Anténio Cascais. Lisboa:
Vega; Passagens, 1994,

. O principio responsabilidade: ensaio de uma ética para a civilizagao tecnolégica.
Tradugao de Marijane Lisboa; Luiz Barros Montez. Rio de Janeiro: Contraponto: Ed. PUC-
Rio, 2006.

NUNES, Benedito. Crivo de papel. 2. ed. Sdo Paulo: Atica, 1998.
OMNES, Roland. Filosofia da ciéncia contemporanea. Sao Paulo: UNESP, 1996.

POTTER, V. R. Bioética global e sobrevivéncia humana. In: BARCHIFONTAINE, Christian
de Paul de; PESSINI, Leo (Orgs.) Bioética: alguns desafios. 2. ed. Sdo Paulo: Ed. do
Centro Universitario Sdo Camilo, Ed. Loyola, 2002.

REICH, Warren T. Encyclopedia of Bioethics, 4. vol., New York; London: Macmillan; Free
Press, 1982.



RICOUER, Paul. A regiao dos filésofos. Sdo Paulo: Edigbes Loyola, 1996.

SANTOS, Boaventura de Sousa. A critica da razao indolente: contra o desperdicio da
experiéncia. Sdo Paulo: Cortez, 2000.

. Pela mao de Alice: o social e o politico na pés-modernidade. 7. ed. Sao Paulo:
Cortez, 2000.

. Um discurso sobre as ciéncias. 2. ed. S0 Paulo: Cortez, 2004.

SCHELSKY, H. Auf der Suche nach Wirklichkeit, Munich, Goldmann, 1979. pp. 456-457. In:
HOTTOIS, Gilbert. El paradigma bioético: una ética para la tecnociencia. Barcelona:
Anthropos, 1991.

SIQUEIRA, José Eduardo. Hans Jonas e a ética da responsabilidade. O Mundo da Saude —
Sao Paulo, ano 23, v. 23, n. 5, set./out. 1999.

VATTIMO, G. As aventuras da diferenca. Lisboa: Edi¢cdes 70, 1988.
WEBER, Max. Ciéncia e politica: duas vocacgdes. 18. ed. Sdo Paulo: Cultrix, 2004.

ZUBEN, Newton Aquiles von. A bioética e tecnociéncias: a saga de Prometeu e a
esperanca paradoxal. Bauru, SP: Edusc, 2006.



