
 
 

MARIA DA CONCEIÇÃO DE ANDRADE VIANA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A VITA ACTIVA NO PENSAMENTO ARENDTIANO 

A ESSÊNCIA DA POLÍTICA NA OBRA A CONDIÇÃO HUMANA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife, agosto de 2007 



 
 

MARIA DA CONCEIÇÃO DE ANDRADE VIANA 

 

 

 

 

 

 

 

 

A VITA ACTIVA NO PENSAMENTO ARENDTIANO 

A ESSÊNCIA DA POLÍTICA NA OBRA A CONDIÇÃO HUMANA 

 

 

 

 

 

Dissertação de mestrado apresentada pela 
candidata Maria da Conceição de Andrade 
Viana, sob a orientação do Prof. Dr. Jesús 
Vázquez, ao Programa de Pós-graduação em 
Filosofia da Universidade Federal de 
Pernambuco, como nota parcial para 
obtenção de título de Mestra em Filosofia. 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

Recife, agosto de 2007 



 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 1 

 



 2 

 
 
 
 
 

AGRADECIMENTOS 
 
 
 
 
 
 
 
Ao término deste exercício, reflito por um momento seu significado. E chego ao 
entendimento de que, mais que um trabalho acadêmico, foi um exercício do pensamento. 
Pensamento e compreensão que, embora tenham relação direta com os acontecimentos do 
âmbito dos assuntos humanos, constituem, no dizer de Hannah Arendt, fonte de inspiração 
de coisas duráveis, mas que não produzem qualquer coisa tangível. Só com a reificação, 
pelo exercício da escrita e pelo uso da linguagem, é que o pensamento torna-se realidade. É 
nesse sentido que gostaria de agradecer aos que estiveram direta ou indiretamente presentes 
na realização desta tarefa. 



 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

O que salva as ações dos homens de sua inerente 
inutilidade não é outra coisa senão essa discussão 
incessante que se trava em tono delas, a qual, por 
sua vez, permanece inútil a não ser que dê origem 
a certas concepções e a determinados marcos 
dominantes que favoreçam a futura evocação ou 
que simplesmente lhe sirvam de referência. 

Hannah Arendt (Da revolução) 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

RESUMO 
 
 
A pluralidade como categoria central da política difere da linha da tradição para a qual o 
homem, e não os homens, ocupa o centro das reflexões. A formulação platônica contrapõe-
se à pólis e ao que nela é definido como liberdade, pois pluralidade corresponde ao âmbito 
das opiniões e não ao âmbito confiável da verdade. Para uma reconsideração do conceito de 
vita activa, Hannah Arendt põe-se ao exame fenomenológico e fundamental, na pólis pré-
filosófica, do sentido que os gregos davam às atividades da condição humana. Isto implica 
também a interrogação sobre o significado e a primazia que cada época histórica conferiu a 
cada uma delas. Trabalho, (labor), obra (work) e ação são constituintes da vita activa e 
estão em direta correspondência com as condições humanas básicas: a vida, a mundanidade 
e a pluralidade. O agir com os objetos, próprio do homo faber, define-o nos primeiros 
estágios da era moderna. Como animal laborans, ocupa lugar de destaque e a necessidade é 
posta como fim último. A política, iniciadora de processos, perde em dignidade e em 
espaço de liberdade. A constatação de que o espaço público deixa de existir e a política é 
substituída pela administração de coisas não impediram Hannah Arendt de pensar a 
possibilidade do acontecimento político em sua essência. Este acontecimento é reconhecido 
nos movimentos revolucionários modernos e contemporâneos presentes nos sistemas de 
conselhos que, como órgãos de ação, brotam espontaneamente. 
 
Palavras-chave: vita activa, ação, política, pluralidade, modernidade. 
 



 
 

ABSTRACT 
 
 
Plurality as central category in politics differs of traditional interpretation to which man, 
and not men, occupies the center of reflections. Plato’s formulation opposes to polis and to 
what is defined as freedom, because plurality corresponds to the realm of opinions and not 
to the certain realm of truth. Hannah Arendt intended to examine especially a 
philosophically Greek meaning given to activities of human condition in the pre-
philosophical polis and then to rethink the concept of vita activa. This also implicates to 
ask for the meaning and primacy that every historical epoch gives to every single activity. 
Labor, work and action are components of vita activa and are in close correspondence with 
the basic human conditions: life, mundanity, and plurality. The act, characteristic of homo 
faber, defines man at the beginning of modern politics. Then man, as animal laborans, 
occupies an important place at this time. Politics, responsible by processes, loses its dignity 
and its freedom. Public space no longer exists and politics has been replaced by 
administration of things, however, Hannah Arendt does think the possibility of politics 
rises. That possibility has been recognized in modern and contemporary revolutionary 
movements present in systems of councils, which, as instruments of action, arise 
spontaneously. 
 
Keywords: vita activa, action, politics, plurality, modernity. 
 



 
 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO  ................................................................................................................ 08 

 

1 A TRADIÇÃO E A ÉPOCA MODERNA  ................................................................... 15 

1.1 A QUEBRA DA TRADIÇÃO DE PENSAMENTO POLÍTICO OCIDENTAL ........ 15 

1.2 INVERSÕES DE SISTEMAS ENQUANTO TENTATIVAS DE SUPERAÇÃO ..... 19 

1.3 A DESCONSTRUÇÃO FENOMENOLÓGICA ARENDTIANA E A 

RECONSTRUÇÃO DE UM REFERENCIAL PRÓPRIO PARA O ENTENDIMENTO DA 

MODERNIDADE .............................................................................................................. 25 

1.4 ORIGENS DA TENSÃO ENTRE A FILOSOFIA E A POLÍTICA ........................... 30 

 

2 A PÓLIS PRÉ-FILOSÓFICA: ESPAÇO DE APARÊNCIA E 

IMPERECIBILIDADE DA AÇÃO E DO DISCURSO  ................................................ 34 

2.1 O REFERENCIAL TEÓRICO ..................................................................................... 34 

2.2 A CATEGORIA ‘PLURALIDADE’ NA CONSTRUÇÃO DO PENSAMENTO 

ARENDTIANO .................................................................................................................. 38 

2.3 AS ESFERAS PÚBLICA E PRIVADA ....................................................................... 40 

2.4 VITA ACTIVA: TRABALHO (LABOR), OBRA (WORK) E AÇÃO ........................... 47 

 

3 O MUNDO MODERNO ............................................................................................... 54 

3.1 A SUPREMACIA DO TRABALHO (LABOR) NO MUNDO MODERNO ............... 55 

3.2 A AÇÃO (PRÁXIS) COMO OBRA (POIÉSIS): ELIMINAÇÃO DO ESPAÇO 

PÚBLICO ............................................................................................................................61 

3.3 A POSSIBILIDADE DE RECUPERAÇÃO DA POLÍTICA EM SUA ESSÊNCIA: A 

AÇÃO NO ACONTECIMENTO HISTÓRICO ................................................................ 63 

 

CONCLUSÃO ................................................................................................................... 70 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  ........................................................................... 74 



 8 

INTRODUÇÃO 
 

 

Como compreender a crise contemporânea da política, uma época em que o discurso está 

associado à ocultação dos fatos, à mentira e à corrupção, onde há um sentimento geral de 

desprezo pela política e quando se chega a não acreditar mais nessa capacidade humana de 

revelação e entendimento? Por um lado, o discurso mostra-se vazio e a histórica 

substituição da política por atividades identificadas muito mais à economia, à religião ou à 

etnia aumenta e aprofunda a perda de dignidade. A política é algo que não pode ser 

desperdiçado, segundo Hannah Arendt. É uma dimensão essencial da condição humana e 

sua trajetória intelectual é marcada pelo esforço de recuperação do sentido desta dimensão 

da existência humana. 

 

Os acontecimentos totalitários decorrentes das duas grandes guerras mundiais sinalizaram 

uma quebra na tradição de pensamento político ocidental. Na reflexão arendtiana, são estes 

acontecimentos que evidenciam o fim da política e eliminam a possibilidade de existência 

de organizações humanas livremente estabelecidas, pois negam ao homem a possibilidade 

de responder aos apelos de singularização. Restou a existência de contingentes 

massificados, prontos a responder aos apelos de palavras de ordem, ideológicos e étnicos. A 

ideologia tem nesse contexto o poder de substituição da ação que impulsionaria os homens 

a relacionarem-se em torno de interesses comuns para a constituição de espaços de 

pluralidade onde aconteceria a política. O sistema totalitário traz como novidade a 

sustentação na coação e subordinação de todos a um único princípio, o da ideologia. Este 

acontecimento trouxe, para Arendt, indagações que orientaram todo seu trabalho de 

investigação daí por diante: “Como foi possível esse acontecimento? Qual o sentido da 

política?”. 

 

Nossa tradição de pensamento político ocidental (doravante simplesmente tradição) tem 

início marcado pela tensão entre a filosofia e a política quando da condenação de Sócrates 

que faz “Platão desencantar-se com a vida da polis e, ao mesmo tempo, duvidar de certos 



 9 

princípios fundamentais dos ensinamentos socráticos”.1 Para Arendt, as concepções 

platônicas do conhecimento da verdade trazem padrões absolutos em substituição à opinião 

(doxa); e a visão de que a ação entendida como obra (poiésis), contida na aplicação da 

doutrina das idéias, traz parâmetros que visam a uma melhor forma de governo e oferece 

segurança em termos de desempenho e previsibilidade. São concepções que trarão 

influência duradoura para a tradição. Afirma que “tais padrões, pelos quais os atos humanos 

poderiam ser julgados e o pensamento poderia atingir alguma medida de confiabilidade, 

tornaram-se, daí em diante, o impulso primordial de sua filosofia política”.2 

 

Ela considera que o conflito Sócrates traz como conseqüência a separação entre 

pensamento e ação, entre filosofia e realidade. Isto interfere na origem da tradição e influi 

na perda do sentido original que as atividades, realizadas pelos gregos, tinham  e que 

passam a ser vistas em bloco. 

 

Para uma reconsideração do conceito de vita activa, Arendt propõe-se o exame, na pólis 

pré-filosófica, do sentido que os gregos davam às atividades fundamentais, enquanto 

manifestação da condição humana. O exame dessas atividades como traços 

fenomenológicos fundamentais implica também a interrogação sobre o significado e a 

primazia que cada época histórica conferiu a cada uma delas. 

 

Assim, enquanto na Grécia antiga a atividade política e o exercício da liberdade ocupavam 

o ponto mais alto na hierarquia das atividades humanas, e o trabalho era considerado como 

sujeição humana às necessidades da vida—estava na base dessa hierarquia—, na 

modernidade, essa situação é revertida. O espaço público passa por transformações 

estruturais e o homem, enquanto animal laborans, está no topo dessa hierarquia. Apesar de 

considerar-se um avanço político o fato de o trabalhador ser admitido na esfera pública com 

direitos à participação política, esta situação deve ser vista com reservas, pois o significado 

do que se faz não tem mais importância diante do objetivo único de conseguir satisfazer as 

                                                 
1 ARENDT, Hannah. A dignidade da política: ensaios e conferências. 2. ed. Rio de janeiro: Relume Dumará, 
1993, p. 91. 
2 Ibd, p. 92. 



 10 

necessidades vitais. O tempo livre é dedicado à apropriação e ao consumo de bens 

produzidos, e 

 

O importante não é que, pela primeira vez na história, os operários tenham sido 
admitidos com iguais direitos na esfera pública, e sim que quase conseguimos 
nivelar todas as atividades humanas, reduzindo-as ao denominador comum de 
assegurar as coisas necessárias à vida e de produzi-las em abundância. O que quer 
que façamos, devemos fazê-lo a fim de “ganhar o próprio sustento”.3 

 

Hannah Arendt tem como principal interesse a recuperação do sentido da política como 

modo de vida do homem na pluralidade, dimensão essencial da vida humana. A 

importância que se atribui à obra, (work) em detrimento da ação, é um traço comum que 

percebe em todos os filósofos políticos desde Platão. No entanto, entendemos que ela não 

refuta a instrumentalidade das relações entre meios e fins simplesmente, nem rejeita a 

experiência da obra (work) enquanto tal, mas, de fato, refuta a “generalização da 

experiência da fabricação, na qual a utilidade e a serventia são estabelecidas como critérios 

últimos para a vida e para o mundo dos homens”.4 

 

A ênfase na categoria da ação nos textos arendtianos resulta na necessidade de caracterizar 

a política como reveladora do quem (e não do que) do homem, como um ser que age e que 

inicia processos novos. A possibilidade de recuperação da dignidade e do sentido da 

política só é possível se a ação estiver no centro de sua efetivação e traga consigo a garantia 

da liberdade como razão de ser da vida política.  

 

O objetivo deste exercício é explicitar a essência da política, a partir da reconsideração de 

vita activa, que traz a análise das atividades básicas constituintes da estrutura da condição 

humana. Estas questões não estão apenas presentes em A condição humana, obra em que 

destaca a vita activa, mas no conjunto das obras de Hannah Arendt, notadamente Entre o 

passado e o futuro, A dignidade da política, O que é política, Origens do totalitarismo, 

entre outras. Para compreender a desconstrução fenomenológica e a reconstrução do quadro 

conceitual que serviu de referência para o estudo das transformações da política na 

modernidade, julgamos necessário um exame do entendimento arendtiano da tradição e de 

                                                 
3 ARENDT, Hannah. A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 139. 
4 Ibd, p. 170. 



 11 

sua crítica às tentativas de superação, por inversão, em nosso primeiro capítulo. O quadro 

conceitual possibilita analisar a essência da política em diferentes épocas, desde o início da 

tradição—marcado pelo conflito entre filosofia e política. O ponto de partida de Hannah 

Arendt é a análise mais geral de um momento de ruptura na história política e de como os 

eventos relacionados influem na opinião de pensadores preocupados com os descaminhos, 

com a distância entre os conceitos que serviram de referência até então e que passaram a 

não dar mais conta da realidade. Traz, como exemplo, Kierkegaard, Nietzsche e Marx e 

defende que fazer a crítica à tradição, nos moldes de inversão de sistemas, não resulta em 

superação. Afirma que eles, pioneiros na tentativa de explicar a modernidade antes mesmo 

que ela houvesse revelado-se de forma acabada, trazem uma contribuição inestimável para 

a compreensão da modernidade, mas ficam ainda presos à tradição quando se rebelam 

contra a hierarquia conceitual que fundamentou a filosofia ocidental de Platão a Hegel. 

Mesmo que esses pensadores tivessem alvos distintos em sua rebelião, sua motivação era, 

no entanto, comum: questionavam a tradicional hierarquia das aptidões humanas e a 

qualidade especificamente humana do homem.5 Assim, Kierkegaard com a inversão entre 

razão e fé; Nietzsche com uma inversão entre o mundo transcendental e o mundo sensível, 

uma espécie de platonismo invertido; e Marx, a inversão entre teoria e práxis, numa 

tentativa de inverter o sistema de Hegel. Ao inverter os conceitos pertencentes à tradição, 

ficam presos na armadilha em que costumam converter-se tais inversões. Tornam-se presas 

dos valores que tinham por objetivo descartar, pois “é da natureza mesma da afamada 

inversão dos sistemas filosóficos ou das hierarquias de valores de deixar intacto o quadro 

conceitual ele mesmo”.6 A menção a esses pensadores justifica-se, porque fazem parte do 

corpo do pensamento de Hannah Arendt. Contudo, serão tratados a partir da interpretação 

dela, mesmo que, em alguns momentos, se faça necessário guardar certos distanciamentos 

críticos em relação a tal interpretação. 

 

O capítulo ainda explicita em que consistiu a desconstrução fenomenológica de nossa 

autora. Em contraposição às inversões de sistemas, ela afirmará, no último capítulo do 

primeiro volume de A vida do espírito—pensar, que um desmantelamento das “falácias” da 

                                                 
5 Cf. ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. 5. ed. São Paulo: Perspectiva, 2001, p. 67. 
6 Cf. WAGNER, Eugênia Sales. Hannah Arendt e Karl Marx:  o mundo do trabalho. São Paulo: Ateliê 
Editorial, 2000, p. 28. 



 12 

tradição só é possível se aceitarmos que o fio condutor da tradição está rompido e que não é 

possível reatá-lo. Mas que, 

 

historicamente falando, o que realmente se quebrou foi a trindade romana que 
durante milhares de anos uniu a religião, a autoridade e a tradição. A perda desta 
trindade não destrói o passado, e o próprio processo de desmantelamento não é 
destrutivo; apenas extrai conclusões de uma perda que é um fato e como tal já 
não é uma parte da “história das idéias” mas sim da nossa história política, a 
história do nosso mundo.7 
 

 

Na desconstrução arendtiana, a relação com os gregos, no período anterior à filosofia, é 

determinante, é um caminho que vai até as bases fenomenais, consideradas esquecidas, 

livres da influência da tradição, em seu sentido mais originário. É, então, na pólis pré-

filosófica que Arendt vai tentar aproximar-se das atividades componentes da vita activa—

trabalho (labor), obra (work)8 e ação—e realiza uma analítica do ser-no-mundo a partir das 

condições dadas na Terra. 

 

A crítica de Arendt à tradição passa pelo entendimento de que a política, em suas 

determinações essenciais, foi esquecida e, portanto, um exame do passado pré-filosófico—

dos valores e sentidos da existência—fornecerá as bases para a construção de seu 

referencial teórico, com o qual chegará a um entendimento da sociedade moderna e à 

formação de sua concepção política. Julgamos, então, necessário, no segundo capítulo, uma 

aproximação desse caminho percorrido por Arendt, trazendo alguns aspectos que 

consideramos importantes para nossa pesquisa: seja o significado e as condições mais 

gerais das atividades fundamentais da vita activa, em sua relação com as esferas pública e 

privada; seja a pluralidade. A recuperação dessas manifestações políticas originárias é a 

base fenomenológica, a partir da qual Arendt constrói um quadro conceitual. 

 

                                                 
7 ARENDT, Hannah. A vida do espírito: Pensar. Vol. I, Lisboa: Instituto Piaget, 2000, p. 234. 
8 Para os termos labor e work, fazemos uso das mesmas traduções encontradas em AGUIAR, Odílio Alves. 
Filosofia e política no pensamento de Hannah Arendt. Fortaleza: UFC, 2002; ARENDT, Hannah. 
Trabalho, obra, ação. In Cadernos de Ética e Filosofia Política, n. 7, 2º sem. 2005 (Adriano Correia dedica 
algumas notas importantes sobre a tradução desses termos na obra de Arendt); DUARTE, André. O 
pensamento à sombra da ruptura: política e filosofia na reflexão de Hannah Arendt. São Paulo: Paz e 
Terra, 2000; LAFER, Celso. Pensamento, persuasão e poder. 2. ed. São Paulo: Paz e Terra, 2003. 



 13 

A visita ao passado pré-filosófico proporciona uma abordagem política da vita activa, um 

exame dos modos de vida do homem. Compreende o agir humano de três maneiras: o agir 

com a natureza, cuja atividade é responsável pelo metabolismo do corpo e que corresponde 

ao animal laborans; o agir com os objetos, que resulta no artifício e na construção do 

mundo, corresponde ao homo faber; e o agir entre os homens que se dá pela ação e pelo 

discurso, ser político, ser de liberdade. A pluralidade, como condição da ação, tem no 

pensamento arendtiano a dupla tarefa de possibilitar o agir em conjunto e o aparecimento 

da singularização dos homens. 

 

A categoria da pluralidade tem importância definidora em seu pensamento político e é 

construído ao longo de um exame do conflito primordial entre a filosofia e a política. Para 

ela, longe das verdades do tipo moral, filosófica ou revelada, a política como relação entre 

os homens requer um contexto que não seja a própria consciência, ou seja, o espaço 

público, que, junto com outros através do discurso, é possível revelar o quem em sua 

singularidade. O exame dos princípios que orientam as atividades humanas, bem como seu 

significado para a afirmação da liberdade humana e da dignidade da política, constitui um 

ponto de partida para “pensar o que estamos fazendo”. 

 

Para Arendt, as atividades mais fundamentais manifestam-se de forma diferenciada em sua 

natureza, dependendo da esfera em que se localiza. Trabalho (labor), obra (work) e a ação, 

constituintes da vita activa, estão em direta correspondência com as condições humanas 

básicas: a vida, a mundanidade e a pluralidade. Distinção que tem caráter apenas analítico, 

sem deixar de considerar as inter-relações de complementaridade. 

 

O referencial arendtiano, relativo a uma nova compreensão das atividades que compõem a 

vita activa e que garantem o sentido originário, considerado esquecido pela tradição, 

permitir-lhe-á num retorno à era moderna, entendê-la nesta nova perspectiva. Hannah 

Arendt chega à compreensão de que a política, na essência, deixa de existir e é substituída 

por atividades que não são propriamente políticas. Daí o terceiro capítulo ter como ponto 

central suas contribuições para a discussão da recuperação da dignidade e da autonomia da 

política no mundo contemporâneo. A moderna inversão esvazia o sentido do modo de vida 



 14 

contemplativo e o que está em oposição à ação é o pensamento. A ação no sentido de fazer 

e fabricar, prerrogativas do homo faber, define o homem nos primeiros estágios da era 

moderna. O homem, como animal laborans, fica em evidência, a partir do século XIX, com 

o avanço industrial. A necessidade é colocada como fim último, em detrimento do agir 

político. A política como espaço de liberdade, iniciadora de processos, perde em dignidade 

e espaço. 

 

A ausência do espaço público, transformado em esfera social onde acontecem a mudanças 

econômicas de uma sociedade constituída principalmente de operários e consumidores, 

deixa em evidência uma política que se distancia das determinações democráticas 

essenciais. 

 



 
 

1 A TRADIÇÃO E A ÉPOCA MODERNA . 

 

1 A QUEBRA DA TRADIÇÃO DE PENSAMENTO POLÍTICO OCIDENTAL 

 

 

Após a segunda grande guerra, Hannah Arendt escreve As origens do totalitarismo, obra em 

que traz a reflexão sobre as raízes deste fenômeno, resultado de sua perplexidade diante de 

uma forma de governo essencialmente diferente de outras formas de opressão política que 

conhecemos: é baseada na organização burocrática de massas, no terror e na ideologia e 

substitui o sistema partidário não por ditaduras unipartidárias, mas por movimentos de 

massas, transfere o centro do poder do exército para o governo e estabelece uma política 

exterior que visa abertamente ao domínio mundial. A “autocoerção da lógica totalitária destrói 

a capacidade humana de sentir e pensar tão seguramente como destrói a capacidade de agir”.1 

Ao fazer a análise dos possíveis fatores que deram origem a um acontecimento que se sustenta 

no isolamento do homem-massa2 e o torna incapaz de agir, deixa em suspenso a questão 

“Como foi possível acontecer?”. Porque “Um sistema que torna os homens supérfluos só pode 

se fundar sobre um conceito inteiramente novo, sem precedentes, do poder”.3 E ser supérfluo 

significava não ter raízes, não ter no mundo um lugar reconhecido e garantido pelos outros. 

 

Tal acontecimento traz-lhe a consciência de um momento de esfacelamento da tradição no 

campo intelectual e a tarefa de pensar a possibilidade de um mundo não totalitário—era 

urgente e de responsabilidade da filosofia política. E a filosofia política para Arendt “implica 

necessariamente a atitude do filósofo para com a política”4, sua aproximação ou afastamento 

dos assuntos dos homens. Em suas palavras, 

 

O abandono da posição de “homem sábio” pelo próprio filósofo talvez seja 
politicamente o resultado mais importante e fértil do novo interesse filosófico pela 
política. A rejeição da pretensão à sabedoria abre caminho para um reexame do 

                                                 
1 ARENDT, Hannah. Origens do totalitarismo. São Paulo: Cia das Letras, 1989, p. 527. 
2 Arendt traz o que considera como característico do homem da massa e a importância disto para a existência dos 
movimentos totalitários. O isolamento do homem, e a conseqüente ausência de relações sociais ditas normais que 
favoreceriam a união por um interesse comum, ocorre porque falta-lhe a articulação de classes, que se expressa 
em objetivos determinados, limitados e tangíveis. Potencialmente, o homem massa existe em qualquer país e 
constitui a maioria das pessoas “neutras” e politicamente indiferentes, que nunca se filiam a um partido e nem 
sempre exercem o poder do voto. Cf. ARENDT, op. cit., p. 367. 
3 RICOEUR, Paul. Em torno ao político. São Paulo: Loyola, 1995, p. 16. 
4 ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. 5. ed. São Paulo: Perspectiva, 2001, p. 44. 



 16 

domínio político em seu conjunto, à luz das experiências humanas elementares nesse 
domínio.[...] 5 

 

Sua própria experiência, quando da dominação totalitária, traz a ela essa certeza de que a 

“morada” era o mundo comum compartilhado pela pluralidade humana e vai ser definidor de 

sua trajetória intelectual. Se não tenciona apontar soluções para tais acontecimentos, traz, no 

entanto, um convite à reflexão, ao pensar os acontecimentos numa via positiva de exames de 

possibilidades de um mundo diferente. Irá pensar, assim, a recuperação da dignidade da 

política e a retomada e recomposição do espaço público. 

 

Arendt, ao refletir a quebra da tradição na modernidade, faz uma distinção entre era moderna 

e mundo moderno. Este tem sua existência através de catástrofes deflagrada pela Primeira 

Guerra mundial que tem nas explosões atômicas um marco de início de um novo tempo 

político; aquela surge com as ciências naturais no século XVII, atinge seu clímax político nas 

revoluções do século XVIII e desenrola suas implicações mais gerais após a Revolução 

industrial no século XIX.6 A era moderna tem uma modulação definida por três 

acontecimentos: a descoberta da América, que possibilita a exploração e o conseqüente 

conhecimento da Terra; a Reforma protestante, que com seu processo de expropriação vai 

possibilitar um acúmulo de riqueza social e um desenvolvimento acelerado da produção; e, 

por fim, a invenção do telescópio, que traz confirmação de teorias até então hipotéticas. 

 

Tradição e passado são colocados em suas diferenças. Enquanto a primeira pode ter seu 

aparecimento historicamente determinado, o segundo sempre esteve presente entre os povos 

que foram capazes de compreender sua própria experiência política sem precisar recorrer a 

nenhuma instância autorizada para tal. Portanto,“a perda inegável da tradição no mundo 

moderno não acarreta absolutamente uma perda do passado, pois tradição e passado não são a 

mesma coisa”.7 

 

A tradição de nosso pensamento político começou a partir dos ensinamentos de Platão e 

Aristóteles e tem sua finalização demarcada com as teorias de Marx. Se consideramos os 

gregos os iniciadores da política, são os romanos, no entanto, que a carregam de autoridade, 

que, desde o início da República até o fim do Império, trazem a idéia de fundação sagrada,  

                                                 
5 ARENDT, Hannah. A dignidade da política: ensaios e conferências. 2. ed. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 
1993, p. 77. 
6 Cf. Id, Entre o passado e o futuro. 5. ed. São Paulo: Perspectiva, 2001, p. 54. 
7 Ibd, p. 130. 



 17 

“no sentido de que, uma vez alguma coisa tenha sido fundada, (...) permanece obrigatória para 

todas as gerações futuras”.8 A interação da experiência política romana com a filosofia grega, 

no final da Antigüidade, investe essa política de influência da cultura grega, mesmo que a 

tradição e espírito romanos permaneçam preservados. A tradição permanece, assim, através 

da Antigüidade e da Idade Média até esfacelar-se com o nascimento da ciência moderna. Para 

Arendt, o telescópio e—através dele—a comprovação da teoria copernicana—de que a Terra 

gira em torno do sol e não o contrário—começa a colocar por terra toda a segurança da 

tradição. A conseqüência mais importante desse acontecimento vai mostrar-se no limite dos 

sentidos em revelar a verdade, enquanto que a crença no que é construído pelo homem, ou 

seja, nos instrumentos capazes de fazer aparecer a verdade, ganha fôlego. 

 

Conforme expõe muito bem André Duarte, a pensadora ao refletir sobre a quebra da tradição 

na modernidade observou que esta passou por um processo de finalização ou acabamento 

interno, que se dá antes da quebra definitiva que se manifesta com os acontecimentos 

totalitários no século XX.9 A finalização dá-se em um processo de esgotamento anterior e 

que, apesar da relação com a quebra definitiva, não constitui sua causa. Se um momento não 

causa o outro, existe, porém, uma clara relação entre os dois. Se a quebra definitiva mostra-se 

com o advento das duas grandes guerras mundiais, com a utilização dos campos de 

concentração e com a bomba atômica, seu esgotamento já era prenunciado por Kierkegaard, 

Nietzsche e Marx, por exemplo, que se situam no fim da tradição. Se o acabamento da 

tradição anunciada por eles parecia ser preocupação exclusiva do pensamento, a quebra 

definitiva passa a ser uma realidade tangível e uma perplexidade para todos e a ter relevância 

política. Momentos distintos que levam a uma mesma conclusão: a necessidade de pensar 

criticamente a tradição. Cada um desses pensadores, a sua maneira, traz um aspecto da 

modernidade que não era mais possível explicar dentro do quadro conceitual da tradição e 

explicita o esgarçamento desta. Para Arendt, porém—e nesse aspecto está de acordo com 

Heidegger—, os conceitos tradicionais não deixam de influenciar nossas mentes com o fim e 

a quebra da tradição. Enfatiza, ao contrário, que “às vezes parece que esse poder das noções e 

categorias cediças e puídas torna-se mais tirânico à medida que a tradição perde sua força viva 

e se distancia a memória de seu início”.10 Duarte diz que 

 

                                                 
8 ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. 5. ed. São Paulo: Perspectiva, 2001, p. 162. 
9 Cf. DUARTE, André. O pensamento à sombra da ruptura: política e filosofia em Hannah Arendt. São 
Paulo: Paz e Terra, 2000, p. 157. 
10 ARENDT, Hannah, op. cit., p 53. 



 18 

Se o fim e a ruptura da tradição implicam o enfraquecimento do potencial heurístico 
dos conceitos tradicionais, isso não quer dizer que a tradição tenha perdido seu 
“poder” sobre as “mentes” dos homens do presente (...) é justamente então que as 
categorias tradicionais passam a apresentar a sua “força” mais “tirânica” e 
“coerciva” sobre o modo como os homens concebem o mundo, a política e a si 
mesmos, em sua aceitação dos critérios tradicionais como óbvios e imutáveis.11 

 

Para Arendt, a importância de pensar o fim da tradição como necessidade de um retorno a seu 

início, ou forma de desocultamento de conceitos essenciais que escaparam ao caráter seletivo 

do início da tradição, está em que o fim remete sempre ao início, extremos onde os conceitos 

aparecem claros e sem modulações. 

 

Situando-se no horizonte da crítica à metafísica, ela acredita que um elemento fixo como 

fundamento não faz mais sentido no mundo, seria como negar a autonomia e a dignidade 

humanas, em cujo campo privilegiado de manifestação é o mundo, é a esfera de sua aparição 

como espaço no qual a humanidade do homem revela-se na singularidade e numa situação de 

pluralidade. Arendt vai dedicar, então, todo esforço a uma reflexão que pense o político como 

forma mais digna de convivência humana. O político vai, assim, constituir uma preocupação 

central, no sentido de uma esfera fundamental possibilitadora de revelação do homem como 

ser de liberdade. O posicionamento de questionar a tradição está na oposição ao fato de esta 

entender a filosofia como uma instância judicativa que dispensa e substitui o pensar e o julgar 

de todos, ou que impõe ao pensar e julgar os critérios universais tomados como tais pelos 

filósofos. Ela traz como referência uma argumentação fundada no entendimento de que os 

homens são seres condicionados, “o que quer que toque a vida humana ou entre em duradoura 

relação com ela, assume imediatamente o caráter de condição da existência humana”12, muito 

embora afirme que as 

 

condições da existência humana—a própria vida, a natalidade e a mortalidade, a 
mundanidade, a pluralidade e o planeta Terra—jamais podem “explicar” o que 
somos ou responder a perguntas sobre o que somos, pela simples razão de que 
jamais nos condicionam de modo absoluto.13 

 

 

 

 

                                                 
11 DUARTE, André. O pensamento à sombra da ruptura: política e filosofia em Hannah Arendt. São Paulo: 
Paz e Terra, 2000, p. 157. 
12 ARENDT, Hannah. A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 17. 
13 Ibd, p.19. 



 19 

1.2 INVERSÕES DE SISTEMAS ENQUANTO TENTATIVAS DE SUPERAÇÃO 

 

 

Se a experiência totalitária, para Arendt, demonstra uma quebra na autoridade das doutrinas e 

dos fundamentos tradicionais para compreensão dessa nova realidade, é necessário um modo 

de pensar diferente e, para tanto, um rompimento com antigos conceitos. O moderno 

rompimento com a tradição ou com as eventuais inversões da ordem hierárquica conceitual 

não resulta em mudança estrutural nem em superação. A partir desse entendimento, ao fazer a 

crítica à tradição, ela traz para o debate pensadores como Kierkegaard, Nietzsche e Marx, 

como já dissemos na introdução. Ela tira deles o que considera mais definidor do que quer 

apresentar como pensamento que questiona conceitos tradicionais frente a uma realidade que 

se mostra incompatível com tais conceitos. Também faz referência à recusa cartesiana das 

verdades tradicionais e ao desafio hegeliano à autoridade da tradição. O desafio de Hegel não 

tinha como propósito repudiar as abstrações da tradição, mas tirar-lhe a referência das 

diversas tendências de pensamento aí presentes e fundar uma nova autoridade. Dá-se com ele, 

um primeiro pensar independente da tradição e do passado. Hegel, para quem “a história do 

mundo em geral é o desenvolvimento do Espírito no Tempo, assim como a natureza é o 

desenvolvimento da Idéia no Espaço”, 14 foi quem primeiro ousou pensar sem a autoridade de 

toda a tradição, quando diz que 

 
[...] apenas o estudo da história do mundo em si pode mostrar que ela continuou 
racionalmente, que ela representa a trajetória racionalmente necessária do Espírito 
do Mundo, Espírito este cuja natureza é sempre a mesma, mas cuja natureza única 
se desdobra no curso do mundo.15 

 

É considerado um predecessor imediato que pensou não desligado da tradição, mas de toda a 

autoridade que ela traz como fundamento e que, no dizer de Arendt: 

 

Foi ele quem, pela primeira vez, viu a totalidade da história universal como um 
desenvolvimento contínuo, e essa tremenda façanha implicava situar-se ele mesmo 
no exterior de todos os sistemas e crenças do passado com reclamos de autoridade; 
implicava ser tolhido unicamente pelo fio de continuidade da própria história.16 

 

                                                 
14 HEGEL, G.W. Friedrich. A razão na história: uma introdução geral à filosofia da história. 2. ed. São Paulo: 
Centauro, 2001, p. 123. 
15 Ibd, p. 54. 
16 ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. 5. ed. São Paulo: Perspectiva, 2001, p. 55. 



 20 

Para Hannah Arendt, a filosofia de Hegel, que “com um grau de acabamento nunca antes 

atingido”,17 parecia ter dado a palavra final do conjunto da filosofia ocidental, pelo menos no 

que é próprio desta filosofia—desde Parmênides—não duvidar de que ser e pensamento são 

idênticos. E é neste ponto em que Hegel permanece fiel à tradição, malgrado todo um sistema 

que se rebela contra a autoridade de toda a tradição. Diferentemente de Kant, coisas e 

pensamento estão dialeticamente relacionados como as leis da lógica e da realidade estão 

juntas, como dois aspectos do mesmo processo. 

 

Kierkegaard, Nietzsche e Marx permanecem “hegelianos”, segundo Arendt, 

 

na medida em que viram a História da Filosofia passada como um todo 
dialeticamente desenvolvido; seu grande mérito está em que radicalizaram essa nova 
abordagem ao passado da única maneira em que ela podia ser ainda desenvolvida, 
isto é, questionando a tradicional hierarquia conceitual que dominara a Filosofia 
Ocidental desde Platão e que Hegel dera ainda por assegurada.18 

 

Kierkegaard, partindo de uma crítica à filosofia de Hegel—que pretende explicar tudo—, 

preocupou-se com o indivíduo que ficou à margem desse sistema. Estava consciente de que a 

incompatibilidade das ciências modernas com as crenças tradicionais não se referia a 

nenhuma descoberta científica em particular, mas porque, por um lado, fazia parte mesmo do 

conflito existente entre um espírito de dúvida e desconfiança que, em última instância, 

somente pode acreditar naquilo que ele mesmo faz e, por outro, havia a tradicional confiança 

incondicional no que foi dado e que aparece em seu verdadeiro ser à razão e aos sentidos 

humanos. A ciência moderna, em sua visão mais racionalista, vai tornar-se “inimiga” da 

religião, que se sustenta essencialmente na verdade revelada. 

 

A tentativa de Kierkegaard de salvar a fé dessa modernidade vai tornar moderna a religião, ou 

seja, sujeita-a à dúvida e à desconfiança. As crenças tradicionais desintegram-se no absurdo 

quando tentou reafirmá-las sob a hipótese de que o homem não pode confiar na capacidade de 

sua razão ou de seus sentidos para receber a verdade. 

 

Kierkegaard, em sua “atividade interior”, em seu intento de tornar-se subjetivo, está dando um 

salto para fora da filosofia, que só lhe é próxima na medida em que os fundamentos 

filosóficos lhe dão suporte na revolta do filósofo contra a filosofia. Atitude semelhante teria 
                                                 
17 ARENDT, Hannah. A dignidade da política: ensaios e conferências. 2. ed. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 
1993, p. 15. 
18 Id. Entre o passado e o futuro. 5. ed. São Paulo: Perspectiva, 2001, p. 55-56. 



 21 

sido a de Marx, mesmo em plano oposto, em sua tentativa de explicar filosoficamente que o 

homem pode mudar o mundo, precisando, para tanto, voltar-se para a ação. Comum a ambos, 

havia o fato de que eles queriam chegar imediatamente à ação, mas não aderiram à idéia de 

começar a filosofia sobre uma nova base, uma vez tendo começado a duvidar das 

prerrogativas da contemplação e a desacreditar da possibilidade de um conhecimento 

puramente contemplativo. Os dois tiveram, no entanto, posições diferentes de solução; 

enquanto Kierkegaard refugia-se na psicologia para a descrição da atividade interna, Marx vai 

localizar-se na ciência política para descrição da atividade externa.19 

 

Nietzsche vive a crise profunda que se abate na Europa do final do século XIX, que tem como 

conseqüência do progresso de conhecimento a relativização de valores (bem, mal, verdade, 

justiça), que, por sua vez, não pode responder à eterna pergunta pelo sentido da existência. 

Vai procurar compreender a lógica desse momento que, como contradição de um 

conhecimento em evolução, deixa sem consistência os valores transcendentais elaborados pela 

tradição e classicamente utilizados para medir a ação humana. Uma sociedade que dissolve 

esses padrões transforma-os em “valores funcionais”, ou seja, em entidades de troca. Era 

necessário que o homem moderno assumisse o risco de pensar novos valores, buscasse novos 

horizontes para a experiência do homem na história. Nietzsche desafia os pressupostos 

básicos da metafísica tradicional como num platonismo invertido, insiste na vida e no dado 

sensível e material, em oposição às idéias supra-sensíveis e transcendentes que, desde Platão, 

acreditava-se medir, julgar e atribuir significado. Para tanto, impõe-se a tarefa de refutar a 

metafísica. E “O que ele descobriu em sua tentativa de ‘transvaloração’ foi que, dentro deste 

quadro de referência categórico, o sensível perde sua própria raison d’être quando privado de 

substrato no supra-sensível e no transcendente”.20 

 

Dos três pensadores, será Marx a quem Arendt dará maior atenção em suas análises. Ela vê 

uma aproximação entre o alvo de crítica marxiana e o interesse maior da pesquisa dela, que é 

o pensamento político tradicional. Marx, numa perspectiva diferente de Kierkegaard e de 

Nietzsche, está consciente da incompatibilidade do pensamento clássico com as condições 

políticas da modernidade, que se fundamentam nos acontecimentos mais recentes (Revolução 

industrial e a Revolução francesa). Ele assume uma atitude de rebelião e elabora proposições 

                                                 
19 Cf. ARENDT, Hannah. A dignidade da política: ensaios e conferências. 2. ed. Rio de Janeiro: Relume 
Dumará, 1993, p. 26. 
20 Id, Entre o passado e o futuro. 5. ed. São Paulo: Perspectiva, 2001, p. 58. 



 22 

que desafiam a tradição sob diferentes ângulos. A filosofia como interpretação do mundo 

chegara a seu termo e era também chegado o momento de realizá-la politicamente como guia 

para a ação transformadora da sociedade. Arendt considera que, nestes termos, “Marx, ao 

saltar da Filosofia para a Política, transportou as teorias da dialética para a ação, tornando a 

ação política mais teórica e mais dependente que nunca daquilo que hoje chamaríamos uma 

ideologia”.21 A décima primeira tese sobre Feuerbach—realizar a filosofia na política—e as 

afirmações “o trabalho cria o homem” e “a violência é a parteira da história” constituem a 

síntese da rebelião dele em relação à tradição no entender de Arendt. São proposições que, em 

si mesmas, não têm significado e por isso carecem ser confrontadas com verdades até então 

consideradas plausíveis, desde Platão até Hegel. A análise arendtiana tenta explicar o 

conteúdo dessas proposições que entram em confronto com a tradição de pensamento político 

ocidental. Como André Duarte ressalta, ela levou em consideração o sentido revolucionário 

das afirmações marxianas e a repercussão que tiveram na época em que foram escritas. E, 

como predições, têm sido transformadas em “truísmos banais”22 de tal forma que, para se 

perceber o radicalismo nelas embutido hoje, é necessário um afastamento do presente. Com a 

afirmação “o trabalho cria o homem”,23 Marx quer dizer que o trabalho—e não Deus—criou o 

homem e que o homem, na medida em que é humano, cria a si mesmo, que sua humanidade é 

o resultado de sua própria atividade e, ainda, que aquilo que distingue o homem do animal—

sua diferença especifica—não é a razão, mas o trabalho.24 Portanto, o homem não é um 

animal racional, mas um animal laborans. A razão considerada o atributo máximo do homem 

cede lugar ao trabalho, atividade humana tradicionalmente mais desprezada. Marx desafia o 

Deus tradicional, o juízo tradicional sobre o trabalho e a tradicional glorificação da razão. 

 

                                                 
21 ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. 5. ed. São Paulo: Perspectiva, 2001, p. 57. 
22 Cf. DUARTE, André. O pensamento à sombra da ruptura: política e filosofia em Hannah Arendt. São 
Paulo: Paz e Terra, 2000, p. 81. 
23 Arendt prefere fazer referência à afirmação descrita em ENGELS, Friedrich. A dialética da natureza. 3. ed. 
Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1979, p. 215, como a que melhor exprime o pensamento de Marx. No entanto, dita 
de formas variadas, esta afirmação encontra-se em MARX, Karl. A ideologia alemã, 1o. capítulo: seguido das 
teses de Feuerbach. São Paulo: Centauro, 2002, p. 15, e em FROMM, ERICH. Conceito marxista do homem. 
6. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 1975, p. 96-97. 
24 A este respeito, ver o item 3.1 da presente dissertação. 



 23 

Com “A violência é a parteira da história”,25 estaria em declarado desacordo com a tradição. 

A violência sempre foi considerada a última ratio nas relações entre as nações. Das ações 

domésticas, sempre foi a mais vergonhosa. Para uma nova sociedade, que resultante de forças 

internas do desenvolvimento da produtividade humana, só aflora num contexto de guerras e 

revoluções e que dependem, por sua vez, da ação livre e consciente. Para ele, “a violência, ou 

antes, a posse de meios de violência, é o elemento constituinte de todas as formas de governo; 

o Estado é o instrumento da classe dominante por meio do qual ela oprime e explora, e toda a 

esfera da ação política é caracterizada pelo uso da violência.”26 O tema ‘violência’, na teoria 

marxiana é retomado por Arendt em obra posterior, Sobre a violência.27  

  

A realização da filosofia na política, implica que a mudança da sociedade seja precedida de 

uma interpretação, de modo que dê as regras para tal. Prescrever regras de ação não foi uma 

preocupação dos filósofos. Assim, 

 

Marx voltou a aceitar a certeza da filosofia hegeliana, filosofia que o seu “pôr de 
cabeça para baixo” mudou menos do que ele supôs. Não foi tão decisivo para a 
filosofia que o princípio hegeliano do espírito tivesse sido substituído pelo princípio 
marxiano da matéria, na medida em que a unidade de homem e mundo foi restaurada 
de uma maneira doutrinária e puramente hipotética—e, por isso, não convincente 
para o homem moderno.28 

 

Segundo Arendt, os três pensadores, ao questionar a tradição de pensamento, fazem ainda uso 

dos próprios conceitos desta e não conseguem romper assim efetivamente com essa tradição. 

Caem nas malhas que são próprias dos métodos de inversões, viradas e saltos. Ficam presos 

ainda à tradição. Apesar de sua grande contribuição para a compreensão de uma nova 

realidade, esses pensadores, são considerados os últimos pertencentes à tradição. Eles tinham 

em comum, nessas rebeliões mal-sucedidas, a procura pela qualidade mesma do homem capaz 

de definir a si próprio. Para Arendt, um verdadeiro movimento de crítica à tradição implica 

                                                 
25 Arendt escreve em dois momentos sobre a questão da violência em Marx no ensaio A tradição e a época 
moderna, de 1954, e na obra Sobre a violência, de 1968. No ensaio, ela explicita o caráter de rebeldia de Marx 
diante dos conceitos tradicionais. Na obra, discute o papel que os meios de violência assumiram numa situação 
de tensão política e de resistência estudantil e como ela foi tratada no âmbito da “nova esquerda”. Preocupada 
com a dimensão da violência tomada nos discursos políticos, Arendt considera que a retórica marxista no âmbito 
da “nova esquerda” estaria muito mais de acordo com Mao Tsé-Tung—o poder brota do cano de uma arma—do 
que com a teoria marxiana. A retomada do tema, no segundo momento, pode parecer ou sugerir uma contradição 
em sua abordagem. No entanto, apesar da ênfase dada no ensaio anterior—que poderia ser entendida como uma 
contraposição ao termo “secundário”, em Sobre a violência—, ela mantém o mesmo sentido interpretativo de 
transformação da sociedade pelas contradições em seu próprio interior, que irrompem em violência sem que esta 
seja a causa. 
26 ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. 5. ed. São Paulo: Perspectiva, 2001, p. 49. 
27 Id, Sobre a violência. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 1994. 
28 Id, A dignidade da política: ensaios e conferências. 2. ed. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 1993, p. 26. 



 24 

sair dela, deixar de lado os conceitos, desconsiderar a hierarquia existente entre pensamento e 

ação. E 

 

[...] pensar em termos de tais opostos não é algo óbvio, mas funda-se em uma 
primeira e grande operação de virar sobre a qual todas a outras se baseiam em última 
instância, por estabelecer ela os opostos em cuja tensão se move a tradição. Essa 
primeira reviravolta é o periagogué tês psikhês, de Platão, a reviravolta de todo ser 
humano, por ele narrada(...) na parábola da caverna, em A República. 29 

 

Coloca que nenhuma reviravolta da tradição, portanto, pode conduzir-nos à “posição” 

homérica original, e este parece ter sido o erro de Nietzsche. Ele, provavelmente, pensou que 

seu platonismo invertido pudesse levá-lo de volta a modos pré-platônicos de pensamento30, já 

que 

 

A rebelião contra a tradição no século XIX permaneceu estritamente no interior de 
um quadro de referência tradicional; e, ao nível do mero pensamento, que 
dificilmente poderia se preocupar, então, com mais que as experiências 
essencialmente negativas da previsão, da apreensão e do silêncio ominoso, somente 
a radicalização, e não um novo início e reconsideração do passado, era possível.31 

 

Considerando a rebelião de Marx como marco do fim da tradição, ele vai ter relevante 

importância dentro da crítica elaborada por Arendt. Em primeiro lugar, por coincidir o objeto 

da rebelião com seu principal interesse, que é o pensamento político tradicional; em segundo, 

por compreender que o fim sempre traz o início à tona e tanto um quanto o outro têm em 

comum os problemas elementares da política que vêm claramente à luz sem modulações.32 

 

Aos três pensadores, então, importava encontrar a qualidade capaz de definir o homem em sua 

humanidade, é o que estava na base de sua revolta contra as abstrações que caracterizam a 

tradição desde Platão e que, a partir de Descartes, define o homem como animal racional. O 

Seu equívoco foi buscar essa “qualidade” na tradição mesma. Arendt buscou na pólis, no 

mundo fundado pelos gregos, numa realidade pré-filosófica, a compreensão das atividades, 

enquanto manifestações da condição humana e que não integravam essa tradição. Eram 

atividades que se mantinham perdidas na origem da tradição. 

 

 

                                                 
29 ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. 5. ed. São Paulo: Perspectiva, 2001, p. 64. 
30 Cf. Ibd, p. 65. 
31 Ibd, p. 55. 
32 Cf. Ibd, p. 44. 



 25 

 

 

 

 

1.3 A DESCONSTRUÇÃO FENOMENOLÓGICA ARENDTIANA E A CONSTRUÇÃO 

DE UM REFERENCIAL PRÓPRIO PARA O ENTENDIMENTO DA MODERNIDADE 

 

 

As contestações à tradição realizadas por Marx, Nietzsche e Kierkegaard, por se constituírem 

em inversões de sistemas e valores, permanecem ainda integradas à tradição. Tais rebeliões, 

apesar de trazerem contribuições à compreensão da modernidade, não conseguem romper 

com o fio orientador da tradição, elas conseguem apenas mudar a hierarquia de valores 

contida nos sistemas, mas 

 

O que importa aqui é a inversibilidade de todos estes sistemas, o fato de que podem 
ser virados de “cabeça para baixo” ou de “pés para cima” a qualquer momento da 
história sem precisar, para tal inversão, de eventos históricos ou alterações dos 
elementos estruturais envolvidos. Em si, os conceitos permanecem os mesmos, não 
importa o lugar que ocupem nas várias ordens sistemáticas.33 

 

Arendt argumenta que para um desmantelamento que incida em mudança nas “falácias” 

produzidas por uma orientação que durou por toda a tradição, é necessário aceitarmos que o 

fio da tradição está rompido e não podemos reatá-lo. Em sua desconstrução, visava, 

principalmente, a derrubar a primazia que foi dada ao pensamento e que amalgamou as outras 

atividades fundamentais na vida humana. Posiciona-se, assim, em sua crítica numa atitude de 

desconstrução. Intenciona buscar na Grécia pré-filosófica o significado mesmo das atividades 

humanas mais permanentes, que eram dadas a conhecer como manifestações mais 

elementares da condição humana. Sua crítica vai de encontro a uma hierarquia estabelecida 

pela tradição e que privilegia o pensamento. Se o pensamento é importante e necessário para 

proteção e preservação do domínio público, não o considera mais importante que as outras 

atividades da vida ativa. Um desmantelamento onde se propõe o novo a partir da recuperação 

de um pensamento originário só vai ser possível se se considerar o esgarçamento da tradição 

como definitivo e, para tanto, as inversões de sistemas não são suficientes. E nessa 

perspectiva, não retira a importância do pensamento, mas reinvidica que ele não deve estar em 

                                                 
33 ARENDT, Hannah. A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 305-6. 



 26 

posição hierárquica de controlar as outras dimensões da vida humana. Nesse sentido, assume 

posição de crítica radical, não de destruição, mas de reconsideração: 

 

Juntei-me claramente às fileiras dos que já há algum tempo têm estado a tentar 
desmantelar a metafísica e a filosofia com todas as suas categorias, como as 
conhecemos desde o seu início na Grécia até aos dias de hoje. Tal desmantelamento 
é possível apenas com o pressuposto que o fio da tradição está quebrado, e que não 
seremos capazes de o renovar.34 

 

Assim, buscar os traços mais duradouros da condição humana que fossem “menos vulneráveis 

às vicissitudes do homem moderno” 35 é uma tarefa que Arendt vai realizar ao escrever a obra 

A condição humana, e que vai lhe permitir uma compreensão da modernidade e estabelecer 

um diálogo com o pensamento marxiano. 

 

O fenômeno totalitário, em sua revelação de crise no mundo contemporâneo, que traz à 

realidade a certeza de que não existem limites às deformações da natureza humana, motiva 

Arendt a examinar as raízes desses acontecimentos no exame da quebra da tradição, que tem 

as primeiras referências no pensamento de Marx. Para a pensadora, o fim conduz ao início, 

considerando o pensamento de Marx, marco do fim da tradição. É a partir das inversões 

realizadas por esse pensador que ela se depara com a necessidade de um retorno ao início da 

tradição. Portanto, o diálogo que Arendt estabelece com o pensamento marxiano não se 

constitui uma crítica à parte, mas está dentro, é parte integrante da crítica que faz à tradição de 

pensamento político. A procura pela compreensão das questões geradas com As origens do 

totalitarismo leva-a a este caminho: a Grécia pré-filosófica, um passado sem influências de 

uma tradição que permaneceu por séculos explicando suficientemente a realidade. Ela vai ter 

contato com valores que antecedem essa tradição de pensamento. A volta ao passado permite-

lhe proceder a uma analítica do ser-no-mundo em que, recusando uma idéia de essência ou de 

natureza humana, elabora um quadro conceitual que lhe permite analisar as diferentes 

articulações hierárquicas das atividades fundamentais e perceber a primazia que cada época 

histórica conferiu a cada uma delas em detrimento das outras. Posição que possibilita uma 

visão livre de influências, porque 

 

[...] a possível vantagem da nossa situação na seqüência da morte da metafísica seria 
dupla. Permitir-nos-ia olhar para o passado com novos olhos, não carregados e não 
guiados por nenhuma tradição, e livrarmo-nos assim de uma tremenda riqueza de 

                                                 
34 ARENDT, Hannah. A vida do espírito: Pensar. Vol. I, Lisboa: Instituto Piaget, p. 233-4. 
35 RICOEUR, Paul. Em torno ao político. São Paulo: Loyola, 1995, p. 16. 



 27 

experiências brutas sem ficar limitado por quaisquer preceitos sobre como lidar com 
esses tesouros.36 

 

Arendt aborda uma concepção de vita activa que coincide com a opinião corrente da vida na 

pólis grega pré-filosófica. Nesta concepção, a ação, que é ligada à esfera política da vida 

humana, ocupa posição de relevância em relação às outras atividades—trabalho (labor) e obra 

(work). A tradição considera a vita activa num plano inferior à vita contemplativa (modo de 

vida do filósofo) e, deste ponto de vista, da absoluta quietude, as atividades da vita activa não 

apresentavam diferenças entre si. A tradição cristã também não modificou essa ordem no 

essencial, mas dotou de significado religioso o rebaixamento dessas atividades, pois “não 

elevou a vida ativa a uma posição superior, não a salvou de ser uma vida derivativa e não a 

considerou, pelo menos teoricamente, como algo que possui sua significação e seu fim em si 

mesma”.37 A verdade era o único princípio que estabelecia uma ordem entre as faculdades 

humanas, verdade compreendida como revelação, como algo essencialmente dado e, portanto, 

fora dos assuntos humanos. 

 

É do espaço livre de influências da tradição, na fundação e organização da pólis, que Arendt 

traz o sentido que os gregos davam às atividades enquanto manifestação das capacidades 

humanas singulares e constrói a partir daí o referencial que será base de seu pensamento 

político. Com este referencial, vai refletir o sentido existencial da sociedade moderna e 

contrapor seu pensamento ao pensamento de Marx. A discussão crítica que irá estabelecer 

com os conceitos marxianos vislumbrará neles a marca do aprisionamento ao pensamento 

tradicional, principalmente naquilo que ela afirma como indistinção entre as atividades do 

trabalho (labor) e obra (work), bem como a compreensão de Marx da ação política nos 

moldes da obra (work). A práxis marxiana, no entender de Arendt, traz o sentido de poiesis, 

assim entendida no início da tradição. Como afirma Vázquez: “inclinamo-nos pelo termo 

‘praxis’ para designar a atividade humana que produz objetos, sem que por outro lado essa 

atividade seja concebida com o caráter estritamente utilitário que se infere do significado do 

‘prático’ na linguagem comum”.38 

 

A vida foi dada aos homens mediante condições como a natalidade, a mortalidade e a 

pluralidade. A condição humana é algo maior, pois os homens, por serem seres 

                                                 
36 ARENDT, op.cit., p. 22. 
37 ARENDT, Hannah. Trabalho, obra, ação. In Cadernos de Ética e Filosofia Política, n. 7, 2º sem. 2005, p. 
176-7. 
38 VÁZQUEZ, Adolfo Sanches. Filosofia da praxis. 3. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1976, p. 5. 



 28 

condicionados, tornam tudo o que toca, ou entra em contato, condição de sua existência. O 

mundo onde ocorre a vita activa consiste em coisas produzidas pelo homem e que o 

condicionam constantemente. Nenhuma condição da existência humana, porém, explica ou 

responde à pergunta sobre quem somos, e nem nos condiciona por completo. Não se confunde 

com natureza humana.39 As condições mais gerais pelas quais a vida foi dada ao homem na 

terra são expressas pela vita activa através de atividades fundamentais como o trabalho 

(labor), a obra (work) e a ação. São, de acordo com Arendt, as três experiências básicas e que 

por serem mesmo decorrentes da condição humana são permanentes enquanto não mude a 

própria condição de sê-lo. 

 

A expressão ‘vita activa’ data de nossa tradição de pensamento político. Tradição esta que não 

abrange todas as experiências políticas da humanidade, mas inicia com o conflito do filósofo 

com a pólis depois de desconsiderar bastante as experiências políticas anteriores, seguindo 

assim até Marx. Seu início denota um significado que dizia de uma vida dedicada aos 

assuntos públicos e políticos. Aristóteles, em seu bios politikós, não incluía as atividades 

voltadas para a sobrevivência do indivíduo, por não entender que esses modos de vida 

constituíssem um bios, um modo de vida autônomo e autenticamente humano. Um modo de 

vida autêntico ocupar-se-ia do belo, livre do que fosse útil ou necessário, ou seja, uma vida 

dedicada aos prazeres do corpo, aos assuntos da pólis ou à vida do filósofo.40 Para que o 

homem pudesse escolher um modo de vida que se ocupasse com o belo, precisaria estar 

previamente livre de atividades que lhe impedissem os movimentos e ações. A diferença do 

emprego da expressão por Aristóteles e o uso posterior pela filosofia medieval é que o bios 

politikós não incluía o trabalho (labor) e a obra (work), e isso por não serem suficientemente 

dignos de constituir um bios. Uma vez que se dedicavam ao que era necessário e útil, não 

podiam proporcionar àqueles que a elas se dedicavam, o domínio dos movimentos e das 

ações. Aristóteles, no entanto, não estava valorizando a vida na pólis tal qual a vida 

contemplativa. Trazia sim uma compreensão da demanda que a vida na pólis, dedicada aos 

assuntos políticos, evidenciava, como Arendt interpreta, que “Se o modo de vida político 

escapou a esse veredicto, isto se deve ao conceito grego de vida na polis que, para eles, 

denotava uma forma de organização política muito especial e livremente escolhida, bem mais 

que mera forma de ação necessária para manter os homens unidos e ordeiros.”41 

                                                 
39 Cf. ARENDT, Hannah. A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 17-19. 
40 Cf. Ibd, p. 21. 
41 Ibd, p. 21. 



 29 

 

Com o desaparecimento da cidade-Estado grega, a expressão ‘vita activa’  passa a dizer todas 

as atividades correspondentes à askolia (“desassossego”) grega, como Aristóteles referia-se. 

A expressão perde o significado essencialmente político. Essa mudança não significou uma 

maior importância dada ao trabalho (labor) e à obra (work) diante das outras atividades, mas 

que a ação passa a ser considerada “uma das necessidades da vida terrena, de sorte que a 

contemplação, (o bios theoretikos, traduzido como vida contemplativa) era o único modo de 

vida realmente livre”.42 

 

A ação passa a ser considerada uma atividade no mesmo nível de importância das outras, uma 

necessidade da vida terrena tal como o trabalho (labor) ou a obra (work). A contemplação, no 

entanto, é a atividade mais importante. Compreende-se portanto que,  

 

Tradicionalmente, e até o início da era moderna, a expressão vita activa jamais 
perdeu sua conotação negativa de “in-quietude”, nec-otium, a-skholia. Como tal, 
permaneceu intimamente ligada à distinção grega, ainda mais fundamental, entre a 
coisas que são por si o que são e as coisas que devem ao homem a sua existência, 
entre a coisas que são physei e a coisas que são nomo. O primado da contemplação 
sobre a atividade baseia-se na convicção de que nenhum trabalho de mãos humanas 
pode igualar em beleza e verdade o kosmos físico, que revolve em torno de si 
mesmo, em imutável eternidade, sem qualquer interferência ou assistência externa, 
seja humana ou divina. Esta eternidade só se revela a olhos mortais quando todos os 
movimentos e atividades humanas estão em completo repouso. Comparadas a este 
aspecto da quietude, todas as diferenças e manifestações no âmbito da vita activa 
desaparecem.43 

 

Arendt aponta que, enquanto a cidade-estado grega mantinha-se viva, as esferas da vida 

privada e da vida pública permanecem bem definidas, influindo diretamente no pensamento 

dos filósofos socráticos. Com o desaparecimento da cidade-estado, rompem-se as barreiras e 

os limites das esferas pública e privada, o que vai coincidir com outra maneira de ver a vita 

activa, como oposto de vida contemplativa. A ascendência do pensamento político na escola 

socrática traz a noção de que as várias formas de engajamento ativo e o pensamento puro (que 

culmina na contemplação) correspondem ambos a preocupações diferentes, trazem a noção de 

que homens de pensamento e homens de ação seguem caminhos opostos. Hannah Arendt, 

então, traz um conceito de vita activa distinto da tradição e o fundamento de sua teoria está na 

contestação à ordem hierárquica que acompanha o uso dessa expressão desde os primeiros 

tempos. Para ela,  

                                                 
42 ARENDT, Hannah. A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p.22. 
43, Ibd, p. 24. 



 30 

 

A inversão hierárquica na era moderna tem em comum com a tradicional hierarquia 
a premissa de que a mesma preocupação humana central deve prevalecer em todas 
as atividades dos homens, posto que, sem um único princípio global, nenhuma 
ordem pode ser estabelecida. Tal premissa não é necessária nem axiomática; e o uso 
que dou à expressão vita activa pressupõe que a preocupação subjacente a todas as 
atividades não é a mesma preocupação central da vita contemplativa, como não lhe é 
superior nem inferior.44 

 

A vida é dada ao homem mediante condições gerais: a natalidade, a mortalidade, a 

pluralidade, a mundanidade. ‘Vita activa’ refere-se às atividades: trabalho (labor), obra 

(work) e ação, e cada uma delas está relacionada a uma das condições básicas. A distinção 

que aqui fazemos tem apenas caráter metodológico e não significa que desconsideremos a 

inter-relação e a complementaridade entre elas. É nesse sentido que Arendt trabalha. 

 

O trabalho é a atividade responsável pelo processo biológico do corpo humano, tem relação 

com o crescimento, com o metabolismo e com o eventual declínio. Sua condição é a própria 

vida. A obra, que produz um mundo artificial de coisas que é nitidamente diferente de 

qualquer ambiente natural, tem como condição a mundanidade. A ação, única atividade que 

acontece entre os homens sem a mediação de coisas ou da matéria, corresponde à condição da 

pluralidade. São três atividades básicas e suas condições correspondentes estão diretamente 

relacionadas às mais gerais da existência humana, a natalidade e a mortalidade. 

 

 

1.4 ORIGENS DA TENSÃO ENTRE A FILOSOFIA E A POLÍTICA 
 

 

Para Arendt, o fim sempre remete ao início e, portanto, o fim e o início da tradição têm em 

comum que os problemas mais elementares da política vêm à luz de forma clara e sem 

modulações, como ao serem formulados pela primeira vez e ao receberem seu desafio final.45 

As operações de reviravolta em que explicita o acabamento da tradição faz com que a 

asserção de um dos opostos traga à luz seu oposto repudiado e mostra que ambos somente têm 

sentido e significado em sua dualidade. Pensar nesses termos—prática versus teoria, vida 

sensível e perecível versus verdade permanente, imutável e supra-sensível—tem como 

fundamento uma primeira inversão e cria um conflito em que se move a tradição. A atitude de 

                                                 
44 ARENDT, Hannah. A condição humana. 7.ed Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 25-6. 
45 Cf. Id. Entre o passado e o futuro. 5. ed. São Paulo: Perspectiva, 2001, p. 44. 



 31 

Marx—que juntamente com Kierkegaard e Nietzsche representam o momento de acabamento 

da tradição—é o ponto de partida de Arendt no exame crítico da tradição. Ele promove uma 

inversão que remete à empreendida pelos filósofos socráticos e que Platão expressa na 

alegoria da caverna quando deixa explícita a dicotomia entre a vida do filósofo e a vida na 

pólis. O julgamento e a condenação de Sócrates pela pólis ateniense é um momento decisivo 

na história do pensamento político. Trazem um sentimento de estranheza diante da realidade 

que marca, portanto, uma tensão conflitante entre a filosofia e a política e guiará toda a 

tradição de pensamento daí por diante. Para Arendt, nesse momento, é significativo a perda de 

sentido da persuasão. Ela explica, 

 

O fato de que Sócrates não tivesse sido capaz de persuadir os juízes de sua inocência 
e de seu valor, tão óbvios para os melhores e mais jovens cidadãos de Atenas, fez 
com que Platão duvidasse da validade da persuasão. Para nós, é difícil captar a 
importância dessa dúvida, porque “persuasão” é uma tradução muito fraca e 
inadequada para a velha peithein, cuja importância política evidencia-se no fato de 
Peithô, a deusa da persuasão, ter tido um templo em Atenas. Persuadir, peithein, era 
a forma especificamente política de falar, e como os atenienses orgulhavam-se de 
conduzir seus assuntos políticos pela fala e sem uso da violência, distinguindo-se 
nisso dos bárbaros, eles acreditavam que a arte mais alta e verdadeiramente política 
era a retórica, a arte da persuasão.46 

 

A esse respeito, André Duarte diz que: “A partir da morte de Sócrates (...) a política deixaria 

de ser concebida como provedora exclusiva da melhor e mais alta forma de vida para tornar-

se subsidiária em relação à vida dedicada à contemplação, sendo convertida em um conjunto 

de práticas submetidas ao governo tirânico da razão”.47 A relação entre a filosofia e a pólis 

sempre foi carregada de preconceito. Os cidadãos atenienses consideravam os sophos (sábios) 

como incapazes de saber o que era bom para si mesmo e por isso também não saberiam o que 

era bom para a pólis. “A tragédia da morte de Sócrates repousa em um mal-entendido: o que a 

polis não compreendeu foi que Sócrates não se dizia um sophos, um sábio” 48 e esperou dele a 

afirmação de sua inutilidade para a política enquanto um sophoi. 

 

Arendt, tomando como base os diálogos de Platão, principalmente o Fédon, considera que 

Sócrates não tinha persuadido os juízes assim como foi também incapaz de convencer os 

amigos. Questionando a validade da persuasão, Platão chega a seu conceito de verdade como 

oposição à opinião. Em sua interpretação, Arendt diz que,  

                                                 
46 ARENDT, Hannah. A dignidade da política: ensaios e conferências. 2. ed. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 
1993, p. 91. 
47 DUARTE, André. O pensamento à sombra da ruptura: política e filosofia em Hannah Arendt. São Paulo: 
Paz e Terra, 2000, p. 163. 
48 ARENDT, op. cit., p. 94. 



 32 

 

O espetáculo de Sócrates submetendo sua própria doxa às opiniões irresponsáveis 
dos atenienses e sendo suplantado por uma maioria de votos, fez com que Platão 
desprezasse as opiniões e ansiasse por padrões absolutos. Tais padrões, pelos quais 
os atos humanos poderiam ser julgados e o pensamento poderia atingir alguma 
medida de confiabilidade, tornaram-se, daí em diante, o impulso primordial de sua 
filosofia política, influenciando de forma decisiva até mesmo a doutrina puramente 
filosófica da idéias.49 

 

O significado da doxa para os gregos ia além da opinião, significava também glória e fama. É 

fazendo valer sua opinião, “sendo visto e ouvido pelos outros”, que se insere no mundo 

público. Um privilégio que faltava no âmbito da vida privada. Uma opinião significava dizer 

o mundo como este lhe parecia e a persuasão era a arte de fazer valer uma opinião no meio de 

muitas. Daí a importância do gesto de Platão em desconsiderar a doxa. 

 

As concepções platônicas de verdade em oposição à opinião, bem como a de ação (práxis) a 

partir do modelo de obra (poiésis), vão ter importância decisiva na origem e na continuidade 

da filosofia política ocidental. A doutrina das Idéias é transformada em parâmetro. 

 

Para Sócrates, pensamento e política pertencem um ao outro. O fracasso na tentativa de 

persuasão dos juízes com uma dialética até então considerada infalível leva os seguidores de 

Sócrates a desconfiar de sua eficiência e marca, com isso, o afastamento da pólis dos filósofos 

socráticos. Tal atitude representou uma separação entre pensamento e ação, um abandono do 

espaço público, que é o mesmo que o isolamento do filósofo da realidade. Isto tem como 

conseqüência a perda, na origem da tradição de pensamento político ocidental, do sentido que 

as atividades realizadas pelos gregos tinham para eles. Significou o primeiro passo para a 

subseqüente perda da distinção entre elas, que passaram a ser vistas em bloco na perspectiva 

do filósofo e identificadas como atividades típicas de um modo de viver inferior voltado para 

as necessidades elementares da vida: a vita activa. Essas análises que se mostram um tanto 

simplificadas denotam uma necessidade de demarcação mais que de superação: 

 

A intenção arendtiana não é a de ultrapassar o fosso aberto entre pensamento e ação, 
mas a de reconhecer a sua origem traumática e evitar incorrer na decorrente 
subordinação metafísica da ação ao pensamento, visando assim recuperar a 
dignidade própria ao âmbito da política e de suas categorias. A recusa da política em 

                                                 
49  ARENDT, Hannah. A dignidade da política: ensaios e conferências. 2. ed. Rio de Janeiro: Relume 
Dumará,1993, p. 92. 



 33 

suas determinações democráticas fundamentais constitui a gênese da tradição da 
filosofia política ocidental, marcando-a inevitavelmente daí por diante.50 

 

Arendt, ao refletir a origem da tradição de pensamento político, traz a síntese de que a 

filosofia tem seu início marcada pelo desprezo dos filósofos pelo que era manifestado à partir 

da pluralidade dos homens ou de sua vida em comum. “Ela começou com o antigo desespero 

de Platão em relação à vida da polis, e as expressões teóricas desse desespero permaneceram 

dotadas de autoridade pelos séculos afora”.51 

 

Chama a atenção, portanto, ao equívoco da tradição filosófica ocidental, o pressuposto de que 

a reflexão sobre a política deva assumir necessariamente a forma de uma “filosofia política”. 

Considerar a filosofia política uma espécie de derivação da filosofia primeira, dando-lhe o 

status, ou legitimidade de um “conhecimento filosófico”, presumivelmente mais elevado que 

os que são possíveis no âmbito dos acontecimentos mundanos. Seria então necessário um 

equilíbrio entre o transcendental e o efetivo, entre as verdades eternas e a dimensão mutável 

que demarca o campo da pluralidade humana e, portanto, da contingência. Para Arendt, a 

filosofia política terá sempre que se deparar com a impossibilidade de dizer a verdade de seu 

objeto, pois política acontece no âmbito da vita activa, onde só é possível dizer o sentido e 

significado. Conflito que ainda se mostra hoje, embora de forma nova, indicando que, 

 

O colapso do senso comum no mundo de hoje indica que a filosofia e a política, 
não obstante o seu velho conflito, tiveram a mesma sina. E isso significa que o 
problema com relação à filosofia e à política, ou a necessidade de uma nova 
filosofia política da qual pudesse surgir uma nova ciência da política, está mais uma 
vez em pauta.52 

 

As filosofias políticas, então na crítica arenditiana, foram orientadas por uma pré-

compreensão do que seja a política que, tomando-a como espaço que admite um saber 

qualificado, anula-a como espaço da diferença e persuasão. 

 

Assim, para Arendt, “se os filósofos, apesar de seu afastamento necessário do cotidiano dos 

assuntos humanos, viessem um dia a alcançar uma filosofia política, teriam que ter como 

                                                 
50 DUARTE, André. O pensamento à sombra da ruptura: política e filosofia em Hannah Arendt. São Paulo: 
Paz e Terra, 2000, p. 163. 
51 Apud. DUARTE, André. O pensamento à sombra da ruptura: política e filosofia em Hannah Arendt. São 
Paulo: Paz e Terra, 2000, p.164. 
52 ARENDT, Hannah. A dignidade da política: ensaios e conferências. 2. ed. Rio de janeiro: Relume Dumará, 
1993, p. 115. 



 34 

objeto de seu thaumadzein a pluralidade do homem, da qual surge—em sua grandeza e 

miséria—todo o domínio dos assuntos humanos”.53 

 

Sua preocupação principal, desde as primeiras reflexões sobre o advento do totalitarismo, está 

na possibilidade de uma política que tenha o espaço público como âmbito legítimo. 

                                                 
53 Ibd, p. 115. 



 
 

2 A PÓLIS PRÉ-FILOSÓFICA: ESPAÇO DE APARÊNCIA E 

IMPERECIBILIDADE DA AÇÃO E DO DISCURSO 

 

2.1 O REFERENCIAL TEÓRICO 

 

 

Para compreender a produção intelectual de Hannah Arendt no sentido de construção de um 

referencial teórico faz-se necessário acompanhar seus passos, sua trajetória reflexiva desde 

a crítica ao totalitarismo que resultará em várias produções como a obra A condição 

humana e ensaios e conferências publicados em Entre o passado e o futuro e Da revolução. 

Ao publicar As origens do totalitarismo, Arendt considerou que havia ficado aí uma lacuna 

pelo tratamento desigual dado ao stalinismo em relação ao nazismo. Consistia numa análise 

mais detida das origens do totalitarismo stalinista e suas ligações com o marxismo. Havia 

também a necessidade em compreender a imprevisível adesão de intelectuais alemães ao 

nazismo, bem como o esforço geral que se fazia em legitimar a dominação totalitária. 

Compreendia que,  

 

A lacuna mais séria de As origens do totalitarismo é a falta de uma análise 
histórica e conceitual da moldura ideológica do bolchevismo. Essa omissão foi 
deliberada. Todos os outros elementos que finalmente se cristalizam em formas 
totalitárias de movimentos e governos podem ser retraçados até as correntes 
subterrâneas da história ocidental que só emergiram quando e onde a moldura 
social e política da Europa se rompeu. O racismo e o imperialismo, o 
nacionalismo tribal dos pan-movimentos e do anti-semitismo não têm conexão 
com as grandes tradições políticas e filosóficas do Ocidente. A originalidade 
chocante do totalitarismo, o fato de suas ideologias e métodos de governo terem 
sido inteiramente sem precedentes e de suas causas desafiarem uma explicação 
adequada nos termos históricos usuais, é facilmente negligenciável quando se 
enfatiza demais o único elemento que tem por traz de si uma tradição respeitável 
e cuja discussão crítica requer a crítica de alguns dos princípios básicos da 
filosofia política do Ocidente—o marxismo.1 

 

Assim, logo após a publicação de Origens do totalitarismo, envia um projeto para 

solicitação de patrocínio à Fundação Guggenheim, em 1952, visando à publicação de uma 

obra cujo título inicialmente Elementos totalitários no marxismo. Estava então convencida 

de que Marx estava firmemente inserido na tradição de pensamento ocidental bem como 

                                                 
1 ARENDT apud Young-Bruehl, Elizabeth. Por amor ao mundo: a vida e a obra de Hannah Arendt. Rio de 
Janeiro: Relume-Dumará, 1997, p. 253. 



 36 

representava seu acabamento. E essa inserção encobria elementos totalitários que deveriam 

estar presentes na moldura conceitual do bolchevismo. Em Origens do totalitarismo, havia 

limitado-se a estudar os elementos totalitários que se encontravam desvinculados da 

tradição—os movimentos racistas, por exemplo. E, para compreender o lugar de Marx na 

tradição, era necessário compreender a própria tradição. Preocupação que compartilha com 

Heidegger sobre a investigação em que estaria envolvida já ha alguns anos. Partindo do 

entendimento de Marx, “empreender uma análise das atividades fundamentalmente 

distintas que, consideradas a partir da vida contemplativa, foram jogadas com freqüência no 

caldeirão unívoco da vida ativa: trabalhar - produzir - agir; sendo que o trabalho e o agir 

foram compreendidos a partir do modelo do produzir: o trabalho tornou-se “produtivo” e a 

ação foi interpretada no contexto meio-fim”.2  

 

O fenômeno totalitário é um evento político sem precedentes históricos. Nele, há o 

emprego crescente dos meios tecnológicos de violência e terror sob a proteção do partido 

único e da polícia secreta. Com ele, tem-se a comprovação de que não existem limites para 

a deformação da natureza humana. Sustenta-se na desarticulação das classes que, 

transformadas em massas, passarão a ser instrumento de uma ideologia e propaganda 

racista. Os campos de concentração e o genocídio representam o máximo de perfeição do 

sistema. Arendt faz uma análise estrutural dos sistemas nazista e stalinista e, a despeito de 

diferenças que ambos possam apresentar, observa que foram igualmente nocivos. 

 

O entendimento de que A condição humana representa uma continuidade de suas 

preocupações iniciais—e por isso atende às expectativas do projeto, apesar das alterações—

é partilhado por estudiosos, como Elizabeth Young-Bruehl—sua principal biógrafa—, 

Celso Lafer, Thereza Calvet de Magalhães e Paul Ricoeur, que entendem haver, entre o 

projeto inicial e o desenrolar das pesquisas e estudos posteriores, alterações, mas que 

significam muito mais uma ampliação do que mudanças ou desvios dos objetivos 

propostos. Inicialmente, tinha a intenção de escrever uma obra que desse conta de uma 

lacuna em Origens do totalitarismo—não deixando de citar o texto Ideologia e terror, que 

                                                 
2 LUDZ, Úrsula. (org). Hannah Arendt-Martin Heidegger:  correspondência 1925/1975. Rio de Janeiro: 
Relume-Dumará, 2001, p. 106. 



 37 

é acrescentada à segunda edição. Suas investigações e estudos, porém, resultaram em vários 

textos, ensaios e conferências publicados em obras já referidas. Segundo Young-Bruehl3, o 

projeto inicial continha três seções, sendo a primeira responsável por uma análise 

conceitual do que Marx considerava o homem como ‘animal trabalhador’, a relação de seu 

conceito de trabalho como ‘metabolismo’ do homem com a natureza e seu conceito de 

história feita pelo homem; à segunda e à terceira seções estariam reservadas uma análise do 

marxismo europeu e do socialismo no período de 1870 a 1917 e a transição política de 

Lênin a Stalin. 

 

A condição humana teria como origem a primeira seção do projeto inicial. As outras 

seções, se não foram elaboradas como propostas inicialmente, têm, no entanto, seus objetos 

de estudo publicados principalmente na obra Sobre a revolução e Entre o passado e o 

futuro. Assim, para Arendt, não se trata mais da questão de compreensão da natureza do 

totalitarismo, nem de examinar as semelhanças estruturais entre o nazismo e o stalinismo. 

A obra é resultado de uma reflexão filosófica que busca identificar as fontes de resistência e 

de renascimento contidas na própria condição humana, capazes de se opor ao homem que o 

sistema totalitário tenta tornar verdadeiro.4 

Arendt tinha consciência de que o totalitarismo não era um ‘estado de coisas’, fruto de 

circunstâncias de um determinado território, mas que se apresentava como um 

desdobramento histórico que havia afetado toda a Europa e significava uma ruptura com o 

pensamento político tradicional do Ocidente. O ‘mal absoluto’, explicitado no terror 

totalitário capaz de minar nossas categorias políticas, ameaça de destruição a liberdade e a 

espontaneidade humanas. Uma ameaça explícita a toda possibilidade da dimensão política 

do homem. Pensar as possibilidades de um mundo não totalitário impõe-se, então, como 

tarefa e, para tanto, é preciso elaborar um pensamento fundamentado numa “reconsideração 

da condição humana à luz de nossas mais novas experiências e nossos temores mais 

recentes” 5, que proponha “refletir sobre o que estamos fazendo”.6 

 

                                                 
3 Cf. YOUNG-BRUEL, Elisabeth. Por amor ao mundo: a vida e a obra de Hannah Arendt. Rio de Janeiro: 
Relume-Dumará, 1997, p.254. 
4 Cf. RICOEUR, Paul. Em torno ao político. São Paulo: Loyola, 1995, p. 16. 
5 ARENDT, Hannah. A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 13. 
6 Ibd, p. 13. 



 38 

Arendt se propõe a um exame das condições da vida humana sobre a terra, ou seja, das 

estruturas que condicionam a existência humana. Atém-se, ainda, à distinção entre as 

esferas pública e privada, tendo como referência a pólis pré-filosófica e à busca de sentido 

das atividades mais fundamentais do homem que são dadas a conhecer, o trabalho (labor), a 

obra (work) e a ação. Traz ainda a análise do significado da disposição hierárquica dessas 

atividades pela tradição, sua transformação histórica e a inversão do valor social da vita 

activa na época moderna. Trata-se de uma analítica do ser-no-mundo, em que o conceito de 

‘natureza humana’, de ‘essência’, é recusado a fim de dar lugar a uma análise das três 

atividades básicas que articulam a condição humana na terra. 

 

Um desmantelamento dos conceitos da tradição de pensamento político ocidental para a 

construção de um referencial próprio permitir-lhe-á uma compreensão da modernidade e do 

pensamento marxiano. A obra que vai resultar do esforço em recuperar o que foi esquecido 

pela tradição representa uma resistência, no dizer de Paul Ricoeur, a um projeto niilista de 

construção de um homem sem raízes. Significa a ambição do pensador político de buscar os 

traços mais duráveis da condição humana. Sua reflexão filosófica buscou o que na condição 

humana era possível ser identificado como mais duradouro, que não sucumbisse às 

vicissitudes da era moderna. É nesse sentido que Ricoeur aconselha a leitura de A condição 

humana como forma de refutar críticas que apontavam para um sentido de nostalgia, 

ressaltando o caráter de pensamento resistente.7 

 

Pensar o que estamos fazendo é o apelo que Hannah Arendt faz. A existência humana é 

uma questão por excelência do pensamento e, portanto, está entre nós como assunto 

fundamental que temos em comum. A partir das condições mais gerais da existência—a 

natalidade, a mortalidade e o condicionamento—, realiza uma analítica das demais 

condições nas quais a existência é dada aos homens na Terra, assim como as respectivas 

atividades a elas correspondentes—a vida biológica (trabalho, labor), a mundanidade (obra, 

work) e a pluralidade (ação). 

 

 

                                                 
7 Cf. RICOEUR, Paul. Em torno ao político. São Paulo: Loyola, 1995, p. 15-16. 



 39 

2.2 A CATEGORIA ‘PLURALIDADE’ NA CONSTRUÇÃO DO PENSAMENTO 

ARENDTIANO 

 

 

A importância da categoria ‘pluralidade’ no pensamento arendtiano, é fundamental e define 

sua teoria política que é delineada desde suas primeiras preocupações com as investigações 

e que resultarão na obra A condição humana. Suas primeiras referências nesse sentido 

datam de 1950, em seus manuscritos referentes à pesquisa sobre o sentido da política e já 

compreende que, 

 

A filosofia e a teologia sempre se ocupam do homem, e todas as suas afirmações 
seriam corretas mesmo se houvesse apenas um homem, ou apenas dois homens, 
ou apenas homens idênticos. Por isso não encontraram nenhuma resposta 
filosoficamente válida para a pergunta: o que é política?8 

 

A formulação de um pensamento político, que tem a pluralidade como categoria essencial, 

será resultado do exame e análise do conflito primordial entre filosofia e política. 

 

O conflito que originou o distanciamento entre a filosofia e a política a ponto de gerar 

hostilidade, indica a linha da tradição política onde o homem, e não os homens, ocupa o 

centro das reflexões. Platão, e não Sócrates, segundo Arendt, tornou-se o pai da filosofia 

ocidental desde que, em sua formulação teórica, se contrapôs à pólis e ao que ela definia 

como liberdade. Pluralidade, para o pensamento platônico, corresponde ao âmbito das 

opiniões e não ao âmbito confiável da verdade. Para Arendt, Sócrates, cidadão entre os 

cidadãos, é o que poderia ser evidenciado para uma política de novo tipo cujo centro 

comportaria a pluralidade dos homens, mas foi reprimido no caminho determinado pela 

filosofia ocidental. A pluralidade já se encontra teoricamente delineada, mesmo antes do 

projeto inicial arendtiano. Pode-se inferir, então, que a questão já fazia parte da proposta 

que visava ao exame do conceito de homem como ‘animal trabalhador’ em Marx, em 

contraposição à pluralidade humana. Para ela, o homem só pode estar sozinho e em 

harmonia consigo mesmo quando há outros. Para ser um, o homem precisa da presença de 

outros e só assim ele pode experimentar a liberdade no sentido político. Afirma, ainda, que 

                                                 
8 ARENDT, Hannah. O que é política? 5. ed. Rio de Janeiro: Bertrand do Brasil, 2004, p. 21. 



 40 

a revelação do quem do homem pressupõe o espectador (o outro) e essa relação, inter-

relação, dá-se em palavras, atos e ação. Sua formulação do quem do homem na pluralidade 

está em oposição à concepção do Dasein heideggeriano, conforme expõe André Duarte9. A 

esse respeito, faz uma análise da aproximação teórica de Arendt com Heidegger e sugere 

que ela teria recebido princípios fundamentais para a interpretação crítica da tradição e até 

para sua reavaliação do fenômeno político nas determinações essenciais. Arendt, em um 

primeiro momento, teria feito crítica à “recusa heideggeriana em compreender o processo 

da individuação como uma possibilidade aberta na e pela pluralidade do ser-com os outros 

na esfera pública”10. Essa concepção do Dasein traria consigo uma incompreensão 

fundamental da ‘pluralidade’ e do genuíno potencial individualizado, possibilitado pelos 

encontros humanos na ação e no discurso que se dão no espaço público do mundo. É a 

posição inicial de Arendt quando escreve o ensaio O que é filosofia da Existenz. Duarte diz 

que,  

 

Arendt desconfiava do principium individuationis heideggeriano na medida em 
que ele não poderia oferecer uma perspectiva adequada para avaliar as 
potencialidades políticas da revelação do agente em seu “ser-com” no plural, pois 
teria como pressuposto a tese de que a luz pública que ilumina o mundo comum 
obscureceria, necessariamente, a possibilidade de cada um aceder a si mesmo de 
maneira própria.11 

 

Para Arendt, a Existenz acontece na presença de outros (espectadores) que reconhecem e 

legitima essa aparição (espaço público). Sua reavaliação da questão é explicitada por volta 

dos anos 1950 e tem um significado de apropriação do si-próprio e do si-impróprio 

heideggerianos e que ela dará um significado político ao serem deslocados do âmbito da 

analítica fundamental do Dasein para o espaço da política. Essa nova interpretação permite-

lhe 

 

                                                 
9 DUARTE, André. O pensamento à sombra da ruptura. Paz e Terra, São Paulo, 2000, p. 324-7. Nesta 
obra, o autor faz uma análise da trajetória da crítica que Hannah Arendt empreende ao pensamento 
heideggeriano e que, num primeiro momento (quando da obra Filosofia da Existenz), considera que há uma 
recusa em compreender o processo de individuação como possibilidade aberta na e pela pluralidade do ser-
com-os-outros na esfera pública. Num momento posterior, faz uma análise diferente, em nova perspectiva, 
explicitada no artigo O recente interesse pela política, apropria-se do ser “si-próprio” e do ser “si-impróprio”. 
Ela desloca-o da analítica fundamental do Dasein para o plano da consideração dos fenômenos políticos. 
10 Ibd, p. 324. 
11 Ibd, p. 325. 



 41 

compreender que os acontecimentos políticos podem tanto revelar quanto ocultar 
a essência do “político” em seu caráter próprio e originário: assim, o totalitarismo 
constituiria o ápice do apagamento das determinações fundamentais do político, 
ao passo em que as revoluções e demais manifestações populares de resistência 
constituiriam exatamente os instantes cruciais do seu desocultamento.12 

 

Com essa nova interpretação, Arendt percebe a importância da concepção heideggeriana de 

‘mundo’ e do Dasein como ‘ser-no-mundo’ para sua própria articulação conceitual da 

‘pluralidade’ como a condição básica da vida política. Afirma, de forma significativa no 

texto da conferência Interesse pela política no recente pensamento político filosófico 

europeu, que 

 

é exatamente porque define a existência humana como ser-no-mundo que 
Heidegger insiste em dotar de significado filosófico as estruturas da vida 
cotidiana. Estas são completamente incompreensíveis se o homem não for 
entendido, antes de tudo, como ser que existe junto com os outros homens.13 

 

 

2.3 AS ESFERAS PÚBLICA E PRIVADA 

 

 

A analítica arendtiana do ser-no-mundo traz um pressuposto de que, sem negar a 

importância da história enquanto mudança, é possível buscar os traços mais duráveis da 

condição humana que indicariam a existência de atividades sem as quais a vida na terra, 

como a conhecemos, não seria possível. Tarefa em que Hannah Arendt se empenha ao 

examinar o mundo pré-filosófico. Paul Ricoeur, em comentário da obra, aponta para um 

caminho em que se pode ler A condição humana tendo a durabilidade como foco no exame 

daquelas características do humano que são resistentes às vicissitudes do mundo moderno. 

É o caminho de superação da tradição que ela escolhe a partir da compreensão de que o fim 

remete sempre ao começo. A inversão promovida por Marx do fim da tradição leva-a a esse 

percurso: examinar as atividades mais elementares que faziam parte da vita activa, como os 

gregos situavam-se em meio à existência. Diferentemente de Marx, Arendt não considerou 

                                                 
12 DUARTE, André. O pensamento à sombra da ruptura: política e filosofia em Hannah Arendt. São 
Paulo: Paz e Terra, 2000, p. 327. 
13 ARENDT, Hannah. A dignidade da política: ensaios e conferências. 2. ed. Rio de Janeiro: Relume 
Dumará, 1993, p. 87. 



 42 

que a sociedade moderna representasse um estágio superior em relação à pólis grega e, 

portanto, o homem moderno não estava em condição de ente mais evoluído em relação ao 

homem grego da Antigüidade clássica. Em sua concepção de história, é o passado que lança 

luzes sobre o presente, e não o contrário. Assim, é ao ambiente da pólis pré-filosófica, à 

fundação e à organização que Arendt dedica sua atenção para essa tarefa. Busca, nas 

“experiências brutas”, traços de uma herança autêntica que não tinha sido considerada pelo 

“filtro” da tradição. Em suas palavras, compreende que,  

 

A rigor, a polis não é a cidade-estado em sua localização física; é a organização 
da comunidade que resulta do agir e falar em conjunto, e o seu verdadeiro espaço 
situa-se entre as pessoas que vivem juntas com tal propósito, não importa onde 
estejam. “Onde quer que vás, serás uma polis” : estas famosas palavras não só 
vieram a ser a senha da colonização grega, mas exprimiam a convicção de que a 
ação e o discurso criam entre as partes um espaço capaz de situar-se 
adequadamente em qualquer tempo e lugar.14 

 

É o espaço da aparência onde é possível para as pessoas distinguirem-se umas das outras e 

dos entes em geral. A organização da pólis, sua fundação, tem o caráter de espaço de 

preservação da memória. Concepção que, entre os gregos, estava relacionada à visão de 

natureza e à diferença entre imortalidade e eternidade. A ocupação dos gregos com o 

sentido de imortalidade seria o resultado da “experiência de uma natureza imortal e de 

deuses imortais que, juntos, circundavam as vidas individuais de homens mortais”.15 Os 

homens eram parte dessa imortalidade, enquanto espécie no ciclo sempre renovável da 

natureza. Sua individualidade, no entanto, está na mortalidade que 

 

reside no fato de que a vida individual, com uma história vital identificável desde 
o nascimento até a morte, advém da vida biológica. Essa vida individual difere de 
todas as outras coisas pelo curso retilíneo do seu movimento que, por assim dizer, 
intercepta o movimento circular da vida biológica.16 

 

Os grandes feitos e palavras—a capacidade de produzir coisas—dão aos mortais a 

individualidade que os diferenciam dos entes em geral, das espécies pertencentes à 

natureza. “A excelência em si, arete como a teriam chamado os gregos, virtus como teriam 

dito os romanos, sempre foi reservada à esfera pública, onde uma pessoa podia sobressair-

                                                 
14 ARENDT, Hannah. A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 211. 
15 Ibd, p. 27. 
16 Ibd, p. 27. 



 43 

se e distinguir-se das demais.”17 Os grandes feitos e palavras capazes de permitir ao 

homens mostrarem-se entre seus iguais requer um espaço público, um espaço de aparência 

para ficar na memória para, através das gerações, “legar aos pósteros algum vestígio 

deles”.18 Dessa forma, “a polis era para os gregos, como a res publica para os romanos, em 

primeiro lugar a garantia contra a futilidade da vida individual, o espaço protegido contra 

essa futilidade e reservado à relativa permanência, senão à imortalidade dos mortais.”19 

 

A retomada da pólis para Arendt traz à tona o sentido e a importância que os grandes feitos 

(em atos e palavras) têm para a preservação do homem em sua singularidade. Para isso, o 

espaço público—espaço de aparência onde se encontra o espectador—garante a 

imperecibilidade e permanência. Jaeger diz que, 

 

Os gregos primitivos não conheceram a imortalidade da “alma”. O Homem 
morria com a morte do corpo. A psyche homérica significa antes o contrário: a 
imagem corpórea do próprio Homem, que vagueia no Hades como uma sombra: 
um puro nada. Mas, se alguém, pela oferta da sua vida, se eleva a um ser mais 
alto acima da existência humana comum, a polis concede-lhe a imortalidade do 
seu eu ideal, isto é, do seu “nome”. Foi a partir daí que a idéia da glória heróica 
guardou, aos olhos dos Gregos, este matiz político. O homem político alcança a 
perfeição através da perenidade da sua memória na comunidade pela qual viveu 
ou morreu.20 

 

Arendt pondera, no entanto, que a preocupação com a imortalidade para o mundo 

contemporâneo não é algo assim imediato e, portanto, não traz uma compreensão imediata 

da importância e do significado que tinha para os gregos. Arendt faz referência a Heródoto 

para quem a tarefa da história consistia em “salvar os feitos humanos da futilidade que 

provém do olvido”21 e estava relacionada à concepção de natureza que tinham os gregos—

todas as coisas que vêm a existir por si mesmas. As coisas existem para sempre e o homem 

enquanto ente natural, membro da espécie, participa dessa imortalidade no ciclo repetitivo 

da vida. Mas não atinge o indivíduo, “ao contrário, incrustada em um cosmo em que todas 

                                                 
17 ARENDT, Hannah. A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 58. 
18 Ibd, p.28. 
19 Ibd, p.66. 
20 JAEGER, Werner. Paidéia: a formação do homem grego. 4. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2003, p. 123. 
21 ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. 5. ed. São Paulo: Perspectiva, 2001, p. 70. 



 44 

as coisas eram imortais, foi a mortalidade que se tornou a marca distintiva da existência 

humana”.22 Assim, 

 

No início da História Ocidental, a distinção entre a mortalidade dos homens e a 
imortalidade da natureza, entre as coisas feitas pelo homem e as coisas que 
existem por si mesmas, era o pressuposto tácito da Historiografia. Todas as coisas 
que devem sua existência aos homens, tais como obras, feitos e palavras, são 
perecíveis, como que contaminadas com a mortalidade de seus autores.23 

 

Os atos e palavras são, de todas a coisas feitas pelo homem, os mais fúteis e os menos 

duráveis. A pólis enquanto espaço de imperecibilidade possibilitava que estes considerados 

mais fúteis produtos humanos ganhassem permanência. Arendt diz que a ação e o discurso 

como capacidades humanas “maiores” podem ter tido relevância antes da pólis e precedido 

o pensamento socrático. Tem como suposto para isso o testemunho de que “A estatura do 

Aquiles homérico só pode ser compreendida quando se o vê como ‘o autor de grandes 

feitos e o pronunciador de grandes palavras’”.24 Assim, “é altamente significativo que seja 

o velho Fênix, educador de Aquiles, o herói-protótipo dos Gregos, quem exprime este ideal. 

Numa hora decisiva, Fênix recorda ao jovem o fim para que foi educado: ‘Para ambas as 

coisas: proferir palavras e realizar ações’”. 25 

 

A força e poder de coerção da pólis estavam mais relacionadas ao que chamamos hoje de 

organização. “O ser político, o viver numa polis, significava que tudo era decidido 

mediante palavras e persuasão, e não através de força ou violência”.26 As ações políticas 

mantinham-se distantes de violência na medida em que se utilizavam as palavras. “Somente 

a pura violência é muda, e por este motivo a violência, por si só, jamais pode ter 

grandeza”.27 O uso dos meios de violência, ao invés da persuasão pela palavra, era 

considerado pelos gregos como meios pré-políticos de lidar com as pessoas. O espaço da 

aparência onde os homens compartilhavam atos e palavras, a pólis, não se confundia com a 

                                                 
22 ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. 5.ed. São Paulo: Perspectiva, 2001, p.71. 
23 Ibd, p. 72. 
24 Id, A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 34. A autora refere-se aqui a uma frase do 
discurso de Fênix na Ilíada, sobre a educação para a guerra e para a ágora. 
25 JAEGER, Werner. Paidéia: a formação do homem grego. 4. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2003, p. 30. 
26 ARENDT, Hannah. A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p.35. 
27 Ibd, p. 35. 



 45 

cidade-estado. “Para os gregos, as leis, como os muros em redor da cidade, não eram 

produto da ação, mas da fabricação”.28 

 

Embora, “A organização da polis, fisicamente assegurada pelos muros que rodeavam a 

cidade, e fisionomicamente garantida por suas leis (....)”29 não estava, no entanto, 

suficientemente preservada. Para Arendt, a pólis, que é o resultado do agir e falar em 

conjunto, “entre as pessoas que vivem juntas com tal propósito”30, tal que, “onde quer que 

os homens se reúnam, esse espaço existe potencialmente; mas só potencialmente, não 

necessariamente nem para sempre”.31 Na Grécia antiga, os muros das cidades-estado 

tinham a condição material para garantir o espaço da aparência, mas não eram suficientes 

para a preservação da pólis que só acontecia quando os homens estavam juntos para que 

este espaço, que existia em potencial, acontecesse. É o poder—que “passa a existir entre os 

homens quando eles agem juntos e desaparece no instante em que eles se dispersam”32—

que mantém a existência da esfera pública. O poder, que é sempre um potencial de poder, 

 

só é efetivado enquanto a palavra e o ato não se divorciam, quando as palavras 
não são vazias e os atos não são brutais, quando as palavras não são empregadas 
para velar intenções mas para revelar realidades, e os atos não são usados para 
violar e destruir, mas para criar relações e novas realidades.33 

 

A esfera pública da Antigüidade era ocupada obrigatoriamente por homens livres e a 

condição para que assim o fossem era a de não precisar trabalhar por seu sustento. E isto se 

deve ao fato de que, nestas sociedades, a vida privada e seus individualismos eram tidos 

como inferiores à vida pública, modo mais sublime de viver. Ocupar-se com atividades 

responsáveis pela permanência das funções vitais era aproximar-se de uma condição 

semelhante à dos animais. As esferas de vida privada e de vida pública correspondem 

respectivamente ao âmbito da família e ao âmbito da política como entidades diferentes e 

separadas desde o surgimento da antiga cidade-estado. Esfera da família e esfera da pólis, 

                                                 
28 ARENDT, Hannah. A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 207. 
29 Ibd, p. 210. 
30 Ibd, p. 211. 
31 Ibd, p. 212. 
32 Ibd, p. 212. 
33 Ibd, p. 212. 
 



 46 

atividades pertencentes à manutenção da vida e atividades pertencente a um mundo 

comum. Com o surgimento da era moderna e a ascendência da esfera social, que não tem 

caráter público e nem privado, a compreensão destas duas esferas em separado fica 

prejudicada. A era moderna não apenas diluiu a antiga divisão entre o privado e o público, 

mas também alterou o significado dos dois termos e sua importância para o homem. Com o 

trabalho (labor) deslocado para o âmbito de relações de espaço público—motivado 

principalmente pelo surgimento das fábricas—, grande parte do que se compreendia como 

público passa a ser entendido como privado, assim como muito do privado passa a ser 

compreendido como público. A res publica deixa de ser o espaço onde acontecia o 

pensamento no plural. E isso se dá principalmente porque deixa de existir a linha divisória 

entre as duas esferas na nova situação. “Povos e comunidades políticas” aparecem “como 

uma família cujos negócios diários devem ser atendidos por uma administração doméstica 

nacional e gigantesca”.34 Na esfera privada, os homens viviam juntos em família, unidos 

pelas necessidades e carências. Portanto, 

 

O fato de que a manutenção individual fosse a tarefa do homem e a sobrevivência 
da espécie fosse tarefa da mulher era tido como óbvio; e ambas estas funções 
naturais, o labor do homem no suprimento de alimentos e o labor da mulher no 
parto, eram sujeitas à mesma premência da vida. Portanto, a comunidade natural 
do lar decorria da necessidade: era a necessidade que reinava sobre todas as 
atividades exercidas no lar.35 

 

Por outro lado, a esfera da pólis era a “esfera de liberdade”, que, para se ter acesso, era 

necessário vencer, em primeiro lugar, as necessidades da vida em família. Arendt 

compreende, então, que as duas esferas aparecem historicamente de diferentes formas e 

suas atividades correspondentes estão relacionadas de acordo com sua natureza. O sentido 

atribuído à esfera privada pelos gregos em sua relação original com privação contrapõe-se à 

esfera pública, o que significa que o homem estar privado de alguma coisa, estar 

desprovido das mais altas capacidades humanas. 

 

O discurso e a ação colocados como excelência da vida entre os gregos não significavam 

uma posição hierárquica dentre as atividades, mas o modo como se situavam no mundo. 

                                                 
34 ARENDT, Hannah. A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 37. 
35 Ibd, p. 40. 



 47 

Então as atividades voltadas para o atendimento das necessidades, e portanto da vida 

privada, eram consideradas inferiores pelo caráter do modo de vida do homem como 

membro da espécie. “Quem quer que vivesse unicamente uma vida privada—o homem que, 

como escravo, não podia participar da esfera pública ou que, como o bárbaro, não se desse 

ao trabalho de estabelecer tal esfera—não era inteiramente humano.”36 A propriedade 

privada também tinha seu significado determinado em função do espaço público, pois 

“originalmente, a propriedade significava nada mais nada menos que o indivíduo possuía 

seu lugar em determinada parte do mundo e portanto pertencia ao corpo político, isto é, 

chefiava uma das famílias que, no conjunto, constituíam a esfera pública”.37 

 

A importância do referencial de esferas para Arendt está em que as fronteiras entre os 

espaços constituem elementos determinantes para a compreensão da sociedade moderna e 

de sua natureza, pois as atividades mais fundamentais realizadas pelo homem manifestam-

se de forma diferenciada, dependendo de sua natureza e da esfera onde são realizadas. As 

atividades—trabalho (labor), obra (work), e ação—constituintes da vita activa estão em 

direta correspondência com as condições humanas básicas: a vida, a mundanidade e a 

pluralidade. A distinção entre elas tem caráter apenas analítico, sem deixar de considerar as 

inter-relações de complementaridade entre si. São analisadas segundo os critérios da 

durabilidade temporal de seus produtos e da esfera espacial do mundo em que aparecem: o 

espaço público ou privado. A esfera pública é o lugar onde se localizam as atividades da 

ação e a esfera da vida humana, ou privada, o lugar onde se localizam as atividades do 

trabalho e da obra. Dessas atividades, são examinados os traços fenomenológicos 

fundamentais e o significado que elas adquirem em cada período ou época histórica, tendo 

em vista interrogar a primazia que cada época histórica conferiu a cada uma delas em 

detrimento das outras. 

 

 

 

 

                                                 
36 ARENDT, Hannah. A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p.48. 
37 Ibd, p. 71. 



 48 

2.4 VITA ACTIVA: TRABALHO (LABOR), OBRA (WORK) E AÇÃO 

 

 

O trabalho (labor) é a atividade que corresponde ao processo biológico do corpo humano, 

seu metabolismo: “o modo humano deste metabolismo que partilhamos com todos os 

organismos vivos”.38 O trabalho (labor) é o metabolismo do homem com a natureza e está 

relacionado ao processo natural da vida, à sobrevivência da espécie. A expressão ‘animal 

laborans’ está, de acordo com Arendt, adequada ao movimento que realiza para tirar da 

natureza o sustento e para reproduzir. Em A condição humana, Arendt apresenta uma 

distinção entre trabalho (labor) e obra (work) inspirada em Locke: “o labor de nosso corpo 

e a obra de nossas mãos”.39 Os termos estão em harmonia com a antiga distinção grega 

entre o artífice e aqueles que “como escravos e animais domésticos, atendem com o corpo 

às necessidades da vida”.40 Distinção esta em que nem a tradição nem as teorias modernas 

do trabalho se ocuparam a não ser com observações esporádicas. Arendt fundamenta essa 

distinção a partir das evidências fenomenológicas e do testemunho da língua: “a simples 

circunstância de que todas as línguas européias, antigas e modernas, possuem duas palavras 

de etimologia diferente para designar o que para nós, hoje, é a mesma atividade, e 

conservam ambas a despeito do fato de serem repetidamente usadas como sinônimas”.41 

Portanto, enquanto a língua grega “distinguia ponein de ergazesthai, o latim laborare de 

facere ou fabricari, o francês travailler de ouvrer; o alemão arbeiten de werken. Em todos 

estes casos, os [termos] equivalentes de trabalho, têm uma conotação inequívoca de 

experiências corporais, de fadigas e penas”.42 

 

A obra (work), diferentemente do trabalho (lobor), é a atividade que corresponde ao 

artificialismo da existência humana que não está necessariamente ligada ao permanente 

ciclo vital da espécie, e cuja mortalidade não é compensada por este último. É a atividade 

responsável pela produção de “coisas” nitidamente diferentes do ambiente natural. “Dentro 

                                                 
38 ARENDT, Hannah. Trabalho, obra, ação. In Cadernos de Ética e Filosofia Política, n. 7, 2º sem. 2005, p. 
180. 
39 Cf. Id, A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 90. 
40 Ibd, p. 90. 
41 Ibd, p. 90. 
42 Id, Trabalho, obra, ação. In: Cadernos de Ética e Filosofia Política, n. 7, 2º sem. 2005, p. 179. 



 49 

de suas fronteiras habita cada vida individual, embora esse mundo se destine a sobreviver e 

a transcender todas as vidas individuais”.43 A mundanidade, o pertencer ao mundo, é a 

condição da obra. Trata-se de uma atividade que tem um início e um término definidos, e 

que produz um objeto não determinado ao atendimento das necessidades biológicas—

portanto, contém alguma durabilidade. 

 

“A obra de nossas mãos” é atividade realizada pelo homo faber, aquele que realiza essa 

atividade transformando a natureza em objetos que constitui o artefato humano e lhe 

emprestam estabilidade e solidez—que constitui o abrigo, a morada do homem. Esta 

durabilidade emprestada às coisas do mundo mantém uma relativa independência em 

relação ao homem que a produziu e que a utiliza. E, 

 

Deste ponto de vista, as coisas do mundo têm a função de estabilizar a vida 
humana; sua objetividade reside no fato de que—contrariando Heráclito, que 
disse que o mesmo homem jamais pode cruzar o mesmo rio—os homens, a 
despeito de sua contínua mutação, podem reaver sua invariabilidade, isto é, sua 
identidade no contato com objetos que não variam, como a mesma cadeira e a 
mesma mesa. Em outras palavras, contra a subjetividade dos homens ergue-se a 
objetividade do mundo feito pelo homem, e não a sublime indiferença de uma 
natureza intacta, cuja devastadora força elementar os forçaria a percorrer 
inexoravelmente o círculo do seu próprio movimento biológico, em harmonia 
com o movimento cíclico maior do reino da natureza (...). Sem um mundo 
interposto entre os homens e a natureza, haveria eterno movimento, mas não 
objetividade.44 

 

A ação, por sua vez, é a única atividade que se exerce “diretamente entre os homens sem a 

mediação das coisas ou da matéria, corresponde à condição humana da pluralidade, ao fato 

de que homens, e não o Homem, vivem na Terra e habitam o mundo”.45 Todas as 

atividades estão relacionadas a uma das “condições básicas mediante as quais a vida foi 

dada ao homem”,46 e todos os aspectos da condição humana “têm alguma relação com a 

política; mas esta pluralidade é especificamente a condição—não apenas a conditio sine 

qua non, mas a conditio per quam—de toda a vida política”.47 Arendt pondera que não 

pretende fazer análise exaustiva das atividades, “cujas manifestações têm sido curiosamente 

                                                 
43 ARENDT, Hannah. A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 15. 
44 Ibd, p. 150. 
45 Ibd, p. 15. 
46 Ibd, p. 15. 
47 Ibd, p. 15. 



 50 

negligenciadas por uma tradição que a via basicamente do ponto de vista da vita 

contemplativa, mas tentar determinar, com alguma segurança, o seu significado político”.48 

 

Colocadas as atividades fundamentais e sua relação com as esferas pública e privada—

tendo em vista sua natureza—, Arendt dedica todo um esforço em fundamentar a distinção 

entre as atividades trabalho (labor) e obra (work). Atividades de modalidades 

fundamentalmente diferentes entre si que estão ligadas à esfera não política da vida 

humana, que não potencializa espaço para a pluralidade humana. A distinção entre essas 

duas atividades, que na Antigüidade correspondia à distinção entre o trabalho não produtivo 

do escravo e a atividade produtiva do artesão, teria sido abolida ou ignorada na era 

moderna. No âmbito da pólis pré-filosófica, a atividade da ação ocupava uma posição 

privilegiada por estar ligada à esfera pública. Posteriormente, “considerada do ponto de 

vista da contemplação, a atividade mais elevada não era a ação, mas a fabricação”49—que 

era a atividade dos artesãos—, enquanto o trabalho (labor) permanecia na posição mais 

baixa dessa escala hierárquica. Arendt afirma que 

 

a atividade política como algo necessário à vida de contemplação só era agora 
reconhecida na medida em que podia ser prosseguida da mesma maneira que a 
atividade do artesão. Só se podia esperar que a ação política produzisse resultados 
duradouros se fosse considerada à imagem da atividade da fabricação.50 

 

A atividade do trabalho (labor) é realizada pelo animal laborans, enquanto membro da 

espécie, e atende ao eterno ciclo vital; a obra (work) é realizada pelo homo faber, que 

constrói um mundo artificial de coisas e cuja atividade tem começo e fim; a atividade da 

ação é a única que acontece entre os homens que vêm ao mundo, cada um como ser único 

que se diferencia na ação como seres singulares. Relacionada à condição do nascimento, a 

ação tem caráter de imprevisibilidade. “Agir, no sentido mais geral do termo, significa 

tomar iniciativa, iniciar (como o indica a palavra grega archein, ‘começar’, ‘ser primeiro’ e, 

em alguns casos, ‘governar’), imprimir movimento a alguma coisa (que é o significado 

original do termo latino agere).”51 A ação é iniciativa. “Por constituírem um initium, por 

                                                 
48 ARENDT, Hannah. A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 88. 
49 Id, Trabalho, obra, ação. In Cadernos de Ética e Filosofia Política, n. 7, 2º sem. 2005, p. 178. 
50 Ibd, p. 178. 
51 Id, A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 190. 



 51 

serem recém-chegados e iniciadores em virtude do fato de terem nascido, os homens 

tomam iniciativas, são impelidos a agir”.52 Enquanto atividade é iniciativa e é nascimento 

enquanto manifestação da vida. O caráter de imprevisibilidade inerente a todo início e 

origem está em que o novo não pode ser previsto e relacionado a nada que tenha ocorrido 

antes. Assim,  

 

O novo sempre acontece à revelia da esmagadora força das leis estatísticas e de 
sua probabilidade que, para fins práticos e cotidianos, equivale à certeza; assim, 
o novo sempre surge sob o disfarce do milagre. O fato de que o homem é capaz 
de agir significa que se pode esperar dele o inesperado, que ele é capaz de 
realizar o infinitamente improvável.53 

 

Enquanto início, a ação corresponde à condição da natalidade. O discurso, as palavras e os 

atos possibilitam uma inserção no mundo que equivale a um segundo nascimento em que 

vimos confirmar e assumir “o fato original e singular do nosso aparecimento físico 

original” 54 e corresponde à condição da pluralidade. O discurso está, para Arendt, como 

um lado do agir político que revela a singularidade do agente na pluralidade. “Sem o 

discurso, a ação deixaria de ser ação, pois não haveria ator; e o ator, o agente do ato, só é 

possível se for, ao mesmo tempo, o autor das palavras”.55 Se a ação aparece mais 

relacionada à natalidade, a um novo início, o discurso revela o agente por meio de suas 

histórias e leva ao consentimento das ações coletivas mediante palavras e persuasão. Para 

esse discurso existir, é necessário a presença do outro, do espectador, que, no conjunto, são 

atores e autores de opiniões, por meio da fala (léksis) que, para os gregos, era uma forma de 

agir (práksis). A pluralidade é então fundamental, pois a política ocorre no diálogo do eu 

com os outros, com o intento do acordo. O discurso revela a opinião de cada um e sua 

singularidade com o fim de persuadir o outro. Levar o outro a aceitar uma opinião e a 

realizar uma ação determinada é o objetivo da persuasão e do discurso, capacidade que 

cada um tem em potencial e que  

 

vem à tona quando as pessoas estão com outras, isto é, no simples gozo da 
convivência humana, e não “pró” ou “contra” as outras. Embora ninguém saiba 

                                                 
52 ARENDT, Hannah. A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 190. 
53 Ibd, p. 191. 
54 Ibd, p. 189. 
55 Ibd, p. 191. 



 52 

que tipo de “quem” revela ao se expor na ação e na palavra, é necessário que cada 
um esteja disposto a correr o risco da revelação.56 

 

No discurso e na ação, as pessoas mostram quem são, revelam suas identidades singulares. 

Em contraposição a essa revelação do quem as pessoas são, há a revelação do que elas 

são—os dons, qualidades, defeitos—enquanto suas atividades físicas são reveladas em 

conformação do corpo e no som singular da voz. A singularidade de cada um, entretanto, só 

é possível através do discurso e da ação quando em presença com outros em convivência de 

outros. 

 

Assim, o discurso político não é um acontecimento isolado que se dá em concordância ou 

em oposição ao discurso do outro, mas envolve uma hermenêutica da fala do outro, o que 

está explícito nos argumentos e o que não é revelado. Porém,  

 

A revelação da identidade através do discurso e o estabelecimento de um novo 
início através da ação incidem sempre sobre uma teia já existente, e nela 
imprimem suas conseqüências imediatas. Juntos, iniciam novo processo, que 
mais tarde emerge como a história singular da vida do recém-chegado, que afeta 
de modo singular a história da vida de todos aqueles com quem ele entra em 
contato.57 

 

A ação passa a fazer parte de uma teia preexistente de relações humanas com suas 

“inúmeras vontades e intenções conflitantes”, 58 que por isso quase sempre deixa de atingir 

os objetivos propostos inicialmente. Os atos e as palavras realizam uma mediação entre os 

homens na “teia” das relações humanas. É nessa teia de relações humanas preexistentes que 

consiste a esfera dos assuntos humanos e que a ação enquanto movimento acontece. 

 

Mas intencionalmente ou não, e independente de atingir os objetivos, a ação sempre produz 

história, graças a esse campo de relações; da mesma maneira que a obra (work) produz 

coisas tangíveis. “Embora todos comecem a vida inserindo-se no mundo humano através do 

discurso e da ação, ninguém é autor ou criador da história de sua própria vida”.59 A história 

                                                 
56 ARENDT, Hannah. A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 192. 
57 Ibd, p. 196. 
58 Ibd, p. 196. 
59 Ibd, p. 197. 



 53 

é resultado da ação de muitos de seus agentes e seus atos são revelados: “alguém a iniciou e 

dela é o sujeito, na dupla acepção da palavra, mas ninguém é seu autor”.60 

 

Na ação, o que está mesmo em jogo é o caráter de revelação que está relacionado ao fato da 

imprevisibilidade, do processo que desencadeia. Ao fato de não ser possível prever o 

resultado de uma ação antes que seja concluída. Para enfrentar as incertezas dos rumos da 

ação—e portanto do futuro—, os homens recorrem à faculdade da promessa como acordo 

entre muitos e que possibilita a continuidade ou durabilidade dos acordos acerca dos 

negócios humanos. A força da promessa ou do contrato mútuo mantém as pessoas unidas e 

gera o poder de “agirem em concerto”.61 São promessas que não se confundem com a 

prática abusiva de partidos políticos em períodos eleitorais. Além da imprevisibilidade, a 

ação traz o risco da irreversibilidade—a impossibilidade de desfazer o que se fez. Na ação 

política, não há possibilidade de desfazer o que se fez. Para enfrentar essa característica da 

ação, a faculdade humana de perdoar pode restituir ao agente de uma ação a liberação para 

iniciar algo novo. Se não fossemos perdoados, dispensados das conseqüências daquilo que 

fizemos, nossa capacidade de agir ficaria limitada a um só ato do qual não nos 

recuperaríamos. As duas faculdades, portanto, estão relacionadas. Perdoar possibilita 

desfazer os atos do passado; prometer possibilita criar no futuro—campo de incertezas—

margens de segurança sem as quais não haveria continuidade ou durabilidade de qualquer 

espécie nas relações entre os homens. Ambas dependem da pluralidade para existir. 

 

O referencial teórico, base da concepção política arendtiana com o qual analisa e discute a 

modernidade, tem sido alvo de críticas. O principal argumento coloca-a numa posição a-

histórica e reacionária. Arendt, no entanto, não apresenta nenhuma fórmula de como os 

homens devam colocar-se no mundo, faz, uma analítica do ser-no-mundo “do que estamos 

fazendo” das atividades, como manifestações mais elementares da condição humana, sem a 

pretensão de um sistema que traga soluções para a humanidade. E “aborda somente as 

manifestações mais elementares da condição humana”.62 Afirma, ainda, que o homem, para 

viver, precisa dar conta da vida e de sua reprodução. Apesar de ele ser um ser 

                                                 
60 ARENDT, Hannah. A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 197. 
61 Cf. Ibd, p. 256. 
62 Ibd, p. 13. 



 54 

condicionado, o agir e o pensar acontecem em determinadas condições que, no entanto, não 

determinam seu conteúdo. Para André Duarte, “Arendt jamais pretendeu reduzir o 

trabalhador ao plano de pura animalidade; pelo contrário, tratava-se de recordar que, apesar 

de todo homem ser necessariamente um animal laborans, ele também pode e deve ser algo 

mais que isso”.63 

                                                 
63 CORREIA, Adriano (coord.). Transpondo o abismo: Hannah Arendt entre a filosofia e a política. Rio de 
Janeiro: Forense universitária, 2002, p. 68. 



 
 

3 O MUNDO MODERNO 

 

 

Com Origens do totalitarismo, que podemos considerar como a primeira abordagem de 

uma reflexão crítica da crise política contemporânea, Arendt tem a preocupação de 

compreender as experiências que estão na base do fenômeno totalitário. Fenômeno que 

mostra não haver limites para a deformação da condição humana e que, com o genocídio, 

prova que tudo é possível acontecer. Reúne fatores que favoreceram a irrupção desse 

acontecimento e denuncia a poderosa utilização das massas seduzidas pelo aparelho de 

poder do nazismo e do stalinismo. Embora não observe uma relação de causa-efeito, Arendt 

procede a uma análise da destruição do Estado-nação e da falência do princípio que baseava 

a igualdade de todos no sistema de leis, a gênese provinda do anti-semitismo moderno e do 

imperialismo. Seu forte posicionamento em recusa a esses acontecimentos, segundo André 

Duarte,1 provocou, em alguns críticos de sua obra, uma expectativa de que Arendt estivesse 

colocando-se em favor do liberalismo político e do estado do bem-estar social, como 

alternativas viáveis para o sistema totalitário. Parecia óbvio que, ao criticar as vertentes 

totalitárias de direita e de esquerda, só restava a adesão ao sistema político liberal. Arendt, 

no entanto, realiza uma profunda crítica ao constatar o quanto ele estaria longe de 

proporcionar um acontecimento político em termos de determinações democráticas 

essenciais. A crítica traz a marca da independência. E Arendt desconfia tanto do marxismo 

quanto do liberalismo como ideais de sistemas capazes de solucionar os problemas do 

homem moderno. 

 

A condição humana, uma obra que representa uma atitude de resistência às pretensões 

totalitárias, usando as palavras de Paul Ricoeur, traz também a crítica à modernidade e ao 

modelo social liberal. Sistema de governo que Arendt considera ter transformado a política 

em administração de coisas e que significou um recuo em termos de participação e 

liberdade, coloca que, 

 

                                                 
1 CORREIA, Adriano (coord.). Transpondo o abismo: Hannah Arendt entre a filosofia e a política. Rio de 
Janeiro: Forense universitária, 2002, p. 59. 



 56 

Se no primeiro caso a liberdade fora totalmente aniquilada, no caso das 
democracias representativas, fundadas no sistema de partidos políticos, ela 
tenderia a se restringir ao mínimo, na medida em que o espaço público 
transformara-se em um mercado de trocas econômicas destinadas à manutenção 
das necessidades vitais da sociedade.2 

 

A análise da modernidade traz a compreensão de que o desaparecimento da esfera pública, 

transformada em espaço de trocas de mercadorias, limitou o homem à situação de 

trabalhador consumidor sem espaço para a ação, aliada ao crescente uso dos meios 

tecnológicos de violência. 

 

 

3.1 A SUPREMACIA DO TRABALHO (LABOR) NO MUNDO MODERNO E A 

ALIENAÇÃO 

 

 

O trabalho (labor) é a atividade que produz o que é necessário para a manutenção e 

reprodução da vida. O resultado do trabalho (labor) é, das coisas tangíveis, as menos 

duráveis. Elas, “consideradas em sua mundanidade, são [...] menos mundanas e ao mesmo 

tempo as mais naturais”.3 Na Grécia antiga, a atividade política e o exercício da liberdade—

que correspondiam à ação—ocupavam o ponto mais alto na hierarquia das atividades 

humanas enquanto o trabalho (sujeição humana), o ponto mais baixo. Tanto na Grécia 

quanto em Roma, o desfrutar da liberdade política implicava estar liberto do trabalho 

(labor). Hoje, essa atividade ocupa um lugar privilegiado. É a ocupação essencial na vida 

dos homens que dedicam o tempo livre à liberdade da vida privada e à apropriação de bens 

de consumo. 

 

Já na Antigüidade clássica, trabalho (labor) e obra (work) têm sua distinção ignorada. O 

que se distinguia antes era o doméstico do cidadão, pela condição que ocupavam como 

escravo ou chefe da família, ou ainda entre as atividades que poderiam vir a público e as 

atividades que deviam permanecer ocultas no âmbito doméstico. E isto foi desaparecendo 

                                                 
2 CORREIA, Adriano (coord.). Transpondo o abismo: Hannah Arendt entre a filosofia e a política. Rio de 
Janeiro: Forense universitária, 2002, p. 59. 
3 ARENDT, Hannah. A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 108. 



 57 

até restar o critério do maior tempo gasto com atividade em uma dessas esferas. O que se 

nota é que,  

 

Com o advento da teoria política os filósofos aboliram até mesmo estas distinções 
que, ao menos, haviam estabelecido uma diferença entre as atividades, e 
opuseram a contemplação a todo e qualquer tipo de atividade. Com eles, até 
mesmo a ocupação política foi rebaixada à posição de necessidade; e esta, daí por 
diante, passou a ser o denominador comum de todas as manifestações da vita 
activa.4 

 

Para Arendt, na era moderna enquanto o trabalho é considerado a principal atividade, a 

ação perde espaço, a política perde dignidade e 

 

a verdade bastante incômoda de tudo isto é que o triunfo do mundo moderno 
sobre a necessidade se deve à emancipação do labor, isto é, ao fato de que o 
animal laborans pôde ocupar a esfera pública; e, no entanto, enquanto o animal 
laborans continuar de posse dela, não poderá existir uma esfera verdadeiramente 
pública, mas apenas atividades privadas exigidas em público.5 

 

Na tradição, as atividades encontram-se num todo indistinto e é assim que elas alcançam o 

pensamento na modernidade. O advento da ciência, a invenção do telescópio e suas 

repercussões minam as bases da tradição, trazendo a desconfiança na capacidade dos 

sentidos humanos em revelar a verdade. “O que eu faço”, o que o homem constrói, passa a 

ser a medida de segurança para a verdade. O fim da contemplação como modo de vida do 

filósofo é uma das conseqüências mais imediatas deste contexto, restando apenas o 

pensamento. O conceito de ação passa a ser contraposto ao pensamento. E esta ação, que já 

refletia a indistinção entre as atividades, significava um fazer em geral, um agir no mundo 

dos negócios humanos, e que 

 

À primeira vista, porém, é surpreendente que a era moderna—tendo invertido 
todas as tradições, tanto a posição tradicional da ação e da contemplação como a 
tradicional hierarquia dentro da própria vita activa, tendo glorificado o trabalho 
(labor) como fonte de todos os valores, e tendo promovido o animal laborans à 
posição tradicionalmente ocupada pelo animal rationale—não tenha produzido 
uma única teoria que distinguisse claramente entre o animal laborans e o homo 
faber, entre “o labor do nosso corpo e o trabalho de nossas mãos”.6 

 

                                                 
4 ARENDT, Hannah. A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 96. 
5 Ibd, p.146. 
6 Ibd, p. 96. 



 58 

Arendt critica Marx pelo fato de não ter questionado o conceito de ação e tê-lo aceito como 

a modernidade o entendia e por ter considerado o trabalho (labor) a mais alta das atividades 

que o homem podia realizar. Para Arendt, 

 

O próprio motivo da promoção do trabalho como trabalho na era moderna foi a 
sua “produtividade”; e a noção aparentemente blasfema de Marx de que o 
trabalho (e não Deus) criou o homem, ou de que o trabalho (e não a razão) 
distingue o homem dos outros animais, era apenas a formulação mais radical e 
coerente de algo com que toda a era moderna concordava.7 

 

Arendt dedicou uma nota explicativa, em que cita os momentos e as obras em que Marx 

conceitua o homem como animal laborans: Kritik der hegelschen Dialektik, Marx-Engels 

Gesamtausgabe, Deutsche Ideologie, Okanomisch philosophische Manuskripte e Die 

heilige Familie. O conceito também é adotado por Engels em Ursprung der Familie e 

Labour in the transition from ape to man.8 Embora o suporte que Arendt dá para 

comprovar essa afirmação seja amplo e facilmente localizável, nas obras marxianas não 

podemos deixar de comentar a citação nos Okanomisch philosophische Manuskripte, na 

versão traduzida para o português: 

 

A atividade vital consciente distingue o homem da atividade vital dos animais 
[...] Os animais só constroem de acordo com os padrões e necessidades da espécie 
a que pertencem, enquanto o homem sabe produzir de acordo com os padrões de 
todas as espécies e como aplicar o padrão adequado ao objeto.9 

 

Da mesma forma, na versão traduzida para o português de Deutsche Ideologie, “Podemos 

distinguir os homens dos animais pela consciência, pela religião, por tudo o que se quiser. 

Mas eles começam a distinguir-se dos animais assim que começam a produzir os seus 

meios de vida (...)”.10 São afirmações que, embora esteja clara a primazia do trabalho na 

concepção do homem que Marx apresenta, não podemos deixar de antever também que a 

razão não é desconsiderada como diferencial em relação ao animal. Arendt, por sua vez, 

não desconsidera esse fato. A esse respeito, André Duarte coloca que 

 

                                                 
7 ARENDT, Hannah. A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 96. 
8 Cf. Ibd, p. 97, nota de rodapé 14. 
9 ERICH FROMM. Conceito marxista do homem. 6. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 1975, p. 96. 
10 MARX, Karl. A ideologia alemã, 1o. capítulo: seguido das teses de Feuerbach. São Paulo: Centauro, 2002, 
p. 15. 



 59 

o argumento arendtiano não é o de que, para Marx, o trabalho seja meramente 
natural, desprovido de razão e consciência, mas o de que, em Marx, 
contrariamente à tradição, a razão deixa de ser a condição primeira e específica 
por meio da qual os homens diferenciam-se dos animais, visto que a própria razão 
só se tornaria manifesta na atividade do trabalho, concebida como a atividade 
vital que define o ser da espécie humana.11 

 

O que importa para ela é que em Marx não há diferença entre as atividades e que ele as 

aceitou conforme a modernidade a entendia, radicalizando sua ênfase no trabalho. Em seu 

entendimento, essa atitude teria impedido Marx de fundar a teoria política na atividade da 

ação. Embora para muitos de seus intérpretes, “a práxis é (...) essencialmente criadora. 

Entre uma e outra criação, como uma trégua em seu debate ativo com o mundo, o homem 

reitera uma práxis já estabelecida”.12 A práxis marxiana, malgrado todas as explicações em 

que em se defende estar  embutido o sentido criativo do trabalho, reflete o sentido de 

poiesis e não do agir político. 

 

Para Arendt, a modernidade está alicerçada numa atividade não qualificada e que tem as 

características de trabalho (labor), apesar de os teoristas econômicos, principalmente Marx 

(quem ela considera o maior teorista do trabalho), entenderem como obra (work). 

Interpreta, então que,  

 

A era moderna em geral e Karl Marx em particular, fascinados, por assim dizer, 
pela produtividade real e sem precedentes da humanidade ocidental, tendiam 
quase irresistivelmente a encarar todo o labor como trabalho e a falar do animal 
laborans em termos muito mais adequados ao homo faber, como a esperar que 
restasse apenas um passo para eliminar totalmente o labor e a necessidade.13 

 

Marx e Smith basearam sua teoria na distinção entre trabalho produtivo e trabalho 

improdutivo, o que seria equivalente à distinção entre trabalho (labor) e obra (work). O 

motivo da promoção do trabalho estaria, então, em sua produtividade. 

 

O artificialismo do mundo, a materialidade, é resultante da atividade da fabricação (obra) e 

o homem tem aí o artefato que constitui a mundanidade. É uma atividade diferente daquela 

                                                 
11 DUARTE, André. O pensamento à sombra da ruptura: política e filosofia em Hannah Arendt. São 
Paulo: Paz e Terra, 2000, p. 83. 
12 VÁZQUEZ, Adolfo Sánchez. Filosofia da práxis. 3. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1986, p. 248. 
13 ARENDT, Hannah. A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 98. 



 60 

responsável pela manutenção do metabolismo do corpo, pelo processo vital, pelo trabalho 

(labor) e que não deixa vestígio de qualquer produto durável. 

 

A glorificação do trabalho (labor), na modernidade, coloca o homem na condição de 

trabalhador empenhado na manutenção do ciclo vital que garante a própria sobrevivência e, 

portanto, a da espécie, através da produção de bens destinados ao consumo imediato. A 

lógica do trabalho e do consumo e o ideal de acumulação de riquezas na sociedade de 

mercado, deixam em segundo plano o acontecimento político que se dá através das relações 

em torno de interesses comuns. “Os ideais do homo faber, fabricante do mundo, que são a 

permanência, a estabilidade e a durabilidade, foram sacrificados em benefício da 

abundância, que é o ideal do animal laborans”.14   

 

Arendt considera que a primazia dessa atividade na modernidade passa ser referência para 

as outras na perspectiva da reprodução do ciclo vital e do consumo. Constata que a 

glorificação do trabalho dá-se pela expansão mesma dessa atividade em detrimento da 

esfera pública. Embora vislumbrado que pela revolução industrial, o âmbito das 

necessidades e, portanto, do trabalho seria ampliado, não percebeu a conseqüente 

decadência do âmbito público e perda de dignidade política. Para ela,  

 

Marx predisse corretamente, embora com indevido júbilo, “a decadência” da 
esfera pública nas condições de livre desenvolvimento das “forças produtivas da 
sociedade”; e estava igualmente certo, isto é, coerente com a sua noção do 
homem como animal laborans, quando previu que, “socializados” e libertos do 
trabalho, os homens gozariam essa liberdade em atividades estritamente privadas 
e essencialmente isoladas do mundo que hoje chamamos de “hobies”.15 

 

Pensar o fenômeno do político na forma específica do agir entre os homens no espaço 

público supõe a existência desse espaço e da liberdade que proporciona a organização da 

convivência humana. A concepção política arenditiana traz a liberdade como um fenômeno 

do espaço público em unidade com a política. Sua teoria política está fundada na afirmação 

de que a raison d’être da política é a liberdade. A ausência do espaço público na 

modernidade reforça uma outra forma de compreensão da liberdade que surge desde os fins 

                                                 
14 ARENDT, Hannah. A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 138. 
15 Ibd, p. 130. 



 61 

da antigüidade e que se identifica com o livre arbítrio próprio do espaço privado. Na 

modernidade, a condição do homem como cidadão é colocada em segundo plano em favor 

de uma individualidade que se traduz num afastamento da sociedade para um recuo para a 

privacidade. A liberdade interior passa a ser o princípio elementar da vida restrita à 

autonomia da vontade como livre arbítrio e a proteção de direitos pressupõe uma retirada 

do mundo onde a liberdade foi negada. É assim compreendida numa esfera de consciência 

individual. Essa compreensão de liberdade interior, que tem impulso com o cristianismo e 

com a idéia de alienação do mundo, alcança, com o liberalismo, um significado antipolítico 

mais acabado ao defender que a política deve ocupar-se com a manutenção da vida e 

salvaguarda de seus interesses. Para Arendt, o credo liberal de “quanto menos política mais 

liberdade o indivíduo pode alcançar”, deixa claro como a liberdade interior era tida como 

princípio incompatível com o exercício das atividades políticas. 

 

A liberdade está, no pensamento arenditiano, relacionada à condição humana da natalidade 

que, embora as atividades do trabalho e obra estejam a ela relacionadas na medida que 

produz e preserva o mundo, a ação como “novo começo inerente a cada nascimento pode 

fazer-se sentir no mundo somente porque o recém-chegado possui a capacidade de iniciar 

algo novo, isto é, de agir”.16 O agir político é como um segundo nascimento, que tem assim 

na liberdade a possibilidade de iniciar novos processos. Em suas palavras,  o nascimento 

como a experiência da mais próxima da liberdade 

 

O milagre da liberdade está contido nesse poder-começar que, por seu lado, está 
contido no fato de que cada homem é em si um novo começo, uma vez que, por 
meio do nascimento veio ao mundo que existia antes dele e vai continuar 
existindo depois dele. .17 

 

 

 

 

 

 

                                                 
16 Cf. ARENDT, Hannah. A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 17. 
17 Id, O que é política? 5. ed. Rio de Janeiro: Bertrand do Brasil, 2004, p.44. 



 62 

3.2 A AÇÃO (PRÁXIS) COMO OBRA (POIÉSIS): A ELIMINAÇÃO DO ESPAÇO 

PÚBLICO 

 

 

O entendimento de que as filosofias políticas foram todas orientadas por uma pré-

compreensão da política constitui a principal tese que sustenta a desconstrução política de 

Arendt, e portanto como lugar que admite um saber qualificado sem o reconhecer como 

espaço de diferença, como potencial para a persuasão através do discurso e da palavra. A 

partir dessa compreensão, considera que toda a tradição ocidental, e principalmente Marx, 

admite que a política está sujeita a uma teoria, a partir da qual o mundo das significações 

públicas, o mundo comum, deve ser redefinido conforme o saber incomum da filosofia. A 

“excelência” desse saber possibilitou, por algum tempo, que o filósofo político 

oportunizasse o equilíbrio entre pensamento e ação, constitutivos de toda a filosofia política 

e que definem sua especialização. Compreendemos, assim, suas análises que trazem a tese 

do paradigma da obra como modo privilegiado da política desde a Antigüidade. No texto 

Que é autoridade, Arendt aborda o que seria a origem dessa questão. Platão e Aristóteles 

foram os primeiros a trazer para a esfera público-política os modos de ação até então 

pertencentes à esfera privada. Assim, 

 

Devido a essa ausência de uma experiência política válida em que baseassem a 
reivindicação de um governo autoritário, tanto Platão como Aristóteles, embora 
de modo bem diferente, foram obrigados a fiar-se em exemplos das relações 
humanas extraídos da administração doméstica e da vida familiar gregas, onde o 
chefe da família governa como um “déspota”, dominando indiscutidamente sobre 
os membros de sua família e escravos da casa.18 

 

O déspota, por sua característica de tirano, investido de poder coercitivo, tornava-se inapto 

para a função política: “seu poder para coagir era incompatível não somente com a 

liberdade de outros, mas também com a própria liberdade [...]. Por conseguinte, nem o 

déspota e nem o tirano, o primeiro movendo-se entre escravos, o outro entre súditos, 

podiam ser chamados de homem livre”.19 

 

                                                 
18 ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. 5. ed. São Paulo: Perspectiva, 2001, p. 143-4. 
19 Ibd, p. 144. 



 63 

O rei-filósofo, em A república, é a expressão do despotismo (consentido) outorgado em 

forma de dignidade política, em substituição a uma persuasão enquanto categoria retórica 

eficaz. É a coerção legítima baseada nas verdades auto-evidentes do mundo das idéias. O 

poder coercivo não está ligado à pessoa como tal “mas nas idéias que são percebidas pelo 

filósofo. Essas idéias podem ser utilizadas como normas de comportamento humano por 

transcenderem a esfera dos assuntos humanos da mesma maneira que um metro transcende 

todas as coisas cujo comprimento pode medir, estando além e fora delas”. 20 As idéias são 

os padrões de medida só após o retorno do filósofo do céu límpido das idéias para a obscura 

caverna da existência humana. 

 

Arendt, ainda em sua análise da alegoria, mostra como Platão faz uma analogia das idéias 

com a vida prática, no intuito de transformá-las em normas. Elas o capacitariam “entender o 

caráter transcendente das idéias da mesma maneira como a existência transcendente do 

modelo, que jaz além do processo de fabricação que dirige e pode portanto se tornar, por 

fim, o padrão para seu sucesso ou fracasso”.21 Assim, “as idéias tornam-se os padrões 

constantes e ‘absolutos’ pára o comportamento e o juízo moral e político, no mesmo 

sentido em que a ‘idéia’ de uma cama em geral é o padrão para fabricar qualquer cama 

particular e ajuizar sua qualidade”.22 Essa assimilação das idéias no paradigma da obra, 

fabricação, representa o momento no qual a política, pela primeira vez, é considerada em 

sua grandeza na filosofia. É a própria existência no âmbito da mundanidade, em sua 

contingência, que passa a ser vista sob o ponto de vista da contemplação da verdade. 

 

A tradição da política e suas instituições é guiada por valores universais e absolutos que 

não estão no âmbito das opiniões dos homens na perspectiva contemplativa. Esta pretensão 

de legitimidade absoluta, própria da filosofia, ao ser “levada para a política, acarreta a 

usurpação da ação (práxis) pela fabricação (poiésis), por isso sua efetivação implica a 

                                                 
20 ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. 5. ed. São Paulo: Perspectiva, 2001, p. 149. 
21 Ibd, p. 150. 
22 Ibd, p. 150. 



 64 

eliminação do espaço público, gerando a possibilidade do sacrifício dos cidadãos, dos 

homens enquanto seres singulares”.23 

 

O que está em jogo na obra é o resultado, um que, enquanto que, para a ação acontecer, 

precisa da condução de pessoas que se revelam como um quem. A ação sempre esteve em 

riscos de substituição pela obra durante por toda a tradição racionalista, “o exaspero ante o 

triplo malogro da ação—a imprevisibilidade dos resultados, a irreversibilidade do processo 

e o anonimato dos autores—é quase tão antigo quanto a história escrita”.24 E, assim, “tanto 

os homens de ação quanto os pensadores sempre foram tentados a procurar um substituto 

para a ação”.25 Os riscos dessa substituição e a concomitante degradação da política são 

marcas da tradição política ocidental como forma de atingir um fim supostamente superior. 

Se a Antigüidade tinha como fim a proteção dos “bons” contra os “maus” em geral, e em 

particular a segurança dos filósofos, na Idade Média esse objetivo desloca-se para a 

salvação da alma; na era moderna, a produtividade e o progresso da sociedade ocupam esse 

lugar.26 A tendência para essa substituição acentua-se, porém, com a modernidade que 

define o homem basicamente como homo faber, um produtor de coisas. 

 

 

3.3 A POSSIBILIDADE DE RECUPERAÇÃO DA POLÍTICA EM SUA ESSÊNCIA: A 

AÇÃO NO ACONTECIMENTO HISTÓRICO 

 

 

A tradição racionalista ocidental e mais acentuadamente a expansão da ciência e da 

tecnologia na era moderna e os modos de vida massificados e impessoais presentes no 

mundo contemporâneo têm posto em risco a ação em favor da obra. A prevalência do modo 

de obra acontece em detrimento do espaço público, próprio da ação e o sacrifício da 

existência dos homens em sua singularidade. Tal situação foi pano de fundo para o 

totalitarismo, entendido como uma experiência de governo que funciona sem a política. Nas 

                                                 
23 AGUIAR, Odílio Alves. (org.) Filosofia política contemporânea. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2003, p. 
105. 
24 ARENDT, Hannah. A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 232. 
25 Ibd, p. 232. 
26 Cf. Ibd, p. 241-2. 



 65 

análises que fez sobre o totalitarismo, no texto Ideologia e terror de Origens do 

totalitarismo, Arendt chama a atenção para o poder das ideologias e da utilização política 

do modo filosófico e científico de pensar para justificar conteúdos não racionais—

conteúdos ideológicos. Para ela, a potência, o poder da ideologia, diante de modos de vida 

da sociedade massificada, tornou-se um campo fértil para o governo totalitário realizar seus 

intentos. Pois 

 

Não se trata apenas de um contrabando ideológico da filosofia e da ciência, mas 
que a tendência à justificação absoluta, unitária, contemplativa, preconizada pela 
filosofia e buscada pelas instituições ocidentais, implicou num fechamento para a 
política, campo de muitas vozes, e uma tendência a submetê-la a um fim único e 
externo: as idéias da razão, religião, necessidade econômica etc.27 

 

E o domínio dessa perspectiva única expõe a política à possibilidade dos acontecimentos 

totalitários. Significa o fechamento da tradição para a política. 

 

O poder das ideologias é recente, “somente agora, com a vantagem que nos dá o seu estudo 

retrospectivo, podemos descobrir os elementos que as tornaram tão perturbadoramente úteis 

para o governo totalitário. As grandes potencialidades das ideologias não foram descobertas 

antes de Hitler e de Stálin”.28 Fundadas numa suposta cientificidade, as ideologias assumem 

um poder diante do caráter de propriedade, de informação que assume. “As ideologias são 

notórias por seu caráter científico: combinam a atitude científica com resultados de 

importância filosófica, e pretendem ser uma filosofia científica”.29 

 

Arendt constata a terrível experiência que foi a existência dos sistemas totalitários, nazista e 

stalinista, em sua mais dura crueldade e banalização da vida. Mas que ainda resta a 

potencialidade e o risco de repetição. Isto não a impediu de pensar as possibilidades de 

superação e acreditar na sempre aberta possibilidade do acontecimento político em suas 

determinações essenciais. Para ela, “todo fim na história constitui necessariamente um novo 

começo; esse começo é a promessa, a única ‘mensagem’ que o fim pode produzir. O 

começo, antes de tornar-se evento histórico, é a suprema capacidade do homem; 
                                                 
27 AGUIAR, Odílio Alves. (org.) Filosofia política contemporânea. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2003, 
p.107. 
28 ARENDT, Hannah. Origens do totalitarismo. São Paulo: Cia das Letras, 1989, p. 520. 
29 Ibd, p. 520. 



 66 

politicamente, equivale à liberdade do homem”.30 Reconhece, nos acontecimentos 

revolucionários, uma interrupção do fluxo contínuo da história que está em consonância 

com a fundação de novos começos. Neste sentido, as revoluções são essencialmente 

momentos de liberdade, onde brotam a articulação e o entendimento entre muitos. 

 

Para a discussão da crise da política contemporânea, relativa à inexistência da esfera 

pública, à substituição da política pela administração de coisas, à perda gradativa da 

dignidade, à crise ética e ao avanço da perversão e da corrupção, Hannah Arendt deixa 

valiosas contribuições. Entre elas, a reflexão acerca do significado dos sistemas de 

conselhos enquanto acontecimentos históricos que, em alguns momentos, permitiram ao 

povo desempenhar suas atividades políticas sem estar atrelado a algum programa partidário. 

É um momento do “agir em concerto”, de um “início” de algo novo livre de ideologias ou 

plataformas partidárias. O tema, já bastante discutido por pesquisadores comentadores de 

sua obra, é aqui abordado apenas em linhas gerais como uma possibilidade apontada pela 

nossa autora, de recuperação do espaço da política na contemporaneidade.31 A ação é 

entendida como um desencadear de processos novos, está presente em toda obra arendtiana 

e na abordagem dos sistemas de conselhos. A ação dos conselhos aparece como um 

rompimento no mundo moderno com as representações de interesses pré-determinados. Os 

conselhos “cumpririam o papel de abertura nas formas de mediação entre o indivíduo e a 

política institucionalizada.”32 Em Da revolução, traz o argumento do novo começo que 

articula ao significado da promessa em torno de interesses comuns. As experiências dos 

sistemas de conselho que surgem no seio das revoluções como nova possibilidade de 

governo têm para Arendt, semelhanças com o sistema distrital americano de Jefferson. Este 

sistema tinha “o pressuposto básico [...] que ninguém podia ser chamado feliz, se não 

partilhasse da felicidade pública, que ninguém podia ser chamado livre, se não tivesse 

experimentado a liberdade pública, e que ninguém podia ser chamado livre ou feliz sem 

                                                 
30 ARENDT, Hannah. Origens do totalitarismo. São Paulo: Cia das Letras, 1989, p. 531. 
31 Id, A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 228. Aqui, em nota de rodapé, sugere um 
artigo onde aprofunda os sistemas de conselhos e a revolução húngara, um artigo intitulado Totalitarian 
imperialism, publicado em Journal of Politics, em fevereiro de 1958. 
32 AVRITZER, Leonardo. Ação, fundação e autoridade em Hannah Arendt. In Lua Nova: Revista de cultura 
política, n. 68, São Paulo, 2006, p. 165. 



 67 

participar, e ter uma parte, no poder público”.33 Jefferson defendia a criação de órgãos 

menores para assegurar a participação de cada um na estrutura governamental da União, 

que era voltada para a coletividade. Ele acreditava que a essência da República era sua 

subdivisão em distritos, isto é, que fossem criadas pequenas repúblicas, através das quais 

todos os homens da nação tornem-se membros ativos do governo comum. E, então,  

 

Na medida em que o governo republicano da União estava fundamentado no 
pressuposto de que a sede do poder estava no povo, a condição básica para o seu 
adequado funcionamento se baseava num esquema “de divisão do poder entre os 
homens da nação, atribuindo a cada um exatamente as funções para as quais se 
mostrasse competente”.34 

 

Embora os conselhos tenham emergido nas revoluções, suas palavras de ordem não foram 

levantadas pelos partidos ou movimentos, mas surgem de forma espontânea: “Em si os 

conselhos não foram bem compreendidos nem muito bem recebidos pelos ideólogos dos 

vários movimentos que pretendiam usar a revolução a fim de impor ao povo uma forma 

preconcebida de governo”.35 

 

As revoluções trazem como os maiores eventos o ato de fundação e o espírito de revolução. 

Eles constituem dois elementos que parecem ser irreconciliáveis e até contraditórios. Por 

um lado, 

 
O ato de fundar o novo corpo político, de idealizar a nova forma de governo, 
envolve uma grande preocupação com a estabilidade e a durabilidade da nova 
estrutura; por outro lado, a experiência a que são compelidos aqueles que se 
engajam nesse grave empreendimento compreende a exultante percepção da 
capacidade humana de inovação, aliada à euforia que sempre acompanha o 
nascimento de qualquer coisa nova que surja na terra.36 

 

Apesar de Marx e Lênin terem ficado impressionados e terem reconhecido as novas formas 

de governo que surgiram espontaneamente durante as revoluções, não julgaram que elas 

“pudessem ser germes de uma nova forma de governo, mas as consideravam meros 

instrumentos que deviam ser postos de lado quando a revolução chegasse a seu término”.37 

                                                 
33 ARENDT, Hannah. Da revolução. Brasília: UnB, 1998, p. 204. 
34 Ibd, p. 202. 
35 Id, A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 228-9. Nota de rodapé. 
36 Id, Da revolução. Brasília: UnB, 1998, p. 178. 
37 Ibd, p. 205. 



 68 

Os conselhos eram essencialmente órgãos de ordenamento e ação enquanto os partidos 

eram órgãos de representação. Sendo espaços de liberdade, não se contentavam em existir 

apenas enquanto durasse a revolução. A pretensão de continuidade desses órgãos, depois 

das revoluções, contrariou as teorias revolucionárias que entendiam a revolução como um 

meio para tomar o poder e não como um início de algo novo, cujo embrião era trazido por 

esses órgãos surgidos de forma espontânea no seio da revolução. 

 

Encontra-se na literatura socialista utópica anarquista (Bakunin, Proudhon) alguma 

compreensão de sistemas de conselho, mas não há indícios suficientes para vinculá-los a 

nenhuma tradição revolucionária, ou pré-revolucionária, e que a regularidade de sua 

aparição tem sido a partir da Revolução de 1848, com as comunas de Paris. Desde então, 

mesmo estando presente nas várias experiências revolucionárias que se seguiram38 (1870 na 

França, 1905 e 1917 na Rússia, 1918-1919 na Alemanha, 1956 na Hungria) e apesar da 

repetição do acontecimento, os conselhos não devem ter continuidade, tradição ou 

influência organizada, o que comprova ou garante sua principal característica, a da 

espontaneidade. Arendt relaciona as experiências dos conselhos à ação que tem como 

fundamento a categoria da natalidade como a possibilidade de um novo começo, isento de 

violência e coerção e que emerge articulado a promessas em torno de interesses em comum. 

 

Os fenômenos revolucionários modernos e contemporâneos vislumbram “uma possível 

superação das catástrofes do nosso presente, a despeito de tais eventos políticos terem sido 

sufocados antes mesmo que pudessem cumprir a instituição de uma política centrada na 

ação livre e concertada de uma pluralidade de agentes”.39 Nesses momentos 

revolucionários, Arendt acredita poder encontrar “uma instância privilegiada de repetição 

da política em suas determinações democráticas originárias, greco-romanas”.40 O potencial 

revolucionário desses grupos está na pretensão de uma organização nova onde todos 

tenham direito ao discurso e à visibilidade. 

 

                                                 
38 Cf. ARENDT, Hannah. Da revolução. Brasília: UnB, 1998, p. 209. 
39 CORREIA, Adriano (coord.). Transpondo o abismo: Hannah Arendt entre a filosofia e a política. Rio de 
Janeiro: Forense universitária, 2002, p. 56. 
40 Ibd, p. 56. 



 69 

Ela chama a atenção para o fato de o historiador moderno, dedicado aos acontecimentos 

totalitários, principalmente quando se refere aos processos ocorridos na União Soviética, 

admitir como foi possível aos revolucionários e à liderança, a construção de um governo 

em novas bases, mesmo que destrutiva. No entanto, este mesmo historiador deixa de 

perceber que também as revoluções populares, “assim como a massa moderna e seus líderes 

conseguiram” e que “as revoluções populares vêm, há mais de cem anos, propondo sem 

êxito outra nova forma de governo: o sistema de conselhos populares”.41 Arendt entende 

que este é um capítulo da história que precisa ser reconsiderado e que pode iluminar a 

discussão em torno da recuperação do espaço de discussão e da ação política. Em suas 

palavras afirma que, 

 

O que havia de patético no movimento operário em seus primeiros estágios—e o 
movimento ainda está nos primeiros estágios em todos os países nos quais o 
capitalismo não atingiu pleno desenvolvimento, como, por exemplo, na Europa 
Oriental, Itália, Espanha e até mesmo França—é que era uma luta contra a 
sociedade como um todo. O vasto potencial de poder que esses movimentos 
adquiriram em tempo relativamente curto e muitas vezes nas circunstâncias mais 
adversas, deve-se ao fato de que, a despeito de toda conversa e teoria, os 
operários foram o único grupo no cenário político que, além de defender seus 
interesses econômicos, travou uma batalha inteiramente política. Em outras 
palavras, ao despontar no cenário público, o movimento operário era a única 
organização na qual os homens agiam e falavam enquanto homens, e não 
enquanto membros da sociedade.42 

 

O seu entusiasmo pelas potencialidades dos conselhos, se mostra ao fazer citação em sua 

obra das palavras de Jefferson: 

 

Vamos inicia-los, nem que seja apenas com um único propósito, e logo se tornará 
evidente para que outros objetivos serão também os melhores instrumentos”—
como, por exemplo, para romper a estrutura da sociedade de massa, com sua 
perigosa tendência de gerar movimentos de massa pseudopolíticos, ou ainda para 
permear essa sociedade de massa, da forma mais natural possível, e a partir de 
suas própria raízes populares, com uma elite não escolhida especificamente por 
ninguém (...). As alegrias da felicidade pública e as responsabilidades dos 
negócios públicos se tornariam, assim, o quinhão daquela minoria, advindo de 
todas a esferas sociais, que anseia pela liberdade pública e que não pode ser 
“feliz” sem ela.43 

 

 

                                                 
41 ARENDT, Hannah. A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995, p. 228. 
42 Ibd, p. 230-1. 
43 Id, Da revolução. Brasília: UnB, 1998, p. 223. 



 70 

Os conselhos, iniciativas que ocupam um espaço público, proporcionam a participação, o 

debate. Traz a possibilidade de serem ouvidos e influir nos destinos do país.44 

O espírito público é o que importa para Arendt na formação desses grupos. E o pré-

requisito para que isto aconteça é a existência do espaço público, onde as pessoas possam 

dar opinião e não apenas encontrar satisfação apenas no processo de trabalho e consumo. 

 

Arendt aposta firmemente no potencial que a opinião (doxa) possa deter como requizito 

para formação do espírito público: “Atualmente, no que diz respeito à massa das pessoas, 

eu diria que em toda parte em que a pessoas estão juntas, seja qual for o seu status, 

formam-se interesses públicos”.45 

 

Para a discussão da recuperação da dignidade da política, numa realidade contemporânea 

cada vez mais agravada pela crise de valores de instituições políticas e organizações 

populares, Arendt deixa ainda grande contribuição na abordagem do juízo como faculdade 

humana que se manifestam como opinião (doxa). O homem é capaz de considerar a 

existência do outro e realizar acordos. Em A condição humana, Arendt dá inicio a discussão 

ao aborda a capacidade de julgar do homem para o perdão ou punição. A capacidade 

humana de perdoar traz a alternativa da punição e, portanto, a garantia de que nossa 

capacidade de agir não seja limitada a um só ato. Opinião e julgamento, como faculdades 

da razão que possibilitam o agir entre outros, são aprofundados em obras posteriores, como 

Lições sobre a filosofia política de Kant e A vida do espírito, em que trata do pensar, do 

querer e do julgar. 

 

A abordagem do juízo mostra-se como fundamental para a recuperação da dignidade da 

política nas sociedades contemporâneas massificadas, representa uma capacidade humana 

de resistência. Diretamente relacionado à opinião, supõe a existência de um âmbito público 

onde possa acontecer o acordo entre muitos. 

                                                 
44 Cf. ARENDT, Hannah. Crises da república. 2. ed.São Paulo: Perspectiva, 2004, p.200. 
45 Id.. A dignidade da política: ensaios e conferências. 2. ed. Rio de janeiro: Relume Dumará, 1993, p. 142. 



 71 

CONCLUSÃO 

 

 

Se o filósofo a despeito de todo historicismo, de todo 
evolucionismo, em poucas palavras, de toda 
sobrevalorização da mudança na história da cultura, das 
instituições e das doutrinas—pode ter a ambição de fixar os 
traços duráveis da condição humana, é porque o político 
enquanto tal é, aquém da sua perversão totalitária, um 
projeto de longa duração. 

Paul Ricoeur, Em torno ao político. 
 

 

O exame da obra arendtiana, com o objetivo de uma recuperação do sentido da política em 

sua essência, necessitou de um caminho que coincide com sua trajetória intelectual. O 

impulso inicial que a conduziu para uma via de compreensão da política está presente nos 

textos produzidos desde Origens do totalitarismo: pensar as possibilidades de um mundo 

não totalitário. Transpor as barreiras conceituais da tradição, que já não faziam sentido 

diante da radicalidade dos acontecimentos totalitários do século XX, é o primeiro desafio. 

Que significado restou para essa dimensão fundamental da vida humana? A perda de 

dignidade historicamente acumulada, a ausência de espaço para o acontecimento do agir 

entre muitos e a fragilidade da população transformada em massa facilmente manipulável 

pelas ideologias são traços de uma realidade que—aliada a uma crise estrutural do capital, a 

um avanço tecnológico desenfreado que não tem como objetivo a preservação da vida—

podem constituir-se uma ameaça permanente de repetição de uma experiência de um 

modelo totalitário. 

 

Seu empenho é chegar ao que foi esquecido na origem da tradição e entender o significado 

originário da política posta a nu, livre dos preconceitos que orientaram o sentido marcado 

por uma tensão entre filosofia e política desde Platão. Em sua desconstrução, não pretende 

negar ou desmascarar os conceitos tradicionais, mas ir às origens dos conceitos a fim de 

tirar deles a primitiva essência que se evadiu das próprias palavras-chave da linguagem 

política. Palavras que hoje, esvaziadas de sentido, explicam tudo, independentemente de 

sua realidade fenomênica. 

 



 72 

Arendt recusa a idéia de totalidade, de um sentido único para a história, ou de uma verdade 

absoluta, ao mesmo tempo em que critica as tentativas de desconstrução em modos de 

inversão de sistemas. Não pretendeu, com essa crítica, uma nova fundamentação da 

verdade, mas procurou elementos para um significado mais originário que permitisse o 

entendimento do presente. 

 

Fazer uma reconsideração da vita activa resulta numa análise do homem como ser 

condicionado, em termos de possibilidades abertas pela três atividades fundamentais. O 

homem age e, portanto, é um ser político, participante da vida entre iguais em torno de 

interesses comuns. O homem fabrica, homo faber (artesão ou artista), ocupa-se de criar 

objetos artificiais dotados de durabilidade que se acrescentam e criam o mundo. O homem 

trabalha, animal laborans, empenha-se na manutenção do ciclo vital que garante sua 

sobrevivência e a da espécie, através da produção de bens destinados ao consumo imediato. 

A análise e a reconsideração das atividades da vita activa, que tiveram suas manifestações 

negligenciadas pela tradição, tinham como objetivo principal encontrar o significado 

político historicamente determinado. A preocupação com a indistinção das atividades—do 

ponto de vista contemplativo, que permanece na modernidade–está no fato da 

desconsideração da ação como atividade própria da política. Seu referencial teórico 

possibilitou-lhe encontrar, nas diferentes experiências históricas, a relevância de um modo 

de ser sobre os outros, sem deixar de considerar a inter-relação. 

 

O modo de vida que se destaca na modernidade funda-se na necessidade e alcança 

proporções cada vez mais elaboradas, acompanhadas da capacidade de expropriação do 

indivíduo e da própria vida. Ao avanço do sistema capitalista, acompanham-no a perda do 

mundo comum e a destruição da durabilidade dele. Se as atividades do trabalho (labor) têm 

primazia e são as menos duráveis, a tendência é a contaminação desse modo de agir em 

todas as dimensões. A própria lógica do capital, nas sociedades de consumo, tem caráter de 

descartabilidade e impera em todas as instâncias, com o objetivo único da acumulação. 

Exemplo disto pode ser o avanço tecnológico desenfreado que não tem compromisso com a 

preservação da vida, que promove o desemprego e que segue numa via de destruição do 

mundo. Por outro lado, se essa prevalência do trabalho (labor) indica uma emancipação do 



 73 

homem, que agora ocupa lugar na esfera social (cidadão), isso lhe custa o isolamento numa 

esfera que perdeu a possibilidade de revelá-lo em sua singularidade (pelo discurso e pela 

ação). Ele agora é um homem igual aos demais na sociedade de massa. Ainda que esteja no 

espaço público—esfera social—, ele continua submetido ao trabalho (labor), no isolamento 

e sem capacidades para a política. 

 

O agir em comum com os outros, que gera poder, é ainda a chave para a questão política. 

Poder este que se inicia com o agir em concerto e é capaz de iniciar algo novo fundado nas 

determinações essenciais necessárias para uma verdadeira política. Arendt, a despeito do 

aparente pessimismo na análise que faz do mundo moderno e contemporâneo, não deixou 

de acreditar nas possibilidades, sempre abertas, de iniciar novos processos na medida em 

que as pessoas reúnem-se em torno de interesses comuns. Ela considerou a pólis grega 

como um modelo do acontecimento político em suas determinações essenciais, e 

reconheceu essa possibilidade nos acontecimentos revolucionários modernos e 

contemporâneos como embrião de algo novo nas experiências de sistemas de conselhos 

populares. 

 

Para superar a tensão entre filosofia e política, é preciso uma mudança de atitude do 

filósofo ou uma reformulação da relação entre pensamento e ação. É preciso, ainda, uma 

investigação sobre o significado político de um pensamento que se volte para o ser que não 

existe no singular e cuja pluralidade não tem sido explorada pela compreensão tradicional 

do homem. Sem pretensões de originalidade, Arendt considera que alguns pré-requisitos 

para uma nova filosofia política já se encontram em iniciativas de pensadores como 

Heidegger—se consideramos suas análises da vida cotidiana—, Jaspers—em sua 

reformulação da verdade—e nos existencialistas franceses—se consideramos sua 

insistência na ação política. Apesar de constituírem requisitos necessários para uma 

autêntica filosofia política, ela chama a atenção para algo essencial que só poderá brotar de 

um verdadeiro thaumadzeim, cujos impulsos de admiração e questionamentos deverão 

apreender diretamente a esfera dos assuntos humanos. 

 



 74 

Para a pauta de discussão política da contemporaneidade, Arendt traz contribuições que 

podem ser aprofundadas em obras como Lições sobre a filosofia política de Kant e A vida 

do espírito, em que dá continuidade a uma reflexão iniciada—em termos de “o que estamos 

fazendo”—em A condição humana. 

 



 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 
 
AGUIAR, Odílio Alves. Filosofia e política no pensamento de Hannah Arendt. 
Fortaleza: UFC, 2002. 
 
AGUIAR, Odílio Alves. OLIVEIRA, Manfredo , SAHAD, Luis Felipe Netto de Andrade e 
Silva (orgs) Filosofia política contemporânea. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2003. 
 
 
ARENDT, Hannah. A condição humana. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense, 1995. 
 
 
___. A dignidade da política: ensaios e conferências. 2. ed. Rio de janeiro: Relume 
Dumará, 1993. 
 
 
___. A vida do espírito: Pensar. Vol. I, Lisboa: Instituto Piaget, 2000. 
 
___  Crises da república. 2.ed. São Paulo: Perspectiva, 2004. 
 
___. Da revolução. Brasília: UnB, 1998. 
 
 
___. Entre o passado e o futuro. 5. ed. São Paulo: Perspectiva, 2001. 
 
 
___. O que é política? 5. ed. Rio de Janeiro: Bertrand do Brasil, 2004. 
 
 
___. Origens do totalitarismo. São Paulo: Cia das Letras, 1989. 
 
 
___. Sobre a violência. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 1994. 
 
 
___. Trabalho, obra, ação. In Cadernos de Ética e Filosofia Política, n. 7, 2º sem. 2005. 
 
 
AVRITZER, Leonardo. Ação, fundação e autoridade em Hannah Arendt. In Lua Nova: 
Revista de cultura política, n. 68, São Paulo, 2006. 
 
 
CORREIA, Adriano (coord.). Transpondo o abismo: Hannah Arendt entre a filosofia e a 
política. Rio de Janeiro: Forense universitária, 2002. 
 
 



 76 

DUARTE, André. O pensamento à sombra da ruptura: política e filosofia em Hannah 
Arendt. São Paulo: Paz e Terra, 2000. 
 
 
ERICH FROMM. Conceito marxista do homem. 6. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 1975. 
 
 
HEGEL, G.W. Friedrich. A razão na história: uma introdução geral à filosofia da história. 
2. ed. São Paulo: Centauro, 2001. 
 
 
JAEGER, Werner. Paidéia: a formação do homem grego. 4. ed. São Paulo: Martins Fontes, 
2003. 
 
 
LAFER, Celso. Hannah Arendt : pensamento, persuasão e poder. 2. ed. São Paulo: Paz e 
Terra, 2003. 
 
 
LUDZ, Ursula (org.). Hannah Arendt e Martin Heidegger: correspondência 1925-1975. 
Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2001. 
 
 
MARX, Karl. A ideologia alemã, 1o. capítulo: seguido das teses de Feuerbach. São Paulo: 
Centauro, 2002. 
 
 
RICOEUR, Paul. Em torno ao político. São Paulo: Loyola, 1995. 
 
 
VÁZQUEZ, Adolfo Sánchez. Filosofia da práxis. 3. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1986. 
 
 
YOUNG-BRUEHL, Elisabeth. Por amor ao mundo: a vida e a obra de Hannah Arendt. 
Rio de janeiro: Relume-Dumará, 1997. 
 
 
WAGNER, Eugênia Sales. Hannah Arendt e Karl Marx:  o mundo do trabalho. São 
Paulo: Ateliê Editorial, 2000. 


