
UNIVERDIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A Utopia do Sujeito nos Manuscritos Econômico-Filosóficos: 
um estudo sobre a dialética marxiana da subjetividade 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Gutemberg da Silva Miranda 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

MESTRADO EM FILOSOFIA 
 
 



UNIVERDIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A Utopia do Sujeito nos Manuscritos Econômico-Filosóficos: 
um estudo sobre a dialética marxiana da subjetividade 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Trabalho de dissertação apresentado pelo aluno 
Gutemberg da Silva Miranda, ao Mestrado em 
Filosofia do Centro de Filosofia e Ciências 
Humanas da UFPE, na linha de pesquisa: Ética e 
Filosofia Política, sob a orientação do Professor 
Dr. Fernando Jader Magalhães, como requisito 
final à obtenção do grau de Mestre em Filosofia. 

 
 
 
 
 
 
 
 

Recife, abril de 2007. 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

Miranda, Gutemberg da Silva  
 
        A Utopia do Sujeito nos Manuscritos Econômico-Filosóficos: um 
estudo sobre a dialética marxiana da subjetividade. – Recife: O 
Autor, 2007.  
        128 folhas. 
 
      Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco. 
CFCH. Filosofia. Recife, 2007. 

     Inclui: bibliografia 

      1. Marxismo. 2. Utopia. 3. Dialética – Materialismo. 4. Ser social. 5. 
Jovem Marx. 6. Materialismo histórico. 7. Proletariado. 8. 
Comunismo. I Título. 

   
   

        

 
             141.82 
             335.43 

              CDU (2. ed.) 
       CDD (22. ed.)

UFPE 
BCFCH2007/67 

 
 
 
 
 
 

 
 



 



AGRADECIMENTOS 

 

                                       “E ser mais si, será ser junto aos demais;” 

         (Lúcio Mustafá) 

 

 A classe trabalhadora nunca se viu tão próxima daquele presságio que antevia 

para futuro a barbárie, caso o socialismo não se efetivasse.  Nunca nos sentimos tão 

bárbaros diante nossa própria essência, como nos dias atuais. Vivemos numa época em 

que centenas de povos estão sendo confinados a campos de extermínio, em nome da 

civilização burguesa. O capitalismo se nutre atualmente escancaradamente da vida de 

milhões de pessoas que não encontra outra saída para a sobrevivência senão arriscando 

a própria vida. Os homens-bombas, a criminalidade, a perda da soberania de milhares de 

povos, foi o que o capitalismo nos legou após séculos de existência em que se mantém 

graças ao poder alienante do capital.  

 Não existe indivíduo que não tenha sua vida marcada por esse caos social. A 

vida hoje em dia tornou-se o risco pela sobrevivência. Esta dissertação foi realizada sob 

o impacto dessa realidade e resulta das experiências diretas com que seu autor teve de 

defrontar-se ao tentar aplicar na prática as lições que da vida e dos livros conseguira 

extrair. Por isso, agradeço primeiramente aos camponses preso-políticos de Quipapá, 

presos e torturados por reagirem contra a barbárie e a violência do estado policial-

burguês brasileiro. Dedico esta também aos camaradas que lutaram em defesa desses 

camponeses, em especial ao senhor Marcelino, agricultor de Vicência, que foi preso e 

torturado ao reagir contra a prisão e tortura dos estudantes que estávamos protestando 

contra a prisão dos camponeses de Quipapá. Aos camaradas que juntos sofremos a 

repressão e tortura na luta pela dignidade do povo brasileiro, em especial o Camarada 

Leandro, pela sua memória que sempre nos dará coragem e boas lembranças. Aos 

camaradas do Grupo Ruptura, Magno, Rafael, Gláucio, Nilson, Rafael e Marcelo Bruno, 

Anderson, Marcelo, Patrícia, Bruno, Fred, por manterem viva a certeza na luta 

revolucionária. Aos militantes do Movimento Estudantil e dos Movimentos Sociais em 

geral que combatem a opressão burguesa. Aos camaradas do MEPR. Agradeço aos 

companheiros que atuaram no D. A de Filosofia, em especial, Germana, Washington, 

Joane, Angélica, Agenor, Israel, Fidel, Gustavo, Fabiano,Wilne, Cristóvão, Alexandra, 

Thiago, João Bosco, e outros que pretendo acrescentar a esta lista. A todos os amigos da 

graduação, não poderia deixar de citar, João Breda, Bruna, Bruno, João Rattis, Luíza, 



Karla, Harin e outros. Agradeço aos membros do grupo Viramundo, pelo exemplo de 

dignidade na luta: Tatiane, Lívia, Edelson, Clodoaldo, Claudemir, Filipe, Viviane. 

Agradeço a amizade e combatividade dos membros do D.A de Geografia. Aos 

camaradas Maurício, Márcio e Karol. Aos Camaradas do Conlutas, em especial Bruno, 

advogado nas horas difíceis. Aos professores da ADUFEPE representados pelo prof. 

Evson Malaquias. À companheira Guiomar, por sua amizade e atuação política.  

 Agradeço profundamente a meus pais, José Augusto Miranda e Maria José 

Miranda; e meu irmão, Humberto Miranda e sua namorada Juliana; por me propiciarem 

a fruição filosófica. À Profa. Janete Rocha, minha eterna admiração.   

 Ao Professor Fernando Magalhães, pela dedicação com que orientou este 

trabalho acadêmico e por apresentar-me os Manuscritos Econômico-Fiosóficos 

enquanto fonte de pesquisa. 

 Ao Prof. Michael Zaidan, agradeço sua amizade e atenção nas horas difíceis e 

nos debates públicos constantes. 

 Ao Prof. Mauro Castelo Branco, por ter aceitado o convite e dedicar sua atenção 

a este modesto trabalho. 

 Ao Prof. Luis Vicente pela amizade, militância e sugestões preciosas a esta 

dissertação.  

 Ao Prof. Walteir Silva, pela sua amizade e sugestões a este trabalho. 

 Agradeço a meus alunos e aos colegas Professores da Faculdade Boa Viagem, 

pela amizade e reciprocidade. 

 Aos que fazem o Núcleo de Estudos da América Latina, meus agradecimentos, 

em especial Humberto Zapata e Luís Paulo. 

 Ao Pe. Paulo Meneses, minha homenagem. Aos amigos do Grupo Hegel da 

UNICAP. 

 Aos amigos do mestrado, em especial, Ângela, Conceição, Ana, Da paz, Danilo, 

Wandenberg, Marlene, Isabel e aos demais. Ao Sr. Edson e Rose, minha gratidão pela 

atenciosidade de sempre. Ao casal Alexandra e Lucio Mustafá. Ao amigo Rafael pela 

contribuição bibliográfica e amizade. 

 Aos funcionários e bolsistas da biblioteca do CFCH; à Fátima, Carminha e 

Rodrigo pela atenção de sempre. A Sra. Evanise pela amizade e colaboração desde o 

início de minha graduação. Aos membros da cátedra Jose Martí, minha admiração; aos 

camaradas que lutam pelo passe-livre e redução de passagens de ônibus, dedico esta 

dissertação e minha eterna solidariedade e compromisso. 



RESUMO 
 
 

 O panorama político-social da primeira metade do século XIX, fora suficiente 

para Marx perceber que, enquanto a reflexão acerca da essência humana estivesse 

dissociada da ciência, não haveria solução para a dominação da mercadoria sobre seus 

verdadeiros produtores, quer dizer, sobre o proletariado. A partir daí, deduzimos uma 

utopia marxiana do sujeito, decorrente do fato de que o homem ainda não efetivou sua 

essência na prática, e que tal constatação, ao invés de nos desanimar, deveria servir de 

fundamento para que os indivíduos venham a se tornar sujeitos de sua própria história. 

Não se limitando a verificar que o capitalismo inverte a essência humana, Marx aponta 

a realidade prática, humanamente constituída, como a única saída para o caos que 

representa o sistema capitalista de produção.  Nossa essência não estaria num além 

idealizado, nem tampouco, num eu abstrato, mas na realidade concreta em que fora 

subtraída de nossa existência. O tema do sujeito no pensamento marxiano parece, dessa 

forma, se revestir de um caráter paradoxal, uma vez que não pode ser compreendido 

distante da problemática da utopia. A utopia do sujeito seria uma suspensão de juízo em 

torno da subjetividade metafísica, ou a confirmação desta última? O aparente enigma 

parece acirrar-se à medida que são apresentadas outras questões: a crítica de Marx à 

utopia acabaria negando consequentemente o sujeito, ou confirmaria sua existência nos 

limites da atual realidade? A crítica da utopia serviria para confirmar a existência do 

sujeito ou para decretar sua impossibilidade?  Estas questões foram levantadas por 

diversos pensadores, e demandam grande complexidade teórica. O escopo de nossa 

pesquisa consiste em perceber os diversos posicionamentos acerca da problemática do 

sujeito no pensamento de Marx, procurando desenvolver uma interpretação crítica e, ao 

mesmo tempo, consciente das dificuldades inerentes ao tema pesquisado. Quanto mais o 

sujeito idealista pretendia ser um eu absoluto, mais se desligava da realidade. 

Diferentemente, ao compreendermos o sujeito enquanto um eu descentrado, uma utopia 

a ser realizada historicamente por meio da práxis, maiores são as possibilidade de nos 

aproximamos de sua efetivação, enquanto um ser social e histórico, cuja realização  

transcorreria no sentido inverso do estranhamento que oblitera os caminhos de uma 

verdadeira apropriação humana de sua essência. 

 

Palavras-chave: Marxismo; Utopia; Dialética – Materialismo; Ser social; Jovem Marx; 

Materialismo histórico; Proletariado; Comunismo.  



RIASSUNTO 

 

 Il panorama politico-sociale della prima metà del secolo XIX a permesso Marx 

di percepire che, finché la riflessione riguardante l’essenza umana fosse dissociata della 

scienza, non ci sarebbe soluzione per la dominazione della merce su i suoi produttori, e 

cioè, sul proletariato. A partire di ciò, deduciamo un’utopia marxiana del soggetto, 

decorrente del fatto che l’uomo ancora non ha portato ad effetto la sua essenza in 

pratica, e che tale constatazione, anziché farci perdere l’animo, dovrebbe servire come 

fondamenta perché gli individui si tornassero soggetti della sua storia. Sorpassando 

l’idea di che il capitalismo inverte l’essenza umana, Marx indica la realtà pratica, 

umanamente costituita, come l’unica uscita per il caos che rappresenta il sistema 

capitalista di produzione. Nostra essenza non starebbe in un al di là idealizzato, 

nemmeno, in un astratto, ma nella realtà concreta nella quale la nostra essenza fosse 

stata sottratta. Il tema del soggetto nel pensiero marxiano sembra, in questo modo, si 

riveste di un carattere paradossale, giacché non può venir compreso staccato della 

problematica dell’utopia. L’utopia del soggetto sarebbe una sospensione di giudizio in 

torno della soggettività metafisica o a conferma di quest’ultima? L’apparente enigma 

sembra stremarsi nella misura in cui sono presentate altre questioni: la critica di Marx 

all’utopia finirebbe negando di conseguenza il soggetto, o confermerebbe la sua 

esistenza nei limiti dell’attuale realtà? La critica dell’utopia servirebbe per confermare 

l’esistenza del soggetto oppure per decretare la sua impossibilità? Queste domande sono 

state messe da diversi pensatori, e demandano grande complessità teorica. Lo scopo 

della nostra ricerca consiste nel percepire i diversi posizionamenti riguardanti la 

problemática del soggetto nel pensiero di Marx, cercando di sviluppare 

un’interpretazione critica e, allo stesso tempo, cosciente delle difficoltà inerenti al tema 

ricercato. Quanto più il soggetto idealista pretendeva esser un io assoluto, più si 

staccava della realtà. Inversamente, mentre comprendiamo il soggetto in quanto un io 

decentrato, un’utopia da essere realizzata storicamente tramite la prassi, maggiori sono 

le possibilità di avvicinarci alla sua concretezza, in quanto un essere sociale ed storico, 

la cui realizzazione trascorrerebbe nel senso inverso del straniamento che oblitera le vie 

di una vera appropriazione umana della sua essenza. 

 

Parole chiavi: Marxismo; Utopia; Dialettica – Materialismo; Essere sociale; Giovane 

Marx; Materialismo storico; Proletariato; Comunismo.  



 
 

Sumário 
 
 

Introdução ______________________________________________________8 
 
1. Dos sentidos da Utopia à Utopia dos Sentidos _______________________13 
 
1.1 O lugar do não-lugar na teoria de Marx __________________________14 
 
1.2 O Sujeito das Cavernas ________________________________________22 
 
1.3 A crítica das utopias ___________________________________________30 
 
2.  O Jovem Marx Contra os Moinhos de Ventos da Abstração __________34 
 
2.1 Dialética da Suspeita ou Suspeita da Dialética? ____________________46 
 
2.2 Do Desocultamento do Critiscismo Hegeliano à Crítica Oculta a  
      Feuerbach nos Manuscritos Econômico-Filosóficos _________________57 
 
2.3 A Inversão Dialética do Materialismo de Feuerbach ________________68 
 
3.  O sujeito entre a vida e a morte __________________________________77 
 
3.1 A Filosofia em Meio ao Caos de uma Época _______________________79 
 
3.2  Os Descaminhos do Trabalho Rumo à Verdadeira Propriedade ______90 
 
3.3  Da Liberdade na Queda do Átomo à Queda  
       da Liberdade na Atomização ___________________________________103 
 
4.  Considerações Finais __________________________________________ 118 
 
Referências _____________________________________________________124 

 
 



 7

Introdução 

 

    A problemática do sujeito no pensamento de Marx sempre ensejou diversas 

interpretações. Apenas com a publicação das obras tidas como de juventude de Marx, 

no século XX, foi possível uma maior elucidação das posições marxianas em torno das 

questões subjetivas. Dessa forma, escolhemos os Manuscritos Econômico-Filosóficos1 - 

uma vez que pretendemos pesquisar a questão do sujeito no pensamento de Marx -, por 

certamente despontarem, dentre as várias obras de Marx, como uma das que mais 

contribuíram para a compreensão das fontes filosóficas do materialismo histórico-

dialético. Talvez, por isso mesmo, tais escritos tenham gerado tanto debate e sofrido 

inúmeros ataques, ao mesmo tempo em que se destacava como um importante 

instrumento de batalha política e ideológica, principalmente na luta contra a ortodoxia 

marxista, num momento em que a herança de Marx passava por uma grande crise 

devido às distorções de seus próprios “epígonos”.   

 Não foi por que transcendeu sua época, assim como tantas outras obras que se 

imortalizaram na história da cultura humana, que os MEF se notabilizaram enquanto 

obra de grande referência para a compreensão do mundo atual, mas ao contrário, sua 

grandeza consiste justamente em ter mostrado o perigo que representa para o futuro, o 

fato de não tomarmos o presente em nossas mãos. Apesar de não ser novidade alguma 

que, em se tratando de filosofia, o alcance de determinadas obras atravessem séculos ou 

até mesmo milênios sem que seu conteúdo sucumba inteiramente pelo desenrolar do 

tempo, ainda assim, algumas delas como os MEF surpreende-nos pela atualidade de 

suas análises e também por projetar cenários e situações que se confundem bastante 

com a realidade dos dias atuais.  

                                                 
1 A edição dos Manuscritos Econômico-Filosóficos que serviu de base para nossa pesquisa foi aquela 
traduzida por Jesus Ranieri, da Editora Boitempo. Doravante, registramos que, utilizaremos a abreviação 
MEF sempre que nos referirmos aos Manuscritos Econômico-Filosóficos. Ademais, nas citações em que 
nos reportamos a tal obra, sempre estamos nos referindo à edição da Boitempo, e quando citarmos outras 
edições deixaremos sempre explícita sua referência editorial. É importante frisar que, nas traduções da 
Boitempo e das Edições 70, o título aparece como Manuscritos Econômico-Filosóficos, tal como 
reproduzimos em nossa pesquisa, diferentemete de outras edições que no lugar do hífen usam a conjunção 
e, traduzindo-o como Manuscritos Econômico e Filosóficos.  Manteremos a expressão suprassunção para 
o termo alemão aufhebung, porém não concordamos com a tradução de Ranieri para os termos 
Entäusserung e Entfremdung. Adotaremos, nesse caso, os critérios de Sergio Lessa, que traduziu 
entfremdung por estranhamento ou alienação, e entäusserung por exteriorização. In: LESSA, S. Mundo 
dos Homens trabalho e ser social. São Paulo: Boitempo, 2002, p. 121-153. Jesus Ranieri procura, 
entretanto, compreender a possível unidade conceitual entre ambos os termos, em seu livro “A Câmara 
Escura”. In: RANIERI, J. A Câmara Escura. Boitempo, 2001, p. 10. 



 8

As obras de Marx, em geral, não se limitam a proporcionar ao leitor uma fruição 

inerente ao valor que subjaz de sua vasta produção. Por isso, não podemos conceber a 

filosofia de Marx apenas enquanto objeto de contemplação, como propôs, por exemplo, 

José Arthur Giannotti, ao afirmar que a contribuição marxiana atualmente se resumiria 

ao fato de sua obra vir a preencher mais um espaço nas prateleiras dos “clássicos” em 

que repousa a história da filosofia. Segundo o autor de Certa Herança Marxista, a teoria 

de Marx estaria, do ponto de vista da práxis social, com a validade vencida, devido às 

transformações do mundo contemporâneo.2 Depreende-se daí que o marxismo tornar-se-

ia um objeto a ser contemplado e não realizado na prática. 

 Partindo da realidade social de seu tempo, marcada sobretudo por intensos 

conflitos sociais, Marx conseguiu oferecer-nos explicações que nos permitem 

compreender a sociedade de sua época a partir das relações históricas em que se 

confluem passado e futuro. Deve-se certamente, a esta abordagem da história enquanto 

processo de auto-criação humana, a perspectiva de unidade entre práxis e teoria 

enquanto grande novidade advinda do pensamento marxiano, que passa a valer-se das 

experiências humanas para forjar um projeto de sociedade, cuja meta estaria centrada, 

principalmente, na possibilidade de fruição das conquistas construídas através do 

próprio trabalho humano ao longo dos tempos. 

 Os MEF antecipam a descoberta marxiana segundo a qual “o individuo é um ser 

social”3 e que, portanto, não pode ser pensado em oposição ao meio coletivo no qual 

estabelece suas relações vitais. Dessa forma, “assim como a sociedade mesma produz o 

homem enquanto homem, assim ela é produzida por meio dele.”4 Também há presente, 

nessa visão de mundo pautada na relação do homem com a natureza e a sociedade, uma 

clara evidencia da importância da esfera subjetiva, pois ao colocar a emancipação da 

humanidade como meta central de seu pensamento, acaba vislumbrando, 

conseqüentemente, um lugar de destaque para as questões concernentes ao 

desenvolvimento integral dos indivíduos, que não pode se efetivar sem a reivindicação 

humana de sua própria essência. 

  Podemos assim perceber, a dimensão utópica da concepção marxiana ao tratar 

da essência humana enquanto uma reivindicação política e social, que não está 
                                                 
2 Vejamos como Giannotti reconhece ter tomado a herança de Marx como um clássico: “Reconheço que 
considerar o pensamento de Marx um classico – posição que tomei desde meus principais trabalhos 
dedicados a ele – empresta a seus textos sentido diferente daquele que o próprio autor lhes 
conferiu.”GIANNOTTI, J. A. Certa Herança Marxista. São Paulo: Companhia das Letras, 2000, p. 12. 
3 MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. São Paulo: Boitempo, 2004, p. 107. 
4 Ibidem, p. 106 



 9

desligada da multiplicidade de variantes fundamentais para o desenvolvimento pleno da 

individualidade humana enquanto meta a ser alcançada socialmente. Tudo isso 

representa, antes de mais nada, uma advertência contra todos os riscos inerentes à 

reificação produzida  pela divisão do trabalho, que segundo o próprio Marx, impede a 

plena efetivação do homem enquanto sujeito de sua própria história, se fazendo 

vislumbrar um outro tipo de sociedade para que efetive as potencialidades 

verdadeiramente humanas.     

 Através dos MEF, Marx procurou estabelecer uma análise realista acerca das 

inúmeras crises político-econômicas que afetaram sobremaneira as camadas mais 

pobres da população européia do século XIX: o proletariado.  Com isso, ele tentou 

elaborar os fundamentos de um projeto político correspondente aos interesses da 

sociedade em geral, encontrando no proletariado a expressão mais apropriada para 

ilustrar as contradições da sociedade capitalista de produção, identificando na classe 

trabalhadora de seu tempo, o mais importante instrumento para a superação do 

problemático quadro social estabelecido a partir das injunções próprias ao sistema 

econômico vigente.  

 Segundo Marx, a necessidade de superar tal realidade dominada pelo capital 

representava uma atitude acima de tudo racional e filosófica. A própria consciência de 

nossa essência humana não poderia conformar-se com a dominação dos objetos sobre o 

sujeito, ou das mercadorias sobre os homens. Dessa forma, o pensamento marxiano 

baseia-se numa dialética entre o homem e sua essência, entre o sofrimento causado por 

estruturas econômicas perversas e a paixão que nos mantêm confiantes em nossos 

sonhos e utopias, para daí alicerçar uma teoria intrinsecamente ligada à práxis humana 

transformadora. 

 Marx nunca se desvinculou da tradição filosófica ao desenvolver suas 

investigações no terreno tanto sociológico, quanto no da própria teoria política. 

Percebemos de forma bastante clara nos MEF, a atenção que ele dedica ao próprio 

pensamento metafísico, quando de suas primeiras incursões no campo do pensamento 

social, tratando-se de uma clara aplicação de categorias hegelianas ao exame das 

contradições sociais de seu tempo. A temática da essência humana enquanto categoria 

fundamental dos Manuscritos de 44 foi utilizada em tal obra inclusive para, demonstrar 

o quanto a própria filosofia idealista encontrava-se refém do caráter alienante do 

capitalismo, apontando desde aí uma nova direção para o pensamento filosófico em 



 10

geral, que viria desembocar tempos depois nas conhecidas Teses Sobre Feuerbach, onde 

conclama os filósofos a agirem por um mundo melhor. 

  Isso demonstra o esforço marxiano em superar todo o dogmatismo do próprio 

movimento materialista de sua época, recorrendo inclusive à filosofia idealista tanto 

para demonstrar a importância da filosofia em seu projeto de transformação radical da 

sociedade, quanto para forjar em oposição à metafísica, um outro pensamento fincado 

na realidade política e social como um todo. Ao criticar, nos MEF, a atitude dogmática 

dos jovens hegelianos, exceto Feuerbach, pela falta de profundidade com que 

encaravam o pensamento de Hegel,5 Marx demonstra a necessidade urgente de se 

consolidar um projeto teórico capaz de responder aos desafios de sua época, uma vez  

que a teoria revolucionária não poderia ser excluída do processo revolucionário em 

ascensão, como nos mostrou, por exemplo, os ensinamentos e práticas de Lênin 

inspirados pela própria dialética marxista. Trata-se de um projeto teórico obstinado em 

desenvolver uma crítica da metafísica, tendo ao mesmo tempo por finalidade última, sua 

superação definitiva na medida em que por meio da práxis, demonstra o caráter de 

classe de toda filosofia, sendo por isso que Marx se posiciona ao lado dos trabalhadores.  

 O objetivo central de nossa pesquisa consiste em compreender as raízes 

filosóficas da concepção do sujeito de Karl Marx através dos MEF, procurando ressaltar 

o significado de suas idéias para o desenvolvimento da filosofia contemporânea. Além 

da riqueza tanto literária quanto teórica, de tal texto em que nos debruçamos para a 

realização deste trabalho, podemos destacar sua importância no desenrolar de 

acontecimentos históricos do século XX, haja vista que ao serem conhecidos apenas a 

partir de 1932, causaram enorme polêmica, justamente por desvelar aspectos do 

pensamento marxiano que contrastavam nitidamente com a teoria e a práxis dos setores 

ortodoxos que se diziam marxistas. 

 Procuramos demonstrar o tratamento dialético oferecido por Marx aos temas 

políticos e sociais de sua época, capaz de alicerçar uma filosofia profundamente 

comprometida com a emancipação da humanidade em geral sem, contudo, esquivar-se 

dos grandes temas da tradição filosófica, como o do “conflito entre existência e 

essência”,6 investigado exaustivamente por ele próprio nos MEF. A teoria marxiana 

evitou “fixar mais uma vez a sociedade como abstração frente ao indivíduo”, 
                                                 
5 Marx chega a denominar de “teólogos críticos” aqueles que negavam o pensamento de Hegel sem antes 
desenvolver com profundidade uma critica filosófica do sistema hegeliano, e por isso eram chamados 
assim, justamente por não ascenderem ao espírito filosófico necessário para tal crítica de Hegel. 
6 MARX, K. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 105. 



 11

demonstrando-nos que “a vida individual e a vida genérica do homem não são 

diversas”7.  Dessa forma, podemos perceber claramente sua tentativa em estabelecer 

uma concepção transindividual em torno da relação entre o homem e sua realidade 

política e comunitária, numa tentativa de superar os dualismos metafísicos em torno de 

tais questões. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
7 Ibidem, p. 107. 



 12

1. Dos sentidos da Utopia à Utopia dos Sentidos  

 

 Neste capítulo procuraremos compreender os elementos utópicos que 

acompanham a visão marxiana em torno do sujeito, uma vez que este último não pode 

efetivar-se no sistema capitalista de produção. Partindo da realidade social de seu 

tempo, marcado sobretudo por intensos conflitos de classes, Marx sugerirá o resgate da 

essência humana - enquanto socialmente produzida pelo trabalho - como o único meio 

de nos libertarmos das injunções inerentes aos sistema capitalista de produção sob o 

qual os sujeitos são transformados em objetos. 

 A necessidade de se compreender concretamente o homem a partir do conjunto 

de relações políticas, econômicas e culturais que o rodeia, tal como encontramos nos 

MEF, teria por meta a emancipação do indivíduo em todas as suas aspirações e 

especificidades subjetivas, não fazendo sentido portanto, a tese segundo a qual Marx 

não teria suficientemente se preocupado com a individualidade humana. Ao propor um 

novo olhar sobre o sujeito, indicando a impossibilidade de sua efetivação no “âmbito do 

atual sistema de valores”8, a filosofia marxiana demonstrará que o homem já não pode 

mais ser enxergado de forma compartimentada, mas tão somente em sua unidade com a 

natureza, com a sociedade e consigo mesmo. 

 Dessa forma, o indivíduo passa a ser compreendido como um ser-genérico, cujas 

necessidades ao invés de um entrave deveriam constituir a meta de todas as riquezas 

desdobradas de nossos esforços. Pretendemos demonstrar os traços singulares dessa 

visão em torno dos problemas subjetivos, e a preocupação marxiana em superar o 

dualismo da metafísica, que sempre encarou o sujeito como uma entidade abstrata e 

inumana, cindido da realidade social que o forjou historicamente e portanto, de sua 

própria essência.  

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
8 MAGALHÃES, Fernando. Tempos Pós-Modernos. São Paulo: Cortez, 2004. pág. 54. 



 13

1.1 O lugar do não-lugar na teoria de Marx9 

 

 Mesmo debatendo insistentemente – tanto no interior das pesquisas sociais, 

quanto no terreno político da época - a problemática em torno das bases científicas dos 

projetos socialistas em geral -, o pensamento de Marx não deixa de ser interpretado seja 

enquanto uma “utopia redentora” do tipo messiânico-salvacionista,10 seja através de um 

outro extremo, ao confundi-lo com uma espécie de positivismo-mecanicista. Segundo 

Erich Fromm, por maior que seja, principalmente na atualidade, o acesso irrestrito às 

fontes bibliográficas em geral é “uma das estranhas ironias da história não haver limites 

para os erros de interpretação e as deturpações das teorias; ... não havendo exemplo 

mais drástico desse fenômeno do que o acontecido com a teoria de Karl Marx”.11 Tais 

exageros não podem ser abstraídos do processo de luta de classes que os engendrou, 

                                                 
9 O termo utopia tem origem grega: ou = não e topos = lugar, e indica comumente um “lugar inexistente”, 
cuja conotação é a que pretendemos problematizar a partir da expressão não-lugar a que estamos 
referindo em nosso trabalho. Segundo Teixeira Coelho essa expressão surgiu “apenas no século XVI, 
quando um inglês, Thomas More, faz publicar em latim, em 1516, um livro onde se relata vida melhor 
levada pelos habitantes de uma ilha situada em algum lugar, nenhures. Não deixa aliás de ser curioso e de 
ter um certo sabor amargo que a designação daquela vontade de uma vida melhor, que sempre esteve e 
está espalhada por toda parte, acabasse fazendo referência exatamente a parte alguma, a lugar algum. No 
entanto, não foi por acaso que isso aconteceu, e o motivo da escolha dessa palavra já mostra que desde 
sempre os adversários da plena realização do homem, os poderes constituídos (por natureza 
conservadores e mesmo reacionários), procuram reprimir e esmagar a imaginação utópica”. COELHO, 
Teixeira. O que é Utopia. São Paulo: Círculo do Livro S.A., 1980, p. 86. 
10 Muito embora esta tese seja mais uma oposição que necessariamente uma posição de seus formuladores 
em relação ao pensamento de Marx, reportaremo-nos a um intérprete cuja trajetória intelectual esteve de 
algum modo associado aos esforços academiscistas em introduzir a discussão em torno do pensamento de 
Marx na vida universitária brasileira. Devemos frizar, que este autor abandonou hoje, sua fileira ao 
marxismo. Estamos falando de José Arthur Giannotti, cuja obra Origens da Dialética do Trabalho dedica 
um capítulo denominado Dialética Redentora onde procura apontar as limitações da relação homem e 
natureza na obra do jovem Marx, como se este deslocasse para um plano ideal o desaparecimento 
completo da alienação. Giannotti não percebe que no Jovem Marx temos o início da tão anunciada crítica 
de Marx ao núcleo da lógica hegeliana. Giannotti, porém, simplesmente cinde como num golpe de faca a 
concepção marxiana em torno de Hegel muito mais radicalmente que o “corte” althusseriano: “Na medida 
em que progride em suas analises situadas concretamente, cada vez mais Marx deixa de lado as questões 
metodológicas”. GIANNOTTI, J. A. Origens da Dialética do Trabalho. São Paulo: Difusão Européia do 
Livro,1966. 
11 FROMM, Erich. Conceito Marxista do Homem. Zahar Editores: Rio de Janeiro, 1975. pág. 13. Nessa 
obra Fromm encara de frente o embate em torno dos fundamentos filosóficos do marxismo, demonstrando 
o humanismo de Marx e combatendo as falsificações tanto da direita, quanto advindas da própria 
ortodoxia de esquerda, representada segundo ele principalmente pelos marxistas clássicos: “É verdade 
que os interpretes de clássicos de Marx, que fossem reformistas como Bernstein, ou marxistas ortodoxos 
como Kautsky, Plekhânov, Lênin ou Bukharin, não explicaram a obra de Marx em função de seu 
existencialismo humanista”.   FROMM, Id, p. 72. Fromm não ver nada contra a caracterização do 
marxismo com o messianismo-profético, pois este último faz parte das resistências históricas contra a 
opressão. Ibidem, pág. 73. Algo que dessa forma é admitido por Marx na Introdução à Critica da Filosofia 
do Direito, mas que deveria ser superado com o fim da luta de classes, não fazendo sentido para Marx 
persistir nessa condição apenas de gemido ante o sofrimento humano e por conta disso não concordamos 
com esta perspectiva de Fromm, muito embora admitimos a proximidade da visão de Fromm e Marx 
quanto o valor desse messianismo em sua condição social numa perspectiva histórica. MARX, Karl.  
Critica da Filosofia do Direito de Hegel – Introdução. São Paulo: Boitempo, 2005. 



 14

cujas bases históricas e sociais podem ser explicadas não apenas pelo próprio marxismo, 

mas também por outras vertentes teóricas capazes de perceber os interesses em jogo nas 

disputas em torno da interpretação da teoria de Marx.12 Por outro lado, cabe-nos 

também suspeitar da relação que as raízes de tais confusões possam vir a ter com a 

própria teoria de Marx – concebida inclusive enquanto práxis social - uma vez que ao 

pretendermos “utilizar o próprio materialismo histórico para compreender o 

marxismo”,13 não podemos excluir a necessidade de suspensão de juízos em torno da 

própria teoria marxiana e das ações a partir dela consubstanciadas, pois para se 

compreender o marxismo também se faz necessário criticá-lo, caso contrário 

reproduziríamos uma atitude dogmática que estaria na contramão da dialética marxiana. 

Vemos a luta de classes não apenas enquanto objeto de estudos sobre o qual o marxismo 

se debruça e intervêm, mas enquanto sujeito que também interfere e perpassa o interior 

do próprio movimento socialista e nele também transmite suas contradições, e vice-

versa. 

 Discutir a problemática da utopia, segundo o pensamento de Marx, nos remete 

necessariamente a uma discussões do teor epistemológico,14 não apenas para que se 

promova uma descortinação da raiz social ou dos interesses materiais inerentes às 

metodologias prático-teóricas - algo negligenciado tanto na constituição  da maioria dos 

projetos utópicos concretos, quanto na negação teórica desses projetos políticos 

cristalizada pela resignação liberal – mas também para engendrar as táticas e estratégias 

da própria práxis transformadora. A ausência de um corolário científico que sempre 

transpôs as estratégias dos movimentos emancipatórios aduz a determinações também 

de ordem econômica, cujos reflexos nunca favoreceram a uma primazia da práxis sobre 

a especulação. Por conta disso, não poderíamos reduzir as utopias e a própria filosofia 

apenas à metafísica subjacente a estas análises e expectativas sociais. O ambiente 

filosófico alemão do século XIX seria um exemplo do quanto as relações econômicas 

                                                 
12 Muitos autores que nem mesmo se denominam marxistas perceberam o quanto a filosofia de Marx 
sofrera inúmeras deturpações, inclusive por parte de seus “discípulos”.  Ricouer e Foucault podem ser 
tomados como exemplos dessa constatação tanto da apropriação indevida do pensamento de Marx, quanto 
de sua rejeição por diversos setores da sociedade e da filosofia.   
13 Dentre os vários estudiosos do pensamento de Marx que partiram do próprio materialismo histórico 
enquanto referencial metodológico e que desenvolveram uma reflexão em torno da própria epistemologia 
marxista, podemos citar Michael Löwy, Etiene Balibar e Ernest Mandel. 
14 Ao referir-se aos socialistas utópicos no Manifesto do Partido Comunista, por exemplo, Marx os 
associa ao movimento crítico da época – ao século XVIII fundamentalmente, de forma que tais 
pensadores embora muito precariamente, suscitaram as primeiras incursões no terreno das possibilidades 
de transformação social a partir do método e ação científicos. MARX, Karl. Manifesto do Partido 
comunista. Rio de janeiro: ZAHAR EDITORES, 1978, p. 120.  



 15

interferem no imaginário e produção cultural de uma época, uma vez que não se 

desvencilhavam do ethos feudal. Do mesmo modo com que combateu, insistentemente, 

as alas esquerdistas que desprezavam as utopias, Marx também refutou as idealizações 

abstratas dos setores mais conservadores contaminados pela metafísica. Dessa forma, a 

teoria marxiana desvela a profundidade da temática da subjetividade e de suas 

implicações práticas, relacionando-a aos esforços ao mesmo tempo empíricos e 

racionais, capazes de nortear as discussões em torno das perspectivas do presente e 

futuro das amplas camadas sociais ávidas por emancipação e liberdade.  

 Não obstante, as experiências concretas de orientação marxista, tanto através do 

“socialismo real” enquanto enrijecimento teórico incapaz de perceber as virtualidades 

da história, quanto por meio do escamoteamento eclético-revisinista a desfigurar os 

principais fundamentos da teoria de Marx15, perfazem as obnubilações engendradas 

pelas simplificações escatológicas que não apenas os MEF, mas as obras do Jovem 

Marx publicadas na primeira metade século XX, tanto contribuíram em superar. 

Contudo, esta simbiose de fatos e manuscritos achados em arquivos, revigoraram o 

marxismo e as próprias estruturas filosóficas do mundo contemporâneo, havendo Marx 

“conseguido” mesmo postumamente alavancar importantes debates que refletem tanto o 

conjunto e desenvolvimento de suas obras, quanto também as “obras” do conjunto e 

desenvolvimento da história por ele interpretadas. 

 Dessa forma, através do pensamento de Marx é possível apreender 

dialeticamente que o não-lugar (a utopia) não pode encerrar-se na fixidez dos limites de 

nenhum lugar em que doravante pudesse conter ou ser em si o não-lugar mesmo. O 

lugar do não-lugar não pode ser o nada, nem tampouco um lugar determinado, fixo, ou 

único, tratando-se de um telos ou de um horizonte ininterrupto cujo alcance representa 

“uma verdadeira batalha que temos de travar a cada instante em que vivemos” cujo 

                                                 
15 É interessante observar os contornos teóricos das acirradas discussões no interior da Segunda 
Internacional que aglutinava os partidos de esquerda ou a social-democratas nas duas primeiras décadas 
do século XX. A social-democracia alemã por exemplo, viveu acaloradas disputas em torno dos fins que 
o socialismo representa. Como bem demonstrou Isabel Maria Loureiro, “é de Bernstein a famosa frase: ‘o 
movimento é tudo e o fim nada significa’.” Tal afirmação gerou a contundente oposição de Rosa 
Luxemburgo, para quem “o objetivo final do socialismo ‘é o único elemento decisivo na distinção entre o 
socialista e o radical burguês’.”, a revisão sugerida por Berstein visaria apenas “uma única coisa: 
conduzir-nos ao abandono do objetivo último, a revolução social, e, inversamente, fazer da reforma 
social, de simples meio de luta de classes, o seu fim.” In: LOUREIRO, Isabel Maria. Rosa Luxemburgo: 
Vida e Obra. Expressão popular: São Paulo, 2006. Através desse exemplo observamos a importância 
prática ensejada pela discussão em torno de um telos, ou utopia para os movimentos sociais, passando a 
clássica polêmica em torno de uma raiz teleológica ou de causalidade - que sempre norteou as discussões 
acadêmicas em torno do estatuto teórico do marxismo – a suscitar embates no terreno prático-político.   



 16

alcance depende do érgon, da ‘função’, ‘trabalho’, ou tarefa própria do homem”16, e por 

isso o não do não-lugar remonta ao conteúdo praxeológico com que os gregos já 

problematizavam  os fundamentos do devir humano17. Exemplo disso encontramos em 

Heráclito ou Aristóteles, e Marx fazia questão de resgatar tal circularidade18 em sua 

definição do comunismo: 

 

O comunismo é a posição como negação da negação, e por isso o 
momento efetivo necessário da emancipação e da recuperação 
humanas para o próximo desenvolvimento histórico. O comunismo é 
a figura necessária e o principio enérgico do futuro próximo, mas o 
comunismo não é, como tal, o termo do desenvolvimento humano – a 
figura da sociedade humana.19 
 
 

 Não se pode imaginar, a partir daí, uma utopia ou um comunismo que resolva 

todas as contradições humanas e estabeleça um calendário para o fim da história como 

muitos críticos de Marx o acusam. Ao mesmo tempo em que não resolve tudo, o 

comunismo abre caminho a um outro-lugar permanente que sempre subsistirá na 

história humana enquanto “movimento concebido e sabido do seu vir a ser”20. Ou seja, 

as utopias não constituem um fim em si mesmas, mas devem ser pensadas através das 

demandas estratégicas inerentes aos conflitos sociais perpassados por classes 

antagônicas capazes de ditar historicamente o ritmo da história, mas que não consegue 

detê-la. 

  A crítica que se cristalizou ao ideário e movimentos utópicos através de Marx 

reflete mais uma divergência contra as utopias idealistas redentoras e salvacionistas, que 

propriamente uma negação de nossa capacidade de sonhar e projetar o futuro a partir de 

nossos desejos. Marx deixa muito claro nos MEF que é a riqueza de nossas carências, a 
                                                 
16  PAIXÃO, Márcio Petrocelli.  Problema da Felicidade em Aristóteles – a passagem da ética à 
dianoética aristotélica no problema da felicidade. Pós-Moderno: Rio de janeiro, 2002. pág.25. 
17 Segundo Emmanuel Carneiro Leão este telos representava para os gregos “Um elo, que não se deixar 
quebrar, liga sempre todo desejo ao inanimado e encaminha todo querer ser feliz pelos caminhos do não-
ser. Em todo desempenho de ser feliz, o homem se confronta com seu próprio desejo de ser e não-ser 
homem. Este confrontar-se é o haver fundamental do homem, que dentro de condições e limites, constitui 
o homem como sujeito... Todo sujeito se sustenta pelo não-nascido, pelo não constituído, pelo não 
existente em tudo que perfaz seu nascimento, sua constituição, sua existência”. LEÃO. Emanuel 
Carneiro. In: PAIXÃO, Márcio Petrocelli.  Problema da Felicidade em Aristóteles – a passagem da ética 
à dianoética aristotélica no problema da felicidade. Pós-Moderno: Rio de janeiro, 2002. pág. 14 e 15. 
18 Vejamos como Marx se refere diretamente a esta questão nos MEF, demonstrando que o ponto de vista 
lógico aristotélico é suficiente para demonstrar ao indivíduo particular o progresso da criação humana 
enquanto processo circular : “Tens também de não largar o movimento circular, que é sensivelmente 
intuível naquele progresso, segundo o qual o homem repete a si próprio na procriação, portanto, 
permanecendo sempre sujeito”. MARX, K. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 113.  
19 MARX, K. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 114. 
20 Ibidem, p.105. 



 17

nossa capacidade em desejar permanentemente, e não efemeramente, aquilo cuja fruição 

não pode ser confundida com as necessidades estranhas e perdulárias do capitalismo, o 

grande impulsionador do projeto social que ele pretende formular, buscando substituir o 

“esbanjamento desenfreado e o consumo inconsistente e improdutivo [que] 

condicionam o trabalho e, com isso, a subsistência do outro”21, pelas carências 

autenticamente humana que encontram-se subordinadas à  ilusão infame desdenhadora 

da vida humana promovida pelo capital. Dessa forma, Marx empenha-se em efetivar no 

lugar dos “caprichos e idéias arbitrariamente bizarros”22 as forças essenciais humanas 

que só no comunismo podem livremente se desabrochar.  

 Comparados aos grandes filósofos franceses do Século XVIII, cuja admiração 

Marx sempre fizera questão de manifestar, o socialismo utópico representa um 

importante progresso prático-teórico, por acumularem uma compreensão da realidade 

efetiva e social marcada pelos efeitos da revolução francesa que vai muito além do 

ideário liberal, como observou Engels, que em sua plena fase de maturidade teórica fez 

questão de anunciar explicitamente os avanços de tais socialistas ante as ideologias 

burguesas precedentes: 

 

Faltavam apenas os homens que pusessem em relevo o desengano, e 
esses homens surgiram nos primeiros anos do século XIX. Em 1802, 
vieram à luz as cartas de genebra de Saint-Simon; em 1808, Fourier 
publicou a sua primeira obra, embora as bases de sua teoria datassem 
já de 1799; a 1 de janeiro de 1800, Robert Owen assumiu a direção 
da empresa de new Lanark23.  

 
 
 Ao contrário do que se dissemina, a compreensão do socialismo na fase de 

maturidade de Marx e Engels, corresponde não apenas a um olhar de admiração em 

torno de suas vertentes utópicas, bem mais longe que isto, procuram ressaltar tanto a 

sobriedade da análise desses teóricos, quanto o mérito de seu aspecto sonhador: 

“Quanto a nós, admiramos os germes geniais de idéias e as idéias geniais que brotam 

por toda parte sob essa capa de fantasia que os filisteus são incapazes de ver”24. O que 

havia de fantasia nessas utopias certamente contrastava com a lógica metafísica que 

impregnava não apenas o ideário dos socialistas utópicos, mas remonta também aos 

próprios ideólogos da Revolução Francesa, e incidia também na filosofia alemã dos 

                                                 
21 Ibidem, p. 147 
22 Ibidem, p. 140 
23 ENGELS, F. Do Socialismo Utópico ao Socialismo Científico. Global Editora: São Paulo, 1986, p34. 
24 Ibidem, p. 35 



 18

idealistas até os jovens hegelianos, demandando uma superação científica dessas 

contradições. O “delírio” dos utópicos conclamava à emergência da ciência e à 

superação da metafísica.  

 Entrementes, podemos observar que Marx resistia menos aos ideais das utopias 

que a utopia das idéias concebidas enquanto o motor da história. As possibilidades 

oriundas de efetivação das mais diversas aspirações humanas a partir do 

desenvolvimento da indústria moderna traziam um novo cenário que aproximava as 

necessidades humanas da realidade mais que da utopia, e por isso o socialismo 

precisava conectar-se com este novo contexto que de todo não era negligenciado por 

parte dos socialistas utópicos, e que já nos MEF é descrito por Marx:  

 

Vê-se como a história da indústria e a existência objetiva da indústria 
conforme veio a ser o livro aberto das forças essenciais humanas, a 
psicologia humana presente sensivelmente, a qual não foi, até agora, 
apreendida em sua conexão com a essência do homem, mas sempre 
apenas numa relação externa de utilidade, porque –movendo-se no 
interior do estranhamento – só sabia apreender enquanto efetividade 
das forças e enquanto atos genéricos humanos a existência universal 
do homem, a religião, ou a história na sua essência universal-abstrata, 
enquanto política, arte, literatura etc... Uma psicologia para a qual 
este livro, portanto precisamente a parte mais presente e perceptível 
de modo sensível, a parte mais acessível da história, está fechado, não 
podendo se tornar uma ciência real, plena de conteúdo efetivo”.25 

 

 

 Há uma certa linearidade, no que concerne aos desdobramentos da teoria 

marxiana ao longo de seu desenvolvimento, em relação à problemática da utopia em 

geral, e por maiores que sejam as variações epistemológicas sofridas, percebemos a 

resoluta convicção de Marx na defesa do proletariado e do comunismo que perpassa 

desde os textos juvenis às obras de maturidade. Não fazendo sentido, assim, a afirmação 

de que o Jovem Marx seria um “comunista não marxista” como propõe Louis 

Althusser. No próprio Manifesto Comunista, obra seminal para a fundamentação 

científica do socialismo, Marx ratifica o valor inexorável das posições dos socialistas 

utópicos, classificando-os de crítico-utópicos e associando-os aos comunistas, num 

único capítulo em que se debruça sobre ambos movimentos analisado-os 

conjuntamente, como veremos abaixo, por corresponderem aos primeiros passos do 

                                                 
25 MARX, K. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 111.  



 19

proletariado cujas condições materiais e ideológicas mesmo quando ainda eram 

rudimentares não deixava de antever as contradições do capitalismo:  

 

Todavia, essas obras socialistas e comunistas também contém um 
elemento crítico. Atacam todos os princípios da sociedade vigente. 
Portanto, fornecem valioso material para o esclarecimento da classe 
operária.as medidas praticas que propõem – tais como a supressão da 
distinção entre a cidade e o campo, a abolição da família, das 
industrias nas mãos de particulares, do sistema de salários, a 
proclamação da harmonia social, a transformação do estado em mero 
administrador da produção – anunciam o desaparecimento dos 
antagonismos de classes que mal começam e que são encarados por 
tais obras de maneira indefinida e imprecisa”.26   
 

 

 Portanto, duas questões são fundamentais para a compreensão da dialética 

marxiana da utopia. Primeiro, a situação histórica advinda das novas bases sobre a qual 

se assentaram a indústria de seu tempo e o crescente ritmo da incorporação do 

proletariado enquanto parte desse cenário, cuja conseqüência imediata são a 

precarização de suas condições de vida e o potencial que representa suas demandas 

enquanto fatores essências de uma época, cuja concretização deve representar  o ponto 

central da política, da ciência e do desenvolvimento da humanidade em geral; segundo, 

a inversão da compreensão da causa da insuficiência do socialismo utópico enquanto 

modelo e projeto para o momento em questão, ou seja, o século XIX e suas 

especificidades27. Essas causas subtraem-se menos das possíveis fantasias ensejadas por 

tais socialistas, que do caráter metafísico imbricado na gênese de tais ideologias, cuja 

superação dependeria fundamentalmente de condições sociais favoráveis e propícias, 

porém jamais de uma adjudicação subjetiva das idealizações e especulações humanas - 

pois esta já é a causa das limitações de tais socialista -, haja vista ser o processo 

histórico e social o principal responsável pela aquisição humana de suas capacidades em 

resolver seus problemas tanto práticos, quanto teóricos: 

 

                                                 
26 MARX, Karl. Manifesto do Partido comunista. Rio de janeiro: ZAHAR EDITORES, 1978. 
27 Contudo, muitos estudiosos da obra de Marx insistem numa “depreciação” dos utópicos esboçada 
principalmente no Manifesto do Partido Comunista, entre eles, Haroldo J. Laski, que identifica enquanto 
injustas grande parte das críticas de Marx e Engels aos socialistas utópicos: “Marx e Engels 
subestimaram, em 1847 as contribuições dos utópicos...”, apontando razões meramente políticas e não 
teóricas para tais iniciativas, que ficariam bastante claras à medida em que uma vez diluídos tais conflitos, 
Marx e Engels procuraram retificar e até mesmo reverter tais comentários como por exemplo em 1878, 
onde puderam “ser mais generosos com aqueles que estabeleceram as bases do edifício que tão bem 
souberam construir”. LASKI. Haroldo J. O Manifesto Comunista de 1848. Rio de Janeiro: ZAHAR 
EDITORES, 1978. pág 44 e 45. 



 20

Vê-se como subjetivismo e objetivismo, espiritualismo e 
materialismo, atividade e sofrimento perdem a sua oposição apenas 
quando no estado social, por causa disso, a sua existência enquanto 
tais oposições; vê-se como a própria resolução das oposições teóricas 
só é possível de um modo prático, só pela energia prática do homem 
e, por isso, a sua solução de maneira alguma é apenas uma tarefa do 
conhecimento, mas uma efetiva tarefa vital que a filosofia não pôde 
resolver, precisamente porque a tomou apenas como tarefa teórica. 28 

 

 Marx procura desde os MEF, uma teoria que se aproxime do real e não do ideal, 

mesmo que para isso seja preciso indicar as limitações da filosofia e da teoria em geral. 

Dessa forma, ele nos apresenta outros vetores fundamentais para a compreensão da 

realidade social, cuja direção – desses vetores - apontaria mais para a situação concreta 

dos homens, que para as abstrações obliterantes do próprio desenvolvimento da 

realidade humana. Ao escancarar do óbvio - quer dizer, a situação dos trabalhadores - 

por meio das estatísticas sociais em torno da penumbra social do proletariado, sobre as 

quais nada se poderia inferir além de que o “trabalhador se tornara um servo do seu 

objeto,”29 o pensamento marxiano conseguiu demonstrar o quanto a filosofia idealista  

refratava e dissimulava o contexto social de então. Tudo isso se constituía na prova mais 

latente do quanto nossa essência encontrava-se nitidamente abjurada pelo poder do 

capital, e que os trabalhadores eram os que mais sofriam as conseqüências da alienação 

humana, enquanto a filosofia reproduzia a lógica do estranhamento engendrada pelo 

capitalismo.  Não é de estranhar, portanto, a conclusão marxiana segundo a qual o meio 

prático-social constitui a “verdadeira resolução (Auflösung) do conflito entre existência 

e essência, entre objetivação e auto-confirmação (Selbstbestätigug), entre liberdade e 

necessidade (Notwendigkeit), entre indivíduo e gênero”30. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
28 MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 111. 
29 Ibidem, p. 81. 
30 Ibidem, p. 105 



 21

1.2 O Sujeito das Cavernas   

 

 No capítulo em que discute Propriedade privada e Carências, Marx demonstra 

o processo de evolução de nossas necessidades, enquanto determinações 

transubstaciadas ao longo da história humana. Pelo fato de serem engendradas 

socialmente, nossas carências tendem a nos humanizar, desde que estejam fincadas no 

solo que as originou, como por exemplo, a sociedade – compreendida enquanto força 

motriz capaz de nos reintegrar a nossa natureza. Diante da pré-história do homem em 

que somos projetados pelo sistema capitalista de produção em detrimento de nossa 

essência humana, Marx indica o comunismo como um retorno do homem à sua 

natureza, “o naturalismo realizado do homem e o humanismo realizado da natureza 

levado à efeito.”31  

 A nossa capacidade de nos relacionarmos subjetivamente em meio à realidade 

objetiva deve-se a uma conquista histórica, não apenas do homem, mas inclusive da 

natureza, não podendo esta última ser tomada como uma antítese do sujeito, pois se 

nossa existência natural se tornou humana, a natureza se tornou para nós o próprio 

homem também. 32 Conquanto somos objetivamente forjados genericamente a partir da 

unidade socialmente mediada entre o homem e a natureza, o sistema capitalista de 

produção passa a sepultar nossa existência cindindo a subjetividade da realidade 

objetiva, tornando intransitiva a relação do homem com a natureza e consigo mesmo. 

Daí a necessidade de demonstrar, tal como fizera Marx, o lastro material e natural da 

constituição da essência humana, desvelando consequentemente que a desconstrução da 

subjetividade metafísica passa pelo modo com que se relaciona o sujeito com as 

condições econômicas de vida; a forma como os homens estão ferreamente intricados e 

ávidos em se libertar.  

 A subjetividade humana, sob o capitalismo, depara-se com o seu retorno as mais 

primitivas condições de existência, porém isto se dá enquanto desvalia ou desefetivação 

de algo já conquistado e construído a partir da evolução e riqueza dos próprios sentidos 

humanos. Regressamos segundo Marx à caverna, porém não mais como um neanderthal  

                                                 
31 KARL, Marx. Manuscritos Econômico-Filosóficos. São Paulo: Boitempo Editorial, 2004, p. 107. 
32 Marx expressa da seguinte forma a relação do homem com a natureza: “a essência humana da natureza 
está, em primeiro lugar, para o homem social; pois é primeiro aqui que ela existe para ele na condição e 
elo com o homem, na condição de existência sua pêra o outro e do outro para ele; é primeiro aqui que ela 
existe como fundamento da sua própria existência humana e a natureza se tornou para ele o homem”. 
Ibidem. p. 107. 



 22

para o qual tais condições representava sua condição natural de existência, mas 

regressamos a ela  

 

... sob uma figura estranhada, hostil. O selvagem na sua caverna – 
esse pitoresco elemento oferecendo-se para fruição e abrigo – não se 
sente estranho, ou sente-se antes, como em casa, como o peixe na 
água. Mas o porão dos pobres é uma habitação hostil, ‘que a ele 
resiste como potência estranha, que apenas se lhe entrega na medida 
mesma em que ele entrega a ela seu suor de sangue’, que ele não 
pode considerar como seu lar – onde ele pudesse finalmente dizer: 
aqui estou em casa -, onde ele se encontra, antes, como estranhado 
na casa de um outro, numa casa estranha, que diariamente está à 
espreita e o expulsa, se não pagar o aluguel. 33 
 
 

 Desse modo, este estranhamento a que somos submetidos pelo capitalismo surge 

em oposição à evolução de nossos sentidos, representando uma perda de algo 

conquistado historicamente a partir da realização objetiva de nossas necessidades, as 

quais regressamos enquanto determinação artificial do capital e não humana. Nisso 

consiste a teoria da alienação segundo o pensamento de Marx, que parte do trabalho 

alienado, das injunções materiais que fazem do homem uma mercadoria cada vez mais 

alienada de seu valor. 

 A inversão de tal realidade depende fundamentalmente da ação humana, que 

surge em decorrência de nossa necessidade em sermos sujeitos. Portanto, a consciência  

de nossas necessidades em contraposição às carências introduzidas aleatoriamente sem 

conexão com as demandas do ser social, representa o único meio pelo qual podemos nos 

efetivar em sintonia com nossa essência. Se estranhamos as injunções do capital é por 

que nossas carências evoluíram tornando nossa natureza incompatível com os desmando 

e o  irracionalismo do sistema capitalista. A práxis dialética proposta por Marx faz de 

nossas carências a nossa riqueza, transforma nossos sentidos em nossas paixões; ao 

invés de estranhar o sofrimento humano, procura compreender sua raiz, fazendo de sua 

superação a base sobre a qual nos tornamos sujeitos, enquanto nossos desejos não são 

tomados em oposição à nossa fruição. Com isso, a teoria marxiana consegue tratar de 

nossas carências sem o pietismo cristão ou o ascetismo dos estóicos, das paixões sem o 

arrebatamento cego dos românticos. Consegue referir-se ao sofrer sem a conotação 

nauseante dos existencialistas, e da fruição sem a fulguração supersensível do 

idealismo, numa síntese de relações vitais da qual emana nossa capacidade em fruir a 

                                                 
33 Ibidem. p. 146 



 23

existência sem a superficialidade contemporânea viciadora e esbanjadora que  refrata 

toda e qualquer possibilidade coletiva de felicidade. 

  Um dos traços marcantes dos MEF é sua expectativa em reverter todas essas 

agruras que nos acomete. A fidelidade com que descreve a situação da classe 

trabalhadora, compreendendo seus limites e suas potencialidades, serve ainda hoje para 

a compreensão da crise em que vem se arrastando o proletariado desde o século XIX. 

Caso não mais existisse o caos social que ainda hoje nos envolve, certamente não 

seríamos tão sensíveis ao que Marx transcreve em suas análises. Isso porque acharíamos 

no mínimo distante, deslocado ou até mesmo pretensioso, uma vez que teríamos ali – 

nos MEF - previsões de um futuro que uma vez não se confirmando, se traduziria em 

reivindicações para aquele momento; momento que não refletiam ao certo o quadro 

político e social condizente com a lógica do capital por ele analisada, à medida que as 

reivindicações do presente projetam, em certo sentido, também o futuro.  

 A caverna representa nos MEF, a incompatibilidade entre o homem e sua 

essência, entre a natureza e a sociedade. O homem ao se defrontar estranhamente, no 

capitalismo, com a sua condição genérica, retorna a um estágio anterior de sua 

existência, fixando-se em sua pré-história sem usufruir das potencialidades adquiridas 

pela superação dessas carências que reaparecem de forma estranhadas. Diferentemente 

do significado atribuído por Platão em sua alegoria, que identificava a caverna com o 

mundo sensível, para Marx o retorno à caverna é a negação de nossa sensibilidade, 

nossa morte física e subjetiva, constituindo um entrave que nos impedem de  

efetivarmo-nos enquanto sujeitos.  

 O sistema capitalista não apenas reduz os homens a sujeitos meramente físicos,34 

mas restringe também fisicamente o pleno desenvolvimento humano e da natureza 

como um todo.35 Sem a natureza o trabalhador nada pode criar - pois “ela é a matéria 

                                                 
34 Marx procura demonstrar, nos MEF, a desumanizante relação de trabalho estabelecida no sistema 
capitalista de produção, cujo progresso depende da morte do trabalhador: “Quanto mais eles querem 
ganhar, tanto mais tem de sacrificar seu tempo e executar trabalho de escravos, desfazendo-se (sich 
entäussernd) de toda a liberdade a serviço da avareza. Com isso, eles encurtam o seu tempo de vida. Este 
encurtamento de sua duração de vida é uma circunstância favorável para a classe trabalhadora em 
geral, pois, em função disso, se torna sempre necessária a nova oferta. Ibidem. p. 26. 
35 Através dos Manuscritos Econômico-Filosóficos, podemos ter uma nítida clareza da postura de Marx 
diante as questões de cunho ecológico, questão que ainda hoje suscita dúvidas e debates. O pensamento 
de Marx foi durante muito tempo como desvinculado das questões ecológicas e ate mesmo enquanto anti-
ecológico, o que pode representar seja, um grave desconhecimento de sua obra ou, a tomada das 
experiências de alguns países socialistas como referência para o julgamento de sua posição quanto a esta 
temática. Por outro lado, estudo com o de John Bellamy Foster tem demonstrado a radicalidade com que 
Marx se preocupava com a relação entre o homem e a natureza, citando por exemplo os MEF em diversas 
passagens de seu livro A Ecologia de Marx. Uma importante preocupação de John Bellamy é introduzir a 



 24

na qual o seu trabalho se efetiva, na qual o trabalho é ativo, e a partir da qual e por 

meio da qual o trabalho produz”,36 -, pois dela advêm as fontes de sua manutenção 

física e dos meios de produção em geral. Enquanto mundo externo, a natureza é 

deslocada cada vez mais do alcance do homem, deixando tanto de ser objeto à 

disposição da criação humana em geral, quanto também fonte de subsistência física do 

próprio trabalhador, cuja sobrevivência encontra-se em enorme desvantagem se 

comparada aos primeiros habitantes humanos das cavernas, uma vez que “esta classe 

tem sempre de sacrificar uma parte de si mesma, para não perecer totalmente”37. 

 Aquilo que o trabalho transformou durante milhares de anos através da natureza 

em sujeito,38 vemos o capitalismo transformar em mercadoria, e como Marx bem 

ressaltou, “uma mercadoria tão mais barata quanto mais mercadoria cria.”39 As 

carências cruciais para nosso desenvolvimento passam a ser estranhadas e substituídas 

por necessidades inumanamente forjadas, alheias aos interesses do trabalhador. A 

riqueza de nossas carências que antes constituíam nossa liberdade e libertavam os 

homens de sua condição animal, agora, segundo Marx, nos transforma em animais. Por 

isso não podemos concordar com as críticas segundo as quais o pensamento de Marx 

resguarda um determinismo histórico, ou que propõe uma dialética redentora. Marx 

compreende as necessidades históricas sem o fatalismo da metafísica idealista, e por 

isso parte do real sem nenhuma concessão a qualquer matriz teleológica da história, 

                                                                                                                                               
filosofia de Marx no debate ecológico atual: “Marx se referiu ao ‘metabolismo natural do homem’ao 
discutir o processo bioquímico complexo, independente, envolvido na ingestão de nutrientes e na 
produção de excrementos ou dejetos humanos... Marx empregou o conceito de ‘falha’ na relação 
metabólica entre os seres humanos e a terra para captar a alienação material dos seres humanos dentro da 
sociedade capitalista das condições naturais que formaram a base de sua existência – o que ele chamou 
‘as perpetuas condições da existência humana impostas pela natureza’. O que nos chama atenção no 
trabalho de Foster é o fato de ter demonstrado que a preocupação marxiana com a questão ecológica 
perpassa o conjunto de sua obra, desde a Tese de Doutorado de Marx até O Capital. FOSTER, John 
Bellamy. A Ecologia de Marx –  Materialismo e Natureza. Civilização Brasileira: Rio de Janeiro, 2005. 
pág. 228 e 229. 
36 KARL, Marx. Manuscritos Econômico-Filosóficos. São Paulo: Boitempo Editorial, 2004, p. 81. 
37 Ibidem. 26. 
38 Não poderíamos deixar de mencionarmos o esforço de Engels em dotar o marxismo das mais 
avançadas descobertas no campo da ciência, em especial, dos conhecimentos advindo da Antropologia. 
Em seu trabalho a Humanização do Macaco através do Trabalho afirma que: “E assim surgiu, no decorrer 
do tempo, essa concepção idealista do mundo a qual, principalmente depois do ocaso do mundo antigo, 
dominou a maioria das cabeças. E ate hoje domina ainda, e tal ponto, que mesmo os naturalistas da escola 
darwiniana não conseguem estabelecer uma clara idéia a respeito da origem do homem; isso porque, sob 
essa influência ideológica, não reconhecem o papel desempenhado pelo trabalho nessa mesma origem ”. 
In: ENGELS, F. A Dialética da Natureza. São Paulo:Paz e Terra, 1977, p. 222. Em A Origem da Família, 
da Propriedade Privada e do Estado, também demonstra grande interesse em aprofundar tais 
conhecimentos e daí fundar uma concepção materialista do homem, chegando inclusive a desenvolver tal 
trabalho com o antropólogo L. H. Morgan . A Origem da Família, da Propriedade Privada e do Estado.  
Rio de janeiro: Civilização Brasileira, 1982, p.21. 
39 Ibidem. p.80. 



 25

todavia assevera a impossibilidade puramente teórica de superação da metafísica, bem 

como da religião ou de qualquer forma de alienação. Tal superação não pode ser 

especulativa, mas tão somente a partir do meio prático que as originou. 

 O quadro social retratado por Marx em suas análises desconstrói qualquer 

otimismo puramente teórico, qualquer idéia de progresso espontâneo ou natural da 

história. Marx não acreditava ser possível, como imaginava Platão, que o homem 

pudesse retornar à caverna, após ter superando a alienação através da luz do saber, e 

mesmo pondo sua vida em risco, conseguisse libertar a humanidade das sombras que a 

cercam. Muita embora a luz de que nos fala Platão tenha um componente acima de tudo 

ético inspirado, sobretudo, na experiência socrática, porém precisamos lembrar que a 

própria ética sob o capitalismo se viu esvaziada de sua força transformadora que os 

antigos nutriam tanta confiança. Ou seja, o capitalismo expurgou todo e qualquer senso 

ético e moral das relações humanas em geral, promoveu chacinas das mais 

inacreditáveis, solapou qualquer possibilidade de projeto político que não seja baseado 

na luta ou violência para a efetivação de suas premissas, promoveu genocídios que 

nunca desbotarão nem de nossas memórias, nem das gerações futuras. 

 Superar tal realidade não se trata de uma obsessão iluminista contraída por 

osmose, mas uma constatação básica inerente à qualquer indivíduo que tenha o menor 

resíduo de sangue  nas veias e cujo cérebro possa fazer deduções com o mínimo de 

capacidade cognitiva para desenvolver compreensões lógicas. Marx está mais 

preocupado com o caráter de nossa evolução que necessariamente a evolução de nossa 

espécie. Se Darwin desvelou a teoria da evolução, Marx identifica as retroações da 

natureza provocadas pela desumanização do homem, que antes de evoluir enquanto 

espécie precisa deixar de retroagir. Isto não significa necessariamente uma crítica da 

teoria da evolução, mas acima de tudo levá-la às últimas conseqüências sem deixá-la 

escapar aos processos contemporâneos que deve permear o interesse das investigações 

das ciências como um todo, até porque sabemos as aberrações teóricas das teses 

suscitadas no terreno sociológico a partir das teorias de Darwin, como por exemplo, o 

evolucionismo social, de forte teor positivista. 

 O retorno à caverna a que ele se refere em varias passagens dos Manuscritos 

Econômico-Filosóficos apreendeu a essência da época enquanto um apelo e urgência 

por transformação social. Hoje as cavernas tornaram-se privilégios e muitos indivíduos 

moram em lixões, palafitas, embaixo de pontes ou viadutos, ruas e até em beira de 

esgotos. A cidade do Recife, por exemplo - cujas palafitas e indigência de sua 



 26

população nos faz recordar os inúmeros trabalhos de Marx e Engels sobre as habitações 

proletárias, perduram uma situação a que o próprio Darwin se referiu enojadamente no 

século XIX quando de sua vinda a esta cidade40 -, testemunhou aquilo que talvez Marx 

nunca imaginara, o tráfego de órgãos humanos entre “sujeitos”, mostrando mais que 

qualquer outro exemplo, aquilo que constitui o cerne dos Manuscritos Econômico-

Filosóficos: a reificação humana, o homem tornado mercadoria. 

 A luta de classes deslocou os seres humanos para os estágios mais primitivos de 

nossa existência, fazendo da vida humana uma eterna luta pela existência, tal como 

Darwin explica em A origem das espécies, ao descrever a luta de seres de uma mesma 

espécie ou de espécies diferentes como a mola propulsora da evolução natural. Tais 

análises, porém, referem-se a uma época em que ainda não existiam os meios capazes 

de forjar um crescimento abundante de alimentos, remontando muito mais a um período 

em que a racionalidade humana não tinha evoluído ao ponto de poder reproduzir seus 

meios de subsistência e produção, isto é, de efetivar na prática todas as suas carências 

materiais. 

  Fala-se sempre da enorme influência de que Marx teria sofrido de Darwin. 

Entretanto, nos MEF, que datam de 1844, temos uma importante discussão acerca da 

evolução do homem de forma tão brilhante quanto a que Darwin demonstrará a partir de 

1850; de modo que podemos encontrar elementos muito semelhantes entre ambas 

teorias. Vejamos as seguintes idéias de Darwin:  

 

Pode-se verdadeiramente dizer que dois animais da raça canina, em 
tempo de míngua, lutam entre si para ver quem vai conseguir o 
alimento e sobreviver. Mas pode-se dizer que uma planta à beira de 
um deserto luta pela vida contra a seca, embora se devesse dizer com 
mais propriedade que ela depende da umidade... a erva-de- 
passarinho depende da macieira e de algumas outras  poucas árvores, 
pois se uma quantidade excessiva destes parasitas crescer na mesma 
árvore, ela vai definhar e morrer. Mas pode-se dizer mais 
verdadeiramente que uma serie de brotos de erva-de-passarinho, 
crescendo colados uns aos outros num mesmo galho, luta entre si. 
Como a erva-de-passarinho é disseminada pelas aves, a sua existência 
depende das aves; e pode-se dizer metaforicamente que ela luta com 
outras plantas frutíferas, a fim de tentar as aves a devorar e 
disseminar as suas semente lugar das sementes de outras plantas. Em 

                                                 
40 Como relata o historiador Antonio Paulo Rezende, Darwin se mostrou horrorizado diante o cenário 
humano e urbano de Recife, demonstrando enorme repulsa à escravidão “O cientista Charles Darwin 
esteve no Recife em 1836, aos 27 anos. Suas impressões, reunidas no livro Viagem de um Naturalista ao 
Redor do Mundo revelam a admiração e o espanto de um inglês em terras tropicais”. REZENDE, A.P. O 
Recife. Histórias de uma cidade. Recife: Fundação de Cultura da Cidade do recife, 2002, p.159.   



 27

todos estes sentidos, que se entrecruzam, eu por conveniência uso a 
expressão geral luta pela existência. 41 
 

 Poderíamos dizer que Darwin transpõe para a explicação do desenvolvimento 

biológico dos seres vivos aquilo que Marx já havia prognosticado para a esfera social da 

realidade humana sem descrever empiricamente a interconexão das espécies na natureza 

como um todo. A interdependência dos objetos de que nos fala Marx nos Manuscritos 

Econômico-Filosóficos justamente no capítulo dedicado à crítica da dialética hegeliana, 

prenuncia o enorme impacto que as idéias materialistas viriam a causar no século XVIII, 

estendendo à natureza, a aplicação de métodos e teorias que a sintonize com a realidade 

e essência humanas:  

 

... por outro, enquanto ser natural, corpóreo, sensível, objetivo, ele é 
um ser que sofre, dependente e limitado, assim como o animal e a 
planta, isto é, os objetos de suas pulsões existem fora dele, como 
objetos independentes dele. Mas esses objetos são objetos de seu 
carecimento (Bedürfnis), objetos essenciais, indispensáveis, para a 
atuação e confirmação de suas forças essenciais. Que o homem é um 
ser corpóreo, dotado de forcas naturais, vivo, efetivo, objetivo, 
sensível significa que ele tem objetos efetivos, sensíveis como objeto 
de seu ser, de sua manifestação de vida (Lebensäusserung), ou que 
ele pode somente manifestar (äussern) sua vida em objetos sensíveis 
efetivos (wirkliche sinnlich Gegenstände).É idêntico ser (sein) 
objetivo, natural, sensível e ao mesmo tempo ter fora de si objeto, 
natureza, sentido para um terceiro. A fome é uma carência natural; 
ela necessita, por conseguinte, de uma natureza fora de si, de um 
objeto fora de si, para se satisfazer, para se saciar. A fome é a 
carência confessada de meu corpo por um objeto existente (seienden) 
fora dele, indispensável à sua integração e externação essencial. O sol 
é o objeto da planta, um objeto para ela imprescindível, confirmador 
de sua vida, assim como a planta é objeto do sol, enquanto externação 
da força evocadora de vida do sol, da forca essencial objetiva do 
sol.42 

  

 

  A cisão do homem com a natureza e consigo mesmo reflete o fato de termos 

conseguido isolar as carências das emoções e sentimentos que nos fazem humanos. A 

separação do homem com a natureza e seu meio social tem graves conseqüências 

psíquicas. Por isso os desejos hoje se confundem com os instintos mais primitivos, e os 

sentimentos ou emoções passam a ser considerados como algo distante, impossível, 

quixotesco, caturro, anacrônico e piegas. Nós suplantamos o elemento emocional dos 
                                                 
41 DARWIN, Charles. A Origem das Espécies. São Paulo: HEMUS, p. 69.  
42 KARL, Marx. Manuscritos Econômico-Filosóficos. São Paulo: Boitempo Editorial, 2004, p.127. 
 



 28

nossos desejos, substituindo os sentimentos por puros instintos, numa perspectiva a-

histórica e antidialética dos processos inconscientes que perpassam nossa natureza 

instintiva, reconduzindo nossos sentidos humanos as mais primitivas esferas de 

sociabilidade, que deveriam há muito tempo ser superadas tanto histórica, quanto 

subjetivamente. O capitalismo nos arremessa a uma fase em que predominavam os 

maiores obstáculos de nossa hominização, num momento – ou seja, nos dias atuais - que 

erigimos potencialmente as bases que nos permitem satisfazer plenamente nossas 

carências e abarcá-las enquanto nossa maior riqueza. Por uma simples razão: foi sobre 

tais necessidades humanas que constituímos nossa subjetividade.  

  Por que negar nossas carências no melhor momento de realizá-las, de efetivá-las 

concretamente, abrindo caminho para outros horizontes de desejos que nos tornariam 

mais ricos em experiências de sensações plenamente humanas? O sistema capitalista de 

produção substitui nossas necessidades vitais pelo supérfluo, fazendo de nossos desejos 

um instrumento de dominação - à medida em que os utilizam enquanto moeda de troca 

para a manutenção da miséria humana sobre a qual erguem-se os interesses perdulários 

da burguesia e das classes médias aburguesadas em geral.    

  Destarte, a evolução de nossa espécie transcorreu em razão inversa dos fatores 

determinantes da banalização da vida tal como hoje nos acomete. Se é verdade que 

guerras e violência sempre existiram em todas as comunidades e agrupamentos 

humanos, não podemos afirmar, entretanto, que isto tenha se dado satisfatoriamente ou 

em mesmas condições de superação de tais conflitos como é possível hoje a partir do 

patamar técnico-científico - erigidos não para perpetuar nossos sofrimentos, mas ao 

contrário, para suplantá-los. O que nos espanta é perceber que, paralelamente à 

conquista do estágio mais desenvolvido das forças produtivas, tenhamos as mais 

drásticas estatísticas de sofrimento humano. Na África, mergulhada no vírus do H.I.V. e 

que poderia ser evitado tal como os países de primeiro mundo conseguiram controlar; 

Na Ásia, naufragada em conflitos étnicos acirrados pela interferência dos interesses do 

Ocidentes em suas riquezas, e na América Latina cujo desemprego de suas populações e 

a pilhagem de seus recursos naturais tem se agravado com as políticas econômicas 

incentivadas e imposta pelo mercado financeiro internacional. Tudo isso representa esse 

retorno do homem à caverna que Marx relata nos MEF, em uma época que talvez nem 

possamos comparar à pré-história humana. Era de selvageria que nem mesmo Marx 

poderia imaginar.  

 



 29

1.3 A crítica das utopias  

 

 É bastante compreensível imaginar o marxismo enquanto um crítico das utopias 

de um modo geral, porém jamais avesso. O marxismo nasceu das tradições utópicas e 

até hoje se mantém fortemente atrelado aos movimentos postuladores de uma nova 

realidade política e econômica, interessados em superar o caos e desajustes sociais 

persistentes nos dias atuais. Poderíamos defini-lo como esperança na ciência, ou ciência 

que nasceu dos sonhos de um mundo melhor. Não é muito difícil constatar isto, pois 

este sentimento utópico perpassa praticamente todas as fases da teoria marxiana. 

Constitui uma das principais fontes de seu arcabouço teórico. Marx é muito mais crítico 

ao que há de abstrato, inumano e formalista nas ciências e na filosofia do que, 

propriamente, no que há de ilusório, romântico ou extravagante nas aspirações dos 

“utópicos” em geral.   

 É uma exigência o resgate do entusiasmo que Marx sempre teve perante os 

movimentos e teorias que fervilhavam a Europa do século XIX, com suas 

reivindicações e iniciativas repletas de um fulgor capaz de espalhar nos mais amplos 

setores sociais da época a mensagem cunhada pelos ideais de liberdade e igualdade 

econômica. Ao imaginário convulsivo herdado da revolução francesa pelas massas em 

geral, inclusive pela burguesia liberal da Europa, somemos o novo contexto social 

econômico da época de Marx. A nova realidade do sistema produtivo, alavancada pelas 

conquistas técnico-científicas, incomparavelmente mais desenvolvidas, e com maiores 

possibilidades de transformar a realidade, conseguiu cimentar, seja pela abertura das 

mentalidades que engendravam, ou por conta da mundializacao das relações históricas e 

sociais permitida pela expansão dos mercados no plano internacional, as bases para o 

soçobrar dessa nova ordem ou desordem internacional que perpassa todo o século XIX. 

 O erro dos utópicos está menos em transferir para um além as possibilidades de 

transformação social, do que em precipitar-se ao real na ânsia incomensurável de 

efetivar a felicidade no plano terreno mesmo, em seu próprio contexto e época. Foi 

justamente por conta dessa euforia e radicalidade recrudescentes, que não media 

esforços em acreditar num mundo diferente a partir do próprio segundo em que o 

imaginavam, que essas idéias utópicas não “vingaram”. Nesse sentido, podemos dizer 

que Marx era bem mais cauteloso, por esperar o amadurecimento das bases sociais 

correspondentes aos planos e ações políticas a serem executados, se baseando sempre 

em estudos e no contexto ideológico em que se acirravam as contradições em torno das 



 30

lutas de classes. Não se pode dizer tal como hoje é amplamente difundido, que Marx 

desprezava o imaginário, que Marx não respeitava o ethos do povo. É claro que Marx 

nunca valorizou a idéia de um ethos ossificado, nem tampouco corroborava com a idéia 

de um imaginário puramente evanescente sem raízes no solo econômico que o 

engendrou. Entretanto, Marx levara em conta todas essas coisas hoje tão apreciadas pelo 

pensamento pós-moderno. Procurava distingui-las, todavia, do irracionalismo, do 

niilismo, ou do otimismo que transfere para o acaso, e não para a ciência, a esperança de 

construir um mundo melhor.  

 Dessa forma, Marx nunca desenvolveu uma metafísica da utopia. Ao contrário, 

procurou estudá-las a partir do que viessem a representar no contexto de luta em que 

tanto ele, quanto os utópicos, se “atreveram” em participar. Basta vermos, por exemplo, 

sua posição em torno dos movimentos religiosos e sociais que estabeleceram as bases da 

política e da ideologia que suscitaram a reforma protestante. Talvez estivesse bastante 

claro para Marx que os utópicos eram menos utópicos do que se imaginava, ou mais 

realista que muitos cientistas sociais do tipo positivista, assim com ele demonstrou ser 

Hegel menos idealista do que muitos materialistas de sua geração. 

 Nesse sentido, temos nos MEF, uma demonstração cronologicamente invertida, 

mas coerentemente ordenada a partir do grau de abstração em que se apresenta as 

teorias de Poudhon, Fourier e Saint-Simon, numa clara referência ao desenvolvimento 

lógico-abstrato com que é desenvolvida a argüição utópica na prática, tratando de 

mostrar que a necessidade de superação da utopia enquanto método de ação política é 

uma determinação histórica e política:  

 
 A supra-sunção do estranhamento-de-si faz o mesmo caminho que o 
estranhamento-de-si. Considera-se, primeiro, a propriedade privada 
só em seu aspecto objetivo – mas, ainda assim, o trabalho como a sua 
essência. A sua forma de existência é, portanto, o capital, que deve 
ser suprimido ‘enquanto tal’ (Proudhon). Ou o modo particular do 
trabalho – enquanto trabalho nivelado, parcelado e por isso não-livre 
– é apreendido como a fonte da nocividade da propriedade privada e 
da sua existência estranhada do homem – Fourier, que 
correspondentemente aos fisiocratas apreende mais uma vez o 
trabalho da agricultura pelo menos como o trabalho por excelência, 
ao passo que Saint-Simon, ao contrario, declara o trabalho da 
indústria como tal como a essência e pretende também a dominação 
exclusiva dos industriais e a melhoria da situação dos trabalhadores. 
O comunismo é, finalmente, a expressão positiva da propriedade 
privada supra-sumida, acima de tudo a propriedade privada 
universal.43 

                                                 
43 KARL, Marx. Manuscritos Econômico-Filosóficos. São Paulo: Boitempo Editorial, 2004, p. 103. 



 31

 Proudon representaria, dessa forma, o ápice da abstração de nosso 

estranhamento em relação à propriedade privada, cujos argumentos em torno da 

supressão da propriedade sintetiza o unilateralismo da divisão entre propriedade e 

trabalho sobre o qual ergueram-se as mais diversas teorias que não conseguiram supra-

sumir a propriedade privada. O tom radical do discurso proudoniano em relação à 

propriedade não fôra suficiente para superar o olhar pequeno-burguês dos socialistas 

utópicos, contribuindo para a manutenção daquilo que os anarquista mais combatera, ou 

seja, a propriedade. Todavia, em A Sagrada Família encontramos referências bastante 

positivas de Marx a Proudhon, o que revigora nossa justificativa da profundidade com 

que a teoria marxiana abarca os principais autores e movimentos sociais depositários 

dos ideais utópicos. É suficiente lembrar, que em um só ano - o de 1844 - lança 

profundas críticas  ao pensamento de Proudon, mas é simultaneamente capaz de 

reconhecer sua contribuição, ao ponto de caracterizar como científica algumas de suas 

reflexões:  

 

Todos os desenvolvimentos da economia política supõe a propriedade 
privada. Esta hipótese básica é considerada pela economia política 
como um fato incontestável: ela não o submete a qualquer exame e 
mesmo retomando a confissão ingênua de Say, só fala dela 
acidentalmente. E eis Proudhon que submete a propriedade privada, 
base da economia política, a um exame crítico, ao primeiro exame 
categórico, tão impiedoso quanto cientifico. Ai esta o grande 
progresso cientifico que ele realizou, um progresso que revoluciona a 
economia política, tornando possível, pela primeira vez, uma 
verdadeira ciência da economia política. A obra de Proudhon, “O 
Que é Propriedade?” , é tão importante para a economia política 
moderna quanto a obra de Sieyès, “O Que é o Terceiro Estado?” 
para a política moderna.44 
 
 

   Considerada por muitos estudiosos a obra inaugural da concepção 

efetivamente materialista da história desenvolvida por Marx,45 a Miséria da Filosofia 

                                                 
44 MARX, Karl. A Sagrada Família. Editora Moraes: São Paulo, 1987, p. 33. 
45 José Carlos Orsi Morel faz questão de destacar este dado, ou seja, a importância de A Miséria da 
Filosofia enquanto marco inaugural do Materialismo Histórico para destacar a relevância de Proudhon 
para o desenvolvimento do pensamento de Marx: “Mas, muito embora o texto de Marx seja um panfleto 
anti-proudhoniano antes de mais nada, onde a ênfase é ridicularizar e abater o adversário, muito embora 
ainda hoje não possamos ler serenamente muitas das “citações” de Proudhon que Marx faz no texto, de 
tanto elas serem distorcidas, muito embora hoje em dia Proudhon seja um desconhecido para o grande 
publico, de modo que as invectivas de Marx contra ele muitas vezes passam por pura verdade em matéria 
de conhecimento de proudhonismo, não podemos deixar de ver no texto de Marx, embora subordinada à 
verve polêmica, uma outra intenção: trata-se aqui, como muitos marxólogos já o apontaram, de uma 
primeira formulação explicita que Marx faz dos postulados do seu materialismo histórico”. MOREL, J.C. 
Nota do Tradutor. In: Marx. K. Miséria da Filosofia. Ícone Editora: São Paulo, 2004, p. 17. 



 32

sintetiza a riqueza  relacional sobre a qual se desenvolve a teoria marxiana: o 

materialismo histórico. Este teria nascido desse diálogo de Marx com as vertentes 

“carentes” de cientificidade, cuja relação aduz ao próprio nascimento do método 

marxista. Nessa obra, Marx desenvolve uma leitura pormenorizada do pensamento de 

Proudhon, combatendo os desvios já criticados em 1844 nos MEF. Dito isto, fica 

bastante latente a idéia que defendemos. Marx sempre nutriu bastante respeito às 

utopias de uma maneira geral sem, contudo, deixar de apontar os seu limites. Era a 

fórmula que o estimulava a alcançar o mais breve possível, o que até então não passava 

de um sonho: a abolição de todas as classes a partir da libertação da classe laboriosa, do 

proletariado.46 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
46 MARX, Karl. Miséria da Filosofia. São Paulo: Ícone Editora, 2004, p.215. 



 33

2. O Jovem Marx Contra os Moinhos de Ventos da Abstração 

 

 A amplitude dos temas abordados pelas pesquisas que sedimentam o ideal 

filosófico da construção sistemática do saber,47 aduz aos críticos desse procedimento 

metodológico de pesquisa, diversas frentes de batalhas, contra as quais seus opositores 

necessariamente terão de se debater. Marx, provalvelmente, mais do que outros 

filósofos, encarou de frente estes desafios, levando-os até suas últimas conseqüências. 

Diante dos que comodamente buscavam, por meio da especulação, resolver os graves 

problemas que é tarefa da filosofia não só compreender, a teoria marxiana ensinou que 

também é papel do filósofo forjar, através de sua práxis, os meios para transformar a 

realidade. Vejamos como Marx critica, por exemplo, nos MEF, o fato de Hegel 

especular “frente à filosofia precedente, reunir seus momentos isolados, e apresentar 

sua filosofia como a filosofia”48.  

 Isso fica muito evidente, por exemplo, na crítica à visão moral do mundo, 

desenvolvida por Hegel na Fenomenologia do Espírito, em que a boa consciência é 

associada ao que não consegue se extrusar, à personalidade ingênua que se guia por 

princípios abstratos sem nenhuma conexão com o “sincretismo de contradições ... que 

colapsa dentro de si”49. Ao criticar o fato da bela alma não se curvar ante o 

dilaceramento real que nos acomete, por ainda estar contaminada pelo ideal de um  

dever puro, enquanto sendo o absolutamente determinado, Hegel passa a se 
                                                 
47 Para clarear a discussão em torno do posicionamento de Marx em relação à idéia de sistema no campo 
filosófico, vejamos o ponto de vista de Lukács acerca dessa questão: “Nas críticas que os clássicos do 
marxismo dirigiram a Hegel, surge sempre a polêmica contra a idéia de sistema. E tinham plena razão, já 
que precisamente aqui vão concentrar-se todas aquelas tendências filosóficas que Marx recusa com a 
máxima decisão. Assim, o sistema enquanto ideal de síntese filosófica contém antes de mais nada o 
principio da complexidade e do acabamento, idéias que são a priori inconciliáveis com a historicidade 
ontológica do ser e que já no próprio Hegel provocam antinomias insolúveis. Mas uma tal unidade 
estática surge inevitavelmente no pensamento quando as categorias são ordenadas segundo uma 
determinada conexão hierárquica. E também essa aspiração a uma ordem hierárquica contrasta com a 
concepção ontológica de Marx. Não, porém, no sentido de que ele recuse a idéia da supra-ordenação e da 
subordinação; falando de Hegel, tivemos ocasião de observar que foi precisamente Marx quem 
introduziu, tratando da interação, a questão do momento dominante [übergreifendes Moment].  
Uma hierarquia sistemática, todavia, não é apenas algo dado de uma vez para sempre; além disso, para 
sistematizar as categorias numa conexão definitiva, deve também – muitas vezes ao preço de empobrecê-
las e violentá-las em seu conteúdo – torná-las homogêneas, reduzi-las o mais possível a uma só dimensão 
das conexões. Os pensadores que possuem um verdadeiro senso ontológico para a riqueza e a variedade 
da estrutura dinâmica da realidade concentrarão seu interesse, ao contrario, precisamente sobre aquele 
tipo de relações que não pode ser adequadamente inserido num sistema. Mas exatamente aqui se vê como 
esse repúdio à sistematização tem um caráter inteiramente oposto àquele do empirismo igualmente anti-
sistemático”. LUKÁCS, G. A Ontologia de Marx: Questões Metodológicas Preliminares. Ontologia do 
Ser Social. In: NETTO, José Paulo (Org.) Georg Lukács. Sociologia. São Paulo: Editora Ática, 1992, p. 
102.   
48 MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. São Paulo: Boitempo Editorial, 2004, p.124. 
49 HEGEL, G.W.F. Fenomenologia do Espírito. Petrópolis: Editora Vozes, 2002, p. 429.  



 34

assemelhar ao proprietário burguês que também “deplora seu adversário como um 

simplório, ignorante de sua própria natureza”50, no intuito de afirmar o capitalismo 

em detrimento do ethos feudal e da moral precedente - assim como o hegelianismo se 

defronta com a filosofia e a história anterior -, lastimado seus adversários de uma 

maneira geral, como se fossem um:  

 

Dom Quixote que, sob a aparência de retidão (Gradheit), da 
probidade, do interesse universal, da estabilidade, esconde a 
incapacidade de movimento, o sibarismo avarento, o egoísmo, o 
interesse particular, a má intenção [o grifo é nosso].51 
 
 

  Marx procura se precaver, dessa forma, das acusações de ressentimento com as 

quais a burguesia desde sempre atacou seus adversários, não havendo, portanto, 

nenhuma novidade, mas ao contrário, mera reprodução da ideologia burguesa 

“tradicional” - por exemplo, as críticas que Nietzsche endereça aos movimentos de 

contestação em geral, ao considerá-los produtos do ressentimento de sua própria 

condição de fraqueza. Nos MEF, Marx antecipa e prevê a importância de se responder 

a tais acusações, uma vez que estas vêm promovendo enorme serventia à dominação 

burguesa ao despertarem, tanto na massa, quanto na própria intelectualidade mundial, 

uma desconfiança diletante e, consequentemente, um anestesiamento diante das 

agruras contemporâneas produzidas pelo capital 

 Por isso, segundo Marx, “este comunismo – que por toda parte nega a 

personalidade do homem – é precisamente apenas a expressão conseqüente da 

propriedade privada, que por sua vez é esta negação”52. A própria propriedade privada 

gera esse comunismo grosseiro, e acomete os homens dessa repugnância cega com a 

qual o próprio regime capitalista se beneficia, uma vez que no lugar de sua superação, 

se realiza com ainda mais força a dominação do capital, instaurando a “inveja 

universal constituindo-se enquanto poder [que] é a forma oculta na qual a cobiça se 

estabelece e apenas se satisfaz de um outro modo”53. Marx, porém não lastima esse 

comunismo que denomina de rude, como por exemplo, o faz a burguesia diante seus 

opositores. Nem concebe, enquanto produto da evolução interna desse comunismo, a 

                                                 
50 MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. Lisboa: Edições 70, 1993, p. 178.   
51 MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. São Paulo: Boitempo Editorial, 2004, p, 96. 
52 Ibidem, p.104 
53 Ibidem, p. 104. 



 35

verdadeira suprassunção da propriedade privada. Ao contrário, o comunista rude só 

reforça aquilo que apenas em aparência nega: 

 

A idéia de toda a propriedade privada como tal [propriedade] está 
pelo menos voltada contra a propriedade mais rica como inveja e 
desejo de nivelamento, de tal modo que estes inclusive constituem a 
essência da concorrência. O comunista rude é só o aperfeiçoamento 
desta inveja e deste nivelamento a partir do mínimo representado. Ele 
tem uma medida determinada limitada.54 

 

  Ao romper, dessa forma, com a lógica especulativa com que Hegel pretende 

solucionar imanentemente os problemas da história, Karl Marx demonstra-nos que “o 

sujeito revolucionário não é imanente à história, mas constituído nas luta, a partir da 

manifestação das múltiplas contradições intrínsecas de um sistema maquínico, 

baseado na exploração do trabalho pelo capital e no fetichismo da mercadoria”55. A 

solução da dialética hegeliana substitui sempre por mais estranhamento aquilo que 

doravante, ao ser supra-sumido, deveria ser superado mediante as necessidades 

humanas, e não reproduzidos como acontece, por exemplo, no pleno reino da certeza 

do espírito. Aqui tudo desemboca sempre numa reconciliação da razão com o 

misticismo, semelhante a um “deus que se manifesta no meio daqueles que se sabem 

como sendo o puro saber”. 56 

  A boa consciência não só incorre no erro de tomar apenas o dever puro, no lugar 

do sincretismo de contradições que a envolve - enquanto o verdadeiramente absoluto 

em sua determinidade e conteúdo -, mas ao trazer consigo essa determinidade estranha 

faz dela um caminho para suprassumir seus enganos, como se o estranhamento fosse o 

motor da história, assim como o comunista rude faz do aperfeiçoamento da inveja e do 

nivelamento da propriedade privada, o princípio de sua existência.  Em ambos os 

casos, o estranhamento é uma conseqüência natural que se expressaria seja, no 

momento ulterior de uma nova figura da consciência, seja num novo estágio da 

alienação da propriedade, não concebendo o próprio homem enquanto força capaz de 

reverter tal determinação, mas outorgando sempre ao espírito, ou ao capital, essa 

tarefa. Não é pura coincidência, o fato dessa abstração em que está imersa a bela 

alma, ser resolvida unicamente pelo saber puro, livre de toda mácula da ação, e que 

                                                 
54 Ibidem, p. 104. 
55 LEITE, J.C. Um Marxismo para o nosso Tempo. In: LOWY, M e BENSAID, D.Marxismo 
Modernidade e Utopia. São Paulo: Xamã, 2000, p. 17. 
56 HEGEL, G. F. Fenomenologia do Espírito. Petrópolis: Editora Vozes, 2002, p. 457. 



 36

por isso, “tanto pode rejeitar, quanto acolher”57 qualquer tipo de agir ou todo 

conteúdo determinado, já que a ação “tem valor e ser-aí efetivo”58, resolvendo dessa 

forma qualquer contradição entre o agir e o dever.   

 Transpondo tal conclusão para o terreno social, Hegel passa a justificar o 

liberalismo, reproduzindo literalmente o pensamento de Adam Smith no seu sistema 

filosófico59 enquanto realidade efetiva que pretende superar a abstração do moralismo 

pietista; tanto do cristianismo, quanto do kantismo, e salta substancialmente para a 

efetividade do saber absoluto:  

 

O que o singular faz para si, redunda em beneficio para o universal: 
quanto mais cuidou de si, tanto maior é não só sua possibilidade de 
ser proveitoso aos outros, mas também sua efetividade mesma é 
somente isto: ser e viver em coesão com os outros. 60 
 
 

 Com isso, Hegel pretende nos mostrar a importância que o princípio liberal, 

desenvolvido por Adam Smith, segundo o qual o interesse particular resguarda e 

consegue alavancar o interesse comum, possui ao conseguir tornar-se uma alternativa 

efetiva, mediada pelo saber absoluto, para a ingênua pretensão do idealismo kantiano 

em erigir uma sociedade orientada pelo pensamento e por ações individuais guiadas por 

máximas moralmente estabelecidas61, tal como ambicionava o ideal iluminista do 

esclarecimento, que também não passaria, segundo Marx de uma vitória do 

 

 ... interesse pessoal declarado, mundano, incansável, muito 

proficiente do Iluminismo (Aufklärung) sobre o interesse pessoal 

local, honesto, indolente e fantástico da superstição, assim como o 

dinheiro tem de triunfar sobre a outra forma de propriedade privada.62  

 

Certamente, Hegel pretendia solapar os resquícios medievais baseados na moral 

feudal-cristã, resguardando clara e intencionalmente em sua filosofia, os interesses da 
                                                 
57 Ibidem, p. 440. 
58 Ibidem, p. 440. 
59 Segundo Arthur Morão o conceito de eticidade em Hegel indica: “... a unidade nuclear de uma 
comunidade política, em cujo seio apenas os indivíduos atingem a sua realização verdadeira. 
Simultaneamente, porém, semelhante esquema da teoria política clássica é, em parte, modificado e 
complementado pelo contributo da economia política inglesa: daí a importância que o trabalho, o dinheiro 
e a propriedade começavam a adquirir em Hegel”. In Sistema da Vida Ética. Edições 70, rio de janeiro, 
1991. 
60 HEGEL, G. F. Fenomenologia do Espírito. p. 440. 
61 MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 96. 
62 Ibidem, p. 97. 



 37

burguesia em geral. Se, por um lado, a boa consciência representa esse trânsito lógico 

cujo fim seria sua própria dissolução por faltar-lhe “a força da extrusão, a força para se 

fazer coisa e para suportar o ser”63 - ou seja, a força do empreendedor, do empresário 

capitalista, e em última análise, do capital em si mesmo - por outro lado, representa um 

caminho sobre o qual alterou-se apenas o asfalto, cimentado pela industrialização, e 

revestindo as estradas de terra da propriedade imóvel sem alterar sua origem e destino. 

Em outras palavras: a acumulação de capital.    

É da subjetividade abstrata que Hegel pretende extrair uma justificação para 

unidade do Si que reconcilia os sujeitos atomizados pelo sistema capitalista de 

produção, cindidos na realidade reificadora até que um deus os unifiquem, enquanto 

saber, à unidade do Si. Tal solução da filosofia de Hegel é tão tímida quanto aquela 

ingênua consciência que pretendia solapar, representando uma conciliação mística com 

a bela alma, mantendo dessa última a passividade que não incomoda o saber absoluto, 

mas que, ao contrário, o deixa livre para efetivar-se enquanto justificação teórica do 

interesse privado. Ao não abandonar a dissimulação da visão moral do mundo, mas 

apenas os entraves que impedem a propriedade de desenvolver-se livremente, Hegel 

pretende resolver a crise da subjetividade moderna por meio da abstração que enseja os 

eus abstratos a expandirem-se em dualidade permanecendo iguais a si mesmos, na pura 

tautologia que entrelaça disfarçadamente a consciência antiga com a da então moderna 

burguesia. Isso apenas para impedir-nos de ver a hegemonia do capital sobre nós, tal 

como nos mostra Marx MEF, ao desmascarar a “sofistaria” dissimulante entre os donos 

do capital: 

 

A propriedade móvel indica, por seu lado, o prodígio da indústria e 
do movimento, é a cria da era moderna e seu filho legitimo e 
unigênito; ela lastima seu adversário como um pateta não-esclarecido 
sobre a sua essência (e isto é inteiramente correto), que quer por no 
lugar do capital moral e do trabalho livre a crua violência (Gewalt) 
imoral e a servidão; ... expõe-no como um monopolista espertalhão, 
atenua suas reminiscências, sua poesia, seu fanatismo mediante a 
enumeração histórica e sarcástica da vilania, da crueldade, do 
aviltamento, da prostituição, da infâmia, da anarquia, da revolta, dos 
quais foram oficinas os castelos românticos.64  
 
 
 

                                                 
63 HEGEL, G. F. Fenomenologia do Espírito. p. 448. 
64 MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 96. 



 38

Este aparente interesse geral que a burguesia vende e anuncia subsistir nos fins 

particulares é uma concepção tão dissimuladora quanto aquela boa consciência que 

Hegel propôs especulativamente superar, servindo apenas para mascarar os reais 

interesses da classe em jogo nessa discussão. Por essa razão, tudo que a indústria livre e 

o encantador comércio “alegue  em seu proveito seria verdadeiro apenas para o 

agricultor de terra (o capitalista e os servos do trabalho),  cujo inimigo seria sobretudo o 

proprietário fundiário; ele testemunha, portanto, contra si próprio”.65  Esta defesa dos 

agricultores em detrimento aos proprietários fundiários, não passaria de um artifício 

com o qual toda classe dominante procura travestir-se  de interesse universal, tal como a 

burguesia com sua ideologia de ética universalizante e filantrópica. Fato que não 

passaria de interesse privado em contraposição ao interesse geral, porquanto em todo 

interesse universal subjaz interesses de classes. Contudo, somente os explorados 

carregam consigo a necessidade universal para que tal situação venha a se reverter, 

efetivando na prática a racionalidade humana vilipendiada pelo capital.    

 Diferentemente da economia-política clássica, de onde Hegel extrai sua 

eticidade, Marx não estabelece uma dependência do universal pelo particular, tratando 

este último como se fosse a fonte, a gênese do primeiro. Essa eticidade hegeliana seria 

uma espécie de antítese do absoluto, que justificaria a anarquia dos interesse privados, 

enquanto transfere a razão para um lugar onde  “nenhum ser humano pode alcançar a 

perspectiva daquilo a que Hegel chamava Conhecimento Absoluto”.66  Marx, ao 

contrário, procura entender a sociedade civil, o interesse geral, a partir de uma 

transidividualidade em que o geral e o particular não são postos antagonicamente de 

forma estranhada, sem transpor para a teoria o estranhamento cuja origem é social e 

econômica. Como se sabe, a exteriorização humana requer a superação desse tipo de 

estranhamento que é objetivo da razão desmistificar, procurando compreender a raiz 

dessa alienação  que historicamente se perpetrou entre nós, enquanto processo fincado 

na objetividade, e não como produto da idéia:   

 

Acima de tudo [diz Marx] é preciso evitar fixar mais uma vez a 
‘sociedade’ como abstração frente ao indivíduo... a vida individual e 
a vida genérica do homem não são diversas, por mais que também –e 
isto necessariamente – o modo de existência da vida individual seja 
um modo mais particular ou mais universal da vida genérica, ou 

                                                 
65 Ibidem, p. 97. 
66 RICOUER, P. Ideologia e Utopia. Lisboa: Edições 70, 1991, p. 42. 



 39

quanto mais a vida genérica seja uma vida individual mais particular 
ou universal”67.  
 

Embora admitisse que o interesse particular serve de pretexto e alavanca para o 

interesse coletivo, Hegel também sabia que por trás do interesse coletivo também há 

sempre algum interesse particular; ambos estão imbricados na realidade, e a negação 

desta imbricação mantém intacta a fragilidade da boa consciência, como bem salientou 

Paulo Meneses: “Mesmo quando se opta pelo bem mais universal contra o particular, 

este universal tem também conteúdo determinado (enquanto oposto ao singular)”.68 

Entretanto, “o que se faz pelo singular é que beneficia o universal; e o singular não 

conseguiria cuidar de si tão exclusivamente que não redundasse em bem para os 

demais”69. Temos aqui a prova do determinismo histórico hegeliano que Marx se põe 

radicalmente a criticar. Trata-se de um determinismo de orientação burguesa, que 

reproduz o ideário da economia política, tratando o egoísmo enquanto interesse 

universal, para daí justificar toda sorte de ambição, e que por isso não pode afastar por 

completo a boa consciência, mantendo-se nos limites daquele silogismo da 

dissimulação: “A bela alma, o mal e o seu perdão”70, em que no lugar de sua 

determinidade histórica, o agir é confundido com a contingência, a ingenuidade e a 

hipocrisia, confinado a simples esfera individual, a que tudo faz parte e se pulveriza, 

exceto o absoluto. Desse modo, 

 

“o que o Singular faz para si, redunda em beneficio para o universal: 
quanto mais cuidou de si, tanto maior é não só sua possibilidade de 
ser proveitoso aos outros, mas também sua efetividade mesma é 
somente isto: ser e viver em coesão com os outros. Seu gozo singular 
tem por isso essencialmente a significação de entregar aos outros o 
que é seu, e de ajuda-los na obtenção de seu próprio gozo. No 
cumprimento do deverpara com o singular – portantopara consigo – 
cumpre-se assim também o dever para com o universal”.71 
 

Nesse sentido há, latentemente, na obra de Marx, um realismo – não aquele que 

se contrapunha ao nominalismo - muito mais astuto, pragmaticamente racional, do que a 

astúcia da razão apregoada por Hegel, e que Maquiavel certamente admiraria bastante. 

Não precisamos agir conscientemente em nosso próprio interesse para estarmos agindo 

                                                 
67 MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 107. 
68 MENEZES, P. Para Ler a Fenomenologia do Espírito. São Paulo: Edições Loyola, 1992, p. 164. 
69 Ibidem, p. 164. 
70 HEGEL, G. F. Fenomenologia do Espírito.  p. 431. 
71 Ibidem, p. 441. 



 40

a favor de nossa causa individual. Agindo pelo outro, pela coletividade, mesmo 

“esquecendo-se” temporariamente de si, também estamos intervindo em defesa do 

interesse particular, como acontece no caso do comunista rude descrito por Marx. E por 

que agimos também assim, é possível superar o ideal cristão de santidade que a 

burguesia ainda utiliza e por traz do qual procura mascarar seus fins. Antes de 

representar um fim em si mesmo, o comunismo é a “apropriação efetiva da essência 

humana pelo e para o homem”, 72 que não se confunde com a consciência vil ou 

ressentida. A solidariedade humana não pode ser concebida como uma invenção cristã, 

nem enquanto algo sobrenatural, mas como algo que o interesse particular não se opõe 

necessariamente, não precisando este último ser afirmado em oposição ao universal para 

que o interesse geral seja realizado, como sugere a dialética liberal-hegeliana. 

Por outro lado, agindo por um determinado fim conscientemente, inclusive um 

fim particular, posso está negando inconscientemente tal finalidade. Antevemos para 

além dessa relação entre individualidade e universalidade, uma ponte entre o 

inconsciente e o universal, de onde se subtrai o inesperado, um resultado imprevisto ou 

um destino que não se pode prever com exatidão o lugar de chegada, seja em proveito 

ou contra a sociedade, rompendo com todo determinismo histórico, tal como a teoria 

marxiana sinaliza numa eventual aproximação de Don Quixote com o sistema feudal. 

Marx prefere suspender todos os juízos sobre qualquer ação humana, não temendo por 

em prova o personagem de Cervantes, que visto sob o olhar burguês, não passaria de um 

farsante, dissimulador de sua incapacidade e avareza sob a aparência de retidão e do 

interesse universal. Ao tentar desmoralizar todos os seus adversários, inclusive aqueles 

que também são proprietários, a burguesia  acaba desvelando seu complexo de Édipo, 

ao renegar sua ligação genética com a propriedade fundiária, cujo “capital 

incompleto”73  lhe dera a vida, e com o próprio trabalho alienado que a engendrou. 

Dessa forma, assim como “sem capital, a propriedade fundiária seria matéria morta, sem 

valor”74, algo que a própria economia política e os socialistas utópicos já haviam 

revelado75, sem a propriedade fundiária a burguesia também não teria como existir. Tais 

ataques contra o capital imóvel não passariam de uma tentativa em dissimular sua 
                                                 
72 MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p 105. 
73 Ibidem, p. 97. 
74 Ibidem, p. 97. 
75 Segundo Marx, o triunfo do capital deve suas origens à propriedade fundiária, apontado os economistas 
clássicos e os socialistas utópicos como formuladores aos quais devemos tal conclusão: “Seu triunfo 
civilizado seria justamente ter descoberto e criado, no lugar da coisa morta, o trabalho humano enquanto 
fonte de riqueza. (Vide Paul Louis Courier, St. Simon, Ganilh, Ricardo, Mill,Mac-Culloch, Destutt de 
Tracy e Michel Chevalier). MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 97. 



 41

essência, tanto objetiva, quanto subjetiva, para não ter de dar satisfação perante aqueles 

que lhe deram e mantêm-lhe a vida, como a propriedade fundiária e o trabalho alienado. 

Dessa forma, se de algum modo Hegel introduz na filosofia, aquilo que Merleau-

Ponty denomina de pensar ampliado, Marx certamente contribui bastante para que nos 

dias atuais, se possa compartilhar de tal visão sobre Hegel. Consegue ele, inclusive, 

levar até às ultimas conseqüências este ampliação do pensar, aplicando-a não apenas em 

sua interpretação de Hegel, mas também em relação a si próprio e seus pensamentos, ao 

perfazer aquilo que Foucault chama de “interpretação que se vira sempre para si 

próprio.”76 

Não é mera coincidência o fato de um dos movimentos mais importantes da 

filosofia contemporânea ter se inspirado em Marx ao empreender a crítica e assimilação 

do pensamento freudiano, como ocorreu com a escola de Frankfurt. Podemos aproximar 

muito bem o pensamento de Marx do horizonte de virtualidades com que os devaneios 

de Don Quixote conseguem desbravar. Ao ser comparado com os injuriados pelo capital 

nos MEF, tal personagem se notabiliza em oposição ao regime burguês, transfigurando-

se numa alternativa não-ressentida, nem invejosa, mas no contrário daquela imagem 

desenhada pelo capitalista e que a análise de Marx desfez.     

 Muitas vezes apenas o delírio desmascara aquilo que a consciência pretende 

ocultar, havendo por isso nos MEF uma aposta de Marx em enveredar no inconsciente 

hegeliano, nas entrelinhas da obra de Feuerbach, apreendendo coisas que apenas através 

da razão não se pode encontrar, nem entender, mas que por outros meios, como por 

exemplo, o intuir e o pressentir, as podemos alcançar, como o próprio Marx afirmou. 

Podemos a partir daí enxergar, no pensamento marxiano, um outro modelo de 

modernidade, do tipo preconizado por Cervantes; um modelo romântico e realista, 

crítico e apaixonado, que busca a certeza sem excluir o mito, a ilusão, uma vez que é de 

reconhecimento público a aptidão marxiana pelas questões de literatura e cultura antiga 

em geral. 

Falamos aqui de uma modernidade que de Cervantes à Kant se perguntava pelos 

limites da razão e até onde ela iria parar?77. Kant nos mostrará, por exemplo, que 

somente a coação política poderia afugentar a razão, tal como ele respondeu à pergunta 

                                                 
76 FOUCAULT, M. Nietzsche, Freud e Marx. Porto: Anagrama, 1980, p. 10.  
77 Reproduzimos a pergunta kantiana : “Pois com que direito quer-se proibir a razão, a qual, de acordo 
com sua própria declaração, foi tão bem sucedida naquele campo, de ir mais longe no mesmo? E onde 
está, então, o limite em que ela tem de parar?” KANT, I. O que quer dizer: orientar-se no pensamento? 
In: BECKENKAMP, J. Entre Kant e Hegel. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2004, p. 25. 



 42

pelos limites da razão, a partir das pressões políticas e econômicas que historicamente 

limitam nossa capacidade de viver e pensar racionalmente: 

 

...quanto e com que correção haveríamos de pensar, se não 
pensássemos como que em comunidade com outros, aos quais 
comunicamos nossos pensamentos e os quais nos comunicam os 
seus! Portanto podemos bem dizer que aquela forca exterior que tira 
dos homens a liberdade de comunicar publicamente seus 
pensamentos também lhes toma a liberdade de pensar: a única 
preciosidade que nos resta ainda com todos os fardos burgueses, e 
somente pela qual se pode ainda encontrar remédio contra todos os 
males desse estado. 78 

 

 Inerente à liberdade de pensar subsiste a possibilidade de errar, ou melhor, a 

certeza do erro ao se investigar seja empiricamente, seja especulativamente os objetos. 

Mesmo os devaneios e descrenças são previstas por Kant, entretanto sem poderem 

diretamente por si suplantar a razão, uma vez que crescemos intelectualmente também 

nesses casos. Até mesmo a loucura, ou a razão seja em “desmesura” ou “exígua”, sem 

saber de seus limites - que em seus excessos ou carências se retira do meio em que 

coexiste a virtude -, desvelam a necessidade da autonomia da razão enquanto um direito 

socialmente estabelecido, jamais imposição do arbítrio autoritário, seja do devaneio ou 

da inteligência.  

  Somente quando intervêm no jogo as “autoridades”, ou forças exteriores à 

razão, é que a racionalidade não pode proceder, mesmo querendo subsistir 

“independente das leis da própria razão”79. Kant denuncia a repressão, a ausência de 

liberdade da razão em decidir a partir de sua autonomia o seu próprio ser, inclusive de 

ser seu ocaso, ou seja, a libertinagem. Esta última, embora “deforme” a razão, 

alimentando devaneios e a imaginação, não elimina a liberdade da razão. O que na 

verdade impossibilitaria, segundo Kant, a liberdade de se efetivar, seriam os “obstáculos 

externos,” que atuariam como moinhos de ventos a impedirem o desenrolar do processo 

de educação de uma época, cuja didática é bastante diferente da educação burguesa, 

preocupada apenas com o sujeito particular que é bem mais fácil de ensinar.80 Kant não 

                                                 
78 Ibidem, p. 35. 
79 Ibidem, p. 37. 
80 Trata-se de uma interessante comparação, feita pelo próprio Kant, entre um época e indivíduos 
singulares, de onde percebemos sua preocupação política com a educação da massa: “Portanto é bem 
mais fácil lançar esclarecimentos em sujeitos singulares através de educação: basta começar cedo a 
acostumar as jovens cabeças a esta reflexão. Mas esclarecer uma época é bastante moroso, pois 
encontram-se muitos obstáculos externos, que em parte proíbem e em parte dificultam aquela forma de 



 43

exclui nem a imaginação, nem o inconsciente, do processo racional,  alertando-nos para 

os riscos inerentes à liberdade do pensar, que envolve tais dimensões subjetivas, bem 

como questões práticas e sociais, ao afirmar que a liberdade não pode se efetivar 

apartada da realidade política de uma época. 

 Ao propugnar pela educação da massa como único caminho para a superação de 

sua alienação e das injustiças que sempre recaem sobre ela, Kant enxerga a liberdade 

“conforme ao fim do melhor para o mundo” 81, que somente pela socialização do saber 

se pode alcançar, atribuindo a morosidade de tal processo aos obstáculos políticos e 

econômicos que impedem tal democratização do saber de se efetivar. Agindo como D. 

Quixote, Kant parece entender que por trás dos moinhos de ventos existem sempre 

exércitos poderosíssimos; e mesmo que tais moinhos não passem de ilusão, apoiaria o 

pleno uso da racionalidade, que no exercício de sua liberdade, vivencia na prática os 

seus limites quando se depara com o irracional82. 

Enquanto o burguês se limita a zombar dos devaneios de Quixote - como Marx 

faz questão de nos demonstrar -, não consegue esconder a vontade de poder que de sua 

petulância subjaz, denunciando a si próprio nesta inquirição em que submete as classes 

que se lhe opõe em geral. Não passando sempre de autopropaganda, o discurso burguês 

em geral é incapaz de refletir a sério os problemas sociais, desconfiando sempre de tudo 

sem nunca desconfiar de si. Por isso é desmascarado por Marx, que ao contrário da 

autopromoção burguesa, submete o quixotismo - inclusive o seu -, a uma metaforização 

aplicada, principalmente, a si próprio. À primeira vista deixa bastante suscetível o 

personagem de Cervantes, mas ao final desmascara a arrogância sem caráter do discurso 

burguês, e reafirma tanto Don Quixote, quanto o comunismo, em oposição aquela 

dissimulação que antes estes eram acusados, e que agora recai sobre o acusador. 

 Ciente das armadilhas ideológicas do discurso preconceituoso burguês, nem 

Marx, nem o proletariado, se oporiam em ser submetido a questionamentos, seja de qual 

classe viessem, pois assim como o proletariado é a única classe universal por 

                                                                                                                                               
educação”. KANT, I. O que quer dizer: orientar-se no pensamento? In: BECKENKAMP, J. Entre Kant e 
Hegel. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2004, p 37.  
81 Ibidem, p. 38. 
82 Segundo Galvano della Volpe: “A debilidade deste moralismo kantiano, deste purismo ético, não reside 
verdadeiramente onde a viu a tradição ética pós-kantiana, romântica, e auto-denominada histórico-
dialética, de Schiller a Croce. Não reside (para nos determos na objeção mais corrente) num rigorismo 
moral, num abstracionismo, que sacrificaria o indivíduo, a paixão, o “concreto” hedonístico. Nisto está, 
quando muito, o seu mérito histórico, enquanto corretivo interior ao iluminismo, cujo princípio do separe 
aude, ou “tem a coragem de te sevires da tua inteligência”, aquele moralismo desenvolve coerentemente 
até às últimas conseqüências”. VOLPE, G.D. Rousseau e Marx – a liberdade igualitária. São Paulo: 
Edições 70, 1982, p. 24. 



 44

excelência, Marx também sempre pautou sua vida a duvidar de tudo, inclusive de si. Ao 

estabelecer o conhecimento científico, a filosofia, a poesia, em suas tentativas de 

compreender o mundo - rejeitando a ética e o humanismo burguês da bela alma com que 

se encobrem a ânsia capitalista que a tudo deseja devorar -, Marx demonstra-nos que as 

contradições entre o interesse universal e o interesse particular não se resolve a partir da 

atomizaçao do sujeito; tampouco através de um macrosujeito absoluto, mas tão somente 

por meio de uma transindividualidade de um sujeito prático, que através da luta de 

classes contra a reificação do trabalho procura superar os antagonismo não só entre o 

indivíduo e a sociedade, mas inclusive do indivíduo em torno de si, de sua 

personalidade.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 45

2.1 Dialética da Suspeita ou Suspeita da Dialética?  

 

 Foi através do estudo das técnicas de interpretação que perpassaram diversos 

períodos da história da civilização humana, que Michael Foucault conseguiu 

amalgamar, em um único roteiro teórico, a discussão em torno do caráter hermenêutico 

inerente às idéias de três grandes pensadores, cujos nomes intitulam uma obra do 

filósofo francês: Nietsche, Freud e Marx83. Suspensos a partir da modernidade, com o 

advento das críticas principalmente de Bacon e Descartes,84 outros sistemas de 

interpretações parecem ressurgir, situando-nos “ante uma possibilidade de interpretação 

por fundamentarem de novo a possibilidade de uma hermenêutica”.85 Nesse sentido 

Foucault coloca para si a seguinte questão: 

 

Interrogo-me se não se poderia afirmar que Freud, Nietzsche e Marx, 
ao envolverem-nos numa interpretação que se vira sempre para si 
própria, não tenham constituído para nós e para os que nos rodeiam, 
espelhos que nos reflitam imagens cujas feridas inextinguíveis 
formam o nosso narcisismo de hoje.   

  

 O debate em torno da relação entre tais filósofos passa a ter um certo destaque 

no cenário cultural europeu, principalmente a partir da segunda metade do século XX, 

estabelecendo importantes releituras das obras de tais pensadores, tendo muito destaque 

as “bifurcações” e “amalgamas” entre as idéias de Marx e Freud. As possíveis  

congruências e especificidades existentes entres tais filósofos, inspiraram Paul Ricouer 

a designar Marx, Nietzche e Freud de Mestres da Suspeitas, e mais que isso, o levou a 

desenvolver metodologias de investigações a partir da interligação de elementos em 

comum entre tais pensadores. No que concerne ao pensamento marxiano, defenderá a 

idéia de uma dialética da suspeita, possível de se entrever nas obras de Marx, baseada 

no entrelaçamento da capacidade hermenêutica de que Foucault já vislumbrara, com o 
                                                 
83 Foucault, M. Nietzsche, Freud e Marx. Porto: Anagrama, 1980. 
84 Segundo Foucault, remonta ao século XVI, o sistema de interpretação baseado na semelhança, que será 
criticado por Bacon e Descartes, e que servirá de base para a fundamentação do sistema de interpretação 
no Século XVIII, sistema a que pertencemos ainda hoje segundo o filosofo francês: “Para entender que o 
sistema de interpretação tenha fundamentado o século XIX, e como conseqüência, a que sistema de 
interpretação pertencemos todavia, parece-me que seria necessário acudir-nos de uma referencia passada, 
por exemplo, que tipo de técnica pôde existir no século XVI. Naquela época, o que dava lugar à 
interpretação o que constitui simultaneamente o seu plano geral e a unidade mínima que a interpretação 
tinha para trabalhar,era a semelhança. Aí, onde as coisas se assemelhavam, aquilo que isto se parecia, 
algo que desejava ser dito, e que podia ser decifrado; sabe-se o suficiente do importante papel que a 
semelhança desempenhou e todas as nações que giram como satélites à sua volta, na cosmologia, na 
botânica e na filosofia do século XVI”. In: Foucault, M. Nietzsche, Freud e Marx. P. 7-8.  .   
85 Ibidem, p. 9. 



 46

potencial crítico da dialética materialista de Marx, tomando principalmente os MEF 

como importante fonte para desenvolver tal proposta metodológica. 86 

 Foucault considera os próprios textos econômicos de Marx como uma forma de 

interpretação, sem necessariamente reivindicar a dialética para dar um caráter 

consistente à hermenêutica marxiana, sendo o próprio Capital um exemplo desse 

modelo de interpretação.87 Dessa perspectiva de Foucault, extrai-se a noção de que o 

pensamento de Marx estaria bem mais próximo do estruturalismo e da 

contemporaneidade, do que  da dialética ou da filosofia moderna, como pretendera 

aproximar a interpretação de Ricoeur.  

 Indagado sobre o tom depreciativo que a décima primeira tese sobre Feurbach 

ensejaria ao separar interpretação e ação, Focault aponta as análises econômicas de 

Marx como um ponto de intersecção entre agir e interpretar88. Designando tais análises 

de economia política, e não de crítica da economia política, acreditamos que esta última 

opção certamente fragilizaria, ou se contraporia, ao fio condutor de tal linha de 

argumentação, que tenta distinguir politicamente as Teses sobre Feuerbach e O Capital, 

além de que, uma vez recordando as desconfianças de Marx contra a própria natureza de 

interpretação da economia política,89e da filosofia em geral,  Foucault prefere distorcer 

o pensamento de Marx, para não ter que revelar o equívoco sobre o qual estava baseado 

seu próprio argumento. 

                                                 
86 Em O Marxismo de Marx, Raymond Aron nos fornece importantes elementos para uma compreensão 
da discussão epistemológica do pensamento de Marx, tanto das fontes dessa teoria, quanto da 
metodologia que o marxismo enseja. In: ARON, R. O Marxismo de Marx. São Paulo: Arx, 2005. 
87 Foucault associará O Capital a outros modelos de interpretação que se assemelham enquanto forma de 
ruptura com o modelo precedente de tipo cartesiano, por exemplo: “No primeiro volume do Capital, 
textos como o Nascimento da tragédia, A Genealogia da Moral, a Traumdeutung, situam-nos de novo 
ante técnicas interpretativas. E o efeito de seu impacto, o gênero de ferida que estas obras produziram no 
pensamento ocidental, deve-se provavelmente ao fato de terem significado para nós o que o mesmo Marx 
qualificou de hieroglíficos”. Foucault, M. Nietzsche, Freud e Marx. p. 10.   
88 Reproduzimos a resposta de  Foucault a Boehm: “ Já esperava que me opusesse essa frase de Marx. 
Mas de qualquer modo, se o senhor se remeter “a economia política, notara que Marx a utiliza sempre 
como uma maneira de interpretar. O texto sobre a interpretação diz respeito à filosofia e ao fim da 
filosofia. Porém a economia política, tal como a entende Marx, não poderia constituir uma interpretação, 
que não fosse condenável, porque poderia tomar em conta a mudança do mundo e a interiorizaria num 
certo sentido?” Foucault, M. Nietzsche, Freud e Marx p. 23.  
89 Nesse sentido, tal resposta de Foucault é tão embaraçosa que causa estranhamento até a um pós-
moderno como Vattimo, que ao perceber a inconsistência Foucault se contrapõe com a seguinte pergunta: 
“Se compreendi bem, Marx deveria ser classificado entre os pensadores que, como Nietzsche, descobrem 
a infinitude da interpretação. Estou perfeitamente de acordo com você quanto a Nietzsche. Porém, não 
haverá em Marx, necessariamente uma meta final? Que quererá dizer infra-estrutura senão que deve 
considerar-se como base? Foucault responde da seguinte forma: “quanto a Marx, não somente não revelei 
a minha idéia a acerca dele. Tenho inclusivamente medo de, todavia, não a poder revelar. Pense porém no 
Dezoito Brumário, por exemplo: “Marx não apresenta nunca a sua interpretação como interpretação final. 
Sabe perfeitamente e disse-o, que se poderia interpretar a nível mais profundo ou a nível geral, e que não 
há explicação que se situe à superfície do solo”.  Foucault, M. Nietzsche, Freud e Marx. p.25-26 



 47

 Diante disso, acreditamos que a inversão materialista de Marx não se refere 

apenas a uma inversão metodológica em que se manteria intacto o “prestígio” da 

dialética conferido pelo hegelianismo. Trata-se muito mais de um “corte” 

epistemológico diante da filosofia precedente, a medida que inverte a posição da própria 

dialética diante o real, ao invés de submeter o real à lógica da idéia.  

 Outrossim, a suspeita da dialética não representa um desprezo por esta, mas a 

submete à lógica do objeto, e não o objeto à lógica da dialética, perfazendo um novo 

itinerário em que a dialética passa da condição de um sujeito absoluto à condição de um 

objeto a ser estudado, pois se a prática é o critério da verdade, a dialética não pode ser 

uma exceção: “Não só no pensar, portanto, mas com todos os sentidos o homem é 

afirmado no mundo objetivo”90. Por isso se faz necessário questionar o que representa 

método da suspeita proposto por Ricouer, ou o sentido que assume a interpretação 

enquanto método que Foucault acredita haver na obra de Marx. Suspeitariam também 

acerca de si, sem contudo cair no velho círculo vicioso do ceticismo - uma vez que estão 

em jogo aqui discussões práticas, políticas e existenciais – que sempre cai num 

niilismo? Ou enveredam na suspensão abstrata de juízos metafísicos, propostos pela 

dúvida metódica, cujo resultado nega a própria dúvida uma vez que esta não pode 

duvidar de si mesma? Não haveria já na afirmação cartesiana do ego a dúvida enquanto 

o mundo em si, constituindo a certeza do mundo um tipo de suspeita que sempre duvida 

de si?   

 Este rico debate, que certamente os MEF ajudaram a “esquentar”, uma vez que 

abriu caminho para um aprofundamento do sentido da dialética em Marx, teve seu valor 

histórico-político inegável, suscitando por exemplo, sérias suspeitas em torno dos 

“aparelhos soviéticos de estado”. Ao invés da obsessão metafísica pela dialética do 

reconhecimento, vemos da teoria marxiana desabrochar uma dialética da suspeita, que 

desmascara o estranhamento e não se satisfaz com a alienação em que estamos imersos. 

Certamente contribuiu bastante o procedimento de inversão tão empregados nos textos 

jovem-marxianos, que impulsionam a desconfiança em relação a si próprio, ou seja, 

para com a dialética e com o próprio ato de suspeitar, promovendo um tipo de cogito 

que nos incita o tempo todo a questionar - a partir, inclusive, de outros parâmetros que 

não o da pura lógica e da abstração. Ao se relacionar criticamente consigo mesmo, 

atitude que Marx desconhece no jovem hegelianismo, uma vez que estes mantêm um 

                                                 
90 MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 110 



 48

“comportamento totalmente acrítico consigo mesmo”91, o marxismo se configura 

enquanto uma teoria crítica que não se abala, mas ao contrário, se fortalece ao ser 

criticado também. Há bem mais racionalidade nessa visão marxiana que no próprio 

racionalismo cartesiano; consegue ser mais crítico que o criticismo kantiano; bem mais 

dialético que a dialética hegeliana; daí o marxismo justifica-se enquanto  “filosofia 

insuperável de nosso tempo”, porque nele a crítica não exita em superar a si mesmo 

continuamente, até que “passa-se da arma da crítica à crítica das armas”92, ou seja, que a 

crítica ou a filosofia se realize materialmente.  

 A descoberta marxiana segundo a qual o grande mérito de Hegel ou o seu grande 

legado, estria mais naquilo que ele não falou, no lado inconsciente de sua filosofia, do 

que na sua vasta produção filosófica, nos habilita a uma série de questionamentos, entre 

os quais, a importância do inconsciente para o pensamento de Marx, na medida que ele 

“antecipa” muitas das discussões que somente a partir da terapêutica freudiana vieram à 

tona - como a escola de Frankfurt com muito êxito conseguiu abordar. Desde 1843, 

quando redige a Critica da Filosofia do Direito de Hegel, Marx observa os elementos 

místicos, irracionais, inconscientes do sistema hegeliano. Ao apontar o lado instintivo, 

obscuro, e ilusório que, por exemplo, perfaz a tese hegeliana do poder soberano do 

príncipe, justificada na hereditariedade que adjudicaria ao príncipe a legitimidade de seu 

agir pessoal e de sua vontade, a crítica marxiana vislumbra uma implícita ou 

inconsciente conotação sexual em tal raciocínio: 

 

A hereditariedade do príncipe resulta de seu conceito. Ele deve ser a 
pessoa especificamente distinta de todo o gênero, de todas as outras 
pessoas. Qual é, então, a diferença ultima, precisa, de uma pessoa em 
relação a todas as outras? O corpo. A mais alta função do corpo é a 
atividade sexual. O ato constitucional mais elevado do rei é, portanto, 
sua atividade sexual, pois por meio dela se faz um rei e da 
continuidade a seu corpo. O corpo de seu filho é a reprodução de seu 
próprio corpo, a criação de um corpo real.93 

 

 No entanto, apesar do tom irônico da hermenêutica marxiana em torno dessa 

questão “específica” da figura do príncipe na Filosofia do Direito de Hegel, Marx 

consegue desvelar  mais um equívoco decorrente das contradições do sistema hegeliano, 

produzido pelas obnubilações que decorrem do sistema idealista, concebendo tais 

                                                 
91 MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 117. 
92 MARX, K. Crítica da Filosofia do Direito de Hegel. São Paulo: Boitempo, 2005, p.156. 
93 Ibidem, p. 60. 



 49

elementos irracionais sem emprestar-lhes conotação pejorativa. Ao contrário, considera-

os como a principal herança de Hegel. Insiste ele em tratar o lado misterioso dessa 

filosofia com seriedade e rigor analítico, isto é, como o único elemento crítico do 

pensamento de Hegel.  

 O legado teórico de Hegel é visto por muitos como um divisor de águas em 

relação ao desenvolvimento do pensamento marxiano, consistindo numa das principais 

razões para a divisão da obra de Marx entre duas fases distintas, tal como se 

convencionou denominar através da expressão althusseriana do corte epistemológico. 

Nesse ponto se verificaria uma fase de juventude, demarcada pela produção anterior às 

Teses Sobre Feuerbach, e a fase de maturidade representada pelos escritos posteriores à 

Ideologia Alemã. Entre uma fase e outra Althusser detecta um período de transição em 

que se alicerçaria o caminho do Jovem Marx rumo a um comunismo realmente 

marxista, distanciando-se dessa forma dos resquícios ideológicos burguês, e 

consequentemente da própria filosofia hegeliana. 

 Contudo, sabemos que o próprio Althusser identifica em sua compreensão 

acerca da evolução teórica de Marx certo vício teoriscista,94 o que nos leva a questionar 

os aspectos ideológicos de tal desvio. Cabería-nos, portanto, desvendar o caráter social 

de tal crítica e autocrítica para, em seguida, podermos avaliar o teor dessa análise em 

torno da relação entre Hegel e  o pensamento de Marx em geral, haja vista ter ficado 

bastante clara a confusão estabelecida entre os aspectos gerais da teoria althusseriana 

em detrimento da relação entre o todo e as partes constitutivas da filosofia marxiana, 

incluindo aí as influências teóricas que  recaem sobre esta última. 

 Tal discussão em torno do itinerário teórico de Marx viera à tona principalmente 

na primeira metade do século XX, com a publicação de obras como os Manuscritos 

Econômico-Filosóficos, Teses Sobre Feuerbach e a Ideologia Alemã até então 

desconhecidos, perpassando as décadas subseqüentes. Esse fato ocorre devido ao grande 

interesse que tais escritos provocara entre os intérpretes do marxismo, 

fundamentalmente por conta das implicações políticas inerentes ao confronto de tais 

obras com a conjuntura política e ideológica da época em que foram editadas. Para 

ilustrar tal cenário, basta lembrarmos que Lukács, o primeiro “a reviver o humanismo 

de Marx”95, na opinião de Erich Fromm,  fora obrigado pelo Partido Comunista da 

União Soviética a uma confissão pública de seus erros, justamente por introduzir uma 

                                                 
94 ALTHUSSER, L. Posições I. Rio de Janeiro: Ed. Graal, 1978. p. 91. 
95 FROMM, Erich. Conceito Marxista do Homem. Zahar Editores: Rio de Janeiro, 1975, p. 72. 



 50

releitura da teoria marxiana sem desprezar sua relação com o hegelianismo - ou com as 

categorias metafísicas utilizadas por Marx principalmente em seus textos juvenis. Nesse 

sentido, os MEF  foram muito importantes na remoção das “crostas das ortodoxias” que 

persistiam em retardar “a hora propícia para o despertar das virtualidades há muito 

desprezadas ou ignoradas”96 no movimento marxista internacional,  tal como assinala 

Daniel Bensaid, em seu livro Marx, O Intempestivo, ao referir-se a necessidade de se 

reverter o cenário asfixiante que mina o movimento comunista quando hegemonizado 

por vertentes dogmáticas.   

 Dessa forma, mais que um divisor de águas, percebemos que o pensamento de 

Marx desenvolve-se a partir da forma com que ele interpreta, dialoga e se confronta 

com seus interlocutores. Por este ângulo, não faz sentido a tese segundo a qual o Jovem 

Marx não passaria de um comunista não marxista, tal como propusera Althusser, apenas 

pelo fato de haver mais explicitamente nessa fase da teoria marxiana, uma referência 

direta às fontes de seu pensamento. Ao lado de Feuerbach, Hegel exerce uma 

importante influência sobre a filosofia de Marx. A recusa de tal constatação - que vimos 

transcorrer explicitamente na ex-União Soviética, após a morte de Lênin (o debate sobre 

a necessidade ou não da leitura de Hegel para a compreensão do marxismo enquanto 

questão de estado) - não passa de uma compreensão irrefletida que gera por si mesma  

uma conclusão oposta e equivocada: o questionamento acerca da retomada do papel 

revolucionário da obra de Hegel e se tal conteúdo revolucionário teria se esgotado ou 

não com a leitura crítica de Marx. 

 Destarte, não é fácil definir a relação entre Hegel e Marx a não ser que se queira 

repetir as soluções simplistas de certos setores, incluindo aí as posições do marxismo 

ortodoxo, bem como os arroubos escolásticos que se jactam em postular a superioridade 

especulativa face ao conteúdo da filosofia da práxis e seus efeitos históricos, fechando 

os olhos para uma verdade latente na filosofia de Hegel e que Marx apenas tornara mais 

clara, tal como escreve Michael Löwy: “a Aufhebung do conflito entre a existência 

individual sensível e a existência genérica dos homens é a emancipação humana”.97 Em 

última analise Hegel defende a emancipação humana, porém isto não basta, é o que nos 

mostrará Marx em toda sua trajetória e não apenas em sua fase de “maturidade”. Se por 

um lado Hegel “emprestou” importantes subsídios à trajetória de Marx, esta dívida 

parece ser bem mais que “quitada” ou  “retribuída,”  à medida em que sem as análises 

                                                 
96 BENSAID, D. Marx, O intempestivo. São Paulo:1995, p. 15. 
97 LOWY, M. A Teoria da Revolução no Jovem Marx. Petrópolis: Vozes, 2002. 



 51

de Marx a filosofia de Hegel não teria a mesma dimensão política, utópica e social; e 

isto certamente deve custar bastante aos hegelianos, principalmente os de direita, que 

sempre trataram abstratamente o pensamento filosófico, principalmente o de Hegel, 

evitando uma relação consistente com a vida concreta e a história dos homens.  

 Remonta à tese de doutorado de Marx a perspectiva segundo a qual os 

fundamentos da filosofia hegeliana não tinham sido suficientemente apreendidos pela 

geração filosófica de então, para que em seguida se pudesse desenvolver uma crítica 

consistente a este sistema. Ao comentar tal tese de doutorado, Flickinger observará que 

ele teria conseguido demonstrar a modernidade de Epicuro justamente por ter 

encontrado neste “a visão hegeliana quanto à constituição de uma teoria que toma como 

ponto de partida a autonomia e liberdade da consciência intelectual”.98 Modernidade 

que a filosofia da época também não conseguira atingir, por faltar-lhe caminhos que 

certamente a filosofia de Epicuro poderia indicar. Entretanto, Marx já teria 

discernimento das contradições internas do sistema de Hegel, apontando o materialismo 

Epicurista como suporte da critica à Fenomenologia. Esta era uma forma de reivindicar 

ao hegelianismo uma coerência que o próprio Hegel não conseguira solucionar ao 

menos conscientemente:  

 

Por um lado, [sustenta Flickinger] a filosofia de Hegel do direito 
tinha oferecido a descrição adequada das estruturas jurídicas pelas 
quais as relações sociais mediatizavam-se de modo abstrato, 
suportando assim a idéia igualmente abstrata da liberdade universal e 
abstraindo simultaneamente da repressão real e material dos 
indivíduos. Refletindo por outro lado, sobre a teoria dialética, tanto 
com respeito a Fenomenologia do Espírito, quanto à Ciência da 
Lógica , Marx fizera-se consciente de sua fundamentação na 
liberdade intelectual, representada ali, respectivamente, na autonomia 
do pensamento e na autoconsciência!”99 
 
 

Marx mantém desde seus escritos juvenis um posicionamento firme contra o 

conteúdo abstrato da dialética hegeliana, ao mesmo tempo em que procura imprimir 

certas modificações na forma de se enxergar as próprias categorias do sistema de Hegel: 

“A apropriação das faculdades objetificadas e alienadas do homem é, pois, em primeiro 

lugar, apenas uma apropriação que ocorre na consciência, no pensamento puro, isto é, 

em abstração”. Segundo Jorge Dotti, em seu trabalho acerca d`A Crítica ao Universal 

                                                 
98 FLICKINGER, H-G. Marx: nas pistas da desmistificação filosófica do capitalismo. São Paulo, L&PM, 
1985, p. 10. 
99 FLICKINGER, H-G. Marx e Hegel. O porão de uma filosofia sócia. São Paulo: L&PM, 1986, p.58. 



 52

Hegeliano em Marx e Stirne,  “tudo isso significa que Marx parte da – digamos – 

ausência de cientificidade do proceder hegeliano e conclui reconhecendo a involuntária 

capacidade do mesmo para oferecer a chave de acesso ao específico do presente.”100  

Acreditamos que o pensamento hegeliano aponta para uma esfera de discussão que 

não poderia fixar-se mais nos limites do idealismo alemão – algo detectado pelo próprio 

Marx - havendo sido Marx o principal observador dessa guinada iniciada por Hegel na 

história do pensamento filosófico que “inaugura a contemporaneidade racional do 

planeta”.101 Em contrapartida, como assinala José Arthur Giannotti, em seu livro Certa 

Herança marxista, o marxismo fora o grande responsável pelas “experiências mais 

radicais de reconstrução social”, construindo dessa forma “uma engenharia social 

capaz de reconstruir a sociedade por inteiro”. E nada disso seria possível sem a 

influência Hegel e do idealismo alemão em geral. Tanto o postulado da autonomia 

humana, quanto tais experiências de transformações sociais sempre constituíram 

demandas latentes as quais devem propender sempre os filósofos. 

O chamado à transformação do mundo anunciado das Teses sobre Feuerbach reflete 

a aurora de um tempo a se construir em que a filosofia não pode ficar de fora. Marx 

evoca todos os filósofos a verter em práxis o pensamento, não apenas enquanto tarefa a 

ser executada por futuros pensadores, mas da própria filosofia historicamente edificada 

por milhares de gerações a reclamar sua realização. Ao invés de desprezar a filosofia de 

Hegel, ou mesmo a de Feuerbach - já que estamos falando das Teses – Marx nos mostra 

que uma filosofia não se encerra nos limites da interpretação, mas ultrapassa toda 

hermenêutica e exige se realizar. Nesse sentido, o hegelianismo representa um grande 

exemplo do desejo oculto que perpassa as filosofias, uma vez que estas também são 

produzidas como resultado de nossas emoções. Assim como é no interior do homem 

que nascem os sentimentos, a reflexão filosófica também surge dessa nossa 

interioridade e, por isso, convive e se insere no plano de nossa existência sentimental. 

Nesse sentido, Marx procura resgatar uma afetividade pelo pensar, demonstrando-nos 

que na filosofia também há sentimentos ocultos, sem encarar a reflexão teórica como 

um estágio de superação dessas emoções, nem circunscrevendo estas últimas apenas aos 

limites do mundo da representação, no sentido hegeliano do termo.  

                                                 
100 DOTTI, J. A Crítica ao Universal (das Allgemeine) hegeliano em Marx e Stirner. In: Filosofia 
Política. Série III, N. 5. Rio de janeiro: Jorge Zahar Editora, 2003, p. 17.  
101 GIANNOTTI, J. A. Certa Herança Marxista. p.8. 



 53

Por mais que se pretenda destruir os edifícios teóricos da dialética em geral, em 

especial aqueles arquitetados por Hegel e Marx, percebemo-os firmes, ao menos se 

comparados com alguns edifícios símbolos do capital financeiro internacional. O 

marxismo não pode nivelar-se a um procedimento rivalizante de disputa teórica, seja 

com o hegelianismo, ou com qualquer outra filosofia, transformando numa concorrência 

a capacidade de se compreender o real. Saber avaliar ideologicamente a situação de 

determinada teoria face à luta de classes é uma questão política, qualitativa, que os 

operários fundadores da resistência histórica contra o capital nos tem ensinado mais do 

que aprendido com os intelectuais. Dessa forma, Marx não tinha nenhum problema em 

estudar e aproveitar as descobertas científicas advindas dos mais diversos segmentos da 

sociedade – como apreciava obras artísticas a partir de critérios estéticos e não apenas 

políticos. 

Ao debruçar-se sobre o pensamento de Hegel, Marx pretendeu desvelar os 

elementos críticos imersos em tal sistema filosófico idealista e desvendar os mistérios 

de um pensamento cujas respostas não se encontram menos ocultas que seus segredos, e 

que apenas autosuplantantando-se, uma vez que a Fenomenologia do Espírito suplanta 

o ponto de vista hegeliano, demontra conter “ocultos todos os elementos da crítica”.102 

As chaves dos mistérios da filosofia hegeliana não descerram apenas o conteúdo oculto 

do hegelianismo, mas aduzem à filosofia como um todo, dizendo respeito a um 

movimento que é “ainda acrítico em Hegel”, mas que também ainda não fora superado 

pelos críticos do hegelianismo em geral, como observa Marx nos Manuscritos 

Econômico-Filosóficos :  

 

A falta de consciência sobre a relação da moderna crítica com a 
filosofia hegeliana em geral e com a dialética em particular era tão 
grande, que críticos como Strauss e Bruno Bauer, o primeiro 
completamente, e o segundo em seus Sinópticos onde, ele, frente a 
Strauss, põe a “consciência-de-si” do homem abstrato no lugar da 
substância da “natureza abstrata”),  e mesmo ainda em “Cristianismo 
desvelado”, estão, pelo menos em termos potencias, totalmente 
constrangidos no interior da lógica de Hegel. Assim, diz-se, por 
exemplo, em “Cristianismo desvelado.103    
 
 

                                                 
102 Segundo Marx: “A Fenomenologia é, por isso, a crítica oculta, em si mesma e ainda obscurae 
mistificadora; mas na medida em que ela retém o estranhamento do homem – ainda que também este 
último apareça apenas na figura do espírito -, encontram-se nela ocultos todos os elementos todos os 
elementos da crítica, muitas vezes preparados e elaborados de modo que suplantam largamente o ponto de 
vista hegeliano. MARX, K. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 122. 
103 MARX, K. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 115. 



 54

Mesmo Feuerbach, único segundo Marx a encarar seriamente a dialética de 

Hegel, embora tenha conseguido ao criticar o hegelianismo, destruir o embrião da velha 

dialética, só o conseguiu porque efetuou “descobertas importantes” no próprio interior 

da dialética hegeliana. Dessa forma, o sistema de Hegel não se resume ao idealismo de 

sua filosofia, até porque as premissas da superação do caráter abstrato de sua dialética já 

encontram-se também em Hegel, como Marx expõe:  

 

A ‘Fenomenologia’ é, por isso, a crítica oculta (verborgene), em si 
mesma ainda obscura e mistificadora; mas na medida em que ela 
retém (hält fest) o estranhamento do homem – ainda que também este 
último apareça apenas na figura do espírito -, encontram-se nela 
ocultos todos os elementos da critica, muitas vezes preparados e 
elaborados de modo que suplantam largamente o ponto de vista 
hegeliano.  
 
 

Ora, ao superar o ponto de vista do próprio Hegel, não há porque não imaginar a 

Fenomenologia enquanto pensamento à frente de seus próprios críticos, inclusive de 

Feuerbach, haja vista que para Marx, ele só consegue esclarecer a dialética hegeliana e 

conceber criticamente tal sistema a partir de premissas hegelianas. Nesse sentido, ao não 

detectar enquanto algo  superado, os resquícios idealistas que persistiam em influenciar 

negativamente a realidade política e social de então, os MEF anunciam a urgência de se 

preparar os fundamentos filosóficos que não se abstraiam do contexto revolucionário do 

período que começava a se agitar e que tinha no movimento filosófico uma importante 

expressão.  

Ao tratar do fim da filosofia clássica alemã, Engels define a dialética enquanto 

tarefa do pensar em contraposição à maneira precedente de se conceber o trabalho 

filosófico. Dessa forma, é preciso entender as raízes dessa relação do marxismo com a 

dialética. Defendemos a tese segundo a qual a defesa marxiana da dialética deveu-se 

antes de mais nada, ao fato de uma investida do próprio Marx contra os críticos de 

Hegel conhecidos como os jovens hegelianos, inclusive contra Feuerbach. Há indícios, 

contudo, de que no ano anterior - em 1844 - Marx já elaboraria as bases dessa cisão, ao 

contrário de que muitos estudiosos imaginaram. Esses analistas viam o primeiro 

meramente como discípulo do segundo. 

A polêmica que Marx resolveu encampar decididamente, mesmo pagando o 

preço do isolamento, e que conteve posteriormente com a ajuda de Engels, teve um 

conteúdo político diretamente arraigado à luta ideológica do ciclo em que estava 



 55

diretamente inserido. A dialética foi, antes de tudo, usada por Marx mais como uma 

arma de luta, do que propriamente enquanto um método filosófico. O próprio fato de 

Marx iniciar suas reflexões em torno do hegelianismo a partir da Crítica à Filosofia do 

Direito de Hegel, em especial em relação ao estado, parece propor-nos as verdadeiras 

intenções de Marx em relação à dialética: um valioso instrumento de luta política, capaz 

de desmascarar a cristalização das contradições tanto dos sistemas idealistas, quanto do 

anti-hegelianismo nascente. Com isso pôde agitar ainda mais o contexto conturbado da 

época, ultrapassando as soluções simplistas dos jovens hegelianos, o que dava ao 

pensamento de Marx a força de uma poderosa artilharia capaz de atingir inúmeros alvos 

em um só tempo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 56

2.2 Do desocultamento do critiscismo hegeliano à crítica oculta a Feuerbach nos 

Manuscritos Econômico-Filosóficos 

 

A intenção de interpretar criticamente a dialética idealista nos MEF, ou de se 

contrapor à dialética acrítica de Hegel e dos jovens hegelianos, demonstra os esforços 

de Marx em forjar sua independência diante do hegelianismo e da moderna crítica 

alemã,104 inclusive de Feuerbach. As constantes referências à necessidade de se elaborar 

uma crítica da dialética, que permeiam várias passagens dos MEF, ao lado do constante 

procedimento da inversão das categorias filosóficas em geral, demonstra o interesse de 

Marx em ampliar seu horizonte epistemológico. Algo que para Lukács representaria 

uma nítida insatisfação marxiana em relação à dialética enquanto método, possibilitando 

uma guinada rumo a um novo horizonte teórico, que o filósofo húngaro denominara de 

“ontologia do ser social”.105 

 Ao apontar a acriticidade da dialética de Hegel, ao mesmo tempo que invoca a 

necessidade da crítica, Marx propõe uma superação da dialética antiga perfazendo, 

entretanto, uma crítica da própria dialética. Algo que muitos estudiosos inferirão como 

um retorno à teoria kantiana, uma vez que Feuerbach já iniciara tal interlocução e de 

certa forma teria influenciado, também nesse aspecto, o jovem Marx.  A dialética, a 

partir de Marx, não goza mais daquele status outorgado pela filosofia de Hegel, de 

criadora do real, de fonte do efetivo. A dialética com Marx perde sua aura de mito 

fundador outorgada pelo idealismo. 

 A tentativa de uma superação não-dialética do hegelianismo, tal como fôra 

desenvolvida por Feuerbach, estaria muito aquém daquela suprassunção oculta que, por 

exemplo, subsistiria na Fenomenologia do Espírito. Somente a partir desses elementos 

críticos, ocultados pelo idealismo, se poderia “legitimar,” em certa medida, o 

pensamento de Hegel. Decorre daí a necessidade de inversão da dialética, que só 

poderia ser realizada mediante uma leitura crítica de Hegel, tal como nos explica Karl 

Marx, nos MEF: “Considerei o capítulo final do presente texto, a exposição 

                                                 
104 Em vários momentos dos MEF, Marx denomina os jovens hegelianos de moderna crítica alemã. 
105 A identidade abstrata entre sujeito e objeto enquanto fundamento da dialética idealista sofre um duro 
golpe a partir de Marx, que ao inverter a dialética, não a aplicaria, segundo Lukács, ao ser em geral, como 
fizera Hegel. Antes de ser um método filosófico, a dialética seria um procedimento humanamente posto, a 
partir das relações de trabalho. Inspirado em Marx, Lukács assegurará que “jamais haverá a identidade ser 
social /ser natural, a identidade sujeito / objeto. Seu argumento é que essa relação entre ser social e a 
natureza permanecerá, sempre, uma base imprescindível do mundo dos homens.” LESSA, S. O Mundo 
dos Homens – trabalho e ser social.  São Paulo: Boitempo, 2002, p 182. 



 57

(Auseinandersetzung) da dialética e da filosofia hegelianas em geral, extremamente 

necessário, posto que semelhante trabalho jamais foi realizado”106.  

Criticar, para Marx, não estaria muito distante do desvelamento das intenções e 

interesses encobertos por sistemas que se julgam não acometidos por nenhuma 

motivação de ordem pessoal ou econômica. A crítica desfaz as aparências e abstrações, 

descortinando o que há por trás destas, tratando-se de uma suspensão de juízo daquilo 

que muitas vezes não aparece sob a forma de juízo, ou seja, do inconsciente. Ao 

demonstrar os elementos críticos inconscientes do sistema de hegeliano, Marx 

desmascara a infalibilidade do idealismo que se jactava em compreender o real de forma 

absoluta, de forma que tais elementos ocultos destoaria, inclusive, do sistema elaborado 

por Hegel. 

A retomada crítica da dialética não pode ser abstraída da necessidade em superá-

la, em efetivá-la na práxis, assim como toda filosofia só tem razão de existir em função 

de sua realização prática. Nesse sentido, Marx empreendeu primeiramente uma crítica 

da dialética idealista através de sua Crítica à Filosofia do Direito de Hegel, percebendo 

em seguida que: “... a crítica dirigida apenas contra a especulação, combinada com a 

crítica de diversas matérias particulares seria completamente inoportuna, refreando o 

desenvolvimento e dificultando a compreensão”107. Por isso seria necessário um novo 

modo de proceder, diferente daquele aforístico de Feuebach, que Marx considerava 

muito arriscado, por “produzir a aparência de um sistematizar arbitrário”108, optando 

assim, por reunir num trabalho específico, a conexão do todo após desenvolver em 

“brochuras independentes a crítica do direito, da moral, da política, etc.”109  

Trata-se de uma ruptura não tão explícita, em torno das bases do pensamento 

feuerbachiano, anunciando a categoria da totalidade social enquanto novo ponto de 

partida para a crítica da abstração, a substituir aquela visão compartimentada que 

excluía a possibilidade de qualquer tipo de mediação. Segundo István Meszáros: “quase 

todas as observações feitas por Marx em suas Teses sobre Feuerbach, nos primeiros 

meses de 1845, podem ser encontradas nos Manuscritos de 1844, embora sem 

referências críticas explícitas ao próprio Feuerbach”.110 Embora tal visão seja criticada 

por Celso Frederico, em seu livro O Jovem Marx, considerando-a inclusive como 

                                                 
106 KARL, Marx. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 20. 
107 Ibidem, p. 19. 
108 Ibidem, p. 19. 
109 Ibidem, p. 19. 
110 MÉSÁROS, I. Marx: a teoria da alienação. Rio de Janeiro: Zahar, 1981, p.213. 



 58

exagerada, não deixa tal autor brasileiro de perceber, nos MEF, uma ruptura anunciada 

entre Marx e Feuerbach, haja vista que 

 

 a tensão  entre a ontologia materialista aí proposta e a influência 
persistente e residual da filosofia contemplativa de Feuerbach atinge 
um tal paroxismo que, sob pena de inviabilizar a coerência da 
reflexão marxiana, tornava urgente desembaraçar-se daquele 
materialismo passivo e paralisante. A ruptura com Feuerbach, 
portanto, está anunciada, mais ainda aguardando a oportunidade de 
sua efetiva consumação.111  
 
 

Não obstante, Marx dedicará grande atenção às entrelinhas do sistema hegeliano, 

desenvolvendo em 1844 sua Crítica da Dialética e da Filosofia de Hegel em Geral. Os 

elementos críticos, ocultos do sistema hegeliano, revelam que as análises de Feuerbach, 

embora importantes, não conseguiram detectar o núcleo da dialética idealista. Por isso, 

acreditamos não ser abrupto este processo que conduziria às transformações da visão de 

Marx em torno de Feuerbach dos MEF às Teses Sobre Feuerbach. Trata-se de algo que 

vinha paulatinamente sendo arquitetado por Marx desde 1843, e que já na sua tese de 

doutorado apresenta uma discussão em torno do materialismo que destoa do ponto de 

partida do materialismo feuerbachiano, resgatando autores antigos para, dessa forma, 

fundamentar sua visão em torno da constituição do real.  

A “superioridade” do legando inconsciente de Hegel diante sua filosofia e de 

seus críticos, seria a prova cabal de que tal pensador precisava ainda ser compreendido e 

superado - tanto politicamente, quanto filosoficamente. E tal verificação marxiana 

acerca do hegelianismo não deve ser confundida com um retorno a Hegel, como observa 

Galvano Della Volpe, ao sustentar a independência metodológica de Marx já em 1843 e 

1844: “Os primeiros escritos propriamente filosóficos, metodológicos, de Karl Marx são 

dois escritos póstumos, ditos de juventude, que se intitulam: Crítica da Filosofia 

Hegeliana do Direito e Manuscritos Econômico-Filosóficos...”112 

 Se os críticos em geral se debruçavam sobre o que Hegel havia explicitado em 

sua filosofia, Marx traz à tona os elementos implícitos da dialética hegeliana, mostrando 

que nem mesmo Hegel compreendera a si próprio. Apesar dos avanços de análises 

feuerbachianas, tal filosofia ainda não teria efetivado a compreensão do sistema 

                                                 
111 FREDERICO, C. O Jovem Marx: as origens da ontologia do ser social. São Paulo: Cortez, 1985.p. 
183. 
112 VOLPE, Galvano Della. Rousseau e Marx – a liberdade igualitária. São Paulo: Edições 70, 1982, p. 
133. 



 59

hegeliano, pois demolira a velha dialética sem apresentar bases sólidas para o 

soerguimento do pensamento filosófico. 

Dessa forma, podemos compreender os motivos dos esforços marxianos em 

empreender tal incursão na filosofia idealista para, a partir dela, demonstrar a urgência 

de uma suprassunção revolucionária, e não pacífica, da filosofia precedente. Vemos aí a 

coerência dos passos de Marx em seu itinerário teórico, atitude que certamente esteve 

presente em toda sua vida, e não apenas em sua teoria.   

Diferentemente de Hegel, Marx não acredita que a dialética possa explicar a si 

própria. É necessário não apenas um retorno aos sentidos humanos, mas a transmutação 

desses sentidos, seu movimento real e histórico em contraposição ao movimento 

abstrato do puro pensar, de que o próprio Feuerbach ainda era refém,113com seu 

materialismo ingênuo; um materialismo que contrapunha o objeto à qualquer processo 

de mediação. Diferentemente de Feuerbach, Marx parte da realidade objetiva. Não 

descarta a necessidade de uma suprassunção fincada na práxis, que se origine no objeto 

e dele não se distinga, para afirmar o próprio reconhecimento da objetividade, não 

enquanto uma aufhebung abstrata, nem tampouco de uma negação também abstrata da 

própria dialética. 

 O homem rico de necessidades e que tome até as últimas conseqüências prático-

filosóficas esta condição, é o ponto nodal que desde os MEF Marx se contrapôs ao 

pensamento de Feuerbach, até isto ficar muito claro em 1845. É o momento que passa a 

denunciar a resignação feurbachiana, sua vida e consciência tranqüila diante os graves 

problemas da época, e os vícios idealista de seu pensamento que não se separam de sua 

acomodação política. Se Feuebach convoca um retorno aos sentidos, trata-se de um 

retorno limitado, estático, aquém e em contraposição à radical evanescença dos 

fenômenos em Hegel. Contrapõe-se a este último, contrariando-o imediatamente, mas 

não mediatamente, não o suprassumindo por meio do pensamento materialista, nem da 

prática comunista.  

                                                 
113 Referindo-se ao pensamento de Marx elaborado em 1843, Celso Frederico demonstrará que muito 
embora Marx tivesse recebido desde essa época  um forte influencia do pensamento de Feuerbach, não 
deixa de assinalar a passividade da concepção feuerbachiana diante os problemas políticos e sociais da 
época: “O pensamento filosófico da época iria, portanto, cindir-se em torno da questão da natureza, do 
substrato autopropulsor, da realidade na filosofia de hegel. As divergências se centralizariam nas teorias a 
respeito de Deus e do Estado. Foi justamente nos termos dessa discussao que Marx se baseou, na busca da 
autonomia doutrinaria, na proposta de um desdobramento racional ativo do futuro, contraditoriamente, 
por meio de uma filosofia critica, a de Feuerbach, que se dispunha antes à contemplação passiva do 
mundo do que à sua modificação ativa”.SAMPAIO, A. S. & FREDERICO, C. Dialética e Materialismo. 
Marx entre Hegel e Feuerbach. Rio de Janeiro:  Editora UFRJ, 2006. 



 60

Apenas a evolução histórica e humana de nossos sentidos, de nossa 

subjetividade, poderia superar o idealismo, por tratar-se de um movimento que 

resolveria na prática os antagonismo que antes não passavam de objetos da especulação. 

O erro de Feuerbach decorreria do fato de que, este não conseguira perceber que toda 

mediação deve sempre decorrer da própria evolução histórica dos homens, consistindo 

numa práxis que faz do homem sujeito, e não um resultado imediato, espontâneo sem 

uma mediação socialmente construída, como no caso do comunismo. O sentido 

marxiano de mediação e da suprassunção pode ser comparado ao de revolução, e 

representa um avanço não apenas perante a dialética antiga, bem com também em 

relação ao antigo modo de agir. 

Por esses motivos, Marx considerará ingênuo e grosseiro o materialismo de 

Feuerbach, algo que certamente já se antevê nos MEF. O retorno aos sentidos não 

poderia excluir uma mediação pelo pensar que também brota em nós, enquanto 

determinação de nossa natureza e objetividade. Apenas assim se poderia destruir a velha 

aufhebung e instaurar em seu lugar a revolução ou a mediação comunista. Desde 1844, 

Marx ataca a filosofia, sem excluir a necessidade de um novo pensamento, 

humanamente posto, em diferença ao pensar abstrato e que consiga romper os limites da 

especulação idealista e de suas cisões:  

 

“O filósofo – portanto, ele mesmo uma figura abstrata do homem 
estranhado – se coloca como a medida do mundo estranhado. Toda a 
história da exteriorização não é, assim, nada além da história da 
produção do pensar abstrato, do pensar absoluto, do pensar lógico, 
especulativo. O estranhamento, que forma, portanto, o interesse 
intrínseco dessa exteriorização e a suprassunção dessa exteriorização, 
é a oposição do em si e do para-si, de consciência e consciência-de-si, 
de objeto e sujeito, isto é, a oposição do pensar abstrato e da 
efetividade sensível ou da sensibilidade efetiva do interior do 
pensamento mesmo”. 114 

 

A necessidade de se interpretar Hegel não teria se extinguido com Feuerbach, e a 

prova disso é a própria disposição de Marx em anunciar e levar até as últimas 

conseqüências tal tarefa. Marx não tinha como negar os avanços produzidos por 

Feuerbach no campo da crítica ao hegelianismo. Contudo, já teria em 1844 conseguido 

perceber os limites de Feuerbach e embora não anunciasse explicitamente tal posição, 

esta se torna bastante evidente à medida que, de acordo com a lógica do próprio Marx, 

                                                 
114 KARL, Marx. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 121. 



 61

precisamos está atento às intenções e pressentimentos que perfazem as entrelinhas do 

discurso filosófico. Marx talvez, até mesmo conscientemente, preferisse deixar para um 

momento ulterior seu enfrentamento com Feuerbach, optando por criticar 

subliminarmente a teoria feuerbachiana. Dessa forma, Marx dá vida ao que é implícito e 

utiliza conscientemente tal prática como procedimento político e estratégico no interior 

da filosofia. Dessa forma, a hermenêutica não poderia escapar da dimensão política, 

uma vez que o oculto também reflete interesses, assim como o desocultar também é 

uma ação política.  

Uma vez não havendo uma crítica consistente à dialética idealista, Marx 

compreendeu que não poderia se preciptar imediatamente na crítica ao pensamento de 

Feuerbach, isto porque, uma vez não possuindo os instrumentos necessários, tal como 

uma dialética materialista, certamente sabia que não poderia avançar. Não foi por acaso 

que, somente a partir de 1845, após ter desenvolvido as bases do materialismo dialético 

nos MEF, pôde daí em diante efetivar, como por exemplo, nas Teses sobre Feuerbach e 

na Ideologia Alemã, sua crítica tanto a Hegel, quanto a Feuerbach. Porém, não podemos 

nos esquecer que este processo se inicia antes mesmo de 1845, mas cuja data 

especificamente não podemos determinar.  

Marx deixa claro sua insatisfação com a Moderna Critica Alemã, por esta não ter 

levado a sério a dialética hegeliana – à exceção de Feuerbach -, uma vez que este último 

teria compreendido e triunfado sobre a velha filosofia. No entanto, este triunfar sobre a 

velha dialética, não representa a suplantação do hegelianismo; o próprio legado 

inconsciente de Hegel já havia permitido tal empreendimento, através da crítica 

implícita que haveria no sistema deste filósofo contra seu próprio idealismo. Marx 

apresenta estas contradições apontando os elementos progressistas da filosofia de Hegel 

enquanto sendo “preparados e elaborados de modo que suplantam largamente o ponto 

de vista do hegelianismo”115.  

Marx não apenas conclama à desmistificação da dialética de Hegel, mas chama 

também atenção para fato de que a crítica a este filósofo se reveste de importância 

histórica e social. Isto o preocupava bastante, uma vez que a hostilidade e acriticidade 

com que o hegelianismo vinha sendo encarado pelos críticos de então, representava 

certamente um prenúncio de irracionalismo, cuja origem encontrava-se no próprio 

Hegel, e que seus detratores não faziam nada mais que o reproduzir. Algo muito 

                                                 
115 KARL, Marx. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 122. 



 62

parecido com as críticas do comunismo rudimentar à propriedade privada, que acabava 

por reproduzir inconscientemente a lógica daquilo que imaginavam abolir. 

Ao tomar para si o objetivo de criticar o sistema de Hegel, não se iludindo que 

os jovens hegelianos efetivara tal tarefa, Marx demonstra que embora Feuerbach tenha 

lançado as bases dessa crítica, não conseguira levá-la até o fim. Embora este tenha 

demolido o embrião da velha filosofia, Marx não admitia que os jovens hegelianos 

concebessem como ato realizado a superação do idealismo filosófico: 

 

... após todas estas desopilantes administrações do idealismo 
prostrado sob a forma da crítica (do jovem hegelianismo), este 
também não expressou nem uma vez o pressentimento de ter de se 
explicar agora criticamente com sua mãe, a dialética hegeliana, e nem 
mesmo soube declarar alguma relação com a dialética feuerbachiana. 
Um comportamento totalmente acrítico para consigo mesmo.116 

   

 Como podemos perceber no trecho supracitado, Marx identifica Feuerbach com 

os jovens hegelianos. A atitude acrítica destes últimos para com a dialética 

feuerbachiana é definida, nos MEF, como “um comportamento totalmente acrítico para 

consigo mesmo.” Logo, fica bastante evidente a filiação de Feuerbach à dialética 

hegeliana, uma vez que esta seria a mãe do movimento jovem-hegeliano.   

 Dessa forma, a teoria marxiana demonstra que este retardamento da superação 

do hegelianismo representava uma falta de compreensão das demandas de uma época e 

que a filosofia não poderia ser um reflexo automático do espírito do tempo. Tudo isso 

vinha provocando inúmeros prejuízos, que não se circunscreviam apenas a este contexto 

específico da hermenêutica filosófica em torno da obra de Hegel, mas tinha implicações 

seríssimas para o próprio futuro do pensamento filosófico, impedido-o de intervir e 

transformar o mundo, uma vez que era hipostasiado pelo idealismo.  

 Segundo Herbert Marcuse, “a história do idealismo é a história da resignação em 

face do existente.”117 Advém dessa conclusão a urgência que Marx reivindicava em 

superar os métodos e práticas que se nutrem da abstração filosófica. Algo que realmente 

se confirmou na prática, dado o fato dessa discussão ter extrapolado os limites da 

academia, transpassando-se, ao adubar o terreno para as grandes transformações 

históricas da humanidade, para a colheita dos frutos históricos. Foi no terreno da práxis  

que verificamos a eficácia da crítica marxiana à aufhebung abstrata, pois não demorou 

                                                 
116 KARL, Marx. Manuscritos Econômico-Filosóficos.p. 117. 
117 MARCUSE, H. Sobre o Caráter Afirmativo da Cultura. São Paulo: Paz e Terra, 2004, p.13. 



 63

muito em vermos a teoria revolucionaria de Marx solapando importantes bases do 

capital. 

 Não fazia, portanto, sentido, imaginar que nas Teses Sobre Feuerbach, Marx 

chegaria a uma conclusão completamente oposta aos desdobramentos dos MEF, como 

imaginam alguns autores que atribuem demasiada influência de Feuerbach sobre a obra 

do Jovem Marx. Uma coisa é o fato dessa influência realmente existir e perpassar 

inclusive os textos de maturidade; outra é imaginar que em algum momento o 

pensamento de Marx se diluiu por completo nesta influência feuerbachiana, e que por 

conta disso, nos textos de juventude, nenhuma contribuição propriamente marxiana se 

poderia extrair.  

Ao contrário, a relação que Marx privilegia com seus interlocutores nesse 

período denominado de sua juventude teórica, desvela uma enorme capacidade de 

formulação própria, ao mesmo tempo em que não despreza o adversário, como ocorre 

com o tratamento dado por ele tanto a Hegel, quanto à Feuerbach. Que nem Feuerbach, 

nem os jovens hegelianos em geral teriam, portanto, conseguido destrinchar todas as 

implicações do sistema de Hegel, é o que Marx tenta nos mostrar nos MEF, sinalizando 

para a urgência de tal tarefa. Esta conclusão constituiu um importante argumento contra 

os Jovens Hegelianos e contra o próprio Hegel também, servindo de base para sua 

tentativa de “ir além” e revolucionar a teoria à exemplo da realidade que se move 

através de revoluções. A filosofia de Marx não é simplesmente o espírito de uma época, 

mas o ar respirado por uma época que aspirava fazer da realidade aquilo que antes se 

imaginava com sendo privilegio apenas da filosofia. Em resumo, algo dotado de 

racionalidade.  

As contradições do sistema de Hegel nos impele a que recorramos ao caroço 

dessa filosofia, seu núcleo racional: a dialética. Entretanto, tal núcleo encontra-se 

contaminado pelo idealismo, e não podemos reverter tal contágio exceto através do 

movimento da história, do materialismo socialmente forjado pela exteriorização humana 

através trabalho, capaz de engendrar socialmente nossa consciência, permitindo-nos 

resistir contra as tentativas de obnubilações de nossa realidade objetiva. Os sentidos 

humanos, a vida e a realidade concreta, engendraram a dialética e não o contrário. O 

absoluto de Hegel mascara o mundo sensível, e o mundo sensível não pode ser mais 

pensado pela via do absoluto hegeliano, que é a pura abstração em relação ao mundo 

concreto. É o mundo sensível que funda a dialética e a determina como procedimento de 

ação e como objeto humanamente fundado, posto.  



 64

Ao demonstrar que o homem projeta sua essência em um deus,118 Feuerbach 

propõe inverter essa essência alienada de si, para daí fazer na terra o paraíso que antes 

era monopólio dos céus. Porém, não aponta os caminhos para tal inversão, mas ao 

contrário, concebe a transformação do mundo como imanente ao próprio sofrer, cujas 

dores não impediriam o que existe de sentir “necessariamente um prazer, uma alegria 

em si mesmo,”119  tal como expõe em A essência do Cristianismo:  

 

“Por isso, onde o sentimento não é repudiado e oprimido, onde sua 
existência é alimentada, como nos estóicos, aí já é também aceita a 
sua importância e o seu poder religioso, ai já atinge ele também o 
grau em que ele se reflete em si, em que pode se mirar em Deus como 
num próprio espelho. Deus é o espelho do homem.120 
 
 

A este otimismo feuerbachiano, Marx contrapõe a ação comunista. Um dos 

fatores que habilitaram Marx a demonstrar em 1845, o quanto o pensamento de 

Feuerbach tinha de idealismo mascarado, situando este último aquém do próprio Hegel 

e do idealismo em geral, foi certamente este otimismo feuerbachiano. Enquanto Hegel 

conseguiu inconscientemente ultrapassar teoricamente a si, Feuerbach recuava para um 

materialismo conscientemente grosseiro, ou de um idealismo até certo ponto 

inconsciente – pelo menos até antes de Marx o ter desmascarado. Os próprios elementos 

críticos, antes ocultos na própria Fenomenologia do Espírito, superariam o ponto de 

vista do idealismo de Hegel, e o materialismo ingênuo de Feuerbach. 

Feuerbach também se encaixaria na crítica que Marx faz nos MEF, segundo a 

qual, a moderna crítica alemã só se preocupava o mundo antigo, algo demasiadamente 

desproporcional na geração de filósofos de então, que em razão inversa a tal 

preocupação demonstravam seu mínimo interesse para os problemas reais que 

certamente mereciam uma maior atenção:  

 

“A ocupação com o conteúdo do velho mundo, mundo cuja 
substância frustra o desenvolvimento da moderna crítica alemã, era 
tão violenta, que teve lugar uma completa relação acrítica sobre o 
método de criticar, e uma completa falta de consciência sobre a 
pergunta aparentemente formal, mas efetivamente essencial: o que 
fazer diante da dialética hegeliana”121. 
  

                                                 
118 FEUERBACH, L. A Essência do Cristianismo. São Paulo: Papirus, 1997. p. 107. 
119 FEUERBACH, L. A Essência do Cristianismo. São Paulo: Papirus, 1997. p. 107. 
120 Ibidem. 
121 MARX. K. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 115. 



 65

  É bastante latente o fato de que Marx distingue o conteúdo do velho mundo, do 

conteúdo da filosofia hegeliana. O velho mundo seria aquele dos resquícios escolásticos 

que permeavam as variadas discussões filosóficas de sua época, e que embora estivesse 

também presente na filosofia idealista, parecia ressurgir entre as novas gerações, 

enquanto a velha guarda filosófica comparada à juventude hegeliana, parecia sepultar 

tais influências. Dessa forma, fica bastante claro que Marx trata diferentemente a velha 

filosofia daquilo que há implícito na filosofia hegeleiana. Ao referir-se à Filosofia de 

Hegel, enquanto mãe do movimento jovem-hegeliano, estende isto também à 

Feuerbach, e reconhece o fato de que Feuerbach a tenha tratado com seriedade e 

operado verdadeiras descobertas nesse campo de investigação, demonstrado que a 

superação da velha filosofia depende de descobertas ainda no interior do hegelianismo, 

e não será descartando tal filosofia, refutando-a, que se superaria a velha dialética: 

 

“... após todas estas desopilantes administrações do idealismo 
prostrado sob a forma de critica (do jevem-hegelianismo), este 
também não expressou nem uma vez o pressentimento de ter de se 
explicar agora criticamente com sua mãe, a dialética hegeliana, e nem 
mesmo soube declarar alguma relação critica com a dialética 
feuerbachiana. Um comportamento totalmente acrítico para consigo 
mesmo. Feuerbach é o único que tem para com a dialética hegeliana 
um comportamento sério, critico, e o único que fez verdadeiras 
descoberta nesse domínio, ele é em geral o verdadeiro triunfador 
(Überwinder) da velha filosofia. A grandeza da contribuição e a 
discreta simplicidade com que Feuerbach a outorga ao mundo estão 
em flagrante oposição à atitude contrária”.122 

 

Ora, se Feuerbach triunfa sobre a velha filosofia, deve-se ao fato de que este 

consegue efetuar descobertas na filosofia de Hegel, logo o hegelianismo não pode ser 

visto como algo meramente circunscrito ao terreno da velha filosofia, dessa forma, não 

podemos considerar este triunfar sobre a velha filosofia, como um triunfo sobre o 

hegelianismo. Marx anuncia não apenas a necessidade de se criticar Hegel, como 

também o próprio Feuerbach, e a si próprio, caso contrário se pagaria o preço do 

movimento jovem-hegeliano “tão acrítico para consigo mesmo”123. Outra coisa 

importante a depreender-se daí é que, ao referir-se à superioridade de Feuerbach sobre a 

velha filosofia, não podemos encarar tal posicionamento enquanto uma superação 

efetiva do pensamento de Hegel, uma vez que Marx faz questão de manifestar a 

                                                 
122  MARX. K. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 117. 
123 Ibidem, p. 117. 



 66

importância de se desenvolver descobertas dentro do hegelianismo, insistindo 

permanentemente na necessidade de se compreender sua dialética.  

Ao expor resumidamente, no começo da Crítica da Dialética e da Filosofia 

Hegelianas em Geral, os objetivos desse capitulo ou parte dos MEF, percebemos a 

ausência de uma referência direta a Feuerbach, incluindo-o certamente no bojo do novo 

movimento critico alemão, o que reforçaria ainda mais nossa posição, tanto de que há 

em Hegel muitos elementos que o situam além do que Marx considera velha filosofia, 

quanto ao fato de Feuerbach e os jovens hegelianos em geral, ainda não terem efetivado 

por completo a crítica do hegelianismo, justamente por ainda ocupar-se com o conteúdo 

da velha filosofia sem a ter superado por completo, como por exemplo, nem mesmo o 

que há de explicitamente conservador na obra de Hegel.   

A moderna crítica alemã não passaria de hegelianismo disfarçado, dessa forma, 

tanto tal movimento acrítico quanto o hegelianismo seria o que haveria aparentemente 

de oposição à velha filosofia, mas que na prática representava sua conservação. Sendo 

necessário um grande esforço crítico para superar al situação, e não fórmulas simples, 

como as desenvolvidas pela jovem crítica da época. A juventude hegeliana estava 

“totalmente constrangido no interior da lógica de Hegel”124, conclusão que Marx 

chegará a estender, em suas Teses sobre Feuerbach ao próprio Feuerbach, mas que nos 

MEF já é possível ao menos pressenti-la. Esse jovem-hegelianismo estaria inclusive 

atrasado em relação à Hegel por possuir uma relação acrítica sobre o método com o qual 

pretendem criticar e ao que pretendem superar,  aparentemente distintos, mas que não 

passa de um só procedimento puramente abstrato, ou seja,  de um hegelianismo acrítico 

que o próprio Hegel não conseguira disfarçar.  

A relação que Marx procura estabelecer nos Manuscritos com suas fontes não se 

limita a introjeção de tais conhecimentos ao seu corolário teórico, mas uma relação 

crítica, em que procura estabelecer os alicerces de seu edifício teórico com bastante 

precaução e responsabilidade teórica, para somente dessa forma seguir os rumos de sua 

independência filosófica. Não apenas ao conclamar o valor da crítica nos MEF, mas ao 

exercer a própria crítica nesse seu trabalho, vemos emergir no Jovem Marx os traços 

marcantes daquilo que há de melhor na tradição filosófica, manifesto em sua constante 

preocupação em guiar-se pela razão, ao mesmo tempo em que questiona a própria razão 

                                                 
124 MARX. K. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 116. 



 67

sem ser irracionalista, ou quando questiona o sujeito sem aniquilá-lo, e do mesmo modo 

que afirma Hegel negando-o, consegue criticar Feuerbach mesmo elogiando-o. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 68

2.3 A Inversão Dialética do Materialismo de Feuerbach 

 

Não é difícil perceber nos MEF que muito do que se apresenta sob o manto de 

elogios, tanto a Feuerbach, quanto a Hegel, constituiu o alicerce sobre o qual se 

ergueriam as bases teóricas que viriam forjar a independência teórica de Marx. 

Enquanto Feuerbach estava preocupado em dividir “o modo de produção” filosófico em 

dois tipos, o conservador e o reformista, anunciando a necessidade de se romper com o 

pensamento precedente, Marx se insurgia contra tal visão, apontando a necessidade de 

debruçar-se criticamente em torno da filosofia de Hegel, para daí tratar desta cisão - 

conservação e revolução -, no plano que realmente interessava, isto é, no terreno 

prático-político, e não simplesmente na esfera teórica, como propôs Feuerbach em 

1842:  

 

Uma nova filosofia que se situa numa época comum às filosofias 
precedentes é algo de inteiramente diverso de uma filosofia que 
incide num período totalmente novo da humanidade; isto é, uma 
filosofia que deve a sua existência apenas à necessidade filosófica 
como, por exemplo, a de Fichte em relacao à kantiana, é uma coisa; 
mas uma filosofia que corresponde a uma necessidade da humanidade 
é outra coisa inteiramente diferente; uma filosofia que se inscreve na 
história da filosofia e só indiretamente, por meio dela, se relaciona 
com a história da humanidade é uma coisa; mas uma filosofia que é 
imediatamente a história da humanidade é outra coisa de todo 
diversa.125  

 

 

 Embora não fale de uma transformação da teoria apenas do ponto de vista 

filosófico, pois nesse caso “encará-la-íamos de um modo demasiado restrito,”126 

Feuerbach considera ser possível, desde que amparado por determinadas condições 

históricas, suplantar o nexo causal da sistematização abstrata com a qual sempre foram 

perfiladas historicamente as idéias filosóficas. A partir daí, seria possível fazer progredir 

a marcha histórica do desenvolvimento filosófico, que seria a mesma do mundo 

concreto, acreditando assim superar a filosofia ou o tempo retrógrados, somente porque 

seria supérfluo tudo que a este velho procedimento se assemelhasse127.  

                                                 
125 FEUERBACH, L. Necessidade de uma Reforma da Filosofia. In: FEUERBACH, L. Princípios da 
Filosofia do Futuro. Lisboa: Edições 70, 1988, p. 13. 
126 Ibidem, p. 13. 
127 Reproduzimos a posição de Feuerbach sobre o que ele denomina de novidade filosófica: “A 
necessidade de uma filosofia essencialmente nova brota ainda de que nós temos diante dos olhos o tipo já 
acabado da filosofia antiga. É, pois, supérfluo tudo o que se lhe assemelha”. FEUERBACH, L. 



 69

Segundo tal visão, a filosofia não teria como ponto de partida uma teoria 

especulativamente estabelecida, mas a vida, a realidade ou o ser, concretos. Algo que 

certamente inspirou as idéias de Marx. Por outro lado, ao depositar demasiada confiança 

no papel da filosofia e no seu potencial transformador da realidade, certamente difere 

bastante da teoria marxiana. Marx preferiu questionar a própria história, para não ter de 

encará-la enquanto um sujeito pressuposto, tal como Hegel e Feuerbach a conceberam, 

o que os conduziu a encontrar apenas “a expressão abstrata, lógica, especulativa para o 

movimento da história”128 - tal como se expressa na concepção hegeliana do trabalho, 

ou na tentativa feuerbachiana em fundar uma filosofia que seja imediatamente a própria 

história da humanidade. 

É bastante diferente o proceder marxiano ante os sistemas filosóficos. Ao invés 

de descartar, por exemplo, a dialética de Hegel, Marx propõe invertê-la, e com isso se 

torna bem mais independente do hegelianismo, do que aquele corte superficial - 

proposto por Feuerbach - em que facilmente as próprias “células” do local atingido 

cuidariam logo em regenerá-lo. Isto se torna latente na reforma filosófica proposta 

Feuerbach, em que anuncia que a filosofia devia se tornar uma religião mais religiosa do 

que as antigas filosofias sem nenhuma religião.129 Marx, inversamente, propõe 

transformá-la em ciência.  

Tomando como exemplo a inversão materialista da dialética de Hegel, que 

significa menos uma necessidade de um retorno a Hegel, que uma demonstração 

daquilo que se encontra implícito em seu sistema, podemos do mesmo modo dizer que, 

ao inverter nos MEF dialeticamente o materialismo de Feuerbach, o jovem Marx teria 

de ante mão, percebido os resquícios da dialética idealista implícita no pensamento 

feuerbachiano, uma dialética que ainda não era materialista. Dessa forma, torna-se 

                                                                                                                                               
Necessidade de uma Reforma da Filosofia. In: FEUERBACH, L. Princípios da Filosofia do Futuro. 
Lisboa: Edições 70, 1988, p. 15. 
128 MARX. K. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p.118. Marx se refere especificamente a Hegel, 
porém, acreditamos ser possível estender à Feuerbach, principalmente se tomarmos o que Marx escrevera 
sobre ele um ano depois destas palavras. E que se aplica perfeitamente – tais palavras citadas - à intenção 
de Feuerbach em fundar uma filosofia que seja imediatamente uma história da humanidade  
129 Vejamos a posição feuerbachiana em torno da relação entre filosofia e religião “a filosofia toma o 
lugar da religião; mas é justamente por isso que também uma filosofia totalmente diversa entra para o 
lugar da antiga. A filosofia prevalente não pode substituir a religião; ela era filosofia, mas nenhuma 
religião, era sem religião. Deixava fora de si a essência peculiar da religião, pretendia unicamente a forma 
do pensamento. Para substituir a religião, a filosofia deve tornar-se religião enquanto filosofia, deve 
introduzir-se em si mesma, de um modo a ela conforma, o que constitui a essência da religião, o que faz a 
vantagem da religião sobre a filosofia”.  FEUERBACH, L. Necessidade de uma Reforma da Filosofia. In: 
FEUERBACH, L. Princípios da Filosofia do Futuro. Lisboa: Edições 70, 1988, p. 15. 



 70

latente que a inversão materialista da dialética engendrada por Marx se aplica tanto à 

Hegel, quanto ao próprio materialismo de Feuerbach.  

Partindo dessa inversão materialista para analisar o pensamento de Feuerbach, 

Marx não contemporiza com a tese feurbachiana, segundo a qual, “a negação consciente 

funda uma época nova”130 e que dessa negação se fundaria também uma nova filosofia. 

Contraditoriamente, ao descartar a transformação da filosofia apenas do ponto de vista 

filosófico, não resolvendo se a filosofia fundaria uma nova época, ou se uma nova época 

fundaria a nova filosofia, Feuerbach desloca para o plano da consciência e não da 

realidade social concreta, a força  criadora de novidade que, segundo ele próprio afirma, 

advêm da coragem em ser absolutamente negativo. Porém, compreendida sob este 

prisma meramente subjetivo, tal força negativa não passaria de uma “conservação sob a 

forma da negação”131.     

Sendo assim, a inversão materialista proposta por Marx, estende-se para além de 

Hegel, ao perpassar também a crítica ao pensamento de Feuerbach. Trata-se, pois, de 

um desocultamento daquilo que se encontrava implícito sem renegar o papel ou o 

conjunto de elementos explicitados.eis por que tornou-se possível para Marx investigar, 

tantos as causas, quanto as conseqüências desse “jogo de espelhos.” É o que o cenário 

filosófico da época demandava elucidar.  

Diante do exposto, acreditamos que a exegese de um texto não pode implicar 

numa total adesão aos seus desdobramentos por parte daqueles que se encontram na 

condição de intérpretes, muita embora numa interpretação não haja limites entre o texto 

e seu leitor, ou comentador. Isso devido ao fato de que toda interpretação é também uma 

interlocução que traz consigo deslocamentos, margens destoantes inerentes ao texto e ao 

leitor.   Por isso, em relação às obras do jovem Marx, em que observamos uma intensa 

interlocução na leitura das obras por ele analisadas e estudadas, não podemos esperar 

daí uma finalização ou acabamento de seu pensamento, mas ao contrário, devemos 

enaltecer o rico processo experimental e anti-dogmático com que se debruça tão 

seriamente sobre as fontes que pretende criticar; justamente por proceder 

cientificamente, é que tal caráter experimental de sua obra nunca se esgotará.  É por  

reconhecer o valor das fontes de seu pensamento  que Marx não se incomoda em criticá-

las, em utilizá-las para fins políticos e sociais, ao invés de desprezá-las. 

                                                 
130 Ibidem, p. 15. 
131 FEUERBACH, L. Necessidade de uma Reforma da Filosofia. In: FEUERBACH, L. Princípios da 
Filosofia do Futuro. Lisboa: Edições 70, 1988, p. 14.  



 71

Experimentando-as relaçionalmente entre si, de modo cético e ao mesmo tempo 

recíproco, enquanto acúmulo dessas experiências sobre suas posições, e de seus 

posicionamentos sobre o experimentado, consubstanciado um processo social de 

conhecimento: 

 

Posto que sou cientificamente ativo etc., uma atividade que raramente 
posso realizar em comunidade imediata com outros, então sou ativo 
socialmente porque [o sou] enquanto homem. Não apenas o material 
da minha atividade – como a própria língua na qual o pensador é 
ativo – me é dado como produto social, a minha própria existência é 
atividade social; por isso, o que faço a partir de mim, faço a partir de 
mim para a sociedade, e com a consciência de mim como um ser 
social.132 

 

 Este procedimento marxiano é incompatível com a neutralidade, com a 

abstenção tanto política do indivíduo, quanto da individualidade na própria política -, e 

com o niilismo cético-dogmático que não enxerga a história humana enquanto unidade 

entre subjetividade e atividade. O ato de interpretar encontra eco também na produção 

científica ou intelectual, pois a ciência também é interpretação, um exemplo desse 

processo de exteriorização humana descrito por Marx. 

Na inversão materialista da dialética de Hegel, Marx segue um caminho 

diferente da inversão feuerbachiana da ralação entre sujeito e predicado, colocando a 

cisão entre capital e trabalho enquanto elemento causal da problemática do 

estranhamento humano, como podemos perceber através das seguintes palavras: “O 

estranhamento religioso enquanto tal somente se manifesta na região da consciência, do 

interior humano, mas o estranhamento econômico é o da vida efetiva – sua supra-sunçao 

abrange, por isso, ambos os lados.”133  Para Feuerbach, a inversão especulativa da 

relação entre essência humana e mundo sensível, constituía o núcleo da crítica ao 

pensamento alienado. Se o idealismo tomava a consciência como sujeito, e o mundo 

sensível enquanto predicado dessa essência subjetiva, Feuerbach acreditava poder 

superar tal alienação, ao propor teoricamente o mundo sensível como sujeito, e a 

consciência enquanto um objeto desse mundo empírico, sem fundamentar 

historicamente ou socialmente as bases dessa inversão: “Temos apenas de fazer sempre 

do predicado o sujeito e fazer do sujeito o objeto e princípio – portanto, inverter apenas 

                                                 
132 MARX. K. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 107.  
133 Ibidem, 106.  



 72

a filosofia especulativa de maneira a termos a verdade desvelada, a verdade pura e 

nua”.134   

Entretanto, se a verdade é segundo esta concepção feuerbachiana, o empírico, o 

finito, uma vez que “a afecção precede o pensamento”135 - e por conta disso apresenta a 

necessidade de inverter a filosofia idealista -, por que apenas alcançaríamos o empírico 

através da especulação? Como explicar o fato dessa mesma “especulação ou filosofia 

verdadeira nada mais ser do que a empiria verdadeira e universal”136?.  

Deveríamos inverter a filosofia ou apreender os objetos tais como eles são por 

meio da ciência - da sensibilidade que não exclui a consciência genérica, os sentidos 

espirituais -, e não da especulação? Seguindo essa lógica do raciocínio de Feuerbach, 

deveríamos inverter a filosofia especulativa para ela se tornar o que já seria em essência, 

ou seja, o real enquanto efetividade, algo que Hegel já definira como sendo o racional. 

 Outra compreensão em torno dessa ambigüidade, mas que não a resolveria, 

seria admitirmos duas formas de especulações, uma falsa e outra verdadeira, a ser 

constantemente testada antes do objeto a se conhecer, numa condescendência cega com 

a especulação pura, como se nada, ou nenhum outro tipo de recurso pudesse estabelecer 

critérios mínimos de verdade, a não ser a própria especulação em torno da especulação, 

para que em cada caso particular, descobríssemos antes o tipo de especulação que 

haveria por trás deles, ou o que a idéia primeiro teria a dizer, para em seguida, após as 

benções da filosofia, encarar o objeto enquanto sujeito. 

 Trata-se de um retorno imaturo aos “limites racionais de Kant”137, que Hegel 

pretendera ter vencido racionalmente138, aos quais retorna Feuerbach irracionalmente. 

Imagina “o que uma vez é resolvido no entendimento deve por fim resolver-se também 

na vida”139, como se a filosofia fosse a solução de todos os enigmas práticos ou teóricos 

como ele fez questão de frisar: “A filosofia nova é a resolução plena, absoluta, não 

contraditória da teologia na antropologia. Com efeito, é a solução da mesma não apenas, 

                                                 
134 FEUERBACH, L. Teses Provisórias para uma  Reforma da Filosofia. In: FEUERBACH, L. 
Princípios da Filosofia do Futuro. Lisboa: Edições 70, 1988, p. 20. 
135 Ibidem, 25. 
136 Ibidem, p. 25. 
137 FREDERICO, C. Dialética e Materialismo – Marx entre Hegel e Feuerbach. Rio de janeiro: Editora 
UFRJ, 2006, p. 54.  
138 Segundo Celso Frederico: “Feuerbach volta exatamente de onde Hegel pretendera racionalmente a 
finitude e, portanto, os limites racionais de Kant; de onde, enfim, a dialética idealista objetiva queria ter 
vencido o mundo da experiencia sem romper o fio da razão, sem ser obrigada a cruzar suas fronteiras e 
apelar para a fé ou perder-se em contradições insuperáveis. FREDERICO, C. Dialética e Materialismo – 
Marx entre Hegel e Feuerbach. p.54. 
139 FEUERBACH, L. Princípios da Filosofia do Futuro. Lisboa: Edições 70, 1988, p. 95. 



 73

como a antiga filosofia, na razão, mas também no coração, em suma, no ser total e real 

do homem”140.  

É notório que a filosofia feuebachiana representa uma tentativa de retorno ao 

iluminismo e ao kantismo, como bem salientou Celso Frederico, em seu livro Marx, 

entre Hegel e Feuerbach. Porém, Feuerbach confunde claramente a autoconservação da 

razão do critiscismo kantiano, com o “assentimento por fundamentos subjetivos do uso 

da razão.”141 Esquece, todavia, de um importante conselho do mestre: “o dogmatismo 

com a razão pura no campo do supra-sensível é o caminho direto para o devaneio 

filosófico, e que somente a crítica precisamente desta mesma faculdade racional pode 

combater a fundo este mal”142. 

Ao se combater o erro com o auto-engano, com a mistificação, a alienação ganha 

mais densidade, se protege sob uma cortina de fumaça que ao longe não se pode 

distinguir o crepúsculo da poluição. Este é um grande risco que promana do 

sensualismo intuitivo de Feuerbach, criando fronteiras intransponíveis entre pensamento 

e intuição: “Mas justamente a intuição sensível é a parte contrária do pensamento;”143 e 

reconciliando-os especulativamente: “a intuição esclarece a cabeça, mas nada determina 

e decide; o pensamento determina, mas limita também muitas vezes a cabeça; a intuição 

por si não tem princípios alguns, o pensamento não tem por si nenhuma vida;”144, ao 

invés de encará-los historicamente por meio da unidade genérica do ser social:  

 

É apenas pela riqueza objetivamente desdobrada da essência humana 
que a riqueza da sensibilidade humana subjetiva, que um ouvido 
musical, um olho para a beleza da forma, em suma as fruições 
humana todas se tornam sentidos capazes, sentidos que se confirmam 
como forcas essenciais humanas, em parte recém cultivados, em parte 
recém engendrados. Pois não só os cinco sentidos, mas também os 
assim chamados sentidos espirituais, os sentidos práticos (vontade, 
amor, etc.), numa palavra o sentido humano, a humanidade dos 
sentidos, vem a ser primeiramente pela existência do seu objeto, pela 
natureza humanizada”145. 
 

No lugar de cindir teoricamente intuição e pensamento, Marx os concebe a partir 

da história, de uma mediação social, demonstrando como historicamente esta cisão não 

                                                 
140 FEUERBACH, L. Princípios da Filosofia do Futuro. p. 95. 
141 KANT, I. O que quer dizer: orientar-se no pensamento? In: BECKENKAMP, J. Entre Kant e Hegel. 
Porto Alegre: EDIPUCRS, 2004, p 27. 
142 Ibidem, p. 27 
143 FEUERBACH, L. Princípios da Filosofia do Futuro. p. 92. 
144 Ibidem, p. 92. 
145 MARX. K. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p,  110. 



 74

passa de uma abstração: “O elemento do próprio pensar, o elemento da externação de 

vida do pensamento, a linguagem, é de natureza sensível”146.  Porém, a raiz dessa 

separação, ou seja, a raiz da abstração, do idealismo, é que deve ser superada, a partir da 

inversão materialista. A posição social das classes que as engendraram é o que precisa 

ser “separado” da realidade, analisado, cindido na prática e da história, por meio da ação 

comunista ou, caso contrário, nós seres humanos continuaremos cindidos da história, tal 

como viemos sendo cindidos de nossa essência devido à ação desumanizadora do 

capitalismo.  

Segundo Marx, nos MEF, tomar os objetos ou o mundo tal como se encontra, 

enquanto sujeitos, e a consciência como predicado desse mundo empírico - acreditando 

que tal inversão produziria uma superação do idealismo filosófico - seria permanecer no 

elemento abstrato de uma mediação especulativa que, não entrevendo nada além de 

puras contradições formais, se acomoda nos braços dessas aporias por não compreender 

a raiz do estranhamento que envolve a realidade humana. Dessa forma, “Todas as outras 

oposições e movimentos dessas oposições,” diz Marx,  “são apenas a aparência, o 

envoltório, a figura exotérica dessa oposições unicamente interessantes, que formam o 

sentido das outras oposições profanas.”147 Enquanto Feuerbach, reproduzindo Hegel, 

declara a filosofia especulativa como medida de todas as coisas, Marx considera o 

filósofo como “a figura abstrata do mundo estranhado, que se coloca como a medida do 

mundo estranhado”148. Ao atacar abertamentea filosofia especulativa de Hegel, Marx 

ataca implicitamente também a crença de Feuerbach na especulação, nas oposições 

especulativamente postas e incorporadas alienadamente como fundamento da teoria 

feuerbachiana  da alienação.  

 Muito embora Marx reconheça, nos MEF, que o grande empreendimento de 

Feuerbach consistiria na “fundamentação do autêntico materialismo e da ciência 

positiva, na medida em que Feuerbach faz da relação social do homem ao homem o 

principio básico de sua teoria”149, não podemos nos esquecer que neste ponto, 

Feuerbach se aproxima conscientemente de Hegel.150 Ele vislumbra o homem enquanto 

                                                 
146 MARX. K. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 112.. 
147 Ibidem, p. 121. 
148 Ibidem, p. 121 
149 Ibidem, p. 117. 
150 Feuerbach admite claramente esta afinidade, salvaguardando ele próprio algumas diferenças: “Com 
toda razão, pois, Hegel transformou as determinações lógico-metafisicas de determinações de objetos em 
determinações autônomas – autodeterminações do conceito; de predicados, que elas eram na antiga 
metafísica, fez sujeitos, e deu assim à metafísica ou à lógica a significação do saber auto-suficiente e 
divino. In: FEUERBACH, L. Princípios da Filosofia do Futuro, p. 93. 



 75

uma mediação para todas as nossas contradições, pois o homem seria “a medida da 

razão”151, ou uma aufhebung inerente à realidade dos objetos, não exterior a eles – por 

isso em sua filosofia objeto significa o sujeito – abolindo assim qualquer possibilidade 

real, concreta, de contradição no mundo dos objetos : “A unidade imediata de 

determinações contrárias só é possível e valida na abstração. Na realidade efetiva, os 

contrários estão sempre conexos apenas mediante um termo médio. Este termo médio é 

o objeto, o sujeito dos contrários.”152 

Assim como na dialética idealista a aufhebung seria inerente à idéia, na dialética 

de Feuerbach a suprassunção seria inerente ao objeto. O termo-médio determinista que 

torna a dialética de Hegel abstrata, mística, também se evidencia na aufhebung imante 

ao objeto idealizada por Feuerbach. Por isso Marx afirmará nos MEF que tal 

materialismo feuerbachiano encontra-se contaminado pela filosofia hegeliana, uma vez 

que só consegue fundamentar o ponto de partida do positivo através do esclarecimento 

da dialética abstrata.153  

Segundo Marx, Feuerbach só conseguira chegar ao “princípio subsistente 

positivamente fundado em si mesmo”154, contrapondo-o ao positivo absoluto ou ao 

absolutamente positivo de Hegel, somente  a partir do momento em que ele consegue 

explicar a filosofia hegeliana e ao esclarecer esta última. Contradiz-se, dessa forma, ao 

admitir, por um lado, a impossibilidade racional da superação de toda e qualquer 

contradição, e por outro, ao afirmar que os objetos conteriam em si a solução para todos 

os enigmas, como se na realidade efetiva tudo fosse somente racional, indo bem mais 

longe do que mistiscismo hegeliano, segundo o qual apenas o efetivamente real seria 

racional.155 Os objetos passariam, enquanto sujeitos, a subjugar a razão, enquanto esta 

não passaria de um predicado, ou de algo inferior, no silogismo feuerbachiano. Com 

isso se mantém a mesma subjugação idealista dos objetos. 

                                                 
151 FEUERBACH, L. Princípios da Filosofia do Futuro. p. 94. 
152 Ibidem, p.  90. 
153 Segundo Marx: “Feuerbach esclarece a dialética hegeliana e fundamenta com isso o ponto de partida 
do positivo, da consciência sensível”. In: MARX. K. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 118. 
154 MARX. K. Manuscritos Econômico-Filosóficos. Lisboa: Edições 70, 1993, p. 240. 
155 Segundo Paulo Menezes “nenhuma frase de Hegel provocara tanto escândalo” quanto a que afirma, 
segundo a tradução portuguesa de Orlando Vitorino da Filosofia do Direito de Hegel, que “o racional é 
real.” Para Menezes, a tradução correta da palavra Wirklich seria efetivo ou efetivamente real. Logo, o 
que seria realmente efetivo seria racional, e o racional o realmente efetivo, seguindo a lógica do tradutor 
brasileiro. In: MENEZES, P. Abordagens Hegelianas. Recife: UNICAP, 2004, p. 92. Tal perspectiva 
agrava ainda mais o teor escandaloso da frase hegeliana, uma vez que poderíamos deduzir, por exemplo, 
ser o Estado moderno um ente efetivamente real, como os críticos da época verificaram no pensamento de 
Hegel.  



 76

As descobertas a que Feuerbach chegara a partir de sua crítica ao sistema de 

Hegel, longe de apresentar um novo patamar filosófico correspondente aos anseios de 

uma época que não mais se conformava com soluções especulativas, acabava se 

aproximando da resignação idealista justificadora do real. Ao constatar isso, Marx passa 

a propor uma alternativa prático-teórica capaz de solucionar os problemas sociais de seu 

tempo, à medida em que vai se afastando do empirismo ingênuo de Feuerbach, cuja 

adaptação à ordem vigente se verificaria em Princípios da Filosofia do Futuro: “Não 

nos é permitido pensar as coisas de outro modo a não ser como ocorrem na realidade 

efetiva. O que na realidade está separado, também não se deve identificar no 

pensamento... as leis da realidade são também leis do pensamento”.156 

O caminho que Feuerbach aponta como resolução de todos os problemas não 

passa de uma especulação abstrata, idealizada e sem conexão com a realidade social e 

política da época. Trata-se de um humanismo empírico que concebe o homem através 

de sua particularidade circunscrita aos interesses da sociedade burguesa, em que os 

indivíduos encontram-se atomizados, estranhados de si e dos demais membros da 

sociedade, enquanto Marx parte do homem determinado pelo trabalho, e que somente 

pelo trabalho pode se autodeterminar, e efetivar-se transindividualmente. Entretanto, 

para isso precisa percorrer difíceis caminhos, que destoam desse otimismo exagerado de 

Feuerbach. Por conta disso, o termo médio que é o homem para Feurbach, não passaria 

de uma aufhebung abstrata, de um reflexo do homem atomizado que diz: “no próprio 

pensamento, também enquanto filósofo, sou um homem com os homens,”157 e ao 

mesmo tempo se contradiz ao afirmar: “a verdade não existe no pensamento, no saber 

por si mesmo.”158  Logo, ou os homens não existiriam com os homens no pensamento, 

ou a verdade existiria por si mesmo. Por fim, o verdadeiro projeto de Feuerbach não 

passaria de uma solução abstrata, de comunidade idealizada enquanto unidade de seres 

solipscistas e filósofos, onde a essência humana estaria contida e se fundaria enquanto 

um deus na “unidade do eu e do tu”.159 A partir daí, podemos afirmar em relação ao 

pensamento de Feuerbach que “deparamo-nos, pois, bem no centro de sua idéias, com a 

                                                 
156 FEUERBACH, L. Princípios da Filosofia do Futuro. p. 90. 
157 Ibidem,  98. 
158 Ibidem, p. 99. 
159 Segundo Feuerbach: A essência do homem está contida apenas na comunidade, na unidade do homem 
com o homem...”. FEUERBACH, L. Princípios da Filosofia do Futuro. p. 98. 



 77

sombra de uma ambigüidade, que vai resultar em todas as contradições de que seu 

pensamento é acusado”160. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
160  FREDERICO, C. Dialética e Materialismo – Marx entre Hegel e Feuerbach. Rio de janeiro: Editora 
UFRJ, 2006, p. 65. 



 78

3. O sujeito entre a vida e a morte 

 

 O panorama político-social da primeira metade do século XIX, na Europa, fora 

suficiente para Marx perceber que, enquanto a reflexão acerca da essência humana 

estivesse dissociada da ciência, não haveria solução para a dominação da mercadoria 

sobre seus verdadeiros produtores, quer dizer, sobre o proletariado. Apenas esta classe – 

o proletariado - representaria a possibilidade da efetivação concreta do sujeito, pois sua 

existência contrasta diretamente com os devaneios e misticismo da metafísica e da 

economia política.  

 Não se limitando a verificar que o capitalismo inverte a essência humana, Marx 

aponta a realidade prática, humanamente constituída, como a única saída para o caos 

que representa o sistema capitalista de produção.  Nossa essência não estaria num além 

idealizado, nem tampouco, num eu abstrato, mas na realidade concreta em que fora 

subtraída de nossa existência.  

 Não obstante, o tema do sujeito no pensamento marxiano parece se revestir de 

um caráter paradoxal, uma vez que não pode ser compreendido distante da problemática 

da utopia. Este conteúdo utópico é o que lhe dá validade e certeza objetivas, uma vez 

que não parte de uma justificação da realidade burguesa, como fizera o pensamento 

econômico liberal: “Nos manuais beatos da economia política, ao contrário, reina 

sempre o idílio. De acordo com esses manuais, nunca houve outros meios de 

enriquecimento senão o trabalho e o direito”161. Porém, “nos anais da história real, o que 

sempre tem prevalecido é, ao contrário, a conquista, a dominação, a rapina à mão 

armada, o predomínio da forca bruta.”162 

 A utopia do sujeito seria uma suspensão de juízo em torno da subjetividade 

metafísica, ou a confirmação desta última? O aparente paradoxo parece se acirrar à 

medida que suscitemos outras questões: a crítica de Marx à utopia acabaria negando 

consequentemente o sujeito, ou confirmaria sua existência nos limites da atual 

realidade? A crítica da utopia serviria para confirmar a existência do sujeito ou para 

decretar sua impossibilidade?  Estas questões foram levantadas por diversos pensadores, 

e demandam grande complexidade teórica. O escopo de nossa pesquisa consiste 

perceber os diversos posicionamentos acerca da problemática do sujeito no pensamento 

de Marx, procurando desenvolver uma interpretação crítica e, ao mesmo tempo, 

                                                 
161 MARX, K. A Origem do Capital – a acumulação primitiva. São Paulo: Global, 1977, p. 13. 
162 Ibidem, 13. 



 79

consciente das dificuldades inerentes ao tema pesquisado. Quanto mais o sujeito 

idealista pretendia ser um eu absoluto, mais se desligava da realidade. Diferentemente, 

ao compreendermos o sujeito enquanto um eu descentrado, uma utopia a ser realizada 

historicamente por meio da práxis, maiores são as possibilidade de nos aproximamos de 

sua efetivação, enquanto um ser social e histórico. Tal conclusão, a extraímo dos 

exemplos históricos, das revoluções operárias, cujas experiências demonstraram que, 

apenas a unidade dos trabalhadores pode resgatar a essência humana aviltada pelo 

capitalismo, sendo muito acertada aquela máxima marxiana: “Proletários de todos os 

países, uni-vos”. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 80

3.1 A Filosofia em Meio ao Caos de uma Época  

 

 É bastante compreensível que entre os séculos XVIII e XX tenha surgido um 

período histórico que, sem deixar de ser revolucionário, tenha-nos legado importantes 

reflexões em torno da práxis humana. Não seria exagero se, a exemplo do modo como 

Gramsci “alcunhou” o pensamento de Marx, utilizássemos o termo filosofia da práxis 

para designar as principais inquietações ou um dos temas que mais “preenchera” as 

mentes dos filósofos no século XIX. Estamos nos referindo a um período que talvez 

tenha possibilitado, como em raros momentos da história, uma efetiva sintonia entre 

teoria e ação, cujos reflexos certamente é atestado no desenrolar dos fatos históricos que 

se sucederam a partir de então, desembocando nas mais incríveis experiências de 

transformação social que a humanidade já conhecera. 

As teorias filosóficas que surgiram no século XIX, certamente evidenciam este 

clima social de um período histórico que sucedeu à Revolução Francesa e antecedeu à 

Revolução Russa, constituindo a vida e a obra de Karl Marx um bom exemplo para 

retratar esta época. Assim como o século XIX, este filósofo nasceu sob o impacto de 

importantes movimentos políticos, culturais e filosóficos, e foi certamente o principal 

mentor dos movimentos revolucionários que se sucederam a tal época. A magnitude, 

tanto das expectativas sociais desse período, quanto do pensamento de Marx - não seria 

exagero se afirmássemos que ambos chegam inclusive a se confundir -, só pode ser 

compreendida, por um lado, à luz das diversas influências herdadas das manifestações 

político-cultarais da época anterior, ou seja, o século XVIII, e por outro, através do 

impacto refletido no século XX oriundo dessa fase que Marx tão intensamente 

colaborou.  

  Somente aparentemente, as duas grandes revoluções, entre as quais desbota o 

século XIX, parecem comprimir este último, mas ao contrário, trata-se de uma fase em 

que as expectativas em torno de uma transformação revolucionária da sociedade 

começava a ganhar força em diversas partes do planeta.163 A literatura e os costumes em 

geral demarcam um novo sentimento que transborda nas ruas configurando uma 
                                                 
163 Segundo Marx, a história humana só poderia se realizar enquanto processo histórico-mundial, pondo 
fim “à imundície anterior” da pré-história em que o homem generalizava a penúria à medida que se 
restringia a uma vida local : “O proletariado só pode, portanto, existir à escala da história universal, assim 
como o comunismo, que é o resultado de sua ação, só pode concretizar-se enquanto existência histórico-
universal. Existência histórico-universal dos indivíduos, isto é, existência dos indivíduos diretamente 
ligada à história universal”. Apenas dessa forma seria possível superarmos a razão pela qual “Até hoje, 
tem-se feito da violência , da guerra, da pilhagem, do banditismo, etc., a força motriz da história”. 
MARX, K. A Ideologia Alemã I. Lisboa: Editoria Presença, 1980, p. 43-87.  



 81

verdadeira revolução cultural. Além do clima que contagia os grandes momentos 

revolucionários, enuncia a partir do exemplo da revolução francesa e das experiências 

contestatórias em geral, que os ideais revolucionários não constituem um fim em si 

mesmo - a ser ossificado nos limites do liberalismo como sempre pretendeu a burguesia 

-, mas que engendra uma teoria e uma ação que tendem cada vez mais a um único 

objetivo: a concretização prática das exigências humanas cuja possibilidade de 

efetivação o próprio processo histórico semeou, e por conta disso, tais necessidades não 

podem ser negligenciadas. Era preciso, portanto, vacinar-se contra todo tipo de 

bonapartismo, muito embora tal vacina não tenha se mostrado historicamente tão eficaz, 

uma vez que a teoria não pode resolver todos os nossos problemas, em especial os mais 

práticos ou políticos.  

 Essa efervescência social e cultural em que vivia a Europa do século XIX 

refletia bastante no interior da família de Karl Marx, e certamente daí adveio 

importantes traços de sua identidade teórica e pessoal. Seu pai, Heinrich Marx, “sob a 

influencia de Voltaire, de Rousseau, de Lessing e outros pensadores progressista do 

século XVIII, assimilou o espírito do século das luzes e era-lhe totalmente alheio a 

qualquer tipo doutrinarismo religioso”164. Os próprios vizinhos também contribuíram 

nessa assimilação cultural iluminista e ampliavam o horizonte intelectual do jovem 

filósofo: “Entre os que influenciaram o jovem Marx encontrava-se o barão von 

Westphalen, que era vizinho e mantinha relações de amizade com Heinrich Marx; 

interessava-se ... pela doutrina de Saint Simon, e tinha uma inclinação para o 

romantismo”165. Foi com a filha do Barão Westphalen que Marx veio a se casar em 

junho de 1843, e com que viveu toda sua vida. Jenny von Westphalen foi 

imprescindível à Marx, juntos sofreram e resistiram as agruras do capitalismo, mas 

como dizia o próprio Marx – certamente influenciado por essa história de amor que 

resistiu a tudo -, “porque é um ser que sofre seu tormento, [o homem] é um ser 

apaixonado.166  

Esta relação sentimental entre Marx e Jenny daria por si só um grande romance, 

cujo potencial cinematográfico a indústria cultural ainda não assimilou, porém, mais 

que isso, tal romantismo aduz uma grande motivação para o movimento socialista, e o 

exemplo que subjaz dessa relação configura um marcante testemunho de renúncia e 

                                                 
164 LÁPINE, Nicolai. O Jovem Marx. Lisboa: Editorial Caminho, 1983, p. 33. 
165 Ibidem, p. 33. 
166 MARX, K. Manuscritos Econômico-Filosóficos. São Paulo: Boitempo Editorial, 2004, p. 128. 



 82

compreensão, que faz dessa história real de amor uma grande referência e fonte tanto 

para os adeptos da nova história, para aqueles que preferem a história do cotidiano, 

quanto aos que optam pelos acontecimentos mais gerais sem subtrair os sentimentos ou 

a paixão, sem os quais, como já dizia Hegel, nada de grande seria feito no mundo. 

 Embora a cidade natal de Marx, Trier, não acompanhasse os índices de 

industrialização que vinham crescendo nas principais cidades européias, mas pelo 

contrário, resguardava os traços coloniais que a tornava uma das cidades mais antigas da 

Alemanha, representava, contudo, através de seus cidadãos, um espaço de forte vínculo 

com os ideais liberais franceses, uma vez que mantinha: 

 

 ... viva a memória da liberdade política de que, de 1794 a 1815, os 
habitantes de Trier tinham beneficiado como cidadãos da república 
Francesa e que em grande medidas e perdeu após a anexação da 
Província Renana à Prússia. Durante a revolução francesa de 1830, os 
habitantes de Trier leram e releram uma brochura que apelava para a 
luta pela libertação da Província Renana do domínio prussiano.167 

  

 É importante observar que o Senhor Heinrich Marx participara ativamente dessa 

atmosfera liberal crescente da cidade de Trier. Isto certamente ofereceu ao pai de Marx 

os fundamento morais de sua desfiliação oficial ao judaímos - requerido pelo 

desenvolvimento de sua carreira jurídica -, sem que lhe causasse nenhum 

constrangimento, do mesmo modo que Marx não se absteve em caracterizar a 

emancipação reivindicada pelos judeus alemães como destoante de uma reivindicação 

verdadeiramente humana em que deve-se apoiar toda luta por emancipação: 

 

... a emancipação política da religião não é a emancipação integral, 
sem contradições, da religião, porque a emancipação política não 
constitui a forma plena, livre de contradições, da emancipação 
humana.168 

 

 As preocupações sociais de Marx remontam desde sua adolescência, sendo 

muito conhecido o trabalho dissertativo desenvolvido quando este possuía apenas 17 

anos, intitulado de Um Jovem perante a Escolha de Uma Profissão. Tal texto pode “ser 

tomado como ponto de partida de seu desenvolvimento  intelectual”169, por encontramos 

traços que coadunam bastante com o conjunto de sua obra, uma vez que desvela uma 
                                                 
167 LÁPINE, Nicolai. O Jovem Marx, p. 34. 
168 MARX, K. A Questão Judaica. In: Manuscritos Econômico-Filosóficos. Lisboa: Edições 70, 1993, p. 
42. 
169 OLIVEIRA, Avelino Rosa. Marx e a Liberdade. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1997, p. 18. 



 83

transidividualidade entre as escolha particular de um indivíduo em busca de sua 

profissão, com o interesse da sociedade, tomada desde aí, como a meta de uma 

verdadeira satisfação particular.  Marx acaba concluindo nesta fase embrionária de sua 

vida teórica que, a felicidade para pertencer a milhões, como ele mesmo descreve com 

suas próprias palavras, não deve ser concebida enquanto fruição egoísta, mas que 

apenas socialmente se concretiza.  

A partir daí, compreendemos o quão importante era desde os primeiros passos da 

teoria marxiana, tratar dialeticamente o tema da emancipação humana, que desde muito 

cedo se apresentava para Marx enquanto questão prática, ligada, por exemplo, a escolha 

de uma profissão. Isso indicava, igualmente, a imbricação das escolhas pessoais com os 

assuntos universais e sociais, como por exemplo, o caso felicidade coletiva dos homens. 

De tudo isso talvez adviesse os inúmeros conflitos com que se deparara em sua vida 

universitária, marcada pela divisão entre a poesia e a necessidade de uma profissão que 

lhe garantisse uma sobrevivência digna capaz de permitir, ao menos, consolidar seu 

romance com Jenny von Westphalen, oriunda das camadas abastadas de Trier. 

 Não estaria prenunciando em 1835, ao atrelar a escolha profissional ao interesse 

coletivo, a necessidade que o acompanhou desde sempre, em combater a atomização 

capitalista do sujeito, optando o jovem Marx desde aí por uma concepção não atomizada 

da liberdade humana? Ao encarar a escolha individual como um meio para se atingir um 

fim coletivo, não estaria renunciando aos fins particulares e interesses meramente 

privados, atomizados, a favor do bem coletivo, algo que se verificaria, por exemplo, em 

sua própria escolha profissional ao priorizar o relacionamento com Jenny e os conselhos 

do pai, Sr. Heinrich Marx que o convenceu em levar a diante o bacharelado em direito? 

 Muito embora tenha procurado, por motivos de subsistência, seguir a carreira 

jurídica, não conseguiu se conter ante a atmosfera teórica que pode fruir em sua 

passagem seja, pela Universidade de Bonn, quanto a de Berlim, destacando-se não 

apenas na vida acadêmica propriamente dita, mas inclusive na participação dos ciclos 

estudantis que sempre representaram um misto de atividade política e intelectual ao 

mesmo tempo. Desde que ingressara em 1936 na vida universitária, Marx aprofundou 

seus conhecimentos em filosofia, história e literatura antiga, uma vez que estas áreas do 

saber sempre lhe despertara forte atração. Contudo, teve de sacrificar sua paixão pela 

poesia à medida que as demandas materiais lhe impunham obstáculos que somente uma 

estabilidade profissional poderia superá-los.     



 84

 Em 1837 Marx se transfere para a Universidade de Berlim, cujo ambiente 

intelectual certamente lhe proporcionaria horizontes mais nítidos e abrangente. Porém 

desde 1836 se interessa por associações estudantis e passa a freqüentar o Clube dos 

Poetas na Universidade de Bonn. Tal estilo engajado e apto a polêmica sempre foi uma 

constante na vida do jovem filósofo e sempre o acompanhou, ao ponto de transpor-se a 

sua filosofia, que em última análise podemos resumi-la de: militante e sempre engajada 

em polêmicas.  Não foi obra do acaso o fato de Marx chegar a comprometer sua saúde 

em 1838, devido sua intensa dedicação aos estudos filosóficos. Sentira-se tão 

conturbado ante o hegelianismo que chega a escrever para o pai relatando suas 

dificuldades. Em 1838 Marx ingressa no Clube dos Doutores, ciclo que abarcava os 

estudantes influenciados pelo hegelianismo e que buscavam aproximar tal filosofia dos 

anseios progressistas da época, e passa a se envolver intensamente nos debates dos 

ciclos universitários num tempo e espaço em que a filosofia hegeliana era tomada como 

fonte de inquietação filosófica e política ao mesmo tempo. Segundo Celso Frederico:  

 

Após a morte de Hegel, ocorrida em 1831, travou-se uma acirrada 
polêmica sobre o significado de sua herança intelectual. Em vários 
pontos desta haveria uma tensão, habilmente contornada por Hegel, 
que tudo conciliava e mantinha precariamente unido ... A esquerda 
hegeliana recorria ao caráter negativo da dialética para argumentar 
que o movimento ininterrupto da Idéia nunca cessa e, portanto, em 
sua macha ascendente, superaria o presente, negaria o Estado 
prussiano monárquico, anunciaria os novos tempos.170 

 

Certamente tais discussões foram fundamentais para a decisão marxiana em 

abandonar os estudos jurídicos e se voltar completamente para os estudos filosóficos. 

As contradições do sistema hegeliano espelhavam o caos político e econômico que 

passava a predominar no contexto social da época, e o contato que os estudos de 

jurisprudência lhe proporcionara com a Filosofia do Direito de Hegel lhe deixara 

certamente bastante atônito, por sugerir esta última uma conciliação entre filosofia e 

realidade por meio do estado moderno: 

 
É assim que este nosso tratado sobre a ciência do Estado nada mais 
quer reprsentar senão uma tentativa para conceber o Estado como 
algo racional em si. É um escrito filosófico e, portanto, nada lhe pode 
ser mais alheio do que a construção ideal de um Estado como deve 
ser. Se nele se contém uma lição, não se dirige ela ao Estado, mas 

                                                 
170 FREDERICO, Celso. O Jovem Marx – as origens da ontologia do ser social. São Paulo: 1995, p.21. 



 85

antes ensina como é que o Estado, que é o universo moral, deve ser 
conhecido: Hic Rhodus, hic saltus.  
A missão da filosofia está em conceber p que é, porque o que é, é a 
razão. No que se refere aos indivíduos, cada um é filho de seu tempo; 
assim também para a filosofia que, no pensamento, pensa seu temp. 
tão grande loucura é imaginar que uma filosofia ultrapassará o mundo 
contemporâneo como acreditar que um indivíduo saltara para fora do 
seu tempo, transporá Rhodus. Se uma teoria ultrapassar estes limites, 
se construir um mundo tal como entenda dever ser, este mundo existe 
decerto, mas apenas na opinião que é um elemento inconsciente 
sempre pronto a adaptar-se a qualquer forma. 
Um pouco modificada, a formula expressiva seria esta: Aqui está a 
rosa, aqui vamos dançar. 
O que há entre a razão como espírito consciente de si e a razão como 
realidade dada, o que separa a primeira da segunda e a impede de se 
realizar, é o estar ela enleada na abstração sem que se liberte para 
atingir o conceito. 
Reconhecer a razão como rosa na cruz do sofrimento presente e 
contempla-la com regozijo, eis a visão racional, medianeira e 
conciliadora com a realidade, o que procura a filosofia daqueles que 
se sentiram alguma vez a necessidade interior de conceber e de 
conservar a liberdade subjectiva no que é substancial, de a não 
abandonar ao contingente e particular, de a situar no que é em si e 
para si.171 

 

   Dessa forma, os jovens hegelianos “censuravam” Hegel por não ter se 

preocupado com o futuro, por ter esbanjado confiança no Estado tal como este se 

apresentava na prática, ao ponto de comparar no prefácio supracitado a filosofia com o 

Estado, a razão com o efetivo e nunca com aquilo a que o mundo deva ser transformado, 

ou seja, com uma utopia ou um projeto de transformação social. Alguns jovens 

hegelianos, entre eles, August von Cieszkówski, se empenharam bastante em apontar os 

limites e a resignação do idealismo hegeliano, como nos mostra Celso Frederico: 

 

A dialética hegeliana, sem especular sobre o futuro, sem avançar para 
frente, estava incompleta ... O conhecimento do futuro era possível 
por meio da emoção, do pensamento e, sobretudo, pela vontade, pela 
práxis, levantada pela primeira vez entre os jovens hegelianos por 
Cieszkowski, seria retomada por Marx a partir de 1844.172 
 

 Se por um lado, encontramos nos MEF o conceito de práxis já tematizado pelos 

jovens hegelianos como fica evidente na citação acima, por outro, tal obra engendra 

uma crítica dos jovens hegelianos em geral, que segundo Marx não possuíam uma 

relação crítica e séria com a filosofia de Hegel, exceto Feuerbach. Por certo, a dimensão 
                                                 
171 HEGEL, G.F. Prefácio aos Princípios da Filosofia do Direito. In: Princípios da Filosofia do Direito. 
Lisboa: Guimarães Editores, 1990, p. 14 -15. 
172 FREDERICO, Celso. O Jovem Marx – as origens da ontologia do ser social. p. 22. 



 86

que a questão da práxis assume na teoria marxiana é bem diferente desse especular 

sobre o futuro,173 que não só Cieszkowski, mas também Feuerbach proclamaram em 

suas filosofias. Além disso, Marx sempre criticou também as utopias de um modo geral, 

e em sua crítica da filosofia do direito hegeliano, abjura o idealismo, a forma 

especulativa, e ausência de um rigor científico nas análises hegelianas, diferenciando-se 

um pouco das críticas acometidas por um certo espanto ensejado pelo realismo político 

advindo da contemplação do estado que na Filosofia do Direito de Hegel é concebido 

como um guia que nos conduz a deus.    

Uma vez que há não só nos MEF, como na evolução do pensamento de Marx em 

geral, uma constante releitura crítica do pensamento de Hegel, que o afasta mais que 

aproxima dos jovens hegelianos em geral, inclusive de Feuerbach, como se verifica nas 

Teses Sobre Feuerbach de 1845, por exemplo, acreditamos que não se pode pensar a 

práxis sem uma crítica consistente da dialética idealista, diferentemente da juventude 

hegeliana que acreditava já ter estabelecido o desfecho em relação à compreensão 

filosófica da obra de Hegel. Marx surpreende a todos, demonstrando a fragilidade das 

argumentações anti-hegelianas, com que se arvorava a moderna crítica alemã 

improcedentemente em querer superar a todo custo as idéias sobre as quais ainda 

erigiam muitas da suas opiniões.  

Destarte, o desafio de coadunar as expectativas dos setores marginalizados da 

Europa, que começavam a despertar para a transformação do cenário social vigente 

através de uma alternativa racional amparada nos crescentes avanços da filosofia e da 

técnica da época, impulsionou não apenas o Jovem Marx à prática e reflexão de cunho 

radicalizado, mas representa o espírito de uma geração que desde a morte de Hegel, já 

não suportava as discrepâncias profundas entre o agir e o pensar. Por mais que 

divergisse dos jovens hegelianos, não podemos descartar a influência e a importância 

deste setor da intelectualidade alemã para o desenvolvimento teórico não só de Marx, 

mas para a história política e cultural do século XIX, e cujo legado usufruímos até os 

dias atuais. Não há outro movimento que tenha preenchido as lacunas deixadas pelo 

idealismo alemão, senão aquele que denominamos de hegelianos de esquerda ou de 

                                                 
173 Na Ideologia Alemã Marx apresenta o comunismo como algo inerente aos anseios de uma época ou 
momento histórico, diferente da utopia especulativa jovem-hegeliana e do conservadorismo anti-utópico 
hegeliano: “Para nós, o comunismo não é um estado que deva ser implantado, nem um ideal a que a 
realidade deva obedecer. Chamamos comunismo ao movimento real que acaba com o atual estado de 
coisas. As condições deste movimento resultam das premissas atualmente existentes”. MARX, K. A 
Ideologia Alemã I. p. 42. 



 87

jovens hegelianos, que bem mais que discípulos do idealismo, subverteram a ordem 

filosófica e política da época. 

 Em 1842 Marx ingressa na Gazeta Renana, órgão oposicionista em que os 

jovens hegelianos aliados à jovem burguesia local combatiam principalmente as 

mediadas autoritárias do estado prussiano, representado nessa época por Frederico – 

Guilherme IV que ascende ao trono em 1840, contrariando todas as expectativas, tanto 

da burguesia liberal, quanto dos setores médios da intelligentsia com sua política 

conservadora e autoritária. As esperanças em torno de seu governo eram tantas, que 

Bruno Bauer chegou muito esperançosamente a compor versos em homenagem ao 

monarca. Entretanto, as esperanças de reformas constitucionais e da unificação da 

alemanha foram logo frustadas, como relata Rubens Enderle, em seu artigo “O Jovem 

Marx e o ‘Manifesto Filosófico da Escola Histórica do Direito’”.174  

 A esperança nutrida em torno de Frederico Guilherme IV pelos setores mais 

adiantados da época se dava no sentido de pretender transformar a Prússia num estado 

racional, tal como Hegel já considerava realizado, perfazendo tal expectativa mais que 

uma questão política, porém principalmente filosófica. Basta observarmos o desfecho 

que a decepção ante tal governo gerava na intelectualidade da época. A intensa censura 

aos órgãos de impressa, o afastamento de professores hegelianos das universidades, 

inclusive do Bruno Bauer, e um ministério extremamente retrógrado inspirado em ideais 

românticos e pietistas constituíram as primeiras medidas do novo governo, motivando a 

oposição principalmente dos setores liberais e democráticos de então a este governo, em 

especial dos hegelianos. Tal cenário fomentou ainda mais as críticas contra não apenas o 

estado prussiano, ou contra o estado moderno, mas contribui para desvelar a essência do 

estado e arrefecer as ilusões em relação a este.  

 A partir daí, ou seja, do ano de 1942, temos um Marx jornalista e filósofo. Seus 

primeiros artigos revelam uma enorme preocupação em torno filosofia hegeliana, tal 

como podemos perceber através de suas críticas à Gustav Hugo, autor da obra Manual 

de Direito Natural, como uma filosofia de direito positivo, especialmente de direito 

privado (1799), cujo conteúdo conservador perpetrava-se cada vez mais na conjuntura 

política então instalada, e por isso a necessidade de criticá-lo, tal como Max se colocou 

a fazer. Sua denúncia ao caráter egoísta do interesse privado tão comum à sua obra 

como um todo, certamente firmara-se a partir dos exemplos práticos do dia-a-dia 

                                                 
174 ENDERLE, Rubens. O Jovem Marx e o ‘Manifesto Filosófico da Escola Histórica do Direito”. Crítica 
Marxista. Rio de Janeiro: Editora Revan, Vol. 20.2005, p. 111.   



 88

propiciados a partir de sua experiência na redação do jornal (como o exemplo dos 

proprietários de florestas denunciados por ele na Gazeta Renana), cristalizando-se 

também através de suas análises em torno da filosofia do direito e do estado de Hegel, 

bem como dos intérpretes e críticos deste último.  

 As questões tanto jurídicas, quanto relacionadas ao estado passaram a ocupar um 

espaço considerável nas reflexões marxianas de 1842 a meados de 1844, justamente 

porque as mínimas garantias constitucionais e sociais eram negligenciadas, tornando 

insuportável o clima político no território prussiano, ao ponto do exílio tornar-ser a 

única saída.  Desse período podemos ver emergir sua prioridade em relação às questões 

sociais vistas como categorias centrais de sua filosofia. A liberdade de imprensa, as 

questões trabalhistas, a dignidade aviltada em todas as esferas da vida humana, dão a 

base sobre a qual Marx começa a desenvolver sua lógica própria para compreender tais 

fenômenos sociais e sua relação com a filosofia. Em seu primeiro artigo, traduzido por 

Avelino da Rosa como Advertências Sobre o Recente Código de Censura Prussiano175, 

demonstra o perfil enfático com que Marx sempre corajosamente se posicionou ante os 

desmandos autoritários do estado da época, aponto que a melhor saída para a censura 

era sua abolição. 

 A carreira universitária que Marx pretendera substituir pela jurídica, relaciona-se 

principalmente com sua vontade política em querer influenciar no debate ideológico da 

época. Em 1841 obtêm o doutoramento com uma tese sobre as Diferenças Entre as 

Filosofias da Natureza em Demócrito e Epicuro176, revelando desde aí uma dialética 

materialista em torno da problemática da liberdade, e uma preocupação em fazer da 

filosofia antiga um instrumento de intervenção social.  

 O próprio ambiente intelectual em que Marx estava inserido desde o início de 

seus trabalhos acadêmicos para fim de seu doutoramento, constitui um importante 

indicativo para a compreensão da relação de suas idéias filosóficas com o contexto 

político que sua filosofia pretende alterar. Marx encara a filosofia nesse período como 

uma forma de atuação política, e faz da própria discussão em torno dos “antigos”, um 

meio para auxiliá-lo na compreensão e no alicerçamento de sua crítica do hegelianismo 

e do antihegelianismo crescente.  

                                                 
175 OLIVEIRA, Avelino Rosa. Marx e a Liberdade. p. 52. 
176 MARX, K. Diferenças Entre as Filosofias da Natureza em Demócrito e Epicuro. Global Editora: São 
Paulo. 



 89

 Mesmo para quem o jovem Marx é definido como um jovem hegeliano, como 

por exemplo, Hans-Georg Flickinger, em tal tese Marx já haveria “buscado, assim, a 

validade e os limites objetivos da concepção sistemática de Hegel”177, sevindo-se de sua 

“analise imanente da teoria hegeliana para ultrapassá-la, [revelando] consciência 

altamente desenvolvida quanto aos problemas metodológicos de um conhecimento 

objetivo”.178 Como podemos observar, no modo com que inicia sua interlocução com 

Hegel - de forma bastante crítica, e ao mesmo tempo com a esperança de através do 

conteúdo dessa  interlocução poder encontrar soluções capazes de nortear a embaraçosa 

situação política e social de seu tempo, que não podia ser compreendida sem possuir de 

antemão uma clara postura ante o hegelianismo -, Marx se debruça sobre tal filosofia 

mais enquanto um militante político, do que enquanto um discípulo, como muitos 

costumam provocativamente sustentar. Deste 1941 o pensamento marxiano percebe a 

distância em que se encontrava a filosofia de Hegel em relação a seus críticos e seus 

seguidores, podendo o jovem Marx a partir desta constatação prever  a distância a que 

seu vôo terá de alçar afim de sobrevoar horizontes que o hegelianismo já não poderia 

mais alcançar.  

 A partir daí subentende-se a progressiva necessidade de Marx em estreitar cada 

vez mais sua teoria com o mundo concreto da práxis social. As crescentes mudanças 

sociais na Europa decorrentes da revolução industrial provocavam sensíveis mudanças, 

principalmente nas grandes cidades que começavam a ficar “abarrotadas” devido às 

crises geradas no campo pelo capitalismo devastador.  O proletariado representava o 

que havia de mais importante nessa novidade que era o ethos dessa época que começava 

a surgir. A burguesia já não inspirava a esperança que no século XVIII a massa ainda 

depositava nessa classe:  

 

Assim vemos, na França, a constituição de agrupamentos e correntes 
operárias autônomas separados do republicanismo ou do jacobinismo 
puramente burgueses: é o rápido desenvolvimento das ´unioes 
operarias`, das sociedades de resistência, das sociedades secretas de 
composição e ideologia operaria, do comunismo neobabovista, é a 
onda de coalizões, greves, tumultos e insurreições populares. Na 
Inglaterra, os trade-unions se desenvolvem, as massas operárias se 
organizam politicamente (cartismo), as greves e as sublevações se 
sucedem. Na Alemanha, as principais associações operarias aparece e 
também as primeiras revoltas dos trabalhadores. No exílio, os 

                                                 
177 FLICKINGER, Hans-Georg. Marx e Hegel – o porão de uma filosofia social. São Paulo: L&PM 
Editores, 1986 p. 28. 
178 Ibidem, p. 29. 



 90

artesões alemães constituem sociedades secretas babovistas. Em 
suma, a classe operária européia aparece na cena da História: começa 
a agir por suas próprias organizações e a esboçar seu próprio 
programa.179   

 

 

 Tanto a experiência na Gazeta Renana e os debates nos círculos filosóficos da 

época, quanto a efervescência política advinda dos movimentos sociais da época, 

possibilitaram um estreitamento progressivo de Marx com os ideais socialistas. Segundo 

Michael Löwy, 1843 “foi o ano da ruptura definitiva dos jovens hegelianaos com o 

estado prussiano e o liberalismo burgues,”180 o que determinava um novo horizonte 

político que não mais nutria esperanças nas forças nem políticas, nem ideologicamente 

dominantes, o que abria caminho para uma radicalização dos setores mais avançados. 

Não por coincidência, nesse ano de 1843, Marx havia preparado sua crítica do estado 

hegeliano, que culminaria com sua Crítica da Filosofia do Direito de Hegel, o que 

demonstra sua sintonia com os fatos e expectativas do movimento político em ebulição.  

 Remonta a 1844 o momento em que podemos demarcar a adesão de Marx ao 

comunismo, a partir de seu contato tanto com a literatura socialista parisiense, quanto 

com os grupos revolucionários que inundava a capital francesa de ideais igualitários. O 

jacobinismo que impregnava o movimento prático dos grupos proletários certamente 

exerceu enorme influência sobre a teoria marxiana, não refletindo uma interesse 

passageiro ou imediato com o qual o pensamento marxiano teria se apropriado 

automaticamente. Mas ao contrário, em 1844, quando redige os MEF, observamos a 

preocupação de Marx em estabelecer uma relação crítica com as idéias e práticas 

políticas em geral, cimentando paulatinamente, a partir de profundas reflexões 

filosóficas e científicas, seu caminho rumo a uma teoria revolucionaria consistente, cuja 

solidez nos beneficiamos até os dias atuais.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                 
179 LÖWY, Michael. A Teoria da Revolução no Jovem Marx. Petrópolis: Editora Vozes, 2002, p. 51.  
180 Ibidem, p. 73.  



 91

3.2 Os Descaminhos do Trabalho Rumo à Verdadeira Propriedade 

 

 Sempre que se refere ao sujeito, nos MEF, Marx o associa a um ser que ainda 

não se efetivou, criticando toda tentativa de se compreender “o homem enquanto um 

sujeito pressuposto”181, nos limites de uma história que ainda não é verdadeiramente 

humana. A partir daí, deduzimos uma utopia marxiana do sujeito, decorrente do fato de 

que o homem ainda não efetivou sua essência na prática, e que tal constatação, ao invés 

de nos desanimar, deve servir de fundamento para que os indivíduos venham a se tornar 

sujeitos de sua própria história. 

 Talvez, decorra desse elemento teleológico com que Marx encara a 

subjetividade humana nos MEF, que Lukács em sua Ontologia do Ser Social, tenha nos 

advertido ser “ natural que o jovem Marx não fosse capaz de atingir uma colocação 

ontológica direta e consciente em seus primeiros escritos, ainda influenciados por 

Hegel” 182. Não queremos dizer com isso que os MEF sejam, do ponto de vista 

lukacsiano, apreendido enquanto um texto de juventude, tal como, por exemplo, era 

classificada por este a tese doutoral escrita em 1841 por Marx. Até porque de acordo 

com o filósofo húngaro, o modo de investigação concreto-ôntico ou ontológico 

subsistente no pensamento marxiano encontraria 

 

... sua primeira expressão adequada nos Manuscritos Econômico-
Filosoficos, cuja originalidade inovadora consiste, não em ultimo 
lugar, no fato de que, aqui – pela primeira vez na história da filosofia 
-, as categorias econômicas aparecem como as categorias da 
produção e reprodução da vida humana, tornando-se assim possível 
uma descrição ontológica do ser social sobre as bases materialistas183. 
 

 
 Entretanto, o próprio Lukacs reconhece que, “a cuidadosa e cada vez mais 

profunda compreensão crítica da dialética hegeliana, culmina numa clara repulsa do 

modo pelo qual o marxismo era entendido até então.”184 Observamos que, para ele, uma 

compreensão acertada do hegelianismo servia de duro golpe contra o dogmatismo e o 

ecletismos crescentes. Algo que se confirma à luz da própria crítica de Marx contra a 

juventude hegeliana, cujo teor consistia em demonstrar a superioridade de Hegel ante o 

                                                 
181 KARL, Marx. Manuscritos Econômico-Filosóficos. São Paulo: Boitempo Editorial, 2004, p. 118. 
182 LUKÁCS, G. A Ontologia de Marx: Questões Metodológicas Preliminares. Ontologia do Ser Social. 
In: NETTO, José Paulo (Org.). Georg Lukács. Sociologia São Paulo: Editora Ática, 1992, p.88. 
183 Ibidem, p. 102. 
184 Ibidem, p. 106 



 92

que ele denominava de moderna crítica filosófica, ainda imersa no idealismo e carente 

de modernidade em suas análises sempre voltadas para o velho mundo. Se os MEF 

representam por um lado essa “originalidade inovadora”, por outro dá início a um 

intenso processo de interlocução com a filosofia de Hegel, sem vislumbrar ainda 

latentemente neste último, mas apenas ocultamente185, alguma tendência materialista. 

Por conta disso, não podemos “classificar” tais manuscritos naquela fase de maturidade 

assinalada por Lukács, em que Marx ao mesmo tempo que se afasta conscientemente de 

Hegel, se convence dos elementos materialistas inerentes ao idealismo objetivo:   

 

... enquanto tanto Marx quanto Engels, no processo de seu 
afastamento consciente de hegel, põe no centro da sua argumentação 
e da sua polêmica, com inteira razão, a marcada oposição entre o 
idealismo hegeliano e o materialismo por eles renovado, passam a 
sublinhar com força, ao contrário,  numa etapa posterior, as 
tendências materialistas que atuam de modo latente no interior do 
idealismo objetivo.186 
 
 

Dessa forma, mesmo que não demarquemos os MEF na mesma “circunscrição” 

epistemológica da tese doutoral de Marx escrita em 1841, e os vejamos enquanto um 

primeiro passo rumo à fase de maturidade da teoria marxiana, acreditamos que esta obra 

não representa o melhor exemplo, nem de ruptura com o hegeliamo, nem de 

confirmação de tendências materialistas explicitadas por Hegel no interior de seu 

próprio sistema idealista. Apesar de seu esforço em através da desmistificação da 

filosofia de Hegel, erigir também as bases da superação desta última, não podemos, 

contudo, afirmar que em 1844 se disfarça por completo a influência de Hegel sobre o 

pensamento marxiano, e isto implica num grave empecilho que compromete a descrição 

ontológica vislumbrada por Lukacs no interior desses manuscritos redigidos em Paris.  

Além do mais, a não observância, por parte de Marx em 1844, dessas tendências 

materialistas explícitas no sistema de Hegel, parece confirmar, segundo a lógica do 

próprio Lukács, que apenas numa etapa posterior aos MEF podemos falar de uma 

maturidade plena do pensamento Marx. Logo, embora haja um afastamento consciente 

em relação ao pensamento de Hegel nos MEF, esta obra estaria bem mais próxima 

daquela fase em que a influência hegeliana impossibilitaria o jovem Marx de atingir 

                                                 
185 Marx deixa bem claro nos MEF que os elemento críticos da obra de Hegel aparecem de forma oculta, 
principalmente, na Fenomenologia do Espírito. Ver nota 101. 
186 LUKÁCS, G. A Ontologia de Marx: Questões Metodológicas Preliminares. Ontologia do Ser Social. 
In: NETTO, José Paulo (Org.). Georg Lukács. Sociologia, p.  88. 



 93

conscientemente uma colocação ontológica, como se verificaria nos seus primeiros 

escritos, do que propriamente possibilitaram efetivamente, a partir de sua originalidade, 

uma “descrição ontológica do ser social.”187 

Depende dessa discussão em torno do estatuto metodológico da filosofia 

marxiana, a compreensão de inúmeras categorias elaboradas por Marx, uma vez que 

este não se limitou a uma influência ou modelo determinado. Inversamente, insere-se 

em amplas discussões em torno de diversas matizes de pensamento, e dessa complexa 

investigação procura orientar-se, buscando sempre o meio mais eficaz para fazer da 

filosofia um instrumento de transformação social. Assim, acreditamos haver uma 

ontologia no pensamento de Marx, porém não como aquela de Parmênides, em que o 

não-ser não passava de uma ilusão, mas que partindo do ser-social, essa ontologia não 

subtraia o elemento relacional, tal como Etiene Balibar reivindicou para demonstrar o 

caráter transidividual do ser humano, em seu constante vir-a-ser. 

Se por um lado, o conceito de propriedade serviu durante séculos para justificar 

uma metafísica do homem enquanto ser egoísta, isto não passaria de uma generalização 

abstrata elaborada a partir dos interesses dos proprietários privados. Isto denota mais 

uma apropriação pelas classes dominantes do pensamento e das categorias elaboradas 

historicamente no interior da própria filosofia, sempre hegemonizada enquanto 

sistematização do saber por tais interesses, do que propriamente a realidade do ser e 

consequentemente de várias teorias que procuram compreender o real. A ideologia 

burguesa sempre se arvorou em definir a si próprio, seja por meio da filosofia, ou da 

economia política, contaminando as bases do pensamento que doravante tentam explicar 

o desejo, o interesse, a apropriação humana de sua essência, o próprio ser do homem. 

Por outro, Marx empreenderá uma batalha para livrar, não só a teoria dessa armadilha 

arquitetada pelas classes dominantes, mas inclusive alguns setores do movimento 

comunista que dela tornara-se vítima ao defender um retorno “... à simplicidade não 

natural do ser humano pobre e sem carências ...”188 . Segundo Sérgio Lessa: 

 

“..., nem a ontologia tem como sua única possibilidade o horizonte 
metafísico tradicional, nem, por outro lado, é possível a constituição 
de qualquer concepcao de mundo autenticamente revolucionaria sem 
que resolvamos algumas questões ontológicas mais tradicionais, entre 
elas e acima de tudo, a questao da essência humana. 

 

                                                 
187 Ibidem, p. 102. 
188 KARL, Marx. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 104. 



 94

  

Marx distingue a propriedade enquanto reapropriação humana de sua essência, 

daquela propriedade circunscrita ao interesse particular, mostrando-nos como esta 

última substitui a essência humana pelo estranhamento de nossa própria humanidade. 

Daí parte para mostrar que a economia-política não explica a propriedade privada, mas a 

concebe como lei dada e acabada, sob a qual não restaria nada ao homem senão 

submeter-se às injunções do proprietário. As propriedades humanas tornaram-se 

estranhas ao próprio homem, que submetidos ao sistema capitalista, tem a sua essência 

humana subjugada pelo capital. Para o capitalista apenas esta estranheza não lhe é 

estranha, fazendo do estranhamento a base de toda relação social. O homem passa a ser 

um produto, e como toda mercadoria, vai perdendo cada vez mais seu valor a partir dos 

caprichos do mercado, da “evolução” de seu ser e de suas carências que passam a ser 

tomadas como um obstáculo, transfigurando-se num “ser desumanizado, tanto 

espiritualmente, quanto corporalmente”.189 

Nesse sentido, não podemos nos guiar por essa lógica alienante a que somos 

conduzidos pelo capital, que subsiste inclusive quando o rechaçamos, tal como aquele 

comunismo “rude” descrito por Marx, que ao invés de compreender cientificamente os 

fenômenos econômicos, passa a negar moralmente sua existência, tentando combater 

apenas com a vontade ou com a negação dos desejos, aquilo que se mascara de interesse 

humano, mas que na verdade é nossa destruição.  

Não é possível compreender a propriedade privada sem apreender sua relação 

com o trabalho, com o capital, e por conseguinte, a relação destes dois últimos. Se a 

economia política partia do estranhamento enquanto uma determinação natural que se 

auto-estabelece, Marx a concebe enquanto uma realidade que devemos superar. O 

estranhamento é uma determinação a que somos acometido no regime capitalista de 

produção, não enquanto uma condição natural sobre a qual  involuntariamente o 

capitalismo se forjou. Todavia não foi por obra do acaso, da ausência do assentimento 

humano que o irracionalismo do capital se efetivou. O irracionalismo capitalista não é 

uma determinação natural a que tenhamos de nos acostumar e resignar por ser o 

inconsciente a essência do nosso ser, como postula a pós-modernidade. Dessa forma, o 

marxismo se projeta muito além tanto do naturalismo-positivista, quanto do 

irracionalismo pós-moderno, demonstrando que o estranhamento é a base da qual parte 

                                                 
189 KARL, Marx. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 93. 



 95

não apenas a economia política, mas a filosofia idealista-irracional. Exemplo disso seria 

a dialética hegeliana que substitui o fundamento humano dos processos mediadores das 

contradições, por determinações inumanas apreendidas pelos próprios homens enquanto 

abstrações da realidade, já que se impõe sobre os homens com seu próprio 

consentimento.   

Marx enxerga o trabalho como essência subjetiva da propriedade privada, 

enquanto o homem alienado, estranhado, transformado num objeto seria a essência 

objetiva do interesse privado, sem o qual o capital não se efetivaria. O trabalhador reúne 

em si a contradição de ser ao mesmo tempo trabalho e mercadoria. O capital sem 

trabalho não teria o poder de determinar as relações humanas, de ser o único sujeito no 

regime capitalista de produção. 

 O homem diante da propriedade privada se relaciona tanto com o trabalho, 

quanto com o capital, e por ser o trabalho uma essência subjetiva é que o homem pode 

nele se reconhecer, ao mesmo tempo em que estranha o capital, que lhe é algo não 

apenas exterior, mas também estranho. Dessa forma, o trabalho desponta como o lado 

subjetivo determinante para propriedade, sem o qual o capital não se efetivaria, mas que 

não o determina sob o regime de alienação. O trabalho alienado é em última análise a 

propriedade alienada de si, a propriedade privada enquanto negação do ser em geral. 

Esta carência absoluta de sua essência só é percebida pelo homem quando este se 

confronta na prática com a dominação social da propriedade privada, que se tornara 

latente a partir do desenvolvimento industrial.  

 Os caminhos que levariam o homem a se reconhecer não podem ser mais 

definidos por meio da especulação, nem através de uma dialética abstrata. Apenas 

socialmente o homem se volta para si e este reconhecimento só tem sentido quando 

baseado nas relações de trabalho em transformação. A verdade da certeza de si para o 

trabalhador pode até ser aquele “delírio báquico em que não haveria membro que não 

estivesse ébrio.”190 Hegel, porém, equivocou-se ao imaginar que a embriaguêz do 

escravo se confundiria com a do senhor, nauseado este último até sua vertigem lhe 

deixar  completamente de cabeça para baixo, completamente alienado de si, como  

Marx caracterizou a dialética hegeliana. Ao contrário, a embriaguêz do trabalhador é 

                                                 
190 HEGEL, G.F. A Ciência da Lógica In: Enciclopédia das Ciências Filosóficas. São Paulo: Loyola, 
1995. 



 96

aquela do frevo, que “entra na cabeça, toma conta o corpo e acaba no pé,”191 na ação 

revolucionária que nos faz cair “no passo para a vida gozar”, como nos ensinou os 

escravos e operários pernambucanos. Essa embriaguêz advinda do frevo, dos 

trabalhadores e dos escravos que viveram a escravidão concretamente, em vida, pode 

ser comparada aquela ação teleológica a que nos remete o ato de trabalhar; e assim 

como não podemos prescindir de uma ação teleológica no do ato do trabalho, não é 

possível prescindir também do elemento subjetivo que tal ato implica, entretanto: 

 
 “Contudo, o fato da teleologia ser necessariamente posta pela 
consciência não a reduz a mera e simples pulsão da subjetividade. 
Sem subjetividade não há teleologia – mas a consciência, assim como 
a teleologia, apenas existe no interior do ser social e, portanto, em 
relação com sua materialidade... A teleologia portanto, não é mera 
pulsão da subjetividade nem simples elevação à subjetividade das 
categorias do real (embora, como  veremos, sem uma e outra 
ateleologia não seria possível).192   

 

À medida que o trabalho aparece enquanto produção da atividade humana 

dominada pelo capital, as relações que os homens engendram com a natureza, com a 

sociedade, entre si e consigo mesmo, são todas contaminadas por esta atividade estranha 

que tem por base o trabalho estranhado, alienado. É daí que se origina também o 

estranhamento humano em relação à apropriação real da vida humana, como se fosse 

um pecado desejar, e querer fruir as coisas. Como nos mostra Hokheimer: “a estas 

condições [da propriedade privada] reagiram os utopistas com a palavra de ordem: a 

culpa é da propriedade.”193 Ao não perceberem a essência subjetiva da propriedade, 

desconhecem as causas da propriedade privada, e se tornam dela reféns. Deve-se à 

alienação do trabalho o fato das mercadorias agirem sobre os indivíduos como se 

fossem sujeitos; do contrário, teríamos de admitir que a propriedade seria um sujeito 

também. 

 O capital passa a dominar os homens, se torna sujeito, enquanto os homens são 

produzidos como mercadorias, porém esta dominação tem por base a alienação do 

trabalho enquanto uma essência subjetiva, humana. O estranhamento também é social, 

se introduz na realidade humana a partir dos homens entre si, e que não exclui a relação 

                                                 
191 BANDEIRA, L. Voltei, Recife. In: VALENÇA, A. Marco Zero – ao vivo. Rio de Janeiro: Records, 
2006.  
192 LESSA, Sergio. O mundo dos Homens – trabalho e ser social. São Paulo: Boitempo Editorial, 2002, p. 
71- 72.  
193 HORKHEIMER, Max. Origens da Filosofia Burguesa da História. Lisboa: Editorial  Presença,1984, 
p. 76.   



 97

do homem consigo próprio. Marx chega a denominar de não-existencia, de um puro 

nada, a posição do homem que se encontra na condição do trabalhador. Este nada 

enquanto angústia que Heiddeger atribui ao Dasein, Marx já vislumbrara no ser-aí do 

proletariado. Isto significa que os objetos perdem sua condição natural e social, 

transformados em seres especiais, divindades sobre-naturais, ou seja, em capital. Esta 

oposição entre trabalho e capital levada ao extremo “é necessariamente o auge, a 

culminância e o declínio de toda a relação”.194 

A partir dessa visão, Marx procura estabelecer uma relação crítica, não apenas 

contra os defensores do capital, mas através do auxilio de explicações racionais, que 

modifiquem a realidade social Procura também encontrar uma saída para os equívocos 

que circundam o próprio ambiente político e filosófico em que transitam os próprios 

trabalhadores e seus aliados. Segundo Luis Vicente Vieira,  

 

Primeiramente, ao descobrir que a base da propriedade privada é o 
trabalho alienado, nele localizou a origem do desenvolvimento das 
formas capitalistas de propriedade privada. Torna-se-ia, desta 
maneira, evidente que a medida que se abole a propriedade privada 
sem a abolição do trabalho alienado jamais ocorreria um 
enfraquecimento radical no capitalismo. Essa descoberta permitiu a 
Marx opor-se aos socialistas utópicos ao mostrar que a preconizada 
reforma da propriedade privada, por eles reivindicada, não iria afetar 
a condição básica do capitalismo – o trabalho alienado.195 
 
 

 Apenas quando transformada em um poder histórico-mundial, exercendo seu 

pleno domínio sobre os homens, é que podemos vislumbrar o princípio do 

dilaceramento sobre o qual a propriedade privada está assentada. Segundo Marx, “Na 

medida em que fazem da propriedade privada, em sua figura ativa, sujeito, acabam 

fazendo, ao mesmo tempo, do homem, essência, e simultaneamente do homem enquanto 

não-ser, ser”196. Sendo assim, esta contradição não passa do próprio princípio com que 

se originou a propriedade em geral, e quanto mais se desenvolve este conflito entre o 

trabalhador e o propriedade, mais se concretiza a essência contraditória da propriedade 

privada. A indústria moderna representa a tensão por excelência, a partir da qual se 

expõe “a figura objetiva tornada completa da propriedade privada”197, possibilitando 

                                                 
194 KARL, Marx. Manuscritos Econômico-Filosóficos, p. 93. 
195 VIEIRA, Luiz Vicente. Marx e a crítica Social após Rousseau. A Democracia em Rousseau – a recusa 
dos pressupostos liberais. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1997, p. 128. 
196 KARL, Marx. Manuscritos Econômico-Filosóficos, p. 100. 
197 KARL, Marx. Manuscritos Econômico-Filosóficos, p. 102 



 98

no plano histórico global, a superação da oposição indiferente entre propriedade e não-

proprietários - tomada enquanto contradição efetiva apenas quando  “concebida como a 

oposição entre o trabalho e o capital”198. 

 Ao ocupar o imaginário da época moderna, a propriedade privada pôde ser 

dissecada teoricamente, enquanto milhares de homens eram colocados à margem da 

história e da própria vida humana:  

 

Mas, na situação em progresso da sociedade, o declínio e o 
empobrecimento do trabalhador são o produto de seu trabalho e da 
riqueza por ele produzida. A miséria que resulta, portanto, da 
essência do trabalho hodierno mesmo. A situação mais rica da 
sociedade- um ideal que é contudo, contudo, aproximadamente 
alcançado, é pelo menos a finalidade da economia nacional, assim 
como da sociedade burguesa – é miséria estacionária para os 
trabalhadores. 
É evidente por si mesmo que a economia nacional considere apenas 
como trabalhador o proletário, isto é, aquele que, sem capital e renda 
de terra, vive puramente do trabalho, e de um trabalho unilateral, 
abstrato. Ela pode, por isso, estabelecer a proposição de que ele, tal 
como todo cavalo, tem de receber o suficiente para poder trabalhar. 
Ela não o considera como homem no seu tempo livre-de-trabalho 
(arbeitslose Zeit), mas deixa, antes, essa consideração para a justiça 
criminal, os médicos, a religião, as tabelas estatísticas, a política e o 
curador da miséria social (Bettelvogt).199 

 
  

 Diante da alienação e total perda de sua essência, a humanidade não tem outro 

caminho senão determinar os meios que a faça alcançar a propriedade verdadeiramente 

humana e social. É de fundamental importância para a concretização de tal objetivo, 

primeiramente perceber a situação concreta do homem estranhado a partir de trabalho 

alienado enquanto causa de seu estranhamento. E também compreender que a situação 

do trabalhador não é um fato consumado ou inalterável, assim como a propriedade 

privada não representa um ser autônomo sobre o qual nenhuma ação humana pode deter 

sua ferocidade e potencial destruidor.  

Segundo Marx, o que faz o “estranhamento ser visto como a verdadeira 

civilização”200, tem sua raiz na própria realidade humana e por isso é passível de 

transformação. Ao compreender que todo esse aviltamento da dignidade humana 

produzido pelo capitalismo demanda a necessidade de sua deterioração, os 

                                                 
198 Ibidem, p. 103. 
199 Ibidem, p. 30. 
200 Ibidem, p. 89. 



 99

trabalhadores devem unir-se em pró de sua própria libertação, ciente de que seus 

interesses são os mesmo da humanidade em geral.201 Uma vez que as bases sobre as 

quais o sistema capitalista se desenvolve, aduz à constante “intriga” entre trabalho e 

capital, à refratariedade absoluta entre ambos produzindo uma “relação enérgica que 

tende à solução”202, a única alternativa para a sociedade será sua união em torno do 

movimento proletário até então engendrado pelos comunistas. 

 Enquanto a propriedade privada necessita do trabalhador, o trabalhador não 

possui tal dependência em relação ao capital para sobreviver, mas ao contrário, a 

manutenção do capital representa o aniquilamento da classe trabalhadora do qual se 

nutre o capitalista. Marx tinha clareza de que, sob o capitalismo, o proletariado não era 

sujeito de sua história, não determinava por si os rumos de sua vida. Ao mesmo tempo 

em que observava que tal classe explorada representava um novo patamar de relação 

social, cuja conseqüência seria o próprio fim da exploração. Não havia, então, outra 

alternativa mais racional e apropriada para a sociedade do que aquela reivindicada pelos 

trabalhadores. O comunismo não seria, dessa forma, uma necessidade determinista 

imposta pela história, mas a efetivação do homem enquanto sujeito, o ingresso do 

homem à verdadeira história. 

O grau de dependência do capitalismo em relação ao que é produzido pelos 

trabalhadores na indústria moderna tornava-se cada vez mais ascendente, gerava uma 

crescente organização dos trabalhadores, possibilitava uma efetiva autodeterminação 

por parte de uma classe, cujo potencial de liberdade, aumentava à medida em que se 

aprofundava sua exploração. Quanto mais explorados tendiam  os trabalhadores a se 

rebelarem, e como o capital depende da miséria dos trabalhadores, quanto maior seu 

poder sobre os homens, maior a insatisfação da humanidade contra o sistema capitalista. 

 O proletariado inaugura a dialética materialista, pois foi a partir dessa classe que 

Marx formulou sua crítica à dialética hegeliana:  

 

O primeiro experimento de Marx com a filosofia hegeliana mostrava 
a inviabilidade de um caminho pelo qual a utopia da auto-realizacao 
do homem em comunidade livre poderia ser exposta, aplicando 

                                                 
201 Segundo Adolfo Sánches Vázquez: “... ao longo dos Manuscritos, esboça-se também um tratamento 
histórico do problema, visto que Marx se formula tanto a indagação da origem da negacao da essencia 
humana como de sua reapropriacao. Se o trabalho alienado – como forma concreta, real, dessa negação – 
aparecevinculado em sua origem à propriedade privada, esta é antes efeito do que causa de tal negação”. 
In: VÁZQUEZ. A. S. Filosofia da Práxis. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1977, 416.  
202 Ibidem, p. 103. 



 100

apenas as determinações reflexionantes da constituicao da 
autoconsciência ao nível das relações materiais da sociedade.203 
 
 

A transformação materialista da filosofia, da visão de mundo dos trabalhadores, 

representa um primeiro passo rumo à abolição de sua miséria, rumo à sociedade sem 

classes, que efetivaria na práxis a própria filosofia, estando esta última com seus dias 

contados, desde que a realidade se transformasse naquilo que antes não passava de 

especulação e teoria. Enquanto os trabalhadores atomizados, sem consciência de 

classes, tendem ao desaparecimento, em contapartida, enquanto classe tenderiam a 

solapar a causa de sua miséria: o capitalismo que transforma o trabalho em 

estranhamento, e o produto do trabalho num sujeito em detrimento do próprio 

trabalhador que o produz.   

 Marx nos chama atenção para, o fato de que, sob o sistema capitalista a realidade 

se reproduz enquanto inversão, num constante fetichismo que obscurece nosso olhar 

sobre o mundo, e que somente o proletariado poderia reverter tal situação. Depreende-se 

daí que necessitamos não apenas uma compreensão desses processos estranhados que 

limitam nossa exteriorização enquanto sujeitos, mas de um inversão por meio da práxis 

que inverteria também a filosofia com o auxílio de uma dialética materialista. Um dos 

motivos que possibilitaram tal conclusão marxiana, foi o amadurecimento da indústria 

moderna, cujas bases oferecem as possibilidade para a satisfação de nossas carências, 

tornando-as plenamente realizáveis, permitindo uma nova relação com nossos desejos e 

necessidades, já que estes potencialmente podem ser realizados, nos permitindo 

vislumbrar as carências não mais enquanto oposição ou estranhamento em relação a nós 

mesmos: 

 

Em busca do sujeito humano, a construção metódica da analise de 
Marx força-nos a atermo-nos aos fatos sociais desaparecidos, porque 
não denomináveis nos conceitos e nas determinações econômicas do 
capital. Por outro lado, este método de apresentação é capaz de 
fundamentar o poder dos sujeitos humanos de rebelarem-se contra 
sua repressão, por serem excluídos enquanto momentos constitutivos 
e essenciais do capital. Eles não podem ser tematizados através das 
determinações econômicas, embora seja momentos subversivos 
diante do domínio do capital. A expectativa revolucionaria de Marx 
tem sua raiz nessa constituição.204  

  
                                                 
203 FLICKINGER, H-G. Marx e Hegel – o porão de uma filosofia social.  são Paulo: L&PM, 1986, p.85. 
204 FLICKINGER, H.G. O Sujeito Desaparecido na Teoria Marxiana. In: Filosofia Política. Guarulhos: 
Artes Gráficas Guaru. p. 11-12. 



 101

  

As experiências contestatórias do poder do capital antecedem e criam o ambiente 

sobre o qual germinam as proposições elaboradas por Marx em torno da superação do 

capitalismo. Antes de ser uma idéia genial, trata-se de um movimento político muito 

intenso, cujas origens remontam bem antes do século XIX e das ações e pensamento 

revolucionário que assolaram esse período em que foram escritos os MEF. As idéias e 

movimentos de cunho socialistas ou comunistas não apenas inspiraram Marx a formular 

uma teoria enquanto reflexo desse cenário político e ideológico, mas sobretudo, 

serviram de base para a critica não apenas às classes dominantes da época, mas também 

aos equívocos que permeavam e impediam o movimento revolucionário de se 

desenvolver. Nesse sentido, Marx considera aquele: 

 

...comunismo que por toda parte nega a personalidade do homem – é 
precisamente apenas a expressão conseqüente da propriedade 
privada, que por sua vez é esta negação... Com supressão do Estado, 
mas simultaneamente ainda incompleto, sempre ainda com a essência 
afetada pela propriedade privada, ou seja, pelo estranhamento do ser 
humano.205 

  

 Dessa forma, vemos claramente a intenção marxiana em forjar um projeto 

político, que embora não despreze a luta política até então desenvolvida, nem deseje 

deslocar-se da correlação de forças concretamente existente, não se recusa a criticar o 

próprio movimento comunista da época e levar tal crítica até suas últimas 

conseqüências. Por outro lado, isso desvela também o quanto era oxigenado os ares 

políticos no campo da esquerda e o quanto havia de espaço para debates e sugestões, 

como por exemplo, para as idéias e críticas de Marx. O rico debate entre as mais 

variadas matizes de pensamento e ação revolucionárias, que em nada se confundem com 

as práticas de terror político do chamado socialismo real, constituem uma grande 

referência para os dias atuais. As discussões travadas entre anarquistas e comunistas em 

meados do século XIX, por mais encarniçadas que fossem no plano político e 

ideológico, não deixaram registros de excessos e extremismo que viesse a ferir o interior 

do movimento proletário. 

As inúmeras sociedades secretas que surgiram na Europa do século XVIII, 

demonstram que apesar das adversidades impostas por regimes despóticos, era possível 

organizar-se sem perder os laços de solidariedade entre os membros da classe. 
                                                 
205 MARX, K. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 105. 



 102

Permeava entre tais organizações de resistência social, um sentimento de fraternidade 

que pode ser muito bem identificado no teor solidário e até mesmo poético com que se 

autodenominavam essas associações, bem como em seus estatutos e programas. Na 

França existiram inúmeras sociedades desse tipo: “Os Amigos do Povo, a Sociedade dos 

Direitos dos Homens, a Sociedade das Famílias e das Estações”206 . Outras entidades 

comunistas rondavam a Europa: a Liga Cultural dos Operários Alemães de Londres, que 

“iria constituir mais tarde o núcleo da Liga dos Comunistas”207, com forte caráter 

internacionalista.  

Não podemos compreender a realidade política da Europa do século XIX, nem a 

filosofia produzida nesse período, sem prestarmos atenção para o interesse das massas 

em compreender melhor as determinações sociais sob as quais viviam e eram obrigados 

a reproduzir, independentemente de seu consentimento prévio. A luta de classes 

tornava-se um fenômeno cada vez mais visível, e a consciência dos trabalhadores cada 

vez mais aguçada. Se por um lado “a classe operária não surgiu tal como um sol numa 

hora determinada. Ela estava presente ao seu próprio fazer-se”208, por outro,  não 

podemos nos esquecer que “a experiência de classe é determinada, em grande medida, 

pelas relações de produção em que os homens nasceram – ou entraram 

involuntariamente”209.  

Segundo Thompson, tais determinações sob as quais vivem as classes surgem 

para a consciência enquanto relações culturais, e não como condicionamento 

determinista sobre as experiências tanto coletivas, quanto individuais. Portanto, a classe 

seria, enquanto relação histórica, “algo fluido”, que se manifesta, por exemplo, no fato 

de que “Na complexidade de seitas concorrentes e capelas divididas temos o viveiro 

para as variantes da cultura operaria do século XIX”210,  ou até mesmo, na constatação 

mais contundente, segundo a qual “a presença operária foi, em 1832, o fator mais 

significativo da vida política britânica”.211 Não poderíamos compreender o proletariado, 

que representa para a teoria marxiana a possibilidade de se concretizar a utopia do 

sujeito, sem entender sua história, sua relação com a cultura e as instituições, a partir de 

                                                 
206 BEER, M. História do Socialismo e das Lutas Sociais.  São Paulo: EXPRESSÃO POPULAR, 2006, p. 
460. 
207 Ibidem, 461. 
208 THONPSON, E. P. A Formação da Classe Operária Inglesa: a árvore da liberdade. são paulo: Paz e 
Terra, 1987, p.  9. 
209 Ibidem, p. 10. 
210 Ibidem, p. 52. 
211 Ibidem, p. 12. 



 103

um olhar científico, porém sem tentar imobilizar tais experiências “num dado momento 

e dissecar sua estrutura.”212 

A trajetória do proletariado rumo a sua emancipação transcorre no sentido 

inverso do estranhamento que oblitera os caminhos de uma verdadeira apropriação 

humana de sua essência. Somente ao apreender a essência da propriedade como 

superação do estranhamento de si, como abolição do trabalho alienado, o homem terá 

retornado para si “enquanto homem social, isto é, humano”213. Com isso, Marx sugere 

que a classe trabalhadora não se iluda com propostas messiânicas, que só fazem 

dissimular a origem da dominação burguesa, por meio de soluções ascéticas que só 

fazem reproduzir a lógica do capital, como no caso da  “negação abstrata do mundo da 

cultura e da civilização; no retorno à simplicidade não natural do ser humano pobre e 

sem carências que não ultrapassou a propriedade privada, e nem mesmo até ela 

chegou”214.  

Apenas por meio do comunismo, poderíamos segundo Marx, retornar da 

existência alienada, e substituir nosso estranhamento, cuja origem está na alienação do 

trabalho dominado pela propriedade privada, pela verdadeira apropriação da vida 

humana enquanto: “um retorno pleno consciente e interior a toda riqueza do 

desenvolvimento até aqui realizado, retorno do homem para si enquanto homem 

social.”215 A teoria marxiana sempre afirmou com muita clareza que, nunca seria 

possível superar o poder do capital enquanto este fosse reconhecido como o poder da 

comunidade, que atua sobre e em detrimento da humanidade, ao passo em que os 

homens não conseguem atuar sobre ele. Tal compreensão será desenvolvida por Marx 

n’O Capital, com o intuito de desmascarar a  “forma fantasmagórica” da mercadoria, 

que se apresenta como relação entre coisas, mas que “é somente a determinada relação 

social dos próprios homens”216.  

Dessa forma, desde os MEF, identificamos o esforço da teoria marxiana em 

reverte e substituir este poder do capital a favor dos trabalhadores. Logo que identifica 

que o trabalho tornou-se “determinação na qual cada um está posto”, Marx denuncia e 

procura inverter a posição universalmente reconhecida do capital “como poder da 

comunidade”, a partir de uma luta travada decididamente com o fim de resgatar a 
                                                 
212 THONPSON, E. P. A Formação da Classe Operária Inglesa: a árvore da liberdade. São Paulo: Paz e 
Terra, 1987, p. 10. 
213 MARX, K. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p 105. 
214 Ibidem, p 104. 
215 Ibidem, p. 105. 
216 MARX, K. O Capital. São Paulo: Abril Cultural, 1983, p. 71. 



 104

essência do homem enquanto um ser social e único poder a ser socialmente reconhecido 

pela comunidade. 217 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
217 Marx descreve nos MEF: “Minha consciência universal é apenas a figura teórica daquilo de que a 
coletividade real, o ser social, é a figura viva, ao passo que hoje em dia a consciência universal é uma 
abstração da vida efetiva e como tal se defronta hostilmente a ela. Por isso, também a atividade da minha 
consciência universal – enquanto uma atividade – é minha existência teórica enquanto um ser social”.  
MARX, K. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p 107. 



 105

3.3 Da Liberdade na Queda do Átomo à Queda da Liberdade na Atomização 

 

A filosofia - em especial a alemã -, até antes de Marx, procurava tematizar a 

liberdade humana a partir do viés da autodeterminação do sujeito. A importância dessa 

discussão pode ser sentida inclusive no texto, Diferença entre as Filosofias da Natureza 

em Demócrito e Epicuro, em que encontramos o reflexo dessa forma de se prefigurar a 

liberdade enquanto base sobre a qual se pretendia conceber e erigir a autoconstituição 

da realidade, que desde os antigos gera tanto discussão. O tema da liberdade sempre 

troxe consigo o desejo e aspiração de se fundir razão e realidade. Segundo Hans-Georg 

Flickinger: 

 

O conceito do conceito visa, através de sua etimologia – o conciper -, 
a capacidade de conceber a realidade devido à sua própria 
constituição interna. Esta a sua significação imediata. Neste contexto, 
parece surpreendente ligar a filosofia atomística dos velhos gregos, 
como o fez Marx, com a idéia moderna de autonomia e da 
autoconsciência de nosso pensamento.218 

 
  
 O pensamento de Marx nunca se desvencilhou da temática da liberdade, e o 

desenvolvimento de sua trajetória teórica se deve em grande parte ao modo com que ele 

meditava e reelaborava esta questão. Nesse sentido, ao discutir a autonomia humana, a 

teoria marxiana tinha que necessariamente se confrontar com temas até então discutido 

apenas no âmbito da metafísica como, por exemplo, o da consciência, da subjetividade 

ou da essência humana. Os MEF surgem da necessidade em aprofundar as preocupações 

que começaram a intrigar Marx, pelo menos, desde 1841, conforme atesta a sua tese de 

doutoramento. 

 A percepção de que os postulados tradicionalmente utilizados para a 

compreensão, tanto de categorias filosóficas, quanto da realidade social histórica e 

também concernente a sua época, não correspondia às demandas prático-teóricas 

vigentes, preocupava bastante o jovem Marx.  Nesse sentido, em 1844 ele recorreu à 

filosofia para desinfetá-la da abstração e da teologia, e à economia para dar 

continuidade ao materialismo que ele já vinha esboçando há algum tempo e que 

decorria em última análise, de uma interpretação crítica da realidade social e política de 

seu tempo. O pensamento de Hegel, dos jovens hegelianos, o materialismo de Epicuro, 

                                                 
218 FLICKINGER, Hans-Georg. Marx e Hegel – o porão de uma filosofia social. São Paulo: L&PM 
Editores, 1986, p. 24. 



 106

o socialismo francês, a economia política, constituíam as principais fontes da teoria 

marxiana nesse período a que estamos nos reportando. 

 Poderíamos “resumir” os enormes esforços teóricos de Marx que culminam na 

elaboração dos MEF, como uma tentativa de mostrar o quanto estão imbricados na 

prática, filosofia e economia, idealismo e liberalismo, economia política e a dialética 

abstrata do reconhecimento. Poderíamos sintetizar tal contexto que aduz ao cenário 

intelectual e político a que Marx criticara enquanto “a culminação e a conseqüência da 

velha transcendência filosófica”219, uma espécie de fenomenologia abstrata a corroer o 

horizonte da época em questão, à recrudescer os equívocos do idealismo, invertendo a 

marcha da história que sob a “caricatura teológica” infringe o progresso por meio da 

degeneração filosófica.  

Estes primeiros sintomas históricos da dissolução da razão produzidos sob o 

efeito da alienação capitalista da essência humana, será combatido por Marx através de 

uma luta ancorada nos anseios das massas e da própria história, ambas “preparadas” 

para reivindicar profundas transformações no seio da sociedade. A percepção de que é 

bem mais latente a atomização do sujeito, do que a autoconstituição do átomo ou da 

realidade, trata-se de um fenômeno antes prático que especulativo, e por isso pronto 

para deslanchar-se enquanto movimento político capaz de efetivar na prática o que antes 

não passava de abstração filosófica. Trata-se de uma verdadeira revolução ou da 

revolução por excelência, haja vista que ao ficar muito nítido que as conseqüências da 

queda da liberdade do homem não perfaz a mesma curvatura do átomo, tal como era 

pensada pelos filósofos antigos, estaríamos diante de nossa essência que consistiria 

antes de mais nada, em desejar e ser liberdade. 

Ao constatar ser impossível evitar o sofrimento advindo de nossas carências, 

diante o objeto exterior a nós mesmos, a filosofia de Marx apresenta o homem como um 

ser sofredor e, por conseguinte, apaixonado: “O homem enquanto ser objetivo sensível 

é, por conseguinte, um padecedor, e, porque um ser que sente seu tormento, um ser 

apaixonado”220. Uma vez que padecemos a falta de outro ser exterior a nós, estes 

também padeceriam nossa ausência, e por isso seríamos sempre objeto da carência de 

outros seres. Nossos desejos constituiriam, nos MEF, a essência empírica ou nossa 

sensibilidade, mediados historicamente por relações sociais que transpassam nossas 

carências, transformando nossas determinações naturais em infinitude sensível, bem 

                                                 
219 MARX, K. Manuscritos Econômico-Filosóficos. São Paulo: Boitempo Editorial, 2004, p. 20. 
220 Ibidem, p. 128. 



 107

diferente daquela má infinitude221, com que na Fenomenologia do Espírito é concebida 

a objetividade ou a coisa em si.  

Enquanto Hegel pretendera sublimar o instinto da razão, Marx se põe a 

dessublimá-lo, até converter nossa sensibilidade ou paixão em fonte de nossa própria 

humanidade, em algo que nos efetivaria enquanto sujeitos. À medida que temos 

carências, nossa relação com os objetos externos não é lugar de um auto-

reconhecimento idealista, mas de “um buscar irrequieto”222 que não se frustra diante a 

impossível satisfação absoluta do encontrar, mas que ao contrário, trata o desencontro 

como uma determinação natural graças à qual nos humanizamos ao desenvolvermos tais 

determinidades  e não ao tomá-las estranhamente.  

 No sistema capitalista nos perdemos de nossa essência, e desorientados por tal 

sistema somos levados a buscar num além nossa natureza e identidade humanas. A 

teoria marxiana demonstra o desarraigamento entre a subjetividade e o sujeito que se 

torna mercadoria em detrimento da dimensão subjetiva do homem, bem como a 

subjugação do objeto, cuja dominação que exerce enquanto capital oblitera 

objetivamente a essência humana de se efetivar à medida em que dominam os sujeitos. 

Apenas no reconhecimento de nossa condição objetiva poderíamos, segundo Marx, 

enveredar para o caminho de nossa essência, alijada sob o capitalismo que a cristalizou 

num sujeito inumano.  

Ao mesmo tempo em que considera a consciência-de-si enquanto desejo223, 

enquanto algo vivo, Hegel considera o mundo sensível “um fenômeno, ou diferença que 

não tem em si nenhum ser”224, algo sem vida, que apenas na unidade da consciência-de-

si surgiria enquanto produto desta consciência mesma ou sendo ela própria. Portanto o 

mundo sensível dependeria da evolução da consciência, enquanto esta última só se 

efetiva superando aquilo que é sensível. Enquanto desejo a consciência-de-si entraria 

“na terra pátria da verdade,”225 uma vez que, por um lado, a realidade fenomênica 

                                                 
221 No capítulo V da Fenomenologia do Espírito, ao comparar o idealismo “ingênuo” com o ceticismo, 
Hegel denomina de má infinitude a infinitude sensível: “Torna-se, portanto, esse idealismo um duplo-
sentido contraditório, tanto quanto o cepticismo, só que exprime de modo positivo o que o cepticismo faz 
negativamente. Mas como ele, tampouco consegue conciliar seus pensamentos contraditórios: o da 
consciência pura como sendo toda a realidade, e também o do choque estranho, ou seja, do sentir e 
representar sensíveis, como uma realidade igual. Debate-se alternadamente entre um pensamento e outro, 
e termina na má infinitude – que dizer, na infinitude sensível”. HEGEL, G. F. Fenomenologia do 
Espírito. Petrópolis: Editara Vozes, 2002, p. 178. 
222 HEGEL, G. F. Fenomenologia do Espírito. p. 178. 
223 Ibidem, p.136. 
224 Ibidem, p.136 
225 Ibidem, p. 135 



 108

careceria de seu ser, e por outro a verdade representaria a própria extrusão da unidade 

da consciência consigo mesma e a efetividade desta última. Por isso apenas o desejo 

efetiva a consciência justamente por que relegar os objetos ao superar a realidade dos 

fenômenos e efetivar o império da verdade da consciência-de-si. No desejo a 

consciência se depararia com sua infinitude apenas supra-sumindo todas as diferenças, 

ou seja, toda a objetividade. Apenas no seu dissolver-se os objetos encontrariam sua 

independência, e seu subsistir seria este dissolver-se enquanto “momento da infinitude 

ou do puro movimento mesmo.”226  

Por isso o desejo da infinitude é o desejo da carência alheia e desejar a carência 

do outro não passa de uma fórmula abstrata para uma auto-reconhecimento abstrato do 

homem, cuja conseqüência representa o desejo do sofrimento, pois se as carências me 

tornam um ser sofredor, desejá-las enquanto um outro, no lugar do outro mesmo, 

equivaleria a desejar a própria dor, tanto minha, quanto a do outro também. Não é a toa 

que Hegel presumirá a miséria como um extremo do absoluto ou seu avesso necessário, 

em cujo Extremo absoluto a consciência-de-si teria arrancado de si seu ser-para-si e 

feito dele um ser.227 A humanidade teria de experimentar a infinitude da carência haja 

vista que no lugar de socializar os objetos e as riquezas o projeto idealista-burguês 

optou por socializar a miséria. No lugar de saciar os desejos, preferiu desejar o próprio 

desejo para não ter de saciá-los, e com isso atingir asceticamente a verdade do ser, algo 

muito parecido com política assistencialista do governo Lula, cujo programa 

denominado de fome zero não consegue mascarar a vontade de tal governo em resolver 

os problemas sociais sem saciar a fome, mas apenas acabando com a vontade de comer, 

esquecendo-se de que “agente não quer só comida, agente quer comida, diversão e arte”, 

como denuncia a cancioneiro popular.  

A fenomenologia materialista de Marx nos revela que o nosso sofrer não é a 

causa de nosso estranhamento, mas ao contrário, a alienação surge quando somos 

impedidos de reconhecer o sofrimento, e substituímos nossa condição de ser sofredor 

por fantasias, idealizações, misticismos ou hedonismos. O fato de nem mesmo nosso 

dilaceramento social e psicológico não impedir que nos apaixonemos diante das agruras 

da vida, revela que o estranhamento humano consiste no esquecimento de nossa 

condição sensível, ou da mutilação de nosso eu apaixonado que acaba impedindo que 

nos reconheçamos enquanto seres sofredores.  O sofrimento é o atestado de nossa 

                                                 
226 HEGEL, G. F. Fenomenologia do Espírito. p. 138. 
227Ibidem, p. 172. 



 109

humanidade, e querer mistificá-lo ou encobri-lo sob o manto do absoluto significa 

afastar-nos ainda mais de nossa essência.  

 O modo com que Hegel encara os objetos, subjugando-os frente a um eu que 

ultrapassa o objeto sempre na direção de si próprio e faz do outro um simples meio para 

se chegar a um si abstrato, demonstra o quanto a filosofia idealista estava contaminada 

pelo liberalismo e impregnada pelos valores burgueses. A superioridade do “EU, que é 

objeto de seu conceito, não é de fato objeto”228, revela o conteúdo de classe da 

metafísica, que sob o capitalismo fundira-se com a lógica do capital. 

  No lugar da autodeterminação do sujeito que parte de um pleno 

reconhecimento ideal de sua efetividade, Marx apresenta a condição genérica do homem 

enquanto resultado de nossas carências, cujo reconhecimento se daria por meio da 

paixão e não da idéia ou da abstração, e enquanto determinação natural, tais carências 

não representaria um obstáculo, mas a confirmação de nossa objetividade e, portanto, a 

efetividade de nossa essência. A autocompreensão ou autoconstituição humana deve 

representar mais uma identidade sentimental em que apreendemos nossa fragilidade, do 

que nos imaginarmos enquanto seres superiores semelhante a um deus. Nosso 

reconhecimento deve partir da nossa objetividade e, portanto, de nossas carências ou do 

fato que também somos objetos de desejo. 

 Nesse caso, o outro seria para nós o que somos para ele, ou seja, um outro 

também, um objeto, um ser cuja objetividade não depende de uma duplicação da 

consciência-de-si para existir, nem que subtrai dessa consciência sua efetividade, ou 

nulidade, uma vez que para Hegel o objeto carece de seu ser. Segundo a lógica da 

alteridade marxiana, se o outro é desejo, só posso subsumir dele o meu eu enquanto 

objeto, por que o sujeito se constrói nessa relação que é social, em que me afirmo 

enquanto ser objetivo que deseja e que é desejado, não quando nego minha objetividade, 

submetendo-a à consciência, ou quando nego o objeto de meu desejo. Nem o eu, nem o 

outro, podemos ser vistos enquanto razões que impeçam a carência de se efetivar na 

realização de sua determinidade. 

Se conforme Hegel nosso reconhecimento só se efetiva ao se suprassumir o 

objeto desejado no sujeito, uma vez que “O Eu é o conteúdo da relação e a relação 

mesma; defronta um Outro e ao mesmo tempo o ultrapassa; e este Outro, para ele, é 

apenas ele próprio,”229 para a dialética marxiana  o reconhecimento parte de nossa 

                                                 
228HEGEL, G. F. Fenomenologia do Espírito. p. 142. 
229Ibidem, p. 135. 



 110

condição objetiva, do fato de sermos seres carentes e sofredores, e desse dilaceramento 

termos a capacidade de nos apaixonar, em meio a nossa objetividade que é “conteúdo da 

relação e relação mesma”, diferentemente de Hegel, para quem o eu é que seria tal 

conteúdo e relação. A paixão seria para Marx o marco fundador de nossa humanidade, 

ao contrário da fenomenologia subjetivista de Hegel. Se reconhecer enquanto objeto não 

anularia nossa condição objetiva, nem nossa subjetividade, mas ao contrário, a efetivaria 

na prática, uma vez que só podemos ser sujeito a partir do que nós somos e não de 

idealidade em torno do que pretendemos ser.  

Fixar-se na possibilidade de nos auto-devorarmos, de nos extinguirmos à medida 

em que devoramos o outro enquanto objeto, como previa a dialética hegeliana do senhor 

e do escravo, revela que esta só via o lado negativo do desejo e do objeto. Ao contrário 

de Marx, Hegel pretendia clarear tal obscuridade dos desejos por meio de seu eu 

abstrato, encarando a paixão como algo que deva ser supra-sumido em favor do 

absoluto, tal como o herói hegeliano cujas próprias ações ao lhe destruírem efetivaria 

aquilo que a razão astutamente premeditara. A relação entre os objetos segundo a 

dialética idealista seria a eterna tensão dos extremos, que somente a subjetividade 

absoluta as apaziguaria. Até mesmo o além erigido pela faculdade da representação não 

passaria de uma confirmação da consciência-de-si, que se valeria do fantasiar religioso 

para suprassumir nesse além todo sofrimento e reconciliar dessa forma, abstratamente, 

gozo e dor, chegando inclusive a denominar a representação que é o além, de objeto 

enquanto o contrário do absoluto. 

Dessa forma, enquanto para Hegel a paixão seria aquilo que nos possibilita fazer 

algo de grandioso, uma vez que nada de grande no mundo é feito sem paixão, para 

Marx, diferentemente, a nossa capacidade de nos apaixonarmos residiria no que é 

inerente à vida dos objetos, ou seja, naquilo subsistente na realidade cotidiana dos 

indivíduos, e não a partir das gloriosas ações dos grandes homens sobre a história. A 

paixão hegeliana não passaria de um instrumento à serviço do absoluto, que ao ser 

utilizada pelo herói  realizaria grandes atos enquanto determinação da astúcia da razão. 

Subtendemos daí, que de acordo com o pensamento de Hegel, a paixão não passaria de 

seu valor instrumental a serviço da idéia, e não enquanto reconhecimento advindo de 

nossa sociabilidade.  

No lugar do ser social concretamente destroçado pelo capitalismo, mas que na 

paixão se refaz e luta contra a opressão do capital, Hegel faz dos sentimentos mais um 

tipo de opressão exercida pelo absoluto, transformando tudo em determinação de um eu 



 111

abstrato devorador em que consistiria a essência do capitalismo. Portanto, a paixão para 

Marx não estaria nessas ações gloriosas dos grandes homens, desses homens de 

negócios do espírito do tempo, mas ao contrário, nossa sensibilidade lutaria contra este 

eu abstrato, refletindo o eu dos oprimidos que é a consciência do trabalhador, um eu que 

não é absoluto, e que luta para resgatar sua essência alienada pelo capital. Se já não 

bastasse a alienação do eu do trabalhador, Hegel pretende que este eu devorador dos 

objetos se aliene ainda mais na alienação do espírito, e dessa absoluta alienação se 

transformasse em senhor absoluto, após ter devorado tudo a sua frente até só restar-lhe o 

próprio desejo que ele passa a querer devorar também. 

  A vida do objeto na dialética hegeliana seria constantemente negada, como 

Marx denuncia ao falar da subjugação dos objetos nos MEF.230 O destino de nossa  

condição objetiva se anularia num eu embriagado  de desejo ou que já teria consumido 

todos os objetos à sua frente e que agora passaria a economizá-los para  evitar futuras 

privações. Em tal momento da dialética hegeliana, a consciência desejante teria 

consumido tudo diante de si e deixando apenas o puro desejo, que agora também se 

confundiria com um objeto a que deveríamos desejar também. A unidade do sujeito e 

objeto hegeliana, é pois, a unidade abstrata do puro eu sem objetividade, que nega os 

objetos para se autoconfirmar abstratamente enquanto subjetividade absoluta, 

perfazendo uma “reconciliação em que os dois Eus abdicam no seu oposto; e em que 

cada um, na completa extrusão de si, tem sua certeza em seu contrário;”231  

Ao ficar tudo à cargo do sujeito, os  objetos seriam algo passível a qualquer tipo 

de especulação, como a consciência escrava que Hegel descreve como uma totalidade 

em “que tudo que havia de fixo”, nela teria  vacilado.232 A multilateralidade da unidade 

e duplicação da consciência hegeliana não passaria da  polissemia do desejo do senhor a 

subjugar seus escravos. Mesmo descrevendo a história da razão como um descaminho 

marcado por dor e agonia, Hegel não deixa escapar a necessidade da opressão enquanto 

um processo que ao chegar no saber absoluto se justificaria.  

O fato da dialética do reconhecimento hegeliana depender da unidade da 

consciência em sua duplicação, ou da luta de vida e morte entre o senhor e o escravo, 

em que ambos renunciariam uma parte de si visando nessa conciliação apenas seu 

próprio eu, revela que Hegel visa apenas reconhecer a consciência ou a vida do senhor, 

                                                 
230 MARX, K. Manuscritos Econômico-Filosóficos.  p. 139-141 
231 HEGEL, G. F. Fenomenologia do Espírito. p. 457. 
232 Ibidem, 149. 



 112

que por meio do aniquilamento do objeto ou através da escravidão humana justificaria e 

efetivaria a verdade do sujeito às custas dos objetos, haja vista que a “consciência-de-si 

só pode alcançar satisfação quando esse objeto leva a cabo a negação de si mesmo, nela; 

e deve levar a cabo em si tal negação de si mesmo, pois é em si o negativo, e deve ser 

para o Outro o que ele é.”233 Dessa forma, o objeto seria um outro que não o sujeito, ou 

um sujeito destinado a definhar tal como um  escravo, que tem a morte reprimida dentro 

de si, por faltar-lhe a coragem de se confrontar mortalmente com seu senhor.  

Se o outro seria aquilo que é ultrapassado pelo eu, ou um sujeito a ser aniquilado 

a partir da unidade abstrata da consciência e seu objeto, Hegel acaba se esquecendo da 

famosa conclusão de Shelling, segundo a qual, o sujeito não pode aniquilar-se a si 

mesmo, uma vez que para isto teria de sobreviver à sua própria aniquilação. Hegel faz 

da escravidão, do homem enquanto objeto, um ser que não se aniquilou para dar vida à 

satisfação do senhor, e que embora não se auto-aniquile acaba renegando sua essência 

para efetivar o reconhecimento do sujeito que o reificou na prática enquanto um objeto 

antinatural e desumano, num escravo do capital. 

Seguindo tal lógica, restaria ao escravo as sobras de um mundo sem mais nada a 

fruir senão a amizade com o seu senhor. Esta é a reconciliação que engendra a 

fenomenologia hegeliana e que Marx pretende superar, devolvendo ao objeto à sua 

dignidade, e sem querer subjugá-lo, procura os meios de efetivar o sujeito enquanto 

práxis objetiva que emana de nossa capacidade de se apaixonar. A subjetividade 

marxiana é antes de tudo poética, que não procura se apropriar dos objetos para os 

dominar, nem suprassumi-los em nome de um sujeito absoluto, mas ao contrário, 

representa um retorno consciente à nossa objetividade proporcionado pela nossa 

necessidade de se exteriorizar.  

Este estado de natureza engendrado pelo capitalismo e que Hegel toma por base 

para explicar o movimento do reconhecer humano, é compreendido por Marx a partir de 

sua origen no mundo prático, numa investigação científica dos fundamentos que 

permitiram tal caos engendrado pelo capitalismo de se consolidar. No lugar de um eu 

que supera e aniquila o outro, e que só se encontra com outra consciência-de-si 

enquanto seu si próprio, não deixando nenhum espaço nem para o outro, nem para os 

objetos, Marx propõe um sujeito social que não mais estranhe sua essência objetiva, e 

                                                 
233 Ibidem, p. 141. 



 113

que não se reconheça em nenhuma unidade tranqüila de um eu que não se admite 

enquanto objetividade e historicidade234. 

O outro para Hegel, não passa de um eu inferior, escravo, que é suprassumido 

para efetivar o outro-de-si que é o sujeito. Apenas se preservando em detrimento do 

outro é que o sujeito hegeliano se realiza. E apenas sob a ameaça de seu auto-

aniquilamento é que o sujeito desejaria o outro enquanto desejo, mas que logo o 

suprassumiria para reencontrar-se consigo próprio. Trata-se de uma transposição do 

egoísmo da economia política, pois segundo Marx “Hegel se coloca no ponto de vista 

dos modernos economistas nacionais.”235 

Essa necessidade apocalíptica do sujeito em se reconhecer, reflete o prenúncio 

do temor burguês diante da crise que vinha se agravando a partir das lutas de classes na 

Europa e no mundo. A forma com que Hegel contempla a história humana marcada por 

guerras e atrocidades, não passaria de uma mistificação do sujeito cujas cissiparidades 

projetariam alienadamente a esperança de um dia se reconciliar misticamente com o 

passado, a fim de efetivar-se enquanto ser absoluto. Tudo passaria a ser justificado e ao 

se evitar a eliminação da espécie por completo, e ao nos conformarmos com o que 

restou, nos comprazeríamos em apenas denominar de genocídio aqueles massacres em 

que nenhuma vítima sobrara, logo, o gozo e a dor se reconciliariam na consciência que 

se tornara “toda a realidade”236. 

 Esta grande penúria de objetos, provocada por este desejo devorador que 

consome tudo a sua frente até perceber seu isolamento no mundo, caso persista em sua 

ânsia selvagem, e que Hegel justifica na figura ou na necessidade histórica do senhor, 

pode ser muito bem comparada aos dias de hoje, em que temos planetariamente uma 

devastação cientificamente comprovada, e que até mesmo as relações de trabalho 

                                                 
234 A raiz do eu abstrato do idealismo e do liberalismo é analisada com muita profundidade por Galvano 
Della Volpe, em seu livro Rousseau e Marx: Pense-se no caráter absoluto e abstrato e, por isso, inumano 
que marca, por exemplo, o direito tradicional, burguês, de propriedade, justificado por via do direito 
natural, rousseauianemente, por um conceito apriorístico ou teológico do caráter sacro da pessoa humana; 
e ter-se-á de admitir que ele é atualmente mais um privilégio do que um direito, já que a este último lhe 
falta a capacidade de ser realmente geral. In: VOLPE, G. D. Rousseau e Marx. A liberdade igualitária. 
São Paulo: Edições 70, 1982, p. 21. 
235 MARX, K. Manuscritos Econômico-Filosóficos , p. 124 
236 Hegel define da seguinte forma a efetividade da consciência-de-si: “Mas, para ela mesma, o agir, e seu 
agir efetivo, continua sendo um agir miserável; seu gozo, dor; e o ser suprassumido dessa dor, no sentido 
positivo, um além. Contudo, nesse objeto – em que seu agir e seu ser, enquanto desta consciência 
singular, são para ela ser e agir em si -, a representação da razão veio-a-ser para ela: a certeza de ser a 
consciência em sua singularidade, absolutamente em si; ou de ser toda a realidade.” HEGEL, G. F. 
Fenomenologia do Espírito. p. 171. 



 114

perfazem aquilo que doravante não deveria passar de “uma figura do espírito”, mais 

acabou se  configurando historicamente na prática, porém não por mera coincidência.  

Não teríamos problema algum em admitir a perspectiva de Hegel enquanto um 

acerto ou projeção antecipada do real, desde que ele não tivesse proposto enquanto 

superação dessa realidade, essa mesma consciência desejosa e absolutamente burguesa 

que só pensa em se auto afirmar, mesmo quando unifica sujeito e objeto. Se por um lado 

poderíamos admitir em Hegel, uma crítica ao capitalismo na figura da consciência 

devoradora, não podemos nos esquecer que na dialética hegeliana tal devoracidade é 

suprassumida por meio de um ser absoluto ainda mais inumano, que passa a castrar os 

desejos, oferecendo-nos soluções ascéticas, como o aniquilamento dos objetos em nome 

da subjetividade absoluta.  

Seguindo esta lógica hegeliana, George Bush, por exemplo, estaria apenas 

efetivando uma determinação da astúcia universal da história, e quanto mais devastasse 

países, e destruísse o ecossistema, mas se aproximaria de seu encontro solitário consigo 

mesmo, ou com a razão, e somente após bombardear todo o Iraque, receberia a nota 

máxima permitida no vestibular do saber absoluto, por aproximar a humanidade do 

juízo final do reconhecimento abstrato-liberal.  Hegel concebe o desejo ou o outro tão 

somente quanto um negativo que deva se negado quando do encontro de uma 

consciência de si ante outra consciência também consciente de si, para dessa forma 

efetivar o sujeito absoluto, supra-sumindo  inumanamente, em detrimento da próprio 

desejo e da própria paixão, o outro sobre o qual o sujeito se efetivaria ao negá-lo.  

Enquanto para a dialética idealista, o desejo só pensa em se realizar em 

detrimento dos objetos, a teoria marxiana sugere a carência como sendo, antes de mais 

nada, a principal característica dos objetos, ou o que proporcionaria o encontro desses 

seres carentes com os objetos de sua necessidade e, portanto, consigo próprio à medida 

que se realizam ao satisfazer a carência do outro. E desse encontro, outra coisa não 

poderia prever senão a evolução da própria carência -da qual subjaz a riqueza dos 

sentidos-, e não sua extinção. Dessa forma, não podemos tomar a carência em 

detrimento dos objetos, mas apenas enquanto confirmação de nossa objetividade e cuja 

satisfação nos tornaria sujeitos. Diferentemente, Hegel ver a satisfação do desejo com 

uma aniquilação do objeto, que impedira a consciência de se unificar com o mundo 

objetivo. Porém, a unidade prescrita por este filósofo idealista, é a do objeto que nega a 

si próprio em favor da unidade dos eus, como um escravo que resguardaria sua vida na 

do senhor: nada mais imoral do que uma justificação da escravidão.  



 115

A tradição idealista nunca aceitou a condição humana de ser carente e 

apaixonada, pois desconhece que quanto mais carece e necessita, mais rica nossa 

sensibilidade se torna. Tal processo que engendra nossa sensibilidade, e do qual deriva 

nossa subjetividade, uma vez socialmente apreendido, confirma nossa condição de 

sujeito enquanto uma determinação humana. Segundo Marx, Hegel encara o mundo 

objetivo como “produto do trabalho do puro pensar que se tece sobre si próprio e nunca 

olha para fora em direção à efetividade.”237 Dessa forma, não passa de puro narcisismo 

este encontro de eus que suprassume o desejo e teme desejar o outro como objeto, 

somente para preservar o eu enquanto consciência absolutamente egoísta. Trata-se de 

um sujeito que sob aparência de um eunuco, passa a subjugar ainda mais a natureza ou 

os objetos, enxergando estes últimos apenas como meio e nunca como fim em si 

mesmo: “A sociedade – assim como aparece para o economista nacional – é a sociedade 

burguesa, na qual cada individuo é um todo de carências, e apenas é para o outro, assim 

como o outro apenas é para ele na medida em que tornam reciprocamente meio”238. E 

somente para que esse eu absoluto se efetive, tudo deve ser sacrificado, criando uma 

realidade mística para esconder os tesouros que só o sujeito absolutamente burguês 

poderia desfrutar. Desejar a carência em si, e não mediada socialmente, seria desejar o 

nada, e por conta disso a carência não pode desejar a si próprio, nem o desejo desejar 

outro desejo como se fossem sujeitos humanos.  

As carências humana são determinações naturais e não um ente autônomo, que 

se deva considerar como um sujeito. Apenas enquanto determinação da natureza a 

carência se efetiva, sendo dessa sucessão de desejos e conseqüente satisfação que surge 

a paixão, ou o sujeito, que transcende o naturalismo,239 mas que nunca se transforma em 

carência anti-natural, nem nega a natureza em si. Por não poder ser encarada fora de seu 

elemento objetivo, é que a paixão engendra o reconhecimento de nossa condição 

sofredora, e jamais a negação dessa condição como pretendia a dialética abstrata e 

idealista. 

                                                 
237 MARX, K. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p.  135. 
238 Ibidem, p. 149. 
239 Segundo Roberto Romano “Marx não repete o naturalismo moderno, visto que rompe com a símile do 
animal enquanto base para o engendramento técnico e a autoprodução do homem. Por outro lado, Marx 
também recusou a velha figura óptica para definir o saber, inclusive rompendo com o modelo 
especulativo e a idéia de um reflexo entre sujeito e sujeito, via objetos postos pela atividade humana. 
Desta encruzilhada, a prática de uma tradução entre natureza e homem é algo não inédito na história da 
cultura”. ROMANO, Roberto. Marx e a Tradução. A Obra Teórica de Marx: atualidade, problemas e 
interpretações. São Paulo: Xamã, 2002, p. 48. 



 116

As carências nos humanizam enquanto seres sensíveis e não como sujeitos 

abstratos, diferentemente do eu que renega os objetos para se reconhecer nessa carência 

fazendo do desejo um ser estranho da essência humana. Este eu hegeliano que se 

reconhece no desejo ao se colocar especulativamente no lugar dos objetos, não passa de 

uma subjugação dos objetos, denunciada por Marx nos MEF ao lutar contra o 

estranhamento de nossa natureza humana, apontando o proletariado como a única saída  

para o resgate de nossa essência apaixonada, uma vez que esta classe representa uma 

síntese do homem enquanto ser social e sofredor.  

  Se por um lado, aquele que deseja o desejo não faria senão desejar a si mesmo, 

algo que Hegel devota a maior admiração, por outro, esta dialética consistiria em 

desejar o sofrimento do outro. Uma vez que o ser carente é um ser sofredor, desejar o 

desejo seria afirmar o sofrimento alheio à medida em que o sujeito se afirma ao 

suprassumir o mundo sensível. Se Hegel pretendia evitar o confronto mortal da 

consciência desejante com o outro e consigo, esquece que o desejo dessa consciência 

que só encontra a morte nessa ávida vontade pelo outro, ao encontrar o próprio desejo 

como saída, não faz senão confirmar esta pulsão de morte suicida, uma vez que substitui 

o aniquilamento do sujeito pela subjugação dos objetos, admitindo especulativamente a 

possibilidade do auto-aniquilamento do sujeito: algo muito próximo do irracionalismo 

pós-moderno. Hegel utiliza o eu como premissa para o auto-reconhecimento do próprio 

eu, este eu egoísta é o começo e o fim de sua filosofia, em que o outro não passaria de 

uma pedra no meio do caminho. Segundo Marx, a carência é uma determinação do 

mundo objetivo, da natureza, a carência surge pois da inter-relação dos objetos e não os 

objetos surgem da carência. Se tomarmos apenas o mundo objetivo e sua relação com a 

carência prescindindo da paixão, tudo seria mero sofrimento e desgosto. Porém, é por 

que existe a carência que somos capazes de nos apaixonar, e é por que existe paixão que 

a vida se efetiva. 

Por isso, Marx propõe inverter a dialética hegeliana, mostrando-a enquanto 

expressão filosófica do movimento do capital. No lugar de abjurá-la, como muitos 

fizeram em sua época, Marx passa a criticá-la e a invertê-la.  Decorre daí a necessidade 

do método materialista para subverter a lógica da dialética hegeliana, e do capitalismo, 

uma vez que ambos desejam ser concebidos enquanto sistemas fixos e absolutos. Tal 

procedimento de inversão será estendido por Marx inclusive no capital, em sua tentativa 

de desconstruir aquilo que a burguesia deseja transmitir enquanto sujeito. O terreno da 

subjetividade será priorizado pela teoria marxina desde sua origem, constituindo uma 



 117

das principais frentes de luta para a superação do capitalismo. Tanto em sua tese 

doutoral, quanto em suas obras da maturidade, a temática da liberdade e da autonomia 

humana sempre estiveram presente, de modo a diagnosticar e a contrapor-se ao mesmo 

tempo, à realidade que se apresenta enquanto imutável  e portadora da liberdade ao 

mesmo tempo: 

 

Se Marx utiliza diversas vezes, em O Capital, a noção de ‘lei’ 
enquanto uma mera uniformidade externa ou formal para fenômenos 
econômicos e mesmo se faz analogias entre os processos 
econômicos-sociais-históricos e aqueles descritos nas ciências 
naturais, é muito mais para justamente descrever o processo alienado 
de produção que caracteriza o modo de produção capitalista, ou seja, 
essas metáforas naturalistas/positivista descrevem em Marx a forma 
pela qual o modo de produção capitalista aparece para os agentes 
alienados do processo240. Se de fato a parecia [Schein] do modo de 
produção é um agente efetivo na produção e reprodução do sistema, 
Marx jamais confunde (como faz todo o ‘marxismo’ positivista) a 
aparência [Schein] do sistema com a sua própria realidade efetiva. Se 
o modo de produção capitalista aparece como regido por leis naturais, 
de forma alguma para Marx, isso coincide com a forma essencial e 
verdadeira desse modo de produção.241 

 

O eu marxiano seria, dessa forma, esta eterna carência ou uma infinita utopia, 

um eu descentrado e até carente de si próprio devido à alienação do capitalismo, mas 

que encontra na paixão a razão de sua existência numa busca incessante em que nunca 

se esgota o seu ser, e que por isso, não se resigna na perda desse seu eu no desejo do 

outro, assim como se compraz na satisfação que o outro lhe proporciona.  

Desse modo, Marx encara de frente a realidade, admite sua perda no outro, uma 

vez que o outro também se perde ao  lhe satisfazer,  e compreende socialmente as 

carências enquanto busca e encontro do outro enquanto confirmação-negação de seu 

próprio si: “Este é, em geral, o único modo em que o existente (Bestehende) confirma o 

                                                 
240 Reproduzimos a nota citada pelo Autor, Hector Benoit, em seu artigo doravante supracitado: “Ainda 
que, sobretudo, nos prefácios e posfácios a O Capital, Marx refira-se às suas investigações enquanto 
sendo a descrição de ‘leis que se impõe com férrea necessidade’, provavelmente para defender-se das 
acusações de ‘metafísica’ e ‘sofistica hegeliana’, acusações lançadas pelos positivistas franceses e por 
críticos burgueses alemães (cf. por exemplo, Posfácio da Segunda edição, p. 18-9, ed. Abril/Cultural). 
Mas, mesmo assim, quando se refere às ‘leis que atuam e se impõem com férrea necessidade’, chama 
essas leis também de ‘tendências’ [Tendenzen] (prefácio da primeira ed.; abril, p.12; NEW, p. 12), ou 
seja, como prevalecera em O Capital, as leis tendenciais e não absolutas. Nesse sentido, justamente 
negando a necessidade absoluta em O Capital, cf. o cuidadoso livro de Gerspan O Negativo do Capital, 
Hucitec, 1998. BENOIT, H. Da Dialética da Natureza a Derradeira Estratégia Política de Engels. A 
Obra Teórica de Marx: atualidade, problemas e interpretações.  São Paulo: Xamã, 2002, p. 102. 
241 Ibiem, p. 94. 



 118

seu contrário”.242 Segundo Marx quando o estranhamento caminha para sua 

agudinização, é por que é chegada a hora de sua abolição , é chegado o momento da 

efetividade dialética, da unidade dos contrário, dessa forma a objetividade segundo a 

teoria marxiana não é algo a se cristalizar e contemplar, mas algo em constante processo 

de mudança.  

Um exemplo disso seria o decréscimo da taxa de juros, que levada as últimas 

conseqüências, seria, a confirmação e negação da propriedade privada, a contradição 

que exporia a recessão do capital e a sua conseqüente ampliação efetivação, mas que “é, 

por isso e antes de tudo, ... o completo triunfo da propriedade privada sobre a aparência 

de todas as qualidades ainda humanas da mesma e a completa sujeição do proprietário 

privado pela essência da propriedade privada – o trabalho”. Trata-se de uma clara 

evidência do estranhamento cuja agudinização manifesta a necessidade de sua 

superação, a necessidade de um outro patamar que depende da ação humana para se 

efetivar, e não de um devir automático, místico, nem de uma consciência ou macro-

sujeito que por si só tudo pode realizar. Uma vez que “a sociedade é a unidade essencial 

completa (vollendete) do homem com a natureza, a verdadeira ressurreição da natureza, 

o naturalismo realizado do homem e o humanismo da natureza levado a efeito”.243  

Trata-se de uma visão de mundo em que a natureza não se apresenta enquanto o 

ocaso da consciência, e a unidade do existente com seu contrário revela-se como 

processo questionador de todas as aparências no interior do estranhamento, efetivando 

as determinações da natureza enquanto reivindicação socialmente mediada pelo 

trabalho, cuja essência é a de transformar a natureza. Assim a essência da coisa se 

realiza na coisa mesma, desde que superado o estranhamento cuja origem remonta o 

meio prático de nossas próprias ações e não uma condenação extranatural.  

Tal como a curvatura do átomo em queda expressaria a liberdade deste, 

provando que as determinações da natureza não implica nenhuma sujeição, mas antes, 

nos impulsiona  em transcendê-las, é possível aplicar tal conclusão a realidade social, a 

exemplo de Plekanov, que inspirado na teoria marxiana, observou que: “... se pode 

focalizar os fenômenos à luz da necessidade e ser ao mesmo tempo um homem de ação 

muito enérgico.244 Ou seja, a liberdade humana não parte de nenhuma repulsa nem está 

em contradição seja com natureza, ou com a própria idéia de essência humana, mas ao 

                                                 
242 MARX, K. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 148. 
243 MARX, K. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 107. 
244 PLEKHANOV, G. V. O Papel do Indivíduo na História.  São Paulo: Expressão Popular, p. 122.  



 119

contrário, se fortalece à medidada em que supera tais determinações, bem como Marx 

nos advertia ser “sob o pressuposto do socialismo, a riqueza das carências humanas e, 

portanto, tanto um novo modo de produção, quanto um novo objeto da produção. Nova 

atividade da força essencial humana e novo enriquecimento da essência humana.”245 

Algo que Plekanov conseguiu vislumbrar em fatos concretos da história humana: 

 

Com efeito, a história demonstra que o próprio fatalismo, longe de 
sempre impedir a ação enérgica na atividade prática, ao contrário, em 
determinadas épocas, constitui a base psicológica indispensável dessa 
ação. Para demonstrá-lo, recordemos que os puritanos superaram, por 
sua energia, todos os demais partidos da Inglaterra do século XVII, e 
que os adeptos de Maomé submeteram, em curto prazo, um enorme 
território, que ia da Índia à Espanha. Enganam-se redondamente os 
que pensam ser suficiente que se esteja convencido do advento 
inevitável de uma serie de acontecimentos para que desapareça em 
nós qualquer possibilidade psicológica de contribuir para ela ou de 
opor-lhe resistência.  
Tudo depende do fato de minha própria atividade constituir ou não 
um elo indispensável na cadeia dos acontecimentos necessários. Se a 
resposta é positiva, tanto menores serão minhas vacilações e tanto 
mais enérgico meus atos. Nada há de surpreendente nisto: quando 
dizemos que um determinado indivíduo considera sua atividade como 
um ele necessário na cadeia dos acontecimentos necessários, 
afirmamos, entre outras coisas, que a falta de livre arbítrio equivale 
para ele á total incapacidade de permanecer inativo e que essa falta de 
livre arbítrio equivale para ele à impossibilidade agir diferentemente 
do que age. É esse estado psicológico que pode ser expresso com a 
famosa frase de Lutero: ‘aqui me acho e não posso faze-lo de outra 
forma’ e graças ao quais os homens revelam a mais indomável 
energia e realizam as mais prodigiosas ações”246   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                 
245 MARX, K. Manuscritos Econômico-Filosóficos. p. 139. 
246 PLEKHANOV, G. V. O Papel do Indivíduo na História. p. 107. 



 120

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A Utopia do Sujeito enquanto Descentramento do Eu 

 

                                          “Não quero mais saber do lirismo que não é libertação”247 

                                                                                                          (Manuel Bandeira) 

 

 Poucos filósofos conseguiram, por força de suas próprias idéias, influenciar 

teórica e praticamente diversas gerações, a ponto de fazer confluir seu pensamento com 

aspirações sociais que persistem em subsistir, num movimento cujo destino se confunde 

com o da humanidade em geral. Karl Marx não apenas insere-se nesse círculo restrito de 

pensadores, mas contribuiu enormemente para o aprofundamento e compreensão das 

próprias relações entre a filosofia e  a realidade social, estreitando o laço entre ambas.  

À medida que propugna pela ampliação do saber, pela socialização das 

habilidades científicas e das conquistas da razão humana, a teoria marxiana descentra o 

sujeito e constrói uma visão dessublimante da subjetividade humana, em profunda 

sintonia com as demandas de um tempo que não mais podia ser compreendido à luz do 

sujeito idealista. Marx inaugura uma nova tradição de pensadores dispostos a romperem 

com a tradicional filosofia abstrata ou especulativa, lançando as bases do pensamento 

contemporâneo, sem desprezar a filosofia anterior, mas pondo-se a criticá-la.  

Assim como a religião não era a causa da alienação, nem da propriedade privada 

se originava o trabalho alienado, a filosofia também não podia ser confundida como o 

mais importante inimigo de classe operária, embora reflita, assim como a religião e o 

capital, o grau de estranhamento engendrado pelo trabalho alienado. No lugar de abjurar 

o conhecimento, seja o filosófico, ou aquele desenvolvido pela economia política, Marx 

propõe a crítica hermenêutica e científica enquanto possibilidade de reapropriação da 

essência humana alienada pelo capital. A compreensão das artimanhas do poder 

dominante embutidas na lógica abstrata das ciências acríticas, e no imaginário social 

contaminado pela atomização do sujeito e pela subserviência perdulária do homem à 

mercadoria, só seria possível mediante a capacidade crítica e do acúmulo de 

experiências que nos permitam desvelar o “horizonte virtual de espectralidade”248 

subjacente às relações humanas.  

                                                 
247 BANDEIRA, M. Poética. In: Libertinagem.  Rio de Janeiro: Editora Nova Fronteira, 2005, p.32. 
248 DERRIDA, J. Espectros de Marx. Rio de janeiro: Relume-Dumará, 1974, 27. 



 121

A teoria marxiana colocou na pauta dos movimentos emancipatórios a 

necessidade de descortinação dos elementos ideológicos presentes, tanto na 

subjetividade humana, nos nossos desejos e sonhos, quanto no ideário dos grupos que se 

reivindicam contestatórios, para daí preparar o terreno da efetividade do homem 

enquanto sujeito de sua história. Nesse sentido, Marx não se limita a apontar as 

injunções desumanizantes do capitalismo, mas submete os próprios movimentos 

práticos, ou crítico-utópicos – como Marx denominava vários desses movimentos - a 

um rigoroso exame para, dessa forma, superar o estranhamento que acomete e 

compromete as iniciativas inclusive daqueles que mais sofrem as agruras de um mundo 

divido em classes sociais.  

Este conjunto de seres humanos, que constituem a classe trabalhadora, enquanto 

são expostos às mais terríveis condições de vida, fomentam por meio de sua força de 

trabalho, o maior avanço da técnica e da produção. A agudinização desse quadro aduz a 

uma série de contradições sociais que não permitem acomodações ou conciliações entre 

os interesses conflitantes. A situação de penúria a que são submetidos os trabalhadores, 

em pleno desenvolvimento da indústria moderna, é engendrada pelos esforços 

burgueses de manutenção da ordem por meio da força e do controle social, mas que em 

última análise, só é possível ao tornar as carências humanas determinações antinaturais, 

ou seja, inumanamente reificadoras. O sistema capitalista depende da alienação social 

para manter-se; e esta conclusão, extraída da teoria de Marx, nunca foi tão evidente 

quanto nos dias atuais. 

As reivindicações práticas do proletariado, ao se defrontarem com esse mundo 

artificial e perdulário do capitalismo, acabam trazendo consigo a possibilidade do 

reencontro humano com sua essência, à medida que reivindicam a realização de suas 

carências e determinidades objetivas. A consciência não seria um apêndice dos objetos, 

nem os objetos um produto da consciência. Ao mesmo tempo em que reivindica a 

dignidade dos objetos, da vida objetiva e concreta, Marx compreende o sujeito enquanto 

uma necessidade histórica, um ser social que é o proletariado, cujo destino representa a 

efetividade da vida humana como evolução dos nossos sentidos e fruição subjetiva. 

As carências de que necessitam os trabalhadores são naturais e humanas, ao 

contrário do fetichismo burguês que, ao fazer do desejo um objeto, esquecem que 

desejar representa um padecimento e, por conseguinte, desejar o desejo é  querer o 

sofrimento também. O hipostasiamento inerente ao fato da mercadoria se tornar mais 

importante que o homem, demanda, por parte das forças vivas da sociedade, a 



 122

elaboração de práticas e estudos obstinados em reverter tal situação. E as questões 

subjetivas passam a ter um papel central em tal discussão, uma vez que, o trabalho 

alienado, ou a subjugação de nossa objetividade alienada de nossa essência, representam 

as bases sobre as quais as classes dominante conseguem manter dominados a maioria da 

população de todas as partes do planeta.249  

Reconhecer o território inimigo seria uma das principais estratégias na batalha 

contra a dominação do capital. Por isso, Marx não se constrangeu em estudar a fundo o 

capital, bem como o reflexo de sua dominação nas relações humanas, concebendo estas 

últimas como o terreno sobre o qual é lançada a semente da propriedade privada: o 

trabalho alienado. Por isso, não bastaria acabar com a propriedade, como postulavam a 

maioria dos movimentos utópicos, mas antes deveria se abolir a dominação de classe 

sobre o trabalhador. 

O proletariado passa a constituir, de acordo com a lógica marxista, a única 

possibilidade de efetivação do homem enquanto sujeito. Esta subjetividade, ancorada no 

trabalho, aduz a um sujeito prático que parte da objetividade humana e de sua 

necessidade em agir teleologicamente sobre a natureza a fim de manter sua própria 

sobrevivência, como os homens primitivos que, ao terem de se defrontar com as 

adversidades naturais, não encontraram outra saída a não ser exteriorizar-se, 

transformando a natureza e a si próprios com a finalidade natural e imediata de se 

objetivar.  

Remonta bem antes dos MEF, a disposição marxiana em tratar a teoria como um 

espaço em que se travam também lutas políticas e econômicas. Outrossim, tal 

predisposição combativa passa a delinear os contornos de seu pensamento até 

“cristalizar-se” na ênfase da luta de classes, enquanto fio condutor de sua evolução 

teórica, a perfazer o fundamento revolucionário do marxismo. Tal questão é tão 

importante, que delimitou os mais entranhados debates no movimento comunista 

                                                 
249 Edgar Morin, por exemplo, critica Marx por ter negligenciado uma relativização do devir, ou um 
“núcleo de magia” que se confundiria com a reificação. Esquece, porém, que o pensamento de Marx é 
povoado por personagens e metáforas extraídos da literatura, e que poucos filósofos deram tanta 
importância ao tema da alienação como Marx. Vejamos como o filósofos francês interpreta os MEF : 
“Nos MEF de Marx encontram-se as bases de uma teoria da relatividade especial, isto é, da relatividade 
recíproca entre o homen e a natureza... Falta, para chegar a uma concepcao da relatividade geral: realizar 
o próprio devir – o Tempo; relativizar o próprio real – Marx, o Einstein inacabado.” In: MORIN, E. Em 
Busca dos Fundamentos Perdidos. Porto Alegre: Editora Sulina, 2004, p. 63-64. 



 123

internacional, historicamente dividido entre os revisionistas e os defensores da 

integridade da teoria marxiana250.  

A visão que Marx elabora do gênero humano gira sempre “em torno da relação 

do trabalho e da consciência,”251 muito diferente da filosofia idealista, que sempre 

vislumbrou as estruturas polissêmicas do homem  de forma compartimentada. Trata-se 

de uma visão em torno da subjetividade em que o sujeito passa a ser visto como o 

próprio homem e não se confunde com nenhuma entidade inumana e abstrata, que só 

serviria para “dissimular as relações entre as classes e a luta de classes.”252 A metafísica, 

ao substituir a realidade concreta por abstrações acima e contra os indivíduos reais,  não 

passaria de uma reprodução no plano ideológico das relações sociais determinadas pelo 

sistema capitalista. Diante disso, Marx propõe “libertar o valor de uso dos seres 

humanos de seu aprisionamento ao valor de troca.”253 

O marxismo contribuiu bastante para que a existência do proletariado passasse, 

de um “ser desnaturado”254 pelas agruras do sistema vigente,  a dar “testemunho vivo de 

que a verdade não foi realizada.”255 Segundo Herbert Marcuse, a história e a realidade 

negariam, por si mesmas, a filosofia, uma vez que “a crítica da sociedade não pode mais 

progredir por meio da doutrina filosófica, mas torna-se uma tarefa da prática sócio-

histórica.”256  

Não se trata de mera coincidência, o fato de que, em detrimento do avanço da 

classe trabalhadora, uma avalanche de teorias preconizando o fim da história e a morte 

da utopia, sejam divulgadas com tanto vigor. Infelizmente tal visão exerceu influência 

entre  vários autores que se reivindicam, inclusive, marxistas. Jacob Gorender chegou a 

escrever um livro intitulado Marxismo sem utopia, em que “denuncia” a exaltação 

idealizante do proletariado na obra de Marx e Engels  

 

Marx e Engels não foram capazes de avaliar a grandiosidade da 

tarefa de que o incumbiam, ou seja, a tarefa única na história 

                                                 
250 Embora a luta contra o revisionismo não enseje necessariamente um postura dogmática, foi utilizada 
para mascarar diversas formas de ortodoxia que impediram o marxismo de se oxigenar e desenvolver-se 
na luta já encarniçada contra o capitalismo, que utilizou as brechas desse debate para minar o movimento 
internacionalista revolucionário.  
251 BALIBAR, E. A Filosofia de Marx. Rio de janeiro: Zahar, 1995 p. 83. 
252 ALTHUSSER, A. Marx e Freud. Rio de Janeiro: Graal, 1984 p. 83. 
253 EAGLETON, T. Marx e a Liberdade. São Paulo: UNESP, 1999 p. 25. 
254 MARCUSE, H. Materialismo Histórico e Existência. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1968, p. 111. 
255 MARCUSE, H. Razão e Revolução. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1998, p. 242. 
256 Ibidem, p. 242. 



 124

humana de fazer uma classe explorada e oprimida se converter 

em classe dominante, capaz de modelar a sociedade à sua 

imagem e semelhança.257 

 

Se o marxismo nunca procurou idealizar o proletariado, também não se 

encarregou de “apartar o socialismo das doutrinas utópicas,”258 como sugere  João 

Carlos Brum Torres, em seu livro Trancendentalismo e Dialética, no qual afirma ser a 

separação entre utopia e ciência, uma das mais antigas e constantes preocupação por 

parte de Marx e Engels, ao cuidarem estes últimos da fundação do socialismo científico.  

A utopia marxiana do sujeito em nada se assemelha ao ideal de uma auto-

consciência, nem a uma tentativa de reapropriação de uma centralidade metafísica do 

sujeito. Se a “reificação geral, a redução de tudo a valor de troca, é precisamente o 

mundo transformado em fábula,”259Marx já havia anunciado isto há muito tempo, 

inclusive n’O Capital, ao descrever a fetichização da mercadoria, sem “os 

enrijecimentos metafisicos que contuinuam a ler a fabula como ‘verdade’”260   A utopia 

do sujeito seria mais uma reminiscência de nossos desejos reprimidos, do que um além 

idealizado em que nos satisfaríamos ao procrastinarmos  a realização de nossa essência. 

O materialismo histórico é a essência revolucionária de uma classe cuja história não 

pode ser compreendida por um “historiador do historicismo”261 que se identifica sempre 

com o vencedor. Como nos ensina Walter Benjamin, o sujeito marxiano, propugnado 

pelo materialismo histórico, é aquele que se afasta sempre da tradição: 

 
A vera imagem do passado passa zumbindo. Sé enquanto 
imagem que fulgura, para nunca mais ser vista, exatamente no 
instante de sua recognoscibilidade é possível fixar o passado. 
‘A verdade não há de fugir de nós’ – esta frase de Gottfried 
caracteriza, na visão de história do historicismo, exatamente o 
ponto em que ele é ultrapassado pelo materialismo histórico. 
Pois é uma imagem irrecuperável do passado que ameaça 
desaparecer a cada presente, imagem que não se reconhece 
como nele visada.  
Ao historiador ansioso por penetrar no cerne de uma época, 
Fustel de Coulanges recomendou que ele deveria então, tirar da 

                                                 
257 GORENDER, J. Marxismo sem Utopia. São Paulo: Ática, 2000, p. 33. 
258 TORRES, J.C.B. Transcendentalismo e Dialética. Porto Alegre: L&PM, 2004, p.183. 
259 VATTIMO, G. O Fim da Modernidade – niilismo e hermenêutica na cultura pós-moderna. São Paulo: 
Martins Fontes, 2002, p. 12. 
260 Ibidem, p. 13. 
261 BENJAMIM, W. Teses Sobre a Filosofia da História. In: FLAVIO, K. (Org.) Walter Benjamin – 
Sociologia. Sao Paulo: Ática, 1991, 155-152. 



 125

cabeça tudo o que soubesse sobre o posterior transcurso da 
historia. É impossível caracterizar melhor o método com o qual 
o materialismo histórico rompeu. É um processo de empatia. 
Sua origem é um pesadume do coração, a acedia, que renuncia 
a se apossar da autentica imagem histórica que fugaz fulgura. 
Entre os teólogos medievais, ela era considerada como a origem 
da melancolia. Flaubert, que havia travado conhecimento com 
ela, escreve: ‘Poucas pessoas hão de adivinhar quão triste é 
preciso ter estado para ressuscitar Cartago.’ A natureza dessa 
melancolia se torna mais nítida quando se lança a questão: 
afinal, com quem se identifica o historiador do historicismo? A 
inelutável resposta é: com o vencedor”.262 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
262 Ibidem, p. 157. 



 126

Referências  
 
ALTHUSSER, L. Marx e Freud. Rio de Janeiro: Graal, 1984 p. 83.  
 
_______. Posições I. Rio de Janeiro: Ed. Graal, 1978. 
 
ALVES, J. L. Rousseau, Hegel e Marx. Lisboa: Ivros Horizonte, 1983. 
 
ARON, A. O Marxismo de Marx. 2ª Ed. São Paulo: Arx, 2005. 
 
BALIBAR, E. A Filosofia de Marx. Rio de janeiro: Zahar, 1995. 
 
BANDEIRA, M. Poética. In: Libertinagem.  Rio de Janeiro: Editora Nova Fronteira, 
2005. 
 
BECKENKAMP, J.  Entre  Kant e Hegel. Porto Alegre: Edipucrs, 2004. 
 
BEER, M. História do Socialismo e das Lutas Sociais.  São Paulo: EXPRESSÃO 
POPULAR, 2006. 
 
BENJAMIN, W. Teses sobre a filosofia da história. In: Kothe, F. R. (org). Walter 
Benjamin. 2ª Ed. São Paulo: Ática, 1991. 
 
BENSAID, D. Marx, O intempestivo. São Paulo: -------, 1995. 
 
______. & LOWY, M. Marxismo, modernidade, utopia. São Paulo: Xanã, 2000. 
 
BENOIT, H. Da Dialética da Natureza a Derradeira Estratégia Política de Engels. In:  
A Obra Teórica de Marx: atualidade, problemas e interpretações. 1ª Ed. São Paulo: 
Xamã, 2000. 
 
COELHO, T. O que é Utopia. São Paulo: Círculo do Livro S.A., 1980. 
 
DARWIN, Charles. A Origem das Espécies. São Paulo: HEMUS. 
 
DERRIDA, J. Espectros de Marx. Rio de janeiro: Relume-Dumará, 1974. 
 
DOTTI, J. A Crítica ao Universal (das Allgemeine) hegeliano em Marx e Stirner. In: 
Filosofia Política. Série III, N. 5. Rio de janeiro: Jorge Zahar Editora, 2003. 
 
EAGLATEN, T. Marx e a liberdade. São Paulo: Editora Unesp, 1999. 
 
ENDERLE, R. O Jovem Marx e o ‘Manifesto Filosófico da Escola Histórica do 
Direito”. Crítica Marxista. Rio de Janeiro: Editora Revan, Vol. 20.2005 
 
ENGELS, F. A Dialética da Natureza. São Paulo:Paz e Terra, 1977. 
 
______. A Origem da Família, da Propriedade Privada e do Estado.  Rio de janeiro: 
Civilização Brasileira, 1982. 
 



 127

______. Do Socialismo Utópico ao Socialismo Científico. Global Editora: São Paulo, 
1986. 
 
______. Ludwig Feuerbach e o fim da Filosofia clássica alemã. São Paulo: estampa, 
1975. 
 
FEUERBACH, L. Princípios da filosofia do futuro. Lisboa: Edições 70, 1988. 
 
______.  Necessidade de uma Reforma da Filosofia. In: FEUERBACH, L. Princípios da 
Filosofia do Futuro. Lisboa: Edições 70, 1988. 
 
______. Teses Provisórias para uma  Reforma da Filosofia. In: FEUERBACH, L. 
Princípios da Filosofia do Futuro. Lisboa: Edições 70, 1988. 
 
FOUCAULT, M. Nietzsche, Freud e Marx. Porto: Anagrama, 1980. 
 
FOSTER, J. B. A ecologia de Marx: materialismo e natureza. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2005. 
 
FLICKINGER, H-G. Marx: nas pistas da desmistificação filosófica do capitalismo. São 
Paulo, L&PM, 1985. 
 
______.Marx e Hegel. O porão de uma filosofia sócia. São Paulo: L&PM, 1986. 
 
______. O Sujeito Desaparecido na Teoria Marxiana. In: Filosofia Política. Guarulhos: 

Artes Gráficas Guaru, p. 11-12. 

 
FREDERICO, C. O Jovem Marx: as origens da ontologia do ser social. 
 
______.Dialética e Materialismo – Marx entre Hegel e Feuerbach. Rio de janeiro: 
Editora UFRJ, 2006 
 
FROMM, E. Conceito Marxista do Homem. Zahar Editores: Rio de Janeiro, 1975. 
 
GORENDER, J. Marxismo sem Utopia. São Paulo: Ática, 2000. 
 
GIANNOTTI, J. A. Certa Herança Marxista. São Paulo: Companhia das Letras, 2000. 
 
______. Origens da Dialética do Trabalho. São Paulo: Difusão Européia do Livro, 
1966. 
 
HEGEL, G. F A Ciência da Lógica In: Enciclopédia das Ciências Filosóficas. São 
Paulo: Loyola, 1995. 
 
______. Fenomenologia do Espírito. Petrópolis: Editora Vozes, 2002. 
 
______. Prefácio aos Princípios da Filosofia do Direito. In: Princípios da Filosofia do 
Direito. Lisboa: Guimarães Editores, 1990. 
 



 128

HORKHEIMER, M. Origens da filosofia burguesa da história. Lisboa: Editora 
Presença, 1970. 
 
KANT, I. O que quer dizer: orientar-se no pensamento? In: BECKENKAMP, J. Entre 

Kant e Hegel. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2004. 

 
JACKSON, J. H. Marx, Proudhon e o socialismo europeu. Rio de Janeiro: Zahar 
Editores, 1963. 
 
LÁPINE, Nicolai. O Jovem Marx. Lisboa: Editorial Caminho, 1983. 
 
LASKI. H. J. O Manifesto Comunista de 1848. Rio de Janeiro: ZAHAR EDITORES, 
1978.  
 
LESSA, Sergio. O mundo dos Homens – trabalho e ser social. São Paulo: Boitempo 
Editorial, 2002. 
 
______. Lukács:por que uma ontologia no século XX? In:  A Obra Teórica de Marx: 
atualidade, problemas e interpretações. 1ª Ed. São Paulo: Xamã, 2000.   
 
LEÃO. E. C. Apresentação: Da ética à dianoética. In: PAIXÃO, Márcio Petrocelli.  
Problema da Felicidade em Aristóteles – a passagem da ética à dianoética aristotélica 
no problema da felicidade. Pós-Moderno: Rio de janeiro, 2002.  
 
LUKÁCS, G. A Ontologia de Marx: Questões Metodológicas Preliminares. Ontologia 
do Ser Social. In: NETTO, José Paulo (Org.) Georg Lukács. Sociologia. São Paulo: 
Editora Ática, 1992. 
 
LOUREIRO, I. M. Rosa Luxemburgo: Vida e Obra. Expressão popular: São Paulo, 
2006. 
 
LOWY, M. A Teoria da Revolução no Jovem Marx. Petrópolis: Vozes, 2002. 
 
MAGALHÃES, F. Tempos Pós-Modernos. São Paulo: Cortez, 2004. pág. 54. 
 
MARCUSE, H. Materialismo e existência. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1968. 
 
______. Razão e revolução. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1988. 
 
______. Sobre o caráter afirmativo da cultura. São Paulo: Paz e Terra, 2004. 
 
MARX, K. A Origem do Capital – a acumulação primitiva. São Paulo: Global, 1977. 
 
 ______. A Sagrada Família. Editora Moraes: São Paulo, 1987.  
 
______. Critica da Filosofia do Direito de Hegel – Introdução. São Paulo: Boitempo, 
2005. 
 



 129

______. Diferenças Entre as Filosofias da Natureza em Demócrito e Epicuro. São 
Paulo: Global Editora, s/data. 
 
______. Manifesto do Partido comunista. Rio de janeiro: ZAHAR EDITORES, 1978. 
 
______. Manuscritos Econômico-Filosóficos. São Paulo: Boitempo, 2004. 
 
______. Manuscritos Econômico-Filosóficos. Lisboa: Edições 70, 1993. 
 
______. Miséria da Filosofia. São Paulo: Ícone Editora, 2004. 
 
______. O capital. Vol. 1São Paulo: Abril Cultural, 1983. 
 
______. Teses sobre Feuerbach. Coleção Os Pensadores. São Paulo: Abril S.A., 1974. 
 
______. & ENGELS, F. A Ideologia Alemã I. Lisboa: Editora Presença, 1980. 
 
MENESES, H. Abordagens hegelianas. Recife: Fasa, 2004. 
 
______. Para Ler a Fenomenologia do Espírito. São Paulo: Loyola, 1992. 
 
MENDEL, E. O Lugar do Marxismo na Hhistória. São Paulo: Xanã, 2001. 
 
MÉSÁROS, I. Marx: a teoria da alienação. Rio de Janeiro: Zahar, 1981. 
 
MOREL, J.C. Nota do Tradutor. In: Marx. K. Miséria da Filosofia. Ícone Editora: São 
Paulo, 2004. 
 
MORIN, E. Em Busca dos Fundamentos Perdidos. Porto Alegre: Editora Sulina, 2004. 
 
OLIVEIRA, A. da R. Marx e a Liberdade. Porto Alegre: Edipucrs, 1997. 
 
PAIXÃO, M. P. Problema da Felicidade em Aristóteles – a passagem da ética à 
dianoética aristotélica no problema da felicidade. Pós-Moderno: Rio de janeiro, 2002.  
 
PLEKHANOV, G. V. O papel do indivíduo na História. São Paulo: Expressão Popular,  
2006. 
 
RANIERI, J. A Câmara Escura: alienação e estranhamento em Marx. São Paulo: 
Boitempo, 2001. 
 
REZENDE, A. P. O Recife. Histórias de uma cidade. Recife: Fundação de Cultura da 
Cidade do Recife, 2002.   
 
RICOUER, P. Ideologia e Utopia. Lisboa: Edições 70, 1991. 
 
ROMANO, R. Marx e a Tradução. In:  A Obra Teórica de Marx: atualidade, 
problemas e interpretações. 1ª Ed. São Paulo: Xamã, 2000. 
 



 130

THONPSON, E. P. A formação da classe operária inglesa: a árvore da liberdade. São 
Paulo: Paz e Terra, 1987. 
 
TORRES, J.C.B. Transcendentalismo e Dialética. Porto Alegre: L&PM, 2004. 
 
VATTIMO, G. O Fim da Modernidade: niilismo e hermenêutica na cultura pós-
moderna. São Paulo: Martins Fontes, 2002. 
 
VAZQUEZ, A. S. Filosofia da Práxis. 2ª Ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1977. 
 
VIEIRA, L. V. Marx e a Crítica Social Após Rousseau. A Democracia em Rousseau – a 
recusa dos pressupostos liberais. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1997. 
 
VOLPE, G. D. Rousseau e Marx – a liberdade igualitária. São Paulo: Edições 70, 
1982. 
 




