
0 
 

  

ANGELA FERNANDES BAÍA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A PROBLEMÁTICA DO SUJEITO EM AS PALAVRAS E AS COISAS  
DE MICHEL FOUCAULT 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Recife, agosto de 2007 

 
 



1 
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A PROBLEMÁTICA DO SUJEITO EM AS PALAVRAS E AS COISAS  
DE MICHEL FOUCAULT 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dissertação de mestrado apresentada pela 
candidata Ângela Fernandes Baía, sob a 
orientação do Prof. Dr. Vincenzo Di Matteo, 
ao Programa de Pós-graduação em Filosofia da 
Universidade Federal de Pernambuco como 
requisito parcial para a obtenção do título de 
Mestra em Filosofia. 

 
 
 
 
 
 
 
 

Recife, agosto de 2007 

 
 



2 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Baía, Ângela Fernandes    
     A problemática do sujeito em As palavras e as coisas de 
Michell Foucault / Ângela Fernandes Baía. - Recife: O Autor, 
2007. 
     75 folhas 
 
     Dissertação (mestrado) – Universidade Federal de 
Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2008. 

     
 Inclui bibliografia.  
 

     1. Filosofia. 2. Ciências Humanas. 3. Epistemologia. 4. 
Linguagem. 5. Subjetividade. 6. Foucault, Michel, 1926-
1984. I. Título. 

  

 
 
             1 
             100 

                                 
CDU (2. Ed.) 
CDD (22. ed.) 

 
UFPE 

CFCH2008/105 
   
   

 
 



3 
 

 

 
  



4 
 

 

DEDICATÓRIA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dedico este texto a Selme Lisboa, como reconhecimento e admiração pela sua amizade e 
generosidade com os amigos, em especial, pelo apoio e incentivo à realização deste trabalho. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



5 
 

 

AGRADECIMENTOS 
 
 

De modo especial, meu agradecimento aos professores Dr. Vincenzo Di Matteo e Dr. 
Roberto Markenson pela simplicidade e carisma com que mostraram a importância de seguir 
uma via bem esboçada. 

Aos professores doutores do Mestrado, Jesús Vázquez, Alfredo Moraes, Marcelo 
Pellizoli, Julio César Kestering, Luís Vicente, Fernando Raul, que tanto contribuíram para os 
des-caminhos de meu conhecimento. 

Ao amigo Pe. Paulo Meneses, como testemunho de reconhecimento e admiração.  
A Betânia, secretária do Programa de Pós-graduação, pela sua disponibilidade e 

atenção nas solicitações e resoluções. 
Aos amigos do mestrado, em especial, Conceição, Gutemberg, Wandenberg, Danilo, 

Ana Paula, Isabel Cristina. Tempo de camaradagem, pedidos de ajuda e deleite com as aulas 
dos nossos professores. 

Aos amigos do grupo Hegel da UNICAP, de modo especial, Juliana e Marlene. 
 A toda minha família, minha irmã (Aninha), meu cunhado (Pierre), meus sobrinhos 

Petra e Matheus, por compreenderem minha ausência nesses últimos meses. Agradeço, 
principalmente, a minha mãe pelo esforço para garantir nossa educação, por entender a minha 
necessidade de aperfeiçoamento a vida toda. 

A Wallace Ribeiro pela presença fundamental na minha vida. Àquele que é, ao mesmo 
tempo, amigo e conselheiro, a quem eu gostaria de dar sempre mostras de maior estima e 
amizade.   

Aos amigos, Conceição Viana e Márcio Silva, por compartilharem comigo a angústia 
dessa difícil tarefa que é a escrita. Pelos encontros, conselhos, trocas de experiências, 
conversas ao telefone, que foram como um bálsamo nesses meses de muita solidão. 

A Maria Lúcia de Queiroz, pelo cuidado de si e do outro. Por transmitir que o 
aperfeiçoamento pessoal é sempre necessário para a qualidade do modo de ser. 
           Aos amigos professores da Faculdade de Ciências Humanas ESUDA, Alexandre 

Nunes, Cristina Cabana, Luiza Manjorani, Cláudia Pontual, Paulo Roberto, Patrícia Ismael, 
Glaudstoni e Janeide pela troca de experiências e  palavras de encorajamento. 

A Helena, da clínica de psicologia da ESUDA, pela sua gentileza, no atendimento de 
minhas solicitações. 
           À Faculdade de Ciências Humanas ESUDA, na figura do professor Osório Barreto, e 

ao coordenador do curso de psicologia, José Renato por oferecer condições para o 
desenvolvimento deste trabalho.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



6 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

Uma coisa em todo caso é certa: é que o homem não 
é o mais velho problema nem o mais constante que 
se tenha colocado ao saber humano. Tomando uma 
cronologia relativamente curta e um recorte 
geográfico restrito—a cultura européia desde o 
século XVI—pode-se estar seguro de que o homem 
é aí uma invenção recente. 

Michel Foucault (As palavras e as coisas) 
 

 

 

 

 

 
 



7 
 

 

RESUMO 

 

 

 

As teses foucaultianas sobre a trajetória arqueológica do saber e sua relação com as ciências 
humanas, enquanto saber constituído, estão contidas em As palavras e as coisas. Em que 
momento o homem tornou-se uma interrogação para a cultura ocidental, em que momento 
passou a ser objeto e sujeito do conhecimento? São questões presentes nessa obra, o que 
evidencia sua preocupação com os processos pelos quais o homem se tornou objeto e sujeito 
do conhecimento na Modernidade. Todas suas pesquisas vão se basear nessa duplicidade 
estabelecida no século XIX. Ele analisa uma ordem interna do saber, uma história das 
epistemes (suas condições de possibilidades), as configurações que deram origem a um 
determinado saber, um campo epistemológico dos saberes presentes desde o Renascimento 
até a Modernidade. Descreve a constituição das ciências que se tornaram ciências-objeto, 
procurando examinar as práticas discursivas ou não-discursivas. Nesse sentido, distingue três 
estruturas epistêmicas que apareceram sem nenhuma continuidade. Destaca que entre o 
pensamento clássico e o moderno ocorreu uma ruptura, uma descontinuidade que abriu as 
portas para o surgimento de novos objetos epistêmicos. Campos como os da biologia, da 
economia e da filologia passam a constituir saberes nos quais o homem, agora, é uma 
realidade. A linguagem tornou-se objeto de saber. Acredita que essa duplicidade estabelecida 
no pensamento moderno decreta a morte do homem, a tese mais radical de sua obra, que 
resultou numa querela entre estruturalistas, existencialistas e marxistas. Existencialistas e 
marxistas acusam-no de negar à história um papel de determinação na construção da 
subjetividade. Nesse primeiro momento de seu percurso teórico alinha-se à Etnologia, à 
Psicanálise e à Literatura, para promover a desconstrução de um sujeito como fundamento e 
origem de todas as coisas. Filiado e inspirado numa filosofia nietzcheana-heideggeriana 
suspeita de toda totalidade e desconfia das sínteses continuístas que insistem em fazer da 
consciência um sujeito. Avesso a uma história universal, recusa a noção de progresso, 
evolução e continuidade. O que permanece é o descontínuo, o transitório, o plural e o 
disperso.  
 
 
Palavras-chave: ciências humanas, modernidade, episteme, linguagem, subjetividade. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



8 
  

ABSTRACT 
  
 
Foucault’s thesis about the archeological track of knowledge and its relation with Human 
Sciences as constituted knowledge are contained in the “Les Mots et les choses”. When did 
Man become a question mark to western culture? When did he change from subject to object 
of knowledge? These are frequent questions in Foucault’s quoted work that sets evidence to 
his concern with the processes Man had passed in order to become object and subject of 
knowledge during Modernity. The totality of Foucault’s research is based on this duplicity 
established in the 19th Century. In “Les Mots et les choses” he traces the path set between the 
knowledge and the language and later between the language and the subject. This represents 
part of his investigation about the appearance of Man during Modernity. He analyses the 
internal order of knowledge, a history of the épistémè (with its conditions of possibilities), and 
the configurations that gave origin to a certain knowledge, to an epistemological field of the 
knowledges presented from the Renaissance to Modernity. He describes the constitution of 
sciences that became sciences-objects trying to examine the discursive practices or non-
discursive practices. Therefore, he distinguishes three epistemological structures that appeared 
without any continuity. He points that between the classic thought and the modern thought a 
rupture occurred that opened the doors to the birth of new epistemic objects. Fields such as 
Biology, Economics and Philology set a knowledge to which the Man is now a reality. The 
language became object of knowledge. Foucault believes that this duplicity established in the 
Modern thought decrees the death of Man, his most radical thesis that resulted in a quarrel 
between Sructuralists, Existentialists and Marxsists - the last ones accusing him of denying 
History a determining position in the constitution of subjectivity. In this first moment of his 
theory he lines up with Ethnology, Psychoanalysis and Literature to promote the 
deconstruction of the subject as the fundament of all things. He’s inspired by the 
Nietzschenean and Heideggerian Philosophy that suspect of all totality and distrust of the 
continuants synthesis, which insists to make a subject of the conscience. Against a Universal 
History he refuses the notion of progress, evolution and continuity. What remains is the 
discontinuous, the transitory, the plural and the disperse. 
 
 
Key-words: Human Sciences, Modernity, Epistémê, Language, Subjectivity.    
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



9 
 

 

SUMÁRIO 
 
 
INTRODUÇÃO          10 

1 A TRAJETÓRIA INTELECTUAL DE MICHEL FOUCAULT   17 

1.1 O SUJEITO COMO EIXO CENTRAL       17 

1.2 PENSAR A ATUALIDADE        23 

1.3 FOUCAULT E A MODERNIDADE       24 

1.4 O AMBIENTE INTELECTUAL DE AS PALAVRAS E AS COISAS   26 

1.5 ESTRUTURALISMO VERSUS EXISTENCIALISMO VERSUS MARXISMO 29 

 

2 DA DESCONTINUIDADE DA HISTÓRIA DO PENSAMENTO OCIDENTAL À 

EMERGÊNCIA DO SUJEITO EMPÍRICO TRANSCENDENTAL DA 

MODERNIDADE          34 

2.1 DE BORGES À ARQUEOLOGIA DO SABER     34 

2.2 A EPISTEME NA ÉPOCA DO RENASCIMENTO     36 

2.3 A EPISTEME DA ÉPOCA CLÁSSICA       37 

2.3.1 Gramática geral         41 

2.3.2 História natural         43 

2.3.3 Análise das riquezas         44 

2.4 A EPISTEME DA ÉPOCA MODERNA      48 

2.4.1 O homem e sua finitude        50 

2.4.2 A recusa de todo antropologismo       51 

2.4.3 O cogito e o impensado        52 

2.4.4 O ser da linguagem         54 

 

3 AS CIÊNCIAS HUMANAS ENQUANTO SABER CONSTITUÍDO  56 

3.1 O CAMPO EPISTEMOLÓGICO DAS CIÊNCIAS HUMANAS   56 

3.2 PSICOLOGIA, SOCIOLOGIA E ESTUDO DA LITERATURA E DOS MITOS 60 

3.3 PSICANÁLISE E ETNOLOGIA       66 

3.4 SUJEITO TRANSCENDENTAL VERSUS SUJEITO EMPÍRICO   68 

 

CONCLUSÃO          70 

 
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS                            74 
 
 



10 
 

INTRODUÇÃO 

 

 

 A contemporaneidade vem caracterizando-se pela aceleração do processo de 

construção e desconstrução de conhecimentos. Os avanços tecnológicos têm contribuído para 

a forte objetivação no campo do saber. A cada momento uma nova descoberta é feita e, quase 

imediatamente, torna-se ultrapassada. Nesse cenário, assiste-se ao desaparecimento das 

referências e ao declínio de valores humanos. Quando dos projetos de decifração do DNA e 

da clonagem humana, questões como valor, dever e responsabilidade parecem ser 

secundarizadas, qual seria o espaço que resta para o sujeito? 

 A urgência em acompanhar a enorme velocidade do mundo contemporâneo 

diminui ainda mais o espaço para as questões subjetivas. Abre-se, nesse sentido, a perspectiva 

de colocar novamente a problemática do sujeito e a hipótese de seu desaparecimento, questões 

sobre as quais se debruça Michel Foucault em As palavras e as coisas. Esta é uma obra que 

nos parece conter desdobramentos esclarecedores acerca da problemática do sujeito na 

contemporaneidade. 

A questão do sujeito continua sendo alvo de inúmeras discussões e, mesmo hoje, 

encontra um lugar de destaque no pensamento filosófico. Karl Marx, Friedrich Nietzsche, 

Martin Heidegger e, entre eles, Michel Foucault, contribuíram significativamente para a 

desconstrução da tradição metafísica do sujeito. Entretanto, a permanência do debate no 

cenário filosófico contemporâneo sinaliza que as importantes contribuições desses filósofos 

abriram questões cuja relevância permanece ainda fecunda. Uma delas, presente ao longo da 

história dos grandes sistemas filosóficos, é o problema do conhecimento. Apesar das 

diferentes perspectivas, o ponto de partida de todas as análises filosóficas está centrado na 

relação sujeito-objeto. A primeira delas é o realismo que sustenta a primazia do objeto e 

entende que a representação que fazemos das coisas está subordinada aos objetos em si 

mesmos, apreendidos pelos sentidos e depois registrados pelo intelecto. Conhecimento 

verdadeiro é o que corresponde ao objeto e a verdade pode ser concebida independente do 

sujeito. A segunda perspectiva, denominada de idealismo, defende a primazia do sujeito e 

entende que há um acordo entre as coisas e a mente, uma adequação entre a análise das idéias 

e dos objetos. Conhecimento verdadeiro é o que corresponde àquilo que está na mente do 

sujeito que é determinante na construção do conhecimento. A terceira é a filosofia de Kant 

que supera esse impasse entre o realismo e o idealismo. Qual seria a contribuição do objeto ao 

 
 



11 
 

conhecimento, ou qual a contribuição do próprio sujeito ao conhecimento? O conhecimento 

acontece por um trabalho conjunto. O criticismo faz a mediação entre os racionalistas e os 

empiristas, defendendo a tese de complementaridade entre eles. Sem sensibilidade, o 

entendimento não tem o que conhecer e, sem entendimento, a sensibilidade não se constitui 

conhecimento. Essa revolução consiste, nas palavras de Kant, em partir da hipótese de que 

não é nosso conhecimento que se orienta pelo objeto, mas, ao contrário, são os objetos que se 

guiam por nosso conhecimento. Este se dá pela intuição sensível—ou seja, pela realidade que 

aparece ao sujeito—, que ele denomina ‘fenômeno’. Por outro lado, a intuição apenas dos 

fenômenos não leva ao conhecimento. É necessário que haja condições subjetivas anteriores à 

experiência, os chamados elementos transcendentais do conhecimento ou mecanismos 

lógicos. Essa relação bipolar constitui o conhecimento. 

Abandonar o paradigma da Modernidade que estabelece essa correspondência entre 

sujeito e objeto constitui o projeto filosófico de Nietzsche, Marx, Heidegger e Foucault. Eles 

querem ultrapassar a metafísica do sujeito e negar a possibilidade do sujeito transcendental. 

Para Nietzsche, o problema do conhecimento está relacionado à sua total rejeição de um 

fundamento originário e de uma razão unificada que inviabiliza o potencial criador dos 

valores humanos. Em Marx, o sujeito é submetido às estruturas econômicas, aos reflexos das 

condições objetivas. Heidegger é mais radical e postula que não há sujeito1. Defende que a 

relação entre homem e mundo não se dá primariamente - como as filosofias tradicionais 

sustentaram entre um sujeito cognoscente e um objeto do conhecimento -, mas numa relação 

anterior a qualquer objetivação ou representação do mundo denominada preocupação. Todos 

eles questionam profundamente a maneira de pensar a relação entre sujeito e objeto. 

Como se constituiu o conhecimento? Esta questão atravessa toda a tradição e é ponto 

de partida para muitos filósofos, inclusive para Michel Foucault. Sua investigação acerca do 

conhecimento, do fundamento do sujeito e da verdade não se desenvolve como na tradição, 

segundo a qual o sujeito conheceria verdades sobre o mundo, sobre si mesmo e sobre sua 

conduta. Foucault não trata da problemática do conhecimento e da subjetividade deste modo, 

aliás, sequer há uma relação porque não há sujeito nem objeto. A subjetividade e a questão da 

verdade são pensadas fora do âmbito das teorias do conhecimento, compreendidas como 

efeito ou resultado das relações de saber-poder presentes na sociedade. Ele oferece um novo 

modo de pensar a questão do conhecimento. 

 

                                                 
1 A ontologia fundamental de Martin Heidegger, a etnologia de Lévi-Strauss e a psicanálise de Jacques Lacan 
dissolveram o homem. 

 



12 
 

Em que momento o homem tornou-se uma interrogação para a cultura ocidental? Em 

que momento passou a ser objeto de conhecimento? Como um saber pode se constituir? Isso 

fará com que Foucault estabeleça uma arqueologia dos modelos de saber, uma análise da 

história dos saberes e das ciências humanas.. As investigações  especificarão onde se 

manifestam as discussões sobre o ser humano, a consciência, a origem e o sujeito2. O fim do 

humanismo, do antropologismo e do homem são questões que ele aposta como reflexão 

filosófica em As palavras e as coisas3. Oferece, ainda, uma análise da história, onde o tempo 

é valorizado num sentido de mudança e transformação, de emergência do novo, de ruptura e 

de acontecimento. Levanta a hipótese de que a história não se desenvolve de forma contínua e 

progressiva, nela o que opera são as estruturas inconscientes, ou seja, a história desenvolve-se 

num processo sem sujeito.4 O ceticismo de Foucault funciona como um antídoto contra o 

dogmatismo. Avesso a uma história universal, suas pesquisas levam-nos a seguir outra 

direção: “A história não tem “sentido”, o que não quer dizer que seja absurda ou incoerente. 

Ao contrário, é inteligível e deve poder ser analisada em seus menores detalhes, mas segundo 

a inteligibilidade das lutas, das estratégias, das táticas.”5 Depois de estudar a filologia, a 

biologia e a economia, passa a investir contra a história—saber mais ancestral—, mantendo-se 

fiel ao propósito estruturalista de destruição da história. 

 Existe uma afinidade entre a arqueologia das ciências humanas e a crítica 

heideggeriana à metafísica moderna6. Foucault inscreve-se no percurso teórico do filósofo 

 

                                                 
2 Cf FOUCAULT, Michel. Arqueologia das ciências e história dos sistemas do pensamento. 2ed. Rio de Janeiro: 
Forense Universitária, 2005, p.XXXVI. 
3 O título inicial do livro era A ordem das coisas, mas seu editor preferiu As palavras e as coisas. 
4 Posição anti-historicista do estruturalismo de Lévi-Strauss. 
5 FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Rio de Janeiro: Graal, 1979, p. 5. 
6 Heidegger é o pensador por excelência da crise da metafísica. É por meio da questão do ser que Heidegger 
discute a tradição metafísica no Ocidente. Volta sua investigação para a compreensão da concepção ao longo da 
história e para os efeitos que esta concepção trouxe à cultura ocidental. Na perspectiva heideggeriana, os pré-
socráticos, de modo especial Heráclito e Parmênides, voltaram-se para a indagação do ser. Mas, logo em 
seguida, as lições desses filósofos foram esquecidas e o ser caiu no esquecimento. Heidegger entende que a 
história da metafísica é a história do esquecimento do ser. Afirma que, com Platão e Aristóteles, a pergunta pelo 
ser caiu no esquecimento e a filosofia limitou-se a investigar o ser das coisas, a coisa como ela é, esquecendo-se 
do fundamento que possibilita toda significação. A pergunta pelo ente, ocultou a pergunta pelo ser. A concepção 
do ser enquanto substância percorreu todo o pensamento filosófico até nossos dias. Dito de outro modo, a 
filosofia tornou-se uma utilidade, uma tecnização do pensar. A lógica e a gramática apossaram-se da linguagem, 
da linguagem do ser. Heidegger defende que o pensamento deve liberar-se dos grilhões da lógica e da gramática. 
Essa libertação consiste no pensamento e na poesia. Contrário a isso, o humanismo presente na metafísica está 
preso ao modelo teórico-técnico. O pensar tornou-se um cálculo, uma ciência. Por isso, em Ser e tempo assume 
uma posição anti-humanista, pois compreende que o humanismo da metafísica sempre representou o homem 
como animal racional e insiste que todas as formas de humanismo encontradas no pensamento filosófico 
entificaram o ser. Ele reafirma que sua preocupação não é o homem, mas o ser do ente. É nisso que consiste o 
anti-humanismo heideggeriano. Ele não é contra o homem, como podemos conferir em sua Carta sobre o 
humanismo, mas não aceita a concepção tradicional do homem como animal racional que atravessou toda a 

 



13 
 

alemão, mas procura deslocar-se de uma ontologia fundamental para uma antropologia. Ele 

reconhece a importância de Heidegger na discussão sobre a questão do ser. Nesse sentido, há 

determinados pontos de interseção entre eles, como também diferenças. No que diz respeito às 

aproximações, podemos encontrar uma postura ou atitude anti-humanista. Os dois 

contrapõem-se ao pensamento fundacionista - à idéia de um sujeito como fundamento e 

origem de todas as coisas -, que se apresenta desde o início da história da filosofia. Foucault 

vai criticar todas as formas históricas de coerência e de continuidade. Com isto, é possível 

afirmar que a arqueologia foucaultiana instaura um profundo questionamento sobre uma 

ontologia herdada. 

Em As palavras e as coisas, Foucault traça uma linha que vai do saber à linguagem, 

e desta ao sujeito. Isto representa a parte de sua investigação acerca do aparecimento do 

homem como saber na Modernidade. Ele analisa uma ordem interna do saber, uma história 

das epistemes (suas condições de possibilidades), as configurações que deram origem a um 

determinado saber, um campo epistemológico dos saberes presentes desde o Renascimento 

até a Modernidade. Descreve a constituição das ciências que se tornaram ciências-objeto, 

procurando examinar as práticas discursivas ou não-discursivas com a intenção de “fazer 

surgir, com o arquivo, as formações discursivas, as positividades, os enunciados, suas 

condições de formação, um domínio específico”7 e com a finalidade de formular um 

diagnóstico e um prognóstico. Foucault chamou o campo de investigação que estuda tais 

discursos de arqueologia do saber. O que ela mostra é uma sucessão de epistemes, que não há 

processo na história e que não existe continuidade pela qual se orgulhava o historicismo. As 

pesquisas dele descrevem a constituição das ciências humanas e como os saberes apareceram 

e se transformaram na história do pensamento ocidental. 

Em As palavras e as coisas, ele distingue três estruturas epistêmicas que aparecem 

sem continuidade alguma. A primeira é a do Renascimento; a segunda compreende o período 

clássico; e a terceira, a Modernidade. Mas o que caracteriza essas três estruturas? As palavras 

tinham a mesma realidade do que significavam. O que as coisas são pode-se ter nos sinais do 

livro da natureza. Assim, por exemplo, pela forma externa pode-se ver o que é um animal ou 

uma planta. No final do século XVIII, o saber apresenta-se com outra configuração. Ele não 

se reduz mais à representação do que é visível. O que dá sentido agora às palavras é a 

 

                                                                                                                                                         
tradição filosófica. Dasein que se constitui como abertura e compreensão do ser não supõe uma consciência. Nós 
somos radicalmente compreensão do ser, pura possibilidade do ser. 
7 KREMER-MARIETTI, Angèle. Introdução ao pensamento de Michel Foucault. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 
1977, p. 9. 

 



14 
 

estrutura da linguagem; em relação à biologia, o que dá sentido não é mais o princípio da 

classificação dos seres vivos, como na anatomia comparada, mas a vida; na economia, não é 

mais o valor intrínseco do metal, mas o trabalho que se torna necessário para produzir um 

bem que passa a ser uma medida de valor. 

 A arqueologia faz um estudo sistemático do nascimento dos saberes sobre o 

homem, uma análise do saber, não da ciência8. O método arqueológico não se ocupa com a 

ordem do ser, mas com a do saber9. Não é a cientificidade que se constitui em objeto de sua 

investigação. Segundo Foucault, não se tratava de recusar o estatuto racional das ciências, 

porém procurar estabelecer uma descontinuidade histórica presente nos saberes ditos 

científicos. Mas isto não significa dizer que “[...] viva a descontinuidade, estamos nela e nela 

ficamos [...]”.10 Por outro lado, herdeiro de Gaston Bachelard e Georges Canguilhem, 

Foucault privilegia o descontinuísmo da história, a força das grandes rupturas na linha da 

epistemologia das ciências presente na tradição epistemológica francesa. A análise 

foucaultiana estabelece descontinuidades dos saberes. 

A noção de descontinuidade assume um lugar importante nas disciplinas históricas. 

A dimensão da continuidade é impossível no espaço epistêmico, já que não há totalidades 

nem fragmentações, apenas descontinuidades. Foucault suspeita de toda totalidade e desconfia 

das sínteses continuístas que insistem em fazer da consciência um sujeito. O descontínuo 

remete à continuidade, a desordem à ordem, o anormal à norma.11

Nossos objetivos são examinar as teses foucaultianas sobre a trajetória do saber e sua 

relação com as ciências humanas, delimitar o espaço que o sujeito ocupa no percurso teórico 

do filósofo e destacar as diferentes formas de subjetividade abordadas—atentando, 

especialmente para sua recusa de todo antropologismo presente nas filosofias do sujeito. De 

modo geral -e esta tem sido a principal motivação de nosso estudo - , analisar os processos 

pelos quais o homem tornou-se objeto e sujeito do conhecimento na Modernidade, pois todas 

as análises arqueológicas do filósofo fundamentam-se na duplicidade estabelecida pelo 

pensamento moderno. 

 

                                                 
8 A arqueologia do saber não é ciência, mas possui objeto e método rigorosos. Cf. KREMER-MARIETTI, 
Angèle. Op. cit., 1977, p. 7. 
9 Diferentemente de Heidegger, que pensou a questão do ser como desvelamento, desocultamento, Foucault 
concebe o ser como aquilo que é representado. 
10 FOUCAULT. Op. cit., 1979, p. 3-4. Foucault aproxima-se de Georges Canguilhem quando permanece filiado 
à história do conceito. A ausência de um quadro metodológico mais explícito, em As palavras e as coisas, 
suscitou uma série de críticas a Foucault em relação a suas análises em termos de totalidades culturais. Ele 
escreveu A arqueologia do saber como uma espécie de prefácio para responder a essas questões levantadas 
contra sua obra. 
11 Cf. FOUCAULT, Michel. Os anormais. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1997, p.59-67. 

 



15 
 

A dissertação está dividida em três capítulos. No primeiro, demarcamos o espaço que 

ocupa a questão do sujeito na trajetória teórica de Michel Foucault, cujo pensamento 

caracteriza-se por apresentar uma multiplicidade de temáticas, preocupações e inquietações. 

Apesar da escolha por múltiplos temas, Foucault faz delimitações. Há nele uma preocupação 

recorrente que permanece ao longo de todo seu percurso teórico: o problema da constituição 

do sujeito.12 Esta questão é, por vezes, mais ou menos elaborada em suas obras, mas 

encontra-se, de algum modo, presente e relacionada a outras preocupações do filósofo. Outro 

ponto importante é a ontologia do presente. Deve-se levar em consideração o engajamento de 

Foucault com o diagnóstico do presente.13

No segundo capítulo, analisamos o nascimento da Modernidade e o aparecimento do 

homem como sujeito e objeto do conhecimento. Para isso, tomamos como referência o 

capítulo IX, intitulado O homem e seus duplos. O corte feito segue destacando os duplos O 

empírico e o transcendental, O cogito e o impensado, O recuo e o retorno da linguagem, O 

discurso e o ser do homem e outros pontos como Analítica da finitude e O sono 

antropológico. O importante aqui é examinar a preocupação de Foucault com os processos 

pelos quais o homem constituiu-se como sujeito epistêmico na Modernidade. 

Em A arqueologia do saber, Foucault opera uma descontinuidade de um sujeito 

preexistente, soberano e universal. Para ele, o que fica no lugar desse sujeito são as diferentes 

formas de subjetividade e não mais a idéia de sujeito dado. Buscando escapar da noção de 

sujeito transcendental, preexistente e psicológico, o pensamento foucaultiano quer ultrapassar 

a metafísica do sujeito, pois recusa-se a seguir esta direção. Opta, então, pela desconstituição 

desse sujeito da metafísica. Não reconhece a idéia de um sujeito transcendental como aquele 

que se constitui em elemento organizador. Qual o problema que o filósofo traz à tona? A 

questão filosófica que Foucault propõe é o fim do sujeito do conhecimento ou um saber sem 

sujeito? Um kantismo sem sujeito transcendental? Com Foucault, o homem não pode 

permanecer sujeito e objeto do conhecimento. 

 

                                                

No terceiro capítulo, abordamos o problema da morte do homem correlacionado ao 

nascimento das ciências humanas. Analisamos os processos pelos quais o homem tornou-se 

objeto de conhecimento para as ciências humanas, esse homem como ser de produção, vivo e 

falante que possui temporalidade e finitude. Tomamos como referência o capítulo X, 

intitulado As ciências humanas, destacamos também O triedro dos saberes, A forma das 

ciências humanas, Os três modelos e Psicanálise, etnologia. 
 

12 Cf. FONSECA, Márcio Alves. Michel Foucault e a constituição do sujeito. São Paulo: EDUC, 2003, p. 9-11. 
13 Cf. GROS, Frèderic (org.). Foucault: a coragem da verdade. São Paulo: Parábola, 2004, p. 14-37. 

 



16 
 

A tese proposta por Foucault sugere que as ciências humanas sejam uma invenção da 

Modernidade. Uma Modernidade que produz uma duplicidade entre o empírico e o 

transcendental, entre o homem e a natureza, a razão e a desrazão e tantas outras cisões, 

porque, ao falar de um homem duplicado, as ciências humanas acabam por produzi-lo, 

inventá-lo. Aqui há um problema: como produzir um homem que desde sempre esteve lá e 

que é ao mesmo tempo sujeito e objeto desse conhecimento? Nas ciências humanas, a 

estratégia é objetivar esse sujeito, um sujeito preexistente, já reconhecido cientificamente. 

Foucault descreve essas cisões produzidas pela Modernidade. Também descreve a 

constituição do homem como objeto empírico pela biologia (vida), economia (trabalho), e 

filologia (linguagem). 

Nesse primeiro momento, sua preocupação está centrada na descrição desses 

discursos, sobretudo naqueles que são considerados científicos, naqueles pertencentes às 

ciências humanas. Será justamente essa forma de conhecimento objetivo que se torna alvo das 

investigações. Seu projeto está voltado para uma permanente tentativa de desconstruir a 

tradição metafísica do sujeito e também denunciar os abusos cometidos pelo homem da razão. 

Contudo, esclarece que “O seu objetivo não era o de simplesmente negar a razão ou a 

racionalidade científica, mas o de propor uma outra análise das relações de saber-poder”14 

existente em nossa cultura. 

Em Microfísica do poder, Foucault dirá: “São estes regimes diferentes que tentei 

delimitar e descrever em As palavras e as coisas, esclarecendo que no momento não tentava 

explicá-los e que seria preciso tentar fazê-lo num trabalho posterior”.15 A Arqueologia do 

saber foi escrita com objetivo de responder às críticas endereçadas àquela obra.  

A metodologia que utilizamos deu-se basicamente através de As palavras e as coisas, 

como também de algumas passagens de outros trabalhos da primeira fase do autor, como A 

História da loucura, Arqueologia do saber e O que é um autor e dos trabalhos de seus 

comentadores. 

 

                                                 
14 CALVET, T, M. Da arqueologia do saber ao ensaio filosófico: a problemática de uma ontologia do presente 
em Foucault. Revista Síntese, Belo Horizonte,  n. 40,  1997, p. 60. 
15 FOUCAULT, Michel. Op. cit., 1979, p. 4. 

 



17 
 

1 A TRAJETÓRIA INTELECTUAL DE MICHEL FOUCAULT 

 

1.1 O SUJEITO COMO EIXO CENTRAL 

 

 

A trajetória do pensamento de Foucault costuma ser dividida em três momentos: 

arqueologia do saber, genealogia do poder e genealogia da ética. O primeiro investiga o 

homem que se tornou objeto de conhecimento na Modernidade. O segundo, como as 

estruturas modernas do poder conduziram o indivíduo à sujeição. Por fim, as formas nas quais 

os indivíduos podem e devem reconhecer-se como sujeitos. Tais momentos são também 

compreendidos como campos de reflexão: epistemológico, político e ético, ou ainda como o 

da verdade, o do poder e o da conduta individual.1

De acordo com alguns comentadores, podemos observar que a Introdução a 

Binswanger e Doença mental e psicologia—do final da década de 50—são de orientação 

fenomenológica. Preocupado com os discursos e práticas sobre a loucura, publica História da 

loucura em 1961. Depois, volta-se para as questões relativas ao saber e, em 1966, publica As 

palavras e as coisas, que foi alvo de elogios e de inúmeras críticas por estar vinculado ao 

estruturalismo e a um nietzschianismo em toda sua extensão teórica. Estes dois últimos livros 

foram reconhecidos como suas duas primeiras grandes obras. Na década de 70, após ter 

rompido com o estruturalismo, encontramos um outro Foucault engajado nos movimentos 

para a libertação de presos políticos, de reforma universitária e preocupado com a questão do 

poder, do controle, do dispositivo, problematizando o papel do intelectual na sociedade e seu 

engajamento2. Mostra-se igualmente interessado na constituição do sujeito ético e volta aos 

filósofos gregos para pensar uma ontologia crítica da atualidade.3

 

                                                 
1 Cf. MUCHAIL, Salma Tannus. Foucault, simplesmente: textos reunidos. São Paulo: Loyola, 2004, p. 9-20. A 
esse respeito ver também FONSECA, Márcio Alves da. Michel Foucault e a constituição do sujeito. São Paulo: 
EDUC, 2003; BIRMAN, Joel. Entre cuidado e saber de si: sobre Foucault e a psicanálise. Rio de Janeiro: 
Relume Dumará, 2000; DROIT, Roger-Pol. Michel Foucault: entrevistas. São Paulo: Graal, 2006; EIZIRIK, 
Marisa Faermann. Michel Foucault: um pensador do presente. 2. ed, Rio Grande do Sul: Unijuí, 2005. 
2 Foucault só veio a engajar-se em movimentos de minoria, na defesa dos direitos humanos, quando intervém nas 
questões políticas e sociais da França e no cenário internacional em favor dos dissidentes soviéticos e 
prisioneiros espanhóis. Ele é um dos fundadores do GIP (grupo de informações sobre as prisões). Contudo, essas 
atividades eram sempre conciliadas com a atividade filosófica. Como intelectual, deseja destruir todas as 
evidências e universalidades. 
3 Cf. FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito. São Paulo: Martins Fontes, 2004. Nesse texto, Foucault 
observa que, no decorrer do tempo, houve uma desqualificação do cuidado de si em detrimento do saber de si. 
Essa desqualificação do cuidado de si provém da privilegiada condição do conhecimento. O cuidado pode ser 
entendido como autoconhecimento, estar atento a si, voltar o olhar para si, ocupar-se de si mesmo, recolher-se 
em si mesmo, ser amigo de si mesmo, estar em si mesmo, respeitar-se e buscar deleite. Cuidado de si é diferente 

 



18 
 

Podemos trabalhar também com três períodos de investigação, o que favorece o 

agrupamento de sua extensa produção teórica. O primeiro, vai de 1961 a 1970. Nesse período, 

Foucault procura analisar as condições históricas nas quais o homem tornou-se objeto de 

conhecimento, elaborando a História da loucura, considerada inaugural para o que se 

denominou como arqueologia do saber. O nascimento da clínica (1963) e a Arqueologia do 

saber (1969) fazem parte deste período. O segundo vai da publicação de Vigiar e punir de 

1975, História da sexualidade I (A vontade de saber) de 1976 e outros textos que foram 

reunidos e publicados em Microfísica do poder, de 1979, e, postumamente, em Ditos e 

escritos, de 1994, onde analisa a história das formas de punição presentes na sociedade 

ocidental. E, por fim, o terceiro, que se estende de 1976 a 1984, com os volumes II e III da 

História da sexualidade, intitulados O uso dos prazeres e O cuidado de si, respectivamente. 

Nesse momento, Foucault já se encontra bastante doente, mas ainda mostra-se produtivo. 

De modo geral, a trajetória intelectual de Foucault está compreendida desde 1961, 

com a publicação da História da loucura até seus últimos trabalhos em 1984, ano de sua 

morte4 5. Os motivos que o levaram a fazer esse recorte estão presentes em suas obras . Uma 

outra maneira de introduzir o pensamento de Michel Foucault é descrever seu percurso de 

vida, como chegou a suas obras, os principais temas que o destacaram no cenário intelectual 

contemporâneo. 

 
Toda vez que tentei fazer um trabalho teórico foi a partir dos elementos de minha 
própria experiência: sempre em relação com processos que via se desenrolarem a 
minha volta. Porque eu julgava reconhecer fendas, abalos surdos, disfunções nas 
coisas que via, nas instituições às quais estava ligado, em minhas relações com os 
outros, foi que empreendi tal trabalho — um fragmento de autobiografia.6

 

                                                                                                                                                         
da cultura de si, que é a expressão do individualismo, valor absoluto, certa simplificação da vida privada numa 
atitude individualista. Uma regra geral: ocupes contigo mesmo, ou seja, tenhas cuidado consigo mesmo, 
buscando um retorno do olhar para dentro de si, para experimentar-se, conhecendo nossas capacidades e limites. 
4 Anteriormente a essa demarcação, em 1954, Foucault publicou um livro que tinha como título Doença mental e 
personalidade, reeditado em 1962 com o título de Doença mental e psicologia. Texto que não aparece em sua 
trajetória teórica, porque foi proibido de ser reeditado pelo próprio filósofo. Cf. GARCIA, C. Foucault e a 
antipsiquiatria, Revista Extensão, Belo Horizonte, v.2, n.1, fev., p. 53-56, 1992. Segundo o autor, Foucault 
modifica completamente o texto de 1954. A teoria da alienação social cede lugar para a perspectiva da doença 
mental como um fato histórico. No texto de 1962, o alienado não é somente alguém que se encontra 
desadaptado, mas produto de um regime institucional caracterizado pela exclusão. 
5Certamente é interessante ressaltar que Foucault pertenceu a uma geração que sofreu muitas mudanças. 
Acontecimentos como a Revolução russa, a Segunda Guerra mundial, o nazismo e o holocausto tocaram-no 
profundamente. Dito de outro modo, elas foram determinantes para que seguisse o caminho da história. Diante 
disso, podemos entender porque o filósofo toma a história como fio condutor de seu pensamento. Em suas obras, 
sempre nos deparamos com elementos históricos que nos guiam através dos séculos. Com exceção de História 
da loucura que trata também do período da Idade média e do Renascimento, as outras obras de Foucault estão 
situadas entre os séculos XVII, XVIII e XIX. Nesse sentido, experiência pessoal e trabalho teórico sempre estão 
relacionados. 
6 Apud ERIBON, Didier. Michel Foucault: 1926-1984. São Paulo: Cia. das Letras, 1990, p.43. 

 



19 
 

 

Traçar um mapa geral do percurso teórico de um filósofo como Foucault é quase 

sempre problemático, pois corremos sempre o risco de simplificar sua obra. Mas, é importante 

estabelecer um recorte nesse pensamento que se caracteriza por apresentar uma multiplicidade 

de temáticas, de preocupações e inquietações. Desde seus primeiros trabalhos, o sujeito é uma 

questão central. Portanto, fio condutor de suas investigações. Ele assegurava, inclusive, em 

algumas passagens que o sujeito era tema geral da sua pesquisa. O objetivo era criar uma 

história da subjetividade ao investigar seus diferentes modos que tornaram os homens 

sujeitos; produzidos por diferentes saberes, nas relações de poder, e quando constituídos como 

sujeitos éticos. 

Para cada obra da fase arqueológica, a problemática do sujeito é tratada de modo 

diferente. A História da loucura, o discurso da loucura, tratava da análise da percepção da 

loucura e do louco, o corte situa-se entre Montaigne e Descartes na representação da loucura. 

O nascimento da clínica, a análise da medicina anátomo-clínica e suas relações entre olhar e 

corpo, ou seja, a constituição do olhar médico sobre as doenças, o corte situa-se entre Pinel e 

Bichat, na representação da doença. Em As palavras e as coisas, temos o discurso das 

epistemes, uma análise da constituição dos saberes, dos sistemas de conhecimento, ou seja, 

uma arqueologia da percepção, do olhar e do saber, respectivamente. Como a História da 

loucura inaugura a fase arqueológica do filósofo, daremos ênfase a ela nesse momento. 

Foucault, no início de seu percurso teórico, analisa o sujeito tido como incapaz de 

assumir sua própria existência. Fala de um sujeito que se encontra excluído da sociedade. A 

partir dos estudos foucaultianos, é possível dizer que a loucura sempre esteve presente no 

pensamento ocidental. Seguindo o percurso dele, podemos entender como cada período da 

história formulou suas concepções e constituiu as práticas médicas e sociais relativas à 

experiência da loucura. 

Do período da Idade Média até o Renascimento, a loucura é entendida como um 

vício que deve ser purificado. O louco é percebido como aquele que deve ser tanto o símbolo 

do que há de mais sagrado quanto de mais terrível. É nesse contexto que ocorre um confronto 

com as forças obscuras do mundo, anuncia-se uma ruptura do homem com a razão. Foucault 

aponta que foi a loucura que substituiu o vazio criado pelo desaparecimento da peste que 

assombrava a cidade. A substituição da lepra pela loucura determina o destino do louco 

quando passa a ser retirado de sua cidade e colocado numa nau. Quer dizer que a lepra e a 

loucura possuem o mesmo poder de exclusão. Ele escreve que o louco é um prisioneiro que 

 
 



20 
 

deve ser banido da cidade. O louco é obrigado a não pertencer a nenhum lugar, a um profundo 

desraizamento.7

A partir do Renascimento, a loucura passa a ser percebida de outra forma, porque 

consegue desligar-se da concepção puramente negativa, estabelecida na Idade Média. O 

período da Renascença é o momento onde a loucura pode transitar livremente e passa a fazer 

parte do cenário, o que leva Foucault a considerar que nenhuma época foi mais hospitaleira à 

loucura que o Renascimento. Aí o louco torna-se um personagem presente no palácio e no 

teatro. É retratado como aquele que sabe a verdade, mas não sabe disso e, conseqüentemente, 

não tem noção de quem é. 

Na Idade clássica, a concepção de loucura como um erro desaparece quando se 

desloca a relação verdade-erro para vontade-liberdade. Na primeira relação, ser louco é iludir-

se, enganar-se. A terapêutica recomendada era simplesmente colocar os loucos em contato 

com a natureza, através de passeios e viagens, pois acreditava-se que isso faria com que a 

pessoa fosse reconduzida à verdade. Na segunda, o louco passa a ser reconhecido como 

aquele que é incapaz de responder pela sua existência. Ser louco é aquele cuja vontade, paixão 

e liberdade encontram-se afetadas pela doença. A loucura passa a ser internada quando a 

concepção muda radicalmente.  

O surgimento da sociedade industrial marca um outro momento importante na história 

da loucura. O decreto do rei Luís XIV estabelece que toda cidade francesa devia ter um 

hospital geral para receber todas as formas de desvios existentes na sociedade. Os 

estabelecimentos foram destinados para receber mendigos, vagabundos, doentes, prostitutas, 

homossexuais, libertinos, criminosos, loucos, ou seja, todos aqueles que haviam desrespeitado 

a honra da família, da religião e do poder real. Esses locais não tinham nenhuma finalidade 

terapêutica, serviam como controle moral e lucro econômico, ou seja, tinham como objetivo a 

reorganização social. 

Quando Pinel, em 1793, libertou as pessoas que ali se encontravam internadas nos 

hospitais gerais, estabeleceu o segundo marco na história da loucura. Todos aqueles que 

podiam produzir foram reconduzidos à sociedade, mas apenas os loucos permaneceram 

internados. Os hospitais gerais cederam lugar aos asilos. Surge, então, o hospital psiquiátrico 

como lugar de diagnóstico, de tratamento e de cura. A loucura passa a ser objeto de 

conhecimento da psiquiatria quando é sistematicamente internada. Entretanto, nesse mesmo 

período, o hospital constituiu-se como dispositivo de controle, mecanismo de vigilância e 

 

                                                 
7 FOUCAULT, Michel. História da loucura. 6 ed. São Paulo: Perspectiva, 1972, p. 358. 

 



21 
 

punição. Esse quadro negativo trouxe uma série de técnicas e procedimentos pelos quais 

empreenderam o adestramento daqueles que resistiam à correção. Todas as práticas de 

punição, controle, vigilância e segregação, Foucault denominará mais adiante como 

tecnologia moderna de dominação. 

Tratava-se, na concepção de Foucault, da “Problematização da loucura e da doença a 

partir de práticas sociais e médicas, definindo um certo perfil de ‘normatização’ [...]”.8 O que 

implica dizer que ele entende a loucura a partir de certo contexto social, político e 

epistemológico. Os estudos arqueológicos demarcam os discursos de uma cultura numa 

determinada época. Nas investigações, observa nos asilos do século XVIII como o louco era 

exposto à visitação pública, um espetáculo que não se deveria perder. Os loucos eram coisas a 

serem expostas. Contudo, quando a loucura torna-se objeto da psiquiatria, esse olhar, que 

apenas contempla, adquire uma outra concepção. 

A psiquiatria moderna instaura práticas de controle para todos aqueles tidos como 

loucos. Por exemplo, observação e classificação tornam-se palavras de ordem do 

conhecimento. A loucura antes destituída de sentido passa a ser, na Modernidade, uma doença 

mental que tem seu próprio status. Se, de um lado, temos a loucura reconhecida como doença 

mental, de outro, ocorre sua normalização de forma mais abrangente. Será apenas o psiquiatra 

o detentor de saber sobre a loucura que poderá apontar quem é louco e quem não é. Caberá 

também ao psiquiatra destituí-lo de seus direitos sobre seu adoecer, conseqüentemente, de sua 

condição de sujeito e cidadão. A psiquiatria apresenta-se como a linguagem oficial da loucura. 

A equivalência entre loucura e doença mental produziu ainda mais estigmatizações e 

exclusões.  

 

                                                

Foucault percebe que o discurso da razão sobre a loucura sempre define o louco 

como desprovido de razão e vontade. O sujeito louco aparece através de um olhar que, ao 

mesmo tempo, se revela unilateral e desigual. Argumenta que somente o louco é olhado e não 

se lhe permite que devolva esse olhar. Além disso, o olhar constituiu-se através de um poder 

disciplinar que estabelece uma objetivação daquele que é olhado. O louco é sempre convidado 

a objetivar-se. Foucault acredita que o cogito cartesiano representa o momento mais radical da 

exclusão da loucura do mundo da razão. A dúvida cartesiana coloca a loucura fora do domínio 

do sujeito, pois detém os direitos sobre a verdade. Em Descartes, a loucura é exilada e o louco 

é excluído do mundo da razão. Descartes assegura que o fato de estar pensando anula a 

possibilidade de ser louco—ou seja, quem é louco não pode pensar. 
 

8 FOUCAULT, Michel. A problematização do sujeito: psicologia, psiquiatria e psicanálise. 2. ed, Rio de Janeiro: 
Forense Universitária, 2002, p. XXXVIII. 

 



22 
 

O pensamento foucaultiano mostra-se crítico desse sujeito plenamente consciente e 

senhor absoluto de sua vontade e dono absoluto da verdade. Foucault rompe com as doutrinas 

da razão que nos acompanha desde Descartes, uma concepção que acredita encontrar no 

sujeito seu fundamento último, necessário e absoluto. Ele escapa dessa concepção e coloca 

nesse lugar outra dimensão, a da dispersão, da ruptura, da fragmentação. Portanto, a questão 

do sujeito e a desconstrução do sujeito cartesiano seriam autênticos pilares do pensamento 

foucaultiano. 

É pertinente ressaltar que foi somente a partir dos estudos foucaultianos sobre a 

loucura e sua normalização que ocorreu um desejo de mudança do modelo tradicional de 

psiquiatria. O movimento denominado antipsiquiatria surge nos anos 60, na Inglaterra, com 

Cooper, Laing e Esterson que procuram questionar o diagnóstico e o tratamento destinado ao 

louco. A antipsiquiatria fez uma crítica radical à estigmatização e à exclusão do louco 

produzida na sociedade. Todo o movimento representava a tentativa de diminuir ou anular o 

poder médico, pois quanto mais o aumentasse mais diminuiria o do doente, e dessa forma, 

cada vez mais, ele perderia seus direitos como cidadão e acabaria submetido ao outro. 

A reformulação na forma de tratar a loucura vem sendo discutida e efetivamente 

implantada através de diversos projetos governamentais. NAPS, CAPS, oficinas terapêuticas, 

lares abrigados, residências terapêuticas, dentre outros, já representam modelos considerados 

substitutivos de hospitais psiquiátricos. Os NAPS, CAPS e as oficinas terapêuticas, 

funcionam como hospital-dia, espaço onde o usuário apenas permanece durante determinado 

período do dia, engajado em atividades terapêuticas. O restante, herdeiros, de uma concepção 

puramente negativa da loucura, carregam consigo o peso de uma história de vigilância e 

punições. 

Fala-se numa tentativa de estatização da loucura, pois aqueles que defendem a nova 

proposta não estariam comprometidos de verdade com as mudanças. Isso significa dizer que 

as propostas apenas substituiriam um modelo excludente ocupado pelo hospital psiquiátrico 

por outros espaços, como aqueles anteriormente citados. Mas esses serviços podem 

simplesmente manter as mesmas relações de dominação denunciadas constantemente nos 

textos foucaultianos. 

Certamente, esses novos serviços ainda não representam uma mudança na 

representação da loucura existente na cultura ocidental, pois continua a existir um forte 

discurso reproduzido por todos os segmentos da sociedade relativo à manutenção da 

internação como principal dispositivo de tratamento da loucura. Isso sinaliza a repetição do 

 
 



23 
 

discurso psiquiátrico tradicional que durante mais de duzentos anos esteve presente na 

sociedade. Talvez, ainda seja necessário mais tempo para conseguir mudar essas tradicionais 

práticas sociais e médicas. 

É pertinente apontar um novo olhar e novos desafios acerca da loucura. 

Concomitante a isso, todos temos nossa parcela de responsabilidade na construção de 

discursos e práticas que estejam norteados pelo respeito à alteridade e à diferença. Finalmente, 

cabe ressaltar que todos os campos de saberes que lidam com o sofrimento humano devem 

promover a desmistificação da loucura e a dignidade humana. Nesse sentido, há Habermas 

que defende um projeto sócio-histórico no qual ocorre a tomada de consciência: a 

institucionalização dos direitos do homem. Segundo ele, apenas através do reconhecimento do 

outro podemos falar de existência. E mais ainda, que tal projeto depende da participação de 

todos os cidadãos no debate sobre as questões sociais e exigem decisões políticas9. 

 

 

1.2 PENSAR A ATUALIDADE 

 

 

Desde a História da loucura à Vontade de saber, Foucault estava interessado em 

diagnosticar o jogo de forças presente em nossa cultura. E por essa razão, preferia ser 

chamado de diagnosticador do presente, pois isso colocava-o na mesma direção de Nietzsche. 

Foucault não compreende a filosofia como uma fábrica de pensamentos prontos, absolutos e 

universais, pensava-a como um exercício permanente de inquietude. Preocupava-se, 

especialmente, com o que nos tornamos num determinado momento da história. 

 
Através de quais jogos de verdade o homem se dá seu ser a pensar quando se 
percebe como louco, quando se olha doente, quando reflete sobre si como ser falante 
e ser trabalhador, quando ele se julga e se pensa enquanto criminoso e através de 
quais jogos de verdade o ser humano se reconheceu como homem de desejo?10

 

Podemos observar que todos os temas foucaultianos são direcionados às 

problematizações. Ele entende por problematização “o conjunto de práticas discursivas ou não 

discursivas que faz alguma coisa entrar no jogo do verdadeiro e do falso e a constitui, com o 

 

                                                 
9 Cf  SOARES, Luís Eduardo. O lugar do sofrimento humano no pensamento político em Kant. Revista Síntese, 
n. 61, v. 20, p. 257-266, abr-jun, 1993. 
10 MUCHAIL, Salma Tannus. A trajetória teórica de Michel Foucault. Revista Extensão. Belo Horizonte, v. 2, n. 
1, fev., p. 11, 1992. 

 



24 
 

11objetivo para o pensamento”  por acreditar que pensar é problematizar. Ele entende que isto 

está relacionado à idéia de que filosofia significa engajar-se em discursos da atualidade, ou 

seja, envolver-se com os problemas que estão ocorrendo no momento. Portanto, temas como a 

loucura, doença, criminalidade, delinqüência, sexualidade, saber e poder representam 

problemas de seu tempo. Foucault dialoga com campos bem diferentes da filosofia: a 

psicanálise, a história, a sociologia, a literatura, a biologia e as artes. 

 

 

1.3 FOUCAULT E A MODERNIDADE 

 

 

As noções de acontecimento, problematização e atualidade constituem a maneira 

pelo qual Foucault tematiza o que denominou de ontologia do presente.12 A leitura de Kant no 

texto O que é o iluminismo, relativa à questão da Aufklärung que interroga a possibilidade de 

nos tornamos sujeitos autônomos, abre espaço para a reflexão filosófica em relação à história. 

Em O que é a crítica, reconhece a importância de Kant para a história do século XIX e XX, 

no que diz respeito à formulação de Aufklärung e à crítica. A formulação kantiana consiste 

num estado de menoridade, numa incapacidade em guiar-se sozinha e de autodeterminar-se a 

que a humanidade está submetida. A religião, o direito e o conhecimento são exemplos. Nesse 

sentido, a Aufklärung e a crítica possuem três traços fundamentais: uma ciência positiva; a 

história como uma racionalidade, uma razão que serve para o desenvolvimento de um Estado 

estático e as articulações entre o positivismo científico e o desenvolvimento do Estado. 

Kant teria fundado duas grandes tradições críticas, uma “filosofia crítica que se 

apresentará como uma filosofia analítica da verdade em geral”13 e a de um “pensamento 

crítico que tomará a forma de uma ontologia de nós mesmos, de uma ontologia da 

atualidade”.14 Foucault filia-se à segunda: “O que se passa nesse momento?” “O que nos 

acontece?”, “Qual é este mundo, este momento preciso no qual vivemos?”15. Essa 

 

                                                 
11 Ibidem, p. 12. 
12 Cf. CARDOSO, Irene de Arruda Ribeiro. Foucault e a noção de acontecimento. Revista Tempo Social, USP, 
São Paulo, 7 (1-2): 53-66, outubro de 1995. A retomada de Foucault ao texto de Kant O que é o iluminismo 
mostra bem o campo de preocupação do filósofo com a questão do presente, especialmente, em suas últimas 
obras. Contudo, as noções de acontecimento, problematização e atualidade já estão presentes em As palavras e 
as coisas, de 1966, em A arqueologia do saber, de 1969, e Nietzsche, a genealogia e a história, de 1971. 
13 Ibidem, p. 53. 
14 Ibidem, p. 53. 
15 GROS, Frédéric. Foucault e a questão do quem somos nós? Revista Tempo Social, São Paulo, v. 7, n. 1-2, out. 
1995, p. 177. 

 



25 
 

interrogação está presente o tempo todo na filosofia, seja contra ou a favor dela. Desde 

sempre houve uma maneira de pensar, agir e se conduzir no Ocidente. Mas isso não aconteceu 

do mesmo modo em todos os países. Ao contrário da Alemanha, não houve as mesmas 

condições para o exercício de uma filosofia crítica e de uma reflexão política na França. A 

esquerda hegeliana e a escola de Frankfurt fizeram uma crítica do objetivismo, do 

positivismo, da racionalização, da técnica e da tecnização, refutando todo projeto de 

objetividade presente nas ciências. O que interessa a Foucault é a relação que Kant estabelece 

entre a atualidade, a história e a crítica, pois compreende que essa interrogação kantiana 

inaugura a Modernidade. 

Frédéric Gros acredita que o tema da modernidade é indissociável do pensamento 

teórico de Foucault. Este apresentaria diferentes posições frente à Modernidade. Fala, por 

exemplo, que “se trata de se desprender desta idade que começa em torno de 1790-1810 e vai 

até mais ou menos 1950”16. No entanto, pondera que “é esta forma de filosofia que, de Hegel 

à escola de Frankfurt, passando por Nietzsche e Max Weber, fundou uma forma de reflexão 

na qual tentei trabalhar”17. Pode-se dizer que essa pergunta kantiana serve de fio condutor 

para o pensamento foucaultiano. E, especialmente, quando desloca essa interrogação para 

“quem somos nós”. É justamente esse “nós” que nos possibilita pensar a atualidade e faz da 

Modernidade objeto de reflexão, pois essas interrogações levaram a pesquisas que foram 

desde A fenomenologia husserliana à escola de Frankfurt e ao estudo de Bachelard e 

Canguilhem sobre a história das ciências, passando por Marx e Heidegger. A filosofia tem 

como tarefa o diagnóstico do presente e Kant abriu espaço para a interrogação sobre a 

atualidade, a história e a razão. Não se pergunta mais pelo sujeito universal, mas interroga-se 

sobre como nos tornamos sujeitos ou sujeitos históricos. Desse modo, a tarefa da filosofia não 

seria mais a busca por uma ontologia nem pela constituição de um sujeito do conhecimento, 

mas sobre a identidade de um sujeito histórico. 

Seja como for, a Modernidade surge como um período no qual se fundam todas as 

críticas da razão e do sujeito. Foucault consegue encontrar nela o espaço apropriado para 

realizar as análises históricas, como também procura escapar da noção de sujeito defendida 

pela filosofia cartesiana, kantiana, hegeliana, husserliana e sartriana. 

 

                                                

Em As palavras e as coisas, o estruturalismo aparece como uma “nova consciência 

filosófica” que procura destronar o sujeito, o eu e a consciência em favor das estruturas 

inconscientes, e, portanto, contra o existencialismo, a fenomenologia, a dialética hegeliana, o 
 

16 GROS, Op. cit, 1995, p. 176. 
17 Ibidem, p.176. 

 



26 
 

historicismo e o psicologismo. Surge, então uma querela entre estruturalistas, existencialistas 

e marxistas. 

 

 

1.4 O AMBIENTE INTELECTUAL FRANCÊS DE AS PALAVRAS E AS COISAS 

 

 

O estruturalismo francês explode com a Antropologie structurale de Lévi-Strauss em 

1958. A influência desta obra repercute em diversas áreas: antropologia, etnologia, literatura, 

marxismo, psicanálise etc. Foucault publica História da loucura (1961) e As palavras e as 

coisas (1966) e associa-se aos principais nomes do movimento estruturalista, além do já 

citado, Roland Barthes (Mythologies, 1957), Louis Althusser (Pour Marx, 1966), Jacques 

Lacan (Écrits, 1966). O estruturalismo teve grande influência da epistemologia francesa. 

Destacam-se entre seus representantes Koyré, Bachelard, Cavaillés e Canguilhem, os grandes 

mestres da época; de inspiração nietzscheana,  Blanchot, Klossovsky e Bataille. Todos vão de 

encontro ao pensamento humanista, subjetivista, fenomenológico, histórico, dialético e 

existencialista. 

O estruturalismo pertence a uma corrente de pensamento que, desde o início do 

século, procurou opor-se às filosofias da consciência. Por outro lado, os estruturalistas 

recusavam qualquer papel de fundamentação para o sujeito, defendendo a idéia de que o 

homem não é fundamento das coisas, pois não existe fora das relações que o instituem. O que 

é importante não é o ser mas a relação, não é o sujeito mas são as estruturas. Ou seja, a 

história não se desenvolve de forma contínua e progressiva, nela o que se opera são as 

estruturas inconscientes, não os homens. Os existencialistas defendiam a primazia do sujeito, 

exaltando o homem como uma realidade aberta, lançado no mundo, autodeterminado e livre. 

Estava em jogo o confronto entre as forças do existencialismo e do movimento estruturalista. 

A origem do estruturalismo francês teve sua fonte na lingüística desenvolvida por 

Ferdinand de Saussure e Roman Jakobson. O primeiro, distinguia o estudo sincrônico do 

diacrônico, ou seja, procurava estabelecer a diferença entre o sistema formal da linguagem e 

da fala propriamente dita. Estava preocupado com os elementos formais da linguagem, não 

com suas causas. A palavra é um signo que contém som e conceito, significado e 

significante—estes e mais os signos aparecem em Saussure como elementos arbitrários. O que 

significa dizer que não há correlação entre um som e o conceito, visto que podemos encontrar 

 
 



27 
 

em duas línguas, por exemplo, palavras com outro significado. Um dos méritos deste 

lingüística foi ter conseguido promover uma ciência geral dos signos, permitindo que a 

linguagem pudesse alcançar uma base metodológica. Jakobson foi fundador do círculo 

lingüístico de Moscou e sofreu influência de Picasso, Stravinsky, Joyce, dentre outros. Deve-

se a ele a designação da palavra ‘estruturalismo’ como método de investigação científica para 

o estudo das leis de um dado sistema. Suas teses se contrapunham ás de Saussure, que 

considerava estanques e abstratas. A saída encontrada para o problema saussureano foi 

reconduzir as formulações sincrônicas, diacrônicas, língua e fala de modo mais dialético, 

conservando a relação entre forma e significado. 

Saussure e Jakobson concebem o estruturalismo como aquilo que permite a análise 

científica da linguagem a partir de um sistema de diferenças. Com isso, abalam os 

pressupostos humanistas presentes nas idéias de intencionalidade, uma ruptura com as 

concepções do eu. A este respeito diz Michael Peters quando faz referência a Gadet: 

 
Parte do legado saussureano consiste no fato de que, como o pai da lingüística 
moderna, Saussure estabeleceu uma ciência geral dos signos, dando ao estudo da 
linguagem, considerada com um sistema de signos, uma firme base metodológica e 
promovendo a semiologia (...) ‘o estudo da vida dos signos na sociedade’—a uma 
posição central nas ciências humanas.18

 
Isso possivelmente demonstra a influência que Lévi-Strauss sofreu das teorias de 

Jakobson e de Saussure quando publicou um artigo relacionando lingüística e etnologia que 

configurará em sua Anthropologie structurale. Ele percebe que o método estrutural leva a 

uma estrutura inconsciente, pois acredita que tanto os lingüistas quanto os etnólogos e os 

antropólogos podem estudar os sistemas de parentescos como os fonemas são investigados 

pelos lingüistas. 

Para Michael Peters, o estruturalismo desenvolvido na França nesse período, 

apresentou-se como um “megaparadigma” transdisciplinar, imbuído de uma onda de muita 

confiança e otimismo. Seria parte da chamada virada lingüística. Esse debate sobre o 

estruturalismo e o existencialismo coloca em discussão a concepção do humanismo. A 

dissolução do homem é tema comum na ontologia de Heidegger, na arqueologia de Foucault, 

no estruturalismo de Lévi-Strauss e na psicanálise de Lacan. 

Com relação ao estruturalismo, Foucault defende-se de seus críticos dizendo que o 

movimento não é uma invenção francesa, que nasceu para refutar o formalismo europeu. Há 

muitas divergências no movimento, mas a convergência maior dá-se quanto à afirmação 

 

                                                 
18 PETERS, Michel. Pós- estruturalismo e filosofia da diferença. Belo Horizonte: Autêntica, 2000, p. 21. 

 



28 
 

teórica do sujeito e às abordagens filosóficas deste, como o existencialismo fenomenológico, 

a dialética hegeliana e todas as formas de humanismo que repousavam sobre o primado do 

sujeito. O estruturalismo ataca de forma veemente todos os pressupostos universalistas da 

razão, da autonomia, da individualidade encarnada no sujeito humanista. Mais ainda: ele é 

uma reação ao subjetivismo e à idéia de liberdade do existencialismo sartriano. 

A influência do movimento estruturalista na formulação foucaultiana sobre o 

desaparecimento do homem na contemporaneidade e as interrogações a esse respeito deram 

margem a um prolongado debate. Acirram-se as manifestações positivas e negativas em 

relação ao problema da morte do homem a partir da publicação de As palavras e as coisas. As 

revistas destacavam estruturalismo versus marxismo, estruturalismo versus existencialismo. 

Muitos são convocados para posicionar-se frente a essa discussão. Por uns a obra é acolhida, 

por outros, completamente retalhada. Jeannette Colombel ataca Foucault em La Nouvelle 

Critique, porém com maior comedimento. Criticando-o principalmente por negligenciar a 

temporalidade e a história e privilegiar as estruturas com sua visão apocalíptica e o anúncio de 

uma dissolução do homem. 
19“Foucault como pãezinhos”  era o título de um artigo do Le Nouvel Observateur 

que destacava o sucesso do livro de Michel Foucault. A esse respeito, Jean Lacroix em Le 

Monde escreve “A obra de Foucault é uma das mais importantes de nosso tempo” 20. Robert 

Kanters em Le Figaro destaca que “Les Mots et les choses é uma Obra impressionante”21. 

François Châtelet reconhece a originalidade e o rigor da obra. Giles Deleuze comenta “À 

pergunta: o que há de mais novo na filosofia? Os livros de Foucault trazem por si sós uma 

resposta profunda, a mais viva, a mais convincente também.”.22 As palavras e as coisas é um 

sucesso de vendagem em 1966, um best-seller filosófico na década de 60, fato que causa 

admiração em Foucault e em outros filósofos. Ele, por achar que o livro estaria direcionado 

aos especialistas em história das ciências, por ser um livro particularmente teórico e seus 

críticos, por não aceitarem a hipótese da morte do homem—tese mais radical do texto. 

 

 

 

 

 

                                                 
19 ERIBON, Didier. Foucault: uma biografia. São Paulo: Cia. das Letras, 1990, p. 159. 
20 Ibidem, p. 164. 
21 Ibidem, p.164. 
22 Ibidem, p.164. 
 

 



29 
 

1.5 ESTRUTURALISMO VERSUS EXISTENCIALISMO VERSUS MARXISMO 

 

 

O existencialismo teve seu apogeu depois da Segunda Guerra mundial. Nesse 

período, houve uma celebração do sujeito representada por Sartre. É como se Foucault 

apresentasse-nos o mundo como um jogo, decerto convocando-nos a tomar uma atitude 

mágica. Nesse sentido, o estruturalismo pode contribuir para estabelecer a manutenção de 

uma determinada ordem. 

A palavra-chave ‘subjetividade’ passa a ser substituída por ‘estrutura’. As análises 

estruturais revelaram a possibilidade de fundar as ciências humanas com a promessa de 

estabelecer o mesmo status epistemológico das ciências da natureza. A recusa da história é, 

nesse aspecto, a acusação sartriana dirigida a Foucault. 

Vinculada a um clima extremamente politizado, As palavras e as coisas também é 

recebida com muita hostilidade pelo Partido Comunista francês que acusa Foucault de 

escrever um livro que elimina o sujeito e a história. A exaltação do sistema capitalista e a 

recusa da história são as duas acusações que o filósofo recebe. Certamente, uma alusão ao 

desenvolvimento da lingüística e da etnologia que enfatizam as leis do inconsciente que 

regem os comportamentos. Ao descrever as superestruturas Foucault teria negligenciado o 

contexto social e econômico, não levou em consideração sua significação. Depois as coisas 

são deixadas de lado, pois foram consideradas epistemologicamente sem valor diante das 

palavras. Outra crítica, ainda, é que o discurso da arqueologia não pode dizer nada, mas pode 

mostrar tudo. Isso, de certa forma, comprova a delimitação metodológica do objeto da 

arqueologia. Sartre diz que o que Foucault nos apresenta é uma geologia, uma série de 

camadas que formam nosso solo, cada uma dessas camadas define as condições de 

possibilidade de nosso pensamento. Foucault não consegue explicar como essas condições 

foram construídas, como o pensamento é construído a partir dessas condições. Mas, se fizer 

isso terá que se voltar para a história e isso ele recusa. Desembocando na pura 

descontinuidade, Foucault apresenta o mundo como um espetáculo ou um jogo sem 

interpretações. Para ele, a contemporaneidade revela um certo descaso com o homem e passa 

a interessar-se pelo sistema. É a uma atitude mágica a que ele nos convida. “O preconceito 

anti-histórico de Michel Foucault só se sustenta graças a uma ideologia neonietzschiana que 

 
 



30 
 

serve muito bem, perceba ele ou não, aos desígnios de uma classe cujo interesse é mascarar as 

vias objetivas do futuro”,23 diz Jacques Milhau. 

Sartre entende que As palavras e as coisas tem como alvo a crítica ao marxismo. 

“Trata-se de constituir uma ideologia nova, a última barreira que a burguesia ainda possa 

levantar contra Marx.”24 A isto dirá Foucault com ironia que seus opositores não encontrarão 

outra barreira maior que seu livro. Os marxistas contra-atacam furiosos quando Foucault, em 

outra afirmação, diz que o marxismo está restrito ao século XIX. Escreve ele: “A Critique de 

la raison dialectique é o magnífico e patético esforço de um homem do século XIX para 

pensar o século XX. Nesse sentido Sartre é o último hegeliano e eu até diria o último 

marxista”25. 

A questão da morte do homem é um tema central para o movimento estruturalista. E 

por que, para o estruturalismo, o homem está morto? O estruturalismo ergue-se contra todas 

as filosofias que vêem no homem seu fundamento. Não dissemina o homem, mas procura 

despedaçar esse sujeito. É contrário a toda exaltação do eu e ao primado da subjetividade, da 

transcendentalidade. 

Essa questão da morte do homem teve sua inspiração nas teorias da psicanálise, 

sobretudo, nas de Jacques Lacan. Descobrimos que o homem não era o centro do mundo, fato 

denunciado por Copérnico. As teses psicanalíticas asseguram-nos que o homem também não é 

senhor de sua própria casa, senhor absoluto de sua vontade. Esse homem consciente, 

autodeterminado é uma ficção, algo ilusório. 

Embora declare não ser estruturalista, Michel Foucault é considerado por muitos 

comentadores—apesar de esta questão ser bastante polêmica—como um dos mais importantes 

do movimento. Foucault reconhece que o problema do estruturalismo encontra-se muito 

próximo de seus interesses de pesquisas: a questão do sujeito e de sua constituição. 
26Deleuze, em seu texto Em que se pode reconhecer o estruturalismo? , delimita os 

critérios que se pode ter para identificar-se a filiação a uma determinada corrente filosófica. 

Critérios para reconhecer um estruturalista. Primeiro o simbólico; o segundo, local e posição; 

o terceiro, o diferencial e o singular; o quarto, o diferenciante e a diferenciação; o quinto, o 

serial; o sexto, a casa vazia. O elemento simbólico diz e rediz o que ele não é. Na estrutura, 

não existe nem designação extrínseca, nem significação intrínseca. O que é estrutural é o 

 

                                                 
23 ERIBON. Op. cit, 1990, p. 166. 
24 Ibidem, p. 168. 
25 Apud. ERIBON. Op. cit, 1990, p.165. 
26 DELEUZE, G. Em que se pode reconhecer o estruturalismo? In: CHATELET, F. (org). História da filosofia: 
idéias, doutrinas. Vol.8. Rio de Janeiro: Zahar, 1982. 

 



31 
 

espaço. O simbólico não se remete a um local real, mas remetido a um espaço, é algo 

topológico. O estruturalismo não tem como objetivo a quantificação, mas a topologia. 

Podemos lembrar do uso que Althusser fez da palavra em relação à estrutura econômica. 

Entende que os verdadeiros sujeitos não são aqueles que vêm ocupar os locais, indivíduos 

concretos ou homens reais; também os verdadeiros objetos não são os papéis que eles 

desempenham e os acontecimentos que se produzem, mas, antes, os locais num espaço 

topológico e estrutural definido pelas relações de produção. Quando Foucault define 

determinações, tais como a morte, o desejo, o trabalho, o jogo não as considera como 

dimensões da existência humana empírica, mas como qualificação de locais ou de posições 

que tornarão mortais ou morrentes ou desejantes, ou trabalhadores ou jogadores aqueles que 

virão ocupá-los, desempenhando seus papéis segundo uma ordem de vizinhança que é a da 

própria estrutura. É por isso que Foucault propôs uma nova repartição do empírico e do 

transcendental, este último definido, independentemente, daqueles que os ocupam 

empiricamente. 

Depois de Copérnico e Darwin, Freud é aquele que infligiu ao homem mais uma 

humilhação, quando afirmou que o sujeito e a consciência não estão no centro do mundo, ou 

seja, a consciência é deslocada e o homem é descentrado. O inconsciente é estruturado como 

linguagem. Quem fala são as estruturas. O objetivo de Foucault é descentrar também o 

homem, o sujeito, o locutor, o autor. A esse respeito, dirá: “[...] Vários, como eu sem dúvida, 

escrevem para não ter mais um rosto. Não me pergunte quem sou e não me diga para 

permanecer o mesmo: é uma moral de estado civil; ela rege nossos papéis. Que ela nos deixe 

livres quando se tratar de escrever.”27 Quer dizer que a arqueologia quer desembaraçar-se de 

qualquer sujeito, seja ele quem for. Foucault faz uma crítica ao pensamento husserliano, em 

As palavras e as coisas, que é um gesto de recusa, de rejeição da fenomenologia. A ciência do 

homem não é possível sem anular a consciência do homem. 

Tanto em As palavras e as coisas quanto em A arqueologia do saber está presente a 

filiação ao estruturalismo em que predomina a tese contra uma teoria do sujeito. Nietzschiano 

assumido, Foucault acaba com as crenças mais consolidadas e com as ciências que se 

apresentam como as mais verdadeiras, uma recusa ao discurso pronto, acabado. O que está em 

jogo é o descentramento do sujeito inspirado nas perspectivas nietzschiana e heideggeriana. 

Nada é possível fundamentar. Esta é a tese que o filósofo defende. É a dimensão 

discursiva que interessa e não o sentido e o referente, objetos privilegiados pelos 

 

                                                 
27 FOUCAULT, Michel. A arqueologia do saber. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2004, p. 20. 

 



32 
 

historiadores. O que importa para Foucault é abrir as estruturas para mostrar as 

descontinuidades, as rupturas, os desequilíbrios que operam deslocamentos num jogo 

permanente das práticas discursivas do dito e não dito. O arqueólogo limita-se a uma tarefa 

descritiva dos enunciados existentes. François Dosse pondera quando afirma que a resistência 

foucaultiana ao sentido e ao referente, certamente, está mais atrelada a sua crítica à 

fenomenologia e à hostilidade perante o estruturalismo. 

Em As palavras e as coisas, Foucault investe contra aquele que se apresenta como o 

rei, o soberano e o criador. A arqueologia do saber expõe a multiplicidade das feridas 

narcísicas que Copérnico, Darwin e Freud infligiram ao homem e que a arqueologia faz 

questão de mostrar que esse homem vai sendo pouco a pouco desmascarado e vai perdendo 

seu lugar de criador. Foucault adverte que não é possível restaurar um humanismo nem uma 

antropologia, pois o homem está prestes a desaparecer. 

Em A arqueologia do saber, Foucault aproxima-se do método estrutural e do devir 

histórico ao propor uma nova história como uma das figuras possíveis para o estudo dos 

estruturalistas. Segundo ele, é possível pensar uma convergência em relação aos problemas 

que vêm de outros campos dos saberes, como da lingüística, da etnologia e da literatura. 

“Pode-se muito bem dar a esses problemas, se se quiser, a sigla do estruturalismo.28 Agora 

considera a nova história29 como o terreno privilegiado para empregar um estruturalismo 

aberto, historicizado, aquilo que se denominou como pós-estruturalismo. 

Os historiadores da chamada École des Annales verão, em Foucault, aquele que pode 

conceitualizar sua prática, reconhecendo nele uma adesão à nova história. Nada mais 

enganoso, pois filiado à perspectiva nietzsche-heideggeriana, Foucault quer, na verdade, 

desconstruir o território do historiador que pensa a história através de concepções lineares e 

evolutivas. Nesse diálogo entre os historiadores e Foucault, há um embate de acusações. 

Acusam-no de manejar os enunciados sem levar em consideração seu contexto e suas 

contingências históricas. Em contrapartida, Foucault defende-se ao argumentar que a noção de 

enunciados ou de formação discursiva não precisa de conteúdo empírico, pois se situam nos 

limites dos discursos e em suas condições de possibilidade. E não na esfera do conteúdo e do 

sentido—em suas proposições concretas—, como estuda a filosofia analítica. “Portanto não 

existe, ademais, significante para Foucault, quer seja a intencionalidade do locutor, o quadro 

 

                                                 
28 Apud DOSSE, François. História do estruturalismo. São Paulo: Editora da Universidade Estadual de 
Campinas, 1994, p. 270. 
29 Entende-se por nova história a nova associação dos historiadores em relação às teses defendidas por Foucault 
sobre a descontinuidade presente na história do pensamento. Significa uma nova configuração em relação ao 
Partido Comunista. A nova geração de discípulos de Althusser vai se posicionar de modo diferente à política. 

 



33 
 

referencial ou alguma significação oculta; ele parte do enunciado e volta ao enunciado como 

momento a exumar em sua atemporalidade.”30 O caminho que tomou distingue-se das 

técnicas de formalização da lingüística e da interpretação filosófica. A arqueologia situa-se 

entre o estruturalismo, sua base teórica, e o materialismo dialético e cria uma dimensão 

diagonal31. 

Foucault compartilha da visão estruturalista naquilo que se refere a uma certa 

superioridade dada ao discurso. O arqueólogo não tem como objetivo a definição de 

pensamentos ou representações, mas somente os discursos que obedecem a regras. A 

arqueologia não acredita numa referência a um sujeito como ponto de partida—aliás em 

nenhum momento crê nesse sujeito como significante. Em torno do sujeito só há espaço para 

dispersão, multiplicidade e descontinuidade. “Quem fala? Quem, no conjunto de todos os 

indivíduos falantes, dispõe de bases para manter essa espécie de linguagem? Quem é o seu 

titular?”32 Sua arqueologia não remete para o sujeito, mas para as regras a que está submetido, 

não havendo nenhuma possibilidade de restaurar um humanismo em sua filosofia. 

É pertinente ressaltar que, apesar de permanecer associado ao estruturalismo no que 

diz respeito ao corte entre a língua e seu referente, como também à idéia de um predomínio do 

discurso, ele não investiga essas questões a partir de uma técnica lingüística, mas como 

filósofo. A questão da linguagem adquire uma importância fundamental em Michel Foucault, 

pois, durante toda a década de 60 ele interessou-se bastante pelo discurso, pela literatura, pela 

função do autor, pelos procedimentos e regras da lingüística. 

No próximo capítulo, destacaremos as três estruturas epistêmicas que Foucault 

distingue e que aparecem sem nenhuma continuidade. A primeira esteve presente desde o 

Renascimento. A segunda estabeleceu-se no final do século XVI e início do século XVII. A 

terceira, firmou-se no século XIX. 

 

 

                                                 
30 DOSSE, François. Op. cit, 1994, p. 273. 
31 Ibidem, 1994, p. 274. 
32 Apud. DOSSE. Op. cit, 1994, p. 277. 

 



34 
 

2 DA DESCONTINUIDADE DA HISTÓRIA DO PENSAMENTO OCIDENTAL À 

EMERGÊNCIA DO SUJEITO EMPÍRICO TRANSCENDENTAL DA 

MODERNIDADE 

 

2.1 DE BORGES À ARQUEOLOGIA DO SABER 

 

 
1As palavras e as coisas começa com um texto de Jorge Luís Borges . No prefácio 

dessa obra, Michel Foucault faz uma leitura de uma determinada enciclopédia chinesa citada 

por Borges que diz que: 

 
os animais se dividem em: a) pertencentes ao imperador, b) embalsamados, c) 
domesticados, d) leitões, e) sereias, f) fabulosos, g) cães em liberdade, h) incluídos 
na presente classificação, i) que se agitam como loucos, j) inumeráveis, k) 
desenhados com um pincel muito fino de pêlo de camelo, l) et cetera, m) que 
acabam de quebrar a bilha, n) que de longe parecem moscas2. 

 

Inspirado nessa classificação descrita acima, a estratégia inicial de Foucault é 

mostrar que esse texto evidencia uma desordem de ordens, um quadro sem espaço, sem lei, no 

qual, é impossível nomear, pensar e falar3, uma vez que compreende que nessa enciclopédia 

chinesa existe uma perturbação no pensamento. Na seqüência da citação, o que é importante 

destacar é a impossibilidade de pensar essa ordem taxinômica presente na enciclopédia 

chinesa. A classificação revela princípios bem opostos à lógica presente no pensamento 

ocidental. Aqui, vamos encontrar um Foucault preocupado em não poder mais pensar um 

pensamento por onde ele escapa , então nos convida a assumir um olhar atento4. 

Por outro lado, essa enciclopédia chinesa mostra o limite do pensamento, porque 

entende que em toda cultura há uma “experiência nua de ordem” de modos de vida. A 

 

                                                 
1 A referência ao texto desse escritor, poeta argentino é a primeira indicação que a relação filosofia e literatura 
está presente na arqueologia foucaultiana, em especial, nessa obra. Passando depois a valorizar o quadro Las 
Meninas de Velásquez e Dom Quixote de Cervantes. Nessa primeira fase de seu percurso teórico, Foucault 
publica vários artigos sobre as obras e autores relacionados à literatura, como por exemplo, Mallarmé, Blanchot, 
Raymond Roussel, Bataille, Klossowski, dentre outros. 
2 Apud. FOUCAULT, Michel. As palavras e as coisas. São Paulo: Martins Fontes, 1999, p. IX. 
3 Ibidem, p. XV. 
4 Nesse texto, Foucault oferece uma outra análise da história, a arqueologia. Mas, o que o arqueólogo faz o 
tempo todo? Em outras palavras, o arqueólogo tem o olhar dirigido, atento a toda possibilidade de fatos, de 
acontecimentos. Algo está acontecendo? O que está acontecendo? Como isso é possível? Em que condições pôde 
acontecer? Em que terreno se constituiu? Essa é a maneira que o arqueólogo aprendeu para fazer a análise da 
constituição de saberes. 
 

 



35 
 

existência de uma determinada ordem presente em toda cultura, uma linguagem estabelecida 

de ordens empíricas, de uma determinada norma. 

Foucault motivado pela escrita de Borges comenta que as utopias consolam, 

enquanto as heterotopias inquietam. As utopias desabrocham “[...] num espaço maravilhoso e 

liso; abrem cidades com vastas avenidas, jardins bem plantados [...]”5, que poderíamos 

acessar, ainda que de modo quimérico, pois são destituídas de um lugar real. A utopia é o não-

lugar. Já as heterotopias, ao solapar a linguagem, impediriam a nomeação das coisas, 

arruinaram a sintaxe e fracionaram as palavras e as coisas. Destroem as condições de 

possibilidade de ordenar, num solo comum, todos os seres. Essa impossibilidade de pensar¨ 

levou Foucault a descrever a história das epistemes em As palavras e as coisas. 

Na perspectiva foucaultiana, os discursos históricos sempre se constituíram como 

utopias. A filosofia da história apresentou-se com uma capacidade de dominar o tempo numa 

ordenação linear e contínua. De modo geral, a história garantiu ao sujeito uma série de 

certezas: “[...] de que tudo que lhe escapou poderá ser devolvido”6; “[...] de que o tempo nada 

dispensará sem reconstituí-lo em uma unidade recomposta [...]”7; e, especialmente, a idéia de 

que a formação de uma consciência histórica permite apropriar-se de todas as diferenças, 

restaura seu domínio sobre elas e dá-lhes uma morada segura e tranqüila. A arqueologia 

propõe uma nova maneira de analisar a cultura, baseada não mais na totalidade nem tampouco 

na perspectiva individual, psicológica, transcendental. É preciso uma abordagem a partir de 

uma multiplicidade de movimentos. Essa análise mostra como os sujeitos são assujeitados aos 

processos de saber-poder existentes na sociedade. A arqueologia busca uma análise das 

práticas discursivas dos saberes reconhecidos como verdadeiros. Relativiza a verdade e 

assume um ceticismo histórico. Há elementos desse ceticismo no prefácio dessa obra. 

Em As palavras e as coisas, Foucault percorre a trajetória do saber e verifica que cada 

época estabelece uma disposição de saber entre as palavras e as coisas. Os capítulos mostram 

os estudos em relação aos deslocamentos epistêmicos ocorridos entre os séculos XVI e XVII 

e entre os séculos XVIII e XIX. Trata-se da apresentação das epistemes e da linguagem e do 

sujeito do ponto de vista arqueológico. 

 

 

 

 

                                                 
5 FOUCAULT. Op. cit, 1999, p. XIII. 
6 FOUCAULT, Michel. A arqueologia do saber. 7 ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2004, p. 14. 
7 Ibidem, 2004, p. 14. 

 



36 
 

2.2 EPISTEME NA ÉPOCA DO RENASCIMENTO 

 

No Renascimento, o saber era constituído a partir de uma representação que se dava 

como repetição. Na episteme da Renascença, as coisas estavam coladas às palavras de forma 

enigmática, pois as coisas estavam escritas no mundo, tendo de ser decifradas. O século XVI 

configurou-se a partir da semelhança, pois havia uma interdependência entre as coisas e as 

palavras. O que implica dizer que a semelhança é um conceito-chave indispensável para a 

compreensão do mundo. Saber era, portanto, conhecer a partir da semelhança e linguagem 

significava aquilo que se assemelhava. Quanto mais semelhante, mais objetividade. A 

linguagem acompanhava o solo epistêmico do saber, estava colada às coisas, apresentando-se 

como espelho do mundo. O que equivale dizer que o mundo da episteme renascentista do 

século XVI apresentava-se através de signos, de enigmas. Era necessário identificar 

taxonomicamente a linguagem como signo das coisas, depositado e inscrito de forma 

enigmática nas coisas. 

No segundo capítulo, Foucault menciona quatro elementos fundamentais para 

designar essa relação de igualdade e diferença entre as palavras e as coisas. Conveniência, 

emulação, analogia e simpatia. A conveniência, designada também como vizinhança do lugar, 

apresenta uma comunicação entre si, como por exemplo, plantas e animais, alma e corpo, 

terra e água. Todos estão convenientemente ligados. A emulação é uma espécie de reflexo que 

aparece em qualquer lugar. A analogia se mostra pelo parentesco entre as coisas nas relações 

de proporção com os animais, o céu, a terra e o homem. Todos eles se encontram em analogia 

uns com os outros. A simpatia, por fim, mostra que existe uma atração entre as coisas, como 

por exemplo, quando o girassol percorre a órbita do sol, sua flor se abre numa igualdade 

designada pela simpatia. 

Na ordem do saber, desse período, a adivinhação e a erudição são modalidades de 

semelhança, marca da hermenêutica da época.8 O signo devia ser decifrado, adivinhado, pois 

se alojava nas coisas, constituindo-se numa verdade eterna, originária do próprio Deus e 

depositada nas coisas, portanto é preciso descobrir seu significado, sentido. Aqui, percebe-se 

que a linguagem do século XVI é fragmentada, enigmática e imbricada com as coisas do 

 

                                                 
8 Hermenêutica que é dispensada, pois a compreensão deixou de ser o foco da investigação da arqueologia do 
saber. Seu método buscará desviar-se de todo sistema interpretativo e procurará ater-se às práticas discursivas, 
em sua positividade, concentrando-se apenas no jogo dos enunciados. O arqueólogo não busca nem a verdade, 
nem o sentido das formações discursivas. 
 

 



37 
 

mundo, pois apresentava signos para serem decifrados. A linguagem se constituía numa 

relação de semelhança que devia ser lida pelo homem como marca visível deixada por Deus. 

Adverte-se sobre o caráter pobre e limitado do saber do século XVI, pois cada 

semelhança remete à outra, porém só têm valor quando se remetem mutuamente. O signo se 

caracterizava por sua capacidade de reunir, de reduzir. Quando a rede de semelhanças é 

desfeita entre as palavras e as coisas (o signo e seu significado), temos, então, um novo solo 

epistemológico: a episteme clássica. 

 

 

2.3 A EPISTEME DA ÉPOCA CLÁSSICA 

 

 
9Dom Quixote, Las Meninas e Regulae  ocupam um lugar de destaque em As 

palavras e as coisas, pois servem de ponto de apoio para as análises de Foucault sobre a Idade 

Clássica, outro alvo dele na obra. O ponto central da discussão dos textos de Cervantes e 

Descartes e do quadro de Velázquez remete à busca por uma mathesis universalis. É desta 

maneira que Dom Quixote, Regulae e Las Meninas marcam o fim da era da similitude e 

anunciam uma nova era, a da representação. 
10“Dom Quixote desenha o negativo do mundo do Renascimento”,  marcando o fim 

da similitude. Em uma época onde não existe mais relação entre as semelhanças e os signos, 

as similitudes desiludem, descambam em visão e delírio. Num dos textos mais importantes já 

escritos sobre As palavras e as coisas, intitulado A morte do homem ou esgotamento do 

cogito?, Canguilhem afirma que “Cervantes é um dos artesões do despedaçamento que 

arrancou as palavras da prosa do mundo e tornou-as capazes de serem tecidas uma às outras 

na rede dos signos e na trama da representação”11 (tradução nossa). Foucault vê em Dom 

 

                                                 
9 Para José Ternes, em seu texto Foucault e a idade do homem. Goiânia: UCG, 1998. Descartes tem um lugar de 
destaque em As palavras e as coisas, pois serve de referência para a sua compreensão da idade clássica. Para ele, 
Descartes rompe com a episteme do Renascimento quando estabelece que nem sempre as coisas ditas 
semelhantes são na verdade semelhantes. Regulae é considerado um texto menor de Descartes, por isso mesmo 
destacado por Foucault, pois o filósofo sempre procurava trabalhar com textos considerados marginais pela 
crítica. 
10 FOUCAULT. Op. cit, 1999, p. 65. 
11 “Cervantès est l’un des artisans du déchirement qui a arraché les mots à la prose du monde et les a rendus 
capables d’être tissés les uns avec les autres dans la chaîne des signes et dans la trame de la représentation.” 
CANGUILEM, Georges. Mort de l’homme ou épuisement du cogito. Critique, n. 242, juil 1967, p. 599. 

 



38 
 

Quixote uma direção para o que ele já anunciava a “presença do não-racional”. E por essa 

razão, já defende a dispersão e o anonimato do autor12. 

O sistema de signos ordenados é o paradigma escolhido para mostrar essa nova forma 

de saber estabelecida pela Idade Clássica. No signo, aparece a representação do sujeito e do 

objeto que formam uma rede de representações. As coisas são representadas do mesmo modo 

que os homens, não há nenhuma diferença de status entre a natureza dos objetos e a natureza 

dos homens nesse momento. Uma vez que é sempre certo e provável, o signo deve encontrar 

seu espaço no interior do conhecimento. 

Depois de tomar como referência o texto de Luís Borges no início de sua obra, 

Foucault passa a valorizar uma obra de arte. Em relação ao quadro de Velázquez que o 

filósofo acompanha de maneira brilhante, como exemplo, desta representação da 

representação, presente no saber clássico. Essa obra retrata o fim da episteme renascentista e o 

início da episteme clássica. Cada elemento representado: pintor, expectador, personagens e o 

espelho compõem um jogo de visibilidade e invisibilidade. O pintor que retrata a si mesmo e 

retrata dois personagens da história, Filipe IV e a sua rainha. Distanciado, contempla o 

interior do quadro, porém o expectador que de outro ângulo faz o mesmo, não se encontra 

nessa mesma condição. Ele não está lá, só aparece quando convocado para fazer parte do 

cenário. Sujeito que somente pode ser representado, pois ainda não existe nem como sujeito, 

nem como objeto. Mais adiante voltaremos a essa questão.  

A novidade de Descartes, no entender de Foucault, se encontra no afastamento da 

semelhança e no deslocamento do Renascimento para o universo matemático, o mundo da 

estrutura visível presente na episteme clássica. A ordem das coisas no século XVII é sempre 

concebida espacialmente. O ser do representar é o ser do perceber. A escolha por Descartes é 

assim explicitada: 
A crítica cartesiana da semelhança é de outro tipo. Não é mais o pensamento do 
século XVI inquietando-se diante de si mesmo e começando a se desprender de 
suas mais familiares figuras; é o pensamento clássico excluindo a semelhança como 
experiência fundamental e forma primeira do saber, denunciando nela um misto 
confuso que cumpre analisar em termos de identidade e de diferenças, de medida e 
de ordem.13

 

Com o desaparecimento das similitudes, conhecer passou a significar discernir, 

ordenar, classificar e representar. Trata-se da possibilidade de analisar a Idade Clássica sob 

outro ponto de vista. As páginas dedicadas a Descartes, em As palavras e as coisas, remetem 

 

                                                 
12 A esse respeito ver esclarecimento sobre a problemática do sujeito e do autor que foram  também  
desenvolvidos por Foucault em O que é um autor?Lisboa: Nova Vega, 2006. 
13 FOUCAULT. Op. cit, 1999, p. 71. 

 



39 
 

para o universo matemático do filósofo. Não resta dúvida que essa escolha também se deve ao 

fato do Renascimento se afastar de uma ordem, de uma medida, de um método, do rigor 

científico. A esse respeito Ternes, comenta: 

 
No entender de Foucault, a idade clássica toda se organiza em torno de um projeto 
mais amplo que acolhe tanto as ciências matemáticas quanto as da natureza. Na 
verdade, trata-se de uma divisão didática, já que o projeto clássico é o de uma única 
ciência, uma mathesis universalis [...]14. 

 
No século XVII, buscava-se uma ciência única, uma mathesis universalis, pois todo 

o conhecimento estava subordinado a uma lei natural. O saber clássico se constituiu a partir 

do mecanicismo, o século está repleto de exemplos do homem enquanto máquina. O que 

equivale dizer que toda a episteme clássica manifesta o mesmo projeto, a busca por uma 

mathesis fundada numa mecânica, considerando que o mecanicismo se constituiu num dos 

mais fortes traços do período clássico. Esse é o mundo do cartesianismo. 

O cartesianismo estabelece um modelo baseado numa visão mecanicista. Tudo que 

vem dos sentidos é limitado, somente a visão é privilegiada. Nos séculos XVII e XVIII, as 

coisas só são visíveis porque são dizíveis. Nesse caso, ocorre uma equivalência entre visão, 

linguagem e razão. O propósito do método cartesiano é reunir os signos às coisas que eles 

significam. ‘Signo’ e ‘ordem’ são dois conceitos-chave desse período. O ideal clássico 

estabelece, com Descartes, que, da natureza simples, se produz uma mathesis e, das 

representações complexas, uma taxinomia. No primeiro, o método universal é a álgebra de um 

sistema de signos; no segundo, o que se vê é a instauração de um sistema de signos. O signo 

já não se encontra preso à trama das similitudes, mas aberto às novas configurações possíveis. 

Como também já não se encontra alojado nas coisas para ser decifrado, agora, é construído 

pelo conhecimento, indo das coisas mais simples às mais complexas, podendo ser 

operacionalizadas e analisadas. Podemos dizer, pois, que a episteme clássica constrói a 

linguagem e faz da língua uma representação da representação. 

O que quer dizer isso? Que a linguagem da episteme clássica inaugura a separação 

entre as palavras e as coisas. Há uma inversão dos signos, sendo assim, passam a ser lidos a 

partir de si mesmos, diferentemente do Renascimento. O saber, agora, configura-se a partir da 

relação entre a identidade e a diferença, visto que na Idade Clássica se apresenta através de 

uma taxinomia, de uma visibilidade. A representação fundamenta a episteme. A linguagem, 

nesse momento, já não se apresentava colada às coisas. Estava vinculada à representação que 

 

                                                 
14 TERNES, José. Michel Foucault e a idade do homem. Goiânia: Ed. UCG, 1998, p. 55. 
 

 



40 
 

se tornou discurso, ou seja, o enigma dos signos é substituído pela discursividade da 

representação. O discurso é a representação por signos verbais. Com o afastamento entre as 

palavras e as coisas fica estabelecida uma outra maneira de pensar e falar. No período 

clássico, o que é transparente é o discurso, não mais o mundo. A Idade Clássica opera a 

separação entre linguagem e mundo, corpo e alma, palavras e coisas. 

A linguagem clássica encerra o comentário e dá lugar às coisas que o texto 

manifesta. Na episteme do século XVI, o signo se caracteriza pela capacidade de reunir e 

reduzir. Nos clássicos, ele se caracteriza por sua dispersão. Os signos já não se encontram 

presos na trama das semelhanças, alojados nas coisas para serem decifrados, mas abertos a 

novas possibilidades, pronto para ir das coisas mais simples às mais complexas, eles podem 

ser operacionalizados e analisados. Dessa forma, o que caracterizou a linguagem foi sua 

disposição interna. A episteme clássica constrói a linguagem e faz dela uma representação da 

representação. Conseqüentemente, a operação taxonômica se dá no espaço da representação, a 

partir dele foi possível uma história natural, uma teoria da moeda e do valor e uma gramática 

geral. 

A episteme pode ser definida pela articulação de uma mathesis, de uma taxinomia e 

de uma análise genética, evidenciando uma transparência das representações dos signos que 

por elas são ordenadas. Com isso, foi possível fazer uma taxinomia universal, fundada na 

representação. A partir do espaço da representação, emerge uma história natural, uma análise 

das riquezas e uma gramática geral. 

Em As palavras e as coisas, Foucault analisou esses três objetos empíricos. Acredita 

que eles estão vinculados porque “Numa cultura e num dado momento, nunca há mais que 

uma epistémê, que define as condições de possibilidade de todo saber.”15 Não se pode pensar, 

nomear e falar de qualquer coisa em qualquer época. 

Por outro lado, entende que em relação às outras empiricidades, a história natural, 

análise das riquezas e a gramática geral ocupam um lugar de destaque na episteme clássica, 

ou melhor, a gramática geral “Aparece, de um lado, com sua configuração epistemológica 

própria, com seu objeto bem definido.”16 Assim, ela “Recobre todo o saber clássico. Daí que, 

embora os gramáticos não necessariamente devessem falar das riquezas e dos seres vivos, os 

economistas e os naturalistas não podiam deixar de ser, de alguma forma, gramáticos.”17 

Desse modo, a gramática geral possui seu estatuto epistemológico próprio. 

 

                                                 
15 FOUCAULT. Op cit, 1999, p. 230. 
16 TERNES. Op. cit, 1998, p. 52. 
17 Ibidem, p. 52-3. 

 



41 
 

2.3.1 A gramática geral 

 

 

A Gramática também estabelecia a taxinomia de cada língua e estudava a maneira 

como cada língua se apresentava designada e derivada. Foucault observa que em torno do 

nome se forma o quadrilátero da linguagem: a articulação, a derivação, a proposição e a 

designação. A linguagem clássica caracteriza-se a partir desses quatro elementos, como 

afirma: 

 
Viu-se que só havia linguagem em virtude da proposição: sem a presença, ao menos 
implícita, do verbo ser e da relação de atribuição que ele autoriza, não se está 
lidando com linguagem mas com signos iguais aos outros. A forma proposicional 
estabelece como condição da linguagem a afirmação de uma relação de identidade 
ou de diferença: só se fala na medida em que essa relação é possível. Mas os outros 
três segmentos teóricos envolvem uma exigência totalmente diversa: para que haja 
derivação das palavras a partir de sua origem, para que já haja pertença originária de 
uma raiz à sua significação, para que haja, enfim, um recorte articulado das 
representações, é preciso haver, desde a mais imediata experiência, um rumor 
analógico das coisas, semelhanças que se dão de início.18

 

Ele compreende que o nome ocupa um lugar de destaque na episteme clássica. A 

linguagem em sua base pressupõe a existência de nomes ligados a objetos. Resumindo, o 

nome é a base fundamental da gramática geral. É este o solo da linguagem a partir do qual 

toda proposição, articulação, designação e derivação podem se constituir. Em relação à 

proposição, observa-se que o verbo ‘ser’ é o ser representado na linguagem, mas também o 

ser da representação da linguagem. Essa simples palavra é o ser representado na linguagem, 

mas é também o ser representado da linguagem. Podemos observar que os clássicos têm uma 

preocupação recorrente com a linguagem. 

 
Comparando a linguagem a um quadro, um gramático do fim do século XVIII define 
os nomes como formas, os adjetivos como cores e o verbo como a própria tela onde 
elas aparecem. Tela invisível, inteiramente recoberta pelo brilho e o desenho das 
palavras, mas que fornece à linguagem o lugar onde fazer valer sua pintura; o que o 
verbo designa é finalmente o caráter representativo da linguagem, o fato de que ela 
tem seu lugar no pensamento e de a única palavra capaz de transpor o limite dos 
signos e fundá-los na verdade não atinge jamais senão a própria representação.19

 

As palavras possuem para sua análise uma ordem de sucessão: toda e qualquer 

linguagem é expressão de um mesmo pensamento, de um mesmo conjunto de possibilidades 

 

                                                 
18 FOUCAULT. Op. Cit, 1999, p. 168. 
19 Ibidem, p. 133. 

 



42 
 

combinatórias. Ou seja, os sons somente podem ser articulados um a um, parte por parte, de 

acordo com uma ordem linear, não podem representar o pensamento de modo imediato em 

sua totalidade. O problema aqui levantado por Foucault é: “[...] Como pode o discurso 

enunciar todo o conteúdo de uma representação?” Esta pergunta remete a uma resposta: 

“Porque ele é feito de palavras que nomeiam, parte por parte, o que é dado à representação”20. 

Nesse sentido, verifica que significante e significado se fundem numa mesma realidade, ou 

seja, pensamento e linguagem estão imbricados. Segundo Foucault, há um evidente 

parentesco entre pensamento e linguagem na época clássica, mas são distintos. É por isso que 

encerra a distância entre pensamento e linguagem. Para os clássicos, as palavras não sofrem 

transformações. Há nelas apenas deslocamentos de sentidos. 

Gramática geral, história natural e análise das riquezas se inscreveram na história do 

não-quantitativo dos séculos XVII e XVIII. A mudança arqueológica desloca-se da 

exterioridade para uma organização interior. O que implica dizer que saber não significa 

apenas justapor, ordenar. Saber era antes de tudo entender as coisas a partir de seu interior. 

Contudo, Foucault esclarece que esse deslocamento não pode ser atribuído a nenhuma causa 

externa, pois acredita que essa ruptura epistêmica não obedece a nenhuma ordem previamente 

estabelecida. Observa-se claramente que na Idade Clássica conhecimento e linguagem estão 

imbricados. 

Tal deslocamento remete-nos para uma fase de transição entre a época clássica e a 

moderna. O que se verifica é que há um novo rearranjo no saber. Com relação ao saber 

clássico, Foucault observa que a linguagem abriu sinais adequados a todas as representações, 

quaisquer que sejam, e estabeleceu entre ela todos os laços possíveis. 

Algumas questões são colocadas de modo especial: “[...] Que quer dizer, de um 

modo geral: não mais poder pensar um pensamento? E inaugurar um pensamento novo?”21 

Analisando a história das epistemes, percebe-se que as modificações que alteram o próprio 

saber tornaram possível o conhecimento. De um lado, temos a mathesis, do outro, a 

taxinomia, e entre elas, a região da história natural, da teoria da  moeda e da gramática geral. 

A história natural, a economia política e a gramática geral, representam a episteme clássica, 

esse espaço do saber, presente no século XVII, vindo a se encerrar quando a episteme se 

constituiu de outro jeito. 

 

 

                                                
 

 
20 FOUCAULT. Op. cit, 1999, p. 135. 
21 Ibidem, p. 69. 

 



43 
 

2.3.2 A história natural 

 

 

Diferentemente da episteme do Renascimento, na Idade Clássica há uma 

regularidade dos discursos, uma visibilidade dos seres vivos, uma ordem, enfim, o que se 

denomina de taxinomia. O que Foucault observa é que assim como a gramática geral, a 

análise das riquezas, a história natural encontra seu lugar nessa distância agora aberta entre as 

palavras e as coisas. A região epistêmica tem como função a visibilidade da estrutura dos 

seres vivos, das coisas, daquilo que pode ser visto. Toda natureza pode ser classificada.  

Há uma diferença marcante entre os clássicos e os modernos. Os primeiros 

conseguiram reunir natureza e obra produzida pelo homem numa mesma ordem: a lei natural. 

Nesse sentido, observa-se que “O naturalista é o homem do visível estruturado e da 

denominação característica. Não da vida.”22 Na episteme clássica, conceitos como ‘natureza’ 

e ‘natureza humana’ se excluem: a natureza, entendida e determinada por uma justaposição 

desordenada, estabelece um quadro de diferenças ordenadas dos seres; a natureza humana 

estabeleceu a identidade no quadro desordenado das representações. A natureza dos séculos 

XVII e XVIII, só é visível a partir do visível, somente é visível porque é dizível. Do século 

XVI ao XVIII existiam histórias. Foucault é contra tanto a idéia de um fixismo e de um 

evolucionismo, o tempo serve como uma linha contínua entre as espécies. As leis da natureza 

não obedecem a uma ordem, nem a uma continuidade. Há uma mistura entre os seres, 

revelando uma perturbação que o homem procura colocar em ordem o tempo todo. Toda essa 

exigência de ordem, de evolucionismo, continuidade faz parte de um projeto de ciência. Pois, 

se houvesse isso não haveria necessidade de construir ciências. Ou ainda, não haveria a 

necessidade de uma gramática geral, uma história natural e uma análise das riquezas. Todos 

esses conhecimentos seriam inúteis, sem necessidade. 

Houve na Idade Clássica, a possibilidade de um a priori histórico: numa dada época, 

no sentido que lhe atribui Foucault, há um solo comum de condição de possibilidade da 

existência de saberes que são reconhecidos como discursos. O que importa não é o exame do 

encadeamento das coisas, mas a análise das descontinuidades – da dispersão ocorrida no 

campo do pensamento. Mais do que isso, foi necessário “[...] uma disposição fundamental do 

saber que ordena o conhecimento dos seres segundo a possibilidade de representá-los num 

 

                                                 
22 Ibidem, p. 223. 

 



44 
 

23sistema de nomes.”  É esse a priori histórico que deu origem a uma gramática geral, a uma 

história natural e dará condição a uma análise das riquezas. Assim, a proposição e a 

articulação organizam a linguagem, na história natural quem exerce esse papel é a teoria da 

estrutura. A estrutura cobre toda a história natural. A história natural também é uma língua 

bem – feita, pois representa com clareza e distinção a própria planta, remetendo-a para uma 

mathesis, uma ciência geral dos signos, estabelecendo, assim, um sistema de identidades e 

diferenças. Do mesmo modo, que a descrição está diretamente relacionada ao objeto 

percebido, a proposição aponta para a representação que ela manifesta. Observa-se mais o que 

é perceptível, como caules, raízes, flores, frutos, do que aquilo que é imperceptível, como 

seus órgão internos. A preocupação não é com a anatomia do corpo, mas sim com o 

enunciável, o visível. Por conta disso, o conhecimento botânico foi mais ordenado do que o 

conhecimento zoológico. O estudo das plantas teve maior importância do que os animais. No 

classicismo, o conhecimento somente pôde ser construído através de um quadro sistemático e 

contínuo das diferenças. Conhecer é poder classificar, pois na natureza há uma desordem que 

se tenta dominar. 

Há na Idade Clássica, uma determinação, uma necessidade de estabelecer uma 

ordenação, uma categorização dos seres vivos, independentemente de uma realidade ou de 

uma imaginação. A descrição e a ordem fazem parte do domínio empírico. Podemos observar 

em relação à gramática e à lógica de Port Royal teóricos como Condillac, Destutt de Tracy e 

Gerando; na economia, Quesnay e os fisiocratas, filósofos como Condillac e Destutt, são 

figuras que souberam reconhecer na linha de sua teoria do conhecimento e da linguagem do 

comércio e da economia. Por isso mesmo que as análises de Foucault atravessam o campo 

epistemológico da linguagem, da classificação e da moeda. 

 

 

2.3.3 A análise das riquezas 

 

 

 

                                                

Gramática geral, história natural, análise das riquezas, Dom Quixote, Las Meninas, 

Regulae fazem todos parte de um mesmo jogo: o da representação. Quando se fala de análise 

das riquezas, Foucault dirá que não se trata de uma economia política como temos no 

presente. O solo desses saberes é completamente diferente. Além disso, ele não credita a 
 

23 Ibidem, p. 218. 
 

 



45 
 

Adam Smith um papel de fundador da economia política, pois o conceito de trabalho, em sua 

concepção, já estava presente em Cantillon, Quesney e Condillac. Porém, Adam Smith ainda 

analisava com seus antecessores o solo de saber que se constituiu como análise das riquezas. 

Definindo também os objetos de necessidade como objetos que fazem parte de uma certa 

forma de representação. 

Preço, comércio, circulação, valor e troca fazem parte de uma episteme que não tinha 

a produção ou trabalho como temas. No classicismo é a troca que tem função de valor. O 

metal aparece como signo medindo a riqueza, se ele podia significar era porque representava 

um valor. Moeda, preço, circulação, mercado fazem parte do quadro geral da episteme 

clássica. Sem a moeda enquanto signo, as riquezas cessam de existir. A moeda fixa o valor 

dos objetos, pois tem o poder de circular no mercado. “Troca-se porque se tem necessidade, e 

os objetos precisamente de que se tem necessidade, mas a ordem das trocas, sua hierarquia e 

as diferenças que aí se manifestam são estabelecidas pelas unidades de trabalho que foram 

depositadas nos objetos em questão.”24 Adam Smith analisa o trabalho que tem o poder de 

estabelecer os valores das coisas. Com Ricardo, o trabalho produz mercadores. O trabalho 

estabelece uma medida de valor desde que com ele seja possível fazer uma troca. Trabalho 

como atividade de produção e como mercadoria. 

Do ponto de vista econômico, a idade clássica caracterizou-se pela análise das 

riquezas. Ao contrário do Renascimento, que tinha no adivinho aquele que podia decifrar as 

coisas escritas no mundo de modo enigmático, o saber do século XVII tinha como figura 

autorizada para falar do preço das coisas o mercador. “O que os adivinhos eram no jogo 

indefinido das semelhanças e dos signos, os mercadores o são no jogo, também este sempre 

aberto, das trocas e das moedas.”25 Nesse sentido, na história natural também ocorre uma 

mudança epistêmica, pois anteriormente o que determinava o valor das coisas era o metal, a 

própria moeda. O que temos agora é o valor sendo estipulado, estimado. É o que se 

denominou por mercantilismo. 

 

                                                

Riqueza e moeda são relações que se constituíram através da circulação da moeda e da 

troca das mercadorias. A moeda é uma garantia para aquele que precisa e para aquele que 

recebe. O aumento das mercadorias em circulação faz o preço baixar, é a chamada lei da 

oferta e da procura. A moeda só representa riqueza quando há uma rápida circulação no 

mercado. Em compensação, o aumento das moedas em circulação faz o preço das mercadorias 

subirem. Isso implica na desvalorização da moeda. O valor de troca das mercadorias está 
 

24 Ibidem, p. 308. 
25 Ibidem, p. 238. 

 



46 
 

diretamente relacionada à utilidade dos objetos, sua necessidade e seu desejo. As riquezas 

encontram nas necessidades e nos desejos, as condições de possibilidade para esse campo do 

saber, denominado análise das riquezas. Como o nome pode representar várias coisas, a 

moeda também pode fazer o mesmo com vários objetos ao mesmo tempo. 

Tanto para Ricardo quanto para Adam Smith o trabalho tinha essa equivalência entre 

mercadoria e produção. Contudo, existe uma diferença entre eles: o trabalho, para o primeiro, 

seria uma medida para todas as mercadorias. Enquanto que, para o segundo, o trabalho pode 

ser uma medida que tem o poder de fixar um valor porque ele é fonte de valor. Desde 

Ricardo, a possibilidade de troca está remetida ao trabalho, ou seja, o trabalho depende das 

formas de produção. Foucault desvaloriza as perspectivas históricas, pois em sua concepção, 

elas não dão conta 

 
naquele nível em que os conhecimentos se enraízam em sua positividade, o 
acontecimento concerne não aos objetos visados, analisados e explicados no 
conhecimento, nem mesmo à maneira de os conhecer ou de os racionalizar, mas à 
relação da representação para com o que nela é dado.26

 

Com Adam Smith, Jussieu e Wilkins temos, respectivamente, análise e conceitos de 

trabalhos, de organismos e de sistema gramatical. Vida, trabalho e linguagem são nomeados 

por Foucault como quase transcendentais já que eles não conseguem romper com o espaço da 

representação. É por isso que essas mudanças não se caracterizaram pelo aspecto 

revolucionário, mas por uma nova condição de possibilidade de conhecimento. Buscava-se 

sempre encontrar a ordem geral das identidades e das diferenças. 

O Capital de Marx aparece como uma exegese do valor, os textos de Nietzsche, 

como simples exegese das palavras gregas, e as teorias freudianas, exegese dos discursos 

indizíveis. A Marx, Nietzsche e Freud surgiram muitas contraposições. Em relação ao 

pensamento marxista e a suas análises de produção e de luta de classes, uma história global; 

às análises genealógicas de Nietzsche, veio a idéia de uma racionalidade humana; em relação 

às idéias da Psicanálise, da lingüística e da etnologia, criou-se a idéia de uma história 

contínua. Há aqui uma passagem da representação à interpretação, dando uma eminente 

importância à exegese. 

A economia do século XIX encontra-se vinculada a uma antropologia. Com os 

mecanismos da antropologia, estava em revisão o marxismo, que tem sua origem nos modos 

de produção. Um dos aspectos negativos da história assinalado por Ricardo é que a história 

 

                                                 
26 Ibidem, p.328. 

 



47 
 

produz mais necessidades, carências e isso imprime cada vez mais uma desvalorização do 

trabalho, o que coloca em risco a sobrevivência do indivíduo. Para Ricardo, a história 

manifesta uma permanente carência. Já Marx apesar da crítica às formas de exploração 

presentes no capitalismo. O marxismo mesmo compreendendo que o indivíduo é determinado 

e submetido aos reflexos da história, vê a história como uma possível libertação do indivíduo, 

atribuindo à mesma um aspecto positivo. Apesar destas determinações nós não podemos abrir 

mão de nossa liberdade. 

Foucault atribui um lugar de destaque na trajetória do pensamento ocidental a 

Jussieu, Vicq d’Azyr, Lamarck. Eles não seriam os criadores da biologia, pois o que sempre 

buscavam era a estrutura do ser vivo, não a vida. Seu projeto residia na construção de uma 

taxinomia do vivo27. Gramática geral, história natural e análise das riquezas não deram 

origem à filologia, à biologia e nem a economia. Esses saberes surgiram no espaço aberto 

deixado pelos saberes anteriores. O que permitia estabelecer critérios de identidades e 

diferenças para todos os saberes taxinômicos desaparece. No espaço da taxinomia e de 

estrutura surge a idéia de organização. Tornou-se agora necessário falar de vida, pois é 

importante analisar as conexões internas do organismo, nas plantas, o que deve ser destacado 

é a parte invisível, o aparelho embrionário, deixando de lado caules, flores, frutos. 

A arqueologia mostra que o conhecimento não manifesta-se mais através de uma 

mathesis  universalis, de uma ordem não-quantitativa. Em que condições de possibilidade 

surgiram outros saberes a partir do espaço vazio deixado pela episteme clássica? A resposta é 

imediata: Quando tudo isso se desfez esses saberes não foram mais necessários. Mais uma 

coisa é certa: as epistemes ajudam a organizar os cortes existentes de um período para o outro. 

Dirá também que aprendeu mais com Cuvier, Bopp e Ricardo do que com Kant ou Hegel. 

As viagens filosóficas estabeleceriam uma falência na arqueologia do saber? 

Foucault esclarece que nesse momento não estava em questão falar em Marx, Buffon, 

Condillac, Destutt, Montaigne, Descartes, Berkeley, Hume, Bérgson, Leibniz, Rousseau 

Locke, Hobbes, Kant, Husserl, Heidegger, nem de qualquer outro pensador. Em sua 

concepção, a filosofia não deveria permanecer vinculada a um trabalho de exegese de autores 

e de seus sistemas teóricos. Procurava evitar a repetição de uma história da filosofia. Sobre 

isso escreve: 

 

 

 

                                                 
27 Cf. TERNES. Op. cit, 1998, p. 64. 

 



48 
 

Em Les Mots et les Choses, tinha tentado analisar massas verbais, espécies de 
tecidos discursivos que não eram escondidos pelas unidades habituais do livro, da 
obra e do autor. Falava, em geral, da “história natural”, ou da “análise das riquezas”, 
ou da “economia política”, mas quase nada de obras ou de escritores. No entanto, ao 
longo de toda essa obra, utilizei inocentemente, ou seja, de forma selvagem, nomes 
de autores. [...] Estas objeções eram evidentemente fundamentadas, mas não penso 
que fossem muito pertinentes relativamente ao que então fazia; porque, para mim, o 
problema não consistia em descrever Buffon ou Marx, nem restituir o que eles 
tinham dito ou querido dizer: procurava simplesmente encontrar as regras pelas 
quais eles tinham formado um certo número de conceitos ou de teorias que se podem 
encontrar nas suas obras.28

 
Em suma, de inspiração claramente nietzschiana, As palavras e as coisas configura-

se como uma das mais importantes obras do filósofo, demarcando o que se pode compreender 

como sua primeira fase. A leitura deste texto remete-nos ao momento inaugural no qual 

Foucault constata o nascimento da modernidade e o aparecimento do homem como objeto e 

sujeito do conhecimento. Destaca que entre o pensamento clássico e o moderno ocorreu uma 

ruptura, uma descontinuidade epistemológica que abriu as portas ao surgimento de novos 

objetos epistêmicos. Campos como os da biologia, da economia e da filologia passam a 

constituir saberes nos quais, agora, o homem é uma realidade. O surgimento desses novos 

saberes é denominado de novas empiricidades.29

 

 

2.4 A EPISTEME NA ÉPOCA MODERNA 

 

 

A modernidade nasce justamente do desaparecimento da representação e do infinito. 

No decorrer da história, houve uma valorização da representação, o que levou a linguagem a 

ser caracterizada a partir de si mesma, de seu próprio funcionamento interior. A linguagem, na 

episteme clássica, “[...] representa o pensamento como o pensamento se representa a si 

mesmo”.30 O pensamento se desloca para o seu próprio interior. 

Contudo, percebeu-se que o que dá identidade a uma língua não é o grau de 

representatividade das palavras, mas sua regularidade gramatical. Daí a linguagem passar a 

ser analisada como um conjunto de elementos fonéticos, não como a “letra”, conforme 

entendia a gramática geral. Estabeleceu-se uma nova teoria do radical a partir de uma lei das 

modificações consonânticas ou vocálicas. Na época clássica, a busca da raiz das palavras era 

 

                                                 
28 FOUCAULT, Michel. O que é um autor. 6 ed. Lisboa: Passagens, 2006, p. 31-2. 
29 Cf. TERNES, José. Michel Foucault e o nascimento da modernidade. Revista Tempo Social, São Paulo, v.7, 
n.1/2, p.45-52, out. 1995.  
30 FOUCAULT. Op. cit,1999, p. 107. 

 



49 
 

feita a partir de um contato com o som que melhor se familiarizasse originalmente com as 

palavras. Assim, a linguagem, no século XIX, tornou-se objeto. 

O que definia uma língua não era mais a representação, mas sua organização interna. 

As palavras são modificadas a partir de um sistema flexional. A novidade agora é que a 

linguagem passa a ser compreendida e constituída por elementos formais. Surgem a fonética 

que analisa os sons e a gramática comparada que trata das modificações de valor gramatical. 

A linguagem não mais aparece como uma representação da representação, mas passa a ter o 

poder de designar. Os discursos não podem mais ser considerados como um conjunto de 

signos, mas como aqueles que obedecem a regras estabelecidas. Regras de pertinência 

gramatical referentes à língua. Surge a filologia com Grimm, Schlegel, Rask e Bopp. A 

linguagem aparece como um novo campo epistemológico, como um conjunto de elementos 

fonéticos. A gramática tem o verbo ‘ser’ como base. E isso garante uma certa visibilidade do 

ser. O que vamos ter é o deslocamento das coisas às palavras e das palavras ao homem. As 

letras e os sons não são mais considerados essenciais para a linguagem. Independentes das 

letras, os sons surgem como elementos dessa análise da linguagem. A linguagem deixa de ser 

uma representação da representação. 

A linguagem aparece como provinda de um sujeito da ação e não mais de um sujeito 

analisado. Na Idade Clássica, a linguagem estava relacionada à origem, agora é o povo quem 

a produz. Os sistemas de parentescos entre as línguas revelam uma descontinuidade. A 

etimologia é a possibilidade e o método é capaz de analisar a palavra. Surgiram, então, novos 

saberes que romperam com a mathesis universalis. Filosofia, economia e filologia são os 

saberes que formam o mais novo solo epistêmico. Na época clássica, conhecer era analisar, 

ordenar. Na Modernidade, saber é interioridade. O discurso é substituído pela linguagem que 

se tornou ciência: a filologia. Foucault observa que a linguagem se torna objeto, sem recorrer 

à exterioridade. 

Três características estabeleciam a compensação da linguagem enquanto objeto de 

saber. Em primeiro lugar, a linguagem sempre constitui uma mediação para todo 

conhecimento científico que tem a pretensão de ser discurso. Ou seja, ela sempre aparece 

como enunciado referente àquele que conhece. Em seguida, o surgimento de um estudo crítico 

estabelece uma convergência entre a formalização e a interpretação. Por fim, a literatura surge 

como compensação ao nivelamento da linguagem que foi transformada em objeto, rompendo 

com todos os valores da idade clássica. Desse modo, desaparecem o projeto de uma taxinomia 

 
 



50 
 

geral e o solo no qual foi possível a trama de uma ordem que ia das coisas mais simples às 

mais complexas. 

Analisando as novas empiricidades em relação à gramática, à história natural e à 

análise das riquezas, Foucault ressalta a conversão da linguagem enquanto objeto de saber. O 

discurso quando deixou de ser esse desdobramento da representação cessou a possibilidade de 

um pensamento clássico, pois era nele que toda a episteme se sustentava. A mudança de 

disposição do saber clássico para o saber moderno abre espaço para o homem. Elimina-se a 

história em prol da biologia, a análise das riquezas em favor da teoria da produção e, por fim, 

a gramática geral pela filologia. Estes novos saberes têm como objeto de pesquisa, a vida, o 

trabalho e a linguagem. Podemos observar claramente que no pensamento clássico o homem 

não existia nem como sujeito nem como objeto. Ele era apenas um elemento da história 

natural ou da história da riqueza 

Com a descoberta da realidade finita na Modernidade, o homem como corporeidade e 

temporalidade passa a ser tematizado. No trabalho, ele aparece como ser dependente, na vida 

é mortal e na linguagem, sua fala já não é eterna, mas temporal. O saber é algo que nasce e 

morre. A Modernidade é inaugurada a partir dessas novas empiricidades e com o 

desaparecimento das representações como principal motor das epistemes. Veremos, a seguir 

assim, a analítica da finitude. 

 

 

2.4.1 O homem e sua finitude 

 

 

 “O homem é uma invenção cuja recente data a arqueologia de nosso 

pensamento mostra facilmente. E talvez o fim próximo.”31 É com essas palavras que nas 

últimas páginas de As palavras e as coisas Foucault levanta a hipótese do desaparecimento do 

homem. A esse respeito ainda prossegue afirmando que o anúncio de Nietzsche da morte de 

Deus levou ao aparecimento do homem como objeto e sujeito da Modernidade. 

Com a modernidade, surge a analítica da finitude, a temporalidade, o saber finito. 

Deste modo, o homem aparece como ser dependente, que necessita trabalhar, como ser que 

precisa sobreviver. Conseqüentemente, o homem passa a ser objeto das ciências empíricas 

 

                                                 
31 FOUCAULT. Op. cit, 1999, p. 536. 

 



51 
 

(economia, biologia e filologia) e, por fim, da filosofia, o homem se torna sujeito e objeto do 

conhecimento. Nesse momento, o homem passa a ser fundamento de todas as coisas. 

Foucault denomina essa duplicidade do homem como empírico-transcendental, como 

a priori histórico, o que, em sua concepção, levou ao surgimento das ciências humanas. Daí 

sustenta que o homem oscila entre o empírico e o transcendental. Portanto, a crítica à 

Modernidade tem como objetivo a análise da constituição histórica das ciências enquanto 

saber constituído, pois seu nascimento está intimamente relacionado a uma nova ordem do 

saber que permite uma determinada maneira de pensar.  

Qual o lugar conferido a Kant em As palavras e as coisas? Esse livro de Foucault 

situa Kant no “limiar da Modernidade”, pois ao interrogar a representação instaura o 

deslocamento do saber para fora da representação. Contudo, Foucault chama atenção para a 

filosofia de Kant que é fundamentalmente antropológica. Diz o filósofo francês que ainda 

continuamos presos nas redes do pensamento moderno, pois a filosofia kantiana instaurou a 

duplicidade entre sujeito e objeto. Reconhece que Kant abriu a possibilidade para um 

pensamento da finitude e Nietzsche encerrou a questão antropológica, resgatando a dimensão 

da linguagem. Nietzsche é considerado pelo filósofo como aquele que trouxe para a reflexão 

filosófica o desaparecimento do homem frente a sua objetivação. O filósofo alemão, nesse 

sentido, é uma referência imprescindível na aposta foucaultiana da morte do sujeito na 

Modernidade. 

 

 

2.4.2 A recusa de todo antropologismo 

 

 

Nietzsche representa para Foucault a possibilidade que a filosofia contemporânea 

tem de recomeçar a pensar. Foucault insiste que essa antropologização do homem fez o 

filósofo declarar a morte do homem enquanto saber absoluto. O que podemos observar é que 

Foucault vê na filosofia nietzschiana tentativas de superação desses processos de saber-poder 

instaurados na modernidade. Vê em Nietzsche o primeiro esforço do desraizamento do 

pensamento ocidental. 

As sujeições antropológicas presentes nas filosofias do sujeito foram ultrapassadas 

em Nietzsche com super-homem; em Blanchot, com a experiência-limite. E continuam a ser 

tematizadas em História da loucura (1961), O nascimento da clínica (1963) e As palavras e 

 
 



52 
 

as coisas (1966). Em alguns textos, como em Soberania e disciplina (1976), a preocupação 

com o problema das sujeições, a que os indivíduos estão submetidos ainda estão presentes, 

agora deslocada para o interior do corpo social. 

Para Foucault, a fenomenologia, jamais pôde superar a totalidade da filosofia 

tradicional, projeto de uma filosofia rigorosa e universal. A fenomenologia é uma ontologia, 

pois busca voltar às coisas mesmas, procurando desvelar a coisa para chegar à essência do 

fenômeno. A busca por um começo originário, puro, com certezas absolutas. Para ele, essa 

tem sido a proposta fenomenológica, que oscila de forma permanente entre a descrição e o 

fundamento, entre o empírico e o transcendental. Tentativa de ligar a fenomenologia ao nível 

transcendental. Pois, parte da consciência para redefinir a representação que a mesma tem do 

mundo, reforçando a ligação intencional entre a consciência e o mundo. Foucault vê aí uma 

manutenção da oposição sujeito-objeto, a correlação do sujeito e do objeto, da nóesis e dos 

noemas. Nóesis, é o lado subjetivo, o ato intencional, e noema o aspecto objetivo. Esse é o 

terreno em que a fenomenologia se constituiu, relação entre interioridade e exterioridade, eu- 

mundo, presente nas teorias do conhecimento. 

 É nesse sentido que a fenomenologia tem seu lugar num discurso que valoriza, do 

mesmo modo, a interpretação e as técnicas de formalização, as quais representam dois 

extremos dessa possibilidade de pensar na modernidade. A arqueologia buscará desviar-se de 

todo sistema interpretativo, procurará ater-se às práticas discursivas em sua positividade. Em 

66, Foucault é um crítico da fenomenologia. 

 

2.4.3 O cogito e o impensado 

 

O homem é, na modernidade, essa duplicidade estabelecida pelo domínio empírico e 

pelas filosofias antropológicas: o positivismo, a fenomenologia e a dialética. Em outras 

palavras, constituído como objeto empírico pela biologia, pela economia e pela filologia, ele 

também é concebido como sujeito transcendental pelas filosofias antropológicas. Contudo, 

para Foucault, é mais do que isso, é o lugar do impensado, do desconhecido, porque 

 
O impensado (qualquer que seja o nome que se lhe dê) não está alojado no homem 
como uma natureza encarquilhada ou história que nele se houvesse estratificado, 
mas é, em relação ao homem, o Outro: o Outro, fraterno e gêmeo, nascido não dele, 
nem nele, mas ao lado e ao mesmo tempo numa idêntica novidade, numa dualidade 
sem apelo32. 

 

                                                 
32 Ibidem, p. 450. 

 



53 
 

Estaria o filósofo nos convocando a pensar sobre o não pensado, a partir do pensado? 

Quem sou se não sou a linguagem que falo, nem o trabalho que realizo, nem a vida que me 

habita? Tanto Nietzsche quanto Foucault defendem que o sujeito encontra-se dissociado do 

cogito. ‘Sou onde não penso e penso onde não sou’. Nesse sentido, Foucault entende que 

cogito e impensado são contemporâneos. Aqui o que está em pauta é o outro. A finitude do 

homem é também chamada de abertura do desejo, espacialidade do corpo, tempo de 

linguagem. 

Haveria uma subjetividade sem sujeito? Foucault em momento algum vai negar a 

existência de uma dimensão subjetiva no homem, mas nega-lhe qualquer papel de 

fundamentação na constituição da linguagem, da vida e do trabalho. Sinaliza o fim do homem 

metafisicamente concebido em tudo aquilo que representa (absoluto, crenças, a priori e 

transcendência). 

Na Arqueologia do saber, Foucault opera uma descontinuidade de um sujeito 

soberano e universal. O que fica no lugar desse sujeito são as diferentes formas de 

subjetividade e não mais a idéia de um sujeito previamente dado. É preciso se afastar do 

modelo de sujeito cartesiano, transcendental, psicológico, dialético. A obra opera o 

rompimento desse modelo de sujeito e trabalha com a idéia de um sujeito disperso, 

descontínuo, fraturado e múltiplo33. Posteriormente, é apenas no texto do volume I de 

História da sexualidade (1976), intitulado A vontade de saber, que de fato chega à conclusão 

de que o sujeito não existe propriamente. 34 Nesse texto, percebe que, o que existe, são formas 

de subjetivação que foram produzidas como formas de verdade. O que existe são formas 

diferentes de subjetivação de um sujeito que está sempre sendo constituído e reconstituído na 

história. A questão central é que o sujeito é o objeto de uma produção de verdade, portanto, 

efeito e destino de sua história. 

O Foucault de As palavras e as coisas e de A Arqueologia do saber explicita a 

precariedade existencial desse homem como sujeito e objeto do conhecimento. Os limites da 

precariedade estão na finitude. Será que criamos, inventamos ciências para sair da 

precariedade que somos? Nesse caso, toda ciência seria uma ficção e uma aproximação sem 

possibilidade de valor como acredita o filósofo? Até que ponto podemos pensar dessa 

maneira?  

 

 

                                                 
33 FOUCAULT. Op. cit, 2004, p.61. 
34 Apud BIRMAN, Joel. Do sujeito às formas de subjetivação. Revista Extensão, Belo Horizonte, v.11, n.36, 
ago./dez. p.100-109, 2001. 

 



54 
 

2.4.4 O ser da linguagem 

 

 

A presença de temas literários em Foucault, chega através de suas leituras de 

Blanchot, Klossowisk, Bataille, Raymond Roussel e Hölderlin, dentre outros. Ele aproxima 

temas como loucura e literatura, porque compreende que apresentam uma mesma linguagem 

transgressiva, uma experiência-limite. A loucura, quando destituída de sua linguagem, fica 

condenada ao silêncio. Procurará, então, destacar em suas obras algumas formas de silêncio, 

pois acredita que o pensamento ocidental sempre deu mais ênfase aos fenômenos ditos 

positivos. Opõe-se a isso e procura situar seu trabalho para saber o que se encontra rejeitado e 

excluído da sociedade. 

A questão da linguagem aparece em Michel Foucault, durante a década de 60, 

juntamente com seu interesse pela liberdade, pela lingüística e pela experiência da escrita. Sua 

tese do fim do homem está diretamente relacionada a uma linguagem pensada como 

possibilidade de uma ontologia. Essa idéia já estava presente em Nietzsche e Foucault bem 

reconhece isso: 

Para Foucault, a saída da metafísica é a literatura. No século XX, o ser da linguagem 

reaparece. A Idade Clássica opera a separação entre mundo e linguagem, espírito e corpo. 

Uma parte da investigação do filósofo encontra-se direcionada ao aparecimento do homem na 

Modernidade e a outra à “expressão ser da linguagem”35 36. A literatura  serve como apoio para 

evidenciar sua crítica a todas as concepções humanistas presentes nas ciências do homem e 

nas filosofias do sujeito. 

Para Roberto Machado, Foucault em As palavras e as coisas defende a tese que o 

desaparecimento do ser do homem retoma a possibilidade do ser da linguagem37. Do 

Renascimento à Modernidade, há uma necessidade de escolher entre o ser da linguagem e o 

homem. O surgimento do homem traz como conseqüência o silêncio do discurso, ou seja, o 

nascimento de um implica no desaparecimento do outro. Essa questão está presente o tempo 

todo no texto do nosso filósofo. A morte de Deus sinaliza o fim da metafísica, a negação de 

uma concepção de continuidade da história e da vida. É tempo de esquecer o sujeito e pensar 

na anulação do autor. O desaparecimento do sujeito encontra seu correlato no aparecimento 

 

                                                 
35 Cf. MACHADO. Op. cit, 2001, p. 66. 
36 Cf. MACHADO. Idem, p. 72. Foucault credita a Raymond Roussel, Beckett, Blanchot, Robhe-Grillet, Bultor, 
Barthes, Lévi-Strauss, seu afastamento do marxismo e da fenomenologia. 
37 Cf MACHADO, Op. cit, 2001, p. 105. 

 



55 
 

do ser da linguagem. Não é preciso convocar nenhum sujeito psicológico, nem transcendental 

e nem do conhecimento. 

A literatura como um pensamento de fora tem a função de negar a unidade do 

discurso e de todas as unidades de discursos possíveis, seja ela vinda da interpretação ou da 

formalização. Foucault acredita também encontrar essa forma transgressiva de pensar a 

linguagem em Mallarmé, Artaud e Bataille. No primeiro, quando toda linguagem discursiva é 

chamada a se desenvolver na violência do corpo e do grito, quando o pensamento—

abandonando a interioridade falante da consciência—torna-se energia natural, sofrimento de 

carne, perseguição, dilaceração do próprio sujeito. No segundo, “quando o pensamento, em 

lugar de ser discurso da contradição ou do inconsciente, torna-se o do limite, da subjetividade 

rompida, da transgressão.”38 Esta é a forma de pensar destes literatos que representam, na 

concepção de nosso filósofo, a substituição da busca da totalidade pela interrogação da 

finitude. 

Roberto Machado afirma que o aparecimento do ser da linguagem coincide com o 

desaparecimento do sujeito. “[...] a linguagem nem remete a um sujeito, nem remete a um 

objeto: elide sujeito e objeto, substituindo o homem, criado pela filosofia, pelas ciências 

empíricas e pelas ciências humanas modernas, por um espaço vazio fundamental onde ele se 

propaga, [...]”39. Inaugura-se, assim, um projeto de libertação das filosofias que afirmam a 

primazia do sujeito. Porém, não será isso que veremos nas ciências humanas no próximo 

capítulo. 

 

 

                                                 
38 FOUCAULT. Op. cit, 1999, p. 527. 
39 MACHADO, Op. cit, 2001, p.113. 

 



56 
 

3 AS CIÊNCIAS HUMANAS ENQUANTO SABER CONSTITUÍDO 

 

 

3.1 O CAMPO EPISTEMOLÓGICO DAS CIÊNCIAS HUMANAS 

 

 

Vimos que, no período clássico, a episteme possuía uma homogeneidade, ou seja, o 

conhecimento era estabelecido a partir de uma ordenação das diferenças. Buscava-se uma 

ciência única, uma mathesis universalis, pois todo o conhecimento estava subordinado a uma 

lei natural. O saber clássico se constituiu a partir do mecanicismo. Configurou-se da relação 

entre a identidade e a diferença, já que se apresentava através de uma taxinomia e de uma 

visibilidade. Com Descartes, estabeleceu-se que da natureza simples se produzia uma 

mathesis e, das representações complexas, uma taxinomia. Esta ordem estava presente na 

matemática, nas ciências da natureza e na filosofia. Porém, com as ciências humanas, isto não 

aconteceu do mesmo modo. O classicismo estabelece uma mathesis universalis e uma 

taxinomia. Saber implica ordenar, classificar e representar. No decorrer da história, houve 

uma valorização da representação, o que levou a linguagem a ser caracterizada a partir de si 

mesma, de seu próprio funcionamento interior. 

Com o desaparecimento da representação, o homem aparece como soberano num 

campo epistemológico constituído para que servisse como objeto e sujeito do conhecimento. 

Economia, biologia e filologia constituíram o solo no qual o homem se tornou uma realidade. 

A constituição do homem como objeto empírico pelas ciências humanas resultou numa 

duplicidade entre o empírico e o transcendental. Isto produziu um desequilíbrio: ao mesmo 

tempo em que é sujeito, ele é objeto. O surgimento do homem como empírico-transcendental 

é um acontecimento produzido pela Modernidade. Espaço reservado a todas as antropologias 

ou a todo estudo destinado ao homem transformado em fundamento pelas filosofias do sujeito 

e objeto das ciências empíricas.  

Como as ciências humanas se tornaram possíveis? Em que condições de 

possibilidade e em que contexto histórico? Fatores econômicos, políticos e sociais foram 

responsáveis pelo surgimento do espaço epistêmico das ciências humanas. As ciências 

humanas não surgiram com seu campo de estudo já definido, tiveram que o constituir. Elas 

nasceram no solo de um triedro do saber constituído pelas ciências matemáticas, pelas 

ciências empíricas e pela filosofia. Conseqüentemente, não têm um estatuto epistemológico 

 
 



57 
 

próprio, o que leva Foucault a sequer considerá-las como ciências, mas um “conjunto de 

discursos”. Foucault faz algumas previsões pessimistas, acredita que as ciências humanas 

correm o risco de desaparecerem em decorrência da ausência de um campo epistemológico 

próprio, já que seu objeto se revela, desde o início, muito problemático. Em segundo lugar, a 

pretensão delas à universalidade é frágil, pois sempre estiveram na dependência de outros 

campos (ciências matemáticas, ciências da linguagem e filosofia). Ele cita três dimensões que 

servem como base constitutiva do campo epistemológico da Modernidade: a matemática e a 

física, com um encadeamento de proposições claras e evidentes; a filologia, a biologia e a 

economia, estabelecidas a partir de relações de causalidade (que possuem uma 

descontinuidade, mas que fazem parte de uma mesma episteme); e a filosofia, que se 

circunscreve no pensamento do Mesmo. O que verifica é que as ciências humanas não fazem 

parte de nenhuma dessas três dimensões. Do mesmo modo, reconhece que, apesar de elas não 

fazerem parte do triedro do saber, é justamente aí que encontram seu espaço. Mas, em que 

condições? Numa posição de precariedade, pois ao nascerem já se constituíram a partir da 

filosofia, da matemática e das ciências empíricas. Aqui vale lembrar que pior do que não ter 

estatuto epistemológico próprio e definido é constituir-se a partir destas três dimensões. 

Apesar de toda contradição e de um projeto mais definido, elas possuem o que Foucault 

chama de “disposição epistêmica” bem precisa e delimitada pelas ciências empíricas e 

matemáticas. O aparecimento do homem e a constituição das ciências humanas são 

acontecimentos que decorrem das exigências, das necessidades estabelecidas pela sociedade 

industrial e por um projeto de “desmatematização”. Desse modo, é importante dizer que existe 

uma impertinência em querer uma matematização de seus pressupostos teóricos. Não é à toa 

que dirá “[...] daí o perigo do “psicologismo”, ou do “sociologismo”—do que se poderia 

chamar numa palavra, “antropologismo”—que se torna ameaçador desde que, por exemplo, 

não se reflita corretamente sobre as relações entre o pensamento e a formalização[...]”1. 

Então, não se pode perder de vista que, na perspectiva arqueológica, a modernidade não se 

constituiu nem se desenvolveu a partir de uma matematização. 

Pode-se dizer que a filologia, a biologia e a economia não têm o homem como objeto 

exclusivo, por isso mesmo. Elas não podem ser chamadas de ciências humanas pela simples 

razão de que a biologia não se refere apenas ao homem, mas a outras espécies. O homem é o 

único ser que trabalha, nem por isso a economia é uma ciência humana. Sabe-se que há um 

parentesco entre as línguas, que os discursos procuram ser decifrados, interpretados e 

 

                                                 
1 FOUCAULT, Op.cit, 1999, p.481. 

 



58 
 

restituídos, mas isso não faz da filologia uma ciência humana. O homem que as ciências 

humanas tomam como objeto não é o mesmo que trabalha, produz riquezas e visa lucros. O 

homem de quem elas se encarregam é aquele que se encontra representado no trabalho, nos 

bens que produz e em suas necessidades de consumo. O triedro do saber substitui o 

quadrilátero da linguagem da episteme clássica (proposição, articulação, designação e 

derivação). 

Não resta dúvida de que as ciências humanas não são uma análise do que o homem é 

em sua positividade. Estão completamente vinculadas à representação exatamente como o 

saber clássico. Nessa perspectiva, onde há “ciência do homem”, não há ciência verdadeira, 

pois os seres vivos foram objetivados na vida; as riquezas que produzimos, nas formas de 

produção; as palavras, no ser da linguagem. Essa reduplicação das ciências empíricas mostra 

como a representação é um fenômeno de ordem empírica, é objeto de saber na Modernidade. 

Foucault acaba por concluir que as ciências humanas ocupam na episteme moderna não o 

espaço das ciências empíricas nem o da filosofia transcendental, mas aquele reservado à 

representação que denomina “fenômeno de ordem empírica que se produz no homem”2. De 

certa forma, as ciências humanas possuem esse desejo de tornarem-se científicas. Se o homem 

está morto, teria sido pelas ciências humanas que acabam reduzindo-o a um objeto. Essa 

redução do sujeito a objeto tem um significado de desaparecimento, de destruição e de morte. 

As ciências humanas só existem porque o homem já nasceu condenado a desaparecer. Como 

disse Foucault, 

 
Descobríamos que a filosofia e as ciências humanas viviam sobre uma concepção 
muito tradicional do sujeito humano, e que não bastava dizer, ora com uns, que o 
sujeito era radicalmente livre e, ora com outros, que ele era determinado por 
condições históricas. Nós descobríamos que era preciso libertar tudo o que se 
esconde por trás do uso aparentemente simples do pronome “eu” (je). O sujeito: uma 
coisa complexa, frágil, de que é tão difícil falar, e sem a qual não podemos falar.3

 
Como construir uma ciência nessas condições e como produzir conhecimentos 

válidos? Numa tentativa de serem reconhecidas como discurso científico, as ciências humanas 

tomaram emprestados diversos modelos científicos de diferentes ciências naturais. Isto 

dispersou ainda mais seu campo epistemológico, abrigando diferentes teorias, métodos e 

técnicas. A heterogeneidade desse conhecimento resulta numa dificuldade para esse 

conhecimento que se deparou com a complexidade de seu objeto de estudo. 

 

                                                 
2 Ibidem, p. 503. 
3 FOUCAULT. Op, cit, 2002, p.329. 

 



59 
 

Desde o século XVII até o XX, ocorreu privilégio das questões do conhecimento. Em 

Foucault, a crítica à modernidade tem como objetivo a análise da constituição histórica das 

ciências humanas enquanto saber constituído, pois seu nascimento está intimamente 

relacionado a uma nova ordem do saber, um novo solo arqueológico que permite “uma 

determinada maneira de pensar”. Sua preocupação está centrada, sobretudo, nesses discursos 

pertencentes às ciências humanas. 

O discurso científico é sempre remetido a uma neutralidade, a um valor cognitivo 

evidente e verdadeiro. Na busca pela evidência, pela demonstração, pelos testes de validação, 

apenas os discursos científicos são aceitos como verdadeiros e legítimos. Apenas os discursos 

científicos produzidos metodicamente possuem valor científico, os demais teriam valores não 

cognitivos. Nessa perspectiva, a literatura, por exemplo, teria um valor apenas estético. Não 

teria verdade alguma. As verdades são eternas e as ciências evoluem quando mostram 

verdades devidamente testadas e provadas. O conhecimento é válido quando tem um 

fundamento. 

As ciências humanas respeitam a ordem transcendental e a idéia positivista de que o 

conhecimento somente é válido quando tem fundamento. A verdade funciona como uma 

verdade transcendental. Ela realiza-se pela correspondência entre o objeto representado e o 

sujeito do conhecimento, reprodução do mundo como ele é. Conhecer é reduzir o campo de 

incertezas. Todo conhecimento é representacional e conhecer é contemplar e reproduzir a 

imagem de objetos, o conhecimento como mera reprodução. A mente copia o objeto e a 

linguagem copia a cópia do objeto que está na mente. Conhecimento verdadeiro é o que 

corresponde ao objeto. Isso significa que fora das representações as ciências humanas não 

sobreviveriam, pois conhecer é necessariamente representar. 

Habermas diz, em O discurso filosófico da modernidade, que As palavras e as coisas 

desmascara as ciências humanas que se consideram uma nova forma de saber moderno. As 

ciências humanas com sua pretensão de alcançar proposições válidas universalmente, 

conhecimentos verdadeiros e infalíveis, aproveitam-se, segundo ele, das análises objetivas 

presentes nas ciências empíricas para serem reconhecidas como ciências com “uma vontade 

de intensificação do saber, desmesuradamente produtiva, em cujo sorvedouro se constituem 

antes de tudo a subjetividade e a consciência”.4 Seguindo a escola dos Anales que vê a 

história de modo serial e sem continuidade, por isso mesmo rompe com a idéia de uma 

subjetividade ininterrupta, repleta de causalidades. Foucault compreende que a Modernidade 

 

                                                 
4 HABERMAS, Jürgen. O discurso filosófico da modernidade. São Paulo: Martins Fontes, 2000, p. 367. 

 



60 
 

fundamenta um sujeito que é ao mesmo tempo soberano e escravo, que encontra na morte de 

Deus a possibilidade de sua existência. 

Uma área de conhecimento não se define apenas pelo conhecimento que engendra, 

mas pelas normas, conflitos e regras. Essa delimitação do campo epistemológico das ciências 

humanas leva em consideração as normas, as funções, as regras, os conflitos, os sistemas e as 

significações é isso que veremos a seguir. 

 

 

3.2 PSICOLOGIA, SOCIOLOGIA E ESTUDO DA LITERATURA E DOS MITOS 

 

 

Para Foucault, a psicologia “encontrou seu lugar lá onde o ser vivo, no 

prolongamento de suas funções, de seus esquemas neuromotores, de suas regulações 

fisiológicas, mas também na suspensão que os interrompe e os limita, se abre à possibilidade 

da representação [...]”5. Ela nasceu da análise dos déficits de inteligência, nas alterações da 

memória, nas desregulações e no mau funcionamento do cérebro. A sociologia “teria 

encontrado seu lugar lá onde o indivíduo trabalha, produz, consome, se confere a 

representação da sociedade em que se exerce essa atividade, dos grupos e dos indivíduos entre 

os quais ela se reparte, dos imperativos, das sanções, dos ritos, das festas e das crenças 

mediante aos quais ela é sustentada ou regulada [...]”.6 O estudo da literatura e dos mitos teria 

encontrado seu lugar “enfim naquela região onde reinam as leis e as formas da linguagem, 

mas onde, entretanto, elas permanecem à margem de si mesmas, permitindo ao homem fazer 

aí passar o jogo de suas representações [...]”7. Após algumas análises sobre o que é próprio de 

cada região, as normas e os critérios, o filósofo resume esse recorte da seguinte maneira: a 

psicologia se dá na projeção da biologia; a sociologia, na superfície da projeção da economia; 

a literatura, na superfície da filologia. Cada campo, cada região determina um modo de olhar 

para o homem, uma forma de estabelecer relação consigo mesmo e com o mundo. 

A psicologia, a sociologia e o estudo da literatura e dos mitos estabeleceriam uma 

reduplicação representacional nas ciências humanas (do homem como objeto empírico) e 

transcendental nas filosofias antropológicas. Em relação às ciências empíricas, não se 

reduplicam quando visam à formalização, “ao contrário, elas embrenham o homem que 

 

                                                 
5 FOUCAULT, Op. cit, 1999, p.491. 
6Ibidem, p.491. 
7 Ibidem, p.491. 

 



61 
 

tomam por objeto no campo da finitude, da realidade, da perspectiva - no campo da erosão 

indefinida do tempo.”8 O conhecimento científico é independente quanto ao tempo e à 

história. A ausência de uma determinada seqüência no espaço e no tempo inviabiliza qualquer 

tentativa de continuidade entre natureza e cultura. 

O par conceitual função-norma define a psicologia, o conflito-regra define a 

sociologia e o par significância-sistema define o estudo da literatura e dos mitos. A psicologia 

reduplica o objeto de uma ciência empírica. Essa inter-relação entre sujeito e objeto é 

elemento de constituição da psicologia. A sociologia tem como modelo fundamental os 

conceitos de conflito e regra e os dois outros modelos como derivados. Para a sociologia, o 

homem aparece como sujeito num conflito que sempre procura regulamentar. A análise da 

literatura e dos mitos é um estudo do homem que constitui um sistema de signos. Esse modelo 

pode ser traduzido como função e norma ou conflito e regra, permite uma “psicologização” ou 

“sociologização” da análise da literatura e dos mitos. Há uma prevalência da norma, da regra 

e do sistema em relação à função, ao conflito e à significação. A superioridade da lingüística 

fez com que cada um desses pares conceituais (função, conflito, significação) perdesse terreno 

e cedesse espaço à norma, à regra e ao sistema. 

Essa relação bipolar constitui as ciências humanas. Essa repartição conceitual trouxe 

dois problemas às ciências humanas: um em relação à forma, ao modo como se constituíram; 

o outro diz respeito à estreita relação com a representação que, mesmo diante da importância 

do inconsciente na compreensão dos processos psíquicos, elas apenas se dirigem ao elemento 

do representável. 

Conforme relato de Didier Eribon, Foucault, depois de um primeiro momento de 

estudos filosóficos tradicionais, passou para o estudo da psicologia. Foi aluno, no período de 

sua formação filosófica, de Jean Hyppolite, Georges Canguilhem e Dumézil, atribuindo a 

esses mestres um grande papel no desenvolvimento de seu pensamento. A partir dos anos 50, 

torna-se professor de psicologia na Escola Normal Superior e na Universidade de Lille, de 

Cleermont-Ferrand, de Vincennes e no Collège de France, onde ensinou história dos sistemas 

do pensamento. Sempre se mostrou interessado por psicologia, psiquiatria e psicanálise. A 

maioria dos colegas e amigos mais próximos asseguravam que todo esse interesse estava 

diretamente ligado a esses problemas emocionais. Havia comentários que tudo isso era 

decorrente de uma homossexualidade mal vivida e mal assumida, pelo que nos revela seu 

 

                                                 
8 Ibidem, p.491. 

 



62 
 

9biógrafo.  Todavia, prosseguiu seu percurso na psicologia trabalhando como psicólogo no 

hospital Saint-Anne. Encontrava-se, nesse momento, bastante envolvido com pesquisas no 

campo da psicologia experimental, como também fascinado com as técnicas projetivas. 

Através de Jacqueline Verdeaux, Foucault conhece Binswanger e Kuhn, dois 

psiquiatras, dos quais é tradutora. Esse encontro o aproxima do pensamento psiquiátrico da 

época. Acaba fazendo o prefácio do livro de Binswanger, O sonho e a existência. Nesta obra, 

Binswanger propõe compreender o mundo do doente inspirado pela fenomenologia 

transcendental de Husserl e pela ontologia de Heidegger. Mais de uma vez Foucault irá 

afirmar a influência que recebeu das leituras que fez das obras de Binswanger. Portanto, esse 

livro tem um enfoque existencialista e fenomenológico. Nesse momento, acaba observando 

que a palavra ‘alienação’ era utilizada sem que houvesse uma distinção, porém sempre a partir 

de um enfoque marxista e psiquiátrico. 

 Em Doença mental e psicologia, Foucault tomará como fio condutor a análise crítica 

da utilização do método orgânico na investigação e compreensão das patologias mentais. Sua 

preocupação está centrada na descrição dos discursos, sobretudo aqueles considerados 

científicos, ditos das chamadas ciências humanas. Define, ainda, a alienação segundo o 

pensamento psiquiátrico contemporâneo, e de acordo com a interpretação existencial de 

Binswanger. Dentro desse enfoque, percebe a psiquiatria por um ângulo positivo, mas logo 

abandona quando começa a ler Nietzsche. Essas mudanças só estarão presentes em suas obras 

posteriores. Em 1962, as terminologias nietzschianas ainda não estão presentes, como na 

História da loucura. 

A psicologia do século XIX, na tentativa de ser reconhecida exatamente como as 

ciências da natureza, segue o caminho do positivismo. Determinada a adotar os conceitos e os 

métodos da ciência da natureza como a matemática, a física e a química apóia-se em dois 

postulados filosóficos: “que a verdade do homem está exaurida em seu ser natural, e que o 

caminho de todo conhecimento científico deve passar pela determinação das relações 

quantitativas, pela constituição de hipóteses e pela verificação experimental.”10 Esses são os 

dois postulados que são utilizados pela psicologia, no que diz respeito à compreensão da 

natureza da doença de origem mental ou orgânica. Para Foucault, o primeiro postulado 

estabelece a doença como uma essência, a priori, conseqüentemente, independente dos 

 

                                                 
9 Recomendaria a leitura da biografia de Foucault escrita por Didier Eribon, publicada no Brasil, pela editora 
Companhia das letras. 
10 FOUCAULT, Op. cit,1999, p.133. 
 

 



63 
 

sintomas. O segundo expõe a idéia da doença como uma espécie, ou seja, uma unidade que 

revela uma diversidade de grupos existentes numa mesma patologia. Conclui que tais 

postulados constituem-se numa problemática para a unidade humana e a totalidade 

psicossomática, contudo, tal problema será superado quando a doença como algo a priori 

desaparecer, bem como a doença enquanto uma espécie natural. A medicina clássica define as 

patologias exatamente como plantas e animais. A medicina estrutura as patologias a partir de 

classes, ordens e espécies. O conhecimento das doenças mentais obedece a esses postulados 

da botânica. A doença tem uma organização hierarquizada de famílias, gêneros e espécies. 

Com o desaparecimento dos postulados acima, surgiu a concepção da doença como uma 

reação global do indivíduo, não mais como independente deste. 

A tese de Foucault, ou melhor, seu fio condutor, encontra-se na compreensão da 

doença a partir da história do indivíduo, não como algo a priori. A doença mental é 

compreendida através do percurso do indivíduo, e não de forma dicotomizada como propõem 

esses postulados. Nessa perspectiva, a patologia mental seria algo intrínseco à personalidade, 

que se constitui na própria desorganização da estrutura da personalidade do indivíduo que 

manifesta uma perturbação não mais à parte, mas originada a partir de si mesma. Foucault, 

então, esclarece que buscou definir as doenças mentais através das perturbações da 

personalidade, daí originaram-se as duas grandes categorias de doenças psíquicas: as neuroses 

e as psicoses. 

Ainda na trilha da concepção clássica, a psicose foi alvo de vários estudos e 

sistematizações por inúmeros autores, como Emil Kraepelin, Karl Jaspers, Kurt Schnneider, 

Breuler, entre outros. A concepção mais geral é de uma alteração do pensamento, no qual, as 

idéias não têm conexão com a realidade, isto é, o fenômeno da psicose pressupõe uma ruptura 

do indivíduo com a realidade externa, o que Breuler denominou como esquizofrenia. Por 

outro lado, nas neuroses não há essa ruptura da realidade. Destaca que apenas ocorrerão 

mudanças em um setor da vida psíquica do indivíduo como rituais nos quadros obsessivos, 

angústia diante do objeto ameaçador. Mesmo apresentando alterações, o neurótico preservaria 

de forma mais integrante suas funções psíquicas, como também teria consciência dos 

fenômenos patológicos por ele vivenciados. Todos esses autores entendem as doenças mentais 

através das formas das alterações psíquicas, a partir do estudo dos sintomas classificáveis. 

Enfim, Foucault retoma a análise na qual a patologia mental e a patologia orgânica 

pressupõem métodos de investigações diferentes. 

 
 



64 
 

Com efeito, admite que a abstração na patologia orgânica buscou ordenar os 

fenômenos compreendidos por sua coerência global do organismo. Concomitante a isso, a 

abstração no campo psicológico não conseguiu um mesmo resultado que a fisiologia ofereceu 

à psiquiatria. Tal questão nos remete para a diversidade do campo mental que é distinto do 

orgânico. 

Foucault faz uma crítica à psicologia positivista. Questiona sua tentativa de 

compreender a loucura ao utilizar os mesmos conceitos e métodos da medicina. Acredita que, 

quando esta seguiu por caminhos que não são próprios, concebeu a loucura por uma via 

puramente negativa. A psicologia, ao falar do homem, o faz de modo descritivo, a partir de 

um conjunto de conceitos, de leis, normas e regras. O que verifica é que tais concepções 

trazem em si uma mesma estrutura conceitual. Tudo tem origem no modelo orgânico que a 

psicologia toma emprestado para a investigação e compreensão das doenças mentais. Assim, é 

possível perceber que tanto as perturbações mentais quanto as orgânicas utilizam o mesmo 

método. 

Daí que a psicologia da normalidade coexiste com uma psicologia patológica. As 

análises de Foucault apontam que a psicologia nasceu justamente de uma análise do anormal, 

do patológico e do conflituoso. Para ele, a psicologia está sempre relacionando a doença 

mental à ausência de uma ou mais funções. Nesse sentido, a psicologia parte das análises 

neuropsiquiátricas de Jackson na investigação da doença mental. Todos os estudos da 

psicologia do desenvolvimento surgem através das análises dos déficits de inteligência e a 

psicologia da adaptação nasce das análises das alterações da memória e da consciência. Nesse 

momento, ele argumenta que a psicologia nada sabe sobre a loucura, ao contrário, é a loucura 

que pode dizer algo sobre a psicologia. Foucault observou que a psicologia do século XIX 

estabeleceu uma descrição puramente negativa do adoecer mental, pois está sempre 

relacionando a doença mental à ausência de uma ou mais funções psíquicas. Esse projeto de 

objetividade fracassa quando a concepção de doença, enquanto uma espécie botânica e 

unidade independente, desaparece; quando o homem deixa de ser considerado ser da natureza 

e a explicação para os fenômenos da mente deixam de ser pertinentes. 

Contrário a esse pensamento positivista, Foucault procura tomar o caminho da 

história, único a priori capaz de estabelecer relações entre a doença mental e a loucura. Suas 

análises mostram que a doença mental é um produto histórico, nada se pode dizer sobre ela 

sem que anteriormente se tenha analisado as condições históricas em que se constituiu. O 

evolucionismo trouxe para a psicologia a possibilidade de mostrar que o fato psicológico 

 
 



65 
 

somente pode ser compreendido em relação a um passado e a um futuro. Restava apenas 

provar que essa orientação superava a concepção naturalista, dando significado à vida 

psicológica. Afirma que existe na teoria freudiana um mito biológico do ser humano. 

Contudo,  
A importância histórica de Freud vem, sem dúvida, da impureza mesma de seus 
conceitos: foi no interior do sistema freudiano que se produziu essa reviravolta da 
psicologia: foi no decorrer da reflexão freudiana que a análise causal transformou-
se em gênese das significações, que a evolução cede seu lugar à história, e que o 
apelo à natureza é substituído pela exigência de analisar o meio cultural11 . 
 

Foucault entende que foi a psicanálise quem mais deu importância ao papel das 

significações na gênese das patologias mentais. Em cada uma das fases da organização da 

libido, a teoria freudiana diz-nos que a atividade predominante de cada fase tem uma base 

biológica que determina um modo de relacionamento com os objetos do mundo exterior, ou 

seja, cada doença é um retorno a fases anteriores da evolução do indivíduo. Freud acaba com 

a delimitação entre o normal e o patológico, o significante e o insignificante, o compreensível 

e incompreensível. 

Foucault observa que estudiosos, como Ruth Benedict, tentaram saber se 

determinadas patologias como neurose compulsiva, a paranóia e a esquizofrenia estão 

presentes nas sociedades ditas primitivas, como também procuraram descobrir se tais 

sociedades estabeleciam um status diferente para essas manifestações. Verifica que Ruth 

Benedict considera que toda a tribo dos Kwakiult manifestava traços megalomaníacos e nas 

culturas malesianas (Dobu) um caráter paranóico. Ruth Benedict concluiu que a normalidade 

é relativa, pois podemos considerar determinados comportamentos como patológicos, 

enquanto outras culturas podem vê-los como normais. Foucault observou semelhança entre as 

teses de Durkheim e de Ruth Benedict. Durkheim estabeleceu que todo fenômeno que se 

afasta de uma média pode ser considerado como patológico. Desse modo, é considerado 

normal um comportamento dominante em determinada sociedade e anormal aquele fenômeno 

que raramente acontece. Ambos definem a doença pela via do negativo e do virtual. 

Canguilhem é contra essa concepção positivista que normal é aquele que se encontra 

dentro de uma média estabelecida. Concebe que normal é ser normativo, ou seja, normal é 

aquele que é capaz de instituir normas, tendo a capacidade de modificá-las de acordo com a 

situação. Em contrapartida, anormal é aquele que é incapaz de instituir normas e adaptar-se a 

novas situações. Tomando essas concepções como ponto de partida, Foucault conclui que em 

todas as sociedades existem pessoas diferentes uma das outras, porém são tidas como 

 

                                                 
11 FOUCAULT. Op.cit, 2002, p.142. 

 



66 
 

desviantes quando escapam dos padrões estabelecidos e depois são excluídas quando 

consideradas doentes mentais. Nesse sentido, acredita que não seria apenas a figura do louco 

que é excluído da sociedade, mas todos aqueles que são desviantes do modelo vigente. 

Com o trabalho de Freud, a loucura passou a ser considerada uma doença psíquica. 

Freud foi o primeiro a considerar o delírio dos psicóticos como uma tentativa de cura. 

Reconhece que a psicanálise trouxe uma inovação quando defendeu a idéia de que existe um 

significado na experiência da loucura. Mais adiante voltaremos às questões relativas à teoria 

freudiana e à visão de Foucault a seu respeito. 

 

 

3.3 PSICANÁLISE E ETNOLOGIA 

 

Ao contrário das ciências humanas, a psicanálise e a etnologia ocupam, em As 

palavras e as coisas, um lugar de destaque. A justificativa dessas escolhas se deve ao fato de 

elas se colocarem na contramão de um projeto científico. No entanto, Foucault elege a 

psicanálise, a etnologia e a lingüística como contra-ciências que têm a função de dissolver o 

homem; têm a tarefa de desenraizar o pensamento dessa antropologização. Esse lugar 

privilegiado deve-se à posição e à função que elas possuem na episteme ocidental. 

Constituíram-se como “um perpétuo princípio de inquietude, de questionamento, de crítica e 

de contestação daquilo que, por outro lado, pôde parecer adquirido.”12 Então, nesse sentido, a 

tarefa das ciências humanas não seria constituir o homem, mas dissolvê-lo. 

Ao lado da psicanálise e da etnologia, a lingüística. Três “contraciências” que são 

reconhecidamente posicionadas como estruturalistas. Elas apresentam-se como ciências em 

condições de oferecer um estudo rigoroso sobre o fenômeno humano. Nelas, o homem passa 

da dimensão natural à dimensão cultural. O homem é uma invenção forjada pelas ciências 

humanas. Esse questionamento das ciências humanas é de fundamental importância para as 

análises de Michel Foucault em relação à morte do homem, que está correlacionada ao 

nascimento das ciências humanas. 

Para ele, as ciências humanas viraram as costas para o inconsciente e permaneceram 

no campo da representação, enquanto a psicanálise vai ao encontro e escapa dessa região. Ao 

contornar a representação, ela se depara com três figuras: a morte, o desejo e a lei. O discurso 

da psicanálise mostra que as ações humanas são constituídas pelo desejo. A psicanálise nos 

 

                                                 
12 FOUCAULT. Op.ci, 1999, p. 517. 

 



67 
 

ensina que o sujeito é marcado pela falta, que a completude é da ordem do imaginário. Freud 

procurou mostrar isso ao decifrar os sonhos, os atos falhos e os lapsos de linguagem. A este 

respeito, Foucault afirma que quando a linguagem se exterioriza, desfazendo-se dessa rede de 

significados fornecidos pela representação em seu aprisionamento, a morte reina absoluta e 

isso vai resultar na experiência da loucura, num “pensamento do fora”. A loucura não é mais 

entendida como desrazão, mas como incapacidade de responder pela existência. É 

reconhecida pela psicanálise como lugar do não-dito, do não-visível, onde ninguém quer 

chegar ou ficar, mas onde finalmente a psicanálise pôde se encontrar. Além disso, a 

psicanálise não fez do homem um objeto de saber, pois nada lhe seria mais estranho do que 

uma ciência do homem, como sinaliza o filósofo. 

A psicanálise abre espaço para uma nova forma de pensar a subjetividade, uma 

virada da episteme em que ainda estamos. Fora do campo representacional, a análise busca 

mostrar ao sujeito a verdade daquilo que lhe escapa e que o imobiliza numa compulsão à 

repetição, à inércia e à destrutividade. O inconsciente é estruturado como linguagem, ele 

funciona como linguagem estruturada. O estatuto da linguagem como fundante do sujeito, o 

sujeito do inconsciente. O que existem são estruturas e normas independentes da vontade 

humana. Freud mostra-nos que são as doenças que falam, a análise é o método para entender a 

verdade do que dizem. A tarefa da psicanálise não é o de restabelecer a relação entre o sujeito 

e a realidade, mas o de expor a verdade do inconsciente. É a linguagem que fala, mas 

explicitamente é a fala do outro que, deslocada, fala.13 O sujeito não está no centro, ele está 

originalmente descentrado. Essa história de um sujeito autônomo e consciente é ilusória. O 

sujeito não tem o script de sua história. De um lado, temos o sujeito do inconsciente, da falta, 

do vazio, negativado e no desamparo ontológico, numa busca incessante de sentido. De outro, 

o sujeito psicológico, positivado com identidade, o eu como instância de alienação. É somente 

na relação com o outro, na exterioridade, que o sujeito constitui-se. 

Joel Birman, em Entre cuidado e saber de si, afirma que Foucault ao longo de seu 

percurso teórico travou um diálogo permanente com a psicanálise. Em As palavras e as 

coisas, essa interlocução esteve presente com o anúncio da morte do homem e sua correlação 

com o nascimento das ciências humanas na Modernidade. Foucault inscreve seu pensamento 

em contraposição à tradição metafísica do sujeito e procura desconstruir a idéia de um sujeito 

racional, autodeterminado e livre. Uma desconstituição de evidências, de certezas, de 

seguranças dadas por Descartes com seu cogito e Hegel com seu saber absoluto que a filosofia 

 

                                                 
13 A esse respeito ver FOUCAULT. Op. cit. 2002, p. XXXVII. 

 



68 
 

permaneceu presa nas teias da racionalidade. Escolhe estrategicamente a psicanálise como 

“desaguadouro” teórico para essa tarefa.14

O fim da metafísica operada pelo descentramento do sujeito estabelece a necessidade 

de não se pensar mais do mesmo modo. Acredita que permanecer nesse terreno não é mais 

possível. Como Nietzsche e Heidegger fizeram uma crítica radical ao sujeito da modernidade 

e atacaram as bases de um pensamento humanista, Foucault foi inspirado a fazer o mesmo. 

Busca construir uma filosofia que possa remeter para novas formas de pensar a subjetividade, 

a verdade e o conhecimento. A arqueologia, a genealogia e a estética da existência, a seu 

modo, seriam a melhor maneira de desmantelar e mostrar essas problemáticas. Quando 

dissolveram a unidade do sujeito e retiram-no da terra firme da totalidade do sistema, 

Foucault mostrou que a subjetividade se dá como mero efeito ou resultado de jogos de 

verdade presentes em nossa sociedade. Ele retira a grandiosidade do sujeito e faz aparecer os 

assujeitamentos, as vigilâncias, as punições, os adestramentos, os castigos, os controles, o 

saber-poder aos quais estamos submetidos. 

Foucault está consciente de que Jacques Lacan, Lévi-Strauss e Georges Dumézil têm 

uma importância capital na discussão da problemática das ciências humanas. Essas são as três 

principais orientações de seu pensamento. Desde que a psicanálise, a lingüística e a etnologia 

ousaram dissolver o sujeito, retirando-o do campo das certezas eternas, da verdade absoluta, 

somos obrigados a abandonar a idéia de uma totalidade. Nessa perspectiva, as filosofias anti-

históricistas e anti-humanistas, como o estruturalismo de Lévi-Strauss e a arqueologia de 

Michel Foucault, visualizaram e levantaram a tese do desaparecimento do sujeito. Não existe 

uma lei que estabeleça o progresso na história humana, o que existem são regras que indicam 

as diversas configurações nas quais o homem encontra-se. 

 

 

3.4 SUJEITO TRANSCENDENTAL VERSUS SUJEITO EMPÍRICO 

 

A tese proposta aqui por Foucault sugere que as ciências humanas sejam uma 

invenção da modernidade que produz uma duplicidade entre empírico e o transcendental, o 

homem e a natureza, a razão e a desrazão e tantas outras cisões. Esse homem, ser de 

produção, vivo e falante, possui temporalidade e finitude. A crítica de Foucault à 

Modernidade tem como objetivo a análise da constituição das ciências humanas enquanto 

 

                                                 
14 Cf. BIRMAN, Op. cit. 2000, p.23. 

 



69 
 

saber constituído. Como explicar que são possíveis tantas objetivações e subjetivações? Essa 

reduplicação das ciências empíricas que caracteriza as ciências humanas está explicitada 

através dos modelos representacionais que evidenciam como a representação é um fenômeno 

de ordem empírica e objeto de saber na Modernidade. É desse modo que a psicologia tenta 

reunir aquilo que a Modernidade tentou dividir—sujeito empírico e o sujeito transcendental 

ou epistêmico. A psicologia, com seu campo disperso, heterogêneo e complexo, obriga seus 

teóricos a conviverem com conceitos tão diversos. 

Foucault descreve essas cisões produzidas pela modernidade em As palavras e as 

coisas. Também descreve a constituição do homem como objeto empírico pela biologia 

(vida), economia (trabalho) e filologia (linguagem). Segundo ele, o homem empírico é 

transformado em sujeito transcendental pelas filosofias antropológicas (positivismo, 

fenomenologia e dialética). As ciências humanas reduplicaram o empírico e o transcendental 

quando tomaram como objetos de estudo a vida, o trabalho e a linguagem. Dessa forma, o 

homem é constituído pelas ciências humanas como objeto empírico e sujeito transcendental 

pelas filosofias antropológicas. As ciências humanas, ao falar de um homem duplicado, 

acabam por produzi-lo, inventá-lo. Aqui há um problema: como produzir um homem que 

desde sempre esteve lá e que é ao mesmo tempo sujeito e objeto desse conhecimento? Nas 

ciências humanas, a estratégia é objetivar esse sujeito, um sujeito preexistente, já reconhecido. 

Para Kant, o sujeito do conhecimento verdadeiro não é o sujeito concreto, 

psicológico, situado histórico e culturalmente, mas transcendental. Portanto, este sujeito 

aparece no lugar da razão, supera e transcende o psicológico, sempre as mais variadas 

influências do meio e da cultura. Contudo, essa superação do sujeito psicológico não é um 

esforço para ele se desligar da esfera do eu, mas para atingir o objeto. Isto não significa dizer 

que o conhecimento seja arbitrado pelo sujeito empírico ou psicológico.  

Sujeitos empírico e transcendental impedem a interferência da subjetividade. Sujeito 

transcendental é o sujeito que alcança o conhecimento científico, porque expulsa os afetos e 

enfatiza a razão. Há um lugar privilegiado do empírico e do transcendental. Por isso, nada 

mais pertinente do que questionar o modo como as ciências humanas constituíram-se. Mas 

conhecer não é apenas representar e as representações não são as únicas formas de 

conhecimento. Isso faz com que Foucault realize uma análise da problemática da 

representação no campo das ciências humanas. Sua análise volta-se para a concepção de 

homem presente nas ciências humanas. 

 

 
 



70 
 

CONCLUSÃO 

 

 

Foucault foi chamado de estruturalista, positivista, formalista por ter construído suas 

teses baseadas em estruturas fechadas, sem sujeito. Sua filosofia fala de experiências-limite, 

relações saber-poder, mecanismos de controle, vigilância e punição, sem que o sujeito possa 

escapar, nem esboçar resistência, pois são invisíveis. Por outro lado, o mesmo filósofo que se 

mostra pessimista e cético nos convoca a pensar nos discursos e práticas contra os loucos, os 

doentes, os operários, os presos. Enfim, sua preocupação volta-se para todos aqueles que são 

marginalizados e considerados desviantes dos padrões estabelecidos pela sociedade. Filósofo 

combativo, que se engajou em defesa das minorias, entendeu a filosofia como tarefa de pensar 

o presente, de ‘pensar diferentemente do que se pensava’. Gostava de ser chamado de 

‘pirotécnico’ por acreditar que seus textos deveriam ser usados como caixas de ferramentas, 

de embate, de luta, de descaminhos.  

Todo seu percurso teórico permeia-se por eventos que denunciam os processos de 

subjetivação e objetivação que o indivíduo vem passando ao longo do tempo. A aposta 

filosófica na tese da morte do homem nas últimas páginas de As palavras e as coisas rendeu-

lhe muitas críticas e elogios. Foucault parecia reunir contra si todas as insatisfações de uma 

época entre estruturalistas, existencialistas e marxistas. Muitas dessas críticas eram 

endereçadas à rejeição da história. Queria que suas teses pudessem destruir as velhas histórias 

contínuas, lineares, universais e absolutas construídas pela tradição filosófica. Totalmente 

avesso a essas histórias, suas pesquisas vão de encontro a todas as filosofias do sujeito que 

insistem em fazer do sujeito uma consciência livre, autodeterminada. 

Foucault não reconhece as certezas imediatas e as verdades absolutas. As categorias 

de sujeito e de verdade são substituídas por subjetivação e tecnologias de si. Os sujeitos 

foucaultianos estão assujeitados pelas relações de forças que foram desenvolvidas e 

articuladas no interior do corpo social. Eles são meramente um resultado ou efeito das 

histórias que foram tramadas no decorrer da história. Os verdadeiros ‘sujeitos’ foram  

produzidos pelas relações de saber-poder. Por isso mesmo seus escritos denunciam os 

mecanismos de exclusão (História da loucura), de assujeitamento (As palavras e as coisas), 

de vigilância e punição (Vigiar e punir) e de adestramento e disciplina (A vontade saber) que 

nossa cultura instaura. Hospícios, escolas, fábricas, prisões são exemplos. Não admite 

qualquer apaziguamento nem dogmatismo. Por isso, é chamado de anti-historicista. Um 

 
 



71 
 

absurdo, já que sua pesquisa está sempre direcionada às rupturas dos acontecimentos, à 

emergência do novo presente na história. 

Para cada uma das fases de sua pesquisa, o sujeito é uma questão central, foco de 

suas análises. No início, o sujeito era tido como incapaz de responder por sua existência. Em 

seguida, o sujeito do conhecimento tornou-se objeto das ciências humanas na Modernidade. 

Por fim, o sujeito ético que se constituiu através de tecnologias de si e governamentabilidade, 

mecanismos de poder concebidos para administrar a vida dos indivíduos. Num primeiro 

momento, descreve em que solo epistêmico se constituíram as ciências humanas como saberes 

que apareceram e se transformaram na história do pensamento ocidental,. 

Foucault, em As palavras e as coisas, descreve a reordenação epistêmica que ocorreu 

na cultura ocidental na virada do século XVIII para o início do século XIX. A arqueologia 

traça uma história que percorre do século XVII ao XIX e descobre uma defasagem essencial 

nos acontecimentos num dado momento, o que modificou completamente o campo 

epistemológico e suas práticas nesse período. Seus estudos demarcam os discursos das 

epistemes que servem para organizar os deslocamentos presentes desde o Renascimento até a 

Modernidade. 

A leitura de Jorge Luís Borges motiva-o a pensar na “impossibilidade de pensar”, 

presente na “enciclopédia chinesa” e leva-o a escrever sua obra. Também utiliza outras, Dom 

Quixote, de Cervantes, e o quadro Las Meninas, de Velázquez, e dar um destaque especial à 

Idade clássica, reconhecida como a era da representação. Esta fundamenta a episteme e 

desaparece quando há um novo rearranjo no campo epistêmico. Descartes é também escolhido 

por se afastar das similitudes presentes no Renascimento. Analisa a gramática, a história 

natural e a história das riquezas em oposição às empiricidades, à linguagem, à vida e ao 

trabalho. Observa que a linguagem foi convertida em objeto de saber. Tal deslocamento 

remete-nos a uma fase de transição entre a época clássica e a moderna. Vida, trabalho e 

linguagem são nomeados por Foucault como quase transcendentais, já que não conseguem 

romper com o espaço da representação. É por isso que essas mudanças não se caracterizaram 

pelo aspecto revolucionário, mas por uma nova condição de possibilidade de conhecimento.  

Por outro lado, aponta que desaparecimento do homem implica no reaparecimento da 

linguagem. Ou seja, duas reações a esse processo de objetividade é o super-homem 

nietzschiano e a literatura de Blanchot, Bataille e Artaud como saída dessa linguagem formal, 

diferentemente de um conhecimento não sistematizado da literatura. 

 
 



72 
 

Em As palavras e as coisas, mostra a preocupação com os duplos que foram 

estabelecidos na modernidade. O empírico e o transcendental, o cogito e o impensado, o recuo 

e o retorno da linguagem, o discurso e o ser do homem, objetivo e subjetivo, interioridade e 

exterioridade, natureza e homem. O impacto de suas formulações sobre o sujeito fora 

importante para dissolver essa idéia do sujeito como fundante do conhecimento e ao mesmo 

tempo objeto. Foucault recusa todos esses pares opostos, afastando-se da dialética hegeliana. 

É bem verdade que abandonar o paradigma do sujeito da modernidade constitui o projeto 

filosófico dele.  

Recusa todo tipo de filosofia que encontra no homem um fundamento de todas as 

coisas. O homem como ser pensante, essência permanente, um ser considerado 

autodeterminado, consciente e livre é da ordem da ilusão, da imaginação. Verdades e valores 

instaurados pela tradição. Avesso a totalidades, a universalidades e a continuidades, suas 

histórias são descontínuas e desconstrõem esse modelo de sujeito cartesiano, transcendental, 

psicológico e dialético. Tanto para Nietzsche, Heidegger e Foucault não há um sistema único, 

uma interpretação exaustiva do ser, como pensava Hegel. Nada de interpretação, nada de 

subjetividade. O que permanece no lugar é sempre transitório, plural, descontínuo e disperso. 

Fora do reino da metafísica, o homem não tem essência, nem fundamento, nem é 

detentor de uma vontade e uma verdade absoluta, longe disso, ele não passa de um efeito das 

relações de poder. Sem sujeitos, sem autores, são essas as histórias descritas por Focault. Sem 

nenhuma soberania, os homens encontram-se dilacerados pelas tecnologias de estratégias de 

produção de sujeitos. Na realidade, o homem é uma invenção recente que a arqueologia 

mostrou. A subjetividade seria resultado e efeito de um jogo de forças que regem nossos 

pensamentos.  

Vivemos sem o peso da tradição, mas com a responsabilidade da existência sem 

nenhuma segurança, o homem no reconhecimento de sua finitude, cada vez mais busca 

ultrapasssar seus limites. Na cultura do narcisismo e na sociedade do espetáculo, como nos 

lembra Guy Debord, o que vale é o mostra-se, aparecer, o que importa é o espetáculo. A 

vitória do capital impõe uma lógica de mercado onde o outro é concebido apenas como objeto 

de prazer e fonte de satisfação. O individualismo exacerbado, o imperativo de ir sempre mais 

além e o desejo humano que desqualifica e aniquila o outro. A diluição do outro torna a vida 

coletiva cada vez mais impossível. O individualismo sustenta a cultura do narcisismo e do 

espetáculo. Isso equivale a dizer que a pessoa passa a ser um bem como os outros bens, uma 

coisa a ser manipulada sem nenhum critério ético.  

 
 



73 
 

Se nos perguntarmos, então, em tempo de crise como a nossa, o que terá de atual em 

um filósofo que marcou o desenvolvimento da filosofia com questões que a tradição 

considerou clássicas, poderíamos responder que é, precisamente, por sua preocupação com a 

questão da subjetividade.  Portanto, a nossa pergunta inicial se resta espaço para o sujeito é 

negativa. No momento, existe pouco espaço para o sujeito com seus projetos, já que estamos 

mergulhados num processo de massificação e objetivação. Nesse cenário é a própria 

existência do sujeito que se torna problemática. À filosofia compete questionar o que somos 

hoje e o que estamos fazendo de nós mesmos. Enfim, isso é uma outra história que queremos 

pensar em outro momento. 

 

 
 



74 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 
 
BIRMAN, Joel. Do sujeito às formas de subjetivação. Revista Extensão, Belo Horizonte, v.11, 
n. 36, ago./dez. 2001. 
 
___. Entre cuidado e saber de si: sobre Foucault e a psicanálise. Rio de Janeiro: Relume 
Dumará, 2000. 
 
CALVET, T, M. Da arqueologia do saber ao ensaio filosófico: a problemática de uma 
ontologia do presente em Foucault. Revista Síntese, Belo Horizonte, n. 40, 1997. 
 
CANGUILEM, Georges. Mort de l’homme ou épuisement du cogito. Critique, n. 242, juil 
1967. 
 
CARDOSO, Irene de Arruda Ribeiro. Foucault e a noção de acontecimento. Revista Tempo 
Social, USP, São Paulo, 7 (1-2), out. 1995. 
 
DELEUZE, G. Em que se pode reconhecer o estruturalismo? In: CHATELET, F. (org). 
História da filosofia: idéias, doutrinas. Vol.8. Rio de Janeiro: Zahar, 1982. 
 
DOSSE, François. História do estruturalismo. São Paulo: Editora da Universidade Estadual 
de Campinas, 1994. 
 
DROIT, Roger-Pol. Michel Foucault: entrevistas. São Paulo: Graal, 2006. 
 
ERIBON, Didier. Foucault: uma biografia. São Paulo: Cia. das Letras, 1990. 
 
ERIZIRIK, Marisa Faermann. Michel Foucault: um pensado do pensador. Rio Grande do Sul: 
Unijuí, 2005. 
 
FONSECA, Márcio Alves. Michel Foucault e a constituição do sujeito. São Paulo: EDUC, 
2003. 
 
FOUCAULT, Michel. Doença mental e psicologia. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1975. 
 
___. História da loucura. São Paulo: Perspectiva, 1972. 
 
___. As palavras e as coisas. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 
 
___. A arqueologia do saber. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2004. 
 
___. O que é um autor. 6. ed. Lisboa: Passagens, 2006. 
 
___. Os anormais. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1997. 
 
___.  Microfísica do poder. Rio de Janeiro: Graal, 1979. 
 

 
 



75 
 

___. A problematização do sujeito: psicologia, psiquiatria e psicanálise. 2. ed. Rio de Janeiro: 
Forense Universitária, 2002. 
 
___. Arqueologia das ciências dos sistemas de pensamento. 2 ed. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 2005. 
 
___. A hermenêutica do sujeito. São Paulo: Martins Fontes, 2004. 
 
GARCIA, C. Foucault e a antipsiquiatria. Revista Extensão, Belo Horizonte, v.2, n.1, fev. 
1992. 
 
GROS, Frèderic (org.). Foucault: a coragem da verdade. São Paulo: Parábola, 2004. 
 
___. Foucault e a questão do quem somos nós? Revista Tempo Social, São Paulo, v. 7, n. 1-2, 
out,1995. 
 
HABERMAS, Jürgen. O discurso filosófico da modernidade. São Paulo: Martins Fontes, 
2000. 
 
HEIDEGGER, Martin. Carta sobre o humanismo. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1995. 
 
KREMER-MARIETTI, Angèle. Introdução ao pensamento de Michel Foucault. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar, 1977. 
 
MACHADO, Roberto. Foucault, a filosofia e a literatura. 2ed. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 
2001. 
 
MUCHAIL, Salma Tannus. A trajetória teórica de Michel Foucault. Revista Extensão, Belo 
Horizonte, v. 2, n. 1, fev. 1992. 
 
___. Foucault, simplesmente: textos reunidos. São Paulo: Loyola, 2004. 
 
___. Apontamentos sobre uma leitura estética de Foucault. Revista Ciências Humanas, v.4, n 
1/2, jan./dez. 1993. 
 
PETERS, Michel. Pós- estruturalismo e filosofia da diferença. Belo Horizonte: Autêntica, 
2000. 
 
SOARES, Luís Eduardo. O lugar do sofrimento humano no pensamento político moderno, 
Revista Síntese, n. 61, v. 20, abr-jun, 1993. 
 
SOUZA, Sandra Coelho de. A ética de Michel Foucault: a verdade, o sujeito, a experiência. 
Belém: Cejup, 2000. 
 
TERNES, José. Michel Foucault e a idade do homem. Goiânia: UCG, 1998. 
 
___. Michel Foucault e o nascimento da modernidade. Revista Tempo Social, São Paulo, v.7, 
n. 1/2, out. 1995. 

 
 



76 
 

 

 
 
 

 
 


