
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO - UFPE

ANA MARIA CABRAL GOMES CARNEIRO

A LINGUAGEM E O OUTRO NA FENOMENOLOGIA DO ESPÍRITO:

A IMPORTÂNCIA DA LINGUAGEM NA CONSTITUIÇÃO DO SUJEITO EM HEGEL

Recife, PE
2007



ANA MARIA CABRAL GOMES CARNEIRO

A LINGUAGEM E O OUTRO NA FENOMENOLOGIA DO ESPÍRITO:

A IMPORTÂNCIA DA LINGUAGEM NA CONSTITUIÇÃO DO SUJEITO EM HEGEL

Dissertação apresentada à Universidade 

Federal de Pernambuco, como requisito 

parcial  para  a  obtenção  do  título  de 

Mestre em Filosofia, junto ao Programa 

de Pós-Graduação em Filosofia.

Orientador:  Prof.  Dr.  Alfredo  de 

Oliveira Moraes.

Recife, PE
2007

2



3



4



In Memorian

A  Maria  do  Carmo  Gomes  Carneiro,  sogra, 
amiga e brilhante mulher.

5



Devido este trabalho aos meus pais que me fizeram 
compreender que amar é dar o que não se tem.
A Carlos, companheiro de todas as horas, com o qual 
compartilhamo amor, amizade, sonho e caminho.
Aos meus filhos,  Wagner, Vandré,  Carla e Clarissa, 
por me fazerem acreditar  no amor incondicionado e 
por serem as pessoas que são, me fazem acreditar num 
mundo melhor.
A todos os meus familiares e amigos que com carinho 
me apoiaram nessa jornada.

6



Agradeço ao Prof.  Dr.  Alfredo de Oliveira  Moraes, 
por  sua  orientação  e  apoio,  exemplo  que  nos  faz 
acreditar na integridade e na capacidade humana.
Agradeço, com muito carinho, a Pe. Paulo Meneses, 
por seu interesse e paciência. A todos os Professores 
que integram o Departamento de Filosofia da UFPE, 
com os  quais  compartilho  os  resultados  ao  término 
desses dois anos de estudo. Aos integrantes do grupo 
de  estudo  de  Hegel  coordenado  pelo  professor 
orientador, bem como o grupo de Hegel coordenado 
por Pe. Paulo Meneses. Carinhosamente e muito grata 
a Candice Nobre, bem como aos colegas do mestrado 
e  funcionários  do  Programa  de  Pós-Graduação  em 
Filosofia.

7



RESUMO

O presente trabalho tem como objetivo responder, com Hegel, à pergunta: “qual a 

importância da linguagem na constituição do sujeito em Hegel”? Para tanto, utiliza-se da 

Fenomenologia do Espírito, obra na qual o filósofo magistralmente apresenta o seu sistema 

completamente atrelado a sua concepção do absoluto como substância que é sujeito, que é 

espírito. Com isto, demonstra que o que é verdadeiro é o todo, é movimento dialético em 

direção ao conceito,  por conseguinte,  a linguagem, surge como inerente  ao movimento 

interior e necessário do todo.

Chega-se à conclusão de que Hegel ao instituir a lógica dialética, não só mudou a 

configuração da linguagem como também a concepção de mundo, baseado agora numa 

razão ampliada, onde o espírito emerge como potência estruturadora, tendo na linguagem a 

sua maior  expressão.  O pensamento hegeliano apresenta-se assim, como uma excelente 

fonte  de  inspiração  e  compreensão  da  realidade  possibilitando-nos  sair  do pensamento 

pensado para a riqueza do pensamento pensante.

Palavras-chaves: Fenomenologia; Espírito; Linguagem; Suprassumir; Constituição

8



ABSTRACT

The present  work  has  as  purpose  to  answer,  based  on  Hegel,  to  the  following 

question: “which is the importance of the language in the constitution of the citizen in 

Hegel”? For this, we used his book intitled Phenomenology of the Spirit,  in which the 

philosopher skillfully presents his system completely related with his conception of the 

absolute as a substance that is subject that is spirit. With this Hegel demonstrates that the 

subject is the whole, is a dialectic movement in direction to the concept. Therefore, the 

language, appears as inherent to the interior and necessary movement of the whole.

It concludes that Hegel, when instituting the logical dialectic, not only changed the 

configuration of the language as well as the conception of world based now on an extended 

reason, where the spirit emerges as power that structuralizes having in the language its 

bigger  expression.  The  Hegelian  thought  presents  itself  as  an  excellent  source  of 

inspiration and understanding of the reality becoming possible because it allows us to leave 

the proverty of the thought for the wealth of the thougnt that thisks itself.

Key-words: Phenomenology; Spirit; Language; “Aufheben”; Constitution

9



SUMÁRIO

Introdução ........................................................................................................................ 09

I - Situando Hegel - O Prefácio revela o filósofo............................................................ 25

II - As Figuras da Fenomenologia: da consciência à consciência-de-si........................ 40

III - O Sujeito, o Outro e o Si........................................................................................... 53

IV - O Espírito alienado de si mesmo - As mediações da linguagem na suprassunção
do sujeito em Espírito....................................................................................................... 72

Conclusão........................................................................................................................... 87

Referências Bibliográficas................................................................................................ 93

10



Introdução

Esta dissertação tem como tema A Linguagem e o Outro na  Fenomenologia do 

Espírito: a importância da linguagem na constituição do sujeito em Hegel. Nossa pesquisa 

visa encontrar, nesta temática, subsídios para responder e articular a seguinte questão: Qual 

a importância da linguagem na construção dialética que constitui o sujeito em Hegel? Visto 

que  foi  nesta  construção  que percebemos  Hegel  conceber  uma estreita  relação  entre  a 

Linguagem e o Outro.

Como fio condutor para o seu desenvolvimento, iniciamos com a apresentação do 

filósofo e do seu sistema, através do Prefácio da Fenomenologia do Espírito1. Em seguida, 

tomaremos como base os três primeiros capítulos que constituem a primeira parte desta 

obra, intitulados: Consciência; A verdade da Certeza de Si mesmo e, por último, o Espírito 

Alienado parte B/1.

Não  obstante,  quando  se  trata  de  perguntas  que  concernem  ao  pensamento  de 

Hegel, deve-se sempre levar em consideração as relações com a totalidade do seu sistema. 

Por  isso,  pareceu-nos  imprescindível,  para  a  solução  da  tarefa  proposta,  uma  atitude 

metodológica a qual buscasse, primeiramente, delimitar e contextualizar o pensamento do 

filósofo para, assim poder apreender a significação da linguagem no interior das complexas 

1Em todas as referências à Fenomenologia do Espírito de Hegel utilizarei a tradução brasileira elaborada por 
Paulo Meneses: HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Fenomenologia do Espírito. Trad. Paulo Meneses. 7. ed. 
rev.  Petrópolis, RJ: Vozes : Bragança Paulista: USF, 2002; bem como a tradução elaborada por Cláudio 
Henrique  de  Lima  Vaz:  HEGEL,  Georg  Wilhelm Friedrich.  Fenomenologia  do  Espírito.  Trad.  Cláudio 
Henrique de Lima Vaz. In: Os Pensadores. São Paulo: Nova Cultural, 1996. p.291-373. A partir desse ponto 
em toda a nota de rodapé que remete à  Fenomenologia,  no que se refere ao uso da primeira tradução, a 
apresentará,  de modo abreviado, como ‘F. E.’, seguida pelo número da página.  Já a respeito da segunda 
tradução, será então apresentada por ‘F. E. (Os Pensadores)’, igualmente seguida pelo número da página. E 
no  corpo  do  texto  como  Fenomenologia  do  Espírito.  Acrescentamos  ainda  que  todas  as  citações  da 
Fenomenologia do Espírito os destaques, em itálico, são do autor. 



relações  dialéticas  entre  o Outro e o sujeito  da consciência.  Para isso,  tomamos  como 
principal referência a sua obra  Fenomenologia do Espírito,   pelo fato de que foi,  nesta 
obra, que Hegel, de uma forma primorosa, articulou dialeticamente as relações e conceitos 
envolvidos na constituição do sujeito frente ao estatuto espiritual da cultura, mostrando a 
importante função da linguagem em seu movimento de exteriorização e interiorização, ou 
seja, como aquilo que ao mesmo tempo permite o movimento de alienação e da extrusão na 
relação dialética do sujeito com o mundo.

O tema da Fenomenologia do Espírito contempla a relação da consciência com o 
seu  objetivo,  constituindo  um  sujeito  do  saber.  Não  obstante,  esta  relação  é  ativa  e 
transformadora, expondo que a consciência na medida em que vai conhecendo os objetos, 
vai  também  conhecendo  a  si  mesma.  Isto  implica  que  progresso  no  conhecimento  é 
progresso no conhecimento-de-si, por isso, o conceito de sujeito em Hegel remete ao agir, 
ao desenvolvimento do espírito, e, por conseguinte, do eu.

O título da obra é sintomático:  Fenomenologia: Hegel o interpreta no sentido de 
ciência da experiência  da consciência.  O fenômeno,  o  que se mostra,  é  aqui a 
experiência  da  consciência  em  sua  imensa  diversidade:  experiência  sensível, 
intelectual,  pessoal  e  inter-pessoal,  científica,  moral,  estética,  religiosa,  etc.  O 
conteúdo da Fenomenologia não se reduz, pois, ao que normalmente entendemos 
por << fato de consciência>>, senão que abarca tudo o que o homem na história 
sentiu, viveu, experimentou, pensou e fez.2 

Podemos dizer que o saber do objeto e o saber de si mesmo são para consciência o 

seu conteúdo, a sua essência, agora enriquecida em sua substância que se transforma em 

produto de sua própria atividade.

Segundo Hyppolite:

A Fenomenologia do Espírito se propõe uma dupla tarefa. Por uma parte, levar a 
consciência  ingênua  até  o  saber  filosófico  e,  por  outra,  obrigar  a  consciência 
singular a sair de seu pretendido isolamento, de seu ser para si exclusivo, e elevá-
la a categoria de espírito.3

Nesta categoria, em seu momento individual, “é uma determinação ainda abstrata 
que constitui a Coisa mesma, é só a essência espiritual. [...] de fato esta consciência difere 
ainda da substância como algo singular”.4 Mas, considerada do lado da substância, é a 
2COLOMER, Eusebi. El Pensamiento Alemán de Kant a Heidegger, Barcelona: Editorial Herder, 1986. t. II, 
p.203. (Grifo do autor).
3HYPPOLITE, Jean.  Génesis y Estructura de la <<Fenomenologia Del Espíritu>> de Hegel.  Barcelona: 
Ediciones Península, 1974. p.291.
4F.E. p.304.

10



essência  espiritual  em-si e para-se essente  que ainda não é a consciência-de-si mesma. 
“Entretanto,  a  essência  em-si-e-para-si-essente,  que ao mesmo tempo  é para  si  efetiva 
como  consciência,  e  que  se  representa  a  si  mesma  para  si,  é  o  espírito”.5 O  que  a 
consciência vai apreender é que o “espírito é a  substância e a essência universal, igual a 
sim mesma e permanente o inabalável e irredutível fundamento e ponto de partida do agir 
de todos, seu fim e sua meta, como [também] o Em-si pensando de toda a consciência-de-
si”.6

O  texto  que  se  segue  foi  escrito  a  partir,  basicamente,  de  um  trabalho  de 
garimpagem na referida obra a fim de entendermos, ao longo do seu percurso, a função e a 
importância da linguagem neste movimento de constituição do sujeito ou da consciência. 
   

Na Fenomenologia do Espírito Hegel não trata da Filosofia da linguagem 
propriamente  dita.  Isto  não  deve  ser  invocado  contra  ele,  porque  as 
passagens que a consagram, mostram muito bem toda a importância que 
Hegel  atribuía a linguagem o que nos permite dizer  que para  Hegel  a 
língua era o Espírito realizado; a evolução do espírito se encarnava e se 
traduzia na evolução da língua; o espírito era incompreensível fora dela, e 
o pensamento era impossível fora da palavra.7

Os resultados obtidos, com este trabalho de garimpagem na  Fenomenologia do Espírito, 
nos mostraram ao longo do nosso avanço, em seus momentos e figuras que, apesar de 
Hegel não ter dedicado nenhum capítulo ou texto no qual a linguagem apareça como tema 
central,  é  fascinanete  a  maneira  como  ela  surge  nesta  obra  como  parte  inerente  do 
movimento e do desdobramento dialético, se desvelando enquanto existência no Espírito. 
Sendo assim, à medida que avançamos na nossa leitura adquirimos um conhecimento novo 
e sobretudo uma nova revelação do sentido.

Como bem diz Lima Vaz:

Nascendo no solo da linguagem, é dele que a imensa árvore do sentido, sob a qual 
a existência humana se abriga para preservar-se como existência segundo a razão, 
recebe  continuamente  seiva  e  força  de  crescimento.  Se há,  pois,  uma crise  do 
sentido  ela  é  necessariamente  reflexo  de  uma  crise  da  linguagem  “ambas” 
constituem um evento de cultura e solicitam, portanto, atenção do filósofo, vindo a 
encontrar  na  reflexão  filosófica  um  instrumento  privilegiado  de  análise  e 
interpretação.8

Da certeza sensível até o saber absoluto a linguagem, na sua relação intrínseca com 
o  pensar,  expressa  a  mobilidade  do  desenvolvimento  do  Espírito.  O  sentido  como 
significação pertence à linguagem e não pode ser confundido com o sentido sensível. Na 
5F. E. p.304.
6F. E. p.305.
7KOYRÉ, Alexandre. Études d’histoire de la pensée philosophique. Paris: Gallimard, (ANO). p.200.
8VAZ, Cláudio Henrique de Lima. Escritos de Filosofia III: Filosofia e Cultura. São Paulo: Edições Loyola, 
1997. p.172.

11



Fenomenologia do Espírito,  a partir da certeza sensível,  veremos que as determinações 
lógicas correspondem aos anseios da linguagem, ou seja, a consciência vai se apropriando 
cada vez mais da linguagem e, com esta, vai evoluindo na medida em que é com sua ajuda 
e  mediação  que nega,  conserva  e  eleva  cada  figura  e  momento.  De fato,  a  linguagem 
mostra-se  cada  vez  mais  importante,  tornando-se  mais  complexa  em  cada  etapa  da 
constituição  do  sujeito  em seu  papel  de  mediadora  e  na  sua  função  de  apreensão  da 
realidade.

A  Fenomenologia do Espírito  é inédita  por ser,  ao mesmo tempo,  linguagem e 
processo,  levando-nos,  com  isso,  a  acompanhar  as  comoções  da  consciência  em  sua 
constituição enquanto sujeito.

Segundo Alfredo Moraes:

Não  é  sem  razão  que  o  sujeito  da  linguagem  tem  se  constituído  na  tradição 
filosófica, tanto quanto o lugar, por excelência, no qual se dá a manifestação do 
ser, como quanto o caminho ontológico da mediação lógica, o que significa lugar 
de manifestação e comunicação do ser e lugar de constituição de uma reflexão no 
qual a linguagem busca falar ela mesma.

 

Portanto,  a  necessidade  da  linguagem  cresce  na  medida  em que  o  eu  segue  a 
consciência  em  seus  desdobramentos  no  caminho  que  passa  por  todas  as  formas  de 
retração entre a consciência e o objeto até sua preparação para fazer ciência.  Inclusive, 
Hegel, através da sua invenção dialética e redefinição ou reconstrução de novas palavras, 
aponta sua posição contrária de fazer filosofia utilizando-se de uma linguagem comum.

Para Hegel é na ambiguidade da linguagem que ele encontra as contradições que o 
pensamento  formal  refuta,  mas que,  no entanto,  servem de núcleo para o exercício do 
pensamento especulativo, do Espírito ou da razão encarnados na língua.

“O fato de no sistema de Hegel faltar uma filosofia da linguagem organicamente 
relacionada não provém nem de um relaxamento, nem de um desprezo pela pergunta, mas 
é condicionada pela própria coisa”.10 Se a verdade é o todo, nada pode ser tomado de modo 
hipostasiado,  portando,  a  linguagem,  somente  pode  ser  adequadamente  apreendida  no 
movimento  interior  e necessário  do todo. A linguagem e a  dialética  estão estritamente 
ligadas, considerando que a dialética é a vida imanente da linguagem e é na linguagem que 
a mesma encontra o seu elemento.

Seguindo estas referências não perdemos de vista as duas dialéticas dominantes no 
texto: a primeira - o para nós- relacionada àqueles que já alcançaram a condição de 
9MORAES, Alfredo de Oliveira. Linguagem e Metafísica. Texto inédito. Gentimente cedido pelo autor.
10LAUENER, Henri. A Linguagem na Filosofia de Hegel: com consideração especial da Estética. Trad. Paulo 
Rudi Schnneider. Ijuí: Unijuí, 2004. p.12.

12



filósofos,  provocando  e  dando  nexo  interno  ao  texto.  A  segunda  trata  do  próprio 
movimento  da  experiência  que  constitui  a  consciência.  “A Fenomenologia  entrelaça  o 
despertar  primeiro  da consciência,  que fez sua aprendizagem,  e  o  segundo movimento 
dessa  mesma  consciência  que,  regressando  a  si,  se  eleva  como  que  a  uma  segunda 
potência”.11

Certamente, para que pudéssemos obter as condições necessárias para encontrar no 
texto o sentido de nossa pesquisa, partimos da orientação de que era preciso percorrer toda 
a  Fenomenologia do Espírito  vivenciando cada momento e figura,  buscando a vida do 
conceito que, só de modo concreto, podia ser conhecido.

De acordo com Hartmann:

Ao  pensamento  preguiçoso  e  passivo,  que  não  se  encarrega  de  semelhante 
trabalho, o conceito mostrar-lhe-á o seu eterno rosto de esfinge. O texto dialético 
constituirá para ele uma série de sinais enigmáticos sem sentido. Ouvirá palavras 
muito  conhecidas;  mas  sentirá  que  dizem  qualquer  coisa  de  estranho  e  não 
entenderá o que elas dizem. Todavia a chave do enigma não reside no sentido 
oculto dos sinais,  mas antes  no regresso  ao seu significado  próprio e  original; 
consiste em libertá-los da rigidez da abstração.12

Somamos  a  esta  busca  a  investigação  do  valor  e  da  determinação  do  papel  da 
linguagem na  dialética  hegeliana  enquanto  elemento  constitutivo  e  contribuinte  para  o 
conceito de sujeito na relação com o Outro em Hegel, isto porque:

A descrição do objeto próprio da Fenomenologia como << o saber em devir >> 
(das werdende Wissen) ou << o espírito que aparece >> (das erscheinende Geist) 
vai ao encontro da sua definição, tal como o Prefácio a estabelece << ciência da 
experiência que a consciência faz >>, pois só pode ser efetivamente sabido aquilo 
que alguma vez se apresentou no universo da experiência. Mas essa presença seria, 
por si, insignificante sem o reconhecimento das mediações que a envolvem.13

Assim, o que verificamos é que estas mediações, que tomamos a liberdade de denominar 
como  a  alma  da  dialética,  além  de  vitais  para  o  pensamento  hegeliano,  podem  ser 
observadas,  ao  longo  de  todo  o  desenvolvimento  da  Fenomenologia  do  Espírito, 
diretamente atreladas e articuladas à importância e à função da linguagem.

Acreditamos que podemos inserir este trabalho no contexto da discussão acerca da 
resposta  hegeliana  a predomínio  de um discurso filosófico dominante  que se  utilizava, 
inclusive, de uma linguagem não apropriada para a filosofia,  por estar demasiadamente 
inserida no discurso comum. Ou seja, aquele que remetia para o pensamento formal,

11D’HONDT, Jacques. Hegel. Trad. Emília Piedade. Lisboa: Edições 70, 1999. p.34.
12HARTMANN, Nicolay.  A Filosofia do Idealismo Alemão.  Trad. José Gonçalves Belo. Lisboa: Fundação 
Calouste Gulbenkian, 1960. p.296. 
13FERREIRA,  Manuel  J.  Carmo.  Apresentação.  In:  HEGEL,  Georg  Wilhelm Friedrich.  Prefácios.  Trad. 
Manuel J. Carmo Ferreira. Lisboa: Imprensa Nacional - Casa da Moeda, 1990. p.31.

13



abstrato e cristalizado e, com isso, tende-se uma visão cindida entre conteúdo e forma e, 
por conseguinte, uma separação entre o ser e a substância.

Assim,  pode-se  afirmar  que  Hegel,  contrapondo-se  a  esta  situação,  própria  do 
entendimento onde o sujeito não consegue chegar à razão, defende o Espírito Absoluto 
como a categoria central de todo o seu sistema.

Para  a  consciência,  o  que  vem-a-ser  mais  adiante,  é  a  experiência  do que  é o 
espírito: essa substância absoluta que na perfeita liberdade e independência de sua 
oposição - a saber, das diversas consciências-de-si para si essentes - é a unidade 
das mesmas: Eu que é Nós, Nós que é Eu.14

Inclusive  este  texto,  com o  intuito  de  mostrar  as  categorias  da  simultaneidade, 
suprassunção e negatividade contidas no sistema hegeliano, destaca o comportamento da 
linguagem numa relação coerente com estas categorias. Com efeito, é na linguagem que a 
razão  se  apreende  como  conceito.  Hegel  quebra  a  tradição  do  formalismo,  onde  a 
linguagem perdia o seu valor de ser o mais verdadeiro devido às interpretações fixas e 
sencrônicas da sua lógica, para defender a lógica da dialética considerando então o ser e o 
não  ser  como  momentos  necessários  e  contingentes  que  permitem  o  surgimento  das 
diferenças na unidade do absoluto. Tudo se opõe, por isso, tudo se move. O resultado desse 
movimento é o pleno desenvolvimento da realidade, que através do seu ser outro, retorna a 
si mesma”.15

O  verdadeiro  implica  movimento  e  conhecimento,  por  conseguinte,  só  com  a 
dialética  é  possível  integrar  o ser e o não ser.  Hegel  percebe que não há sentido sem 
mudança, sem movimento. Seu sistema privilegia a idéia de fluição no movimento interno 
do todo.

O  que  torna  a  filosofia  hegeliana  excepcional  é  sua  sistematicidade  real. 
Sistematicidade real e não apenas aparente. Outros discursos filosóficos também se 
apresentaram como sistema; porém esta apresentação não passa de pretensão, na 
medida em que o pensamento do ser, que propõe, bem longe de ser esta unidade 
consigo mesma, constitutiva de todo o sistema, comporta em si a diferença não 
superada - sob a forma de justaposição, de mistura - do desenvolvimento do ser 
pensando e do movimento do pensamento desse ser.16

A sistematicidade  em Hegel  é  a  expressão  de  um pensamento  associativo,  um 
pensamento  unificador,  por  isso  não  é  preciso  salientar  a  carga  provocativa  que  ele 
promoveu com o seu projeto que de acordo com Colomer:

[...] é o mais audaz da história: superar, reconciliando as duas partesdo pensamento 
ocidental, a filosofia do ser e a do sujeito. Hegel pensa com Fichte e Schelling que

14F. E. p.142.
15COLOMER, Eusebi. El Pensamiento Alemán de Kante a Heidegger, cit. p.185.
16BOURGEOIS,  Bernard.  A Enciclopédia  das  Ciências  Filosóficas  de Hegel  (1979).  In:  HEGEL,  Georg 
Wilhelm Friedrich.  Enciclopédia das Ciências Filosóficas em Compêndio: 1830. São Paulo: Loyola, 1995. 
v.1. p.375.

14



a filosofia  tem de partir  do absoluto,  porém, diferente  dos  seus  predecessores, 
concebe  o absoluto como sujeito  subsistente,  quer  dizer,  como um sujeito  que 
inclui em seu desenvolvimento dialético toda riqueza da substância.17

O absoluto significa que o “substancial é o espírito e o curso da sua evolução”.18 

Hegel defendendo a unidade da substância, considerou que toda tradição que buscava a 
verdade definitiva; ora na consciência, ora no objeto, não haviam concebido a razão como 
uma  unidade  que  continha  nela  mesma  suas  diferenças.  Com  efeito,  a  unidade  da 
substância remete à concepção de que a razão se conhece a si mesma. Sendo assim, a sua 
filosofia se apresenta como a construção do saber por parte da própria consciência que em 
seu processo de constituição reconstrói essa unidade.

Na apresentação à Fenomenologia do Espírito, Lima Vaz afirma:

A intenção de Hegel na  Fenomenologia  é articular com um fio de um discurso 
científico -  ou com a necessidade  de uma lógica  -  as  figuras  do sujeito ou da 
consciência  que se desenham no horizonte do seu afrontamento  com o mundo 
objetivo.  ‘Ciência  da  experiência  da  consciência’  esse  foi  o  primeiro  título 
escolhido por Hegel para sua obra. Na verdade essas figuras têm uma dupla face. 
Uma face  histórica,  porque as experiências aqui recolhidas são experiências  de 
cultura, de uma cultura que se desenvolveu no tempo sob a injunção de pensar-se a 
si mesma e de justificar-se ante o tribunal da Razão. Uma face dialética, porque a 
sucessão  das  figuras  da  experiência  não  obedecem  a  ordem  cronológica  dos 
eventos  mas  à  necessidade  imposta  ao  discurso  de  mostrar  na  seqüência  das 
experiências  o  desdobramento  de  uma  lógica  que  deve  conduzir  ao  momento 
fundador da Ciência: ao Saber absoluto como adequação da certeza do sujeito com 
a verdade do objeto.19

De acordo com Hegel a fundamentação absoluta do saber está no conhecimento que 
a consciência adquire de que o mundo é fenômeno e corresponde a consciência-de-si. “O 
ato de conhecimento subjetivo está antecipadamente incluido em seu ‘objeto’ substancial, 
o caminho para a verdade faz parte da própria verdade”.20 Logo, a consciência precisa se 
ater às coisas como elas são, na manifestação mesma.

Hegel quer mostrar que essa abstração, na qual o mundo é um mundo sem história 
da mecânica newtoriana e que é acolhido pelo sujeito ao qual ‘aparece’ nas formas 
acabadas das categorias do Entendimento, é apenas um momento de um processo 
ou de  uma gênese  [...].  A partir  daí  o  movimento dialético  da  Fenomenologia 
prossegue com o aprofundamento dessa situação histórico-dialética de um sujeito 
que é fenômeno para si mesmo no próprio ato em que constrói o saber de um 

17COLOMER, Eusebi. El Pensamiento Alemán de Kant a Heidegger. op. cit. p.175.
18HEGEL, G. W. F.  A Razão na História:  Introdução à Filosifia da História Universal. Trad. Artur Morão. 
Edições 70, Lda. Lisboa. 1995
19VAZ,  Cláudio  Henrique  de  Lima.  A  Significação  da  Fenomenologia  do  Espírito.  In:  HEGEL,  Georg 
Wilhelm Friedrich.  Fenomenologia do Espírito.  Trad.  Paulo Meneses.  Petrópolis,  RJ:  Vozes:  Brangança 
Paulista: USF, 2002. p.14. (Grifo do autor).
20ZIZEK, Slavoj. O mais sublime dos Histéricos: Hegel com Lacan. Trad. Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Jorge 
Zahar Editor, 1991. p.31.

15



objeto que aparece no horizonte de suas experiências. Assim Hegel transfere para 
o próprio coração do sujeito - para seu saber a condição de fenômeno.21

Portanto, para ele a consciência-de-si é o ser e a diferença é interna à substância. 
Destarte, a constituição do sujeito só pode ser dentro da substância. “Hegel vê no absoluto 
a unidade e diversidade simultâneas, pois o absoluto é o que a si mesmo se concebe. A sua 
autodiferenciação é por necessidade, autodesdobramento e no seu desdobramento opõe-se 
a si mesmo como o Outro”.22 Logo, na  Fenomenologia do Espírito o sujeito resulta do 
processo fenomenológico que o dirige e o revela, ou seja, o sujeito se constitui em seu 
próprio movimento.

A subjetividade em Hegel é constituída pela objetividade, presença do Si da cultura 
e, por conseguinte, da linguagem23. O indizível e o inexplicável não tinham nenhum valor 
para Hegel. “O que avaliava acima de tudo era a clareza do conceito, o que não deixa nada 
não revelado, o que exprime o que há de mais profundo no homem, sua natureza mesma, 
que é pensamento e que é espírito. Síntese e somação, integração dos momentos”.24

O sujeito hegeliano se relaciona com as coisas e com o Outro pela mediação do 
pensamento e da linguagem. O verdadeiro pensar para Hegel se dá com palavras. Com isso 
a  relação  entre  a  linguagem,  a  qual  cabe  a  elaboração  de  representações  abstratas  e  o 
pensamento que produz conceitos, é estabelecida de forma inequívoca.

Com  efeito,  a  evidencia  indiscutível  com  que  se  manifesta  como  universal a 
estrutura semiótica da linguagem, indefinidamente geratriz  de novos complexos 
significantes, atesta a transcedência da significação pensada sobre o corpo material 
dos sinais e, finalmente, a natureza espiritual do sujeito pensante.25

A mediação  entre  a  objetividade  e  o  pensamento  é  produzida  pela  linguagem, 
contudo não devemos esquecer que a linguagem é uma expressão do espírito, entendendo-
se que, na

21VAZ, Cláudio Henrique de Lima. A Significação da Fenomenologia do Espírito. op. cit. p.15.
22HARTMANN, Nicolay. A Filosofia do Idealismo Alemão. op. cit. p.356.
23Lima Vaz, no seu livro Escritos de filosifia III, Filosofia e Cultura, na página 187, analisando a situação da 
linguagem nos remete ao paradoxo apontado a seu tempo por Etiene Gilson, em Linguistique et philosophie: 
les constantes philosophiques du langage, Paris, Vrin, 1969, pp.87-150 onde ele coloca que a  linguagem, o 
mais irrefutável e fulgurante fato humano, tornou-se objeto, em nosso tempo, dos mais avançados e rigorosos 
procedimentos  epistemológicos  das  ciências  humanas reunidos sob o nome de lingüística,  bem como de 
alguns dos mais ambiciosos paradigmas do pensamento filosófico, sendo, por outro lado, explorada em todos 
o seu recursos pelas chamadas ciências e técnicas da comunicação. O paradoxo reside no fato de que todo 
esse imenso labor de conhecimento e essa multiplicação prodigiosa de usos obstinam-se em desconhecer o 
único caminho de reflexão filosófica capaz de levar à essência da linguagem e, por meio dela, abrir uma 
perspectiva  sobre a  própria  essência  do homem: o caminho que conduz ao  pensamento  como   anterior 
(anterioridade de natureza) à linguagem
24KOYRÉ, Alexandre. Ètudes d’histoire de la pensée philosophique. op. cit. p.224.
25VAZ, Cláudio Henrique de Lima. Escritos de Filosofia III: Filosofia e Cultura. op. cit. p. 187-188. (Grifo 
do autor).

16



dialética, a linguagem é o mundo existente do logos (do sentido), que no duplo movimento 
hegeliano, significa tanto a interiorização da objetividade como a exteriorização do eu.

Descobrir  o  sentido  na  floresta  dos  sentidos  possíveis  é,  pois,  a  tarefa  por 
excelência  do  ser  humano  enquanto  portador  do  logos,  pois  só  a  ele,  aberto 
constitutivamente ao  ser  e à  verdade, é oferecido o supremo risco de enunciar o 
sentido verdadeiro e, assim, de interpretar as razões do seu próprio viver26

O pensamento e a linguagem indicam para Hegel, no nosso entender a capacidade 
infinita da razão de chegar ao conceito.

Portanto:

Longe de pretender uma linguagem carente de pensamento, Hegel pensa que << a 

palavra dá ao pensamento sua existência mais verdadeira e mais digna... E assim 

como o  pensamento  verdadeiro  é  a  coisa,  também  o  é  a  palavra  quando  um 

verdadeiro pensador a emprega >>.27

Enfatizamos, portanto, que a linguagem e o pensamento diferenciam o homem de 
todos os seres vivos, colocando-o num lugar privilegiado de detentor do logos.  “Trata-se 
da  elevação  da  consciência  da  pura  animalidade,  para  alcançar  a  dimensão  a  sua 
humanidade”.28 Sendo  assim,  podemos  entender  que  o  homem  evolui  de  uma  rudeza 
humana  tendo  assim  dois  nascimentos;  o  fisiológico  e  o  espiritual;  sendo  o  primeiro 
necessariamente suprassumido para poder possibilitar  o segundo como Coisa Espiritual, 
por conseguinte, fundamentalmente simbólica e racional.

A natureza e a história são manifestações do Absoluto no espaço e no tempo, mas 
este Absoluto se pensa ele mesmo como Logos. Ele sabe a ele mesmo; este Logos 
não é um entendimento divino que existiria em outros lugares, em outro mundo, 
ele está na realidade humana à luz do ser.29

Em outras palavras, o que mantém a existência é o espírito, que, com a força da 
linguagem que lhe é própria,  constitui  o mundo humano.  Compreendemos,  portanto,  o 
espírito  como razão  absoluta,  e  a  linguagem como um lugar  de  referência  fundante  e 
mediadora  da  razão,  por  ser  capaz  de  efetivar  o  real.  De  modo,  que  ela  pode  ser 
apresentada  como princípio  racional,  criador  e  organizador  da  realidade.  Dentro  dessa 
concepção, podemos inferir que um dos mais importantes modos de manifestação da razão 
26Id. Ibid. p. 167.
27COLOMER, Eusebi. El Pensamiento Alemán de Kant a Heidegger. op. cit. p. 122.
28HYPPOLITE, Jean. Lógica y existência. Barcelona: Editorial Herder, 1996. p. 122.
29Id. Ibid. p. 232.
é a linguagem, que a partir de seus inúmeros discursos expressa o pensamento imperante 
da razão.

17



Por conseguinte, compreende-se a dedução e a afirmação hegeliana quando coloca 
que “o que é racional é real efetivo e o que é real efetivo é racional”.30 significando a razão 
como  sendo  o  germe  da  realidade,  sendo  assim,  não  há  nada  que  não  se  justifique 
racionalmente, como também, não há racional que não possa ser efetivado.

De fato, a lógica hegeliana parte de uma identificação entre o pensamento e a coisa 
pensada. A coisa, o ser, não está mais além do pensamento, e o pensamento não é 
uma reflexão subjetiva estranha ao ser. Esta lógica especulativa prolonga a lógica 
transcendental de Kant exorcizando o fantasma de uma coisa em si, que assediaria 
sempre nossa reflexão e limitaria o saber em benefício de uma fé e de um não 
saber.31

O conceito de Espírito dever ser entendido tanto como fim quanto como início do 
pensamento.  Ele é o imediato e o mais mediado.  Logo, para chegar à Coisa mesma,  é 
preciso se abaondonar e vivenciar  o caminho ao qual o próprio filósofo chegou e “foi 
capza de rememorar os passos percorridos”.32 Ou seja, a apreensão do sentido de se saber 
espírito tem como conseqüência a sabedoria de entender o sentido que governa tudo e cada 
um. O Outro, o saber absoluto.

O objeto próprio da filosofia, disse Hegel, é a realidade efetiva, esta categoria da 
lógica  que  designa  a  unidade  concreta  da  essência  e  da  aparência,  esta 
manifestação que só se manifesta a si mesma, e sente sua necessidade não em uma 
inteligibilidade  separada,  senão  em seu próprio movimento e  desenvolvimento. 
Que esta realidade se compreenda ela mesma e se expresse como linguagem, é o 
que Hegel chama o conceito ou o sentido, já imanente ao ser do saber absoluto, do 
que disse que “é a reflexão, que, sendo ela mesma simples, é para si a imediação 
como tal, o ser que é a reflexão em si mesmo.33

De maneira  que,  tomando  como  referência  principal  o  papel  da  linguagem  na 
constituição do sujeito, procuramos atender a tarefa da filosofia de construir o conceito, 
especificamente o da linguagem, elaborando a totalidade de relação do eu imerso em uma 
cultura que colocou a razão no centro do seu universo simbólico.

30HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Príncipes de La Philosophie Du Droit ou Droit Naturel Et Science de  
L’ÉTAT EM ABRÉGÉ. Paris: Librairé Philosophique J. Vrin, 1989. p.55.
31HYPPOLITE, Jean. Lógica y Existência. cit. p.9.
32MENESES, Paulo Gaspar de. Abordagens Hegelianas. Recife: FASA, 2004. p. 122.
33HYPPOLITE, Jean. op. cit. p. 10.

18



Assim, desdobraremos nos quatros capítulos da nossa dissertação,  o percurso da 
consciência, tentando seguir o repertório de tudo que pode lhe ocorrer em seu processo 
dialético e histórico de se saberr como espírito.34

No primeiro capítulo da nossa dissertação,  O Prefácio revela o filósofo.  No seu 
desenvolvimento procuramos mostrar uma visão geral do pensamento de Hegel e da sua 
posição  frente  às  questões  filosóficas  mais  relevantes.  De  fato,  o  Prefácio  da 
Fenomenologia do Espírito é uma síntese do pensamento Hegel, uma apresentação de todo 
o seuo sistema. Para atender à divisão da própria Fenomenologia do Espírito, este Prefácio 
teve que se desdobrar programaticamente em dois:

A recapitulação dos resultados alcançados na  Fenomenologia do Espírito  como 
preparação (vorbreitung) científica e a introdução efetiva no sistema através  da 
articulação desses resultados com o ponto de vista e o desenvolvimento próprio da 
Ciência da Lógica.35

Para a nossa proposta, nos atemos ao seu desdobramento como uma tentativa de se 
familiarizar e compreender o pensamento do filósofo para, só no final do capítulo, ressaltar 
a importância da linguagem tirada da análise do seu corpo teórico.

O que constatamos foi que Hegel, neste Prefácio, se empenha em fazdr uma crítica 
à linguagem habitual,  a sua lógica e  a sua gramática.  Ele  afirma,  basicamente,  que “a 
gramática trai o pensamento especulativo, pela simples razão de que resulta insuficiente 
para dizer o que é necessário dizer”.36 Com outras palavras, Hegel atribui a gramática o 
papel de uma camisa de força que obriga e condena o pensamento filosófico a mover-se 
entre as regras estreitas do sujeito e do predicado, o que acarreta um pensamento que se 
caracteriza por uma fixidez que impede a fluidez do pensamento dialético, especulativo.

Compreende-se que para Hegel  era importante  um sistema que fosse ao mesmo 
tempo expressão do sujeito e do espírito absoluto. Para ele, o mundo humano não existe 
como  coisa  em-si  independente  da  interpretação  e  da  idéia  absoluta;  ao  contrário,  ele 
somente passa a existir efetivamente quando o sujeito concretiza a idéia a partir de seu 
agir, ou seja, ao exprimir o pensamento aclara o sentido da coisa enquanto espírito.

34Ver com detalhes a Apresentação à obra hegeliana em questão, a Fenomenologia do Espírito, de autoria de 
Henrique  Cláudio  de  Lima  Vaz,  à  que  fizemos  referência  na  nota  19  do  nosso  texto,  especialmente  o 
conteúdo compreendido entre as páginas 13 e 16.
35FERREIRA, Manuel J. Carmo. Apresentação. cit. p. 31.
36ESCALANTE,  Evodio.  La  crítica  del  lenguaje  em  la  Fenomenología  del  Espíritu  de  Hegel.  In:  XI 
Congresso Nacional de Filosofia. p. 3. Disponível em:
<http://216.239.51.104/search?q=cache:vaCmoCs_XAwJ?
132.248.184.82/Volumes/XICONGRESO/coloquios/eeimagina/EscalanteE.pdf+

19



%critica+del+en+la+fenomenolog%C3%ADa+del+esp%C3%Adritu+de+hegel%22&hl=pt-
BR&ct=clnk&cd=1&gl=br.>Acesso em: 07/07/2006.

Hegel não podia manter a distinção que fez Kant entre pensar e conhecer. Não há 
pensamento vazio; todo pensamento de si é ao mesmo tempo um pensamento do 
ser,  como todo pensamento do ser é pensamento de si.  O pensamento,  mesmo 
querendo, não pode escapar do ser.37

No entanto, o pensamento precisa da linguagem para se expressar, é pela via da 

linguagem e pela sua força que a consciência se dá a conhecer e é conhecida.

Destarte, podemos compreender que para falar sobre a linguagem em filosofia se 

faz necessário considerar o entrelaçamento entre ontologia e lógica, principalmente em se 

tratando do pensamento hegeliano, onde é basicamente impossível apreendê-las separadas 

pelo fato de ambas se encontrarem no mesmo fundamento, da condição de apreensão do 

seu sistema. Com isso, queremos ressaltar que, segundo Hegel, a lógica é uma ontologia, 

sendo assim,  a  linguagem em Hegel  não  pode  ser  abordada  sem levar  em conta  este 

fundamento, o qual, por sua vez, deve ser atrelado ao sentido de totalidade e unidade da 

razão ao longo do seu sistema até o saber absoluto.

No nosso segundo capítulo,  As Figuras  da Fenomenologia  e  a  constituição  do  

sujeito até a consciência-de-si,  examinamos os momentos da constituição do sujeito no 

diálogo interno das figuras da Fenomenologia do Espírito, dando ênfase à importância da 

linguagem no processo de concretização de cada etapa da constituição do sujeito em seu 

movimento  dialético.  Veremos,  desse  modo,  as  passagens  nas  quais  de  desdobra  na 

realidade  efetiva  a  consciência,  nos  momentos  e  figuras  em  que,  saindo  da  certeza 

imediata,  ou  seja,  do  momento  em  que  é  apenas  em  si,  até  alcançar  o  momento  da 

consciência de si.  Tentamos,  então explorar, através das figuras da certeza sensível,  da 

percepção  e  do  entendimento,  os  momentos  da  constituição  do  sujeito  da  consciência 

imersa  no mundo diante  do imediato  e do mediato,  que juntos compõem uma rede de 

relações que o determinam. Rede, esta, vitalizada pela linguagem.

Partindo  da  certeza  sensível,  este  capítulo  mostra  o  imediato  como  um  intuir 

abstrato, que não é outra coisa, senão, o intuir no qual a consciência se considera diferente 

daquilo que é intuído, o objeto. Porém em seu desdobramento para a percepção, o sensível 

e o singular (como tal),  vão se dissolvendo na porosidade da linguagem, e com isso a 

certeza sensível também desaparece, e a percepção passa para o plano do entendimento.

Hegel se mostra radicalmente contra o privilégio da imediação e defende o saber 

como processo, apreensão do real racional, e não uma crença ou uma intuição diante da

 
37HYPPOLITE, Jean. Lígica y existência. op. cit. p. 177.

20



relação  imediata.  Esta  forma  de  apreensão  dá  ao  universal  a  unilateralidade  de  uma 
abstração, um eu separado da substância, um saber separado da verdade.

A exigência racional da totalidade só se pode realizar quando o entendimento não 
é recusado (e portanto conservado) mas ultrapassado: negando-se em si mesmo 
como forma absoluta do verdadeiro, e pondo-se como simples momento da razão: 
identidade diferenciada ou totalidade concreta.38

Em  suma,  neste  capítulo,  vamos  presenciar  a  dialética  de  interiorização  e 

exteriorização da consciência se constituindo como sujeito,  na medida em que também 

conquista  o  universal  da  linguagem,  como aquilo  que é  o  mais  verdadeiro.  “Nela  nós 

mesmos contradizemos imediatamento o nosso  querer-dizer  e, visto que o universal é o 

verdadeiro  da  certeza  sensível  e  a  linguagem  exprime  apenas  este  verdadeiro,  não  é 

possível,  portanto,  que  nós  possamos  dizer  (sagen)  um  ser  sensível”.39 É  importante 

enfatizar  esta questão como o início mesmo da dialética,  uma vez que, para Hegel,  “a 

linguagem conserva o indizível dizendo-o, ou seja, colhendo-o na sua negatividade”.40

A linguagem mostra-se como uma intermediária na passagem do sensível para o 

pensamento.  Não  obstante,  no  decorrer  da  consciência  em  desenvolvimento,  o  ser  é 

expresso; “mas a linguagem surgente não é a mais alta e mais verdadeira em todos os 

níveis; ela o será somente no último, naquele do espírito absoluto”.41 Além disso, vimos 

que  a  configuração  do  objeto  depende  das  condições  que  o  eu  tem para  apreendê-lo, 

portanto, os limites da percepção do objeto aponta para os limites da conceituação. Daí 

Hegel começar da sensibilidade, percepção e entendimento mostrando que o homem, na 

medida que vai se libertando da natureza, vai constituindo o seu mundo.

Neste  processo constatamos que a linguagem é,  portanto,  desde o início para o 

homem mediação.  É na linguagem que está  o  ser  verdadeiro  do espírito  em geral.  As 

mediações da linguagem são, portanto, mediações do espírito enquanto razão, enquanto 

cultura.

Já no nosso terceiro capítulo, O Sujeito, o Outro e o Si, chegamos à consciência-de-

si  e  à  dialética  do  reconhecimento,  onde  iremos  analisar  o  sujeito  constituindo-se  do 

diálogo com o Outro, a partir da dialética do reconhecimento até a consciência infeliz.

38BOURGEOIS, Bernard. A Enciclopédia das Ciências Filosóficas de Hegel (1979). op. cit. p. 408.
39AGAMBEM, Giorgio. A linguagem e a morte: um seminário sobre o lugar da negatividade. Trad. Henrique 
Burigo. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2006. p. 25.
40Id. Ibid. p. 28.
41LAUENER, Henri. A Linguagem na Filosifia de Hegel: com consideração especial da Estética. op.cit. p.30.

21



Neste capítulo tratamos da consciência-de-si e veremos que o Eu é o conceito vivo 
que, em sua relação com o Outro, descobre que este Outro não é senão ele mesmo. A 
consciência chega então à prática da verdade. A presença do outro, ao invés de remeter a 
uma complementaridade,  é  antes  uma negação radical  por  parte  do  Eu em direção  ao 
Outro. Esta experiência implica uma luta de vida e morte desencadeada pelo desejo de 
reconhecimento, enredando-se e antevendo a trama simbólica da substância espiritual.

Para que haja reconhecimento da consciência-de-si, é preciso que este Outro seja 
reconhecido e reconheça a ela como consciência de si. Esta questão do reconhecimento se 
encontra  brilhantemente  ilustrada  na  dialética  do  senhor  e  do  escravo,  que  expressa  a 
angústia humana na constituição mesma da sua humanidade. Trata-se, então, de uma luta 
de vida e morte, onde nenhum dos dois pode morrer, tendo como resultado um vencido ou 
o  escravo  como aquele que subjugou seu desejo ao desejo biológico de sobrevivência, 
enquanto  o  vencedor  ou  o  senhor  que  enfrentou  a  morte  em  prol  do  seu  desejo  de 
reconhecimento. 

Por conseguinte, podemos entender o que Hegel quer dizer quando afirma que o 
verdadeiro  Senhor  é  a  morte,  como  não  sendo  outra  coisa  que  essa  declinação  da 
consciência-de-si escrava diante da morte se deixando então se coisificar pelo Outro. O 
Senhor, que diferente desta, diante da morte, antever como mais importante do que a vida 
biológica, é a vida com liberdade. Neste caso, para o escravo, alienação e morte significam 
a  mesma  coisa  enquanto  para  o  senhor  a  verdadeira  vida,  só  merece  ser  vivida  com 
liberdade.

Estas questões fundamentais são experenciadas pelo sujeito em sua relação com o 
Outro da linguagem, com o trabalho e com a comunidade. Este desdobramento terá seu 
ápice no conceito da consciência infeliz, onde o sujeito, ele próprio dividido, contendo em 
si mesmo o senhor e o escravo, mergulha numa crise existencial e numa luta extremamente 
dolorosa que se processa dentro da consciência duplicata e dividida, sofre como espírito 
por não saber que já é espírito, tendo como única saída não recuar em seu movimento de 
reconciliação.

No quarto capítulo,  As mediações da linguagem na suprassunção do sujeito - no  
Espírito alienado de si mesmo-Cultura.

Para  isso,  analisamos  os  desdobramentos  ou  manifestações  da  presença  da 
linguagem na constituição do sujeito  nas suas relações  com a cultura.  Concluímos que 
estas manifestações o acompanham em cada etapa da sua travessia em direção ao saber de 
si mesmo, logo em direção ao absoluto. Destacaremos nesta travessia o que corresponde à 
posição do sujeito frente aquilo que o constitui, e o aliena.

A concepção da cultura como produzida por uma alienação do espírito, é de uma 
originalidade supreendente. Ali estão temas tão importantes como a constituição

22



do Estado (aurora do estado moderno) e da Riqueza (acumulação nos albores do 
capitalismo) através da alienação do indivíduo. São temas que por sua vez, dariam 
inspiração às teses marxistas da alienação política e da alienação econômica.42

Como bem colocou Paulo Meneses, na citação acima, a alienação do espírito ocorre 

através do espírito. Alienação esta, diga-se de passagem, importantíssima pois é nela que é 

possível conceber toda e qualquer comunidade no sentido de vínculos sociais, políticos, 

econômicos,  religiosos  e  até  mesmo  filosófico.  Isto  porque  o  conceito  de  espírito  é 

construído pelo próprio espírito. 

No desdobramento deste capítulo, constataremos que esta alienação se dá na e pela 

linguagem.  Aqui  mostraremos  que  para  Hegel,  o  valor  da  linguagem  está  na  sua 

característica de ser efetiva, ou seja, realiza o que significa.

Por  conseguinte,  reafirmando  a  importância  da  linguagem  na  constituição  do 

sujeito, vimos que nela está o fundamento de todos os discursos e de todo agir. Dito de 

outra forma a linguagem é cultura, é aquilo que lhe dá a sua essência.

Tudo  e  qualquer  conteúdo  humano  precisa  se  expressar  e  ser  expressado  pela 

linguagem no seio da cultura senão será um discurso mudo. A linguagem e a cultura não 

podem ser concebidas como separadas. Ambas são referências fundantes e mediadora da 

razão.

Nesta  relação  entre  o  indivíduo  e  o  universal  destacamos,  numa  ênfase  ao 

indivíduo,  a condição do Eu como relação e  conteúdo da relação imerso  no universal, 

assim como destacamos o Universal como comunidade das consciências, um Eu que é Nós 

e um Nós que é o Eu. Com efeito, o que se notabilizou foram as posições determinantes da 

cultura, que na sua ausência é pensamento, e da linguagem como expressão do homem e ao 

mesmo tempo do espírito da sua época.  Por conseguinte, como via da manifestação da 

Coisa mesma.

Vimos  que  negar  a  intencionalidade  da  consciência  seria  tentar  defender  a 

possibilidade de chegar à consciência-de-si sem considerar a relação com o Outro, o que, 

de acordo com Hegel,  é impossível.  Hegel só adimite  o Eu com o Outro,  pois a outra 

consciência-de-si é a verdade da consciência. A dimensaõ simbólica da cultura é o discurso 

do espírito, é por esse discurso que tudo que o sujeito tem, e, é, pode ser compreendido 

como advinho da cultura ao longo da história.

Por isso,  a essência  do pensamento tem como suporte o percurso do espírito,  o 

pensamento,  portanto,  é  o  mais  concreto  porque  nele  está  a  essência,  a  história 

suprassumida.
42MENESES, Paulo Gaspar de. Abordagens Hegelianas. op. cit. p. 62-63.

23



Deste modo podemos afirmar que a história do sujeito é também a história do seu 

povo e a história do seu tempo.

Descrever a lenta eclosão da consciência, a princípio dissimulada na substância, da 
qual não se distingue, e da qual em seguida se separa, cultivando-se individual e 
coletivamente a fim de conseguir reapropriar-se dessa substância e reunir-se a ela, 
mas agora na superioridade e na claridade - reproduz toda essa conquista,  sem 
esquecer nenhuma batalha, nenhuma diversão, até a tomada da última cidadela, o 
saber absoluto.43

Ao longo dessa dissertação esperamos demonstrar o quanto o pensamento de Hegel 

acerca  da  linguagem  e  do  seu  papel  no  seu  sistema  foi  extremamente  importante  e 

pertinente para a construção da sua dialética e, conseqüentemente, para a construção de um 

sujeito que faz parte da substância espiritual, da substância que é sujeito.

Assim, após entender o que é para um povo sua língua, que poder interno e externo 

ela  possui  sobre  ele  na  quantidade  e  na  qualidade  de  realidade  que  se  manifesta  nela 

mesma, ansiamos ter ajudado a mostrar a beleza, a complexidade do pensamento hegeliano 

e  principalmente  baseados  na  concepção  de  substância  universal,  onde  estamos 

completamente  implicados  concluir  mostrando  que  enquanto  substância  universal,  o 

espírito, através da astúcia da razão encarnada na linguagem do sujeito humano, efetiva o 

universal  concreto,  realizando  e  revelando,  ao  longo  da  linha  infinita  da  história,  a 

identidade do ser e do saber.

43D’HONDT, Jacques. Hegel. op. cit. p. 32.

24



I - Situando Hegel - O Prefácio revela o filósofo

Para conhecer o filósofo é preciso, antes de tudo, contextualizar sua época e a sua 

posição na história da Filosofia considerando principalmente o fato do que:

Hegel  associou  intimamente  seu  projeto  espiritual  ao  destino  do  seu  tempo. 
Nenhum filósofo antes dele tinha com maior deliberação, recusado voltar-se para 
si  próprio,  e  calafeta-se  na  sua  subjetividade.  Os  acidentes  da  atualidade 
mantinham-lhe o espírito alerta, e para ele a leitura dos jornais é uma espécie de 
oração matinal realista.1

A época de Hegel, como ele mesmo fez questão de evidenciar, caracterizou-se por 

uma situação paradoxal a qual ele viveu na sua própria pele e que muito influenciou o seu 

pensamento. Esta situação desponta para Hegel a partir do momento em que ele se defronta 

e  constata  a  riqueza  teórica  do  idealismo  alemão  frente  aos  desafios  reais  e  práticos 

advindos da Revolução Francesa, e impõe, desta forma, a efetividade de um novo Espírito.

Como bem frisa Marcuse:

O idealismo alemão foi  considerado a teroria  da Revolução Francesa.  Isto  não 
significa que Kant, Fichte, Schelling e Hegel tenham elaborado uma interpretação 
teórica  da  Revolução  Francesa,  mas  que,  em  grande  parte,  escreveram  suas 
filosofias em resposta ao desafio vindo da França à reorganização do Estado e da 
sociedade em bases racionais, de modo que as instituições sociais e políticas se 
ajustassem à liberdade e aos interesses do indivíduo. Apesar de sua severa crítica 
ao terror, os idealistas alemães saudaram unanimimente a Revolução 

1D’HONDT, Jaques. Hegel. op. cit. p. 9.

25



considerando-a o despontar  de uma nova era,  e,  sem exceção,  associaram seus 
princípios filosóficos básicos aos ideais que ela promovera.2

Não obstante, em contraponto a essa efervescência cultural, a situação política da 
Alemanha era caótica, o despotismo fazia-se sentir por toda nação que se encontrava até 
então  fragmentada  e  exposta  a  déspotas  que  competiam  entre  si,  sem  nenhuma 
consideração  às  carências  da  população  completamente  submetida  às  determinações 
arbitárias nas suas vidas práticas. Logo, para Hegel ficou claro que, apesar de poder ser 
considerado um excelente instrumento do pensamento filosófico, o idealiamo alemão se 
mostrou incapaz de ser aplicado diante das mudanças do espírito do mundo de uma forma 
efetiva. “Assim, enquanto a revolução francesa começava por assegurar a realização da 
liberdade, ao idealismo alemão cabia apenas se ocupar com a idéia de liberdade”.3

Deste modo, o idealismo alemão não passava de uma certeza desvinculada da sua 
verdade, não superando a oposição entre a consciência e seu objeto. Indicava, com isso, 
uma razão cindida entre o ser e a substância. Hegel combate esta posição defendendo, com 
a sua concepção de espírito absoluto, uma razão ampliada onde nada está fora do todo, ou 
seja, o “filósofo chama em socorro a razão dialética”4 razão unificadora.

“No Prefácio da Fenomenologia do Espírito, o autor fala claramente do seu mundo 
como um mundo em transição e vincula a este a nova filosifia atrelada a uma nova visão de 
mundo”.5 Com efeito, a  Fenomenologia do Espírito  foi escrita e publicada neste período 
marcado pelas idéias progressistas da revolução francesa. Concluída, como é sabido, por 
altura da batalha de Jena, foi, para Hegel, uma verdadeira tomada de consciência da sua 
própria  originalidade  que,  como  tal,  se  caracterizou  como  sendo  a  do  filósofo  que 
apreendeu  a  totalidade  de  uma  época  histórica  inserindo-a  em  uma  visão  de  mundo 
racional e unificante, designado, por ele, como substância espiritual.

Destarte,  Hegel  tinha  consciência  de  encontrar-se  diante  de  uma  decisiva 
encruzilhada histórica. Ao contrário dos seus companheiros, ao invés de ficar na reflexão 
do saber sobre o saber, posição onde o pensamento não passa de uma abstração, ele propõe 
na Fenomenologia do Espírito ir à Coisa mesma, como ele mesmo exemplificou: utilizar o 
saber  como  a  escada  necessária  para  alcançar  o  conhecimento  e  a  unidade  da  razão 
absoluta.

2MARCUSE, Herbet.  Razão e Revolução:  Hegel e o advento da teoria social. Trad. Marilia Barroso. São 
Paulo: Paz e terra, 2004. p. 15.
3Id. Ibid. p. 16.
4D’Hond’t, Jacques. Hegel. op. cit. p. 28.
5PARISSE, Maria Cecília Isatto. Hegel: o homem e seu mundo. In: MORAES, Alfredo de Oliveira. (Org.). 
Razão nos trópicos: festschirift em homenagem a Paulo Meneses no 80. aniversário.Recife:FASA,2004.p.96.

26



Veremos,  então,  que a fundamentação hegeliana do saber,  que é o propósito de 
Hegel na  Fenomenologia do Espírito, não se dá através de explicações psicológicas ou 
através de discussões abstratas,6 mas como afirma Lima Vaz:

[...]  como  resultado  de  uma  gênese  ou  de  uma  história  cujas  vicissitudes  são 
assinaladas no plano da aparição do fenômeno ao qual tem acesso o filósofo (o 
para nós na terminologia hegeliana) pelas oposições sucessivas e dialeticamente 
articuladas entre a certeza do sujeito e a verdade do objeto.7

Como a unidade não é dada a priori, exige, portanto, da consciência, movimento e 
experiência, processo que se inicia a partir de um indeterminado puro, como consciência 
imediata, ou seja, como um puro ser, abstraído de todo o conteúdo, até alcançar a razão 
como saber absoluto.

Hegel, em um dos seus apontamentos datados de Iena, coloca, ironicamente, que 
<<a via régia habitual na filosofia é ler os prefácios e as recensões para obter uma idéia 
aproximada da Coisa>>.8 Por isso mesmo inicia o prefácio da Fenomenologia do Espírito 
a  sua  aversão  acerca  da  maneira  que  eram  apresentados  os  prefácios,  tomados 
precipitadamente como discursos filosóficos:

Numa obra filosófica, em razão de sua natureza, parece não só supérfluo, mas até 
inadequado e contraproducente, um prefácio - esse esclarecimento preliminar do 
autor sobre o fim que se propõe, as circunstâncias de sua obra, as relações que 
julga encontrar com as anteriores e atuais sobre o mesmo tema. Com efeito, não se 
pode considerar  válido, em relação ao modo como deve ser exposta a verdade 
filosófica,  o  que  num  prefácio  seria  conveniente  dizer  sobre  a  filosifia;  por 
exemplo fazer um esboço histórico da tendência e do ponto de vista, do conteúdo 
geral e resultado da obra, um agregado de afirmações e asserções e asserções sobre 
o que é o verdadeiro.9

Portanto, para Hegel, interpretar os prefácios como discurso filosófico não passava 
de um grande equívoco. Além disso, “por residir a filosofia essencialmente no elemento da 
universalidade - que em si inclui o particular - isso suscita nela, mais do que em outras 
ciências, a aparência de que é no fim e nos resultados últimos que se expressa a Coisa 
mesma.10 Não obstante, Hegel refuta esta idéia e defende exatamente o seu contrário, ao 
afirmar que é o desenvolvimento, e não o resultado, o mais essencial, pois “a realidade 

6D’HONDT, em seu livro Hegel, na página 52, coloca que para Hegel: “se a filosofia recusasse o pormenor, 
se  recusasse  a  penetrar,  tanto quanto possível,  no concreto,  seria  uma filosofia  vazia como uma <<bela 
alma>> que se evaporou. A filosofia verdadeira une o abstrato e o concreto, o princípio e a conseqüência, o 
finito  e  o  infinito,  a  unidade  e  a  diversidade:  dispersa  obrigatoriamente  o  seu  princípio  na  realidade 
multiforme”.
7VAZ, Henrique Cláudio de Lima.  A Significação da Fenomenologia do Espírito. op. cit. p. 10.
8FERREIRA, Manuel J. Carmo. Apresentação. op. cit. p. 9.
9F. E. p. 25.
10F. E. p. 25.

27



efetiva consiste no caminho mais o termo”.11 Porque é nesta realidade que se constrói o 
conceito onde a verdade tem o elemento de sua existência. “Então, o fim só pode estar ali 
onde o saber não tem necessidade de ir mais além de si mesmo, onde se encontra a si 
mesmo, é onde o conceito corresponde ao objeto e o objeto ao conceito”.12

Corrente com esta posição,  Hegel reformula o conceito  de prefácio,  fazendo do 
prefácio da Fenomenologia do Espírito uma antecipação sintética dos conteúdos que vão 
ser trabalhados por ele não só nesta obra, como também ao longo de toda a construção do 
seu sistema.  Isto o torna de fato e,  inevitavelmente,  a sua parte mais  difícil.  Toda sua 
leitura  se  instala  numa  dinâmica  de  antecipação  e  retorno  e,  só  depois  de  fazer  todo 
percurso ao longo da sua obra e o acabamento da reflexão sistemática,  é que se torna 
possível apreender o seu sentido.

Este projeto, completamente inédito, descreve um processo típico da formação da 
consciência que começa pelo fenômeno até a razão, expondo o devir do saber enquanto 
algo atrelado a uma imersão na realidade,  captando a  plenitude  concreta  segundo suas 
determinidades e, portanto, totalmente implicado na construção do conceito.

Sendo então,  nesta perspectiva que Hegel  apresenta  o processo de formação do 
sujeito  para  a  ciência,  completamente  associado  às  experiências  significativas,  que  o 
sujeito  vivencia  nas  suas  relações  com a cultura  e,  por  conseguinte,  com a linguagem 
impregnada de história. Heranças dos seus antepassados, as quais, como espírito, segundo 
Hegel, ele é convocado a tomar para si e suprassumi-las.

O começo da cultura e do esforço para imergir da imediatez da vida substancial 
deve consistir sempre em adquirir conhecimentos de princípios e pontos de vistas 
universais.  Trata-se inicialmente  de um esforço  para  chegar  ao  pensamento  da 
Coisa em geral  e  também para defendê-la ou refutá-la com razões,  captando a 
plenitude  concreta  e  rica  segundo  suas  determinidades,  e  sabendo  dar  uma 
informação ordenada e um juízo sério a seu respeito.13

Não foi a toa que Hegel ao invés de ter colocado a filosofia através da história 
enfatizou e ampliou o complexo desdobramento da história através da filosofia. Com isso, 
ele mostrou a importância  vital  para a filosofia de estar ciente do seu tempo,  podendo 
passar  do  pensamento  pensado  para  o  pensamento  pensante.  Nesta  caso  tratava-se  de 
mostrar como aquele estava propício a atender aquilo que a filosofia carece para si como 
exigência necessária à sua afirmação, que é adquirir o estatuto de Ciência. Concatenado a 

11MENESES, Paulo. Para ler a Fenomenologia do Espírito. São Paulo: Edições Loyola, 1992. p. 13.
12HYPPOLITE, Jean. Génesis y Estructura de la <<Fenomenologia Del Espíritu>> de Hegel. op. cit. p.18.
13F. E. p. 27.

28



esta situação, Hegel justifica a sua posição ao discordar e interpretar como erro ingênuo, 
próprio de um saber não filosófico, aquele que “não concebe a diversidade dos sistemas 
filosóficos  como desenvolvimento  progressivo da verdade,  mas só vê na diversidade  a 
contradição”.14

Disso resulta que, neste prefácio, imbuído de uma outra lógica que não a formal, 
Hegel apresenta o movimento do devir como momentos necessários à vida do todo:

O botão desaparece no desabrochar da flor, e poderia dizer-se que a flor o refuta; 
do mesmo modo que o fruto faz a flor parecer um falso ser-aí da planta, pondo-se 
como sua  verdade  em lugar  da  flor:  essas  formas  não  só  se  distinguem,  mas 
também se repelem como incompatíveis entre si.  Porém, ao mesmo tempo, sua 
natureza  fluida  faz  delas  momentos  da unidade  orgânica,  na  qual,  longe  de  se 
contradizerem,  todos são  igualmente  necessários.  É essa igual  necessidade  que 
constitui unicamente a vida do todo. Mas a contradição de um sistema filosófico 
não costuma conceber-se desse modo; além disso, a consciência que apreende essa 
contradição  não  sabe  geralmente  libertá-la  -  ou  mantê-la  livre  -  de  sua 
unilateralidade;  nem  sabe  reconhecer  no  que  aparece  sob  a  forma  de  luta  e 
contradição contra si mesmo, momentos mutuamente necessários.15

Assim, já podemos antever a importância do negativo para Hegel e o quão este é 
importante para entender à sua lógica mostrando-nos que a dialética não é “apenas um 
método do saber; nem é apenas lei do desenvolvimentoda realidade; é uma e outra coisa ao 
mesmo tempo”.16 Além do que o princípio básico da lógica hegeliana foi inspirado em 
Heráclito, primeiro Filósofo a defender que: o ser, e o não ser, é um e o mesmo; tudo é, e 
não é. Com este paradigma podemos inferir que o absoluto é a unidade do ser e do não ser. 
Ao  dizer  que  tudo  flui,  nada  permanece  nem  persiste  nunca  o  mesmo,  Heráclito  se 
apresenta como o pai da idéia do movimento e da dialética hegeliana. Hegel, sem dúvida, 
não só concordou com este todo dialético heraclitiano como também o usou para advogar o 
supremo esforço da razão para compreender o todo.

Hegel elaborou a tradição, mais especificamente a do idealismo kantiano, fazendo 
do tempo, que antes servia como argumento para eliminar a contradição (uma vez que para 
a lógica formal uma coisa não pode ser e não ser ao mesmo tempo), a revelação de uma 
reconciliação. Dizendo de outra forma, Hegel procurou mostrar a relação entre a verdade e 
a existência,  vendo no tempo a estruturaa do próprio conceito,  e,  condizente  com este 
pensamento, defendeu que o instante limide onde a contradição surge traz a sua negação 
em si mesmo, e é o seu desdobramento que propicia o momento da negação da negação. 
Dentro desta concepção podemos apreeder que toda negação é determinação. Melhor 

14F. E. p. 26.
15F. E. p. 26.
16ABBAGNANO,  Nicola,  História  da  Filosofia.  Trad.  António  Ramos  Rosa,  António  Borges  Coelho  e 
Armando da Silva Carvalho. 5a. ed. Lisboa: Editorial Presença. 2000. vol. 8. p. 81.

29



explicando; o espírito em seu movimento de fazer-se um outro para si mesmo se torna um 
objeto  para  o  seu  próprio  si  e,  depois,  suprassume  esse  ser-outro.  Desta  forma,  as 
contradições para Hegel, ao invés de serem consideradas empecilhos para a apreensão da 
realidade, elevam-se à condição de protagonistas mesmo da realidade.

Um sistema filosófico só é legitimo se inclui os estados negativo e positivo do 
objeto e reproduz o processo pelo qual o objeto se torna falso para, em seguida, 
voltar a verdade. Sendo um processo desse tipo, a dialética é o método filosófico 
autêntico. Ele revela que o objeto existe em um estado de “negatividade”, estado 
que  o  objeto  rejeita,  pressionado  por  sua  própria  existência,  no  processo  de 
reconquista da verdade.17

Assim,  podemos  ver  que,  na  sua  filosofia,  os  desdobramentos  da  história  e  da 
própria  filosofia  não  condizem  com  a  opinião  comum  em  defesa  de  uma  verdade 
dogmática,  cristalizada,  imóvel,  presa  à  oposição entre  o  verdadeiro  e  o  falso,  ou,  até 
mesmo,  a  uma  idéia  voltada  para  um  além  da  vida.  Estas  posições  implicam  numa 
alienação própria do pensamento abstrato, que, como tal, é característica do entendimento 
e não da razão, o que justifica e explica sua impossibilidade de ver nos contrários ao invés 
de erros, a riqueza do movimento e do desenvolvimento progressivo da verdade.

“Hegel fez um inventário  de uma herança à luz dos acontecimentos,  reduzindo, 
tanto quanto possível, a defasagem entre os fatos e a reflexão sobre os fatos. O filósofo 
retira do pensamento de então o direito de reger o presente”.18

Ao afirmar que “a verdadeira figura, em que a verdade existe só pode ser o seu 
sistema científico19, Hegel enfatiza a necessidade interna da Filosofia de cumprir com a sua 
meta, ou seja:

Da meta em que se deixe de chamar-se amor ao saber para ser saber efetivo [...]. 
Reside na natureza do saber  a necessidade interior de que seja Ciência,  [...].  E 
somente  a  exposição  da  própria  filosofia  será  uma  explicação  satisfatória  a 
respeito. Porém a necessidade exterior é idêntica à necessidade interior desde que 
concebida  de  modo  universal  e  prescindido  da  contigência  da  pessoa  e  das 
notivações individuais - e consiste na figura sob a qual uma época representa o ser-
sí dos seus momentos. [...] chegou o tempo de elevar a filosofia à condição de 
ciência; pois, ao demonstrar sua necessidade, estaria ao mesmo tempo realizando 
sua meta.20

Hegel, contrapondo-se à concepção de um absoluto compreendido como sentimento 
e intuição, refuta os excessos das idéias românticas e edificantes de captar a verdade e o 
conhecimento através da fé, colocando além toda substancialidade, como também as idéias

17MARCUSE, Herbert. Razão e revolução: Hegel e o advento da teoria social. op. cit. p. 96.
18D’HONDT. Jaques, Hegel. op. cit. p. 22.
19F. E. p. 27.
20F. E. p. 27-28.

30



iluministas, onde o olhar de espírito estaria completamente voltado para a terra. “O espírito 
se  mostra  tão  pobre  que  parece  aspirar,  para  seu  reconforto,  ao  mísero  sentimento  do 
divino em geral - como um viajante no deserto anseia por uma gota d’água”.21 Enfatizando 
ainda que é pela “insignificância daquilo com que o espírito se satisfaz, pode-se medir a 
grandeza do que perdeu”.22

Contudo, “a filosofia deve guardar-se de querer ser edificante”.23 Ao invés disso, 
Hegel  coloca:  “a  força  do  espírito  só  é  tão  grande  quanto  sua  exteriorização;  sua 
profundidade  só  é  profunda  à  medida  que  ousa  expandir-se  e  perde-se  em  seu 
desdobramento”.24 Nesta  perspectiva,  Hegel  mostra  que  a  filosofia  exige  uma  atitude 
engajada  diante  da  realidade  em permanente  movimento,  colocando-se  em oposição  à 
estratégia evocativa das filosofias do sentimento. Hegel não pode aceitar uma filosofia que 
recuse a responsabilidade de se dizer e de se efetivar e que estabeleça,  como forma de 
acesso  ao  absoluto,  a  imediatez  contemplativa.  Apontando,  assim,  a  importância  da 
linguagem para sair do vazio da abstração e da detenção de uma verdade imediata para a 
concretude do pensamento.

Desta  maneira,  em contraponto  a  um saber  substancial  carente  de conceito,  ele 
enuncia o nascimento de um novo tempo e trânsito para uma nova época.

O espírito rompeu com o mundo do seu ser aí e do seu representar que até hoje 
durou;  está  a  ponto  de  submergi-lo  no  passado,  e  se  entrega  a  tarefa  de  sua 
transformação. Certamente o espírito nunca está em repouso, mas sempre tomado 
por  um  movimento  para  frente.  [...]  o  espírito  que  se  forma  lentamente, 
tranquilamente, em direção à sua nova figura, vai desmanchando tijolo por tijolo o 
edifício do seu mundo anterior. [...]. Esse desmoronar-se gradual, que não alterava 
a fisionomia do todo, é interrompido pelo sol nascente, que revela num clarão a 
imagem do mundo novo.25

Hegel fala de um mundo que sofreu mudanças não só quantitativas mas, sobretudo, 
qualitativas. O surgimento de uma nova figura do espírito é também o nascimento de um 
novo conceito que rememora e dá sentido a todo processo anterior. Porém, “a ciência, que 
é a coroa do mundo do espírito, não está completa em seu começo”.26 É preciso percorrer 
um novo caminho afinal, trata-se de entender que:

Esse começo é o todo que retornou a si mesmo de sua sucessão [no tempo] e de 
sua extensão [no espaço]; é o conceito que-veio-a-ser conceito simples do todo. 
Mas a efetividade desse todo simples consiste em que aquelas figuras, que se 

21F. E. p. 29.
22F. E. p. 29.
23F. E. p. 30.
24F. E. p. 30.
25F. E. p. 31.
26F. E. p. 31.

31



tornaram momentos, de novo se desenvolvem e se dão nova figuração; mas no seu 
novo elemento e no sentido que resultou do processo.27

Sendo assim, diante dessa nova figura, a consciência, mesmo que ainda carente de 
inteligibilidade universal, reinicia um novo processo de constituição acessível a todas, até 
por que:

A forma inteligível da ciência é o caminho para ela, a todos aberto e igual para 
todos. A justa exigência da consciência, que aborda a ciência, é chegar por meio 
do entendimento ao saber racional: já que o entendimento é o pensar puro, é o puro 
Eu em geral. O inteligível é o que já é conhecido, o que é comum à ciência e à 
consciência não-científica, a qual pode através dele imediatamente adentrar-se na 
ciência.38

Hegel, refutando a idéia de um absoluto sem sujeito como o de Fichet e de uma 
absoluto sem diferença como o de Schelling, propõe uma nova visão de apreensão do todo.

Segundo  minha  concepção  -  que  só  deve  ser  justificada  pela  apresentação  do 
próprio sistema -,  tudo decorre  de entender  e  exprimir  o verdadeiro  não como 
substância,  mas também precisamente como sujeito. Ao mesmo tempo, deve-se 
observar que a substancialidade inclui em si não só o universal ou a imediatriz do 
saber mesmo, mas também aquela imediatez que é os ser, ou a imediatez par ao 
saber.29

Nesta perspectiva conceptual, Hegel sustenta a idéia de que o ser do espírito não 
pode ser uma afirmação dogmática, uma vez que o espírito não é um princípio supremo, 
antes, é algo imanente a todo ser e a todo pensamento no sentido próprio de movimento de 
afirmar-se e negar-se no seu próprio movimento.

Hegel elabora um discurso de modo que cada conceito remeta à totalidade de suas 
determinações, isto porque é ao longo do seu desenvolvimento que o conceito adquire sua 
significação, por conseguinte, sem este percurso a concepção de um conceito é nula. Logo, 
o  “entendimento  fixa  e  enrijece  as  determinações  de  pensamento;  assim  não  pode 
apreender  verdadeiramente,  em seus  conceitos  finitos,  a  infinidade  da  vida  e  de  suas 
manifestações. Para falar com propriedade o sentido só pode ser  vivido. Somente a vida 
capta a vida”.30

Quando dizemos Deus, esta palavra não pode ser interpretada na pura abstração e 
finitude. Sua infinitude consiste justamente em suprassumir essa forma de universalidade 
abstrata e imediata. “O termo Deus nada significa; seus atributos é que têm sentido. Mas o

27F. E. p. 31.
28F. E. p. 32.
29F. E. p. 34.

32



30BOUGEOIS, Bernard. A Enciclopédia das Ciências Filosóficas de Hegel (1979). op. cit. p. 387. 

termo “Deus” tem a maior importância, pois lembra que o absoluto é sujeito e não simples 

universal, essência ou substância”.31

Hegel recusa a idéia de Deus sem o trabalho do negativo. “Esse em-si [divino] é a 

universalidade abstrata, que não leva em conta sua natureza de ser-para-si, e, portanto, o 

movimento da forma em geral”.32 Para ele, o conhecimento não pode se contentar com o 

Em-si  da  essência,  dispensando  a  forma.  “Justamente  por  ser  a  forma  tão  essencial  à 

essência quanto essa é essencial a si mesma, não se pode apreender e exprimir a essência 

como essência apenas, isto é, como substância imediata ou pura auto-intuição do divino”.33 

Assim, a vida de Deus, como um jogo de amor consigo mesmo,34 aponta para a noção do 

espírito absoluto, ou seja, de que o verdadeiro é o todo - articulada, portanto, com a idéia 

de Deus que não só se conhece, como deve também ser conhecido em conceito.

Trata-se aqui de um juízo especulativo onde o “sujeito é ativo e desenvolve o seu si 

mesmo em seus predicados”.35 Deus, portanto, é o conhecer, o que conhece, o conhecido e 

o próprio conhecimento.

O  cristianismo,  ao  definir  o  absoluto  como  espírito,  exprime  em  uma 
representação,  o  mais  alto  conceito,  isto  é,  que  a  substância  é  essencialmente 
sujeito ou que o verdadeiro só é efetivamente real como sistema. Esse espírito é 
puro conceito, engendramento de si por si mesmo.36

Decerto,  o  todo  é  somente  a  essência  que  se  implementa  através  de  seu 

desenvolvimento, desta forma, então, Deus está na História e na história de cada um.

“Sobre o absoluto, deve-se dizer que é essencialmente resultado; que só no fim é o 

que é na verdade. Sua natureza consiste justo nisso, de ser algo efetivo, em ser sujeito ou 

vir-a-ser-de-si-mesmo”.37 Logo, saber a si mesmo como espírito é o ponto de partida de 

todo o conhecer absoluto, conhecer que nunca termina uma vez que o absoluto não pode 

ser compreendido como algo acabado, ele está sempre em process, nunca se esgota e nada 

se pode produzir fora dele.

31MENESES, Paulo. Hegel e sua fama de obscuro (Prefácio da Fenomenologia do Espírito). In:  GRUPO 
HEGEL. A Rosa da Razão sobre a cruz do presente: bicentenário da fenomenologia do espírito - 1807-2007: 
30 anos do grupo Hegel 1977 - 2007. - Recife: FASA, 2007. (Coleção Neal; 10). p. 13.
32F. E. p. 35.
33F. E. p. 35.
34Cf. F. E. p. 35.
35MARCUSE, Herbet. Razão e Revolução: Hegel e o advento da teoria social. op. cit. p. 97.
36MENESES, Paulo. Hegel e sua fama de obscuro (Prefácio da Fenomenologia do Espírito). op. cit. p. 14.

33



37F. E. p. 36.
Imediatamente, o absoluto é apenas o universal abstrato, porém na sua efetividade 

“[...] contém um tornar-se Outro que deve ser retomado, e é uma mediação”.38 O absoluto 

é substância viva que, como tal,  é movimento e mediação,  pois é pela mediação que o 

absoluto torna-se outro.

Aliás, a substância viva é o ser, que na verdade é sujeito, ou, - o que significa o 
mesmo - que é na verdade efetivo, mas só à medida que é o movimento do pôr-se-
a-si-mesmo, ou a mediação consigo mesmo do torna-se outro. Como sujeito, é a 
negatividade pura e simples, e justamente por isso é o fracionamento do simples 
ou a duplicação oponente, que é de novo a negação dessa diversidade indiferente e 
de seu oposto. Só essa igualdade reinstaurado-se, ou só a reflexão em si mesmo no 
seu ser-Outro, é que são o verdadeiro; e não uma unidade originaria enquanto tal. 
O verdadeiro é o vir-a-ser de si mesmo, o círculo que pressupõe seu fim como sua 
meta que o tem como princípio, e que só é efetivo mediante sua atualização e seu 
fim.39

Não  obstante,  Hegel  denuncia  que  o  horror  da  mediação  deve-se  ao 

desconhecimento da razão como também do conhecimento, até então, do absoluto. “Com 

efeito, a mediação não é outra coisa senão a igualdade-consigo-mesmo semovente, ou a 

reflexão  sobre-si-mesmo,  o  momento  de  Eu  para-si-essente,  a  negatividade  pura  ou 

reduzida à sua pura abstração que é um simples vir-a-ser”.40

Chegamos, portanto, ao ponto crucial desta filosofia; o de exprimir o verdadeiro 

não só como substância, mas, precisamente, como sujeito. Com efeito, a substância em 

Hegel é atividade efetiva,  ele não concebe a substância sem sujeito, nem o sujeito sem 

substância. Por conseguinte, com esta concepção de que a substância é sujeito, fica mais 

fácil entender a afirmação de Hegel quando defende que o fim é o começo, pois este fim, 

que é começo, em seu movimento é sujeito, é espírito em sua atualização.

Esta questão pode ser também colocada de uma outra forma, ou seja, “a razão é o 

agir conforme a um fim.  [...]. O resultado é somente o mesmo que o começo, porque o 

começo é fim; ou, [por outra], o efetivo só é o mesmo que seu conceito, porque o imediato 

como fim tem, nele mesmo, o Si ou a efetividade pura”.41

O que nos  remete  a  proposição  dos  círculos  é  a  compreensão  de  que  este  fim 

engendrado, que é ao mesmo tempo o efetivo essente, é movimento e devir. O [...] “que 

retornou a  si  é  o  Si,  exatamente;  e  o  Si  é  igualdade  e  simplicidade,  consigo  mesmas 

relacionadas”.42

38F. E. p.36.
 39F. E. p.35.
40F. E. p.36.
41F. E. p.37.
42F. E. p.37.

34



Por conseguinte, para Hegel, não se pode separar a substância do sujeito e o sujeito 
da substância. A substância é unidade, e o verdadeiro não é um atributo ou predicado de 
um  sujeito,  pois,  o  sujeito  hegeliano  é  ativo  e  se  desenvolve  a  si  mesmo  em  seus 
predicados.

A experiência da consciência é movimento do espírito em direção ao conceito, no 
entanto, é importante notar que o conceito e a constituição da consciência estão articulados 
simultaneamente em um mesmo processo, uma vez que o conceito é o que já está ali em 
potencial, pois, a distinção entre o saber e a verdade é interna ao próprio conceito e, só no 
saber absoluto, esta oposição desaparece.

O que está expresso na representação, que exprime o absoluto como espírito, é que 
o verdadeiro  só é  efetivo como sistema,  ou que a substância  é  essencialmente 
sujeito. [Eis] o conceito mais elevado que pertence aos tempos modernos e à sua 
religião. Só o espiritual é o efetivo: é a essência ou o em-si-essente: o relacinado 
consigo e o determinado; o ser-outro e o ser-para-si; e o que nessa determinidade 
ou em seu ser-fora-de-si permanece em si mesmo - enfim, o [ser] espiritual é em-
si-e-para-sei.43

Hegel intenta mostrar-nos que a essência de todo agir é em-si e para-si espiritual, 
no entanto,  o  espírito,  que se  sabe desenvolvido  assim como espírito,  é  a  ciência.  “A 
ciência é a efetividade do espírito,  o reino que para si mesmo constrói em seu próprio 
elemento”.  44 Neste prefácio Hegel situa o filósofo como o ser-em-si-e-para-si, ou seja, 
como consciência que se elevou a esse éter que é o puro saber de si mesmo no absoluto 
ser-outro.

A Ciência, no seu elemento da razão, é a filosofia, é o saber como vida, nada nela 
permanece Por conseguinte, [...] “exige da consciência-de-si que se tenha elevado a esse 
éter para que possa viver nela e por ela.”45 Por outro lado, Hegel ressalta que:

O indivíduo também tem direito de exigir da ciência que lhe forneça pelo menos a 
escada para atingir esse ponto de vista, e que o mostre dentro dele mesmo. Seu 
direito funda-se na sua independência absoluta, que sabe possuir em cada figura do 
seu saber, pois em qualquer delas - seja ou não reconhecida pela ciência, seja qual 
for o seu conteúdo - o indivíduo é a forma absoluta, isto é a certeza imediata de si 
mesmo, e assim é o ser incondicionado.46

A Fenomenologia do Espírito  é essa escada necessária para acessar o saber. Saber 
que funciona como um fio condutor que, ao longo das experiências da consciência, abarca 
e dá sentido a todas as figuras e momentos nos seus fluxos e percursos até o saber absoluto. 
O espírito se faz coisa para si mesmo, ou seja, ele mesmo se manifesta como sujeito e
43F. E. p. 39.
44F. E. p. 39.
45F. E. p. 40.
46F. E. p. 40.

35



objeto, simultaneamente. De fato, as figuras, em seus múltiplos momentos de constituição 
da consciência-de-si, se referem aos elementos do ser, aos elementos do si e aos elementos 
da categoria ser=si.

Portanto, a consciência constitui o ponto de partida da filosofia e fornece-lhes todo 
o conteúdo. Seu trabalho de apropriação é por demais importante como substância Em-si 
interiorizada,  que  deve  exteriorizar-se  e  vir-a-ser  para-si  mesmo.  Logo,  a  tarefa  da 
filosofia, para Hegel, é a elaboração conceitual desse conteúdo.

Segundo o conceito de experiência, a consciência não pode compreender em-si algo 
que não tenha sido vivido na sua relação com o Outro. Deveras, aqui surge a importância 
da intersubjetividade, reafirmando que o Outro é constitutivo de si mesmo e que a verdade 
está na relação de um eu que é nós, e um nós que é eu. “A tarefa de conduzir o indivíduo, 
desde o seu estado inculto até o saber, devia ser entendida em seu sentido universal e tinha 
que  considerar  o  indivíduo  universal,  o  espírito  consciente-de-si  na  sua  formação 
cultural”.47

Precisamos  entender  que  o  indivíduo  particular  é  um ser  incompleto.  Em cada 
indivíduo só se desenvolve um traço da cultura, sendo assim, todo indivíduo é um todo 
incompleto.

O espírito  individual  percorre  etapas  em sua  formação  (Bildung).  A mais  alta 
contém  as  anteriores  como  momentos  suprassumidos:  e  nesse  percuso  vai 
assimilando  as  aquisições  culturais  da  História  humana,  etapas  necessárias  do 
desenvolvimento do Espírito universal. Não se podem queimar etapas; todas tem 
de ser percorridas com a mesma paciência que ele teve de encarnar-se em cada 
uma delas,  na prodigiosa  tarefa  que foi  a história  universal.  Hoje a tarefa  está 
facilitada,  pois  se  encontra  cristalizada  em  pensamentos,  depositados  na 
interioridade da memória. Mas temos também uma desvantagem: na Antiguidade, 
se  partia  diretamente  da  realidade  imediata para  o  conceito  universal.  Agora 
encontram-se,  entre  esses  dois  termos,  representações  que se tornaram o “bem 
conhecidos”,  para  reconstruir  a  verdade:  e  fluidificar  essas  representações,  até 
conseguir esses círculos que são automovimentos, ou seja os conceitos. Só a partir 
desse trabalho do negativo é que o conceito se move. O sujeito é dotado desse 
poder mágico de tirar a vida da morte, o positivo do negativo.48

Podemos então defender que a  Fenomenologia do Espírito  aborda a experiência 
que a consciência faz ao longo desse processo de se saber espírito. Trata-se, em suma, de 
produzir  o  conteúdo  espiritual  para  si  mesmo  ao  longo  de  um  camino  que  envolve 
movimentos  de figuras  e  momentos,  na relação  com o Outro que o constitui  em suas 
determinações,  e que,  ao mesmo tempo,  é constituído,  enquanto significação.  Portanto, 
lançado no Si [cultura], é dele que tem que retornar a si que é o mesmo, mas é um outro, 
 
47F. E. p. 41.
48MENESES, Paulo.  Hegel e sua fama de obscuro (Prefáio da Fenomenologia do Espírito). op. cit. p. 15. 
(Grifo do autor).

36



pois  a  cultura  sai  de  si  e  permanece  em  si.  Nesse  movimento  de  exteriorização  e 
suprassunção, o indivíduo vai além das determinações e beneficia a cultura.

É  suprasumindo  as  etapas  do  espírito  individual,  ao  longodas  etapas  de  sua 
formação, que o espírito do tempo puxa para si o espírito do mundo. Nesse percurso, vai 
assimilando  as  aquisições  culturais  da  história  humana,  cumprindo  todas  as  etapas 
necessárias para o desenvolvimento do espírito universal, conseqüentemente, da história 
universal.

Hoje, diferente da antiguidade, não se parte diretamente da realidade imediata para 
o conceito universal. Trata-se, portanto, de representações, de pensamentos pensados e, por 
isso, dados como bem conhecidos. “Esse ser-aí, passado a formação cultural, é propriedade 
já  adquirida  do  espírito  universal  e,  aparecendo-lhe  assim exteriormente,  constitui  sua 
natureza  inorgânica”,49 que  vista  a  partir  do  indivíduo,  mostra  que  este  a  adquire 
consumindo  em si  mesmo e  apropriando-se  dela.  Do lado  do  espírito  universal  é  [...] 
“substância  que  se  dá  a  sua  consciência-de-si,  e  em  si  produz  seu  vir-a-ser  -  e  sua 
reflexão”.50 Daí a importância e a exigência de um trabalho de reconstituição que permita 
dissolver, no movimento de fluidez dialética, estas verdades cristalizadas, pois:

[...] sendo já um pensado, o conteúdo é propriedade da substância; já não é o ser-
aí na forma do ser-em-si, porém é somente o que - não sendo mais simplesmente o 
originário nem o imenso no ser-aí, mas o Em-si rememorado - deve ser convertido 
na forma do ser-para-si.51

O bem conhecido,  esta representação que não é reconhecida como pensamentos 
determinados e fixos,  deve ser suprassumido,  e como isso possibilitar  a efetivação e a 
espiritualização do universal. Mediante esse movimento, os puros pensamentos se tornam 
conceitos, e, somente então, eles são o que são em verdade:c círculos dos círculos. “São o 
que sua substância é: essencialidades espirituais”.52

Afinal de contas, o saber é o agir de Si universal, é o interesse de pensar. Logo, a 
impermanência  é  um  valor  do  espírito  do  mundo  que  refuta  qualquer  representação 
cristalizada nessa inefetividade de um saber que não sai do lugar, empobrecendo o espírito.

O círculo, que fechado em si repousa e retém como substância seus momentos, é a 
relação imediata e portanto nada maravilhosa. Mas o fato de que, separado de seu 
contorno, o acidental como tal - o que está vinculado, o que só é efetivo em usa 

49F. E. P. 42.
50F. E. P. 42.
51F. E. P. 42.
52F. E. P. 45.

37



conexão com outra coisa - ganhe um ser-aí próprio e uma liberdade à parte, eis a[i 
a força portentosa do negativo: é a energia do pensar do puro Eu.53

Contudo,  todos  os  momentos  são  essenciais  para  a  constituição  do  sujeito,  e 
portanto para o desenvolvimento do Espírito. O pensamento fluido é aquele que reconhece 
na fixidez um momento  que deve ser  supressumido ao longo do seu percurso,  do seu 
movimento  em  direção  ao  conceito,  pois  é  só  através  do  movimento  que  os  puros 
pensamentos se tornam conceitos. O espírito só encontra a si mesmo no movimento do 
conceito. O movimento implica a transformação do em-si no para-si.

Não é a vida que se atemoriza antes a morte e se conserva intacta da devastação, 
mas é a vida que suporta a morte e nela se conserva, que é a vida do espírito. O 
espírito  só  alcança  sua  verdade  à  medida  que  se  encontra  a  si  mesmo  no 
dilaceramento absoluto. Ele não é essa potencia como o positivo que se afasta do 
negativo - como ao dizer de uma coisa que é nula ou falsa, liquidamos com ela e 
passamos a outro assunto. Ao contrário,  o espírito só é essa potência enquanto 
encara diretamente o negativo e se demora junto dele. Esse demorar-se é o poder 
mágico que converte o negativo em ser. Trata-se do mesmo poder que acima se 
denominou  sujeito,  e  que  ao  dar,  em  seu  elemento,  ser-aí  à  determinada  de, 
suprassume a imediatez abstrata, quer dizer, a imediatez que é apenas essente em 
geral. Portanto, o sujeito é a substância verdadeira, o ser ou a imediatez - que não 
tem fora de si a mediação, mas é a mediação mesma.54

A Fenomenologia do Espírito pode ser tomada como uma propedêutica à filosofia. 
Segundo  Hegel,  a  Filosofia  é  a  própria  vida  que,  através  da  consciência  racional  do 
homem, busca compreender a si mesma.

Esta  compreensão  exige  considerar  o  trabalho  do  negativo,  pois  toda  a 
determinação é  uma negação.  “Não se pode eliminar  toda  desigualdade  da substância, 
como se expulsam escórias do metal puro [...] a desigualdade está presente no verdadeiro 
como tal: está nele como negativo como Si”.55

No seu texto gênese e estrutura da  Fenomenologia do Espírito,  Hyppolite coloca 
que:

O  prefácio  da  Fenomenologia  estava  destinado  principalmente  a  assegurar  o 
ligamento entre a Fenomenologia do Espírito, a qual, só aparece como a primeira 
parte da ciência, e a lógica. [...]. Se explica, pois que este prefácio é algo assim 
como uma dobradiça entre a Fenomenologia e a Lógica.56

A contradiçãop  e  a  dialética  obedecem a  uma lógica,  pois  para  Hegel  a  lógica 
implica  o  curso  da  coisa  mesma,  por  isso  para  ele  o  conteúdo  verdadeiro  é  a  lógica 
entendida não como forma de pensamento puro, mas como forma e conteúdo da realidade. 
Portanto, podemos entender que com a dialética, a vida penetrou na própria lógica.
53F. E. p. 44.
54F. E. p. 44.
55MENESES, Paulo. Hegel e sua fama de obscuro (Prefácioda Fenomenologia do Espírito). op. cit. p. 17.
56HYPPOLITE, Jean. Génesis y Estructura de la <<Fenomenología Del Espíritu>> de Hegel. op. cit. p. 7.

38



A natureza do que é está em ser, no seu próprio ser, seu conceito: nisso consiste a 
necessidade lógica em geral. Só ela é o racional ou o ritmo do todo orgânico: é 
tanto o saber do conteúdo quanto o conteúdo é conceito e essência; ou seja, só a 
necessidade lógica é o especulativo. A figura concreta, movendo-se a si mesma, 
faz de si uma determinidade simples; com isso se eleva a forma lógica e é, em sua 
essencialidade.  Seu ser-aí  concreto é apenas  esse movimento,  e é ser-aí  lógico, 
imediatamente. É, pois, inútil aplicar de fora o formalismo ao conteúdo concreto; 
[pois]  esse  conteúdo  é  nele  mesmo  o  passar  ao  formalismo.  Mas  [então]  o 
formalismo deixa de ser formalismo, porque a forma é o vir a ser inato do próprio 
conteúdo concreto.57

É importante  ressaltar  que  A Fenomenologia  do  Espírito  traz  um filósofo  que 

entendeu o seu tempo e a sua exigência de que nada podia ser reconhecido como válido se 

não estivesse de acordo com a razão. De modo que podemos afirmar que segundo Hegel 

não há pensamento fora da coisa nem tampouco coisa fora do pensamento. É articulando 

os momentos do espírito, organizados de acordo com a sua necessidade interna, que esta 

obra demonstra que tudo o que resulta do pensar é razão. Sendo assim, “a coisa não pode 

ser em nós, algo mais que o conceito que dela temos”.58

Para  concluir,  entendemos  que  a  Fenomenologia  do Espírito  como percurso  da 

consciência até a ciência pode ser destacada como um conteúdo que verdadeiramente nos 

conduz a uma nova forma de pensamento, destacando para este fim principalmente sua 

concepção  de  que  a  realidade  é  dialética,  nos  remontando  a  uma  lógica  que  implica 

movimento,  efetividade  e  principalmente  a  consciência  de  que  nós  mesmos  estamos 

implicados no verdadeiro que é o todo.

57F. E. p. 60.
58LEBRUN, Gerrard.  A paciência do Conceito: Ensaio sobre o discurso hegeliano. Trad. Silvio Rosa Filho. 
São Paulo. Editora de UNESP, 2006. p. 4001.

39



II - As Figuras da Fenomenologia da consciência à consciência-de-si.

Como vimos no capítulo anterior, a Fenomenologia do Espírito é uma propedêutica 

à folosifia enquanto mostra que o saber, passando por várias figuras, se eleva sofridamente 

do conhecimento sensível até a Ciência ou Filosofia. “A consciência filosófica já conhece a 

verdade da consciência natural  mas não pode dizê-la sem que ela se diga também a si 

mesma. De outro modo, ela não a reconheceria como verdade”.1

O conhecimento, para Hegel, não pode ser um instrumento com que se domina o 

absoluto, ou um meio através do qual o absoluto é contemplado, pois a luz da verdade não 

está na refração dos seus raios, “o conhecer não é o desvio do raio, é o próprio raio, através 

do  qual  a  verdade  nos  toca”.2 Com este  paradigma  podemos  dizer  que  “a  linguagem, 

enquanto forma de conhecimento, identifica-se com o conhecimento no qual o saber não é 

o reflexo do raio; mas o próprio raio enquanto verdade”.3 Para Hegel, o absoluto além de 

ser substância é também sujeito. “O ponto de vista do saber absoluto da ciência não é o 

ponto de vista  imediato  da consciência.  [...].  Se há filosofia  é,  precisamente,  porque a 

verdade não é nunca um saber imediato, senão um saber mediado, não está no começo, 

senão no final”.4 Logo, ele defende a concepção de que o conhecer e o absoluto não são 

separados, por isso não se pode compreender este absoluto através de intuições imediatas 

que em si são dogmáticas e subjetivas.  Antes, trata-se de um processo que só se torna 

possível através das experiências do eu, mediadas em suas relações com o outro. Dessa 

maneira,  o  eu  não  fica  à  parte  do  processo  de  conhecimento,  pois  o  conhecimento 

“transcede a reflexão que não é mais que uma reflexão humana sobre a experiência e sua
1COLOMER, Eusebi. El Pensamiento Alemán de Kant a Heidegger. op. cit. p. 2004.
2Cf. F. E. p. 71-71.
3MORAES, Alfredo de Oliveira. Texto inédio. Texte gentilmente cedido pelo autor.
4COLOMER, op. cit. p. 215.

40



constituição; capta o conteúdo mesmo como reflexão; é o ser que se conhece pelo homem 
e não o homem o que reflete sobre o ser”.5

A  primeira  seçao  da  Fenomenologia  do  Espírito  demonstrará  que  a  relação 
imediata só é possível como pura sensação. Isto porque o homem, enquanto ser dotado de 
razão e de linguagem, terá como absoluto o saber de si mesmo no saber da consciência.

Hegel, nesta obra, aprofunda a questão de como nosso conhecimento se relaciona 
aos objetos da experiência, isto é, toda pergunta por um objeto implica a pergunta pela 
conexão  entre  o  objeto  e  o  modo  do  seu  conhecimento.  Contrapondo-se,  então,  às 
interpretações  advindas  do  empirismo  e  do  racionalismo  que,  com  suas  posições, 
defendiam a impossibilidade do saber absoluto e da verdade incondicionada. Concepção 
esta, onde o pensamento é visto como uma reflexão subjetiva estranha ao ser. Hegel, ao 
contrário, parte de uma identificação entre o pensamento e a coisa pensada propondo que 
conhecer  o  objeto  é  também conhecer  a  si  mesmo.  “Com efeito,  a  manifestação  ou o 
fenômeno que é para a consciência,  não é, portanto, estranho à essência, é a revelação 
desta”.6

Assim,  a  Fenomenologia  do  Espírito  pretende  ser  a  teoria  universal  do 
conhecimento,  entendendo  o  último  não  só  no  sentido  epistemológico,  mas, 
principalmente,  nos  sentido  existencial.  Considerando-se  que  para  Hegel  sendo  a 
consciência para si mesma seu conceito:

Toda a consciência é propriamente mais do que ela acredita ser, e isso é o que faz 
que seu saber se divida. É certeza (subjetiva) e como tal se opõe a uma verdade 
(objetiva).  O saber  é,  pois,  inquieto  em si  mesmo já  que  deve  superar-se  sem 
cessar,  e  esta  inquietude  que  Hegel  descreve  em  termos  existenciais  como 
resultado do que não foi captado enquanto não alcançou seu término.7

No paradigma hegeliano “a meta está ali onde o saber não necessita ir além de si 
mesmo, onde a si mesmo se encontra, onde o conceito corresponde ao objeto e o objeto 
corresponde ao conceito”.8 A Fenomenologia do Espírito, portanto, como já afirmamos no 
prefácio, é a escada para a construção do conceito
.

O  caminho  desta  progressiva  tomada  de  consciência  passa  pelo  o  que  Hegel 
denominou ‘a seriedade, a dor, a paciência, e o trabalho do negativo’. O sentido da 
experiência  não  se  faz  retilineamente,  senão,  através  do  rodeio  da negação.  A 
experiência  avança  a  partir  das  contradições  sofridas  dramaticamente  pelos 
homens e logo superadas numa lógica da oposição.9

5HYPPOLITE, Jean. Lógica y Existência.  op. cit. p. 115.
6HYPPOLITE, Jean. Génesis y Estructura de la <<Fenomenología Del Espíritu>> de Hegel. op. cit. p. 10-
11.
7Id. Ibid. p. 18.
8F. E. p. 76.
9COLOMER, Eusebi. El Pensamiento Alemán de Kant a Heidegge. op. cit. p. 205.

41



O avanço para essa meta não sofre paradas. Como nos adverte Hegel na Introdução 
da Fenomenologia do Espírito: a ciência só pode nascer do saber natural atrelado, então, às 
aparêncis, para aos poucos ir se libertando no seu caminho em direção ao saber atualizado 
e desenvolvido em sua verdade.

Trata-se de aplicar ao sujeito que se experimenta no ato de saber alguma coisa a 
sua própria medida (pois onde poderá buscar, senão em si mesmo, uma medida 
que seja norma construtiva do seu saber?) e com ela medir nas formas sucessivas 
de saber, a distância que separa a certeza da verdade, até que essa distância seja 
suprimida no saber em que a verdade da medida revela a sua plena adequação à 
certeza do sujeito e a verdade do objeto: no saber absoluto.10

Dada a importância  da linguagem na constituição do sujeito,  a nossa pretensão, 
neste texto, é a de demonstrar o quanto, em Hegel, o processo de se saber a si mesmo 
guarda uma relação intrínseca com a linguagem.

Segundo sua essência,  a língua está presente ali por si mesma, é uma natureza 
posta idealmente; e ela é de algum modo uma pura forma, é simplesmente um ato 
que consiste em falar, uma exterioridade. Ela não consiste em produzir, mas é a 
simples  forma,  que  consiste  em exteriorizar  o  que  já  foi  produzido,  e  como é 
preciso dizê-lo - é o que há de formal na atividade pura, a mudança imediata do 
que é interior em seu contrário, em algo de exterior.11

Falar em linguagem é falar de sujeito na sua dimensão humana espiritual, pois não 
há sujeito  sem a linguagem,  mesmo porque a  linguagem em Hegel  é em sua essência 
espiritual.  O caminho que segue a consciência  é a história  detalhada de sua formação. 
Formação esta que ocorre na linguagem e pela linguagem. Logo, pode-se afirmar que é na 
linguagem que o eu se cosntitui e é constituído.  “A contradição real,  tal  como entende 
Hegel, não suprime a identidade efetiva de uma coisa, senão que a produz sob a forma de 
um processo  no  qual  esta  coisa  chega  a  ser  plenamente  o  que  é”.12 Se  falarmos,  por 
exemplo, que A=B, em Hegel, se interpreta no sentido que A devém de B e, nesse processo 
de fazer-se B, A continua sendo A. Para saber o que uma coisa é na verdade, temos que ir 
mais além do seu estado imediatamente dado e seguir o processo pelo qual, sem deixar de 
ser ela mesma, se converte em outra.

A formação do mundo para a língua está ali presente, em si. Assim como o devir 
do entendimento e da razão, a língua releva da educação, ela está ali presente, para 
a consciência em devir, enquanto mundo ideal como sua natureza inorgânica; e a 
consciência não tem, desse modo, de arrancar-se da natureza, mas de encontrar a 
realidade, para a idealidade dessa mesma natureza - de buscar para a língua, a 

10VAZ, Cláudio Henrique de Lima. A Significação da Fenomenologia do Espírito. op. cit. p. 17.
11HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Le premir système: la philosophie de l’espirit (1802-1804). Trad. Paulo 
Meneses. p. 5. Texto inédito gentilente cedido pelo tradutor.

42



12COLOMER, Eusebi. El Pensamiento Alemán de Kant a Heidegger. op. cit. p. 197.
significação que está no ser. O mesmo sucede com esse. Só resta, de algum modo, 
a atividade formal, que consiste em ligar um ao outro esses mesmos elementos, 
que já estão ali.13

Portanto, a importância da linguagem na constituição do sujeito, implica perceber a 

sua força e atuação na experiência da consciência Com efeito, “a linguagem humana é 

logos, é esta reflexão do ser em si mesmo que acompanha sempre o ser”.14 Então, falar em 

linguagem implica falar na revelação e manifestação do fenômeno, no conhecimento e, 

principalmente na dialética hegeliana.

Ora, seguramente, para Hegel, o pensar dialético é o que permite a consciência ter a 

experiência de si mesma diante do que se mostra a ela como fenômeno, pois as formas 

fenomenais  são,  ao  mesmo  tempo,  formas  fenomenais  do  sujeito.  “Este  movimento 

dailético que a consciência exercita em si mesma, tanto em seu saber como em seu objeto, 

enquanto dele  surge o novo objeto verdadeiro para a consciência, é juntamente o que se 

chama experiência.15 No entanto, é preciso lembrar que a linguagem não só estrutura este 

movimento  como  também  o  delimita  e  o  desdobra  com  a  finalidade  de  alcançar  e 

suprassumir cada figura e momento da consciência em seu auto-desenvolvimento, até o 

saber absoluto.

Segundo  Hegel,  este  progresso  da  consciência  está  intrinsecamente  ligado  ao 

movimento  do  espírito  de  enfrentar  as  contradições  da  realidade,  como também à  sua 

maneira  de  se  expressar  como  linguagem,  a  qual,  em  seus  desdobramentos,  vai 

consolidando  o  verdadeiro  como  o  todo.  Não  perdendo  de  vista  que  cada  figura  é 

contraditória em si mesma, e que, ao descobrir a sua verdade, descobre uma figura que já 

não é  ela  mesma.  “A linguagem é,  por  conseguinte,  o  mais  verdadeiro,  justamente  na 

medida em que está no lugar privilegiado da transparência do processo de manifestação e 

da constituição da verdade em si mesma”.16

Fica claro que para Hegel a linguagem não pode ser tomada de maneira rígida, 

formal e comum, como até então se usava, sem nenhuma consideração à sua capacidade 

dialética. Hegel, em seu projeto de analisar as contradições do real, coloca a importância 

da  linguagem  nos  desdobramentos  do  sentido  dialético  e  utiliza-se  da  mesma  para 

apreender as contradições que surgem ao longo do percurso das figuras da consciência Isto 

indica o quanto estas são permeadas desde o momento mais rudimentar, de linguagem, se 

servindo da mesma, inclusive, para apontar a sua ausência.

13HEGEL, Georg Eilhelm Friedrich. Le premier système: la philosophie de l’espirit (1803-1804). op. cit. p. 7.
14HYPPOLITE, Jean. Lógica e existência. op. cit. p. 10.
15F. E. p. 80.

43



16MORAES, Alfredo de Oliveira. Texto inédito. Texto gentilmente cedido pelo autor.
Analisamos agora especificamente os três pirmeiros capítulos da  Fenomenologia 

do Espírito nos quais Hegel nos mostra como se coloca o problema do conhecimento para 
a consciência desde a certeza sensível até a percepção, e da percepção até o entendimento. 
Veremos, portanto, que são nestas figuras da consciência, articuladas num diálogo interno, 
que Hegel apresenta a constituição do sujeito em suas primeiras manifestações, mostrando 
a importância da linguagem e da sua aquisição para a emergência e constituição do eu.

A primeira experiência que faz a consciência é a do saber sensível. Logo:

O saber que é nosso objeto em primeiro lugar e imediatamente, não pode ser senão 
aquele  que  é,  ele  próprio,  saber  imediato,  saber do  imediato  ou  do  existente. 
Igualmente devemos nos comportar de modo imediato e receptivo e, portanto, não 
mudando nele coisa alguma com relação ao modo como se oferece e mantendo 
afastada da nossa apreensão a atividade de conceber.17

Trata-se então de um saber imediato,  ou do saber do imediato,  começo de uma 
identidade imediata, identidade de si consigo mesmo.18 Ou seja, o projeto da dialética da 
consciência  é  ordenado  de  uma  forma  tal  que  se  pode  compreender,  em  seus 
desdobramentos, o movimento da constituição do sujeito na relação dele consigo mesmo. 
O ponto de origem desse movimento Hegel situa ao nível da presença imediata, o em-si da 
consciência.

A  certeza  sensível  é  a  verdade  imediata  para  a  consciência.  Isto  porque  ela  é 
tomada numa relação tão imediata que não consegue abstrair nada do objeto. Portanto, o 
absolutizar os sentidos não é mais do que um pensar ingênuo. Saber que só sabe isto agora 
e aqui.

A consciência sensível se constitui como certeza que pretende apreender o que está 
aquém de toda linguagem e de todo sentido, um isto individual e um isto incomparável. 
Sendo  assim,  o  correlato  da  certeza  sensível  não  é  o  Outro,  antes  é  o  sentido 
paradoxalmente  pleno,  pois  aí  não  há  falta.  “O  objeto  está  diante  de  si  em toda  sua 
completude”.19

Sem dúvida, a relação imediata remete a unidade, propiciando à certeza sensível a 
ilusão de que tem todo o saber, ou seja, que o saber é igual a sua verdade. Por isso:

17F. E. (Os pensadores) p. 347.
18Sobre esse ponto de partida, no capítulo I, A certeza sensível, da Fenomenologia do Espírito, que compõe o 
volume sobre Hegel da coleção Os Pensadores, Lima Vaz, responsável pela seleção, tradução e notas, na pág. 
347, cita, na segunda nota, Labarrière,  P. J. que em sua obra  Stuctures et mouvement dialectique das la  
Phènoménologie de l’Esprit de Hegel (ver bibliografia), na página 74, afirma que: “Hegel pretende que nos 
tornemos presentes à situação mais imediata, reencontrando a atitude mais simples e mais despojada. Mas a 
inteligência desse imediato é o que exige a mediação mais vasta; porque o saber mais pobre é também o mais 
rico: ele não suprassume a determinação, mas a reconduz ao ponto de sua origem e da sua gênese. Eis porque 
tuda está aí, desde esta primeira fase da certeza sensível, e não deveremos sair desse ponto de partida mas 
aprofundá-lo, tomando consciência do que ele esconde”.

44



19F. E. (Os pensadores). p. 348.
O conteúdo concreto da certeza sensível faz aparecer imediatamente essa certeza 
como o mais rico conhecimento, e até como conhecimento de riqueza infinda, para 
o qual é impossível achar limite, nem fora se percorremos o espaço e o tempo onde 
se expande, nem [dentro], se penetramos pela divisão no interior de um fragmento 
tomado dessa plenitude.20

Um objeto está ali presente e a consciência o acolhe sem saber que a verdade é uma 
impermanência. Para o saber sensível, afirma Hegel que:

[...] a coisa é, e é tão somente porque é: eis o essencial para o saber sensível. Esse 
puro ser ou essa pura imediateidade constitui a sua verdade. Justamente por isso a 
certeza é, como relação, pura relação imediata. A consciência é Eu, nada mais, um 
puro este. O singular sabe o puro este ou sabe o singular.21

Pois a sensação só revela o ser puro, isto é, inderterminado. A verdade implicada na 
certeza sensível é que o efetivo é. Nada mais. No ser puro não qualificado, o Ser do Eu é, 
aliás, revelado ao mesmo tempo em que o ser do efetivo o é. “O Espírito é imediatamente. 
[...]. Para o Espírito como consciência o Espírito é um ser separado do eu”.22

Não obstante,  na certeza sensível,  há mais do que essa imediatez que ela sente. 
Primeiro porque uma determinada certeza sensível, que põe em jogo um este aqui e um 
isso aí, é apenas um exemplo, pois, embora seja pura imediateidade, nela está em jogo a 
diferença fundamental que logo se faz presente; um este como Eu e um isto como objeto. 
O que aponta para uma mediação.23 “Eu tenho a certeza, por meio de um outro, a saber: da 
Coisa; e essa está igualmente na certeza mediante um outro, a saber, mediante o Eu”.24

Essa diferença entre a essência e o exemplo, entre a imediatez e a mediação, quem 
faz não somos nós apenas, mas a encontramos na própria certeza sensível; e deve 
ser  tomada  na  forma  em que  nela  se  encontra,  e  não  como nós  acabamos  de 
determiná-la. Na certeza sensível, um momento é posto como o essente simples e 
imediato, ou como essência; o objeto.  O outro momento, porém, é posto como o 
inessencial e o mediatizado, momento que nisso não é em-si, mas por meio de um 
Outro: o Eu, um saber, que sabe o objeto só porque ele é; saber que pode ser ou 
não. Permanece mesmo não sendo conhecido - enquanto o saber não é, se o objeto 
não é.25

O objeto é, indiferentemente do fato de ser conhecido ou não. Sua permanência não 
depende do conhecimento, no entanto, o saber depende do objeto. Portanto, a experiência 
sensível revela que a verdade nem está com o objeto singular, nem com o eu individual. O 
que ocorre é um duplo processo de negação; negação per se do objeto e negação do Eu 
individual. “Se efetivamente a certeza sensível tenta interrogar-se sobre o próprio objeto e
20F. E. p. 85.
21F. E. (Os pensadores). p. 348.
22HEGEL,  Georg  Wilhelm  Friedrich.  Filosofia  Real.  México-Madrid-Buenos  Aires:  Fondo  de  Cultura 
Econônica, S/d. p. 154.
23Ver:  ROSENFIELD, D. L.  Política e Liberdade em Hegel.  São Paulo: Ed. Ática, 1995. p. 23.: “[...]  o 
verdadeiro só se deixa apreender pelo caráter mediato de seu processo imediato de constição de si”.

45



24F. E. p. 86.
25F. E. p. 86.

pergunta <<o que é o Isto?>> ela é então forçada a ter experiência do que aquilo que se 

apresentava como a verdade mais  concreta  é um simples  universal”.26 Ou ainda,  como 

afirma Paulo Meneses: “À primeira vista a certeza sensível parece captar o ser da forma 

mais verdadeira, [no entanto], quando tenta expressar-se não encontra, nem no seu objeto, 

nem no sujeito, nem na totalidade, essa verdade imediata que pretende”.27

O fato que se impõe é que a Coisa para a consciência, neste momento da certeza 

sensível,  não passou ainda pela significação, campo próprio do universal, ainda está no 

singular. Trata-se do sentido senvível ao invés do sentido universal próprio da linguagem. 

A consciência sensível é determinada pela contemplação sensível que se refere a si 

mesma, mas, no momento em que se vê confrontada com a necessidade de dizer o que é o 

objeto, ela não consegue, pois não tem ainda a capacidade de abstração. Ela não sabe o que 

é isto, esse interior (que é ela mesma). E, mesmo se quisesse dizer isso seria impossível, 

porque  o  isto  sensível,  que  é  visado,  é  inatingível  pela  linguagem  que  pertence  à 

consciência, ao universal em si.

Logo, a consciência sensível toma no singular o que é universal.  De fato, “só a 

coisa singular é verda deira está dizendo um universal, pois toda coisa é singular. Então 

está  afirmado  como  verdade  um universal,  na  mesma  sentença  que  atribui  a  verdade 

exclusivamente  ao  singular”.28 Isto  porque  “A  linguagem  tem  esse  dom  divino  de 

transformar em Universais qualquer tentativa de se restingir ao singular”.29

Portanto, podemos afirmar que o que se apresenta como questão fundamental para 

nós  é  o fato  de que na sua linearidade  (inicial)  a  linguagem não tem como nomear  o 

singular  em sua  especificidade,  pois  já  apreende  a  coisa  como  universal.  Por  isso,  a 

consciência sensível não se apossa do verdadeiro já que a verdade dela é o universal, e a 

sua certeza é singular.

É interessante observar que, aqui, Hegel traz o indizível da certeza sensível como 

parte de um momento lógico primordial da constituição do sujeito.

Tentar  dizer  a  certeza  sensível  significa,  para  Hegel,  ter  a  experiência  da 
impossibilidade de dizer aquilo que queremos dizer, não por uma incapacidade da 
linguagem, mas, porque o próprio universal é a verdade de certeza sensível, e é, 
portanto precisamente esta verdade que a linguagem perfeitamente diz.30

26AGAMBEM, Giorgio. A linguagem e a morte: um seminário sobre o lugar da negatividade. op. cit. p. 24.
27MENESES, Paulo. Para ler a Fenomenologia do Espírito. op. cit. p. 35.
28Id. Ibid. p. 38.
29Id. Hegel & a Fenomenologia do Espírito. Rio de Janeiro: Jorge Zahar. Ed., 2003. (Coleção passo-a-passo; 
15). p. 22.
30AGAMBEM, Giorgio.  A linguagem e a morte: um seminário sobre o lugar da negatividade. op. cit. p. 25.

46



Sendo assim, veremos que:
 

Tão logo a certeza sensével tenta sair de si e indicar aquilo que quer-dizer, ela 
percebe necessariamente que aquilo que acreditava poder acabar imediatamente no 
gesto de mostrar é, na realidade, um processo de mediação, aliás uma autêntica 
dialética que, como tal, contém em si desde sempre uma negação.31

O que surge é a impossibilidade de captar o isto. Logo, o que ocorre na certeza 

sensível  é  na  verdade,  um  processo  dialético  de  negação  e  mediação  que  aponta  a 

consciência natural diante daquilo que é indizível para a linguagem como sendo nada mais 

do que o próprio querer dizer. “Mais este não-dito deve ser entendido como um negativo e 

um universal, e é precisamente reconhecendo-o tal, em sua verdade, que a linguagem o diz 

pelo que é e <<o toma como verdadeiro>>”.32

No entanto, a experiência do individual sensível é a perda da sua verdade, pois tudo 

que tenta expressar tem que passar pela palavra. A verdade da sua certeza está além de si 

mesma, além do seu conhecimento, está na percepção.

Na gênese do princípio os dois momentos vieram juntamente ao ser; somente na 
sua manifestação procedem separadamente, ou seja, um é o movimento de indicar, 
o outro é o mesmo movimento mas como algo simples: aquele é o perceber esse é 
o objeto.  Segundo a essência,  o objeto é  a  mesma coisa que o movimento.  O 
movimento é o desdobramento e a distinção dos momentos, o objeto é a conjunção 
dos mesmos.33

Uma vez na percepção, predomina na consciência o perceber ao invés do sentir. 
Agora ela já pode relacionar as suas sensações em uma percepção, isto porque a percepção 
implica  um  movimento  de  separação  de  si  consigo  mesmo.  Este  movimento  de 
exteriorização é indispensável para a consciência na sua relação consigo mesmo, pois, a 
partir daí, toma sua própria objetivação como uma objetivação dada.

Fica claro que perceber é totalizar e distinguir as coisas, - uma vez que o absoluto 
se  mostra  em  suas  diferenças  e  multiplicidade.  Ao  fazer  isso,  a  consciência  sai  do 
imediatismo  e  conhece  as  multiplicidades  como  percepção,  não  mais  como  certeza 
sensível. A percepção fixa as coisas, coloca qualidades, mas não dá a realidade delas e, por 
isso, não pode ser conhecimento da essência. Trata-se daquilo que Hegel denominou de 
universal condicionado por estar dependente ainda da consciência sensível.34

31Id. Ibid. p. 25.
32Id. Ibid. p. 27.
33F. E. (Os pensadores). p. 357.
34Ver: MENESES, Paulo. Hegel & a Fenomenologia do Espírito. op. cit. p. 23. Nesse texto ele afirma que: “a 
linguagem comum se move nesses universais. O engano é pensar que desvendam a essência das coisa, que 
sejam a verdade do real”.

47



A propriedade com que lida a percepção é um sensível suprassumido em Universal. 
O sensível, portanto, é mantido no que tange a sua determinidade embora negado como 
singular  ou  seja,  é  sensível,  mas  um sensível  universal.  “Como  a  universidade  é  seu 
princípio em geral, assim também são universais seus momentos que nela se distinguem 
imediatamente: o Eu é um universal, e o objeto é um universal”.35 A percepção serpara a 
consciência do objeto.

O objeto da percepção é a coisa. [...] a unidade de muitas propriedades. Assim, um 
grão  de  sal  é  percebido  como  branco,  cúbico,  salgado  etc.  Unidade  e 
multiplicidade fazem a estrutura da coisa. A consciência ao tratar de percebê-la, 
será levada de um ao outro lado do binômio multiplicidade-unidade e, com isto, de 
um a outro pólo da relação sujeito-objeto.36

Logo,  diante  da  diversidade  da coisa,  veremos  que  a  consciência  exerce  vários 
movimentos para aprender a sua verdade: primeiro coloca a verdade na unidade e atribui a 
si  mesma  a  multiplicidade.  Ou  seja,  a  questão  é;  se  a  coisa  é  uma  unidade  ou  é  a 
consciência que a percebe assim. Ou no movimento contrário; se a coisa é múltipla e a 
consciência,  ao abstraí-la  das outras,  a  percebe  como unidade.  Ou também;  se  a  coisa 
percebida é múltipla ou se é a consciência que percebe esta multiplicidade onde não há. E, 
por fim; se a coisa é uma unidade ou é a consciência que a percebe como múltipla.

Na verdade,  nunca a descrição baseada em qualidades  sensíveis,  mesmo que se 
apresente como a ‘essência das coisas’ dará conta  da natureza verdadeira  do objeto”.37 

Assim, podemos então constatar que qualquer problema que venha a ocorrer na percepção 
é atribuído à consciência. Esta consciência, por sua vez, “fica girando num círculo, que, em 
seus momentos  particulares  e em sua totalidade,  se suprassumem a si  mesmo”.38 Estes 
momentos vão enriquecendo a consciência na medida em que, para captar um objeto, ela 
efetua uma reflexão sobre si mesma.

Contudo, o artifício da linguagem é o recurso que a percepção encontra para fazer 
elo  entre  as  coisas  e  dar  sentido ao seu perceber,  a  coisa  fica  atrelada  ao também da 
linguagem; ela é isso e também aquilo, etc. Solução, na qual, as propriedades subsistem 
fora uma das outras,  sem se tocarem e sem se suprassumirem.  “A coisa é,  ao mesmo 
tempo,  uma  unidade  e  uma  multiplicidade.  A  contradição  não  pode  ser  evitada  pela 
atribuição dos dois aspectos a cada um dos dois fatores da percepção, de modo que se ligue 
a unidade à consciência do sujeito, e a multiplicidade ao objeto. Hegel mostra que isso só 
levaria a novas contradições.
35F. E. p. 95.
36COLOMER, Eusebi. El Pensamiento Alemán de Kant a Heidegger. op. cit. p. 217.
37MENESES, Paulo. Abordagens hegelianas. op. cit. p. 129.
38Id. Para ler a Fenomenologia do Espírito. op. cit. p. 41.

48



De nada adiantaria também, admitir que realmente a coisa é uma unidade e que a 

multiplicidade seria produzida por sua relação a outras coisas. Por conseguinte, “não há 

como escapar da contradição, pois ele constitui o verdadeiroi conteúdo da percepção”.39 

Sua verdade  está  contida no objeto doador  de significações,  ou seja,  no conhecimento 

sensível.40 Contudo,  só  através  da  articulação  da  linguagem  que  é  possível  passar  do 

sentido  sensível  ao  sentido  propriamente  dito.  “A  dialética  do  sensível  e  do  sentido 

determina o estatuto próprio da linguagem humana na filosofia do Espirito”.41

Trata-se, portanto, na percepção de utilizar a linguagem como se fosse encontrar a 

verdade no simples nomear, na tentativa de encontrar sentido. No entanto, o nome aqui só 

vai indicar que este momento da percepção é síntese do empírico e da razão, pois, de fato, 

o  nome  precisa  do  recurso  empírico  para  depois  ganhar  vida  independente  das  coisas 

enquanto matéria. “No nome, seu ser empírico, o fato de que algo de concreto, de múltiplo 

em si, de vivo e existente, é suprassumido; ele é, de fato, algo de ideal, de absolutamente 

simples em si”.42

Não obstante, mesmo apelando para a nomeação, a percepção não consegue vencer 

a  exterioridade  das  relações  das  coisas  na  sua  relação  com ela  mesma.  O fracasso  da 

percepção  está  na  impossibilidade  de  pensá-las  conjuntamente.  Logo,  dessa  maneira, 

também não vai poder responder qual é a verdade do objeto.

Apreendemos  assim  que  a  linguagem  hegeliana  não  significa  simplesmente  a 

nomeação, ela também é força do espírito, força atrelada a um jogo lingüístico que evolui 

junto  à  consciência  se  tornando  neste  processo  de  automovimento  cada  veza  mais 

necessário e complexa. Portanto, a nomeação da percepção é de início apenas a primeira 

potência criadora que o espírito exerce.

O primeiro ato que Adão estabeleceu seu domínio sobre os animais, consistiu em 
dar-lhes um nome, quer dizer a aniquilá-los enquanto entes, e a fazer deles seres 
ideais para si. Enquanto signo, o signo era antes um nome, que era ainda, para si, 
alguma  coisa  de  outro  que  um nome.  Ele  mesmo era  uma  coisa;  e  o  que  se 
designava  tinha  o  seu  signo  fora  de  si,  o  que  não  posto  como  algo  de 
suprassumido. Do mesmo modo, o signo tinha sua significação não nele mesmo, 
mas somente no sujeito; devia-se ainda especialmente saber o que era visado por 

39MARCUSE, Herbet. Razão e Revolução: Hegel e o advento da teoria social. op. cit. p. 102.
40Como bem coloca Hyppolite em Lógica e existência,  na página 35: “Sentido é, com efeito, uma palavra 
curiosa que se emprega em dois sentidos opostos. Por uma parte designa os órgãos que regulam a apreensão 
imediata,  por  outra  parte  chamamos  sentdio  ao  significado  de  uma  coisa,  a  sua  idéia,  ao  que  tem de 
universal”.
41HYPPOLITE, Jean. Lógica y existência. op. cit. p. 35.
42HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Le premier système: la philosophie de l’espirit (1803-1804). op.cit. p.5

49



ele. Mas o nome é um si, permanente, sem a coisa e sem o sujeito. No nome a 
realidade que é para-si do signo está aniquilada.43

Todas as palavras que indicam as coisa pertecem à percepção e é com elas que a 
consciência sensível é elevada ao pensamento. Destarte, na passagem da percepção para o 
entendimento,  em sua  busca  de  saber  e  de  sentido,  o  novo  passo  experimentado  peal 
consciência,  depois  de  desistir  de  encontrar  a  verdade  nos  universais  condicionados, 
calcados  sobre  as  sensações,  é  determinar  seu  objeto  pelas  categorias  próprias  do 
entendimento.

A partir  do movimento  de retorno da percepção,  como movimento  reflexivo,  o 
incondicionado  surge  como  algo  que  a  si  retornou  a  partir  de  um  tal  ser  para  si 
condicionado.

Este Universal incondicionado, que de agora em diante é o objeto verdadeiro da 
consciência,  ainda  está  como  objeto  dessa  consciência  -  a  qual  ainda  não 
apreendeu o conceito como conceito. Importa fazer uma distinção essencial entre 
as duas coisas: para a consciência, o objeto retornou a si mesmo a partir da relação 
para com um outro, e com isso tornou-se em-si conceito. Porém a consciência não 
é ainda, para si mesma, o conceito; e por causa disso não se reconhece naquele 
objeto refletido.44

Portanto, o objeto é conceito, mas a consciência ainda não tem consciência de que 
esse objeto é ela mesma. Mas o resultado dessa dialética enquanto era negativo para a 
consciência, imersa na experiência, se apresenta para nós como resultado positivo.

O  resultado  foi  o  universal  incondicionado;  de  início,  no  sentido  negativo  e 
abstrato, de que a consciência negava seus conceitos unilaterais e os abstraia; e, a 
bem dizer os abandonava. Mas o resultado tem em si a significação positiva de que 
nele está posta imediatamente, como a mesma essência, a unidade do ser-para-si e 
de  ser-para-outro,  ou  a  oposição  absoluta.  À  primeira  vista,  parece  que  isso 
concerne só a  forma dos momentos, um em relação ao outro; porém o ser-para-si 
e  o  ser-para-outro  são  também  o  próprio  conteúdo,  pois  a  oposição,  em  sua 
verdade, não pode ter nenhuma outra natureza a não ser a que se revela em seu 
resultado, a saber: que o conteúdo, tido por verdadeiro na percepção, pertence de 
fato somente à forma e se dissolve em sua unidade.45

Até então a consciência só consegue dar qualidade às coisas, mas não dá a realidade 
e, assim, não pode ter o conhecimdento da sua essência. Para apreender a realidade das 
coisas não basta percebê-las pe preciso também conceituá-las. A passagem da percepção 
ao  entendimento  aponta  a  dialética  onde  o  sensível  se  converte  em Logos,  linguagem 
significante.

O entendimento penetra nas coisas até ao seu fundamento. [...]. Como fundamento 
da coisa e das suas qualidades encontra a força; as qualidades são exteriorizações 
da força o desdobramento de um fato interior, que o entendimento consegue ver 
através das exteriorizações e do jogo das forças. Ora, a força não é perceptível, 

43Id. Ibid. p. 5.
44F. E. p. 108.

50



45F. E. p. 109.

mas apenas pensável. Mas como o pensamento é próprio da consciência, a relação 
inverte-se: a verdade da força vem a ser, portanto, a do pensamento.46

Na tentativa de apreender a essência das coisas, a consciência se depara com uma 
nova forma de linguagem que explica a coisa como algo dinâmico, ou seja, como força e 
jogo  de  forças  em  permanente  relação  e  movimento.  Assim  descarta  o  imediato  e  o 
sensível para definir a coisa por um universal incondicionado.

Esta linguagem é a linguagem da ciência que vai analisar, classificar,  relacionar 
estes movimentos para então, expressar com palavras sua leis. Isto mostra que a essência 
das leis é a inteligência, por conseguinte,  podemos entender que são leis que regem os 
fenômenos. Desta forma, o fenômeno é o exterior e a lei é o interior.

[...] o fenômeno é o exterior e a lei é o interior. Logo: a força é somente o conceito, 
o pensamento do mundo sensível que se manifesta na consciência e se transfigura 
no  interior  desse  mundo  num  sistema  de  leis  Tais  leis  são  aprendidas  na 
experiência, no entanto, estão para além do fenômeno, e constituem a sua íntima 
sustentação.47

O que nos remete ao entendimento como sendo um momento onde a significação já 
é conceito.

A análise precedente revelou que a essência das coisas é força e a essência da 
força, lei. Força sobre lei. [...] o entendimento nada encontra, senão a si  mesmo 
quando procura a essência escondida sob a aparência das coisas, ‘É evidente que, 
por trás da chamada cortina que esconde o mundo interior, nada existe para ser 
visto, a não ser que nós mesmos aí entremos, tanto para podermos, com isto, ver, 
como para que haja, aí, algo que possa ser visto’.48

Retomando a importância de linguagem na constituição do sujeito,  é importante 
lembramos que, por estarmos no campo do fenômeno mesmo, a efetividade, está na sua 
manifestação. Sendo assim, é importante salientar que é na manifestação que o eu apreende 
uma linguagem efetiva.  Por  isso,  Hegel  coloca  que  a  linguagem é  o  mais  verdadeiro, 
porque  ela  já  é  aquilo  que  se  apreende  na  manifestação  de  algo.  De  outra  forma,  a 
linguagem exprime a real relação entre o eu e a realidade, entre o pensamento e o objeto.

Vale salientar que o pensamento, em seu momento mais primitivo, é signo, imagem 
imediata  do  todo.  No  entanto,  a  força  do  espírito  se  impõe  como  busca  de  sentido, 
fracionando este signo, para depois uni-lo no conceito.

46HARTMANN, Nicolay. A Filosofia do Idealismo Alemão. op. cit. p. 393.
47MORAES, Alfredo de Oliveira. A natureza metafísica. In: GURPO HEGEL. A Rosa da Razão sobre a cruz  
do presente: bicentenário da fenomenologia do espírito - 1807-2007: 30 anos do grupo Hegel 1977-2007. 
Recife: FASA, 2007. (Coleção Neal; 10). p. 44.

51



48MARCUSE, Herbet. Razão e Revolução: Hegel e o advento da teoria social. op. cit. p.105.
O mundo humano só tem sentido se tiver significado, isto implica a presença da 

linguagem nas relações de força entre o sujeito e a cultura, entre o particular e o universal. 

Forças que se exteriorizam mostrando que, na verdade, não há separação entre exterior e 

interior.  Assim  podemos  compreender  que,  no  jogo  de  forças,  o  que  chamamos  pólo 

negativo e pólo positivo, a força de atração e repulsão, estão ali em equilíbrio. Estas duas 

forças não são senão uma que se manifesta de duas maneiras diferentes. Contudo, é uma e 

a mesma força. É o uno.

A  consciência  experimenta  a  contigência  das  leis  da  natureza:  buscando  sua 
necessidade regressa desde o mundo a si mesma. Primeiramente suas explicações 
das leis é tautológica,  não vê nelas mais que uma necessidade analítica,  porém 
quando a necessidade se mostra em seu objeto essa dita necessidade passa a ser 
sintética. Mundo sensível e mundo supra-sensível, fenômeno e lei se identificam 
no conceito verdadeiro,  o pensamento do infinito [...].  O infinito ou o conceito 
absoluto é a relação que se fez viva, a vida universal do absoluto que permanece 
em seu outro, concilia a identidade analítica e a sintética, o uno e o múltiplo. Nesse 
momento a consciência do outro se converte em consciência-de-si no outro,  no 
pensamento de uma diferença que já não é diferença. A consciência se alcança a si 
mesma em seu objeto, é certeza de si, consciência-de-si em sua verdade.49

A  verdade  do  entendimento,  portanto,  é  a  consciência-de-si.  A  consciência  ao 

alcançar a consciência-de-si encontra a verdade da sua certeza, pois a consciênci-de-si é 

um privilégio de se saber espírito, é o singular se descobrindo como universal concreto.

49HYPPOLITE, Jean. Lógica y existência. op. cit. p. 116.

52



III - O sujeito o Outro e o Si

Ao  entrarmos  na  consciência-de-si,  confirmamos  a  premissa  de  que  somos 

responsáveis pela realidade que está aí, afinal, fomos nós que construímos o mundo. Em 

Hegel, a realidade não se reduz de forma alguma a um indivíduo, porque o pensar não é 

uma propriedade particular, antes é um universal.
Nos modos precedentes da certeza, o verdadeiro é para a consciência algo outro 
que ela mesma. Mas o conceito desse verdadeiro desvanece na experiência [que a 
consciência faz]  dele.  O objeto se mostra  antes,  não ser  em verdade  como era 
imediatamente em si: o essente da certeza sensível, a coisa concreta da percepção, 
a força do entendimento, pois esse Em-si se revela uma maneira como o objeto é 
somente para um Outro. O conceito do objeto se suprassume no objeto efetivo; a 
primeira representação imediata se suprassume na experiência, e a certeza vem a 
perde-se na verdade.1

Portanto, a verdade da certeza de si mesma implica fazer do encontro da certeza, 

que tem de si mesma, sua verdade. Para isso, o conceito do Outro, que significava não ser 

ela  mesma,  mas  o  seu  negativo,  é  suprassumido  no  objeto  efetivo,  ou  seja,  esta 

representação  essencialmente  abstrata  dá  lugar  à  consciência-de-si  como  a  verdade  da 

consciência.  Isto porque,  a consciência-de-si  aparecerá  como oposição à  consciência,  a 

partir da descoberta de que o objeto da consciência é ela mesma. Ou seja, o objeto agora 

coincide com a consciência.

1F. E. p. 135.

53



Chamemos de  conceito o movimento do saber,  e  objeto,  o saber como unidade 
tranqüila ou como Eu; então vemos que o objeto corresponde ao conceito, não só 
para nós, mas para o próprio saber. Ou de outra maneira: chamemos  conceito  o 
que o objeto é  em-si, o que é como objeto ou para-um Outro;  então fica patente 
que o ser-em-si  e  o ser-para-um-Outro são o mesmo. Com efeito,  o  Em-si é a 
consciência, mas ela é igualmente aquilo para o qual é um Outro (o em-si): é para 
a consciência que o Em-si do objeto e seu ser para-um-Outro são o mesmo. O Eu é 
o conteúdo da relação e a relação mesma; defronta um Outro e ao mesmo tempo o 
ultrapassa; e este Outro, é para ele apenas ele próprio.2

Dito  isso,  neste  momento  podemos  ver  que,  ao  descobrir  que  o  Em-si  é  a 

consciência,  mas ela é igualmente aquilo para o qual é um Outro,  o Eu desse instante 

suprassume o anterior, mostrando que é essencialmente relação e conteúdo da relação.3 

Destarte, a relação é o fio condutor da sua identidade e o conteúdo, aquilo que a constitui, 

ou  seja,  o  que  vai  assegurar  a  identidade  é  o  conteúdo  e  a  relação.  Logo,  podemos 

entender,  que  na  sua  constituição,  o  eu  hegeliano  é  identidade  e  diferença.  O  sujeito 

continua o mesmo sendo outro em toda relação, pois estas implicam, necessariamente, o 

Outro, a linguagem.

Para Hegel, o eu se constitui a partir do Outro. De fato, o eu só é na relação com o 

Outro, com o Si igual a ele mesmo, no entanto diferente. Podemos com isso inferir que, 

tomando a linguagem como universal, esta foi a forma de Hegel realizar uma superação 

dialética  entre  o  eu  e  ou  Outro,  mantendo,  assim,  a  diferença  como  algo  interno  à 

substância.

Neste  momento  de  constituição  do  sujeito,  a  consciência  avança  de  um 

relacionameno meramente cognitivo com as coisas para também esclarecer, com elas, uma 

relação  existencial.  É  neste  sentido  que  podemos  afirmar  que  a  linguagem  origina  o 

homem,  pois  é  graçaas  a  ela  que ele  se  diferencia  dos  animais.  De fato,  diferente  do 

animal, o homem tem na linguagem aquilo que o permite suprassumir o sensível e alcançar 

o sentido, ou seja, “a natureza se revela como logos na linguagem do homem, e o espírito, 

que aparece de uma forma contingente no rosto e na forma humana, acha sua expressão 

perfeita somente na linguagem”.4 Por conseguinte, a dialética do sensível e do sentido é 

determinante para a constituição do homem em sua humanidade.

2F. E. p. 135.
3Ver: COLOMER, Eusebi.  El Pensamiento Alemán de Kant a Heidegger.  op. cit. p. 315. Nesse texto ele 
afirma que: “[...] a reflexão em Hegel significa não só o conhecimento reflexivo que penetra no fundo das 
cooisas, como também o conhecimento relacional, a concepção de algo não tanto em si mesmo, quanto na 
relação consigo mesmo ou com alguma outra coisa”.
4HYPPOLITE, Jean. Lógica y existência. op. cit. p. 34.

54



Se considerarmos essa nova figura do saber - o saber de si mesmo - em relação 
com a precedente - o saber de um Outro - sem dúvida, que este último desvaneceu; 
mas seus momentos foram ao mesmo tempo conservadores; a perda consiste em 
que estes momentos aqui estão presentes como são em si. O ser visado da [certeza 
sensível], a singularidade e a universalidade - a ela oposta - da percepção, assim 
como o interior vazio do entendimento, já não estão como essências, mas como 
momentos da consciência-de-si, quer dizer, como abstrações ou diferenças que ao 
mesmo tempo para a consciência são nulas ou não são diferenças nenhumas, mas 
essências  puramente  evanescentes.  Assim,  o  que  parece  perdido  é  apenas  o 
momento principal, isto é, o subsistir simples e independente para a consciência.5

Esta perda do momento principal remete à completude, à unidade que a consciência 
experienciou, sustentada na ilusão do sensível.6 Mas, em sua constituição, a consciência 
[...] “precisa do outro da diferença e, mesmo, da extensão integral do mundo sensível para 
daí  realizar  o  retorno  sobre  si  e  absorvê-los  na  sua  identidade”.7 A  consciência-de-si 
implica numa busca e numa conquista, ou melhor dizendo, é desejo de identidade mediada 
pela diferença.

Por isso o mundo sensível é para ela um subsistir, mas que é apenas um fenômeno, 
ou diferença que não tem em si nenhum ser. Porém essa oposição, entre o seu 
fenômeno e sua verdade, tem por sua essência somente a verdade, isto é a unidade 
da consciência-de-si consigo mesma. Essa unidade deve vir-a-ser essencial a ela, o 
que significa: a consciência-de-si é desejo em geral.8

Este movimento de retorno da consciência sobre si-mesmo é o movimento que vai 
mobilizar a consciência para a necessidade de encontrar fora de si sua unidade dilacerad 
pelo entendimento, que mesmo sendo razão, atua na sua capacidade de separar e distinguir. 
Nesta busca de reencontro, ela manifesta o seu desejo de ser, a consciência é desejo. Parte 
do que ela  compreende como objeto vivo é manifestação  da vida.  Agora,  o objeto de 
desejo é algo vivo, e o que ela vem a conhecer do objeto são significações que ele atribui a 
ele.

A verdade desse mundo já não está nele senão em mim; a verdade é o si mesmo da 
consciência-de-si. “A verdade do ser é o Eu, pois o ser só é para o Eu que se apodera dele e 
se põe assim para ele mesmo”.9 Este momento presentifica a importância da linguagem na

5F. E. p. 136.
6Com bem coloca Hyppolite em seu livro Génesis y Estructura de la <<Fenomenología Del Espíritu>> de  
Hegel,  na  página  143:  “A  consciência  era  saber  de  um  outro,  saber  do  mundo  sensível  em  geral;  a 
consciência-de-si, em troca, é saber de si, se expressa por meio da identidade do Eu=Eu. O Eu que é objeto, é 
objeto para ele mesmo, é sujeito e objeto ao mesmo tempo, se pondo para si mesmo .
7MENESES, Paulo. Para ler a Fenomenologia do Espírito. op. cit. p. 56.
8F. E. p. 120.
9HYPPOLITE, Jean. Estrutura de la <<Fenomenología Del Espíritu>> de Hegel. op. cit. p. 144.

55



constituição  do  sujeito,  uma  vez  que  trata-se  do  momento  que  se  caracteriza  como 

momento de apropriação do sujeito, da língua e de sua significação, na sua relação como o 

Outro e com o Si enquanto cultura e determinação que constituem o seu mundo.

No meio fluido Universal, que é um tranqüilo desdobrar-se-em-leque das figuras, 
isto é, a vida como processo. A fluidez universal simples é o Em-si; a diferença 
das figuras e o Outro. Porém devido a tal diferença, essa mesma fluidez vem-a-ser 
o Outro; pois ela agora é para a diferença, que é em-si e para-si-mesma, e portanto 
o movimento infinito pelo qual aquele meio tranqüilo é consumido; isto é a vida 
como o vivo.10

Podemos então pensar a consciência como aparência ou desejo, o que quer dizer, 

que:
O que a consciência deseja é outra consciência-de-si, outro desejo; e só quando o 
encontra se satisfaz.  Era isso que postulava quando constituía seu objeto como 
negativo;  só quando esse objeto se negasse  a  si  mesmo,  estaria  justificada  sua 
certeza como verdade: na reflexão redobrada na duplicação da consciência-de-si. 
O ser  que  é  apenas  vivo,  ao  suprimir  sua  diferença,  suprime-se  como ser;  ao 
contrário, o ser vivo consciente é constituído pela própria negatividade.11

Logo, podemos entender que é enfrentando a si mesmo que o eu se encontra no 

mundo,  pois,  ao  descobrir  sua  própria  atividade  como  mediação  no  conhecimento  do 

mesmo, “[...] a consciência, como saber dela mesma, se serve do mundo para chegar até 

si”.12 Contudo, este saber não pode ser compreendido sem linguagem, pois o mundo é 

linguagem, é nesta que se encontra toda possibilidade de mediação.

Retomando a importância da linguagem na constituição do sujeito, lembramos que 

o eu se apropria do Outro que é ele mesmo através dos significados, ou seja, através da 

linguagem, pois esta representa o percebido e o percebente como unidade viva, espiritual. 

O que significa abandonar suas abstrações unilaterais  acerca do objeto, compreendendo 

que se trata de uma mesma essência. A consciência é o Outro e o Outro é ela.

Temos agora uma consciência-de-si para uma consciência-de-si. Só desse modo 
ela se realiza efetivamente,  como unidade do seu Si  como seu ser-Outro.  Com 
efeito o Eu da consciência não é propriamente objeto para ela: objeto é o Outro, 
mas que pelo fato de ser consciência é tanto Eu quanto objeto.13

10F. E. p. 139.
11MENESES, Paulo. Para ler a Fenomenologia do Espírito. op. cit. p. 58.
12ÁLVAREZ, Eduardo. El saber del hombre: uma introduccíon al pensamiento de Hegel. Madrid.: Editorial 
Trotta S. A., 2001. p. 183.
13MENESES, op. cit. p. 58.

Deveras, ao invés de se apropriar do objeto, o eu se apropria da signifacação. “[...] 

A linguagem movimenta-se no universal  porque todas  as  determinações,  com as  quais 

56



pensamos, correspondem a um nome e, por isso, são universais”.14 Desta forma, para se 

apropriar do objeto, a consciência precisa da linguagem, pois, como já mencionamos, o eu 

se  constitui  e  é  constituído  na  linguagem.  Neste  processo,  onde  advém  a  linguagem 

simbólica,  ocorre uma elevação da consciência a sua dimensão própria de humanidade, 

dimensão além da condição fisiológica e da pura animalidade. Portanto, o homem cria uma 

série de determinações as quais ele próprio, frente a essas determinações, vai perceber que 

tudo que antes era natureza, nele deixa de ser para ser cultura, para ser espírito.15

De maneira notável, podemos frisar que aqui apareceu o que Hegel afirmou no seu 

texto:

A linguagem enquanto linguagem sonora articulada, é a voz da consciência, em 
que cada som tem uma significação, o que quer dizer que nele um nome existe, 
que é a idealidade de uma coisa existente, e não-existência imediata dessa coisa.16

Sendo Hegel,  “o idealismo filosófico precisava pensar o homem na sua história 

concreta e de encontrar assim, no homem, o espírito”.17 Neste sentido a consciência-de-si é 

o saber de si da consciência, ou seja, o objeto de saber que ela alcança é ela mesma como 

sujeito.  Logo,  ela  é  o  sujeito  que  se  conhece,  objetivando  desse  modo  sua  própria 

subjetividade.18

De fato, este é o momento da constituição do sujeito, em que a consciência chega à 

certeza que o mundo não é senão ela própria, ou, dizendo de outra forma, o mundo é tudo

14LAUENER, Henri. A Linguagem na Filosofia de Hegel: com consideração especial da Estética. op. cito. p. 
26.
15Como bem colocou Jean Hyppolite,  em seu livro  Introdução à filosofia da história de Hegel  (conferir 
referência na nota 17), página 15: “Este objeto, este espelho onde o indivíduo se reencontra a si mesmo, 
porque é uma criação sua, é para Hegel, desde o início, não a natureza ou a arte, mas o espírito, entendido 
como realidade supra individual, como espírito de um povo, espírito de uma religião”.
16HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich.  Le premier système; la philosophie de l’espirit (1803-1804). op. cit. p. 
5.
17HYPPOLITE, Jean. Introdução à filosofia da história de Hegel. Lisboa: Edições 70, 1995. p. 16.
18Foi preciso, portanto, que a subjetividade instaurada (para se em si) se recoloque o como tal, objetivamente 
face a ela mesma e se remeta novamente a ela mesma; é assim que ele torna-se objetivamente para ela mesma 
o que até então só era subjetivamente.

aquilo que é manifesto para ela, e que, ao se manifestar, é transformado em conhecimento, 

em significado, que se expressa pela linguagem. É neste sentido que Hegel afirma que o 

57



seu  idealismo  é  absoluto,  pois  tudo  com  que  o  eu  se  relaciona,  necessariamente,  ele 

transforma em algo que tem significado, sentido para ele.

Importa observar a importância da linguagem para efetuar esta transformação. O 

significado tal como aparece na linguagem, e “o sentido, como o vir a ser do conceito no 

discurso, são anteriores ao moviemento que parece engendrá-los. Não há sentido antes da 

linguagem, como tampouco há absoluto inefável”.19

A linguagem, assim como o percurso da consciência na constituição do sujeito, é 

também um campo de experiência riquíssimas nas relações do sujeito com o mundo, mais 

especificamente, é o que permite apreendê-lo e conhecê-lo, devido às suas propriedades 

inerentes para alcançar o sentido em seu valor edificante de apreender e efetivar o real.

A experiência, de acordo com o que temos visto, requer uma distância que faz do 

sujeito da mesma algo diverso de todo objeto ou coisa. E é por essa exceção original, 

precisamente, que o homem não é uma coisa. Ele não só tem a experiência do mundo como 

também de si mesmo. Portanto, não só não é uma coisa como também sabe que não é ao se 

apropriar do outro que é ele mesmo, através  dos significados. Com isso, mostra que o 

Espírito é, antes de tudo, a capacidade espontânea de inserir-se na realidade, de estruturá-

la, expressando-se como linguagem em suas determinações.

A presença da linguagem, para o humano permite considerar a consciência-de-si 

um momento  central,  pois  em seu  exercício  de  racionalidade,  possibilita  a  substância 

aparecer pela primeira vez, como sujeito.20 O mundo, em sua totalidade, não só se expressa 

pela noção de vida, mas, essencialmente, do vivo.

19HYPPOLITE, Jean. Lógica y existência. op. cit. p. 35.
20Ver CORBISIER, Roland.  Filosofia política e liberdade. 2a. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1978. p. 180. 
(Coleção Pensamento Crítico; v. 27). Nesse texto Corbisier afirma que: “Se o homem é racional e se é a 
racionalidade que o caracteriza e distingue dos outros animais, a história do homem, ou da humanidade, será 
necessariamente uma e significativa, na medida mesma em que é, também, a história da razão. Mas, porque 
se trata de história, trata-se de contradição, uma vez que a contradição é a mola do movimento em geral e da 
história em particular. [...] Assim como a liberdade consiste em libertar-se, assim também a razão consiste 
em  racionalizar,  quer  dizer  em  articular,  ralacionar,  unificar,  tudo  aquilo  que,  por  hipótese,  se  acha 
desarticulado e separado”. A história se torna o próprio absoluto que, imanente ao processo do vir-a-ser, 
passa a ser entendido, na concepção hegeliana, não como substâcia apenas, mas como sujeito, processo e 
resultado.

Como afirmamos acima, a linguagem origina o homem ao tirá-lo de uma esfera 

puramente biológica para a vida espiritual. Isto aponta para o sujeito da consciênci-de-si 

58



em seu movimento interno, que busca permanentemente, conhecer a si mesmo. Enquanto 

busca constante  de conhecimento,  é o desejo,  em geral,  que a mantém. Mas o saber é 

consciência e todas as coisas são momentos dela. Contudo, ela só chega à consciência-de-

se quando tiver a figura de ser diferente do Outro, do Outro que é ela mesma.

Retomando, constatamos que, em sua descoberta, a consciência é certeza imediatal 

de si mesma ainda que esta certeza se mostre muito abstrata. Além disso, ela não chega 

plenamente  à  certeza  de  si  como  consciência-de-si,  mas  como  dativa  de  significados. 

Destarte, ela apenas se descobriu mas ainda não fez retorno efetivo sobre si mesmo. Isto 

ela só vai conseguir quando deixar de ser uma consciência de desejo em geral, para uma 

consciência que é desejo do desejo.

Não obstante, o objeto não é uma cois no sentido comum do termo, é um jogo de 

relações que compõe uma totalidade de relações em que o eu está imerso. A encarnação do 

espírito é uma realidade ao mesmo tempo individual e universal, tal como ela se apresenta 

na história do mundo. O Eu é nos. Com a linguagem, a consciência cria o mundo e nele se 

eleva. É através dela que o absoluto aparece como sentido e Logos.

Isto implica um processo no qual o eu passa a compreender que o seu desejo não é 

a mesma coisa que sua necessidade, pois, o desejo humano depende do desejo do Outro. A 

consciência-de-si é desejo, porém o que deseja, sem saber explicitamente, é ela mesma. É 

ela mesma seu prórprio desejo e, justamente por isso, só pode alcançar-se a si  mesma 

encontrando outro desejo, outra consciência-de-si.

A consciência-de-si é em si e para si quando e porque é em si e para si para uma 
Outra; quer dizer. só é como algo reconhecio. O conceito dessa sua unidade em 
sua  duplicação,  [ou]  da  infinitude  que  se  realiza  na  consciência-de-si,  é  um 
entrelaçamento multilateral e polissêmico. Assim seus momentos devem, de uma 
parte,  ser  mantidos rigorosamente  separados,  e  de outra parte,  nessa diferença, 
devem ser tomados ao mesmo tempo como não-diferentes, ou seja, devem sempre 
ser  tomados  e  reconhecidos  em  sua  significação  oposta.  O  duplo  sentido  do 
diferente reside na [própria] essência da consciência-de-si: [pois tem a essência] de 
ser  infinita,  ou de ser  imediatamente  o contrário  da determinidade  na  qual  foi 
posta. O desdobramento do conceito dessa unidade espiritual em sua duplicação, 
nos apresenta o movimento do reconhecimento.21

21F. E. P. 142-143.
O que antes era desejo de conhecimento torna-se desejo de reconhecimento. Agora 

realmente o objeto é de fato independente e não aquele objeto que apenas ficava diante da 

consciência.

Como é óbvio uma tal consciência não poderá jamais encontrar em nenhum objeto 
sensível a satisfação do seu desejo. Com efeito, se o que a consciência busca no 

59



movimento do desejo não é o Outro senão a si mesma, só poderá satisfazê-la um 
objeto no qual não só possa reconhecer-se senão também possa ser reconhecida.22

Trata-se,  portanto,  não  mais  de  uma  consciência,  mas  de  uma  comunidade  de 

consciência.23 A consciência-de-si reque o reconhecimento, ou seja, implica um eu - nós, 

um eu entre  outros.  Por conseguinte,  “a consciência  não existe  como eu se não se  vê 

refletida em outro eu, um alter ego que é, por sua vez, alter e ego, no qual a consciência 

pode reconhecer o outro como outro eu e, ao mesmo tempo, reconhecer-se a si mesma”.24

Quando duas  consciências  de  si  se  encontram,  uma reconhece  imediatamente  a 

outra como outra de si mesmo e, ao fazer isso, ela volta-se sobre si mesma para se ter como 

objeto a partir dessa outra. Aí, ela já começa a fica duplicada em si mesma como uma outra 

de si mesma. Cada força, cada consciência-de-si sabe agora que o exterior é interior a ela, e 

que o interior é exterior. “Já não é um entendimento estranho quem pensa essa verdade 

senão a própria consciência que por ela mesma se desdobra e se opõe a si mesma”.25

A questão é que cada consciência como dativa de significados, ao se apropriar dos 

objetos, se coloca como centro do mundo para onde todas as coisa convergem em busca de 

significados. Então, é ela que dirige para cada coisa um significado e um destino.

No entanto:

A consciênica-de-si não tem diante de si o objeto como inicialmente é só para o 
desejo; o que tem é um objeto independente, para si essente, sobre o qual portanto

22COLOMER, Eusebi. El Pensamiento Alemán de Kant a Heidegger. op. cit. p. 223.
23Ver: ROSENFIELD, Denis L. Política e Liberdade em Hegel. op. cit. p. 194. Nesse livro Rosenfield afirma 
que: “Tomar consciência de alguma coisa como universal equivale a pôr esta universalidade como conteúdo 
próprio da atividade de uma vontade que se torna consciente de que é seu poder de mediação. Não se trata de 
aceitar  os  indivíduos e  suas  consciências  como empiricamente  dados;  a  tarefa  da liberdade  consiste  em 
chegar à consciência do que eles são essencialmente, isto é o movimento sempre novo de se fazer membro de 
uma comunidade”.
24COLOMER, Eusebi. El Pensamiento Alemán de Kant a Heidegger. op. cit. p. 223.
25HYPPOLITE, Jean. Génesis y Estructura de la <<Fenomenología Del Espíritu>> de Hegel. op. cit. p. 149.

nada pode fazer para si, se o objeto não fizer em si o mesmo que ela nele faz. O 
movimento  é  assim,  pura  e  simplesmente,  o  duplo  movimento  das  duas 
consciências-de-si. Cada uma vê a outra fazer o que ela faz; cada uma faz o que a 
outra exige - portanto faz somente enquanto a outra faz o mesmo. O agir unilateral 
seria inútil;  pois o que deve acontecer,  só pode efetuar-se através  de ambas as 
consciências.26

60



Porém, ao se deparar com outra consciência, um outro igual a ela, ou seja, na sua 

independência  e  com  a  mesma  capacidade,  a  consciência  se  sente  ameaçada.  Esta 

experiência desperta um movimento agressivo e de rivalidade que pode ser compreendido 

pelo fato de que, até então, a consciência era só desejo, sem se dar conta do Outro como 

Outro dela mesma.  No entanto,  como consciência-de-si,  ela percebe o Outro como um 

igual nas mesmas condições que ela enquanto desejante.  Sua angústia se manifesta em 

relação ao desejo do Outro por temer o seu significado, ou seja, a questão que se levanta é 

qual objeto ela é para esse desejo. Sua reação se faz negando a essa outra o mesmo status 

que ela; negando, portanto, sua independência e a sua alteridade. 

As coisas que fazem parte do seu mundo fazem também parte do mundo da outra 

consciência.  A dialética  do reconhecimento  deve ser entendida como uma operação de 

ambas as consciências,  o que uma faz a outra  faz também.  Contudo, cada consciência 

cobra da outra o reconhecimento de si mesma, querendo aquilo que não quer dar. Cada 

uma quer ser reconhecida como doadora de significados, refutando o significado da outra. 

Logo, para ambas, a posição é a de recusar o significado imposto pela outra de lhe atribuir 

um destino e, ao contrário disso, querem ser reconhecidas como doadoras de significados.

Portanto, a dialética do reconhecimento se inicia  com uma relação de confronto 

mitivada  pelo  desejo  de  reconhecimento  de  ambas  as  consciências.  No  entanto,  neste 

universo  simbólico  de  significações  que  é  a  linguagem,  “[...]  a  relação  das  duas 

consciências é determinada de tal modo que elas se  provam a si mesmas e uma a outra 

através de uma luta de vida e morte”.27 Isto porque esta luta toma a conotação de uma briga 

de poder, por ser um processo “[...] que surge primeiro como uma desigualdade de duas 

consciências-de-si: uma que só reconhece; outra que só é reconhecida”.28

Ao contrário do animal, que só luta pela sua autopreservação, o homem é capaz de 

arriscar sua vida pela sua liberdade. Diferente do animal, o homem tem consciência de que

26F. E. p. 143-144.
27F. E. p. 145.
28MENESES, Paulo Gaspar de. Para ler a Fenomenologia do Espírito. op. cit, p. 59.
vai  morrer,  da  sua  finitude.  Viver,  para  o  homem,  significa  algo  muito  mais  além da 
simples  sobrevivência  biológica.  Por  ser  antes  de  tudo  espírito,  a  consciência-de-si  é 
liberdade. Sendo assim, determinar seu próprio destino é vital e condição sine qua non para 
alcançar a sua liberdade.

61



Só mediante o pôr a vida em risco, a liberdade [se comprova]; e a prova que a 
essência da consciência-de-si, não é o ser, nem o modo imediato como ela surge, 
nem o seu submergir-se na expansão da vida, mas que nada há na consciência-de-
si que não seja para ela momento evanescente; que ela é somente puro ser-para-si. 
O indivíduo, que não arriscou a vida, pode ser bem reconhecido como pessoa, mas 
não  alcançou  a  verdade  desse  reconhecimento  como  uma  consciência-de-si 
independente.29

Ambas as consciências temem a morte, no entanto só uma cede. Segungo Hegel:

Com efeito, como a vida é a posição natural da consciência, a independência sem 
a  absoluta  negatividade,  assim  a  morte  é  a  negação  natural desta  mesma 
consciência, a negação sem a independência que assim fica privada da significação 
pretendida do reconhecimento.30

A ameaça de morte é real, mas a morte que aí acontece é simbólica. Ser o desejo do 
desejo da Outra é ceder e anular o seu próprio desejo. Qualquer uma que ceder a esta 
situação tem o seu próprio desejo anulado em prol do desejo do Outro, ficando, então, na 
posição  de  escravo,  forçado  a  fazer  o  que  não  quer.  Desse  modo  deixa  de  ser  uma 
consciência-de-si  para  ser  um instrumento.  A consciência  escrava  reage  com medo  da 
morte  que  o  senhor  representa.  Com  isso,  cede  o  seu  si  mesmo,  renunciando  a  sua 
liberdade.

O senhor, ao contrário do escravo, enfrenta a morte em prol da sua liberdade. Neste 
primeiro momento, é digno de toda admiração por dizer não a toda e qualquer relação de 
dominação. O reconhecimento, portanto, é unilateral. O escravo reconhece o senhor, mas o 
senhor não reconhece o escravo.

A  importância  da  linguagem  na  constituição  do  sujeito,  neste  momento  da 
dependência e independência da consciência, se expressa nas posições que cada um dos 
oponentes se apresenta ao Outro de si mesmo. Ela é algo compartilhada. Contudo, cada 
uma das consciências, em suas formas de agir e interagir com a outra, comunicam coisas

29F. E. p. 145-146.
30F. E. p. 146.
diferentes. Uma aponta para uma alienação a consciência escrava, enquanto que a outra, 

para uma extrusão a consciência senhoril.

A luta de vida e morte para um ser dotado de linguagem é, antes de tudo, uma 

relação da consciência com a vida e suas formas possíveis, pois a existência orgânica pode 

adotar a forma de servidão, da dependência pura e simples em relação ao Outro, ou a forma 

62



da existência  orgânica do senhor,  do ser independente e  que pode gozar  a vida,  o seu 

desejo, pois não teme a morte. A morte é suprassumida em vida, o espírito do homem pode 

triunfar sobre a morte.  Tomar consciência  da morte  é tomar consciência  do verdadeiro 

senhor absoluto.

Com efeito, a dialética do senhor e do escravo oportuniza a demonstração na qual a 

linguagem  se  mostra  claramente  como  ação  transformadora  do  mundo,  como  uma 

passagem da  natureza  à  cultura.  Para  Hegel,  o  mundo  é  uma  totalidade  dinâmica  de 

significados, na qual o objeto é apenas um limite de padrão discernível.31 Por conseguinte, 

a linguagem é ação transformadora do mundo.

A constituição do sujeito aponta para a constituição e apropriação da linguagem, 

condição  imprescindível  de  comunicação  e  comunhão  das  consciências-de-si.  Esta 

dialética  do  senhor  e  do  escravo  é  a  regra  do  jogo  de  intercomunicação  entre  as 

consciências e a linguagem é o meio de reconhecimento.32

Percebe-se  claramente  que,  seja  qual  for  a  posição  da  consciência,  o  Outro  é 

essencial na sua constituição do mundo. Por conseguinte, a dependência é multilateral. O 

senhor precisa do escravo e o escravo precisa do senhor.

Hegel acredita que o verdadeiro e único temor do homem é a morte. No embate, a 

consciência-de-si escrava não cede perante o senhor, ela cede perante a morte que o senhor 

representa.  Então,  na  verdade,  o  senhor  absoluto  é  a  morte.  A  consciência  da  morte 

representa ali no Outro. É por uma vida interior que o escravo renuncia a sua liberdade. O 

ser escravo é a vida e, portanto,  não é autônomo senão que sua independência está no 

esterior dele mesmo, na vida e não na consciência-de-si. “O senhor, em troca, manifesta 

sua elevação por cima deste ser, considera a vida como fenômeno, um dado negativo e,

31MORAES, Afredo de Oliveira. Texto inédito. Gentilmente cedido pelo autor.
32O reconhecimento em Hegel é uma categoria filosófica, Hegel o toma como uma necessidade ontológica do 
próprio desejo do homem.
justamente, é senhor do escravoda coseidade”.33 Logo, o senhor emerge como força, como 
“[...] consciência-de-si no desapego da vida corporal, demonstrando que não está presoa 
nenhum ser aí determinado”34, e conquista sua liberdade.

No entanto, essa relação de dominação tem como termo médio o mundo não como 
uma coisa abstrata,  mas  como dimensão simbólica  no concreto  destas  relações.  Sendo 

63



assim, o senhor, para afirmar sua superioridade sobre o Outro, o obriga a produzir para ele, 
mas, fazendo isso, ele não se dá conta que está interpondo o escravo entre ele e o mundol

O senhor se relaciona mediatamente por meio do escravo com a coisa; o escravo, 
enquanto consciência-de-si em geral,  se relaciona também negativamente com a 
coisa, a suprassume. Porém, ao mesmo tempo, a coisa é independente para ele, que 
não pode portanto, através do seu negar, acaba com ela até a aniquilação; ou seja, 
o escravo somente a trabalha. Ao contrário, para o senhor, através dessa mediação, 
a relação imediata vem-a-ser como pura negação da coisa, ou como gozo - o qual 
lhe consegue o que o desejo não conseguia: acabar com a coisa, e aquitar-se no 
gozo.  O  qual  lhe  consegue  o  que  o  desejo  não  o  conseguia  por  causa  da 
independência da coisa; mas o senhor introduziu o escravo entre ele e a coisa, e 
assim se conclui  somente  com a  independência  da  coisa,  e  puramente  a  goza; 
enquanto o lado da independência deixa-o ao escravo que a trabalha.35

O  escravo  não  quer  trabalhar  para  o  Outro,  mas  é  obrigado.  Antes,  tudo  que 

produzia, consumia, agora é obrigado a produzir para o Outro. É a suprema humilhação, 

pois  ele  não tem direito  a consumir  o  que ele  mesmo produz.  Entretanto,  o início  da 

sabedoria é obediência ao senhor.  A consciência-de-si escrava não sabe que está sendo 

sábia e obedece com medo da morte.

Embora o temor do senhor seja, sem duvida, o início da sabedoria, a consciência aí 
é para ela mesma, mas não é o ser-para-si; porém encontra-se a si mesma por meio 
do trabalho. No momento que corresponde ao desejo na consciência do senhor, 
parecia caber à consciência escrava o lado da relação inessencial para com a coisa, 
porquanto ali  a  coisa mantém sua independência.  O desejo se reservou o puro 
negar  do  objeto  e  por  isso  o  sentimento-de-si-mesmo,  sem mescla.  Mas  essa 
satisfação é pelo mesmo motivo, apenas um evanescente, já que lhe falta o lado 
objetivo e o subsistir. O trabalho, ao contrário é desejo refreado, um desvanecer 
contido, ou seja, o trabalho forma. A relação negativa para com o objeto torna-se a 
forma do mesmo algo permanente, porque justamente o objeto tem independência 
para  o  trabalhador.  Este  meio  termo  negativo  ou  agir  formativo  é,  ao  mesmo 
tempo, a singularidade, ou o puro-ser-para-si da consciência, que agora no trabalho 
se transfere para fora de si no elemento do permanecer; a consciência trabalhadora, 
portanto,  chega  assim  a  intuição  do  ser  independente,  como  [intuição]  de  si 
mesma.36

33HYPPOLITE, Jean. Génesis y Estructura de la <<Fenomenología Del Espíritu>> de Hegel. op. cit. p. 157.
34MENESES, Paulo. Hegel & a Fenomenologia do Espírito. op. cit. p. 30.
35F. E. p. 148.
36F. E. p. 150.

Esta relação entre  senhor e escravo denuncia a contradição presente no estado de 

dominação.  Quanto  mais  o  senhor  se  distancia  do  mundo,  obrigando  o  escravo  a 

transforma  a  natureza  para  o  seu  consumo,  paradoxalmente,  ele  está  transformando  o 

escravo em senhor do mundo, porque é o escravo que age no mundo e não ele. Com esta 

atitude, o senhor lhe dá soberania, iniciando o seu próprio declínio. “O senhor consome a 

essência  do  mundo  e,  o  escravo  a  elebora”.37 O  senhor  passa  a  ficar  completamente 

dependente do escravo. De fato, o escravo é que é o senhor frente à natureza, e não ele, 

64



pois,  o  lado  da  mediação  se  realizou  para  a  consciência  escrava.  Ao  reconhecer  a 

dependência que ele tem em relação ao escravo, o senhor percebe que se tornou escravo do 

escravo.  Ou  seja,  escravo  daquele  que  foi  reduzido  por  ele  a  uma  coisa,  pura  e 

simplesmente, ao vivo. Sem nenhum significado como consciência-de-si. Por isso mesmo, 

o senhor tem o sentimento terrível de angústia ao se dar conta que aquele reconhecimento 

que o escravo fez não teve nenhum valor, porque o escravo não era uma consciência-de-si, 

não passava de um instrumento de produção. Então, o senhor se dá conta que para ser 

reconhecido  como consciência-de-si  por  outra  consciência-de-si  ele  tem que  libertar  o 

escravo.  Mas  uma  vez  que  ele  dependo  do  escravo  para  viver,  ele  não  o  liberta, 

posicionando-se como um alienado do mundo e de si mesmo.

Do lado do escravo, enquanto obrigado a produzir, ele se encontra convicto que 

quando renunciou a liberdade renunciou também ao direito de ser consciência-de-si,  e, 

prisioneira da vida, imerso na existência animal, sua substância não é ser-para-si senão o 

ser da vida que sempre é para uma consciência-de-si um ser Outro.38 Ele sabe que foi 

reduzido  a  coisidade  e  comtempla  o  senhor  fora  dele  como  uma  essência,  como  sua 

verdade. Porém, a consciência humana só pode forma-se por meio da angústia que leva o 

todo do seu ser. Então desaparecem as vinculações particulares, a dispersão da vida em 

formas mais ou menos estáveis e, nesse temor, o homem toma consciência da totalidade do 

seu ser.39 Através do seu trabalho, a consciência escrava efetua um progressivo caminho 

em direção  à  sua liberdade  se  liberando do ser-aí  natural,  ascendendo com verdadeira 

dignidade ao status de consciência-de-si.

 

37HYPPOLITE, Jean. Génesis y Estructura de la <<Fenomenologia Del Espíritu>> de Hegel. op. cit. p. 158.
38Id. Ibid. p. 158.
39Id. Ibid. p. 159.

Por conseguinte, o escravo começa a ser reconhecido no produto do seu trabalho. 

Ali ele imprime a sua personalidade, a sua marca, imprime o seu sí. Este reconhecimento 

vai  permitir  que  ele  ser  descubra  como  consciência  de  si  embora  não  chegue  a  esta 

concepção de imediato, porque, mesmo reconhecido, ele continua achando que tudo que 

fez foi somente por ordem do senhor, e, por isso, acha que o senhor é a sua verdade.

Para a consciência-de-si independente, sua essência somente a pura abstração do 
Eu. Mas quando essa abstração se cultiva e outorga diferenças,  esse diferenciar 
não se lhe torna essência objetiva em si-essente.  Essa consciência-de-si  não se 

65



torna, pois, um Eu que se diferencia verdadeiramente em sua simplicidade, ou que 
permanece igual a si mesmo nessa diferença absoluta. Ao contrário, no formar da 
consciência recalcada sobre si torna-se objeto para si mesmo como forma da coisa 
formada e ao mesmo tempo contempla no senhor o ser-para-si com consciência. 
Porém na consciência escrava, como tal, não coincidem esses dois momentos um 
com o outro: o de si mesma como objeto independente, e o desse objeto como uma 
consciência, e, portanto, como sua própria essência.40

O trabalho é formação e efetivação da consciência-de-si. Neste, ela passa vivenciar 

sua liberdade, e ainda efetivamente, mas, através do pensamento.

Pois é isto o que pensar significa: ser objeto para si não como Eu abstrato, mas 
com Eu que tem ao mesmo tempo o sentido de ser-em-si; ou seja: relaciona-se 
com essência  objetiva  de  modo que  ela  tenha  a  significação  do ser-para-si  da 
consciência para qual ela é.41

O pensamento  agora  se  movimenta  como  conceito  que  é  imediatamente  o  seu 

conceito. Veremos então que “a relação entre a linguagem, à qual cabe a elaboração de 

representações  abstratas,  e  o  pensamento,  que produz conceitos,  estabelecida  de  forma 

inequívoca”.42 Confirmando, assim, a importância da linguagem na constituição do sujeito, 

pois o pensar só encontra sua necessária expressão na linguagem humana, isto porque, 

“[...] as formas do pensamento são primeiramente expressas e sedimentadas na linguagem 

do homem”.43

40F. E. p. 151.
41F. E. p. 152.
42LAUENER, Henri. A Linguagem na Filosofia de Hegel: com consideração especial da Estética. op. cit. p. 
26.
43Id. Ibid. p. 27.

É  importante  frisar  que  “este  pensamento,  no  qual  estão  unidos  o  para-si  da 

consciência e o em-si do objeto, aparecer como liberdade”.44 Entretanto, para Hegel, essa 

liberdade é abstrata e vazia porque além de negar a relação com o Outro, não se pode 

conceber a liberdade naquilo que não se manifesta.

“No pensar, Eu sou livre porque não estou com o Outro, mas pura e simplesmente 

fico em mim mesmo e o objeto que para mim é a essência, é meu ser-para-mim em unidade 

indivisa; e meu movimento em conceitos é um movimento em mim mesmo”.45 No entanto, 

66



o pensar em-si deve tornar-se um pensar para-si, senão, como [...] “todo particular que se 

comporta ‘mudamente’ perde-se na aparência”.46

Hegel  chamou  de  falsas  saídas  todos  os  modos  que  renunciam ao  mundo,  a  si 

mesmo e ao conhecer, como possibilidades de se sentirem livres.

O sentido - o que unifica determinações particulares, e é ser  universo - deve ser 
efetivamente o universal delas. Por outra: não se pode ser universal que esteja no 
interior das determinações particulares, de tal forma que não se exteriorize como 
tal nelas (isto é como interior exterior à sua exteriorização); porque então não seria 
o interior dessa particularidades, e sim o contrário do que se pretende que seja: um 
exterior, por sua oposição unilateral ao exterior; um particular, por sua diferença 
abstrata  -  que se particulariza - com as particularidades.  Tal  sentido seria  uma 
particularidade exterior do que se pretendia que fosse o universo interior.47

A  constituição  do  sujeito  implica  chegar  à  unidade  do  espírito.  De  fato,  “o 

particular  e  o  universo  só  têm sentido  um pelo  outro,  na  identidade  de  sua  mediação 

recíproca”.48 Poderíamos  portanto  afirmar  que,  para  encontrar  uma  saída  autêntica,  a 

consciência-de-si  tem que  passar  por  uma  mediação.  Destaca-se  mais  uma  vez  que  a 

universal significação da linguagem é estabelecida principalmente como mediação entre as 

consciências-de-si,  ou seja, no sentido de interação tão necessário para sua unidade.  O 

sujeito humano é momento do infinito e sua efetividade é mediada pelo universal que, 

aqui, especificamente, destacamos como a linguagem.

44COLOMER, Eusebi. El Pensamiento Alemán de Kant a Heidegger. op. cit. p. 228.
45F. E. p. 152 - 153.
46LAUENER, Henri. A Linguagem na Filosofia de Hegel: com consideração especial da Estética. op. cit. p. 
26.
47BOURGEOIS, Bernard. A Enciclopédia das Ciências Filosóficas de Hegel (1979). op. cit. p. 376.
48Id. Ibid. p. 379.

Deste modo a constituição do sujeito e sua manifestação enquanto singular, ou seja, 

enquanto universal concreto, aponta para universalidade que radica na linguagem. Lugar 

onde se mostra como verdade, onde se reconhece que ela exprime o Si. 

Hegel  critica  o  estoicismo  por  achar  que  o  mesmo  não  é  capaz  de  traduzir  a 

liberdade em atos, ou seja, para Hegel, o pensar não pode ser uma atividade puramente 

subjetiva numa identidade do pensamento e da vontade. A transcedência, para ele, é na 

cultura,  até  mesmo  porque  a  subjetividade  é  o  exterior  internalizado  que  necessita  se 

67



externalizar.  A liberdade só pode se efetivar  como processo de extrusão,  processo que 

impulsiona o sujeito a saber-se espírito, portanto, ser parte implicada enquanto universal 

concreto e, não como um particular avesso à comunidade das consciências-de-si. 

Como a realidade é fenômeno, uma liberdade que não se manifesta  no exterior, 

igualmente como fenômeno, não é liberdade.  Por conseguinte,  não há consciência-de-si 

sem o Outro, sem a cultura. No entanto, o estóico, imcapaz de qualquer ação libertadora, 

nega tudo no pensamento, mas, ao negar no pensamento nega também à linguagem.

“O Cepticismo é a realização do que o estoicismo era somente o conceito; - e a 

experiência efetiva do que é a liberdade do pensamento: liberdade que em-si é o negativo, 

e que assim deve apresentar-se”.49 O Cepticismo é mais radical que o estoicismo, pois ele 

nega tudo, destrói a realidade do mundo em seu pensamento sem poder anulá-la.  Suas 

obras e sua palavras se contradizem sempre. A consciência céptica “tem em si mesma a 

dupla  consciência  contraditória  de  sua  própria  imultável  constância  e  de  sua  total 

inconstância e contingência”. 50 Até mesmo, com sua própria enunciação, o Cepticismo diz 

algo totalmente diverso do que queria dizer. Por exemplo, quando o céptico diz que não 

pode fazer nada porque não se sabe coisa alguma, ele mostra que sabe. A posição céptica, 

para Hegel é inconsistente e se expressa na linguagem, considerando, principalmente, que 

na avaliação de Hegel, [...] “a verdade está sempre do lado do dito, e não do que se queria 

dizer”.51

49HYPPOLITE, Jean.  Génesis y Estructura de la << Fenomenología Del Espíritu>> de Hegel.  op. cit. p. 
167.
50COLOMER, Eusebi. El Pensamiento Alemán de Kant a Heidegger. op. cit. p. 229.
51ZIEK, Slavoj. O mais sublime dos Histéricos: Hegel com Lacan. op. cit. p. 23.

Na junção entre o cepticismo e o estoicismo, “a duplicação que antes se repartia 
entre dois singulares - o senhor e o escravo - retorna à unidade; e, assim, está presente a 
duplicação da consciência-de-si em si mesma, que é essencial no conceito do espírito”.52

Surge agora,  a Figura da “[...]  consciência  infeliz  como a verdade de toda essa 
dialética;  é o sentimento de dor da pura subjetividade que já não tem nela mesma sua 
substância”.53

68



Essa  consciência  infeliz,  cindida  dentro  de  si,  já  que  essa  contradição  de  sua 
essência é, para ela, uma consciência, deve ter numa consciência sempre também a 
outra; de tal maneira que é desalojada imediatamente de cada uma quando pensa 
ter chegado a vitória e a quietude da unidade. Mas seu verdadeiro retorno a si 
mesma,  ou a reconciliação  consigo,  representará  o  conceito  do espírito  que se 
tornou [um ser] vivo e entrou na [esfera] da existência; porque nela mesma como 
uma  consciência indivisa já é ao mesmo tempo uma consciência duplicada. Ela 
mesma é um intuir de uma consciência-de-si numa outra; e ela mesma é ambas, e a 
unidade de ambas é também para ela a essência. Contudo para si, ainda não é a 
essência mesma; ainda não é unidade das duas.54

Queremos destacar, nesta figura, a riqueza do seu conteúdo existencial enquanto 
aquele que mostra assertivamente a complexidade e os vicissitudes da relação do sujeito 
com o Outro de Si para, finalmente, obter reconhecimento do Outro e reconciliação com o 
Si. 

A consciência Infeliz, expressão de pura subjetividade do eu, devolve ao elevar, 
por meio do movimento da alienação de si, a consciência da substância; porém se 
trata de uma consciência que já não é a do princípio da Fenomenologia, porque o 
ser é agora o si mesmo alienado. A consciência-de-si passou a ser a razão.55

Na consciência infeliz, a relação senhor e escravo se manifesta no embate dentro do 

próprio indivíduo. Esta duplicação se passa no coração da consciência-de-si, que, além de 

duplicada se vê dividida.

Por um lado se eleva acima das contigências da vida e capta a certeza de si mesmo 
imultável e autêntica; por outro lado se rebaixa até o ser determinado e si vê a si 
mesmo como uma consciência imersa no ser aí; uma consciência multável e sem 
essência, é para si mesma a consciência de sua própria contradição.56

52F. E. p. 159.
53HYPPOLITE, Jean. Génesis y Estructura de la <<Fenomenologia Del Espíritu>> de Hegel. op. cit. p. 142.
54F. E. p. 159.
55HYPPOLITE, Jean. Génesis y Estructura de la <<Fenomenologia Del Espíritu>> de Hegel. op. cit. p. 142.
56COLOMER, Eusebi. El Pensamiento Alemán de Kant a Heidegger. op. cit. p. 175.

A contradição, portanto, surge na oposição de duas consciências, uma imutável que 

é a divina e a outra multável, que é a humana.57 A infelicidade da consciência consiste, pois 

no fato de que a consciência não se reconhece com unidade, dessas duas consciências, 

como consciência imutável.58 Ela se sente infeliz na medida em que tem que suportar a dor 

da cisão entre o absoluto e ela mesma, consciência finita, excluída do absoluto.

Nesta figura  da consciência  as  categorias  históricas  do senhor e  do escravo  se 
transpõe, pois, em categorias religiosas. [...]. Hegel pretende superar a idéia de um 
Deus estranho a consciência. Para isso se serve como elemento mediador do tema 

69



criatão da encarnação, de Deus. Do Deus que torna-se homem porém não para 
ficar nele, senão para superá-lo por sua vez na idéia de uma comunidade espiritual 
do homem com Deus.59

Deveras a consciência infeliz “[..] não se dá conta da reconciliação que se opera 

dentro dela, pois já é espírito, embora não saiba”.60 Por isso, vive a sua manifestação como 

se a forma e o conteúdo não fossem desde sempre inseparáveis. “O senhor e o escravo são 

agora Deus e o homem, de maneira que se o homem não é sem Deus, tampouco Deus é 

sem o homem.  A consciência  infeliz  é o trânsito  incessante  de um pólo a outro dessa 

relação”.61

Hegel coloca, que só há uma alternativa reconhecer-se como consciência imutável, 

reconhecer-se  como  aquilo  que  é,  espírito.  Esta  suprassunção  só  é  possível  quando  a 

consciência constata que ela mesma é o meio, o campo da mediação e, por conseguinte, a 

unidade dos dois momentos opostos, mesmo porque os dois momentos recaem nela, e não 

57Para compreendermos esta figura,  é preciso entender como bem colocar o Paulo Meneses em seu livro 
Abordagens Hegelianas. p., que a leitura de Hegel fez do cristianismo, ainda que forneça muitos elementos à 
reflexão teleológica, trata-se mesmo é de uma desmistificação dos dogmas religiosos. Estes dogmas foram 
combatidos por Hegel, no que ele chamava que os mesmos produziam um cisão entre o ser o pensar, entre a 
substância e o sujeito, empecilhos ao movimento em direção a unidade.
58Segundo ZIZEK, em seu livro O mais sublime dos Histéricos  Hegel com Lacan, na página 32: “Quando 
Hegel descreve a inversão decisiva do processo dialético, [...] a inversão reduz-se a constataçãode que “já é 
assim” - aquilo que procuramos,  já o temos, aquilo que se aspira  já está realizado. A passagem da cisão à 
síntese dialética não é uma “sintetização” qualquer de opostos, um ato produtivo que reconcilie os opostos, 
apagando a cisão; ela reduz-se a constatação de que, no fundo, a cisão nunca existiu, de que era um efeito de 
nossa perspectiva. Isso não implica uma posição de identidade abstrata que anule todas as diferenças, aquele 
abismo em que “todos os gatos são pardos”; a ênfase de Hegel recai, antes, no fato de que é a própria cisão 
que une os pólos opostos: a “síntese” que se buscaria mais além da cisão já é realizada pela própria cisão”.  
(Grifo do autor).
59COLOMER, Eusebi. El Pensamiento Alemán de Kant a Heidegger. op. cit. p. 230.
60MENSESES, Paulo Gaspar de. Para ler a Fenomenologia do Espírito. op. cit. p. 67.
61COLOMER, Eusebi. El Pensamiento Alemán de Kant a Heidegger. op. cit. p. 231.
em um além, mal  denominado de absoluto.  Dito de outra maneira,  o próprio fato de a 

consciência  infeliz  suportar  a dor da cisão prova que ela mesma é a unidade dos dois 

momentos opostos, dela própria e do absoluto. É preciso que o si mesmo, o ser para si, se 

aliene e desse modo se converta na unidade dos dois si mesmos, e no si mesmo universal 

que  se  volte  a  encontra-se  consigo  no  ser.  Este  movimento  é  de  fato  a  ascensão  da 

consciência singular à consciência universal. Só aquela que se reconheceu como totalidade 

da realidade pode ser consciência pacificada ou feliz. Esta figura expressa bem o princípio 

70



da filosofia hegeliana, segundo o qual, a consciência e a realidade são substância racional 

infinita.

Por fim, a consciência deixa de se buscar a si mesma em um mais além do mundo, 

e este mundo se converte para ela em sua própria verdade. A razão triunfa. A razão é a 

verdade da consciência-de-si.

IV - O Espírito alienado de si mesmo - As mediações da linguagem na 

suprassunção do sujeito em Espírio

71



Neste  capítulo,  como o próprio  título  afirma,  iremos  priorizar  as  mediações  da 

linguagem na suprassunção do sujeito em Espírito. Para isso, partimos do momento em que 

a razão é espírito, para então ousar demonstrar a importância da linguagem na constituição 

do sujeito, tentando seguir a lógica hegeliana na qual o fim está no começo. No entanto, 

para  chegar  ao começo,  precisamos  avançar,  carregando conosco o seu meio,  ou seja, 

aquilo que nos permite alcançá-lo, o conceito.

A razão é espírito quando a certeza de ser toda a verdade se eleva à verdade, e 
[quando] é consciente de si mesma como de seu mundo e do mundo como de si 
mesma. O vir-a-ser do espírito mostrou o movimento imediatamente anterior, no 
qual o objeto da consciência - a categoria pura - se elevou ao conceito da razão 
observadora  a  pura  unidade  do  Eu  e  do  ser,  do  ser-para-si e  do  ser-em-si,  é 
determinada como o Em-si ou como ser, e a consciência da razão se encontra mas 
a  verdade  do  observador  é  antes  o  suprassumir  desse  instinto  que  encosta 
imediatamente, desse ser-aí carente de consciência. [Na razão ativa],  a categoria 
intuída, a coisa encontrada. entram na consciência como o ser-para-si do Eu, que 
agora se sabe como Si na essência objetiva. Contudo a determinação da categoria 
como ser-para-si - o oposto ao ser-em-si - é também unilateral, e é um momento 
que suprassume a si mesmo. Por isso [na individualidade para si real] a categoria é 
determinada,  para  a  consciênci,  tal  como  é  na  sua  verdade  universal:  como 
essência em-si e para sí essente.1

De fato, “a essência em-si-e-para-si essente que ao mesmo tempo é para si efetiva 

como consciência, e que se representa a sim mesma para sil, é o Espírito”.2 Portanto, 

1F. E. p. 304.
2F. E. p. 304.
o espírito  é a  razão que deixa  de ser  só certeza  subjetiva para passar a  ser  verdade e 

substância.  [...],  “e  é  justamente  no  mundo  humano  e  na  história  dos  povos  onde  se 

apresenta esta síntese última.”3 Logo, o que a consciência vai apreender em seu processo 

na construção do conceito é que: “O espírito é a substância e a essência universal, igual a si 

mesma e permanente: o inabalável e irredutível fundamento e ponto de partida do agir de 

todos, seu fim e sua meta, como [também] o Em-si pensando de toda consciência-de-si”.4

Mas, para isso, é preciso considerar que o Em-si pensado de toda a consciência-de-

si é também o que é falado, portanto, é também linguagem. Lobo, é pela linguagem que a 

72



verdade mostra-se como substância  espiritual  na experiência  do que é o espírito:  “essa 

substância absoluta que na perfeita liberdade e independência de sua oposição - a saber, 

das diversas consciências-de-si para si essentes - é a sua unidade das mesmas: Eu que é 

Nós e um Nós que é Eu”.5

A linguagem humana é o que permite a substância se expressar desvelando este elo 

entre as consciências-de-si.

Esta substância é igualmente a obra universal que, mediante o agir de todos e de 
cada um, se engendra como sua unidade e igualdade, pois ela é o ser-para-si, o Si, 
o agir. Como substância o espírito  é igualdade consigo mesmo. justa e imutável; 
mas com ser  para-si,  é a  essência que se dissolveu, a  essência bonsosa que se 
sacrifica. Nela cada uma executa sua própria obra, - despedaça o ser universal e 
dele  toma  para  sil  sua  parte.  Tal  dissolução  e  singularização  da  essência  é 
precidamente o momento do agir e do Si de todos. É o movimento e a alma da 
substância, e a essência universal efetuada. Ora justamente por isso - porque é o 
ser dissolvido no Si -não é a essência morta, mas a essência efetiva e viva.6

Entendemos  que  o  sujeito  hegeliano,  como  detentor  de  liguagem,  é  a  vida  se 

desdobrando nela mesma, lembrando que aqui por esse termo vida já não nos restringimos 

à vida biológica, “mais a vida do espírito, que é inseparável da história”.7 Portanto. “a vida 

é a mesma coisa que a consciência-de-si, porém ele é em-si, o que a consciência-de-si é 

para-si”.8 Dizendo  de  outro  modo,  “o  espírito  já  está  ali  como  fundamento  de  toda 

experiência, o indivíduo que pretende realizar-se no mundo como ser para-si deve ganhar 

ou reconsquistar sua substância, o espírito”.9

3HYPPOLITE, Jean. Génesis y Estructura de la <<Fenomenologia Del Espíritu>> de Hegel. op. cit. p. 250.
4F. E. p. 305.
5F. E. p. 142.
6F. E. p. 305.
7HYPPOLITE, Jean. Introdução à filosofia da história de Hegel. op. cit. p. 13.
8Id. Lógica y existência. op. cit. p. 116.
9Id. Génesis y Estructura de la <<Fenomenologia Del Espíritu>> de Hegel. op. cit. p. 251.

Deste modo, o que deve ser descoberto pela consciência singular ao longo de sua 

constituição enquanto sujeito é a verdade da sua razão subjetiva para, só assim, chegar ao 

saber absoluto.  Com efeito,  a razão ao surgir  imediatamente,  como razão surge apenas 

como a certeza de uma verdade sem, no entanto, chegar ao seu conceito, ou seja, chegar ao 

saber de que o “Em-si somente é, enquanto é  para  a consciência; e o que é para ela,  é 

também em si”.10

Resumindo: este processo ocorre quando a consciência, que se tornou razão, passa 

pela razão observadora, revisitando a dialética da consciência ao retomar suas três etapas 

num  nível  mais  alto;  certeza  sensível,  percepão  e  entendimento.  Isto  significa  “uma 

73



passagem da verificação empírica para a lei  universal,  o exige a atividade da razão de 

formar  em  si  o  conceito  (necessário  e  universal)  da  lei”.11 Além  disso,  é  importante 

considerar que a realidade está aí para que o Eu dê sentido a ela.

Hegel condena um pensamento sem palavras. É a atividade subjetiva que forma o 
objeto  no  pensamento.  Pois  nenhum  gênero  de  representações  poderia  ser 
considerado  a  contemplação  simplesmente  passiva  de  um  objeto  já  dado.  A 
atividade dos sentidos deve se ligar sinteticamente à ação interna do espírito; a 
representação  se  destaca  dessa  ligação  -  ela  se  torna  objeto  oposta  à  força 
subjetiva, e, uma vez percebida, retorna novamente a esta última.  Para tanto, a  
língua é indispensável. Pois é nela que o elã espiritual abre caminho pelos lábios e 
seu produto volta ao nosso próprio ouvido.12

Entretanto, “a razão observadora não consegue encontrar nas determinações da vida 

um sistema racional de figuras, já que o ser vivo não é um universal concreto como é o ser 

espiritual”.13 Sendo assim, volta seu interesse para a consciência humana, se manifestando, 

agora, com razão operante, atuando desta vez, na dialética da consciência-de-si.

De início, essa razão ativa só está consciente de si mesma como de um indivíduo, 
e enquanto tal deve exigir produzir sua efetividade em outro. Mas depois ao elevar 
sua  consciência  a  universalidade,  torna-se  razão  universal,  e  o  indivíduo  é 
consciente de si com razão, como algo já reconhecido em si e para si, que unifica 
em sua pura consciência toda a consciência-de-si. É a essência espiritual simples 
que, ao chegar à consciência é, ao mesmo tempo, substância real; para dentro dela 
retornam,  como  a  seu  fundamento  todas  as  formas  anteriores,  que  assim,  em 
relação a ela, são momentos singulares simples do seu vir-a-ser. Os momentos se 
desprendem, sem dúvida, aparentam formas próprias; mas de fato só tem ser-aí e 
efetividade sustidos pelos fundamento; e só têm verdade na medida que nele estão 
e permanecem.14

10F. E. p. 174.
11MENESES, Paulo Gaspar de. Hegel & a Fenomenologia do Espírito. op. cit. p. 35.
12LEBRUN, Gerard.  A paciência do Conceito:  Ensaio sobre o discurso hegeliano. op. cit. p. 64. (Grifo do 
autor).
13MENESES, Paulo Gaspar de. Hegel & a Fenomenologia do Espírito. op. cit. p. 36.
14F. E. p. 250.

Nos capítulos  anteriores,  vimos  a  importância  da  linguagem na  constituição  do 

sujeito em Hegel através dos desdobramentos dialéticos da experiência da consciência até a 

razão, estabelecidos em suas figuras e momentos, orquestrados pela linguagem, que, em 

sua  evolução15 constitui  o  ser  como  sujeito.  No  entanto,  não  nos  custa  lembrar  que 

estávamos perpassando a constituição da consciência individual indicando a sua verdade, 

ou seja, dando a conhecer a sua substância com um Si constitutivo, como espírito.

A consciência-de-si é então espíriti, que tem a certeza de ter sua unidade consigo 
mesmo  na  duplicação  de  suas  consciência-de-si  e  na  independência  das  duas 
consciência-de-si [daí resultantes]. Essa certeza agora tem de elevar-se à verdade, 

74



para a consciência-de-si: o que para ele vale como sendo em si, e em sua certeza 
interior, deve entrar em sua consciência e vir a ser para ela.16

Este  espírito  encarnado  na  linguagem que  no  percurso  de  constituição  e  alienação  da 

consciência faz presente como essencial para sua experiência de se saber espírito. Não obstante, é 

preciso frisar que o espírito não pode ser reduzido a linguagem, apesar de que, “é nesta última que 

o espírito encontra o instrumento mais apropriado para a sua consumação”.17

No caminho até aqui acompanhamos o progressivo avanço da consciência e da linguagem 

em direção ao saber  filosófico tido como primeira  tarefa  da  Fenomenologia  do  Espírito.  Não 

obstante, para compreendermos a constituição do sujeito em Hegel,  torna-se necessário apontar 

como “a Fenomenologia obriga a consciência singular a sair do seu isolamento, de seu ser para si 

exclusivo, e elevá-la a categoria de espírito”.18 Pois é somente como espírito que a consciência 

chega a Coisa Mesma.

Nela, a certeza de si mesma é, para a consciência, uma essência objetiva; porque a 
‘Coisa  Mesma’  como compenetração  objetiva  da  individualidade  e  da  própria 
objetividade,  faz  a  consciência  atingir  o  verdadeiro  conceito  de  si;  ou  seja,  a 
consciência de sua substância.19

Por  conseguinte,  quando  a  consciência  reflete  sobre  si  mesma,  unifica  os 

momentos, compenetra universalidade e individualidade chegando a Coisa Mesma.

15Para ajudar a entender esta evolução, nada melhor do que ouvir à música Bolero de Revel,  o exemplo de 
uma evolução que remete aquilo que já desde o começo, mas que é no desdobramento da sua potencialidade 
interna de se realizar e se atualizar numa progressão gradual que ela segue em direção a sua verdade concreta 
onde o fim remete ao começo e cada etapa subseqüente é a verdade das etapas anteriores.
16F. E. p. 249.
17LEBRUN, Gerar. A paciência do Conceito: Ensaio sobre o discurso hegeliano. op. cit. p. 65.
18COLOMER, Eusebi. El Pensamiento Alemán de Kant a Heidegger. op. cit. p. 253.
19MENESES, Paulo Gaspar de. Para ler a Fenomenologia do Espírito. op. cit. p. 114.

O espírito é a essência absoluta real que a si mesma se sustém. São abstrações 
suas, todas as figuras da consciência até aqui [consideradas]; elas consistem em 
que o espírito se analisa, distingue seus momentos, e de demora nos momentos 
singulares. Este [ato de] isolar tais momentos tem o espírito por pressuposto e por 
subsistência; ou seja, só existe no espírito, que é a existência. Assim isolados, têm 
a aparência de serem, como tais: mas são apenas momentos evanescentes - como 
mostrou  sua  processão  e  retorno  a  seu  fundamento  e  essência;  essência  que  é 
justamente esse movimento de dissolução desses momentos.20

O eu-sujeito  agora  desdobra-se  nas  suas  figuras  que  antes  eram figuras  de  sua 

constituição, mas que agora são figuras nele constituídas.

75



Nessa nova etapa a consciência-de-si vai percorrer um novo ciclo de experiências; 
o que antes se fez sob o signo do indivíduo vai  fazer-se agora sob o signo da 
espécie  humana.  [...].  Por  isso agora  vamos encontrar  de novo com as  figuras 
anteriores  da  consciência:  consciência,  consciência-de-si  e  razão,  porém 
convertidas agora em figuras de um mundo, nas etapas da progressiva tomada de 
consciência realizada pela humanidade em seu caminhar pela história.21

Sendo assim, analisaremos agora a afinidade da linguagem com a substância ética 

em seus desdobramentos como espírito. “Trata-se nesse momento da presença efetiva do 

sujeito a si mesmo no seu constituir-se em oposição ao Outro, na unidade do Espírito ou 

nas experiências significativas do seu mundo histórico”.22

O desenvolvimento dialético desse mundo Hegel  o indica em três tempos:  1) o 

mundo do espírito imediato; 2) o mundo do espírito alienado de si mesmo, e; 3) o mundo 

do espírito certo de si mesmo. Estes três mundos correspondem a três períodos da história 

universal, o primeiro ao mundo antigo (Grécia e Roma), o segundo ao mundo moderno 

(desde o feudalismo à revolução francesa)  e  o  terceiro  o mundo contemporâneo (o de 

Napoleão e da Alemanha na época de Hegel).

O primeiro tempo é o da cidade grega, o espírito verdadeiro, o mundo ético - “onde 

o espírito, em sua verdade simples, é consciência, e, como tal, põe seus momentos um fora 

do outro:  é  substância  e  consciência  da  substância,  o  que  nesse mundo  ético  significa 

espírito de um povo e cidadão desse povo”.23 O que se destaca neste mundo ético é sua 

unidade imediate entre o indivíduo e a comunidade não havendo portanto espaço para a 

20F. E. p. 305
21COLOMER, Eusebi. El Pensamiento Alemán de Kant a Heidegger. op. cit. p. 254.
22VAZ, Cláudio Henrique de Lima. Senhor e Escravo: uma parábola da filosofia ocidental.  Síntese Nova 
Fase. v. VIII, n. 21, p. 7-29, jan;abr, 1981.
23MENESES, Paulo Gaspar de. Hegel & a Fenomenologia do Espírito. op. cit. p. 44.
alienação.  “O  mundo  ético  é  plenitude  e  equilíbrio,  no  entanto  está  fadado  ao 

desaparecimento, porque, ao passar do seu conceito para a ação, suas contradições vêm à 

toma”.24

No segundo tempo aparece o  estado de direito  - em lugar da comunidade ética, 

surge  a  absoluta  multiplicidade  dos  indivíduos,  em  que  todos  valem  o  mesmo  como 

pessoas frente a um Estado exterior e hostil. A unidade é dissolvida e, em seu lugar, se 

instaura a cisão entre o Si da pessoa e o mundo. O “senhor do mundo é o sucedâneo e o 

avesso do espírito. [...] sua suposta onipotência é pura devastação: esse déspota está “fora 

de si”,  é  um dejeto  da consciência-de-si.  O que no mundo ético  era  uno vai  tornar-se 

estranho a si mesmo, vai alienar-se”.25

76



No terceiro tempo surge o  espírito alienado de si mesmo - a cultura -  que,  em 

especial, iremos destacar neste nosso trabalho devido à ênfase que Hegel dá à linguagem e 

à alienação na constituição do sujeito que é cultura, que é mundo.

“Hegel  pensa  a  vida  espiritual  como  vida  de  um  povo”.26 Completamos  esta 

concepção inferindo que a linguagem é a sua maior expressão. “A encarnação do espírito é 

uma realidade ao mesmo tempo individual e universal tal como ela se apresenta na história 

do mundo sob a forma de um povo.”27 O que significa dizer que os processos que ocorrem 

na história individual tem o seu correspondente na história universal.

A língua só é como língua de um povo, igualmente o entendimento e a razão. É só 
como obra de um povo que a língua é a existência ideal do espírito, uma existência 
em que o espírito se exprime o que ele é, segundo sua essência e seu ser. A língua 
é uma realidade  universal  reconhecida  em si,  ressoando na  cabeça  do todo da 
mesma maneira. Nela cada uma das consciências que fala torna-se imediatamente 
uma outra consciência. Igualmente, segundo seu conteúdo, é somente em um povo 
que a língua se torna uma verdadeira língua, permitindo a cada uma exprimir o que 
ele visa.28

A linguagem, segundo Hegel, não é só fala articulada, é muito mais; ela está na 

arte, na religião e principalmente nos costumes de um povo, uma vez que ela é expressão 

do pensamento onde de fato está a sua essência, a substância consciente de todas as suas 

determinações ou determinidades.

24Id. Ibid. pl 46.
25Id. Ibid. p. 46-47.
26HYPPOLITE, Jean. Introdução à filosofia da história de Hegel. op. cit. p. 19.
27Id. Ibid. p. 19.
28HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Le premier système: la philosophie de l’espirit (1803-1804). op.cit.p.7.

No  processo  de  alienação  a  língua  é  o  Outro para  o  Eu.  Portanto,  para  a 
consciência, ela é aquilo com o qual o Si aos poucos vai introjetar suas determinações, ao 
mesmo tempo,  que  a  constitui  num processo onde o Si  é  a  essência  e  a  essência  é  a 
alienação do Si.

Como  citamos  acima,  na  língua  cada  uma  das  consciências  que  fala  torna-se 
imediatamente uma outra consciência, pois com efeito, uma das principais características 
da linguagem é a sua capacidade, pois com efeito, uma das principais características da 
linguagem é  a  sua  capacidade  de  determinar  lugares.  Quiça  a  sua  importância  para  a 
intersubjetividade  e  principalmente  para  a  alteridade  do  sujeito  humano,  a  qual,  como 
sabemos só pode ser conquistada no Outro de Si, na diferença com o igual, na medida em 
que o sujeito se coloca como outro do Outro, identidade na diferença.

77



Portanto,  para  a  consciência-de-si  chegar  ao  conceito,  todo  o  processo  de  sua 
constituição remete e exige a experiência de alienação e de extrusão.29 Esta experiência 
ocorre na sua relação com o Outro de si mesma. no seio da cultura de um povo.

Neste  contexto  podemos  entender  que  é  preciso  a  mediação  do  espírito  para 
constituir o mundo alienado de si mesmo, a cultura. “O que caracteriz o mundo da cultura é 
que  o  ser-aí  da  efetividade,  a  essência  da  substância  vem  da  perda  da  essência,  da 
alienação do si, que com isso forma o mundo espiritual”.30

O ser aí desse mundo, como também a efetividade da consciência-de-si, descansa 
no movimento pelo qual  a consciência-de-si  se  extrusa de sua personalidade  e 
assim produz o seu mundo; frente a ele se comporta como se fosse um mundo 
estranho, do qual devesse agora apoderar-se. Mas a renuncia de seu ser-para-si é 
ela mesma a produção da efetividade, da qual assim se apodera imediatamente pela 
renúncia.31

O espírito encarnado na linguagem constitui o mundo alienado de si mesmo, ou 

seja, a cultura. De fato, o seu conteúdo espiritual é engendrado por ele mesmo, ele mesmo 

faz sua própria história, é desenvolvimento de si mesmo, todavia não é o saber do espírito 

pelo espírito. “[...] o processo vai sempre desde a substância até o sujeito, desde o espírito 

que somente é, até o saber de si do espírito”.32

29Paulo Meneses em seu livro  Abordagens Hegelianas,  na página 46, aponta que esta dicotomia é muito 
importante para entendermos o movimento dialético do Eu com o Si. Para tanto, é importante apreender que 
a alienação e a extrusão são opostos, “ou seja, toda alienação é um tipo de extrusão, que poderia ser chamada 
extrusão pervesa” enquanto nem toda extrusão é alienação. Só que a ‘boa extrusão’ não recebe nome que a 
especifique, denomina-se extrusão sem mais.
30MENESES, Paulo Gaspar de. Hegel & a Fenomenologia do Espírito. op, cit. p. 47.
31F. E. p. 339.
32HYPPOLITE,  Jean.  Génesis  y  Estructura de la  <<Fenomenologá  Del  Espíritu>>> de Hegel.  op.  cit. 
p.292.

No  entanto,  o  individuo  não  se  reconhece  no  mundo  que  produz,  mas 
paradoxalmente,  só  é  reconhecido  como  alguém  “quando  se  aliena,  porque  então 
suprassume sua individualidade e sua naturalidade universal”.33 Portanto, a concepção da 
cultura  deve ser compreendida acompanhada da noção de formação,  uma vez que esta 
última  é  compreendida  por  Hegel  como  todo  o  itinerário  da  consciência  descrito  na 
fenomenologia, enquanto a cultura (Bildung) constitui uma das figuras da consciência.

O  espírito  é  consciência,  livre  porque  nele  coincidem  princípio  e  fim  [...]  o 
desenvolvimento do espírito consiste em que o seu extrinsecar-se e o seu cindir-se 
é simultaneamente o vir a si mesmo. Este ser consigo mesmo do espírito, este vir a 
si próprio, pode ser considerado como seu fim mais elevado e absoluto; só isso ele 
quer e nada mais. Tudo o que desde a eternidade acontece no céu e na terra, a vida 
de Deus e quanto se opera no tempo, visa apenas que o espírito se conheça a si 
próprio, se faça a si mesmo objeto, se encontre, devenha por si mesmo, se recolha 
em si próprio.34

78



Neste momento a linguagem surge como uma ‘extrusão’ que é ao mesmo tempo 
uma mediação  operadora  da  alienação  na  qual  vai  se  constituir  a  cultura,  portanto,  “a 
alienação supõe uma extrusão,  que se  torna alienação quando o indivíduo nela  não se 
reconhece”.35 Logo podemos entender a linguagem como o Si do espírito.

Como vimos,  no  primeiro  momento  dialético  do  desenvolvimento  do espírito  a 
consciência e a substância formavam uma unidade como essência imediata. Desse modo, a 
consciência a vivia incorporada a ela mesma assim como vivemos os hábitos e os costumes 
não havendo nenhuma cisão entre o universal e singular, nada era considerado distino de si 
mesmo.

O espírito absoluto de um povo é o elemento absolutamente universal, o éter que 
absorveu nele todas  as consciências  singulares  -  é  a substância única,  absoluta 
simples, Viva.  Essa  substância deve ser igualmente a substância ativa,  opor-se 
enquanto  consciência,  e  ser  o  meio  termo  aparecendo  fenomenalmente  das 
consciências opostas [...] o espírito do povo deve eternamente fazer-se obra; ou, 
por outra, ele só é como um eterno tornar-se espírito.36

No  entanto,  o  segundo  momento  dialético  é  o  momento  da  cultura  e  da  sua 
formação, momento que exigirá a passagem do singular para o efetivamente universal nos 
conduzindo, portanto, a um si mesmo cuja vontade é realmente universal. O caráter distinto 
desse  momento  do   espírito   é   que  o   mundo   tem   então  a determinação  de  ser uma

33MENESES, Paulo Gaspar de. Abordagem hegelianas. op. cit. p. 64.
34F. E. (Os pensadores) p. 397.
35MENESES, Paulo. Abordagem hegelianas. op. cit. p. 52.
36HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Le premier système: la philosophie de l’espirit (1803-1804). op. cit. p.4.

exterioridade,  o  negativo  da  consciência-de-si.  Não  podemos  duvidar  que  estamos  no 
espírito e que o contéudo que se lhe opõe é “o espírito que é por oposição ao espírito que 
sabe”.37

É só em um povo que está presente ali já posto como suprassumido, presente ali 
como consciência ideal, universal, o que a memória, o processo pelo qual advém a 
linguagem, tornam primeiro ideal. Segundo sua essência a língua está ali por si 
mesma, é uma natureza posta idealmente.38

A verdade consiste  no saber,  mas da verdade só se sabe aquilo  sobre o que se 
exerceu  a  reflexão,  ou  seja,  por  meio  do  trabalho  do  pensamento,  o  qual  para  Hegel 
significa o que existe de mais concreto. A sã razão humana somente visa o concreto e o 
concreto deve devir por si mesmo; come em-si ou possibilidade, é somente distino em si, 

79



não ainda posto como distinto, mas ainda na unidade. “Portanto, o concreto é simples e ao 
mesmo tempo diverso”.39

Destarte,  podemos  melhor  apreender  o  singular  como  universal  concreto, 
entendendo esta contradição interna como algo vital pois é ela que provoca o movimento 
que leva as diferenças à existência na substância, mostrando que as diferenças são internas 
a ela.

É portanto mediante a cultura que o indivíduo tem aqui vigência e efetividade. A 
verdadeira  natureza originária  do indivíduo, e [sua]  substância,  é o espírito da 
alienação do ser natural. Essa extrusão é, por isso, tanto o fim, como o ser-aí do 
indivíduo; é, ao mesmo tempo, o meio ou a passagem, seja da substância pensada 
para  a  efetividade,  como inversamente  da  individualidade  determinada  para  a 
essencialidade. Essa individualidade se forma para [ser] o que é em-si, e só desse 
modo  é  em-si  e  tem  um  ser  aí  efetivo;  tanto  tem de  cultura,  quanto  tem  de 
efetividade e poder. Embora o Si se saiba aqui efetivo como este [Si], contudo sua 
efetividade consiste somente no suprassumir do Si natural: natureza determinada 
originária se reduz, portanto, à diferença inessencial de grandeza, a uma maior ou 
menor  energia  da  vontada.  Mas  o  fim  e  conteúdo  da  vontade  pertencem 
unicamente à substância universal mesma e só podem ser um universal.40

Hegel  enfatiza  aqui  o  quão é  importante  para  a  consciência-de-si  consentir  em 
tornar a sua vontade como vontade univerdal e não particular, pois esta última não tem 
como se efetivar, pois a efetividade no singular, ou seja como universal concreto. “Aquela 
suposta individualidade só é justamente o ser-aí ‘visado’, que não logra estabilidade nesse 
mundo,  onde  só  alcança  efetividade  o  que-se-extrusa-a-si  mesmo,  e,  portanto,  só  o 
universal”.41

37HYPPOLITE, Jean. Génesis y Estructura de la <<Fenomenologá Del Espíritu>> de Hegel. op. cit. p. 344.
38HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Le premier système: la philosophie de l’espirit (1803-1804). op. cit. p. 
5.
39F. E. (Os pensadores) p. 398.
40F. E. p. 340.
41F. E. p. 340.

O desenvolvimento da cultura ocorre em diversas etapas que apontam diferentes 

níveis  de  vontade  e,  por  conseguinte,  de  relação,  entre  o  sujeito  e  o  mundo.  É  pela 

linguagem que se processa a primeira integração entre o sujeito e o Outro constituindo a 

primeira comunidade, por ser esta compartilhada por todos os indivíduos. “A formação do 

mundo para a língua está ali presente, em si. Assim como o entendimento e a razão, a 

língua revela a educação, ela está ali presente para a consciência em devir”.42

Inevitavelmente ao longo desse percurso de formação surgem diversas figuras de 

alienação, porém “em todos os casos a alienação não é uma realização do indivíduo mais 

um esvaziamento  desse,  embora  produza  realidades  tão  brilhantes  como no mundo  da 

cultura”.43

80



Hegel apresenta o espírito concreto como espírito de um povo. Na linguagem, o 

homem se realiza enquanto espírito se objetivando ao se revelar em-si e para si. Logo, ao 

usar a linguagem como objetividade, manifesta sua subjetividade. A cultura aliena, mas 

esta alienação é positiva e necessária, é através dela que o povo constrói sua identidade. De 

fato, o espírito produz cultura na constituição do sujeito e, nesta produção, que tem como 

base a razão, a linguagem surge no seu importante papel de mediação e manifestação do 

espírito, pois é na linguagem que está encarnada a experiência histórica de um povo.

Manifestando  a  natureza  antropológica  do  homem  a  linguagem  falada  é  a 
linguagem originária, causa e também conseqüência da vida social e coletiva onde 
funciona como elemento mediador das consciências. Cada povo tem o seu futuro e 
a sua língua particular ou nacional no qual encarna e conserva a totalidade da sua 
experiência  histórica  passada.  Mas  cada  povo está  destinado  a  efetuar  uma só 
etapa e a realizar um só momento do processo de auto-constituição do espírito 
absoluto, razão pela qual, tendo às várias línguas particulares cada uma de acordo 
com o momento do todo que o ser povo foi chamado a realizar.44

Com esta  concepção podemos  desenvolver  a  capacidade  da língua  de moldar  a 

estrutura  lógica  do  pensar,  ponto  essencial  para  compreendermos  as  manifestações  da 

consciência em seus desdobramentos, pois veremos que é no pensamento que está toda 

dimensão humana, no sentido mesmo de obter a compreensão de que o pensar como o 

Outro  é  ao mesmo tempo  se apropriar  da estrutura  interna  dessa  língua,  ou seja,  é  se 

apropriar da cultura.

42HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Le premier système: la philosophie de l’espirit (1803-1804). op. cit. p.5.
43MENESES, Paulo. Abordagem hegelianas. op. cit. p. 51-52.
44POMBO, Olga. Hegel e a linguagem: Estudo em forma de prefácio ou introdução. In: Dinãmica do Pensar: 
Homenagem a Owaldo Market. Lisboa: UNIVERSITAS OLISLPONENSIS, 1991. p. 189/209.

A língua atual contém as categorias e as formas do passado deste passado que é 
história -  a verdadeira história que é espírito dialético torna presente fazendo-o 
pensamento, espírito no qual as categorias se apresentam não mais como formas 
determinadas da consciência, mas como conceitos determinados. Os momentos em 
que o espírito parece ter atrás de si, eles os têm igualmente na profundeza presente. 
Como ele percorre seus momentos na história, ele tem que os percorrer no presente 
no conceito dele mesmo. Ora é na língua que se realiza o conceito de si-mesmo 
porque as formas do pensamento são antes de tudo exteriorizadas e realizadas na 
linguagem do home.45

Portanto, “em todas as etapas que o espírito percorre em seu desenvolvimento em 

direção a si mesmo, então seu valor e sua própria verdade, todas e cada uma formam a 

experiência total, todas estão conservadas na lembrança”.46

81



O que nos remete à importância da negatividade articulada com a linguagem no 

pensamento de Hegel. Esse é bastante claro ao contrapor a reemergência do espírito à luz 

da  consciência,  através  das  potências  da  memória  e  da  linguagem,  ao  que  antes  fora 

ocultação  e  despedaçamento  do  espírito  na  natureza.  Para  o  filósofo,  sensação  e 

imaginação fazem parte do pensar abstrato que situariam o espírito nas trevas da noite. Só 

a partir da linguagem, potência negativa, é que o espírito separa-se do que intui trazendo 

para o campo da linguagem o signo que faz circular as coisas entre si. No entanto, o signo 

é coisa natural, carecendo de sua negatividade para poder entrar na esfera do significado, 

da consciência e do conceito.

Logo, o princípio da negatividade em Hegel articula-se com a memória, já que é 

segundo esta última que o sujeito penetra no seu interior. Assim, a consciência adquire o 

status de ser-outro fora de si em relação com o exterior. Agora o signo negativizado não é 

coisa natural, mas nome pertencente à existência da linguagem. A fomosa frase de Hegel 

resume sua perspectiva:  o despertar do espírito é o reino dos nomes.  O nome enquanto 

negação abole o que o signo era natureza, transforma o reino das imagens em reino dos 

nomes.

“A língua, se desenvolve, se enriquece, se aprofunda com o desenvolvimento do 

espírito ele mesmo, [...] nós não temos razão de dizer como e porque os dois processos são 

na realidade um só e o mesmo”.47

Então, partindo da concepção de que o homem é espírito, podemos afirmar que o 

homem é a sua própria história. Hegel pensa a história como movimento único e movido 

pela suprassunção. Logo:

45KOYRÉ, Alexandre. Éstudes d’histoire de la pensée philosophique. op. cit. p. 223.
46Id. Ibid. p. 213.
47Id. Ibid. p. 206.

O  que  se  manifesta  em  relação  ao  indivíduo  singular  como  sua  cultura  é  o 
momento  essencial  da  substância  mesma,  isto  é,  o  passar  imediato  de  sua 
universalidade pensada à efetividade; ou é a alma simples da substância, por onde 
o  Em-si é algo reconhecido e ser-aí.  O  movimento da individualidade que se 
cultiva é,  pois,  imediatamente,  o vir-a-ser  dessa  individualidade como essência 
objetiva universal,  quer  dizer  como o vir-a-ser  do mundo efetivo. Esse embora 
tenha vindo-a-ser  por  meio da  individualidade,  é  para  a  consciência-de-si  algo 
imediatamente  alienado e tem para  ela  a  forma de uma efetividade  inabalável. 
Mas,  ao  mesmo tempo,  certa  de  que  esse  mundo é  sua  substância,  procede  a 
apoderar-se dele: é pela cultura que obtém tal poder sobre o mundo. Vista desse 
ângulo, a cultura aparce como fazendo a cosnciência-de-si ajustar-se à efetividade, 
e  quanto lhe permite a  energia  do caráter  e  dos talentos  originários.  O que se 
manifesta aqui como a força do indivíduo - que tem a substância. Com efeito, a 
força do indivíduo consiste em ajustar-se à substância, quer dizer em extrusar-se 
de  seu  si,  e  pôr-se  assim  como  substância  essente  objetiva.  A  cultura  é  a 
efetividade própria do indivíduo é portanto a efetivação da substância mesma.48

82



Conforme  esta  explanação  podemos  entender  que  o  Espírito  não  descansa  e  as 
forças  vivas  e  ativas  do  passado  suprassumidas,  seguem  inscritas  no  pensamento,  na 
linguagem, na cultura de um povo, através do seu discurso ao longo do tempo.

“O momento da negação, da diferenciação, do desenvolvimento, da formação de si, 
é precisamente a cultura: diferenciação de si (o idêntico se diferenciado e se negando)”.49 

A estrutura  do  mundo  da  cultura  apresenta-se  essencialmente  dividida,  ou  seja,  a  sua 
própria  essência  se  pretende  como  uma  coisa  estranha,  como  seu  próprio  Outro.  Isto 
porque:

A substância é a essência na medida em que se reflete no mundo da aparência, na 
objetividade  fenomenal,  onde  ela  é  o  movimento  que  consiste  em mediatizar-
anular-estabelecer esta objetividade, e o sujeito é a substância na medida em que 
esta,  ela mesma, é dividida,  em que apreende a si  mesma como uma Entidade 
estranha positivamente dada. Paradoxalmente,  poderíamos dizer  que o sujeito é 
precisamente a  substância que se apreende como substância (isto é,  como uma 
dada entidade estranha, exterior e positiva, existente em si): o “sujeito” é apenas o 
nome dado à distância interna entre a “substância” e ela mesma, o nome dado ao 
lugar vazio de onde a substância pode se perceber como “estranha” a si própria. 
Sem essa autodivisão da essência não há nenhum lugar que possamos distinguir da 
própria essência, aos olhos do qual a essência possa parecer também distinta dela 
mesma, isto é, precisamente como “pura aparência”: a essência só pode aparecer 
na medida em que já é exterior a ela mesma.50

O que quer dizer que chegamos no momento em que a consciência-de-si, na sua 

relação com o Si da cultura que a constituiu e ao mesmo tempo foi constituída por ela, vive 

as experiências cujas significações deve compreender para afirmar sua alteridade enquanto

48F. E. p.341.
49BOURGEIOIS, Bernard. A Enciclopédia das Ciências Filosóficas de Hegel (1979). op. cit. p. 391.
50ZIZEK, Slavoj.  Eles não sabem o que fazem:  O sublime objeto da ideologia. Trad. Vera Ribeiro. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar, 1992. p. 142.
sujeito em seu tempo histórico, e, com isso, obter um saber que contém em si a justificação 

da sua existência.

Deste modo, no mesmo tempo que o si mesmo se faz substância ou universal, a 

substância  se  realiza  concretamente.  “A  alienação  do  si  mesmo  é  sua  alienação  na 

substância;  a organização política  e social  é, portanto,  o produto dessa alienação do si 

mesmo”.51 Sendo assim, o que parece estranho ao indivíduo é a sua obra, é o seu si mesmo, 

portanto, esta estranheza é o núcleo mesmo da sua alienação.

Com o seu conceito de alienação Hegel explicitamente desdobra sua concepção de 

comunidade. A vontade geralse dá primeiro no indivíduo como o que lhe é estranho o que 

é o Outro, no entanto, “estes pensamentos, alienados de si, são momentos objetivos para a 

83



consciência  efetiva”.52 Esta  oposição  do  universal  e  do  si  mesmo  é  característica  do 

desenvolvimento do espírito. Uma vez que o homem é o falante e o mortal, o homen é, nas 

palavras de Hegel, o ser negativo que é o que não é, e não é o que é.

A  importância  da  linguagem  na  constituição  do  sujeito  acompanha  claramente 

todos os desdobramentos do Espírito que se fez cultura,  uma vez que a cultura é, para 

Hegel, o grande palco do Espírito no fluxo das suas encenações e transformações ao longo 

de seu infinito desenvolvimento.

Dito isso, veremos que Hegel justifica que a verdadeira alienação ou extrusã só 

acontece com a força da linguagem na sua capacidade de elaborar aquilo que deve ser 

elaborado no descobramento do espírito alienado à cultura:

Contudo, essa alienação ocorre somente na  linguagem  que se apresenta aqui em 
sua significação característica. No mundo da eticidade, [com] lei e mandamento;  
no mundo da efetividade, como conselho apenas - a linguagem tem por conteúdo a 
essência,  e a  forma desse  conteúdo.  Aqui porém recebe  por conteúdo a forma 
mesma que a linguagem, e tem valor como linguagem: é a força do falar como um 
[falar] tal que desempenha o que é para desempenhar. Com efeito, a linguagem é 
os ser-aí do puro Si, omo Si; pela linguagem entra na existência a singularidade 
para si essente da consciência-de-si com tal, de forma que ela é para os outros. O 
Eu,  como  este  puro Eu,  não  esta  aí  de  outra  maneira:  em  qualquer  outra 
exteriorização  está  imerso  em uma efetividade  e  em uma figura  da  qual  pode 
retirar-se; é refletido sobre si mesmo a partir de sua ação, como também de sua 
expressão fisiognômica, deixando jazer inanimado um tal ser-aí imperfeito no qual 
está sempre tanto demasiado, como demsiado pouco.53

51HYPPOLITE, Jean.  Génesis y Estructura de la <<Fenomenologá Del Espíritu>>> de Hegel.  op. cit. p. 
352.
52MENESES, Paulo Gaspar de. Para ler a Fenomenologia do Espírito. op. cit. p. 135.
53F. E. p. 350-351.

Observamos, portanto, que com este dizer, Hegel expõe, de forma bastante clara, a 

importância da linguagem entendida principalmente como mediação e manisfestãção.  A 

verdade não tem a ver apenas com proposições de juízos, isto é, ela não é tão-somente um 

atributo  do  pensamento,  mas  é  também  um atributo  da  realidade  da  alienação  ou  da 

formação. “No decorrer da história, o homem fala do real e o revela pelo sentido de seus 

discursos. Logo, o real concreto é um real-revelado-pelo-discruso”.54

Destarte, o agir da consciência-de-si é discurso, é linguagem, é universal concreto 

na relação que comporta suas formas de alienação e extrusão, como formas para alcançar 

sua universalidade efetiva e “poder pensar-se a si mesma e de justificar-se ante o tribunal 

84



da Razão”.55 Na linguagem o homem se realiza, enquanto espírito, se objetiva e se revela 

em-se e para-si.

A linguagem contém o Eu em sua pureza; só expressa o Eu, o Eu mesmo. Esse 
ser-aí  do Eu é, como ser-aí, uma objetividade que contémj a verdadeira natureza 
dele. O Eu é  este  Eu, mas é igulamente o Eu  universal.  Seu aparecer também é 
imediatamente a extrusão e o desvanecer deste Eu, e por isso seu permanecer em 
sua universalidade.  O Eu que se expressa  é  escutado: é  um contágio,  no qual 
passou  imediatamente  à  unidade  com  aqueles  para  os  quais  ‘está-aí’  e  é 
consciência-de-si universal.56

A linguagem é  o mais  verdadeiro  porque  realiza  o  que  significa.  Dentro dessa 

concepção,  podemos afirmar que Hegel, de fato,  acreditou que mesmo o discurso mais 

contraditório revela o real na sua própria contradição. Remetendo-nos sempre a momentos 

evanescentes de passagens onde o espírito, com a força da linguagem, elabora os extremos 

e suprassume as contradições que se lhes aparecem.

Um  bom  exemplo  é  o  discurso  no  que  se  refere  ao  Estado  e  à  Riqueza 

representantes  de  uma  condição  de  alienação  extrema  junto  com  o  seu  discurso  na 

linguagem da lisonja. Esta linguagem confirma o grande valor que tem a linguagem vomo 

manifestação da posição do sujeito na sua relação com o mundo, mostrando que a força da 

fala e da palavras realiza o que há por realizar.

Hegel encerra a cultura enfatizando o discurso do dilaceramento. Este ao contrário 

dos outros é completo.

54KOJÈVE, Alexandre. Introdução à leitura de Hegel. op. cit. p. 455.
55VAZ, Cláudio Henrique de Lima. A Significação da Fenomenologia do Espírito. op. cit. p. 14.
56F. E. p. 350.

A linguagem do dilaceramento  é  a  linguagem perfeita,  e  o  verdadeiro  espírito 
existente de todo esse mundo da cultura. Essa consciência-de-si a qual pertence a 
revolta  que  rejeita  sua  rejeição,  é  imediatamente  a  absoluta  igualdade  consigo 
mesmo no dilaceramento absoluto - a  mediação pura da pura consciência-de-si 
consigo mesma. Ela é a igualdade do juízo idêntico em que uma só e a mesma 
personalidade é tanto sujeito como predicadol Mas esse juízo idêntico é, ao mesmo 
tempo, o juízo infinito; pois essa personalidade está absolutamente cindida, e o 
sujeito e o predicado são pura e simplesmente Essentes indiferentes, que nada têm 
a ver um com o outro, sem unidade necessária, a ponte de cada um ser a potência 
de uma personalidade própria. O ser-para-si tem um ser-para-si por objeto, como 
algo simplesmente Outro; e ao mesmo tempo, de modo igualmente imediato, como 
si mesmo;  [tem por objeto a] si como um Outro,  não que esse tenha um outro 
conteúdo, mas o conteúdo é o mesmos Si na forma de absoluta oposição, e de um 
ser-aí indiferente completamente próprio. Assim está aqui presente o espírito desse 

85



mundo real da cultura: espírito consciente de si em sua verdade e [consciente] de 
seu conceito.57

O  espírito  é  a  verdade  da  razão.  A  verdade  da  razão  elevada  ao  nível  da 

subjetividade, o espírito é quem dá a realidade última, modificando a língua:

A língua  é  pos  reconstruída  de  tal  modo,  em um povo,  que  enquanto  ato  de 
aniquilar idealmente a realidade exterior, que deve ser aniquilada, suprassumida, 
para tornar-se uma língua que tenha uma significação - para tomar-se o que é em 
si,  segundo  seu  conceito.  Por  conseguinte,  no  povo,  a  língua  é  como algo  de 
morto, de outro que ela mesma, - E toma-se uma totalidade quando é suprassumida 
enquanto realidade exterior e alcança o seu conceito.58

Podemos então falar  que a  Fenomenologia do Espírito é  a expressão do ser na 

linguagem, o que nos remete à questão de que a linguagem é o mais verdadeiro, com ela se 

apreende  o  conceito.  “É por  isso fundamental  que o  espírito  adquira  o  verdadeiro  ser 

consciente de si  na língua, que não é mais o lugar da consciência estrangeira [...] é a língua 

do pensamento que se conhece”.59.  Portanto,  não é de se espantar que toda e qualquer 

evolução cultural será inevitavelmente uma evolução na linguagem. 

57F. E. p. 358;359.
58HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Le premier système: la philosophie de l’espirit (1803-1804). op. cit. p.6.
59KOYRÉ, Alexandre. Éstudes d’histoire de la pensée philosophique. op. cit. p. 207.

Conclusão

86



Queremos,  para  concluir  nossa  dissertação,  esclarecer  que de  maneira  nenhuma 

tivemos a pretensão de abranger tudo aquilo que o tem teria para ser explorado, mesmo 

porque, apesar do nosso desejo, esforço e, principalmente, fascínio pelo mesmo, tivemos 

que nos deter diante da complexidade do texto e da impossibilidade do tempo exigido para 

conseguir essa meta.

Portanto, reduzida às pretensões de uma análise mais abrangente, nos limitamos a 

cumprir com nosso objetivo, encarando-o como uma etapa de um estudo e pesquisa que, 

com certeza, merece ter continuidade. De acordo com o próprio Hegel, nada se faz sem 

paixão, nenhuma atuação humana é adequada na vida infinita, sempre há nela um finitude 

que é o que a marca.  Logo, esperamos que o nosso trabalho contribua para marcar um 

interesse maior nas reflexões sobre este filósofo e seu fascinante sistema de pensamento.

Vimos que o tema central  da Fenomenologia e o que constitui o seu núcleo é a 

aparição e a manifestação do espírito ou a experiência da consciência até chegar ao saber. 

Seguindo  o  nosso  tema  A  linguagem  e  o  Outro  na  Fenomenologia  do  Espírito:  A 

importância da linguagem na constituição do sujeito em Hegel, o que nós constatamos, ao 

longo  do  nosso  trabalho  foi  que  o  desenvolvimento  do  espírito  e  a  experiência  da 

consciência na constituição do sujeito, isto é, de um saber que é sujeito, ocorre na e pela 

linguagem, ou seja, a partir da sua manifestação.

A constituição do sujeito em Hegel é também a constituição do Eu na experiência 

da  consciência  de  se  tornar  consciência-de-si,  ou  seja,  ultrapassar  o  entendimento  e 

alcançar  a  razão  como  único  modo  de  chegar  ao  saber  absoluto.  Neste  caminho  da 

consciência,  que foi  também nosso caminho ao longo da dissertação,  fomos levados a 

compreender que além da impossibilidade de um saber fora da experiência, também não 

podemos conceber quaisquer experiência sem a intervenção da linguagem. A consciênicia 

não  é  o  sujeito, a  consciência  é  o modo  do  sujeito  apreender  o  mundo e não há como 

apreender o mundo senão pela linguagem. Assim, da mesma forma que não existe sujeito 

sem consciência, não existe consciência sem linguagem.

Não obstante, é preciso explicar que a linguagem não se reduz à fala, a linguagem é 

a língua mais a fala. Esta definição, embora emprestada da lingüística, cabe perfeitamente 

na  concepção  hegeliana  da  linguagem  implícita  na  Fenomenologia  do  Espírito.  Sem 

dúvida, a importância da linguagem na constituição do sujeito se encontra do começo ao 

fim  nesta  obra,  levando-se  a  constatar  que  toda  experiência  humana  é  medida  pela 

linguagem  atrelada  às  vicissitudes  da  razão.  Ou  seja,  a  linguagem  é  manifestação  do 

87



espírito e, por conseguinte, da razão, o que implica que todo desdobramento da linguagem 

não só acompanha, mas também é coerente com os movimentos e os avanços da razão.

Sendo assim, de acordo com Hegel, a linguagem pode ser compreendida como algo 

inerente ao espírito. A linguagem não só faz parte do precesso para elevar a tomada de 

consciência  do  espírito  por  ele  mesmo  como  é  também  processo  na  sua  função  de 

mediação. Considera-se que a verdadeira essência de todo conhecer é o conhecimento de 

si, e que, nessa mediação, a linguagem sai de si e volta para si através dos movimentos de 

extrusão,  alienação  e,  no  momento  de  reconsciliação,  uma  nova  extrusão.  O  que  é 

fundamental é que esses movimentos, essencialmente dialéticos, se impõe como condição 

mesma da consciência em seu percurso de se saber espírito.

De fato, captar relação entre a linguagem e o Outro, expressão utilizada do início do 

título de nossa dissertação, foi essencial para chegarmos à noção na qual a linguagem é o 

Outro que é o mesmo, é o Eu que é igual, mesmo sendo diferente. E o Outro alienante, mas 

também é o outro do outro enquanto força de extrusão do Espírito. A partir desta noção do 

Outro, como espírito se expressando enquanto linguagem, entendemos que é através dela 

que o espírito dar-se a conhecer enquanto substância e enquanto Eu. 

Com efeito, se o Eu se constitui através da mediação alienadora da linguagem, a 

linguagem é para o sujeito a primeira manifestação do espírito que, aparecendo como uma 

extrusão, opera uma alienação necessária para constituir a cultura. De fato, o espírito para 

Hegel não existe sem a cultura, pois é nesta que o mesmo é passível de realizar-se como 

universal concreto.

No entanto, é importante salientar a diversidade de culturas existentes, pois se trata 

de vários povos e línguas que se encontram nas diversas comunidades das consciências-de-

si.  Para  Hegel  tudo é  espírito  como  produtos  da  cultura.  A cultura,  por  sua  vez,  está 

intrinsecamente ligada à língua, portanto, em cada língua há uma cultura. Segundo Hegel, 

é de acordo com a evolução da língua que se determina a evolução cultural de um povo.

Essa questão tem sentido se entendermos e pensarmos a língua como aquilo que 

molda a estrutura lógica do pensar e, como tal,  ocupa a sua função de constituição do 

sujeito. É pela língua que o sujeito e a comunidade se determinam mutuamente. Logo, é a 

88



linguagem que vai permitir que a consciência se apreenda enquanto espírito e enquanto 

substância que é sujeito.

Entendendo este processo como uma extrusão da consciência-de-si que constitui o 

seu  mundo  dando-lhe  signifacado  e  sentido,  podemos  explicar  que  mesmo  sendo 

responsável pelo mundo que se lhe apresenta, neste processo de alienação, a consciência 

não reconhece esse mundo como sendo ela mesma.

Como vimos a cultura é alienação, porém não significa que possamos reduzi-la a 

isto,  pois,  como aprendemos na nossa leitura,  é  na cultura  que se desdobra o espírito. 

Como bem disse Hegel, na Fenomenlogia do Espírito §10, a força do espírito só é tão 

grande quanto a sua exteriorização; sua profundidade só é profunda na medida em que 

ousa expandir-se e perder-se no seu desdobramento. No entanto, o eu não se reconhece na 

alienação por esta se tratar de um momento atrelado a uma cisão, a uma negação, a um 

desconhecimento dele como substância e conteúdo espiritual. No entanto, ao pensar como 

o Outro, o Eu, inevitavelmente,  além de se apropriar  da estrutura interna dessa língua, 

inicia o processo de um fazer-se ser.

Retomando a questão da alienação, nota-se que esta pode ser compreedida como 

resultado desta extrusão da substância  na sua função alienadora,  que não é outra coisa 

senão o exterior internalizado, momento em que o sujeito é tomado e determinado pela 

linguagem  e,  na  apreensão  da  língua,  torna-se  pensamento  em  si  carregado  de  uma 

bagagem histórica e cultural.

Lembramos que a essência do espírito é, de acordo com Hegel, manifestar-se: ser é 

para o espírito exteriorizar-se, tornar-se fenômeno. Sendo assim, podemos complementar 

defendendo  que,  em Hegel,  o  espírito  dar-se  realidade  não  só  através  da  potência  da 

linguagem,  mas  também  enquanto  potência  da  memória.  Ou  seja,  a  relação  entre  a 

linguagem e o Outro é manifestação da história e da cultura.

O modelo hegeliano de filosifia tem seu ápice na dialética da razão, devido a sua 

capacidade  de  unificação  e  de  apreensão  do  real.  Por  conseguinte,  é  pela  circulação 

dialética que o sujeito e a linguagem participam do movimento guiado pela razão onde, 

incessantemente, o exterior se interioriza e permite que o interior se exteriorize.

Na Fenomenologia do Espírito, apreendemos a linguagem como exteriorização e 

interiorização  do  conteúdo  espiritual,  indicando  movimentos  do  em-si-para-si  em  Si 

mesmo. Hegel, ali, afirma que o elemento perfeito em que tanto a interioridade é exterior, 

como a exterioridade é interior, é a linguagem.

89



Dentro desta perspectiva,  nos pareceu que a linguagem é o mais  verdadeiro,  na 

medida  em que  ela  mesma  se  manifesta  em permanente  movimento  de  intrusão  e  de 

extrusão, através de uma relação de determinação mútua em função da unidade do pensar e 

do ser. De acordo com essa concepção, o Espírito tem o pensamento como aquilo de mais 

concreto,  e  a  linguagem,  a  expressão  da  sua  essência.  Assim,  a  linguagem é  também 

trabalho, trabalho histórico do espírito. 

Uma frase comum que ouvimos quando se fala de movimento em massa é: o povo 

unido  jamais  será  vencido.  Não  obstante,  é  importante  esclarecer  que  o  povo  unido, 

segundoi Hegel, não é um aglomerado de pessoas, sua efetividade está no bem universal e 

não na soma de interesses particulares. Desta forma, a língua é o povo que fala a mesma 

língua, não só no sentido universal de se fazer compreender, pois esta é a língua comum, 

mas no sentido do universal da língua a serviço do bem comum, a serviço do todo. Por 

conseguinte, a verdadeira liberdade para Hegel começa quando começa a do [O] outro.

Hegel defende, portanto, que os homens possuem direitos iguais. O homem tem 

valor por sua própria humanidade. Não nos esqueçamos que o conceito de humanidade em 

Hegel  está  atrelado  a  conquista  da  linguagem  enquanto  manifestação  do  espírito  e 

enquanto possibilidade de reconhecimento. 

Sabemos que o “espírito” se fez carne no homem, porém a sua essência está no 

pensamento, no verbo e na ação. O homem é finito enquanto carne, mais infinito enquanto 

espírito. A aparição é o nascer e o perecer que ele próprio não nasce nem perece. Diante 

disso, ousamos dizer em conformidade com esta concepção hegeliana, que o homem nasce 

duas vezes e morre uma. Morre na carne, vive no espírito. Infeliz é aquele que nasce uma 

só vez, pois paradoxalmente vai sofrer duas mortes.

É graças a linguagem que o sujeito não é simplesmente um ser para a morte, antes é 

substância pensante, ou seja, como falante tem consciência de sua morte e também da sua 

existência inseparável da sua essência.

No  absoluto,  a  identidade  lógica  absorve  sujeito  e  linguagem  preservando  as 

diferenças.  Não se trata  de transferir  para a linguagem a alteridade do sujeito,  mas de 

entender  que é  na  linguagem que ela  se  dá.  A reconciliação  não pode vim de fora,  a 

consciência precisa se saber como espírito para reconhecer ela mesma e se compreender 

como parte desse todo para, então, alcançar a unidade simples do conceito.

Aqui o que constatamos foi a epifania do espírito mobilizada não mais por uma 

alienação, mas pela força da extrusão. Isto nos alenta e nos confirma que o conceito para 

Hegel não pode ser compeendido no sentido de uma definição, sua riqueza é exatamente 

90



contrária  a  uma  concepção  de  uma  verdade  definitiva.  O  conceito  implica  algo  em 

permanente movimento e tem um conteúdo que é sujeito.

Hegel  atribui  clara  prioridade  ao  conceito  em  relação  ao  desenvolvimento  do 

sujeito como espírito. O homem é convocado a realizar, na história, o espírito. Por isso é 

deveras  importante  para  ele  se  compreender  enquanto  espírito,  o  que  significa 

compreender-se como verdadeiramente é. Hegel expressa este princípio no conceito  de 

razão, pois, segundo ele, só a razão é capaz de apreender a verdadeira forma e conteúdo da 

realidade. A razão procura a Razão num movimento de retorno, no qual implica linguagem 

e reflexão que vão permitir a constituição do sujeito na constituição do conceito.

Hegel aspirou um correto ordenamento da linguagem para expressar o conceito. De 

fato,  ele  refutou a linguagem comum considrando-a demasiadamente  pobre por esta se 

encontrar  ligada  ao  pensamento  na  sua  tendência  dogmática  e  paralisante  para  com a 

verdade.

Além  do  mais,  esta  linguagem  reduz  o  pensamento  à  palavra,  como  se  esta 

representasse o todo e, assim, toma a realidade não na sua efetividade,  mas como uma 

abstração. Neste sentido o que emerge é o pensamento abstrato, aquele que toma a parte 

não como uma parte do todo, mas como se fosse o todo mesmo. Hegel no seu texto, Quem 

pensa abstratamente, explica os riscos e a pobreza espiritual dessa forma de pensamento.

A vida que interessa a Hegel não comporta um pensamento pensado. A vida para 

este filósofo é antes de tudo espírito; não é teoria, é prática; não é dogma é contradição 

entre  a  vida  substancial  e  a  subjetividade,  ao  mesmo  tempo,  que é a subjetividade  se

objetivando. Isto significa que o homem é espírito na construção do seu mundo e, enquanto 

tal, converte-se no Outro de si mesmo objetivando-se em seu incessante movimento.

Hegel,  de  uma  certa  forma,  produz  uma  nova  linguagem  a  partir  da  sua 

compreensão a respeito da lógica: esta, como ocorre geralmente com as formulações dos 

lógicos, não pode ser pensada como pura forma de pesamento subestimado o conteúdo, 

pois na língua está a estrutura do pensar. O predicado, portanto, não pode ser colado ao 

sujeito, pois, o sentido, de fato, não está no predicado, antes, no movimento. O ser e não 

ser é sempre movimento.

Concluímos esta dissertação defendendo que Ir a Coisa mesma é apreender a sua 

revelação transmitida pela linguagem. Conforme Hegel, a linguagem pode ser tida como a 

voz da consciência que, no centro do universo simbólico da modernidade, significa um 

91



percurso que segue uma manifestação lógica posta pelo espírito. Esta manifestação lógica, 

sendo razão, é reconhecida pela consciência nas formas do saber absoluto. Ou seja, é só 

após suprassumir a oposição da consciência entre sujeito e objeto que é possível o pensar 

como pensamento pensante, ao invés do pensamento pensado.

Sendo assim, ao terminar todo este percurso, podemos eleger a Fenomenologia do 

Espírito  como uma belíssima  exposição da  formação  da consciência  atrelada  à  cultura 

numa transcrição do trabalhoso caminho do espírito. Melhor dizendo, do caminho da razão 

até a manifestação do absoluto, mostrando que a rosa da razão, na cruz do presente, não é 

enigma, antes, é sentido e reconciliação com a realidade efetiva.

Referências Bibliográficas

ABBAGNANO,  Nicola.  História  da  Filosogia.  Trad.  António  Ramos  Rosa,  António 
Borges Coelho e Armando da Silva Carvalho. 5a. ed. Lisboa: Editorial Presença. 2000. vol. 
8.

AGAMBEM,  Giorgio.  A  linguagem  e  a  morte: um  seminário  sobre  o  lugar  da 
negatividade. Trad. Henrique Burigo. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2006.

ÁLVAREZ, Eduardo.  El saber del hombre: uma introduccíon al pensamiento de Hegel. 
Madrid: Editorial Trotta S.A., 2001.

BOURGEOIS,  Bernard.  A  Enciclopédia  das  Ciências  Filosóficas  de  Hegel  (1979)  In: 
HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Enciclopédia das Ciências Filosóficas em Compêndio:  
1830. São Paulo: Loyoloa, 1995. v.1. p. 373-443.

92



CORBISIER, Roland.  Filosofia polítca e liberdade.  2a. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 
1978. (Coleção Pensamento Crítico; v.27).

COLOMER, Eusebi.  El Pensamiento Alemán de Kant a Heidegger.  Barcelona: Editorial 
Herder, 1986. t. II.

D’HONDT, Jacques. Hegel. Trad. Emília Piedade. Lisboa: Edições 70, 1999.

ESCALANTE, Evodio. La crítica del lenguaje em la Fenomenología del Espíritu de Hegel. 
In:  XI Congresso Nacional  de Filosofia.  Disponível  em: <http://216.239.51.104/search?
q=cache:vaCmoCs_XAwJ:132.248.184.82/Volumes/XICONGRESO/coloquios/eeimagina/
EscalanteE.pdf+%221a+critica+del+lenguaje+en+la+fenomenolog%C3%ADa+del+esp
%C3%ADritu+de+hegel%22&hl=pt=BR&ct=clnk&cd=1&gl=br.>  Acesso  em: 
07/07/2006.

FERREIRA,  Manuel  J.  Carmo.  Apresentação.  In:  HEGEL,  Georg  Wilhelm  Friedrich. 
Prefácios.Trad. Manuel J. Carmo Ferreira. Lisboa: Imprensa Nacional - Casa da Moeda, 
1990. p. 29-35.

HARTMANN, Nicolay.  A Filosofia  do Idealismo Alemão.  Trad.  José Gonçalves  Belo. 
Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1960.

HEGEL,  Georg  Wilhelm  Friedrich.  Príncipes  de  La  Philosophie  Du  Droit  ou  Droit  
Naturel Et Science de L’ETAT EM ABRÉGÉ. Paris: Librairé Philosophique J. Vrin, 1989.

____.  A Razão na  História:  Introdução  à  Filosofia  da  História  Universal.  Trad.  Artur 
Morão. Lisboa: Edições 70, 1995.

____. Fenomenologia do Espírito. Trad.Cláudio Henrique de Lima Vaz. In: Os Pensadres.  
São Paulo: Nova Cultural, 1996. p. 291-373.

____.____. Trad.  Paulo Meneses.  7.  ed.  rev.  Petrópolis,  RJ:  Vozes: Bragança Paulista: 
USF, 2002.
____.  Le  premer  système:  la  philosophie  de  l’espirit  (1803-1804).  Trad.  Myriam 
Bienenstock.  Presses  Universitaire  de  France,  Paris.  1a édition:  octobre.  Trad.  Paulo 
Meneses. Texto inédito. Gentilmente cedido pelo tradutor.

____. Filosofia Real. México-Madrid-Buenos Aires: Fondo de Cultura Econômica, D/d.

HYPPOLITE,  Jean.  Génesis  y  Estructura  de la  <<Fenomenología  Del  Espíritu>> de  
Hegel. Barcelon: Ediciones Península, 1974.

____. Introdução à filosofia da história de Hegel. Lisboa: Edições 70, 1995.

____. Lógica y existência. Barcelona: Editorial Herder, 1996

KOJÉVE, Alexandre.  Introdução à leitura de Hegel.  Trad. Estela dos Santos Abreu. Rio 
de Janeiro: Contraponto: EDUERJ, 2002.

93



KOYRÉ, Alexandre.  Études d’histoire de la pensée philosophique.  Paris: Gallimard.  A 
tradução é de nossa responsabilidade.

LABARRIÈRE, J. P.  Structures et mouvemente dialectique dans la Phénoménologie de  
l’Espirit de Hegel. Paris: Aubier, 1968.

LAUENER, Henri.  A Linguagem na Filosofia de Hegel: com consideração especial  da 
Estética. Trad. Paulo Rudi Schnneider. Ijuí: Unijuí, 2004.

LEBRUN, Gerard.  A paciência  do Conceito:  Ensaio sobre o discurso hegeliano.  Trad. 
Silvio Rosa Filho. São Paulo: Editora de UNESP, 2006.

MARCUSE, Herbet. Razão e Revolução: Hegel e o advento da teoria social. Trad. Marilia 
Barroso. São Paulo: Paz e terra, 2004.

MENESES, Paulo Gaspar de. Para ler a Fenomenologia do Espírito. São Paulo: Edições 
Loyola, 1992.

____. Hegel & a Fenomenologia do Espírito. Rio de Janeiro: Jorge Zahar. Ed. , 2003. p. 
22. (Coleção passo-a-passo; 15).

____. Hegel e sua fama de obscuro (Prefácio da Fenomenologia do Espírito). In: GRUPO 
HEGEL.  A Rosa da Razão sobre a cruz do presente: bicentenário da fenomenologia do 
espírito - 1807-2007: 30 anos do grupo Hegel 1977-2007. Recife: FASA, 2007 (Coleção 
Neal; 10). p. 7-23.

MORAES, Alfredo de Oliveira. A natureza metafísica. In: GRUPO HEGEL.  A Rosa da 
Razão sobre a cruz do presente: bicentenário da fenomenologia do espírito - 1807-2007: 
30 anos do grupo Hegel 1977-2007. Recife: FASA, 2007. (Coleção Neal; 10). p. 41-53.

____. Texto inédito. Gentilmente cedido pelo autor.

PARISSE, Maria Cecília Isatto. Hegel: o homem e seu mundo. In: MORAES, Alfredo de 
Oliveira. (Org.).  Razão nos trópicos: festschirift em homenagem a Paulo Meneses no 80. 
aniversário. Recife: FASA, 2004. p. 97-130.

POMBO, Olga. Hegel e a Linguagem: estudo em forma de prefácio ou introdução.  In: 
Dinâmica  do  Pensar:  Homenagem  a  Oswaldo  Market.  Lisboa:  UNIVERSITAS 
OLISLPONESIS, 1991. p. 189-209.

ROSENFIELD, D. L. Política e Liberdade em Hegel. São Paulo: Editora Ática, 1995.

VAZ, Cláudio Henrique de Lima. Senhor e Escravo: uma parábola da filosofia ocidental. 
Síntese Nova Fase. v. VIII, n.21, p. 7-29, jan/abr. 1981.

____. Escritos de Filosofia III: Filosofia e Cultura. São Paulo: Edições Loyola, 1997.

____.  A  Significação  da  Fenomenologia  do  Espírito.  In:  HEGEL,  Georg  Wilhelm 
Friedrich.  Fenomenologia  do  Espírito.  Trad.  Paulo  Menseses.  Petrópolis,  RJ:  Vozes: 
Bragança Paulista: USF, 2002.

94



ZIZEK, Slavoj. O mais sublime dos Histéricos: Hegel com Lacan. Trad. Vera Ribeiro. Rio 
de Janeiro: Jorge Zahar Eeditor, 1991.

____. Eles não sabem o que fazem: O sublime objeto da ideologia. Trad. Vera Ribeiro. Rio 
de Janeiro: Jorge Zahar, 1992.

95


