
 1

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO – UFPE 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

DIALÉTICA, RELIGIÃO E A CONSTRUÇÃO DO CONCEITO DE LIBERDADE NOS 
THEOLOGISCHE JUGENDSCHRIFTEN DE G.W.F HEGEL 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS - CFCH 

Departamento em Filosofia 
 
 
 
 

Danilo Vaz Curado Ribeiro de Menezes Costa 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

MESTRADO EM FILOSOFIA 
 
 



 2

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO – UFPE 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS - CFCH 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

DIALÉTICA, RELIGIÃO E A CONSTRUÇÃO DO CONCEITO DE LIBERDADE NOS 
THEOLOGISCHE JUGENDSCHRIFTEN DE G.W.F HEGEL 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Danilo Vaz Curado Ribeiro de Menezes Costa 
 

Março de 2007 
 
 



 3

 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO – UFPE 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS - CFCH 
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

DIALÉTICA, RELIGIÃO E A CONSTRUÇÃO DO CONCEITO DE LIBERDADE NOS 
THEOLOGISCHE JUGENDSCHRIFTEN DE G.W.F HEGEL 

 
 
 
 
 

 
 

 
 

Dissertação apresentada ao Curso de Pós-Graduação 
da Universidade Federal de Pernambuco para a 
obtenção do Grau de Mestre em Filosofia, sob a 
orientação do Prof. Dr. Alfredo de Oliveira Moraes. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
    Recife, março de 2007. 
    

 



 4

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Costa, Danilo Vaz Curado Ribeiro de Menezes 
      Dialética, religião e a construção do conceito de 
liberdade nos Theologische Jugendschriften de G. W. F. 
Hegel.--1770-1831). – Recife: O Autor, 2007. 
      117 folhas . 
 
      Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de 
Pernambuco. CFCH. Filosofia. 2007. 

      Inclui: bibliografia e anexos 

     1. Filosofia. 2. Religião.  3. Dialética. 4. 
Hegel(1795/1800). 5. Judaísmo. 6. Cristianismo. 7. 
Liberdade.  8. Moralidade. I. Título 

          

  
       

 
             101.1 
             101 

              CDU (2. 
ed.) 
       CDD (22. ed.) 

UFPE                 
BCFCH2008/05 

 
 
 
 



 5

 
TERMO DE APROVAÇÃO 

DANILO VAZ CURADO RIBEIRO DE MENEZES COSTA 

Dissertação de Mestrado em Filosofia aprovada com 
distinção, pela Comissão Examinadora formada pelos professores a seguir 
relacionados, como requisito parcial à obtenção do titulo de Mestre em 
Filosofia, pela Universidade Federal de Pernambuco. 

 
 
 
 

RECIFE/2007 
 



 6

Agradecimentos 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
    Inicialmente agradeço a Deus. 
 
    Ao Prof. Dr. Alfredo de Oliveira Moraes, exemplo de retidão e 
ponto de inflexão na minha caminhada pelas sendas do pensamento, professor e pensador sem 
o qual seria impossível este trabalho. A meus pais e irmãos pelo apoio incondicional. As 
queridas Aline, Maria e Letícia, todas momentos de um mesmo amor. Aos Brennand’s - 
Bruno, Eduardo e Fabiano - partes sempre presentes desta caminhada. Ao Prof Manuel 
Moreira (Unicentro/PR), ao Prof Leonardo Alves (UFMG), a Profa. Márcia Gonçalves 
(UERJ) e ao Prof Agemir Bavaresco (UCPel) pelo apoio e discussão sempre profícua. A 
eterna gratidão ao Pe Paulo Gaspar de Meneses, incentivador dos estudos hegelianos no Brasil 
e no Nordeste. 
 
    Aos Profs Doutores, Luiz Vicente Vieira, Washington Martins, 
Jesus Vazquez, Vicenzo Di Matteo, Wittold Skwara, Marcelo Pelizzoli, Inácio Strieder, 
Fernando Raul, Adelson Santos, Zélia Dantas. 
 
    Aos Colegas George, Gutemberg, Suzano, Ana Cabral, 
Wandenberg, Cecília, Ângela, Geraldo, Pedro, Rolando, Marlene, Juliana, Paulo, Lucas,  
Aluízio e todos do Grupo Hegel Neal..... 
 
    As caríssimas Betânia e Juliana, sempre disponíveis e atenciosas 
com nossas aflições discentes. 
 
 
 
 
 
 



 7

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
  Ofereço este trabalho ao amigo Alfredo de Oliveira Moraes. 

 
 
 
 
   



 8

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
“Das moralische Gesetz in uns ist das ewige Vernunftgesetz, das wir unwiderstehlich achten 
müssen und durch das wir uns unauflöslich gebunden fühlen. Wir sehen aber ebenso 
unmittelbar die Unangemesseheit  unserer Individualität zu demselben ein, erkennen es als 
Hölheres als wir, als ein von uns unabhängiges, selbständiges, absolutes Wesen” (§ 71, 
Rechts, pflichten und Religionslehre für die unter klasse, Werke Bd XVIII) 
 
 
 



 9

Resumo 
 
A tarefa da filosofia, enquanto pensamento pensante, é o desvelar do real, o qual tem por igual 
tarefa a religião. Filosofia e religião, enquanto saberes da totalidade são momentos 
indissociáveis, Hegel expõe como poucos como o conhecimento das figuras religiosas é 
importante à tarefa do filosofo. Nosso trabalho se constitui desde esta tarefa de reconstruir 
com Hegel, no caminho por ele percorrido nos anos de 1795 a 1800, a tensa relação de 
desvelamento do real desde a análise de sua gênese formativa, a qual se estende do 
nascedouro do Judaísmo e consuma-se com o Cristianismo. Refazendo o percurso de 
constituição das formas simbólicas ou figuras religiosas que constituem o ser do pensamento 
de seu tempo e do nosso, perguntamo-nos com Hegel as respostas às crises da liberdade a que 
como ele, também vivemos. Pensar a vida do todo afirmando a subjetividade que é um mundo 
é a tarefa que Hegel nos lega e nos comprometemos a enfrentar com nosso trabalho. 
Cuidamos de nosso intente em três textos [Das Leben Jesu, Die Positivität der christlichen 
Religion, e Der Geist des Christentums und sein schicksal] que trabalham a mesma temática 
desde perspectivas integrativas, dialéticas, onde religião, liberdade e moralidade se desdobram 
sobre si, confirmando a necessidade do saber que se sabe como sendo toda a realidade, do 
infinito que se sabe no saber do finito, da identidade da identidade da não-identidade. Se no 
nosso texto à luz de Hegel a filosofia não tem ainda a prioridade sobre a religião, é porque não 
foi chegada a hora quando da escritura destes textos de formação de Hegel de a coruja de 
Minerva lançar seu vôo, todavia o nosso já chegou e estejamos todos convidados a esta tarefa. 
Palavras chaves: Religião  Moralidade  Dialética  Liberdade 
 
Abstract 
Philosophy’s task while thought that thinks is to unveil the real, what is also the vocation of 
religion. Therefore, philosophy and religion are indissociable moments as knowledge of the 
whole and Hegel exposes like few how the knowledge of the religious representations is 
important for a philosopher’s assignment. The pursuit of this work is to rebuild the tense 
unveil relation process of the real from the analysis of its informative genesis that goes back 
to the birth of Judaism and finds its consummation inside Christianity. For that, Hegel’s path 
during the years of 1795-1800 will be redone as to be used as a guide if we consider that the 
road of constitution of the religious representations corresponds to the being of thought during 
his time and also during our own time which leave us to ask – together with Hegel – for the 
answers to the crisis of freedom that we’ve been facing just like him. To think the life of the 
whole by affirming a subjectivity that is a world is the task Hegel left us and also the one this 
work is compromised with. This project has embraced three texts [Das Leben Jesu, Die 
Positivität der christlichen Religion, and Der Geist des Christentums und sein schicksal] 
which work the same theme from integrative and dialectics perspectives where religion, 
freedom and morality unfold on their selves and thus bring the confirmation of the necessity 
of the knowledge who knows itself as being the whole reality, of the infinite that knows itself 
as finite and of the identity’s identity of the non-identity. If this project points out that 
philosophy still does not have possession over religion it is because the time for those Hegel’s 
formation texts - as well as the time for the flight of the Owl of Minerva- still did not arrive. 
However, our time has come and so let us be invited to this task. 
Key-Words: religion             Morality     Dialectic  Freedom 
 
 
 
 
 



 10

 
 

SUMÁRIO 

 

 
Introdução           11 
I. “Das leben Jesu” – A influência de Kant ou o primeiro passo do Geist              18 

1.1 Aufklärung, Moralidade e Religião em Kant                21 

1.2 A importância epistolar                   31 

1.3 A Vida de Jesus                    34 

1.4 Razão teórica versus Razão prática na Vida de Jesus               36 

1.5 O imperativo categórico x a comunidade                 40 

1.6 Razão x Religião                    43 

II. “Die Positivität der christlichen Religion” – A mediação Histórica              47 

2.1 A imersão histórica do fundamento moral                 48 

2.2 A Positividade                    51 

2.2.1 – O Judaísmo e a positividade                 52 

2.2.2 – A Positividade e o nascimento do Cristianismo               59 

2.3 O Cristianismo e o Positivo                   63 

2.4 Cristianismo, Positividade e a perda da universalidade              70 

2.5 A particularização da Fé ou a renúncia ao recurso da Razão             72 

III. Der Geist des Christentums und sein schicksal crítica e retomada             77 

3.1 Judaísmo, moralidade e cisão                 78 

3.2 O amor e a moralidade                  83 

3.3 A positividade, o amor e o Destino                 88 

3.4 O Renascimento do Amor no Destino                95 

3.5 A religião                    98 

Conclusão                   105 

Anexos                   111 

Referências Bibliográficas                112 

 

 

 

 
 



 11

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

 

 Os estudos sobre Hegel em língua portuguesa, além de escassos praticamente se 

resumem a discussões acerca de análises exegéticas dos problemas oriundos em sua quase  

totalidade das obras Fenomenologia do Espírito 1807, Princípios de Filosofia do Direito 1820, 

Enciclopédia das Ciências Filosóficas 1817, 1827, 1830 e à Ciência da Lógica de 1812-1816 e 

1832, relegando um largo período de formação que compreende-se de 1870 a 1906. 

 Nossa dissertação se propõe a vir contribuir ao estudo de um período extremamente 

produtivo da obra de G. W. F. Hegel compreendido entre os anos de 1795 a 1797 tendo como   

objeto uma tentativa de construção do fio condutor da análise hegeliana para a cisão no 

mundo da vida que sua época estava enfrentando, desde o estudo dos elementos formativos da 

modernidade. 

 Assim e seguindo a premissa legada pelo próprio em suas pesquisas, nos propusemos 

estudar seu momento formativo de maior efervescência, a partir das obras que chamamos de 

Canônicas deste período, seja pela profundidade e pletora de temas enfrentados, seja por sua 

extensão, pela fidelidade das fontes quanto à autenticidade dos textos, mas principalmente 

porque os três textos trabalham os mesmo temas numa constante reformulação, ou melhor, no 

melhor estilo dialético, eles se suprassumem nas temáticas enfrentadas. 



 12

 Deste modo nos utilizaremos dos textos Vida de Jesus, Positividade da Religião Cristã 

e O Espírito do Cristianismo e seu Destino, de modo a captar adequadamente e apresentar 

conceitualmente a Liberdade neste período das pesquisas hegelianas compreendido e também 

mencionado como referente aos Theologische Jugendschriften, a partir da análise da reflexão 

figurativa do fenômeno religioso, o qual – o conceito de liberdade - consoante e doravante se 

buscará demonstrar, se constrói a partir do movimento de suprassunção dialética da formação 

da moralidade no seio da religião. 

Justificamos nosso intento de porque estudar Hegel face ao fato de, para François 

Châtelet1, ele é o autor que põe as condições cientificas e ideológicas da teoria na 

contemporaneidade. Desta forma o confronto com as matizes do pensamento hegeliano é a 

base de quase todas as tradições filosóficas do ocidente, não obstante, tal confronto deve dar-

se com a totalidade de sua obra, segundo própria premissa do Hegel de que a verdade apenas 

está no todo, ora por este outro motivo justifica-se nosso intento, qual seja a contribuição à 

compreensão deste período como chave de acesso ao pórtico de maturidade do Hegel. 

 A liberdade na totalidade das obras de Hegel é o zênite, e todo o seu projeto 

sistemático, pode ser dignamente visualizado pela noção de que a história, a ciência e a 

religião se constituem desde a afirmação do lugar da consciência da Liberdade, como 

momento íntimo de constituição do ser humano. 

 Ao longo da tradição exegética dos estudos sobre Hegel a idéia de liberdade em seu 

pensamento é provavelmente a que maior celeumas tem gerado. Esta intensa atenção a este 

tema não poder ser concluída nem esgotada apenas nas fontes canônicas, tornando-se 

imprescindível uma reconsideração do pensamento hegeliano especialmente naquela matriz 

que trata a liberdade e a política como interface direta de fenômenos religiosos e históricos, 

como nos textos que nos propomos a examinar.  

                                                 
1 Chatelet, Hegel, p., 16.  



 13

Nosso estudo, se centralizará em verificar o processo de formação da moralidade no 

fluxo de constituição dos textos de Hegel acima mencionados, como elemento  proeminente 

da análise dialética que Hegel elabora acerca da formação do Judaísmo até o Cristianismo de 

seu tempo. 

Acentuado e determinado a constituição dialética da moralidade passo a passo com a 

análise histórico-fenomenológica das religiões judaica e cristã como nos está legada por 

Hegel, nos proporemos a determinar como objetivo central de nosso texto: a) o conceito de 

liberdade que Hegel elabora neste percurso; b) A idéia e o lugar da religião na tessitura deste 

período que vai desde 1795 a 1797 dentro da dinâmica interna aos textos estudados e por fim;  

c) demonstrar a relação existente entre a formação do conceito de liberdade e o movimento 

dialético de suprassunção da religião.   

Modestamente esperamos ao fim e no conjunto do texto, poder contribuir com os 

Estudos sobre G.W.F. Hegel assim como trazer à luz da Filosofia de Hegel uma contribuição 

à contemporaneidade. 

A tradição dos estudos hegelianos no Brasil, pouco ou quase nada produziu acerca dos 

Escritos de Juventude, em flagrante lacuna com a premissa básica do pensamento de Hegel, 

da a necessidade do conhecimento da totalidade, do uno no múltiplo. 

Mesmo entre a tradição interpretativa clássica, temas ligados aos Escritos de 

Juventude são problemáticos, pois se Kronner, Hartmann, Kojeve, o próprio Rosenkraz, maior 

comentador de Hegel, entre outros, relegam a fase Juvenil a um lugar menor e ao ostracismo, 

outros não menos importantes como Hyppolite, Lukacs, J. Wahl, Moog e Dilthey têm uma 

paixão desenfreada a ponto de sobrevalorizar a importâncias dos Fragmentos, obnubilando o 

lugar destes na economia do projeto hegeliano. 

Nos depararemos na leitura do texto com a análise dos fenômenos religiosos e 

históricos de seu tempo, um período de crises, motivada pela revolução francesa, o avanço 



 14

napoleônico e o início da revolução industrial, e Hegel já estava consciente desta sua tarefa de 

tradução do tempo. Ele, Schelling e Hölderlin se propunham a dar efetividade a sua Igreja 

Invisível, tornando acessível a todos o Reich des Gottes. 

E esta mesma missão histórica de tentativa de unificação se encontra posta nos 

Escritos de Juventude, onde Hegel começa seu périplo filosófico desde a realidade concreta 

das contradições histórico-religiosas dotando seu ponto de partida de vida e contradições, e 

buscando nas coisas mesmo de seu tempo, desde a análise arguta dos momentos pretéritos 

formativos de seu momento histórico de modo a constituir base e sólida sustentação para sua 

caminhada filosófica. 

 Ao analisar a religião em sua interface dialética com a política, economia e o direito, 

desde uma perspectiva filosófica, Hegel em certo sentido se antecipa ao que viria a dizer no 

§1º da Enciclopédia de que a filosofia possui seu objeto em comum com a religião, todos os 

dois possuindo como objeto a verdade. 

 Daí que nós demonstraremos ao curso deste a conceitualização da liberdade como 

resultado do movimento dialético da religião, que adotando um conceito singular e não 

restrito ao âmbito teológico se constitui desde configurações dialético-fenomenológicas. 

A crise vivenciada e os sinais do presente inserem-se como elementos para a tomada 

da compreensão da temática hegeliana, com ênfase nos Escritos de Juventude, com o intuito 

de resgate desta dimensão onde se insere a liberdade como explícito fenômeno histórico 

cultural dual, pois inseparavelmente social-individual, categoria lógico-ontológica primaz, fio 

condutor de todo o processo de vivência e realização do elemento humano. 

Ao apresentarmos o conceito de liberdade desde a relação existente entre religião e 

moralidade como momentos do devir interno ao próprio discurso religioso historicamente 

revelado, um movimento de apropriação, negação e conservação/superação, ou seja, 

suprassunção do elemento religioso desvelado nos escritos “A vida de Jesus”, “A positividade 



 15

da religião cristã” e “O espírito do cristianismo e seu destino”, demonstraremos como a 

religião é apresentada por Hegel como elemento unificador das contradições internas ao 

conceito de liberdade face às mutações vividas pela moralidade  no seu trilhar constitutivo. 

Nos textos dos Teologische Jugendschriften acima mencionados, após percorrermos a 

influência de Kant e seu projeto moral na obra de Hegel e analisarmos o lugar da positividade, 

do destino e do amor na constituição formativa dos estágios dialéticos, “extrusar-se-á” a 

moralidade como resultante desta caminhada, a qual desempenhará os momentos da 

universalidade, particularidade, universalidade e singularidade, respectivamente nos capítulos 

primeiro, segundo e terceiro, de modo que ao final esperamos poder haver demonstrado que o 

movimento de formação do conceito de liberdade se identifica lógico e ontologicamente com 

o movimento dialético de suprassunção da religião. 

Assim, demonstraremos como do entrelaçamento entre o movimento lógico com a  

configuração histórico-religiosa, da análise conceitual com a realidade concreta, da 

pressuposição dialética com a exposição da crítica religiosa, se determinará a dimensão 

própria e fundamento da moralidade como coroamento da idéia de liberdade. 

Desenvolvemos nosso texto desde a contextualização do momento histórico-filosófico 

vivido por Hegel, de forma a no primeiro capítulo colocarmos em dialogo os textos A Vida de 

Jesus de Hegel com o escrito Kantiano A religião nos simples limites da razão, pois a 

influência de Kant neste período é assente pelas afirmações do próprio Hegel nas suas cartas, 

de modo que ao delimitarmos a influência kantiana como a lei moral e o imperativo 

categórico na construção do texto A Vida de Jesus, demonstraremos como se instaura um 

primeiro momento da religião determinando-se moralmente como a universalidade. 

Delimitada a universalidade como primeira figura moral decorrente da moralidade 

Judaica e das apropriações Kantianas no escrito A vida de Jesus, em nosso segundo capítulo  

analisamos a relação de múltiplo imbricamento do elemento religioso com os aspectos 



 16

históricos, políticos, sociais, desde o Judaísmo ao Cristianismo Histórico como entendidos por 

Hegel, consoante se apresenta no texto acerca da Positividade da religião cristã.  

 E da análise efetuada por Hegel do cristianismo tal como se apresenta na história no 

escrito sobre a Positividade da Religião Cristã, delimitaremos a “Positividade” e seu lugar, 

assim como a ambiguidade que lhe será peculiar em todo decorrer do texto. 

Ao final do segundo capítulo com a análise que apresentaremos do texto da 

Positividade da Religião Cristã e dos conceitos acima explicitados e em permanente diálogo 

com o texto da Vida de Jesus, estabeleceremos um novo momento figurativo da liberdade e da 

religião enquanto suprassunção dos momentos anteriores, onde a religião e liberdade se 

apresentem sob o signo da particularidade.  

 No terceiro capítulo de nossa dissertação, e utilizando uma hermenêutica da ação2, 

retomaremos à luz do Espírito do cristianismo e seu destino as relações entre a Lei moral e a 

objetividade/positividade, exporemos as considerações e críticas tecidas por Hegel a estes 

dois conceitos e apontando as razões da incapacidade dos mesmos resultantes de sua 

unilateralidade na abordagem do fenômeno religioso e moral, assim ficando as mesmas sem  

proporcionar uma verdadeira unidade que seja resultado da conciliação dos opostos sem a 

supressão das contradições. 

De modo a dotar de coesão nossa conclusão acerca da moralidade que se determina em 

relação direta com a afirmação histórica do discurso religioso que vai do Judaísmo ao 

Cristianismo, delimitaremos os conceitos de destino e amor como momentos necessários à  

compreensão da relação que vai da moral à religião. 

Ao termo deste capítulo espera-se, apresentaremos ao leitor a proposta hegeliana para 

a reconciliação do mundo da vida, de modo a dotar a objetividade de vida, identificando 

                                                 
2 Termo cunhado por Henrique Cláudio de Lima Vaz como sinônimo da dialética de Hegel. 



 17

sujeito e objeto, sem cristalizá-los e instaurando a terceira figura da liberdade/religiosa  - a 

singularidade. 

 Neste terceiro capítulo ainda demonstraremos o liame relacional entre as figuras da 

religião objetivando expor a existência da dialética da religião como dialética da moralidade, 

e as implicações existentes entre consciência religiosa e liberdade. Assim veremos ao final 

como a idéia de religião e cada uma das suas figuras representam um momento da idéia da 

consciência da liberdade, e a Liberdade é a verdade e coroamento da relação vivida pela 

moral e a religião.  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 18

 

 

 

 

 

 

 

 

I - “Das Leben Jesu” – A influência de Kant ou o primeiro passo do Geist. 

 

 

 

Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831), compartilhou sua existência num 

momento histórico no mínimo espetacular, bastando apenas mencionar que se seu advento é um 

marco na historiografia filosófica. Não menos é a de seus contemporâneos como: Napoleão 

Bonaparte (1769-1821) na história política; Beethoven (1770-1844) na música; Hölderlin 

(1770-1820) na poesia, entre tantos outros desta época que compõe um círculo de múltiplas 

intersecções e influências em seus diversos ramos e amplitudes do saber como; Goethe, 

Schelling, Fichte, Krause, Humboldt, Benjamim Constant, Schiller, Victor Cousin, Savigny etc. 

Contudo, num escrito filosófico esta exposição de paralelismo entre vidas, dispõe de 

pouca curiosidade e interesse dos círculos especializados, porém não é arbitrária essa pletora 

de intelectuais compartilhando um e ao mesmo tempo, tão distintas e importantes concepções 

filosófico-científicas, antes, revela o quanto o momento vivido por Hegel foi pródigo em 

mudanças estruturais e conjunturais que ansiavam por respostas, traduções de uma realidade 

em efervescente mutação.  



 19

Hegel, constrói seu escrito “Das Leben Jesu”3 entre 09 de maio a 24 de julho de 1795, 

neste ambiente onde os ecos da Aufklärung e da Sturm und Drang e suas variantes pré-

românticas ainda se faziam ecoar com extrema força e influência nos círculos filosóficos, 

tendo Kant como o grande filósofo e entusiasta dos estudantes especialmente no Stift4 e Fichte 

já em vias de reconhecimento. 

Buscaremos neste capítulo, verificar em que medida a influência de Kant e sua 

concepção moral e religiosa se fazem presente neste escrito, de modo basicamente a 

responder as seguintes perguntas: 1.- como Hegel concilia razão teórica x razão prática no 

discurso de Jesus? 2. – Qual a importância do imperativo categórico no projeto de 

comunidade anunciado por Jesus? 3. – determinar a relação existente entre Razão x religião. 

Ao fim deste capítulo podemos determinar como se constitui a moralidade [em sua primeira 

figura] frente ao discurso religioso como elaborado por Hegel. 

 O escrito A Vida de Jesus é compreendido como de um período historiograficamente 

chamado de Teológico/religioso5, de Juventude6 ou pré-especulativo7, de modo a que traçados 

nossos objetivos buscaremos analisar a relação entre as contribuições de Kant especialmente a 

lei moral e o imperativo categórico face ao conceito de razão e liberdade exposto na figura da 

religião presente no escrito A Vida de Jesus. 

O escrito A Vida de Jesus é produzido após a saída de Hegel do seminário de 

Tübingen a data de 1795 e é elaborado durante sua estadia na cidade de Berna e sobre o 

mesmo, existe uma espécie de consenso na doutrina quanto à influência sofrida por  Hegel do 

                                                 
3 Adiante apenas citado como Vida de Jesus. As citações referentes ao texto  Das Leben Jesu, foram extraídas da 
versão espanhola:  Historia de Jesus. Trad. Santiago Gonzáles Noriega. Madrid: Taurus Ediciones S/A, 1987, e 
as traduções são do próprio autor desta dissertação. 
4 Sobre a influência Hegeliana no período do Stift, é de grande valia a consulta a Jacques D’Hondt - Hegel – uma 
biografia, no capítulo intitulado Stift pp. 47 a 60, bem como Richard Kroner – El desarrollo filosófico de Hegel, 
pp. 21-24. 
5 Conforme tradição assentada por Dilthey e Nohl. 
6 Numa interpretação tão ampla e díspare em seus membros como; Lukacs, Kroner, Ripalda, Hyppolite entre 
outros. 
7 Consoante uma atual corrente espanhola encabeçada por Eduardo Alvarez Gonzalez. 



 20

projeto kantiano de moralidade e religião8 desde o texto da Religião dentro dos Limites da 

simples Razão. 

 Jacques Rivelaygue, em suas Lições de Metafísica Alemã afirma que se pode 

distinguir no período de Berna quatro fases de evolução do pensamento hegeliano e um 

caráter distintivo deste período numa de suas fases, exatamente a correspondente ao da 

escritura da Vida de Jesus seria a influencia kantiana9. 

Examinaremos a partir dos textos de Kant publicados e das pistas deixadas por Hegel, 

através de cartas e da leitura da Vida de Jesus, em que medida a leitura religiosa de Hegel das 

contribuições kantianas significa uma apropriação pura e simples dos elementos críticos ou se 

esta leitura já apresenta sinais de re-elaboração dos elementos kantianos, especificamente no 

que tange a relação existente entre religião e a determinação dos conceitos morais, nos limites 

outrora já traçados. 

Cumpre ressaltar que trataremos da moralidade no seu aparecer religioso, porém sem 

nenhuma finalidade teológica, nossa leitura a partir da religião terá sempre como escopo a 

intenção de verificar como por debaixo do pano de fundo da religião ou deste discurso 

religioso, Hegel trabalha sua idéia de liberdade num diálogo com a razão kantiana e sua forma 

ímpar de moralidade. 

Saliente-se que em quase todos os escritos de Hegel o diálogo com a religião é uma 

fonte perene e viva de desvelamento da realidade. 

 

 

 

                                                 
8 Nesta linha de adesão do pensamento de Hegel a influência Kantiana no período de Berna, especialmente no 
escrito sobre a Vida de Jesus, encontram-se Dilthey, Kroner, Noriega, Rivelaygue, Marcuse, Hyppolite, Cassirer 
etc. É importante salientar que um grande estudo sobre o período de Juventude de Hegel como o é o de Lukcas 
sobre o Jovem Hegel e os problemas da sociedade capitalista em momento algum faça referência a este texto . 
9 “La période de Berna (1793-1796)... On peut distinguer dans cette période quatre séries de réflexions:... 2° Une 
série d’ecrits influenciés par Kant: c’est alors la grande période Kantienne de Hegel”. In Rivelaygue, Jacques. 
Leçons de métaphysique alemande – Tomo I. p. 115. 



 21

1.1 - Aufklärung, Moralidade e Religião em Kant 

 

 Em 1783 Kant no pequeno e sugestivo texto “Resposta à pergunta: o que é 

Esclarecimento” conclama toda a Alemanha e daí em diante toda a humanidade que é 

chegada a hora de sairmos da menoridade10, deste estágio em que o homem não é autônomo, 

ou seja, Kant nos anuncia que ao homem é chegada a hora de ser sujeito e produtor de sua 

própria realidade.  

E, se 1781 foi o ano em que Kant revoluciona o mundo das idéias com sua Crítica da 

Razão Pura, será em 1783 que ele convidará todos a agirem segundo as diretrizes traçadas no 

plano crítico, estendendo suas contribuições gnosiológicas aos demais aspectos  da filosofia. 

 Consoante Kant, são a covardia e a preguiça em fazer o uso de seu próprio 

entendimento e o ensimesmamento humano neste estado de coisas as causas principais a que 

vem combater o espírito da Aufklärung, de modo que é bastante coerente o intento de Kant de 

levar seu projeto da Razão Pura que se destinava a retificar os erros do processo de 

desvelamento da inteligência como elaborados na tradição da velha metafísica de Leibniz e 

Wolff até a sua fixação nas determinações da vontade, obra de uma Razão prática.  

Kant não acredita em revoluções, numa acepção coletiva, como modo de mudança nas 

formas do pensar. Para ele, apenas o homem como culpado pelo seu estado de ignorância é 

que pode ousar saber, ou seja, Sapere aude, através do uso público da razão em todas as 

questões11.  

 Assim todo o homem é convidado por Kant a utilizar sua própria razão em todas as 

questões referentes à sua consciência moral de modo a abandonar a menoridade e atingir o 

                                                 
10 Sobre o impacto das Luzes e as diversas acepções que pode tomar o Esclarecimento, ver o Livro KANT de 
Denis Thouard, p.27 e segs. 
11 Kant na obra “Resposta à pergunta: Que é Esclarecimento” afirmará: “O uso público de sua razão deve ser 
sempre livre e só ele pode realizar o Esclarecimento entre os homens” p.65-66. 



 22

uso pleno da liberdade em seu exercício individual. A conquista da liberdade no projeto 

kantiano não se alberga em lutas coletivas, porém na autonomia do uso racional do querer. 

 Walter Kaufmann acentua o fato que Hegel apenas vem a conhecer a obra de Kant 

com sua saída do seminário de Tübingen, e que lhe interessa à época do escrito A Vida de 

Jesus especialmente as opiniões de Kant sobre a religião publicadas em 1793 e a filosofia 

moral desenvolvida neste livro, mais especificamente a distinção entre a moralidade e a 

eticidade.12  

Sabe-se que para Kant o objeto do conhecimento se regula pelo sujeito e não de modo 

contrário, de forma que são as nossas estruturas subjetivas que determinam o objeto do 

conhecimento numa relação a priori e sem a intervenção determinante da empiria, pois se 

tudo por ela principia nela não se encerra.  

A Crítica da Razão Pura kantiana tem como finalidade estabelecer o marco 

delimitador para o exercício da razão em sua faculdade e capacidade de conhecer, objetivando 

prevenir o erro no ato cognitivo e não ampliar o conhecimento, ou seja, busca a mesma se 

erigir num tribunal da razão.  

E este tribunal da razão que Kant constitui com o empreendimento crítico, será no 

plano teórico o momento de elevação maior do Iluminismo, as luzes serão coroadas pelo 

projeto crítico, e Kant colocará sob a égide deste tribunal todas as esferas do mundo da vida, 

inclusive a religiosa. 

Para Kant, o conceito é uma faculdade sintética que objetiva a descoberta e a 

regulação do processo de conhecimento através de uma análise regressiva de modo a 

estabelecer as condições de possibilidade da experiência e de todo o conhecimento puro a 

priori e após estabelecidas as condições de possibilidade do conhecer puro, este deverá 

determinar as possibilidades da vontade no plano da práxis moral e religiosa.  

                                                 
12 Kaufman, Hegel.  p. 30. 



 23

Assim, tendo Kant estabelecido o projeto crítico em suas bases ontológicas e 

epistemológicas na Crítica da Razão Pura, utilizará seu instrumental crítico na construção de 

seu sistema que tem uma prioridade estritamente moral de libertação humana e a religião será 

julgada por este tribunal na obra levada a termo em 1793, A religião dentro dos limites da 

simples razão, a partir do uso que a religião faz da crítica e dos postulados morais dos quais se 

erige. 

Não obstante seja apenas na Religião dentro dos limites da simples razão que Kant 

utilizará a razão pura como determinante da razão prática em seu uso religioso, é na obra 

Grundlegung zur Metaphysik der Sitten13 onde Kant estabelecerá as condições do eu prático 

em seu agir moral a priori. E sendo a religião em Kant o uso moral que o eu prático executa 

em seu agir religioso, é necessário a compreensão do itinerário da Fundamentação à 

Metafísica dos Costumes.  

Em 1785 vem a lume a obra Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, onde Kant 

erigirá seu projeto Crítico de modo a determinar as Leis da Liberdade, ou seja, Leis segundo o 

qual tudo deva acontecer consoante objetos do entendimento de modo racional a priori, ou 

seja, depurada de todos os elementos empíricos em sua fundamentação. 

Todo conhecimento principia na experiência. Todavia reduzir o conhecimento humano 

ao saber empírico, é tratar o ato de construção do saber e viver essa construção laboriosa 

como algo contingente, tudo o que Kant se opunha. 

O intento kantiano contido na Fundamentação à Metafísica dos Costumes é a  

investigação do agir puro,14 assim como a demonstração de que o estabelecimento das Leis 

racionais ao homem é dado antes da experiência, a priori, de modo a se chegar ao 

estabelecimento do princípio supremo da moralidade. 

                                                 
13 Fundamentação à Metafísica dos Costumes, utilizamos a tradução de Paulo Quintela, na coleção “Os 
Pensadores”. 
14 Vide especialmente, o Prefácio a Fundamentação a Metafísica dos Costumes. 



 24

Na Fundamentação à Metafísica dos Costumes, Kant nos lega a noção de que a razão 

nos é dada como uma faculdade prática, ou seja, faculdade que deve exercer influência sobre 

a vontade. Todavia a vontade terá de ser determinada pelo princípio formal do querer em 

geral, retirando-lhe todo o princípio material.  

Para Kant  

“Uma ação praticada por dever tem o seu valor moral, não no propósito que 

com ela se quer atingir, mas na máxima que a determina; não depende, 

portanto da realidade do objeto da ação, mas somente do princípio do querer 

segundo o qual abstraindo de todos os objetos da faculdade de desejar foi 

praticada”.15 

Em Kant é bastante claro que o dever se coliga ao agir por uma necessidade de 

observância – respeito - à Lei, e que apenas os mandamentos que estão ligados a minha 

vontade  como princípios e não conseqüências e ou efeitos decorrentes é que podem vir a ser 

objeto de respeito.  

Respeito, na acepção do kantismo, é uma sensação, aesthesis16, sentimento que se 

produz por si mesmo através dum conceito de razão, ou seja, subordinação da minha vontade 

a uma lei. O agir humano para ser livre deve ser autônomo, deve dar-se a si mesmo sua Lei. 

Importa distinguir a máxima como o princípio subjetivo do querer e a Lei prática como o 

princípio objetivo do querer.  

Deste modo, para Kant a determinação da vontade deve dar-se mediante o respeito a 

uma Lei universal do agir, que se traduza numa máxima que se constitui ao modo de que “Eu 

possa querer também que a minha máxima se torne uma lei universal”.17 

A estrutura de composição e constituição da moralidade kantiana resulta como uma 

clara conseqüência das conclusões a que chega na sua Crítica da Razão Pura, pois se a sede 

do verdadeiro encontra-se no conhecimento puro a priori, derivar o fundamento da Lei moral 

                                                 
15 Fundamentação à Metafísica dos Costumes, p. 208. 
16 Como na Crítica da Razão Pura, na seção referente a estética transcendental. 
17 Kant, Fundamentação à Metafísica dos Costumes, p. 209. 



 25

de princípios consequencialistas e oriundos da experiência seria pôr em xeque o projeto 

Crítico. De onde decorre Kant determinar o dever como que se constitui da necessidade das 

minhas ações por puro respeito à Lei prática.18 

Na natureza tudo age segundo leis, contudo apenas o homem - ser racional - tem 

capacidade de agir segundo as representações da lei, isto é, segundo princípios que se 

outorga. O imperativo é a fórmula de um princípio objetivo vinculante para a vontade, que se  

exprime pelo dever (sollen), ou nas palavras do próprio Kant: 

“Imperativos são apenas fórmulas para exprimir a relação entre leis objetivas 

do querer em geral e a imperfeição subjetiva deste ou daquele ser racional”.19 

 Para Kant e como decorrência da necessidade de validade universal da moralidade, 

apenas lhe interessa no estudo das suas condições de possibilidade o imperativo do tipo 

categórico20, que se constitui no edifício kantiano em sua primeira formulação como:  

“[...] age apenas segundo uma máxima tal que possas ao mesmo tempo querer 

que ela se torne lei universal”.21 

 E verificando-se que é próprio do imperativo instituir a verdade da idéia de natureza 

racional como sendo extraída da adequação entre a universalidade das leis e a produção de 

seus efeitos, Kant exprime o imperativo categórico numa segunda formulação  

“age como se a máxima de tua ação se devesse tornar, pela tua vontade, em 

lei universal da natureza”.22 

Para Kant, o imperativo categórico situa-se no âmbito da filosofia prática em que a 

busca dá-se não em determinar os princípios do que acontece, porém sob as Leis do que 

deverá vir a acontecer, sob pena de desvirtuar-se a filosofia prática em psicologia empírica.  

Assim, na obra kantiana, a Lei prática reside, objetivamente na regra e em sua forma 

universal e, subjetivamente, no fim que deverá abarcar todos os seres racionais como fins em 

si mesmo. Isto sempre sob as determinações da autonomia, a qual é a condição de a vontade 

                                                 
18 Prática é o que é possível por meio da liberdade. 
19 Kant, Fundamentação à Metafísica dos Costumes, p. 218. 
20 Ao contrário do categórico, no imperativo hipotético a ação boa tem-se em vista de uma intenção possível. 
21 Kant, Fundamentação a Metafísica dos Costumes, p. 223. 
22 Idem, p. 224. 



 26

erigir para si própria suas determinações, que consoante Kant para terem validade apodictica 

têm de ser desde metas universais e independentes das intenções e sentimentos, de modo a 

estatuírem postulados práticos a priori. 

Assim como na natureza irracional existe a causalidade por heteronomia, na natureza 

racional a causalidade opera por autonomia, pois do contrário não se conseguiria fundamentar 

a noção de uma vontade livre. Desta forma para Kant, se no reino da natureza os efeitos 

decorrem de causas estranhas e alheias aos partícipes do processo, no reino propriamente 

humano da cultura, a causalidade é regida por regras a si próprio impostas e de modo 

apodictico, ou seja, a vontade é legisladora de si mesma. 

Os homens habitam a Idéia, a qual se compõe de uma parte sensível (na qual a 

causalidade opera por heteronomia e busca-se pela via dos apetites e inclinações a felicidade) 

e outra inteligível (na qual a causalidade opera por autonomia e busca-se pela via do respeito 

a máxima do agir universalmente válida e a conseqüente auto-validação moral).  

Como seres racionais o mundo inteligível contém para-nós o fundamento do mundo 

sensível, ou seja, o imperativo categórico é para o homem a realização do mundo inteligível. 

Buscaremos agora situar desde o panorama traçado da Fundamentação à Metafísica 

dos Costumes no tocante a moralidade como causa eficiente do mundo inteligível seus 

desdobramentos na Doutrina da Religião de Kant.  

Alertando ab initio que em pertecendo a religião ao mundo da cultura, ou como chama 

Kant à natureza racional, fazendo parte do mundo inteligível mas sendo tocada pelo mundo 

sensível, deverá em seus desdobramentos ser a realização da idéia de moralidade no âmbito 

propriamente da religião e das figuras religiosas.   



 27

Insta salientar que exsurge do texto de Kant na elaboração de sua doutrina filosófica 

da Religião23 uma certa constatação de decadência nos princípios religiosos de sua época, 

especialmente ante o fato bastante comum nas narrativas religiosas de um passado 

memorável, em detrimento a um presente em vias de encerramento, tendo inclusive 

asseverado Kant que em termos religiosos vivia-se na última época 24, tema que será objeto de 

análise de Hegel em outras obras, do período de maturidade. 

 Objetivando delimitar em que consiste o fundamento religioso e por conseqüência 

uma saída para a presença do mal na existência humana e buscando extrair esse fundamento 

do seio de sua caminhada crítica, Kant fundamentará a disposição para a religião no homem 

numa disposição natural, enquanto fundamento subjetivo para o uso de sua liberdade em 

geral, e que por via de conseqüência o fundamento do mal estaria inscrito numa máxima que 

o homem fornece a si-mesmo no uso de sua liberdade25, contudo, na qual seu primeiro 

fundamento não pode ser dado na experiência. 

 Deste modo Kant refunda os princípios da religião em sua base natural com o recurso 

do imperativo da razão pura se desdobrando na moralidade [razão prática] dentro de um 

projeto teleológico.   

Assim, ao examinar a religião na perspectiva traçada pelo seu projeto crítico, Kant 

buscará determiná-la de modo não relativista, porém antes intentará dotar de validade 

apoditica e a priori os fundamentos e postulados do agir/saber religioso.  

                                                 
23 A Doutrina Filosófica da Religião Kantiana, encontra-se posta em sua obra A religião dentro dos limites da 
simples razão 
24 Interessante observar como Kant acentua essa dificuldade nas narrativas religiosas de seu tempo que ainda são 
as nossas, e descreve como uma última época a sua, onde o princípio moral iniciou sua decadência. Cf. A 
religião dentro dos limites da simples razão, p. 367. 
25 Cumpre advertir que para Kant, e não poderia deixar de ser diferente esta máxima que o sujeito se outorga é 
inacessível, veja-se “que o primeiro fundamento subjetivo da aceitação das máximas morais seja insondável, 
podemos por enquanto perceber pelo fato de esta aceitação ser livre e o fundamento da mesma (porque, por 
exemplo, aceitei uma máxima má e não, muito antes uma boa) não deve ser procurado no motivo da natureza, 
mas sempre numa máxima; e como isto também deve ter seu fundamento e que fora da máxima não se deve, 
nem se pode indicar qualquer fundamento de determinação do livre arbítrio, é-se sempre re-enviado mais longe, 
até ao infinito, na série dos fundamentos de determinação subjetivos, sem poder chegar ao primeiro fundamento. 
(nota a p.368 in A religião dentro dos limites da simples razão) 



 28

Deve-se esclarecer inicialmente que para Kant a natureza humana fundamenta-se no 

uso subjetivo, pessoal da liberdade, antes mesmo de qualquer voluntarismo sensualista, pois a 

liberdade não se efetiva desde o empírico ou através de suas determinações, porém numa 

máxima universalmente válida. 

Kant busca depurar o uso da liberdade erigindo-a como resultado de uma máxima 

prévia aos sentidos e à empiria, alertando que se as determinações exteriores fossem  

determinantes das máximas morais positivas ou negativas (bem ou mal), ao homem não 

poderiam ser-lhe imputadas, pois foram resultados de uma coação externa a seu agir e não de 

uma adesão própria de seu arbítrio (Willkür), que se autodetermina. 

Importante alertar a extrema relação que Kant estabelece entre religião e liberdade. 

Observe-se que ao iniciar sua doutrina filosófica da religião a liberdade é determinada como o 

determinante no seio do discurso religioso, ou seja, Kant insere-se na tradição para a qual a 

religião é a instância de realização da liberdade humana desde uma perspectiva representativa 

e no caso kantiano ainda de modo a priori. 

Tanto o bem quanto o mal por traduzirem-se numa adesão a uma máxima do querer 

que se coloca como o fundamento do agir inato ao homem e fundamentam o uso da liberdade 

sem o recurso às contingências da experiência, erigem-se como postulado da razão de ser do 

fundamento religioso, ou seja, para Kant o fundamento moral é causa de realização da 

liberdade e a liberdade é o espaço de exercício da consciência religiosa.26 

Kant em sua determinação do elemento a priori do agir moral no texto de A religião 

dentro dos limites da simples razão, assevera que: 

“Somente a lei moral é motivo para si mesma no julgamento da razão, e 

quem fizer dela sua máxima é moralmente bom. Mas se a lei não determina o 

arbítrio de alguém com vistas a uma ação que se relacione com esta lei [...] e 

                                                 
26 In A religião dentro dos limites da simples razão. p. 369 



 29

como isto só pode acontecer pelo pressuposto de o homem admitir este 

motivo (por conseguinte, também o desvio da lei Moral) em sua máxima”.27 

 De modo a efetivar sua idéia de lei moral a priori Kant designará os fundamentos que 

permitem atribuir à natureza humana sua determinação como boa ou má. E tais elementos 

(bem ou mal) devem se fazer encontrar como inerentes ao homem, assim designará Kant 

como disposições para o bem as que se encontram no gênero das disposições à animalidade, à 

humanidade e à personalidade, e de modo contrário como propensões28 ao mal a fragilidade, 

impureza e a maldade. 

 As propensões ocorrem em duas ordens: física e moral. Se física, ela pertencerá ao 

homem como ente natural e não lhe poderá ser imputada como mal, pois falta-lhe a nota 

essencial de qualquer conceito valorativo que é o exercício da liberdade. Se uma propensão de 

ordem moral habita no homem o faz como ente moral, e todo ato moral é um agir segundo 

uma máxima universalizável em meu querer e enquanto ato no mundo me pode ser imputada 

pelo meu exercício da liberdade de forma reprovável. 

 A postura kantiana de erigir a moralidade como o resultado da adesão do arbítrio a 

uma máxima universalizável e a exegese do agir na obra A religião dentro dos limites da 

simples razão pela análise das disposições para o bem e as propensões para o mal, faz Kant 

concluir que o mal se dá no elemento humano por natureza, entendendo-se neste caso 

natureza humana.  

Pois, se a máxima universalizável do agir se dá de forma a priori e é a causa suficiente 

da sociabilidade, o agir contra essa máxima universal é o exercício pleno da liberdade, pois 

neste caso do mal o qual Kant chama de mal radical29, o homem reconhece a máxima 

universal e a necessidade de seu atuar consoante ela, porém no exercício de sua liberdade a 

viola.  

                                                 
27 Idem, p. 370. 
28 Segundo Kant, propensão é o “fundamento subjetivo da possibilidade de uma inclinação (apetite habitual, 
concupiscência), enquanto contingente para a humanidade em geral”. Idem, p. 373.  
29 Ibidem, p. 377. 



 30

Assim para o Filosofo de Königsberg  

“Este mal é radical porque corrompe o fundamento de todas as máximas; ao 

mesmo tempo também, como propensão natural, não pode ser extirpado por 

forças humanas”.30 

 A teoria do mal radical como exposta por Kant lança a tese contundente de que o bem 

e o mal são escolhas positivas da liberdade em seu uso prático, o bem enquanto efetivação da 

vontade em seu uso prático a priori e o mal enquanto privação positiva do bem. 

A razão pura ao delimitar as condições de possibilidade do ato cognitivo e a razão 

prática ao estabelecer as condições de efetivação da vontade a priori necessitam completar 

seu périplo e lançar o projeto crítico nos limites da representação. 

 A religião assenta sempre em um ato histórico, não existe dedução possível que exclua 

de si o elemento histórico como determinante, não obstante esta tensão entre o histórico e o 

transcendental, Kant delimitará o projeto crítico no que concerne a religião como já 

rememorado acima no intuito de estabelecer uma religião racional, elemento possível pela via 

do cristianismo de elevar os homens da menoridade religiosa pela via da dignidade ética 

alavancada pelo uso prático da razão a sua maioridade como consumação do projeto 

iluminista. 

 A religião racional kantiana nos passos de sua  Religião nos limites da mera razão, 

terá como norte uma finalidade racionalizante do saber religioso, pedagógica, e capaz de 

estabelecer uma comunidade ética segundo princípios rigorosos e universalistas. 

 O lugar da religião ou do que posso esperar em Kant é o locus onde a resposta pelo o 

que esperar será respondida pela exigência de uma ética autônoma e que funde a priori as 

determinações da vontade. A religião é racionalizada e o princípio teológico se converte em 

fundamento da moral31.    

                                                 
30 Ibidem, p. 379. 
31 Michèle Crampe-Casnabet, tratando do lugar da relação existente entre moralidade e religião no texto da 
Religião nos limites da mera razão, em sua obra Kant uma revolução Filosófica (1994; 97) afirma que 
“Subordinar uma conduta ética a mandamentos divinos seria restaurar uma heteronomia que arruína a liberdade. 



 31

 

1.2 – A importância epistolar 

 

 Após situarmos o espírito e as linhas mestras do pensamento moral e religioso de 

Kant, e antes de adentrarmos no diálogo que Hegel trava com o kantismo na formação de seu 

discurso moral desde uma perspectiva dialógica entre moral e religião e segundo uma assente 

tradição, outrora já mencionada, e sua interpretação deste fenômeno avassalador no campo 

das idéias que foi o iluminismo, analisaremos a correspondência epistolar para tentar mapear 

pistas deixadas por Hegel acerca deste seu acercamento no kantismo. 

 À data de 10 de julho de 1794, Hölderlin escreve a Hegel e o informa que suas únicas 

leituras são os gregos e a parte da filosofia estética de Kant. Sabemos que o espírito da 

ilustração e a avalanche das idéias de Kant haviam  de ocupar as grandes mentes da Alemanha 

e é sintomático o lema que os dois se identificam ao sair do seminário - Reich des Gottes32 

(reino de Deus), tema utilizado por Kant em seu texto acerca da religião nos limites da mera 

razão. 

 O reino de Deus na perspectiva instaurada pelo iluminismo, é a chave de acesso à 

compreensão da necessidade de efetivação da idéia de redenção na Terra da promessa 

revelada pelo Cristianismo, através da efetivação da comunidade ética desde uma moral 

autônoma, pois como antes vimos, na construção kantiana do lugar da religião no projeto 

Crítico carece de sentido toda e qualquer prescrição divina de preceitos morais, pois seria 

totalmente contraditória com o espírito do iluminismo instaurar uma religião prescritiva de 

princípios morais, os quais segundo o ideário Aüfkler devem ser autônomos. 

 A moralidade enquanto pórtico legitimatório do agir religioso na perspectiva 

inaugurada por Kant não pode se determinar por elementos exteriores à própria vontade, 

                                                                                                                                                         
A moral conduz à religião que não a funda. A religião - no que ela tem de racional -  é apenas a idéia de um 
suposto legislador moral supremo”. 
32 Hegel. Escritos de Juventud. p.49.  



 32

assim buscar fixar o elemento33em determinações históricas ou de ordem divina, é estabelecer 

a moralidade desde elementos exteriores a sua vontade.  

 Em carta a Schelling do ano de 1794, Hegel o elogia34pela utilização de modo 

ilustrado de conceitos teológicos, afirmando enfaticamente que o seguia com satisfação e 

empatia nesta leitura da teologia desde os conceitos ilustrados da quebra da tradição e do 

dogma, onde se concentra com especial atenção a necessidade de renovação da filosofia a 

qual Hegel já sabia que deveria ser levado a cabo por ele próprio, Schelling e pela tradição  

kantiana. 

 Esta mesma carta endereçada a Schelling, menciona o desejo de Hegel acerca de 

notícias do debate que está se travando em torno da recém lançada Filosofia da religião de 

Kant, a qual Hegel penaliza-se por apenas ter conseguido acesso à crítica de Storr35a Kant,  

assegurando forte corrente interpretativa da tradição dos estudos hegelianos36 de aproximação 

no texto Vida de Jesus a teoria filosófica da religião de Kant. 

 Numa carta escrita na Noite de Reis do ano de 1795,37 Schelling  encontra-se em 

Tübingen e confidencia a Hegel que a filosofia kantiana alcançou o lugar de destaque que 

ambos sempre almejaram que a mesma lograsse ocupar e que o espírito filosófico nos estudos 

kantianos alcançou seu zênite. 

Em mesma missiva, Schelling todavia penitencia-se, pois que nos estudos kantianos 

encontram-se misturados autores (como em Tübingen) que laboram na superficialidade do texto 

kantiano e convidam a eles (Schelling e Hegel) a continuar as premissas a que o projeto crítico 

                                                 
33 Utiliza-se o termo elemento  no sentido do “meio imprescindível”, assim como a água o é para o peixe. 
34 O elogio de Hegel a Schelling, refere-se a uma resenha do texto Uber Mythen Sagen und Philosopheme der 
ältesten Welt (Sobre mitos, lendas históricas e filosofemas do mundo primitivo, do ano de 1793, e encontra-se 
em: Hegel, Escritos de Juventud, p. 50, e na tradução francesa da Carrieré em Correspondance, p. 14, adiante 
apenas Correspondence), e é importante chave de leitura, pois é o próprio Hegel quem afirma seu empenho nesta 
tarefa de leitura do real desde conceitos Ilustrados no campo religioso. 
35 Gottlob Christian Storr, professor de Teologia de Tübingen o qual teve seus cursos assistidos por Hegel. Sua 
Crítica a Kant encontra-se em seu livro Annotationes quasdam theologicas ad philosophicam Kanti de religione 
doctrina, 1793, in Correspondance, p. 15 e 427; e na edição dos Escritos de Juventud. p. 51. 
36 Vide  nota 06. 
37 Hegel,  Escritos de Juventud. p. 52. 



 33

lançou, bem como também encontram-se [nos estudos kantianos] grandes renovadores da 

filosofia de Kant, como Jacobi, Fichte etc.  

Assim, responde Schelling a Hegel que os ex-seminaristas de Tübingen tem como 

tarefa histórica a de serem a resposta ao kantismo e a filosofia da Ilustração, bem como a velha 

e carcomida metafísica dogmática de Leibniz e Wolff. 

Numa outra carta, esta datada de janeiro de 179538 direcionada a Schelling por Hegel, 

resta expressamente confidenciado a leitura exaustiva a que Hegel vinha dedicando-se a Kant 

e seu empreendimento crítico39de modo a aplicar os resultados a seus textos que vinham 

sendo trabalhados e as idéias comuns a eles (Hegel-Hölderlin-Schelling). 

A idéia que tencionavam os três amigos, era a de instaurar o reich des Gottes através 

de uma reformulação moral dos princípios religiosos de modo a estruturar pela via da Igreja 

Invisível como ponto de culminação da relação existente entre razão e liberdade40a 

reconciliação entre a subjetividade e as necessidades ético-políticas da comunidade em crise 

na época da Aufklärung. 

E tais idéias passam necessariamente pela reformulação das respostas dadas à relação 

existente entre religião e política, pois as mesmas têm historicamente trabalhado de comum 

acordo, e se para Hegel é quando da aplicação dos princípios universais contidos no sistema 

de Kant que surgirá uma revolução na Alemanha, deverá tal utilização dar-se na relação 

existente entre religião e política.41 

 

 

                                                 
38 Na edição espanhola dos Escritos de Juventud. pp 54-56.  
39 Hegel, Escritos de Juventud, p. 54. “De algún tiempo para cá me he vuelto a dedicar sobre todo a la filosofia 
kantiana, con objeto de llegar a aplicar sus resultados más importantes a algunas ideas que aún son corrientes 
entre nosotros, o a elaborar éstas basándome en aquéllos” 
40 Hegel afirma na Carta dirigida a Schelling “Que venha o reino de Deus e nós estejamos mãos sobre mãos. 
Razão e liberdade sigam sendo a consigna e nosso ponto de união a Igreja Invisível”(trad do autor, na edição  
espanhola dos Escritos de Juventud, p. 56, e na Francesa em Correspondance, p. 23). 
41 Sobre essa orientação na aplicação dos princípios universais Kantianos na religião e política, consultar a Carta 
de Hegel a Schelling a data de 16 de abril de 1795, in - Escritos de Juventud, p. 61; Correspondance, p. 27-30. 



 34

1.3 – A Vida de Jesus 

 

 O texto A Vida de Jesus42 gestado no ano de 1795, é o primeiro grande ensaio de 

Hegel sobre questões especificamente filosóficas, trabalho de nítida influência kantiana43onde 

Hegel analisa os Evangelhos compilados segundo o de João,44 numa clara alusão ao espírito 

iluminista da influência recebida de Lessing45 e os coloca em permanente diálogo com as 

discussões filosóficas de seu tempo46. 

 O texto  A Vida de Jesus tem como fio condutor duas grandes chaves de leituras: uma 

primeira pode ser desvelada à luz da grande contraposição concentrada na dualidade existente 

entra a moralidade47 e preceitos institucionalizados como leis, regras de condutas religiosas e 

sociais etc, a qual se revela pela tensão existente no texto entre a vida pública e suas regras e 

às normas de conduta privadas, ou, entre a relação existente entre a sociedade civil e o Estado,  

apontada pela crítica veemente efetuada por Jesus face aos prejuízos do estado Judeu. 

Uma segunda chave de leitura pode ser efetivada à luz do choque que promove a 

utilização do projeto kantiano como modus operandi de tradução conceitual desta mesma 

tensão apontada como primeira chave de leitura, de modo a verificar o potencial crítico do 

próprio Projeto Crítico de Kant. 

 Advertimos que nossa ênfase se concentrará na análise do potencial crítico do Projeto 

Crítico por Hegel em seu Das Leben Jesu, buscando trazer à baila a influência de Kant  e do 

                                                 
42 Das Leben Jesu – Harmonie der Evangelien nach eigenen Übersetzung, a qual utilizamos na sua versão 
espanhola a cargo de Santiago Gonzalez Noriega, ed. Taurus, 1987, a qual foi traduzida por Historia de Jesus. 
43 Segundo Dilthey, Rivelaguy, Kroner, Cassirer, Noriega, Ripalda, Legros entre outros. 
44 A reunião dos Evangelhos segundo o de João é mais um elemento de adesão da leitura Hegeliana deste 
momento ao espírito da Aufklarung, pois como assinala Lessing em sua obra Hipótese acerca dos evangelistas 
ao falar de João afirma que “Seu evangelho é o único que deu verdadeira consistência a religião Cristã;  a seu 
Evangelho, e somente a ele, se deve a que a religião Cristã viva todavia com esta consistência a despeito de 
todos os ataques sofridos” (apud, in  Dilthey. Vida e Poesia. México, p. 90)  
45 Em a Carta de Schelling a Hegel (in Escritos de Juventud. p. 59; Correspondance, p. 27-30) o mesmo afirma 
peremptoriamente ser Hegel grande conhecedor da obra de Lessing, vindo a confirmar a tese de adesão do 
escrito A Vida de Jesus com as premissas ilustradas de Lessing e o projeto das Críticas de Kant. 
46 Ao tempo do texto A Vida de Jesus, a Alemanha viva a avalanche do pensamento Kantiano exposto na Crítica 
da Razão Pura e toda a sorte de acusações que a mesma fazia a metafísica dogmática de Leibniz e Wolff.  
47 Moralidade entendida como espaço de realização da subjetividade em sua vertente interna, sinônimo de 
interioridade ética. 



 35

diálogo estabelecido com as correntes filosóficas de seu tempo, de modo a apontar suas 

influências na estruturação da moralidade hegeliana e na determinação da figura religiosa 

correspondente. 

 A Vida de Jesus inicia-se de forma contundente identificando a razão pura com a 

divindade48, onde logos e theos são faces do Uno cósmico, e é a razão pura que permite ao 

homem o acesso ao conhecimento de seu destino e o determinar-se consoante às exigências a 

si prescritas. 

 Kant erige seu projeto sistemático da Crítica da Razão Pura como um grande tribunal 

da razão, e Hegel estabelecerá em A Vida de Jesus a moralidade como norte e via de acesso à 

verdade desde o uso da razão pura, pois o cultivo da razão é a fonte da verdade49 e a 

moralidade será seu critério de acesso seguro. 

 O Cristo,50 estabelecerá à luz do projeto Kantiano do tribunal da razão uma grande 

jornada de auto-validação da moralidade dentro do seio de seu discurso religioso de modo a 

instaurar pela via moral o acesso à verdade em detrimento da certeza oriunda do apego à lei 

judaica.  

Hegel, através de Cristo determinará a razão como a tarefa de convidar os homens a 

uma meta mais nobre para além do prazer e dos antigos prejuízos Judeus através do cultivo da 

razão como verdadeiro destino dos homens, e identifica Razão e Deus e estabelece a 

moralidade e o agir segundo o dever como fonte de acesso à verdade51 e ao reino de Deus.  

Seguiremos os passos da reformulação operada no discurso religioso de Jesus por 

Hegel, de modo a poder ao final do texto determinar se a moralidade Cristã como exposta em 

A Vida de Jesus, é uma adesão ao projeto kantiano da moralidade e da religião, ou ao 

                                                 
48 Hegel começa o texto sobre A Vida de Jesus com estas palavras: “La razón pura, incapaz de qualquier 
limitación, es la divinidade misma. El plan cósmico está ordenado, pues, en conformidad con la razón”(p. 27) 
49 Hegel,  A Vida de Jesus, p. 27. 
50 Sempre que falarmos neste capítulo de Cristo e suas passagens e mensagens, o estaremos fazendo segundo a 
leitura Ilustrada de Hegel. 
51 Idem, p 32. 



 36

contrário é um grande laboratório às conquistas da razão pura em seu uso prático desde uma 

ampliação do potencial crítico kantiano, sempre tendo como nortes nossos objetivos antes 

traçados.  

 

1.4 - Razão Teórica Versus Razão Prática  em A Vida de Jesus. 

 

 Todavia, como poderá Hegel responder a esta primeira pergunta que nos propomos a 

qual também foi objeto de questionamento a Kant - como conciliar a razão pura em seu 

aspecto teórico e prático?52  

E se afigura para Hegel em A Vida de Jesus propor uma solução para o dilema do 

kantismo de como conciliar a atividade cognitiva formada pela atividade de nosso intelecto e 

espaço da razão teórica com as determinações a priori de nossa vontade locus da ratio  

prática.  

Assim, através do discurso moral e religioso de Jesus, Hegel deverá ser capaz de 

propor uma alternativa viável para a dicotomia enfrentada por Kant de como estabelecer 

princípios válidos a priori independentes da experiência nos espaços teórico e prático sempre 

tendo que determinar a vontade em contextos históricos complexos, como os vividos por Kant 

e Hegel. 

 Cristo busca estabelecer nos homens o reino de Deus na terra, o Reich des Gottes que 

Hegel e Hölderlin falavam em carta, antes citada, e para isso terá de semear o cultivo da razão 

e instaurar uma virtude moral capaz de fazer frente aos preconceitos judeus, a qual deverá se 

legitimar enquanto se fizer com o propósito firme de ser sua própria condição de possibilidade 

e não desde algo exterior a própria moralidade como a experiência ou determinações morais 

cristalizadas. 

                                                 
52 Para Thadeu Weber em seu livro Hegel e o formalismo Kantiano (p.13), essa pergunta formula-se da seguinte 
maneira: “como pode a razão determinar, não só as condições do  conhecimento mas também, e imediatamente, 
a vontade” 



 37

 Hegel anuncia que a razão pura é tão viva como em nós é a certeza do ver e ouvir53, e 

que se quisermos atingir a perfeição moral ou o Reich des Gottes devemos ter o céu por 

origem.  

Observe-se uma certa tendência intuicionista no acesso à razão pura ao promover 

Hegel uma identificação entre a certeza da razão e a certeza empírica do ver o do ouvir, 

própria dos círculos românticos que viriam a ser por Ele fortemente combatidos em sua fase 

de maturidade54, todavia, essa passagem apenas reforça o fato de que a moralidade é a flor 

viva da religião e do processo de desvelar-se da liberdade.   

Ora, se para Kant as condições do processo cognitivo devem ser dadas a priori  pela 

razão em seu uso puro, do mesmo modo as condições do agir volitivo dos sujeitos agentes 

também serão dadas a priori pela razão no seu uso prático, todavia eis que surge a dificuldade 

de como identificar razão e divindade55 sem renunciar ao próprio projeto crítico kantiano? 

Hegel identifica ao início do texto A Vida de Jesus, Deus e razão, e assegura que se 

tivermos o céu por origem seremos cidadãos do seu reino, apenas quando tivermos efetivando 

o esplendor da razão que ordena a moralidade como um dever.56 

Fica claro que nesta fase para Hegel, o cultivo da razão e sua efetivação no espaço 

prático enquanto realização de Deus e de seus desígnios divinos, só pode se auto-legitimar 

enquanto dadas  a priori, pois do contrário se for dado a busca pelo recurso à experiência, será 

vã sua tarefa de alertar contra a ação humana decorrente da exterioridade das práticas 

reiteradas e não racionalmente validadas e dos prejuízos da lei normatizada em desacordo 

com a moralidade.  

                                                 
53 Hegel, Vida de Jesus. p.32 
54 Sobre o debate Hegel e os românticos, veja-se: o livro do Professor Zaragonez Daniel Grau, Hegel y el 
romanticismo.  
55 Hegel abre seu texto da Vida de Jesus profeticamente anunciando que  “A razão pura, incapaz de qualquer 
limitação é a divindade mesma. O plano cósmico está ordenado, pois, em conformidade com a razão”(p.27) 
56 Hegel, Vida de Jesus. p. 33 “O espírito em que somente impera a razão e sua flor, a Lei moral; unicamente 
nisto há de estar fundada a autêntica adoração a Deus”(Tradução nossa). 



 38

Deste modo, a divindade se confunde: ou melhor, se identifica com o princípio da 

moralidade que habita o seio humano, o qual existe segundo Kant independente de toda a 

experiência. 

 A palavra do Cristo em A Vida de Jesus não tem a intenção de rompimento com a 

ordem dada, de modo que ao tentar conciliar confrontando o discurso religioso de Jesus com o 

discurso crítico da crítica kantiana sabia Hegel disso e por isso não promove no seu diálogo 

religioso uma desidentificação estanque57 entre natureza e cultura. 

Para o discurso filosófico, separar natureza e cultura é esquecer que mesmo que se na 

natureza a causalidade opere por heteronomia e na cultura [natureza humana] a causalidade 

opere por autonomia, a natureza humana é o saber da natureza em sua reflexão sobre si-

mesma. Assim, romper a relação natureza-mundo é desconhecer a processualidade teleológica 

existente e imanente ao próprio devir, erro que Hegel não incorreria. 

 Todavia, se Hegel não rompe com a ordem pré-estabelecida, porém antes delimita o 

campo distintivo entre natureza e cultura pela via de exclusão do discurso religioso de uma 

narrativa apologética, resta no texto Das Leben Jesu dessacralizado o cristianismo de todo o 

elemento mítico-poético tão próprio das narrativas religiosas em favor de uma racionalização 

da fé, ou uma justificação racional do cristianismo como elemento de tentativa de uma auto-

justificação moral da vontade em contextos históricos. 

 Essa retirada do discurso religioso de Jesus no texto Das Leben Jesu do elemento 

mítico-poético, é a alternativa encontrada por Hegel para adequar a narrativa religiosa de 

Jesus com a proposta da razão prática kantiana, diminuindo os vazios do projeto crítico no 

que tange a sua efetivação na práxis. 

 Ao identificar razão pura e divindade,58 Hegel delimita como racional o espaço do agir 

e da construção do discurso religioso, e sendo racional, deve promover a dedução de  

                                                 
57 Hegel,  A Vida de Jesus, p. 30.  
58 Hegel, A Vida de Jesus, p.27. 



 39

princípios a priori, que in casu resta consignado como seu fundamento à Lei moral da qual 

deverá ser deduzidos os demais princípios e máximas do agir religioso. 

 O agir por dever à lei moral é a autêntica adoração a Deus59e a tarefa de conciliação da 

razão teórica face a razão prática a ser desenvolvida por Cristo neste escrito A Vida de Jesus é 

a perfeição humana,60 através da aceitação e acatamento das prescrições imutáveis da 

autonomia da lei moral em oposição ao legalismo positivo e heterônomo das tradições 

Judaicas. 

 O teórico concilia-se com o prático na perspectiva transcendental de Kant endossada 

por Hegel neste escrito, quando o agir intersubjetivo no seio de uma comunidade pode 

determinar a vontade do agir desde o respeito a uma máxima universalizável, à qual não se faz 

utilizar como fundamento, seja o recurso à experiência ou o das instituições positivas. 

 Assim, justifica-se toda a crítica celebrada por Hegel através do Cristo virtuoso às 

tradições do Judaísmo como o irrestrito legalismo institucional, o cumprimento das máximas 

não por dever e respeito mas apenas pela obediência cega à tradição, como a impossibilidade 

de conciliação do eu teórico com sua face prática etc.  

Para efetivar o discurso religioso torna-se necessário conciliar o eu cognitivo que põe o 

mundo através de juízos sintéticos a priori com o eu prático que age pelo dever que 

condiciona o agir e as suas determinações na comunidade desde princípios objetivos61  e se 

faz  necessário o recurso ao estabelecimento de um princípio universalizável e historicamente 

não-contingente, de modo a que se torne imune à crítica; o qual Hegel estabelecerá com o 

auxílio de Kant neste texto como sendo a lei moral. 

O povo hebreu identificou moralidade e legalidade, obnubilando a flor viva e o 

elemento de adoração ao divino, todavia como para Kant e Hegel a moralidade não morre, 

                                                 
59 Idem, p. 33. 
60 Ibidem, p.34. 
61 Neste momento utilizamos objetivo no sentido transcendental do eu prático e não como sinônimo de algo, 
posto ou positivo. 



 40

pois é parte constitutiva do agir humano subjetivo e de seu constituir-se intersubjetivo, Cristo 

é o parteiro desta boa nova, do anúncio do reino de Deus através desta Igreja Invisível que é o 

culto à lei moral.  

A necessidade de conciliação da razão teórica com a prática repousa no projeto do 

texto Das Leben Jesu na dicotomia vivida pelo povo judeu entre as regras da comunidade 

inscritas na tradição da Torá e o espírito vivo da moralidade, à qual é convocada a  

harmonizar subjetividade e objetividade no plano da vontade. 

Hegel aponta a prática da virtude como a possibilidade de reconciliação entre as duas 

razões kantianas62a qual se firma sob os pilares da pratica da justiça, compaixão e da 

sinceridade e é o verdadeiro serviço à religião. 

 

1.5 - O imperativo categórico x a comunidade 

  

 Hegel pela via do acesso ao discurso do Cristo anuncia a boa nova do necessário agir 

por respeito à lei moral, enquanto flor viva, face aos prejuízos das tradições cristalizadas dos 

judeus que identificam imediatamente a ordem objetiva com a moralidade estatificando a 

moral e a transformando em lei. 

 Ao estabelecer o fundamento da conciliação entre o eu teórico e o prático num 

princípio – a lei moral - Cristo deve sob pena de incorrer no mesmo dogmatismo que 

denuncia de identificação do moral com o legal, justificar a universalidade deste princípio 

fundante, desta Igreja Invisível,63que conciliará a tradição com o novo, a ordem subjetiva com 

os princípios da comunidade. 

                                                 
62 Cf.  A Vida de Jesus,  p. 59. 
63 Acerca destes novos tempos a que anuncia Cristo e que se fundam numa revalorização da moralidade em 
detrimento das instituições constituídas, Hegel anuncia com Cristo a uma Samaritana: “Crê mulher, chegará o 
dia em que já não celebrarás culto divino algum, nem em Gazarim nem em Jerusalém, um dia em que já não se 
acreditará que o culto divino se reduz a ações prescritas ou lugares determinados.”(Tradução nossa, in A Vida 
de Jesus, p. 33) 



 41

 E Hegel o justificará desde a exposição da pregação de Jesus, onde sua Boa Nova se 

converta na auto-exposição da lei da moralidade em um contexto histórico, no qual seus 

princípios universais concretizam-se em atos, se efetivam. 

 Veja-se que durante toda a exposição que Hegel nos lega no escrito A Vida de Jesus, 

influência iluminista adotada por Hegel, resta consignado claramente a impossibilidade da 

realização do sujeito, do indivíduo no legalismo judaico pela impossibilidade do agir segundo 

a moralidade. 

 Ao atacar o judaísmo e suas prescrições imutáveis, as quais suprimem a constituição e 

realização do princípio da subjetividade64 e ao fazê-lo desde o instrumental crítico, Hegel 

utilizará o imperativo categórico como modus operandi de dúplice finalidade: primeiro e face 

ao conjunto de postulados teóricos a que se utiliza como elementos de desvelamento da 

realidade65 no escrito A Vida de Jesus, o imperativo categórico é a condição de 

desdobramento e exeqüibilidade da postura transcendental adotada como conjunto teórico de 

justificação da lei moral como princípio fundante da religião e da nova ordem social 

anunciada a se fazer  efetiva.  

 Uma segunda pletora de determinantes na utilização do imperativo categórico se 

constitui face ao mesmo pôr as determinações da vontade no mundo como outrora já visto 

sem o recurso à experiência - de modo universal - sendo a utilização prática da liberdade em 

seu uso puro, assim esta segunda justificativa opera-se na medida em que ele é o 

desdobramento necessário no projeto hegeliano de um Cristo pedagogo que anuncia seu 

discurso racionalizante da fé.  

                                                 
64 O princípio da subjetividade é a nota mais marcante da modernidade, na qual Hegel se insere como um dos 
seus mais célebres pensadores. 
65 Quando falamos de realidade, o estamos fazendo pois é marcante que a utilização dos Evangelhos como base 
da elaboração do discurso filosófico se dá em Hegel face a: reforma protestante operada por Lutero; Nascimento 
da Subjetividade na modernidade com seus contornos já antecipados pelo Cristianismo; ruptura da ordem na 
comunidade entre os princípios subjetivos e objetivo com seu zênite na revolução Francesa a qual invés de 
Laicizar o estado deifica a religião e racionaliza-a. Assim a realidade se compreende como processo de 
efetivação do princípio racional. No caso de Hegel a ênfase no desdobramento de tal princípio se  mostra desde a 
perspectiva do discurso religioso. 



 42

 Se com o recurso ao imperativo categórico o discurso de Jesus se constitui de modo 

universal, necessário e livre, ele ainda dá efetividade ao princípio da subjetividade em sua 

forma máxime [universal], pois é exatamente no imperativo categórico que a liberdade pode 

se dar suas determinidades, bem aos moldes das pretensões criticistas e iluministas de 

racionalização da Fé e da necessidade de sua justificação segundo princípios verificáveis. 

Hegel enuncia pelo Cristo o imperativo categórico da seguinte forma  

“[...]atua de acordo com uma máxima tal que possas querer que, como lei 

universal entre os homens, valha também para vós”.66 

Desta feita, Hegel objetiva através de Jesus justificar a necessidade de rompimento 

com a autoridade e o legalismo (bases) da religião do povo judeu para com a religião e a 

moral67, de modo a que o imperativo categórico seja o elemento de determinação racional de 

efetivação da moralidade e de rejeição de princípios religiosos que se assentam na 

exterioridade de um culto que se fixa em formas cristalizadas e mortas. 

  No projeto de efetivação de uma comunidade segundo princípios religiosos que 

assentam em postulados universais, ou seja, postulados não adstritos a esta ou aquela 

denominação religiosa - em franca oposição ao judaísmo que se auto-proclama o povo eleito  

- resta pelo Cristo estabelecido a  moralidade como a única medida do agrado divino.68 

 Jesus é o pedagogo que vem conduzir, através do respeito ao dever e o agir segundo o 

imperativo categórico e sua máxima moral universalizável. Ele é anunciador desta nova 

comunidade universal69, onde o grão semeado é o conhecimento da lei moral70 e a semente 

lançada na boa terra é a “voz da virtude” e o tempo da colheita é a eternidade.   

                                                 
66 A Vida de Jesus, p. 40. 
67 Sobre a importância do necessário rompimento com os velhos e carcomidos princípios do Judaísmo como 
forma de acesso a flor viva da moralidade é importante a leitura das passagens da A Vida de Jesus pp. 41, 59 e 71 
entre outras. 
68 A Vida de Jesus, p. 41. 
69 Universal em seu duplo sentido: de princípio universalizável; e do que não se prende a fronteiras, povos ou 
nações. 
70 Cf. A Vida de Jesus, p. 47. 



 43

O reino de Deus é a soberania das leis da virtude entre os homens71, o qual se instaura 

no estabelecimento da moralidade como fundamento da comunidade, e deve dar-se desde a 

religião como elo de ligação e o imperativo categórico e sua utilidade prática como princípio 

imprescindível ao projeto de universalização dos princípios morais nos quais se assentam a 

universalidade do culto da razão, como anunciados pelo Cristo. 

Para Hegel está claro em que o projeto de Jesus em Das Leben Jesu é o projeto de uma 

moral e de uma religião universalista, pelo que esclarece que 

“O plano da divindade não se limita a um só povo ou a uma só fé, senão que 

abarca com amor imparcial ao gênero humano em sua totalidade”.72 

 

1.6 - Razão x religião 

 

Já dissemos numa passagem anterior que A Vida de Jesus se ocupa da reunião dos 

Evangelhos de Jesus Cristo a partir do Evangelho segundo João, buscando dota-los de uma 

unidade racional segundo um princípio determinante de modo a que a moralidade kantiana 

possa se justificar na práxis social. 

Ao expor a religião segundo os princípios da razão kantiana, buscou Hegel desvelar o 

conteúdo racional da mensagem dos evangelhos segundo a prioridade de uma comunidade 

universal, onde os credos, raças ou denominações fossem critérios não determinantes, apenas 

cabendo à lei moral ser a determinidade absoluta, pois fruto do desejo divino.    

Todavia, ao expor o conteúdo racional dos evangelhos segundo os princípios do  

projeto crítico, Hegel percebeu que conciliar razão teórica e razão prática num projeto 

moralizante faz-se necessário a utilização do imperativo categórico, e não obstante sua 

utilização, a conciliação entre as duas modalidades da ratio não é causa suficiente para 

harmonização da relação entre religião e razão e o pleno exercício da liberdade.  

                                                 
71 Cf. A Vida de Jesus, p. 71. 
72 Hegel, A Vida de Jesus. p. 80. 



 44

Hegel utiliza-se da noção de virtude como o local apropriado para a reconciliação 

entre a razão e religião, a qual tem por meta o estabelecimento de uma religião racional que  

não se funda na autoridade, legalismo ou sensibilidade como princípios determinantes da 

experiência religiosa, mas deve se fundar em princípios universalmente válidos e efetivos 

historicamente. 

 O Cristo constitui-se como um virtuoso que anuncia a Boa Nova por respeito a uma 

máxima universal, por dever e sem expectativas quanto as suas conseqüências ou 

desdobramentos, de modo que Hegel critica a moralidade judia ao asseverar que  

“Não é o que clama  por Deus e lhe oferece orações ou sacrifícios o que 

forma parte de seu reino, senão somente aquele que cumpre sua vontade que 

se manifesta ao homem na lei de sua razão”.73 

No intuito do estabelecimento de uma comunidade moral que se funde numa religião 

orientada por princípios racionais e não pelo legalismo, Cristo reprochará seus opositores 

avocando a capacidade humana para criar a partir de si mesmo o conceito de divindade e o 

conhecimento de sua vontade em oposição à cristalização da lei judaica74 que retira do 

homem sua capacidade histórico-criativa. 

Ao exortar aos hebreus ao estabelecimento de sua autonomia face ao sentimento 

religioso subsumido em normas positivas, o Cristo adverte que ninguém deve segui-lo por sua 

autoridade ou milagres, mas sim pelo dever de respeito à máxima que cada um se prescreve 

face a lei moral, de modo que a comunidade se funde em princípios racionais universais. 

O fundamento da doutrina de Jesus é seguir a genuína lei da moralidade a qual impõe 

respeito ao dever, sendo esse o fundamento de toda a religião. Assim, Jesus nos incita a 

acordar para a necessidade de que o fundamento do sentimento religioso não se encontra em 

fórmulas religiosas, verbalismos litúrgicos, templos ou ritos de passagens, mas efetivamente 

                                                 
73 A Vida de Jesus, p. 41. 
74 Neste momento, correspondente a p. 41 de A Vida de Jesus [na trad. espanhola] parece-nos ser o primeiro 
momento onde fica claro a Hegel a noção de positividade. 



 45

no culto da virtude como resultado do respeito na prática da Lei moral que habita em todos 

nós. 

A conclusão hegeliana expressa em Das Leben Jesu é a de uma comunidade universal, 

sem preferência de povos ou credos, pois para Jesus o respeito e o conhecimento da Lei moral  

oriundos da prática da virtude é o cimento capaz de edificar esta grande comunidade, e o 

universalismo é o fundamento religioso e moral, capaz de erigir a liberdade a efetividade.  

Para Hegel na sua leitura de A Vida de Jesus reagindo o kantismo frente ao judaísmo, a 

proposta da pregação do Jesus, mestre da virtude é a representação ideal do Reino de Deus 

como um reino do bem o qual se sustenta desde as bases fortes da razão.  

Deste modo, a religião deve ser assentada no respeito à lei moral e não nos dogmas 

cristalizados da tradição, a qual deve ter como meta o estabelecimento da comunidade para 

além das instituições civis como a classe, cor ou nacionalidade, ser universal. 

Sobre esta necessidade da religião em fundar uma comunidade universalista, afirma 

Jesus em resposta a um escriba que perguntava quem era seu irmão e membro da comunidade, 

que: 

“Assim, pois estabelece tu também como teu próximo a qualquer um que 

tenha necessidade de tua ajuda ou de tua compaixão, seja qual for a sua 

nacionalidade, fé ou cor”.75 

E noutra passagem afirma que é do respeito à lei moral que se estabelecerá em terra o 

reino de Deus através de uma única célula comunitária, pois 

“Se eles obedecem a Santa Lei de sua razão, em tal caso somos irmãos, 

formamos uma única comunidade”.76 

 

O projeto religioso exposto em Das leben Jesu de integrar razão e religião numa 

comunidade de perspectiva universalista e que possa  albergar a ampla diversidade de cultos 

se insere na perspectiva de dotar o homem de autonomia, de ser seu próprio mestre na 

                                                 
75 A Vida de Jesus. p. 59, Trad. nossa. 
76 Idem, p. 76.  



 46

determinação de seu agir77 segundo uma virtude que lhe é conferida por seu próprio na sua 

determinação de agir por respeito a uma máxima universalizável sem o recurso a experiência, 

a liberdade se anuncia neste capítulo, sob a configuração da universalidade. 

Todavia, como veremos na análise contida nos capítulos seguintes, o desdobrar da 

moral kantiana no discurso virtuoso de Jesus no texto A Vida de Jesus ainda não é necessário 

para o aparecer desta Igreja Invisível tão decantada entre Hegel e seus amigos, pois é 

necessário que a virtude que orienta a moralidade no seio do discurso religioso se saiba para 

que a sua efetividade deixe de ser subjetividade e se faça intersubjetividade.   

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
77 Cf. Vida de Jesus, p. 84 



 47

 

 

 

 

 

 

II - “Die Positivität der christlichen Religion” – A mediação Histórica da moral e religião 

 

 

Após situar o estado da questão da liberdade e da religião no escrito A vida de Jesus, 

desde a relação existente entre a construção do projeto kantiano de uma razão prática tal como 

exposta na Fundamentação da Metafísica dos Costumes e transposta a sua aplicabilidade ao 

campo religioso pelo texto A religião nos limites da mera razão e sua influência no projeto 

hegeliano do Das Leben Jesu de relacionar a possibilidade de efetivação da liberdade a partir 

da relação existente entre moralidade e religião, e verificarmos o déficit de concretização 

desta figura moral face a sua universalidade formal, vítima do recurso da virtude e do 

imperativo categórico. No presente capítulo buscaremos estudar a relação de múltipla 

reciprocidade e interpenetração do elemento religioso com os aspectos históricos, políticos, 

sociais, consoante se apresenta no fragmento A Positividade da religião cristã78.  

 E da analise efetuada por Hegel do cristianismo tal como se apresenta na história no 

escrito A Positividade da religião cristã, buscaremos conceitualizar o que é a “Positividade”, 

suas causas e seu papel dentro da economia do texto (1), assim como iremos analisar a crítica 

à autoridade religioso-eclesiástica em compasso com a imersão da religião na política e na 

história (2) no citado texto juvenil, e por último desde os pressupostos já citados, 

verificaremos a relação entre a moral kantiana e sua transposição ao cristianismo histórico (3) 
                                                 
78 Utilizaremos a edição espanhola do Escritos de Juventud do editorial FCE, sob a tutela do Prof. Dr. José Maria 
Ripalda da UNED/Espanha. Para facilitar a leitura e possibilitar o confronto com o original, utilizaremos a 
edição espanhola do Escritos de Juventud do editorial FCE, sob a tutela do Prof. Dr. José Maria Ripalda da 
UNED/Espanha, e entre colchetes [...] a paginação correspondente a edição no original alemão das obras 
completas, Frühe Schriften (Werke in 20 Bänden, Bd. I). Shurkamp, Frankfurt, 1970. 



 48

conforme contido no escrito da  Positividade da religião Cristã e a figura moral assumida 

desde esta imersão da moral no elemento histórico. 

 Após a análise do texto da Positividade da religião cristã e da delimitação dos 

elementos acima explicitados elevados a objetivos deste capítulo e em permanente diálogo 

com o texto de A Vida de Jesus, estabeleceremos um novo momento figurativo da liberdade e 

da religião79 enquanto suprassunção dos momentos anteriores. 

 

2.1 - A imersão histórica do fundamento moral 
 

Inicialmente faremos a ressalva que o texto ao qual nos ateremos em nossa análise da 

relação existente na determinação da liberdade desde o pano de fundo da relação entre 

religião e a moralidade, é A Positividade da Religião Cristã, o qual se divide em três 

escrituras diferentes, conforme a datação estabelecida por Hermman Nohl.  

Utilizaremos em nosso texto, apenas os dois primeiros manuscritos conforme a 

datação da edição de Nohl adotada por Ripalda, visto que o último manuscrito está datado em 

período posterior a 1800. Assim manejaremos os manuscritos  consoante a edição de H. Nohl 

de paginação 152-239 (e na de Ripalda pp. 73-162), mas não nos utilizaremos do novo 

começo  do texto da Positividade levado a cabo por Hegel em setembro de 1800 e que consta 

na edição de Nohl nas páginas 139-151(e em Ripalda, pp. 419-432). 

No texto A vida de Jesus, Hegel vai buscar a restauração da noção de autonomia moral 

de modo a analisar a inércia e a carência de um ideal ético a que sofria o homem de sua época 

e vai posicionar Jesus como o Messias que anunciará a virtude da autonomia moral como 

modus de restaurar a cisão vivida entre a comunidade e uma moralidade, então  obstruída pela 

identificação de moralidade e legalidade religiosa. De modo que no texto A Vida de Jesus, 

                                                 
79 Segundo Georg Lukacs, em sua obra El Joven Hegel y los problemas de la sociedad capitalista – p. 99, “O 
processo da perda e da conquista da liberdade se concentra no pensamento do jovem  Hegel no problema da 
religião”. 



 49

Hegel verifica a confirmação da moral na figura da universalidade, uma moralidade que não 

consegue sedar conteúdos práticos.  

Segundo Alvarez80, em Berna, Hegel vive dominado pela idéia de autonomia moral do 

Homem, e se nutre do ideal heróico da antiguidade e da filosofia prática de Kant, a qual  

como vimos no texto A vida de Jesus sendo colocada em prática desde a perspectiva 

propriamente kantiana, ou seja, da subjetividade pura e do universalismo formal. 

Hegel elabora sua primeira crítica81 no escrito A Positividade da religião cristã tanto à 

forma kantiana-ilustrada quanto ao modo romântico de tratar a religião cristã, afirmando que 

estas formas de interpretação ora apelam a tomar a razão e a moralidade como critério de 

exame ou se utilizam do recurso a uma interpretação de interpelar a religião desde o papel que 

a mesma desempenha no tocante ao espírito das nações e às suas variações históricas como o 

determinante (e não apenas como uma determinidade). 

Ele arremata que ambas unilateralizam o problema central e o cerne de todo o discurso 

que se quer verdadeiramente religioso: a moralidade. O modelo ilustrado-kantiano secciona o 

discurso religioso ao prefigurar a necessidade de uma fé racional, onde a razão justifique a fé 

desde uma crença na razão, na qual Jesus se transforma num pedagogo e mestre da virtude, 

num sujeito da fé, onde a razão não se justifica racionalmente, mas se impõe desde o recurso 

da crença na razão num universalismo moral incapaz de se efetivar. 

O romantismo ao reverso, ao priorizar o elemento histórico termina por laicizar o 

elemento transcendente de modo a imobilizar a moralidade e o sentimento religioso na 

temporalidade extrema da imanência, institucionalizando a fé, onde o divino – Deus - é o 

objeto da fé que se expressa apenas nas suas formas históricas. 

                                                 
80 Alvarez,  El saber del Hombre. p. 21. 
81 Hegel, A Positividade da Religião Cristã. p 73 [p.104]. 



 50

Para Hegel, todo o itinerário82 de A Positividade da religião Cristã se constitui 

segundo suas próprias palavras numa busca da determinação do espírito da religião, a qual  

tem como finalidade e essência a moralidade dos homens83.  

Assim, visualizadas estas duas formas de unilateralizar a relação de determinação da 

liberdade desde a relação que se estabelece entre a moral e a religião, e feito o itinerário da 

verificação das insuficiências do primeiro percurso, o de uma fé racional, Hegel no texto  A 

Positividade da religião cristã reconstruirá e verificará desde a evolução do cristianismo 

como a imersão da história no elemento puro da moralidade desde a perspectiva enfrentada 

pela religião cristã é um momento necessário à efetivação e formação das figuras da 

moralidade. 

Sobre este ponto Félix Duque em interessante estudo sobre o período de juventude 
afirma que:  
  

“Hegel tende a ver o kantismo como o núcleo racional do cristianismo 

(no que o próprio Kant estaria de acordo), e vice-versa: o cristianismo 

como ilustração histórica do kantismo”.84 

 
E que em A Vida de Jesus se confirma que a pura moralidade é somente condição de 

possibilidade para o bem, pois a noção de respeito e sua moral particular não poderão   

garantir sua efetivação, sendo necessário seu desdobrar-se histórico, o que ocorrerá neste  

momento que ele irá enfrentar no texto A Positividade da religião cristã. 

                                                 
82 Acerca do problema interpretativo no tocante as influências de Hegel na escritura deste texto, W. Dilthey em 
sua obra Hegel y el Idealismo - p.35-36, afirma que ainda no texto da Positividade Hegel continua firme no 
terreno de Kant e sua Fé moral e também sofre uma grande influência de Herder; Para W. Moog reconhecido 
estudioso alemão de Hegel, em sua obra Hegel y la escuela Hegeliana – p. 11, no texto acerca da Positividade, 
sua linha central é demonstrar como a autonomia moral da razão experimenta crescente menoscabo com a 
evolução histórica da fé na Igreja. O Prof Terry Pinkard na sua obra Hegel – una Biografia – p. 103-104, 
sustenta que a influência da tematização kantiana ainda é muito forte neste escrito, a exemplo das noções de 
liberdade e auto-imposições da lei, todavia também sustenta uma grande influência de Aristóteles e sua noção de 
eudaimonia.      
83 Hegel, A Positividade da Religião Cristã. p. 74 [104]. 
84 Felix Duque. El corazón del pueblo. La <religión> del Hegel de Berna.p. 246  
 
 



 51

Hegel sabia que a compreensão de uma realidade histórica não se podia fazer desde 

cortes abruptos no real, pois o telos histórico não permite secções por datas ou 

discricionariedades pessoais, de modo que as grandes mudanças implicam consolidações e 

modificações históricas sucessivas e no curso deste processo é que se pode determinar os 

novos conceitos a que Hegel aludia a necessidade de forjá-los. 

E dentro desta sua necessidade de verificação de como a moralidade se comporta na 

sua imersão no elemento histórico, Hegel retomará o percurso da religiosidade ou das formas 

do discurso religioso como dominantes no ocidente - do judaísmo, o qual identificava como 

uma forma de moralidade sem base ética, pois promovia a identidade entre lei e moral, ao  

cristianismo, onde verificaremos o papel da positividade e seus desdobramentos. 

 

2.2 – A Positividade 

 

A delimitação e a construção do positivo ou positividade85 dentro da economia do 

texto hegeliano A Positividade da religião cristã, como o próprio título já enuncia, é o estudo 

de uma específica determinidade que a religião cristã se depara no seu desdobramento 

histórico. 

E, visto que mesmo não sendo explicitamente mencionada por Hegel a sua utilização  

faremos uso do recurso a rememoração (Erinnerung), de modo a que a tomada de construção 

deste elemento -  a Positividade - no plano propriamente histórico deve retornar às razões de 

ser do próprio cristianismo respeitando seu desdobramento histórico, o qual se encontra 

enraizado no judaísmo. 

Deste modo, percorreremos do judaísmo ao cristianismo consoante a narrativa do 

Hegel,  de forma a demonstrar como a moralidade vista desde a noção kantiana outrora já 

                                                 
85 O Prof. Terry Pinkard, em sua obra Hegel – una biografia p. 103, adverte que Hegel utiliza o termo 
positividade num sentido derivado da jurisprudência (lei positiva), ou seja, aquela lei vigente numa comunidade 
particular.  



 52

exposta se desdobra numa historicidade entre sua determinação objetiva (nas instituições) e 

subjetiva (na recepção pelos indivíduos concretos) e funda a noção do positivo ou de 

positividade. 

 

2.2.1 – O Judaísmo e a Positividade 

 

Para Hegel, o povo judeu cristaliza aquilo que em A vida de Jesus ele chamou da flor 

viva – a moralidade – ao derivar toda a ação individual de regras estatutárias, impedindo a 

efetivação da moralidade desde a autodeterminação subjetiva, um povo escravo de sua 

divindade e de uma moralidade alheia.  

No judaísmo, a autonomia moral kantiana não encontra espaço algum de transposição 

para o plano prático, pois Abraão é um estranho a seu povo, o qual abandona para fundar uma 

nova comunidade, e assim se tornar estranho a todos os demais.  

A religiosidade judia é a cisão extrema do processo histórico e a submissão total à 

moralidade convertida em lei pelo rebaixamento do homem face a exterioridade de um Deus 

inacessível e estatutário, a plena vivência de uma consciência cindida.86 

A moralidade inexiste no judaísmo, posto que no mesmo, se exige a submissão 

absoluta à soberania da Torá, onde Deus é o legislador moral e político, ou seja, na religião 

Judaica carece de sentido a divisão entre o civil (privado) e o político (público), posto que 

ambos se identificam no desejo do Deus, Pai de Abraão e Moisés, e no reto cumprimento das 

leis, subsumindo a esfera pública na privada. 

 Sendo a religião o elemento de reencontro do homem consigo pela mediação da 

comunidade, Hegel identifica no judaísmo, o rebaixamento da moralidade face à religião e a 

tradição em virtude de seu extremo apego ao elemento de exterioridade do culto e da 

                                                 
86 Para Jean Hyppolite em sua Introdução a Filosofia da História de Hegel – pp 27-28, Hegel identifica no 
espírito do judaísmo a primeira forma da consciência infeliz, resultante da consciência da contradição entre a 
vida finita do homem e o seu pensamento do infinito face a sua impossibilidade de reconciliação.  



 53

autoridade, da supertição moral da crença87, de modo que recai-se diretamente na 

cristalização da autonomia moral pela autoridade de um culto que se impõe como um senhor a 

um escravo. 

 Ao se desdobrar historicamente, o elemento eterno da religião - a moralidade, recalca 

a autonomia moral do homem e instaura uma religiosidade carente de conteúdo no judaísmo, 

pois que não promove o reencontro do homem na intersubjetividade moral da comunidade, e 

neste estágio exatamente surge a necessidade do desdobrar religioso – o cristianismo - na 

tentativa de superação desta cisão da consciência. 

Deste modo Jesus anuncia-se como o mestre de uma religião puramente moral88, para 

o qual elementos exteriores como milagres, demônios etc, não possuem valor em si mesmo 

por serem prejuízos religiosos de uma determinada época e não pertencerem ao conteúdo da 

religião, porém apenas servem como o meio de alerta a um povo que estava surdo para a 

moral. 

 Todavia, no desdobramento histórico da religião cristã, desde o judaísmo à sua 

institucionalização segundo elementos estatais e mesmo após a reforma protestante, o que 

Hegel desde o texto da Positividade identifica é a prevalência do elemento histórico, positivo, 

sobre a autonomia moral que deve ser o fundamento da religião. 

 Assim, o próprio Cristo ao iniciar sua pregação privilegiando o elemento religioso por 

excelência, verifica uma insuficiência nesta estratégia, posto que a virtude e a moralidade não 

conseguem se expraiar como  motivo de conversão para situações e contextos mais amplos.  

 

 

 

                                                 
87 Cf. A Positividade da Religião Cristã. p. 76 [107]. 
88 Essa é a interpretação que a Ilustração e Kant de modo geral irão elaborar de Jesus, como forma de não 
sucumbir a incorporação de elementos históricos que desvirtuam o fundamental da religião. 



 54

Deste modo, a que se deve creditar esta prevalência do histórico sobre o essencial do 

elemento religioso? Para Bernard Bourgeois:  

“O cristianismo é uma religião privada que, para se impor, deve negar 

seu próprio conteúdo atribuindo-se forma de uma religião oficial, 

pública: ele é a publicidade de uma religião privada”.89 

Neste contexto interpretativo, para Hegel o cristianismo deve implodir seu próprio 

princípio (privado) e universalizar-se como forma de se efetivar, e se o cristianismo trouxe 

como meta a superação da relação dominação-servidão, através da racionalização da fé por 

Jesus, como entendia Kant e a Ilustração, contudo o que de fato o fez foi acolhê-la dentro de 

si, interiorizando a relação dominação-servidão, às custas da positivação da razão prática. 

 Essa constatação histórica da fixação da moralidade em formas estatutárias, já se podia 

antever na própria formulação do Cristo Virtuoso de A Vida de Jesus, pois ao proclamar a 

autonomia prática em seu valor absoluto, Hegel transforma o empreendimento kantiano 

contra Kant, na medida em que Jesus faz creditar toda a Fé em si-próprio e na moralidade por 

ele proclamada e não em nenhuma autoridade exterior.  

Ele (o Jesus) se constitui como a própria autoridade por ele negada no Judaísmo, 

instaurando uma moral pessoal na qual a Lei moral se identifica diretamente com o próprio 

Jesus.90 

 Assim, se em A Vida de Jesus, Hegel busca resgatar a autonomia moral pela via da 

subjetividade pura através do recurso à razão prática kantiana e sua idéia de moralidade, na 

Positividade da religião cristã, a moralidade kantiana não pode mais ser direcionada à 

subjetividade pura, mas, deve ter como destinatário a própria comunidade historicamente 

encarnada.91 

                                                 
89 Bourgeois, O pensamento político de Hegel, p.41. 
90 Sobre esse ponto Cf., Bourgeois, O pensamento político de Hegel, p.51 e 55. 
91 Para Georg Lukacs na sua obra El joven Hegel y los problemas de la sociedad capitalista – p. 51, “Essa 
positividade é, segundo as concepções do jovem Hegel, a realidade social que corresponde ao dualismo kantiano 
na ética”. 



 55

 Deste modo, eis que surge como decorrência da necessidade de dotar de efetividade92 

uma moralidade intersubjetiva no seu transcurso histórico à sua posição segundo modos 

positivos de instituição do elemento moral na fé. 

Na leitura do texto A Positividade da religião cristã, um primeiro determinante de 

como a religião de Jesus se torna uma religião positiva, são as respostas elaboradas pelas  

necessidades do gênero humano, objetivando resolver problemas que se constituem desde a 

razão prática e para o qual a própria razão prática não pode resolver. 

 Uma primeira forma de constituição do elemento Positivo para a religião é que todo o 

sentimento religioso ou crença deve se fundar na autoridade93ao invés de se fundar no 

respeito e obediência à lei moral. 

 Desta feita a primeira associação no presente fragmento à noção de positividade é a de 

autoridade, e positiva para Hegel é 

“Uma religião que não se postula pela razão e até entra em conflito 

com ela ou, concordando com ela (a razão), exige sem embargo que a 

crença se dê somente com base na autoridade”.94 

 No texto A vida de Jesus, a moralidade apresenta-se no seu elemento – a subjetividade 

– sob a forma da universalidade formal. No texto A Positividade da religião cristã a 

moralidade deve transpor-se para o elemento histórico e se efetivar nas instituições, pois na 

história a subjetividade se deve fazer substituir pela intersubjetividade, tomando formas 

concretas, todavia Hegel não tinha certeza dessa possibilidade e a positividade era um dos 

empecilhos da moralidade que necessita se extrusar, exteriorizando-se e tomando formas 

objetivas, particularizando-se. 

 Uma constatação a que Hegel chega é que se o discurso de Jesus acerca da moralidade 

podia se efetivar no pequeno grupo de seus discípulos ou numa seita95, entendida esta como 

                                                 
92 Observação: o termo efetividade aqui não está sendo utilizado no sentido da Wirklichkeit, mas sim no seu 
sentido coloquial. 
93 Cf., A Positividade da Religião cristã, p. 77 [108]. 
94 A Positividade da Religião Cristã, p. 79. [111-112] 



 56

um conjunto de opiniões uniformes acerca de algum ponto controverso se opondo a 

interpretação dominante, ao contrário não conseguia êxito em grandes conjuntos 

populacionais. 

Deste  modo a doutrina de Jesus constitui-se primeiramente como uma religião 

privada, seita dentro do seio do judaísmo, o qual Jesus não desejava destituí-lo de 

fundamento, porém visava promover uma reviravolta no processo de corrupção moral a que 

estavam vivendo os Judeus. Na leitura de Hegel, Cristo era um reformista [dos textos até aqui 

estudados] e não um revolucionário.96 

Jesus fundamentará sua pregação no intrigante fato de aceitar como sagrado que o 

conhecimento do dever e da vontade de Deus possa advir de princípios positivos, pois Ele não 

destituirá de verdade os Estatutos recebidos diretamente do Pai pelos Patriarcas, mas afirmará 

que todavia a essência da fé não se encontra nestas doutrinas, nem em suas práticas, todavia 

apenas nos mandamentos da virtude.97 

 Daí Hegel afirmar que: 

“Jesus era judeu; o princípio de sua fé e de seu evangelho era à vontade 

revelada de Deus, tal como a tradição judia o havia transmitido. Porém o 

sentimento vivo do seu próprio coração acerca do dever e da justiça lhe 

serviam também como fundamento. Pois como condição principal da 

proteção de Deus o cumprimento desta Lei moral”.98 

 Já podemos delimitar (a) um elemento da positividade, como sendo a reprodução da 

moralidade pelo recurso da fé na autoridade. Para Hegel, Jesus no escrito de A Positividade 

em virtude da necessidade de determinar a moralidade de um indivíduo coletivo concreto 

(povo) e não da moralidade subjetiva, instaura um culto onde a fé em Deus se apresenta como 

Positum a determinar os mandatos estatutários como manifestações da doutrina da virtude e 

                                                                                                                                                         
95 Cf., no texto A Positividade da Religião Cristã a relação entre seita e a pregação de Jesus, p. 79 [112-113]. 
96 Advogo a tese da reforma em oposição à revolução, pois esta [a revolução] implica na ausência das mediações 
e como conseqüência na impossibilidade da suprassunção. 
97 Hegel, A Positividade da Religião Cristã, p.78-79 [109-110]. 
98 Hegel, A Positividade da Religião Cristã, p.80. 



 57

da lei moral, de modo que a religião de Jesus se transforma numa doutrina positiva sobre a 

virtude, e Félix Duque assevera que 

“A religião positiva é em definitivo, e numa duríssima 

expressão: a abdicação da racionalidade: justamente o contrário 

a que o ilustrado Kant exigia de seu depurado e transfigurado 

cristianismo”.99 

Não obstante verificar a impossibilidade da razão prática em tornar-se efetiva e situar 

o elemento institucional como desdobramento necessário, Jesus, não buscará se utilizar das 

mesmas instituições estamentais a que duramente critica. 

E desta sua repulsa pela identificação entre a moral e lei a que se encontrava o 

judaísmo, ao pregar para seu povo já amplamente carregado de preconceitos históricos 

principalmente face ao fato da crença judaica (elevada à categoria de certeza) de ser o povo 

escolhido diretamente por Deus para ser seu destinatário e do Qual haviam recebido suas leis 

e mandamentos, Jesus percebe a inutilidade que seria sua tarefa de pregar uma reformulação 

religiosa que pudesse banir do judaísmo a corrupção de valores que se vivia com base apenas 

nos reclamos da virtude e da razão subjetiva  utilizando-se de suas próprias instituições. 

Para Hegel a tarefa de Jesus, não poderia se restringir ao uso da razão pura, pois não 

conseguiria atrair cativos a suas ensinanças, posto que 

“Querer apelar somente à razão, haveria que significar o mesmo que pregar a 

seus pés: aos Judeus não era possível perceber nenhuma exigência deste 

tipo[...] Por isso, Jesus exige que se escutem seus ensinamentos, porque 

expressam a vontade de Deus não porque correspondam às necessidades 

morais de nosso espírito”.100 

Para Hegel, no texto A Positividade da religião cristã, a religião enquanto destinatária 

da efetividade da moralidade na exterioridade-interioridade do ser-aí deve dar-se como fato 

social e não como fato moral, assim e de modo a poder dotar de efetividade seu projeto de 

uma religião que se estrutura não apenas na repetição mecânica de práticas descritas em 

                                                 
99 Felix Duque, El corazón del pueblo. La <religión> del Hegel de Berna. p. 248. 
100 Hegel,  A Positividade da religião Cristã, p.80-81 [113-114]. 



 58

princípios e dogmas, mas na virtude por respeito à lei moral, Jesus também utiliza o recurso 

judaico de legitimar a crença em seu ensinamento pela via da autoridade. 

Sendo judeu e pregando a judeus, verifica Hegel no texto A Positividade da religião 

cristã que a postura de Jesus na transposição da razão prática para o contexto social não 

poderá se ancorar na economia do projeto crítico, da moralidade por respeito ao sumo bem, e 

utilizará do elemento empírico como forma de passagem do eu teórico para a determinação do  

eu prático. 

Aí reside a necessidade de Jesus em suas pregações afirmar ser filho de Deus e que seu 

ensinamento é recebido do Pai, segundo fórmulas como a de que quem o vê também vê o Pai 

etc, reproduzindo o recurso da positividade como elemento necessário ao desdobrar-se 

histórico da moralidade na religião. 

Uma segunda necessidade da pregação de Jesus segundo fundamentos que se 

assentassem não em princípios racionais, mas se ancorem no recurso à autoridade reside na 

crença do povo judeu na vinda do messias.  

E ao buscar romper os preconceitos a que se entregava o povo Judeu, Jesus teve de 

entronizar o discurso de que Ele era o messias esperado, de modo que:  

“Intentou, sem embargo, conduzir sua esperança messiânica (do povo judeu) 

até a moral e fixou o momento da manifestação de sua glória em tempo 

posterior à sua morte”.101 

Para Jesus, o fundamento da virtude se estabelece na prática religiosa que se guia pela 

razão humana a qual deve ser sua própria legisladora moral, não obstante esta intenção de 

dotar de autonomia sua pregação, aos destinatários de seus ensinamentos era-lhes mais 

apetecível crer numa doutrina que se dizia apenas renovadora da moral, mas que porém desse 

provas externas de sua força renovadora. 

Neste contexto, ao invés de se fixar o interesse do povo na fé capaz de dotar de 

autonomia o crente através da mensagem de Jesus, sua crença se estabelece com vínculos em 
                                                 
101 Hegel, A Positividade da religião Cristã, p. 81 [114]. 



 59

atos exteriores de prova, como os milagres. Sabe-se por diversas passagens que Jesus operou 

milagres como forma de provar a força de sua fé a um povo cindido em sua consciência como 

o Hebreu. 

Deste modo percebemos um itinerário de formação da positividade desde a influência 

do judaísmo na pregação de Jesus composta por 03 (três) momentos: personalismo, crença na 

autoridade e estamentos e os milagres. 

Assim já no início do texto A Positividade da religião cristã podemos notar uma 

ambigüidade na noção de Positividade, qual seja, a cristalização da essência da religião como 

forma de se dotar de efetividade em seu desdobramento histórico e a necessidade desta 

passagem como momento de suprassunção da universalidade moral que se hipostasiou no 

momento de posição do particular ao imergir no histórico. 

O qual segundo Hegel: 

“Este desvio no caminho até a moralidade por meio dos milagres e da 

autoridade de uma pessoa, tem de um lado, a falha de todo o desvio, a de 

aumentar a distância da meta e pôr assim o caminhante no perigo de perder 

de vista o caminho mesmo”.102  

Assim a moral ao invés de ser o cimento e a fundamentação dos ritos e do positivo, vai 

paulatinamente sendo aceita face à autoridade emanada da pessoa do Jesus que se diz o 

messias e que pratica milagres, invertendo a ordem, a qual deveria ser da racionalidade à 

exterioridade. 

 

2.2.2 -  A positividade e o nascimento do Cristianismo 

 

A moralidade enquanto essência religiosa e determinante do agir humano, de sua 

liberdade, apresenta-se nas práticas cotidianas de determinados povos e nações segundo 

características peculiares. Após termos verificado como a positividade surge como uma 

                                                 
102 Hegel, A Positividade da Religião Cristã. p. 83 [116] 



 60

necessidade no discurso religioso de Jesus em virtude da conformação do ethos do povo 

judeu, passaremos a mapear como surge a positividade no início do cristianismo de acordo 

como Hegel a entendeu. 

Inicialmente é importante ressalvar que a pregação de Cristo não é o próprio 

cristianismo. Contudo seus discípulos e primeiros seguidores constituem aquele conjunto 

religioso intersubjetivo chamado em oposição aos demais de cristãos, pois seguem os 

ensinamentos e a doutrina do Cristo que não foi por ele escrita ou codificada, mas transmitida 

segundo os evangelistas. 

 A pouca formação (Bildung) dos discípulos de Jesus, que não possuíam  

conhecimentos além de suas habilidades prático-manuais, foi motivo de dificuldade em 

absorver a sua mensagem acerca da essência da religião na prática de virtude moral e 

consolidou-se segundo nos aponta Hegel, facilmente na fixação nos aspectos exteriores e 

ritualísticos quando da transmissão da palavra do Cristo pelo Evangelho, ao invés da prática 

da virtude como forma de atingimento da autonomia da razão, o que certamente favoreceu  a 

formação da positividade no cristianismo. 

Segundo Hegel,103 vindo os mesmos (seus discípulos) a identificarem imediatamente a 

pregação e o próprio Cristo numa doutrina de Jesus numa clara transposição dos princípios do 

judaísmo para o cristianismo, que a este momento ainda não se constituía dogmático, ao invés 

de viverem a essência da religião e a renovação moral como intentava Jesus,  contaminaram a 

sua mensagem com os preconceitos da doutrina hebraica, de modo que se Cristo pregava uma 

universalidade do culto, seus discípulos pregavam a particularidade da religião. 

Retomando no texto A Positividade da religião cristã uma velha fórmula contida nos 

Fragmentos de Tübingen, entre religião subjetiva e religião objetiva, verifica Hegel a 

passagem no Cristianismo de uma religião subjetiva na qual seu destinatário é a comunidade 

                                                 
103 Hegel,  A Positividade da religião cristã. p, 84-85 [117-119]. 



 61

desde a conversão pessoal pela prática virtuosa, para uma religião objetiva onde a inserção da 

comunidade faz-se desde o respeito e obediência ao culto e seus estamentos, e não por 

respeito à lei moral. 

 E, ancorado na leitura que faz de Gibbons104e Montesquieu, porém principalmente 

Gibbons e sua análise histórica de como o cristianismo minou as bases do império romano, 

Hegel irá se perguntar como o cristianismo [histórico e positivo] consegue se fazer reproduzir 

e permanecer no tempo proclamando uma moral que já se mostra carcomida por tantos 

elementos positivos.   

Visto desde a perspectiva filosófica dos anos de Berna,105 Hegel irá contrapor Sócrates 

e Jesus, mostrando a partir de seus discípulos como ocorria um desvio na moralidade 

transmitida pelo cristianismo, a qual se apresentava constituída por práticas exteriores e 

segundo princípios finalísticos nitidamente utilitários, como a conquista de adeptos, expansão 

territorial etc. 

 Ao contrapor os discípulos de Jesus e os de Sócrates106, e apresentar os do segundo 

como  homens públicos que amavam o Estado e o universal que nele se encarnava, ou seja,  

verdadeiros republicanos, de modo que sua paixão e reverência por Sócrates se davam em 

função de sua retidão e virtude no ensinamento filosófico e, a diverso, os discípulos de Jesus 

como veneradores de uma religião do Mestre, não em virtude da reta razão por Ele pregada, 

mas sim, em função dos sinais exteriores de seu culto, Hegel, sintetiza com fineza a 

diversidade do republicanismo grego em oposição à perda de liberdade do homem burguês de 

seu tempo, onde o cristianismo histórico se apresenta como o elemento próprio para sua 

reprodução. 

                                                 
104 Vide especialmente o capítulo 8, p. 235 e segs in Declínio e queda do império romano. 
105 Que segundo Georg Lukacs, em sua obra “El joven Hegel y los problemas de la sociedad capitalista”p. 60, 
aponta que em Berna para Hegel a contraposição entre antiguidade (religião subjetiva) e cristianismo (religião 
objetiva) é o fundamento de sua filosofia política.  
106 Hegel, A Positividade da religião Cristã. p,85 [119-120].  



 62

A fixação já na pregação de Jesus de elementos positivos, momento necessário para a 

aproximação dos judeus, como a necessidade no aumento dos seus seguidores e execução de 

milagres ao público, numa clara desvirtuação dos ditames da efetivação da moralidade pelo 

recurso à razão prática, ao ser apropriado pelos seus seguidores é apontado por Hegel como 

uma dos motivos de o cristianismo ter se transformado uma religião positiva. 

Ocorre a Hegel apontar com certo ceticismo esse afã expansionista, afirmando que  

“Não se ganhou nenhum terreno na extirpação da superstição Judia nem na 

difusão da eticidade. Jesus mesmo, depois de largos anos de tratos e esforços, 

não fez adiantar muito nesta direção, nem a seus amigos mais  íntimos”.107 

Outro antecedente da formação da positividade no cristianismo, pode ser verificado no 

momento da ressurreição de Jesus, onde o Mesmo ordena a difusão de seu evangelho o que é 

característico de uma religião positiva,108 que se impõe pelo recurso à autoridade. 

Esta passagem ressaltada por Hegel no texto contrasta bem com a anterior acerca da 

diversidade entre os discípulos de Jesus e de Sócrates, pois em momento algum Sócrates 

buscou ou ansiou por discípulos ou adeptos, a virtude que Sócrates ensinava era a da 

autonomia assim como a de Jesus em oposição à do cristianismo histórico como analisada no 

texto A Positividade da religião cristã.  

Sócrates não exigia a conversão à sua doutrina, ele apenas buscava esclarecer aos que 

lhe procuravam, se suas afirmações, crenças e fundamentos se ancoravam sobre princípios 

realmente efetivos, ao contrário do Cristianismo Histórico que prioriza um Jesus que saí em 

pregação, curando enfermos, convertendo pessoas, praticando e ensinando em comunidades 

alheias. 

Hegel continua a ressaltar essa perda da autonomia, ao ilustrar que na passagem da 

ressurreição Cristo institui o batismo109 como mecanismo de salvação, o qual é utilizado e 

                                                 
107 Hegel, Positividade da religião Cristã. p,86.[120]  
108 Cf., Hegel, Positividade da religião Cristã. p,86-88 [120 e segs].  



 63

priorizado sob a essência da religião [a moralidade] impondo a exterioridade de um rito como 

modo de acesso à sua religião e elemento distintivo entre cristãos e não-cristãos, fomentando 

mais um elemento de positividade em sua posterior doutrina. 

Sócrates ensinava a um povo virtuoso, Jesus ao contrário ensinava e pregava a um 

povo que não se reconhecia nos ritos e estatutos que seguia, mesmo os cumprindo fielmente. 

É desta  cisão que na história se apresenta com o judaísmo que surge a necessidade do  

cristianismo emergir de seita à religião, conciliando natureza e mundo. 

  A partir da ressurreição a doutrina de Jesus se converte da virtude à positividade, 

assim Hegel assevera que: 

“As mesmas Doutrinas da virtude se fizeram agora positivamente 

obrigatórias, a saber, que não obrigavam por si mesmas, senão 

enquanto mandamentos de Jesus. E ainda que isto seja, por demais um 

conceito contraditório, a religião de Jesus se converteu numa doutrina  

positiva sobre a virtude”.110 

Neste contexto e em virtude dos elementos encontrados na pregação do próprio Cristo, 

historicamente se convertem seus ensinamentos de uma Doutrina da Virtude a um Culto da 

autoridade e da exterioridade, onde se alcança o aperfeiçoamento moral e virtuoso pela 

prática de ritos e interditos e não pelo respeito obstinado na prática da virtude. 

 

2.3 – O Cristianismo e o positivo  

 

 Verificados os dois primeiros momentos formativos da noção central de positividade 

neste escrito de Juventude, que se dão no Judaísmo como prolegômeno à pregação de Jesus e 

nos indícios do positivo em sua própria pregação como resultados da sua formação judaica, 

verificaremos, neste momento, como a positividade se institui no Cristianismo histórico. 

                                                                                                                                                         
109 Jesus introduz segundo Hegel o batismo como sinal de diferenciação e converte estas duas coisas a fé [ ou 
este tipo de fé heterônoma] e o batismo em condições de bem-aventurança,in A Positividade da religião Cristã. 
p, 87. 
110 Hegel, Positividade da religião Cristã. p, 88 [122-123]. 



 64

A positividade se forma desde elementos que já se encontravam em O espírito do 

judaísmo, seja no momento próprio ao Judaísmo dentro da economia do texto de A 

Positividade da religião cristã, o qual Hegel faz anteceder a pregação de Jesus como 

momento necessário à compreensão da própria pregação do Cristo, bem como no próprio vir-

a-ser do cristianismo.  

Desta feita a formação que o Cristo anuncia através de seu Evangelho e todo o projeto 

moral a que ele está adstrito é o resultado necessário do desdobramento das contradições 

internas ao modelo de moralidade judaica. 

E face a esta necessidade histórica de desdobramentos das formas ou figuras (Gestalt) 

da moralidade no curso histórico, é que se torna intrincada a questão da positividade em 

Hegel, pois que se a positividade nos dois primeiros momentos de sua formação é vista com 

ênfase maior do seu lado propriamente negativo da relação entre o homem e a natureza, neste 

momento que passaremos a analisar, ao contrario ela se apresenta em toda a sua carga de 

ambigüidade e ambivalência. 

Deste modo se no Judaísmo seu modelo de moralidade não permitia a separação do 

homem da natureza na medida em que, esta (sua natureza) é determinada diretamente pela 

divindade, e o povo judeu por identificar sua natureza moral com seus estatutos legais não 

experimenta o momento da cisão que Ele próprio representa; visto desde a perspectiva cristã 

do cristianismo histórico ou positivo, esse momento de cisão é vivenciado na impossibilidade 

de experiência da reconciliação do homem consigo mesmo, pois o Pai não é nunca o 

mediador, e sim o Juiz. 

A figura da mediação no judaísmo inexiste. Neste, abre-se um vazio moral entre a 

essência perfeitíssima de Deus-Pai em oposição à corrupção humana, contudo, no 

cristianismo pregado pelo próprio Jesus Cristo, o Deus-Senhor, converte-se em Pai e o Filho 

representa a mediação da moralidade e a possibilidade de reconciliação. Este momento de 



 65

identificação da moralidade divina (judaísmo) com a personificação divina da moralidade do 

Pai na carne do Filho eleva no cristianismo histórico a positividade como mediador desta 

nova figura da moralidade que irá desabrochar no cristianismo. 

De modo que o cristianismo histórico utiliza a própria mediação, a positividade,  como 

elemento inacessível à reconciliação moral dos povos, em completa contradição interna a 

mensagem de Jesus. 

Ao iniciar sua pregação, Jesus não renuncia a sua comunidade como fez Abraão, Ele 

não deseja fundar uma nova comunidade, sua proposta é de reconciliação do judaísmo 

consigo mesmo e dos demais povos entre si, todavia ao chegar em seu maior estágio de 

reformulação moral, percebe que Ele (o Cristo) não prega mais o judaísmo, mesmo partindo 

de seus postulados e não é reconhecido como Messias pelos judeus. 

Desta feita, sua saída segundo a leitura de Hegel no texto de A Positividade é anunciar 

sua proposta como a encarnação do Deus vivo que renuncia à universalidade formal da 

proposta moral do Judaísmo, porém assimilando alguns de seus elementos como o culto 

mediante o respeito à autoridade, à utilização de sinais como ritos e elementos de 

exteriorização da fé.  

Assim, Jesus prega uma nova moral universal, onde cada povo é reconhecido como 

povo, porém que apenas pode se designar cristão pela via da conversão, mas que se 

particulariza pela unilateralidade da via histórica. 

Neste momento ocorre o início da confirmação da passagem do universalismo formal 

da moral religiosa de Jesus à sua fixação na figura da particularidade de uma religião que vive 

a experiência de uma fé universalizada mas a efetiva historicamente como experiência 

particular de um grupo o cristianismo. 

  Nesta nova jornada de formação da moralidade Cristã, à qual já não mais se forma 

desde a presença física do Cristo, porém desde a repetição de seus ensinamentos e a formação 



 66

de uma doutrina sobre Jesus, Hegel constata que um elemento de outra ordem não ligado seja 

aos ensinamentos de Jesus ou mesmo a própria formação do povo ao qual ele pregava (os 

judeus), era também responsável pela positividade de seu culto, e o identifica na ampliação 

geográfica e populacional dos seguidores de Jesus.111 

Assim, se já havia muitos elementos de positividade na mensagem de Jesus, estes 

tendem a ficar e tornar-se mais necessários numa sociedade [seita cristã] que converte-se em 

Estado, ou seja, quando formavam um pequeno grupo os cristãos ainda podiam vislumbrar a 

prática de virtude como critério distintivo e via de acesso a sua nova forma de moralidade, 

com o avançar por países e povos ocorre o fenômeno de no culto a Jesus, a virtude se vê  

obstacularizada pela imposição da adesão à práticas exteriores dos ritos e dogmas. 

Assim, se a positividade se torna importante elemento para a expansão e consolidação 

do cristianismo histórico ela torna-se um momento impeditivo da realização do projeto de 

vivência da essência da religião - a flor viva da moralidade.  

 Desta forma ocorre inicialmente uma involução na proposta moral do Cristo com o 

advento do Cristianismo histórico, pois onde se propunha inicialmente a priorização da prática 

da virtude como forma de efetivação da autonomia em franco privilegio da subjetividade 

outrora sufocada pelo judaísmo, ao desdobrar-se historicamente através dos momentos de 

formação das seitas até a queda do império romano e sua legitimação como religião oficial no 

concílio de Nicéia por Constantino, o cristianismo vive o dilema de ter o positivo em seu 

momento fundamental e necessário. 

Se o cristianismo primitivo buscou afirmar-se desde fundamentos como a prática da 

autonomia moral, a comunidade de bens e a igualdade entre todos, inclusive com a 

universalização da propriedade, a conversão da mensagem de Jesus em doutrina religiosa  

                                                 
111 Cf., O momento do Fragmento “O Que é aplicável numa (pequena) sociedade é injusto num Estado” (p. 88-
89), In A positividade da Religião Cristã. 
 



 67

que vai se firmando e se consolida na idade média vêem essas formas como meros adornos 

retóricos e não como momentos fundamentais.  

De modo, que ao cristão, em virtude da historicização da fé e da moral, a encenação do 

lava-pés não tem a função catártica de despertar e evocar o adepto para a irrestrita prática da 

igualdade, mas apenas serve para confirmar a exterioridade de um culto que não tem forças de 

efetivar-se na prática. A positividade da religião cristã conduz num primeiro momento a 

desrealização112 da essência do sentimento religioso. 

Se na última Ceia, Jesus demonstra enquanto mestre da virtude aos seus discípulos a 

necessidade de se resignar ante o destino e a seguir a lei moral em respeito à Verdade, na 

continuidade do cristianismo de seita a religião estatizada, se observa o transformar de um 

pedido de cumprimento por amizade e dever racional, num dogma religioso, num mistério de 

devoção religiosa, numa espécie de banquete sagrado.113 

Assim, o que era um momento de confraternização ante o destino, a epopéia que vai 

da Ceia à sua crucificação, onde o Cristo se mostrava virtuoso face às intempestuosidades do  

destino, adquire com o processo de formação do cristianismo histórico e em função da 

positividade o status de rito maior da religião Cristã, a conversão do pão e vinho na carne e 

no sangue do cordeiro imolado substitui representativamente a necessidade real de efetivação 

da moralidade enquanto essência da religião. 

 Onde havia a reconciliação do nomos com phisys, ou do homem com a natureza, na 

sua conversão em rito positivo agudiza-se num distanciamento que o Cristo buscava superar. 

O cristianismo histórico assim definitivamente caracteriza-se aos moldes de uma seita 

positiva com a necessidade de perpetuidade, de doutrinadores prescrevendo condutas e 

                                                 
112 Cf, Hegel, A positividade da Religião Cristã, pp 90-91. Desrealização aqui tem a conotação de que com a 
positivação do cristianismo, paulatinamente o Cristão vai perdendo a sua referência do real, no que concerne aos 
assuntos da essência da religião. A religião Cristã perderá a moralidade como meta e a verdade como fim, e 
buscará a sua manutenção e perpetuação através de ritos que não traduzem mais a beleza e o viço dos povos que 
converte.  
113 Cf, Hegel, A positividade da Religião Cristã, p 92 



 68

seguidores cumprindo determinações práticas heterônomas ao contrário de uma religião da 

virtude a qual busca preservar a flor viva da moralidade e que obstinadamente promove 

condições de autodeterminação do homem. 

A positividade na religião é aquele elemento que limita a flora viva da moralidade e 

“Para aquele cujos olhos o elemento positivo de sua religião é o que tem 

valor infinito, e cujo coração não contém nada que seja superior a este 

elemento, ou bem detestará aos crentes de qualquer outra seita, ou bem os 

terá lástima, segundo seja o caráter que pelos demais tenha”.114 

A positividade ou o elemento positivo de uma religião ao ser priorizado em sua função 

negativa, tem a função de perpetuá-la e garantir sua legitimidade pela prática reiterada de seu 

uso, através destas formas exteriores, de modo que este elemento passa a fazer parte do 

sentimento da existência de seus adeptos, ocupando o lugar da virtude.  

A diferença no sentimento de existência entre a fé virtuosa e a fé positiva assenta no 

fato de que: 

“O crente individual se convencerá tanto mais de sua fé positiva quanto mais 

pessoas possa convencer ou ver convencidas da mesma. A Fé na virtude 

descansa no sentimento da sua necessidade, no sentimento de que a mesma é 

idêntica à parte mais íntima do Eu pessoal”.115   

  Em seu processo de positivação, a religião cristã atinge seu zênite em sua estruturação 

segundo os moldes de um Estado, Hegel ao fundamentar a conversão de uma religião num 

Estado, esclarece que num Estado (republicano) existem três classes de deveres: os deveres 

individuais, os deveres coletivos e uma terceira classe de deveres que são de ordem moral e 

sendo a base ideal dos outros dois outros tipos não se subordinam a salvaguarda do Estado.116 

 “O Estado não pode exigir moralidade de seus cidadãos enquanto Estado, 

senão somente enquanto entidade moral.... O Estado pode induzir a seus 

cidadãos a empregar estes meios e instituições morais somente por meio de 

uma confiança que ele deve despertar nos mesmos. A religião é o melhor 

destes meios”. (p.98) 

                                                 
114 Hegel,  A positividade da Religião Cristã. p, 93. 
115 Hegel,  A positividade da Religião Cristã. p, 94. 
116 A caridade, seria uma classe destes deveres que não se subordinam a tutela do Estado secular, mas apenas ao 
Estado Eclesial. 



 69

Assim pode o Estado tomar a forma de uma seita religiosa ou ao contrário uma seita 

religiosa se identificar com o Estado, de modo que todo aquele que faz parte de uma religião e  

aceita deveres em face dela e Esta lhe confere direitos a serem exigidos na sua esfera moral 

tolhendo a sua autonomia, renuncia ao projeto de uma moralidade racional ou autônoma e, ao 

mesmo tempo inicia o processo de renascimento de uma nova moral, institucional e 

intersubjetiva, mediada pelas instituições, enquanto determinações objetivas da vontade. 

Todavia, a tarefa de Jesus era principalmente advertir e sanar este desvio religioso a 

que estava acometido o Judaísmo e que se agudiza com o cristianismo histórico, daí Hegel 

asseverar que: 

“Isto intentou também Jesus entre um povo que foi especialmente difícil de 

abordar pelo lado da moralidade, porque estava demasiado e profundamente 

imbuído do delírio de identificar a legalidade com a moralidade, ao 

considerar todos os mandamentos morais com mandamentos religiosos e 

tomar-los como mandamentos obrigatórios somente porque emanavam de 

Deus”.117  

Assim, segundo a crítica hegeliana o cristão, ao aceitar o cristianismo como religião 

institucionalizada, aceita o modelo de sociedade que o cristianismo enquanto instituição social  

impõe, e retira num primeiro momento a todo fiel sua autonomia em favor da aceitação e 

cumprimento dos princípios determinados nos seus estatutos. 

A aceitação aos comandos morais estatutários do cristianismo institucionalizado 

confere à Igreja determinar o padrão moral a ser perseguido e o estabelecimento dos meios de 

se atingi-la e não a cada sujeito na utilização da razão pura no seu uso prático é quem deve 

determinar autonomamente as condições do agir. 

Ao se transformar em Igreja e estatizar o seu conjunto de preceitos religiosos, 

particularizando-os, ocorre semelhante ao Judaísmo a identificação entre moralidade e 

legalidade, através das determinações emanadas pelo Estado Eclesiástico, com a 

especificidade de que o Estado cristão não é divino, mas institucional.  

                                                 
117 Hegel,  A positividade da Religião Cristã. p. 98 



 70

Hegel critica duramente este hipostasiação da moral ao verificar que:  

“A supervisão da moralidade cristã é o objeto principal deste Estado 

Eclesiástico e por isso até pensamentos e vícios e inclinações desviadas, cujo 

castigo não pode ser objetivo de um Estado se converteram em objetos da 

legislação e do castigo do Estado Eclesiástico”.118 

Interessante ressaltar que Hegel não está destinando a verve de sua crítica a Igreja 

Católica frente a sua fé luterana, pois, no texto da Positividade o mesmo dirige a ambas as 

Igrejas sua crítica, pois segundo o próprio: 

“A Igreja Protestante é um Estado, tanto como a Católica, ainda que não 

queira admitir esta designação. Isto se aclara pelo fato de que a Igreja é um 

contrato, de cada um com todos e de todos com cada um, para proteger os 

membros que professam determinada confissão e determinadas opiniões 

religiosas”. 119 

 

2.4 – Cristianismo, positividade e a perda da universalidade 

 

Ao rememorarmos à luz da leitura Hegeliana o processo de formação do positivo no 

cristianismo, nos deparamos com o momento em que este se constitui como religião positiva e 

institucionalizada, como Igreja, onde a razão prática se encontra apenas como algo objetivo, 

como lei e estatuto, onde os  princípios não se efetivam no exercício da subjetividade, mas na 

representação subjetiva do teórico abstrato que não pode desenvolver-se subjetivamente. 

E, se o Estado pode se constituir como a objetivação da vontade, visto desde uma 

perspectiva legalista, também a religião cristã ao tomar a face positiva transformou-se num 

estado, o Estado Eclesiástico.  

Não obstante esta possibilidade de conversão pela preponderância do positivo sobre o 

subjetivo na fé da sua constituição como Estado, este Estado se torna um anti-estado, trazendo 

                                                 
118 Hegel,  A positividade da Religião Cristã. p. 103 
119 Hegel,  A positividade da Religião Cristã. p. 104 
 



 71

em si seu oposto, na medida em que o mesmo não consegue preservar a universalidade formal 

que é a primaz característica de qualquer ente estatal. 

A universalidade religiosa só existe dentro da particularidade do culto, ou seja, se no 

Estado civil todos são indistintamente protegidos através de direitos e deveres 

independentemente de credo, nacionalidade etc; no Estado eclesiástico apenas os que 

professam a fé deste detém direitos e proteção, ou seja, passa-se da figura da universalidade à 

da particularidade. 

 Ao constituir-se aos moldes de um Estado a religião destitui de fundamento a moral 

como fonte de vida da razão prática, posto que ceifa a possibilidade da constituição da 

autonomia da vontade visto que seu exercício [a autonomia da vontade] implica à renúncia ao 

conjunto de valores morais transmitidos segundo os preceitos e regras eclesiásticas da Igreja 

ou Estado, repercutindo conseqüentemente com a expulsão do desertor ou herege em virtude 

da não reprodução moral da verdade divina da revelação fixada no cânone da Igreja. 

Para Hegel, o respeito à fé não deve nem pode se constituir por um contrato – uma 

relação de particulares - pois o contrato implica a submissão de minha subjetividade a uma 

entidade (originalmente o Estado) religiosa para proteção da vontade, exatamente o que 

ocorre no caso de conversão da moralidade num código religioso. 

A reprodução da moral estatutária pelo uso dos ritos e sinais exteriores expressos pelas 

mais diversas formas de exteriorização da religiosidade cristã, faz-se aos moldes de um pacto 

ou contrato, onde a inteligência enquanto razão pura não pode vir-a-ser vontade livre, visto 

que a razão prática não se efetiva numa moral heterônoma. 

No estado de positividade a que se encontra a religião cristã, Hegel assevera que Igreja 

significa um Estado enquanto se adere a uma fé.120 

                                                 
120 Hegel, Positividade da Religião Cristã, p. 121. 



 72

Ao enfatizar a prioridade do abstrato sobre o prático, da autoridade sobre a razão, que 

adota a religião Cristã sob a forma positiva de Igreja, na leitura de Hegel   

“O meio mais efetivo, e por isto freqüentemente empregado de proteger a fé 

de uma Igreja, é anular todas as possíveis oportunidades pelas quais seus 

membros poderiam começar a duvidar ou adotar outras opiniões de Fé”.121  

Os partícipes do culto positivo são escravos de um senhor impessoal (A igreja), que 

lhes exige fé no dogma e nenhuma capacidade de contestação, pois sua fé deve assentar na 

autoridade da palavra estabelecida em estatutos sagrados e deste modo devem renunciar ao 

poder da razão em favor da crença na autoridade. 

“Se chamam a si mesmo de servidores da palavra divina; servidores, posto 

que não são senhores; não são legisladores, senão que obedecem a uma 

vontade alheia; da palavra divina, posto que sua ciência não surgiu de sua 

vida mais íntima, senão que consiste somente em palavras que lhes tem 

chegado”.122 

 

2.5 - A particularização da Fé ou a renúncia ao recurso da Razão  
 

Pelo caminho que percorremos, fica evidente que a religião em sua face positivada ao 

apresentar-se como um sistema de preceitos religiosos exige que perpassamos suas 

determinações objetivas e a tomemos como determinações subjetivas de nosso agir, sem que 

possamos submeter tais princípios objetivos ao crivo da crítica e da razão.  

Deste modo: 

 “A fé positiva é um sistema de enunciados religiosos que possuem 

uma verdade para nós pelo fato de haver sido estabelecido por uma 

autoridade, à qual não podemos rechaçar e a qual devemos submeter a 

nossa fé”.123 

Tais preceitos religiosos devem determinar nossa vontade independentemente de o 

termos por verdadeiros, pois enquanto preceitos objetivos, devemos apenas cumpri-los de 

                                                 
121Hegel, Positividade da Religião Cristã, p. 126.  
122 Hegel, Positividade da Religião Cristã, p. 127. 
123 Hegel, Positividade da Religião Cristã, p. 135. 



 73

modo que seus enunciados religiosos nos apresentam-se como máximas a nossa vontade, 

invertendo-se os postulados da razão prática. 

E a primeira máxima de um sistema de enunciados religiosos é o que nos ordena que 

estas verdades sejam tidas como tais124. Assim a crença, o subjetivo por natureza transforma-

se num dever acerca do qual não cabe contestação, objetivo por aceitação. 

Identifica-se na fé positiva a crença histórica e a própria fé, nos sendo retirada a 

subjetividade que lhe é própria. Num sistema de fé positiva, Deus é o legislador acerca do 

qual devemos cumprir suas determinações de tal sorte que instala-se um sistema de relação 

senhor-escravo, onde Deus/sistema positivo de fé apresenta-se como o senhor absoluto e  

crente é o escravo, para o qual o cumprimento  irrestrito do sistema de enunciados religiosos é 

o um ato de justiça e benefício que lhe é outorgado.125 

Sob o instituir-se o cristianismo como fé positiva, afirma Hegel que: 

“A disposição para tal fé pressupõe necessariamente a perda da 

liberdade da razão, da autonomia da mesma e , assim, a incapacidade 

para se opor a um poder alheio”.126 

O positivo é a supressão da razão enquanto justificação da fé, e a crença no positivo se 

enraíza historicamente em seus destinatários, o motivo do sucesso do elemento positivo num 

sistema de fé se deve ao fato de que tais verdades históricas são recebidas pelo entendimento 

com aprovação ao identificar a experiência com as regras assimiladas desde a autoridade 

incontestável da Igreja. 

A identificação da verdade histórica seguida em função da autoridade da qual 

emanam, mesmo nos casos de flagrante contradição entre a lei e a experiência, estão tão 

arraigadas na consciência do crente que o forçam a desviar seu uso da razão para o escapismo 

da justificação da irracionalidade da lei religiosa no argumento do sobrenatural. Hegel 

verifica que 
                                                 
124 Hegel, Positividade da Religião Cristã, p. 135. 
125 Cf., Hegel, Positividade da Religião Cristã, p. 136. 
126 Hegel, A positividade da Religião Cristã.p. 136. 



 74

“Num sistema de religião positiva, a razão somente pode ter 

exigências frente ao mundo sensível (e somente aquelas cujo 

cumprimento se promete na respectiva religião positiva); as exigências 

frente à vontade as têm a Lei do Senhor, a mesma religião positiva 

que, ao mesmo tempo, promete seu apoio à vontade”.127 

Deste modo a fé positiva se fundamenta na falta de força moral e na representação 

imediata do dado na lei, saltando aos olhos a incapacidade do crente de uma fé positiva em 

reflexionar acerca dos fundamentos de sua fé. 

Num tal sistema de fé,  as exigências da razão prática são realizadas mediante o desejo 

e o pavor, assim, ao invés do positivo da religião satisfazer os conteúdos da razão prática, o 

mesmo se prende na satisfação do conteúdo sensível e imediato da fé.  

Ao não se determinar na realização de um postulado moral independente de quaisquer 

determinações exteriores, o único substrato que conserva da razão é o postulado de dever 

buscar sua felicidade. De modo que na fé positiva, para Hegel 

“A razão não determina em absoluto qual há de ser  objeto deste 

dever, pois ela não tem objeto de seu domínio. ... A este respeito crer 

significa carecer da consciência de que a razão é absoluta, perfeita em 

si mesma, ou seja, carece da consciência de que sua idéia infinita tem 

que ser criada somente por ela mesma”.128 

Esta fé por se dirigir à sensibilidade do desejo e aos sentimentos, precisa se apoiar em 

representações exteriores de modo a poder fortalecer o cumprimento do desejo e do 

sentimento com a representação da busca da felicidade na exterioridade do culto e das 

imagens que o representam. 

 Hegel denuncia que o sistema de prescrições positivas de qualquer religião é uma 

afronta à divisão entre razão teórica e razão prática estabelecida por Kant, de modo que em tal 

sistema o subjetivo da razão se converte como regra no objetivo.  

Em virtude desta constatação decorrente da positividade religiosa, para Hegel: 

                                                 
127 Hegel, A positividade da Religião Cristã, p. 138-139 
128 Hegel,  A positividade da religião Cristã. p. 140. 



 75

“A religião cristã, sem embargo, proclama a lei moral como algo que 

existe fora de nós, como algo dado: por isto tem que buscar outros 

meios para fazer respeita-la”.129 

A religião positiva então, converte em código de leis todo o conjunto de elementos 

determinadores da moralidade para os seus seguidores, num franco confronto com os 

postulados da razão prática. 

 A positividade enquanto cristalização da fé no mecanismo de repetição automática dos 

comandos e preceitos religiosos apenas porque emanados de uma autoridade constituída, 

converte em pecado a possibilidade de uma razão humana autônoma. 

Ao ocupar a Igreja o lugar da pátria e do Estado, a miséria espiritual do cristão 

empurrava seu ideal da cidade livre para o plano da cidade de Deus, de modo que este se lhe 

torna um Deus objetivo. 

“Em tal período a divindade teve que cessar por completo de ser algo 

subjetivo, mudando-se inteiramente em objeto; desta maneira aquela 

perversão das máximas morais teve justificação fácil e consequente 

mediante a teoria”.130 

Para Hegel o cristianismo positivo e sua retirada da razão do plano do discurso 

religioso  promove a extinção das liberdades públicas na medida em que observando a Igreja a 

forma do Estado e sendo a religiosidade coisa da esfera privada, da moral que justifica-se 

pelo recurso a positividade e não pelo uso autônomo da razão, o público ofertava-se 

inacessível ao cidadão, onde lhe era apenas deferido a repetição das determinações da 

vontade normatizadas.   

 Assim o universal ao exteriorizar-se historicamente consolida-se em formas mortas, e 

a positividade ao separar na moralidade o espírito da letra, fixa-se na particularidade, 

encarcerando as figuras religiosas representativas da exposição da moral no mundo em figuras 

sem Vida, todavia o espírito nunca está em repouso e Hegel dará o passo adianta na tentativa 

                                                 
129 Hegel,  A positividade da religião Cristã. p. 141. 
130 Hegel,  A positividade da religião Cristã. p. 158. 



 76

da compreensão de seu tempo e da necessária delimitação do conceito de moralidade como 

elemento de desvelamento da figura da liberdade. 

 Ao cair do universal no particular, a moralidade produz uma existência onde a 

liberdade existe apenas enquanto possibilidade individual de acesso a um inatingível, que 

secciona o real e não permite a reconciliação do homem e do mundo, a liberdade ainda é  

realidade não efetiva, como no universalismo formal do capítulo antecedente. 

 

  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 77

 

 

 

 

 

III - Der Geist des Christentums und sein schicksal131 crítica e retomada 

 

 

 

 O projeto de análise das contradições do real elaborado ao largo do período de 

Frankfurt, consiste numa retomada dos pontos de partida dos apontamentos de Berna, de 

modo a lhes suprir as deficiências epistemológicas e conceituais ao processo de desvelamento 

filosófico, numa clara referência à necessidade de rememoração e suprassunção interna a 

própria dinâmica filosófica, entendida esta como processo dinâmico de auto-constituição das 

esferas do real. 

 Se em Berna o projeto de entrelaçamento entre religião e política, ou entre moral e as 

instituições religiosas não conseguia na sua plenitude demonstrar as razões da crise moral e 

política de sua época, face à inexistência na tessitura do texto de um projeto metodológico 

claro acerca dos estratos interpenetrados em que se estrutura o real, em Frankfurt será 

elaborado o fio condutor que permitirá a Hegel uma primeira compreensão sistemática do 

processo filosófico como totalidade132, através da suprassunção das configurações elaboradas 

pela religião e a moralidade na determinação da liberdade. 

 

 

                                                 
131 O Espírito do Cristianismo e seu Destino, utilizaremos a edição espanhola da casa editorial FCE a cargo do 
Prof Ripalda. Para um confronto crítico verificar a edição de Nohl às páginas 245 a 342. 
132 Cf, Hegel, O espírito do cristianismo e seu destino, p. 272, onde já consta uma sistematização acerca do 
movimento de constituição filosófica de desvelamento da realidade, como algo imanente e transcendente à 
própria totalidade. 



 78

3.1 – Judaísmo, moralidade e cisão 

 

 Hegel inicia seu esboço sobre o Espírito do Cristianismo133, afirmando que o 

Judaísmo à época da pregação de Jesus não possuía elementos capazes de promover a 

conciliação de seu povo – os judeus – com os costumes professados e vivenciados de forma 

que esta divisão interna a que estava submetido o povo judeu entre os costumes transmitidos 

pela tradição e às  expectativas de seu povo vividas na prática cotidiana era a condição 

essencial para o surgimento de processos de renovação espiritual, e Jesus se inseriria nesta 

expectativa aberta pela divisão interna a que viviam os Judeus como momento de 

autocontradição e elemento de suprassunção. 

 Hegel inclusive afirmava que o povo Judeu já não oferecia ao tempo de Jesus a 

imagem de um povo ou nação134, posto que a adversidade de elementos a que estavam 

submetidos não lhes permitia se identificar numa base unitária, onde os costumes e as práticas  

fossem o elo espiritual de  sua identidade. 

 A servidão a que se submetia o povo Judeu à sua lei e aos costumes, possuía a 

ambigüidade de ser o motivo de sua identidade Judia e a causa de toda a contradição e cisão a 

que estavam submetidos, de modo que seu servilismo não era fatum na acepção grega do 

acontecimento inexorável face a livre adesão humana à sua consecução, porém um apego a 

letra de uma lei à qual já não habita seu espírito.  

 De modo que para Hegel “a raiz do judaísmo é o objetivo, a saber: o serviço, a 

servidão frente a algo estranho. [e] Era isso que Jesus atacava”.135 Esta servidão era a causa e 

conseqüência da impossibilidade de autodeterminação do povo Judeu, bem como da sua 

insensibilidade e ausência da beleza, o qual segundo Hegel é incapaz de amar, em virtude de 

                                                 
133 Hegel, O espírito do cristianismo e seu destino, p. 267 na edição de Ripalda e em Nohl, p. 385. 
134 Cf, Hegel, O espírito do cristianismo e seu destino, p. 267. 
135 Hegel, O espírito do cristianismo e seu destino. p. 268 



 79

sua completa escravidão frente a um Deus alheio e legislador, onde a possibilidade de se guiar 

autonomamente por uma conduta moral é nula. 

Revisitando os passos do espírito do Judaísmo, Hegel re-elabora os elementos 

formativos da religião Hebraica confirmando os elementos apresentados anteriormente nos 

textos da Vida de Jesus e da Positividade da Religião Cristã, com a especificidade de que se 

nos momentos anteriores o Judaísmo se estruturava como a religião da cisão entre natureza-

cultura, da essência religiosa confinada aos ditames da autoridade, neste escrito além destes 

elementos encontra Hegel no Judaísmo a inexistência no seu ato fundador de um fundamento 

opositivo entre judeus e não-judeus o que promove um tipo de cisão específica que 

impossibilita os vínculos de convivência e amor.136 

 Hegel assevera que outros povos viviam a experiência do abandono, não obstante, sua 

cisão se fundamentava na busca pela liberdade perdida, ao contrário de Abraão que abandona 

sua pátria sem nenhum motivo rompendo os vínculos existentes entre a natureza e o mundo. 

Abraão [e o Judaísmo] não podia viver a verdade da escravidão ou do servilismo a que se 

submetiam, pois tal experiência seria uma profanação à revelação do Deus-Juiz da tradição 

Hebraica.  

“Abraão não queria amar e por isso queria ser livre”137vivendo como um estrangeiro 

tanto quanto aos vínculos de terra como quanto às nações com que se deparava, desta feita 

assinala Hegel a impossibilidade dos hebreus em estabelecerem vínculos de reconhecimento 

recíproco com outros povos, pois compravam a tudo que necessitavam e não se permitiam 

receber dádivas como forma de não precisarem ser generosos ou gratos.  

Seu Deus lhes era estranho, não lhes permitia a reconciliação, pois não participavam 

da natureza mas a dominava, um senhor absoluto. Sua separação irreconciliável da natureza e 

sua irrestrita fé na autoridade de seu Deus lhe tornavam impassíveis e impossível de exercitar 

                                                 
136 Cf., Hegel, O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 287. 
137 Hegel, O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 287. 



 80

o amar, seja a seus semelhantes ou seu povo, enquanto comunidade constituída, mesmo seu 

filho [Isaac] e a possibilidade de imortalidade que Ele lhe representava, não era bastante para 

lhe incutir o amor. 

 Isaac quase foi morto pela perseverança de seu pai numa Fé que opunha de modo 

imediato natureza e mundo, que exigia o sacrifício da natureza por um arbítrio do espírito, 

para o qual o amor era um ideal, pois só podia ter como destinatário um mais além (Deus) 

inacessível à comunidade. 

 A formação do povo Hebreu constrói-se e permanece tão apegada a letra de um nomos   

irreconciliável que eles não se permitem escravizar por nenhum outro povo, para não servir a 

um senhor que não seja seu Deus impessoal e abstrato. 

 O destino do povo Judeu é a busca permanente de uma certeza inacessível - o gozo do 

paraíso na terra - ou a efetivação da promessa do povo escolhido que reinará glorioso sob as 

demais nações, onde a busca da liberdade se ofusca pelo servilismo frente à promessa de um 

Deus inacessível, onde até “[...] o libertador de seu povo se converteu em seu legislador, isto 

não podia significar outra coisa que aquele que o havia libertado de um jugo lhe 

proporcionava outro”.138 

 A essência da religião Hebraica, desviava seu centro da moralidade à subserviência de 

ritos herdados e transmitidos, que objetificando o cerne da religião promoviam sua 

reprodução através de um culto a uma verdade inacessível da qual o homem não podia se 

opor, de modo que a sua religiosidade se constrói desde uma tríade: Deus – Judeus – Demais 

nações. 

 Tríade na qual ocorre uma impossibilidade recíproca de reconhecimento, sendo desta 

feita  a religião do esvaziamento intersubjetivo, onde os homens sejam judeus ou não, são 

                                                 
138 Hegel, O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 291. 



 81

meros objetos vazios, carentes de conteúdo, vindo apenas a ser por uma determinação exterior 

de sua divindade. 

 A moral hebraica é a pura heteronomia, uma moral feita e recebida onde a existência é 

uma determinidade deste conjunto de normas e estatutos transmitidos pela tradição e o sujeito 

é uma finitude acidental139.  

 Hegel acentua que a impossibilidade de reconciliação e do acesso a verdade no 

Judaísmo é estruturada de forma tão sólida que 

[...] Mendelssohn tem razão ao não chamar isto {sua religião} 
verdade, posto que o que encontramos entre os Judeus como 
verdade não se lhes apareceu sob a forma da verdade, de 
questões de Fé. A Verdade é algo livre que não nos domina e a 
que nós tão pouco dominamos, por isso entre os Judeus a 
existência de Deus não aparece como uma verdade, senão como 
um mandamento”.140 

 A verdade não pode ser dependente, contingente ao ponto de relativizar seu conteúdo, 

de modo que enquanto momento de desvelamento da unificação do mundo da vida sobre si-

mesma a verdade não estabelece relações de dependência, mas de auto-determinação141. 

 Todavia, no povo hebreu como a origem das suas determinações da vontade não 

residia na autonomia da moralidade como nos Gregos que viviam a liberdade da polis, mas 

sim no fato de que não possuíam nenhum direito, pois toda a terra e os próprios Judeus era 

propriedade de sua Divindade, sendo assim estrangeiros entre seus próprios irmãos, a 

heteronomia promovia não a felicidade e a reconciliação, mas apenas resignação ante um 

destino inexorável. 

 Desta feita, o Destino do povo judeu é a inexistência da unidade entre a natureza e o 

mundo pela inconciliável oposição estabelecida entre Deus e o homem ou entre o eterno e o 

finito, de modo que:  

                                                 
139 Nessa passagem, finitude acidental tem a conotação de reforçar o duplo movimento de dependência, do finito 
face ao infinito e do acidente face a substância, dupla finitude que é peculiar ao espírito do judaísmo. 
140 Hegel, O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 295. 
141 Hegel irá afirmar que a verdade é a beleza intelectualmente representada e o caráter negativo da verdade é a 
liberdade, Cf., O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 295. 



 82

“Quanto mais completa era a dependência dos Judeus de sua 
Lei tanto maior tinha que ser sua obstinação até onde sua Lei 
lhes concedia uma vontade própria; e este único ponto [possuir 
vontade própria] se apresentava quando seu culto encontrava 
uma oposição”.142 

 O espírito do povo Judeu é a dupla contradição; a impossibilidade da conciliação em 

sua forma sagrada e profana, de modo que são estrangeiros na sua terra e excluem de seu seio 

de relações os demais povos, numa metáfora, segundo Hegel, o destino do povo Judeu é o 

mesmo de Macbeth143. 

 E neste estado de coisas em que se encontra a subjetividade sufocada pela identidade 

do ethos e da Lei do povo Hebreu, Hegel oporá ao Judaísmo a moralidade kantiana que 

preconiza a vitória da universalidade sobre a contingência e toda a sua sorte de 

particularidade.  

A cisão experimentada pela consciência judaica reside na impossibilidade de o judeu 

identificar a própria ação moral com a representação moral que ele faz sobre seu agir, a 

reflexão sobre a razão prática não existe no Judaísmo, porém apenas uma repetição mecânica 

do agir desde seus códigos normativos. 

 A moralidade Hebraica não se fazia em condições de ser o elemento de unificação da 

ordem vigente, face às deficiências a que estava submetida em seu processo de formação 

como o extremo vazio entre a razão pura e a prática em sua constituição cognoscitiva, a cisão 

irreconciliável da moralidade como conseqüência do extremo apego à letra da lei mosaica etc, 

a diverso da perdida bela moralidade grega.  

 Para Hegel “A moralidade é a superação de uma divisão na vida; a unidade teorética é 

a unidade de elementos opostos. O princípio da moralidade é o amor”.144 Observe-se que 

Hegel intenta uma primeira unificação daqueles momentos que nos capítulos anteriores 

apenas representavam uma verdade em sua unilateralidade, posto que vistos apenas desde 

                                                 
142 Hegel, O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 302. 
143 Hegel, O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 302 
144 Hegel, O espírito do cristianismo e seu destino. p. 270 
 



 83

uma perspectiva moral, como na Vida de Jesus e do outro modo no texto da Positividade  

numa extrema imersão da moralidade na história, contudo sem o necessário recurso a idéia de 

totalidade e unificação das contradições, impedindo alcançar a configuração da Idéia de 

Liberdade. 

 Pois, se a traços largos na Vida de Jesus, Hegel irá reagir o formalismo Kantiano com 

o modo de representar do povo Hebreu e suas figuras morais, de modo a demonstrar à 

consciência judaica a impossibilidade moral de suas condutas supostamente morais; e no 

texto acerca da Positividade da religião Cristã ficará claro como a proposta de universalidade 

moral necessita de concretude histórica, mas também, Hegel nos legará o alerta de que esta 

imersão da moral na história cristaliza-a em formas não previstas, e estas assumidas formas 

imprevisíveis apresentam a ambigüidade de cristalizarem o vivo [a moral] e ao mesmo tempo 

serem sua verdade reflexiva, face à dupla negatividade que trazem consigo, de modo que 

permitem a abertura para a sua possibilidade de unificação. 

 Contudo, a unidade não pode dar-se na repetição imediata de comandos contidos no 

conteúdo de uma lei, posto ser a Lei diversa dos conteúdos da razão prática de Kant. Porém a 

lei sendo a faculdade para o universal, identifica-se formalmente com o princípio kantiano 

sem contudo ser causa suficiente de efetivar tal unificação, posto que retira a capacidade de 

auto-determinação, de modo que a ação não é operante como determinidade de uma 

moralidade que se prescreve condutas 

 

3.2 – O Amor e a moralidade 

 

 À época do nascimento de Cristo o povo Hebreu vem sofrendo um intenso processo de 

mudanças internas fruto de uma desagregação institucional sem precedentes na sua história. 

Ao propor uma  alternativa de mudança ao destino do espírito Judeu, Cristo promove uma 



 84

tentativa de alteração na totalidade das instituições que acusa cristalizar a essência da religião, 

de modo a que sua proposta de uma nova forma de moralidade não alcança adeptos no seio de 

seu povo tão submerso na letra da Lei.  

 Jesus contrapunha à exterioridade do culto e ao servilismo da letra da Lei Judaica à 

mensagem de uma religião que se constitui como necessidade humana de perfeição moral, de 

autonomia frente ao amor do Pai face a seus Filhos. 

 Desta feita, o projeto moral de Jesus, no Espírito do Cristianismo e seu Destino, vai se 

estruturando como a negação, conservação e elevação das instituições estabelecidas através da 

mensagem de unificação entre o ideal religioso e sua busca de perfectibilidade moral face 

uma dinâmica realidade social, a qual pela via da mensagem [palavra] de Jesus se atinja um 

estado de coisas capaz de superar o espírito de passividade e de servidão, noutras palavras do 

não-ser moral da religiosidade Hebraica, do universalismo moral e da positividade religiosa. 

Segundo Hegel, este espírito de passividade do homem ante a letra da Lei mosaica, é 

um estágio moral tão deplorável que: 

“Até a satisfação das necessidades humanas mais comuns é algo 
superior a este fazer, posto que em tal necessidade se expressa, 
de maneira imediata, o sentimento ou a conservação de um ser, 
por mais vazio que esta seja”.145 

 A impossibilidade de unificação e de realização moral do povo Hebreu por intermédio 

de sua religião, que cinde natureza e mundo, permitiu a efetivação na história de seu povo de 

ao  enfrentar estágios de necessidade o Judeu se converter em objeto frente a uma moral que 

se opõe à natureza ou ao contrário converter a natureza em objeto a dominar. 

 E se no judaísmo sua nota característica é sua impossibilidade de conciliação, Hegel 

arrematará no texto do Espírito do Cristianismo a diverso dos capítulos anteriores, Jesus 

Cristo como a possibilidade efetiva de conciliação do Cristão e dos demais povos, da religião 

e da moralidade, anunciando o advento de uma efetiva forma de liberdade.  

                                                 
145 Hegel, O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 304. 



 85

 No seu propósito de reconstruir unidade perdida da moralidade, identifica Hegel a 

grandiosidade da proposta de Jesus face ao fato de que ao buscar dotar a moralidade de uma 

unidade perdida, Este não faz como Abraão que  abandonou sua família e seu povo renegando 

suas tradições e seus laços de natureza e sentimento, porém opõe à letra da lei - a qual se 

constitui como mandamento objetivo a determinar as máximas da vontade - o elemento 

subjetivo, que na Leitura hegeliana se encontraria na filosofia da subjetividade kantiana,  e 

que no Judaísmo se perdeu no processo de identificação imediata da moral na Lei.146    

E é esta identificação sem mediações entre a Lei e seus destinatários que faz com que 

no povo Hebreu seus estamentos se instituam como determinações normativas de ordem civil 

(pois determinam pelo conteúdo que prescrevem) e moral (face a preponderância da forma em 

detrimento ao conteúdo) identificando-os pela subsunção imediata do elemento moral pelo 

normativo. 

 Ocorre que a moralidade deve ser a medida ao limitar as oposições internas ao homem 

e as leis civis são determinações das oposições externas aos seres humanos, ou seja, se as  leis 

civis tem a finalidade de efetivar a coesão social e as normas morais de ser a força vivente 

intrínseca ao homem, a liberdade efetiva deve ser a unidade do reconhecimento recíproco de 

ambas. 

 Hegel identifica que Jesus é o primeiro a perceber como a letra da Lei Judaica e de 

todas as formas de moralidade que posteriormente se efetivem de modo imediato através da 

norma, traz em si sua fraqueza e destrutibilidade, porém também a chave para sua efetivação.  

Se a norma é um dever (particular) desde uma premissa universal, esta pelo recurso à  

universalidade formal da lei particulariza uma determinação prática da razão humana e a 

institui como dado universal de conduta, de modo que 

                                                 
146 Para Hegel, a Lei é a unificação dos opostos em um conceito que lhe preserva o caráter de oposição 
constitutiva, e este conceito consiste na oposição face a realidade, daí porque constitui-se como um dever e num 
um ser, ao contrário da Lei Judaica que expressando um dever deve ser fazer recepcionar pelo Judeu como o 
próprio ser de sua moralidade. 



 86

“Se conserva um resto de positividade indestrutível na qual o 
caráter odioso da positividade  alcança seu ponto máximo pelo 
de que o conteúdo que adquire o mandamento universal do 
dever, a saber, um determinado dever, está afetado com a 
contradição de ser limitado e universal ao mesmo tempo, e em 
razão da universalidade de sua forma eleva as exigências mais 
duras em favor de sua unilateralidade”.147 

Assim como os deuses nacionais foram para os gregos o elemento que expressava a 

verdade de sua moralidade ao identificar o agir prático com a representação infinita da 

moralidade que se constitui desde a conciliação representativa da consciência nas suas figuras 

religiosas, Hegel assevera que a atitude interna de auto-posição do agir (uma moral legisladora) 

é capaz de superar a positividade e objetividade dos mandamentos  e o amor às disposições e 

prejuízos herdados da tradição. 

Assim, descreve Hegel o amor como a possibilidade universal de identificação 

concreta entre o homem e seu mundo, entre seu agir e sua representação acerca das suas 

condutas, de modo que “[...] o amor une os pontos [separados] em momentos; nele, sem 

dúvida, subsiste ainda o mundo, o homem e sua dominação”,148ou seja, o amor não é ainda 

um recurso representacional do entendimento capaz de no plano do pensar ou do agir, da 

razão pura e na sua face prática constituir-se como o elemento que integrando capacidade 

teorética e prática é seja suficiente para dotar de unidade o diverso sem formalizar a relação 

social numa unidade fraca pois fundada em bases ligadas ao sentimento.  

Não obstante essa sua nota de fragilidade, frente à cisão vivida ao plano da 

consciência, o amor frente “[...] a moralidade somente supera a dominação sobre o eu, e com 

isso a dominação deste sobre os viventes”.149 No amor a unidade advém do esquema de que 

cada um se encontra como igual na sua diversidade imanente, ou seja, iguais-diferentes, 

todavia, isso se opera apenas na imediatidade das relações ligadas aos sentimentos e da 

particularidade afetiva da família.  

                                                 
147 Hegel, O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 308. 
 
148 Hegel, O espírito do cristianismo e seu destino. p. 272 
149  Hegel, O espírito do cristianismo e seu destino. p. 273 



 87

 Assim, instaura Hegel a possibilidade de re-encontro do homem consigo mesmo sem o 

recurso a um passado virtuoso perdido na Grécia, a partir da triade moral, amor e religião150. 

Interessante que já no esboço ao Espírito do Cristianismo, Hegel afirma que: 

“Não existe duas vontades independentes, duas substâncias; daí que 

Deus e o homem são necessariamente um ser; o homem é sem dúvida 

o filho e Deus o Pai. O homem não é independente, não subsiste por si 

mesmo”.151  

 E arremata Hegel afirmando que no Filho está a vida vivente do Pai, vida que também 

está nos discípulos e em todo aquele que comunga da Fé no filho, de modo que Ela reconcilia 

pelo amor do Filho a moralidade dividida de seu povo, através desta nova religião do amor, 

pois: 

“Deus é amor, o amor é Deus, não existe nenhuma outra divindade 

fora do amor; somente o que não é divino, o que não ama, tem que ter 

a divindade na idéia, fora de si mesmo”.152 

 Neste momento Hegel, nos lega a noção de que a proposta kantiana, elevada neste 

momento após as trilhas traçadas e percorridas nos escritos anteriores de uma moralidade que 

dotaria de autonomia a ação pessoal é ainda unilateral, pois quanto maior o nível de 

compreensão da moralidade tanto mais complexo se torna a possibilidade de reconciliação do 

destino, face à consciência da imoralidade da ação. 

 Desta feita, a moral é o vetor da ação intersubjetiva, o amor é a categoria de 

suprassuncão da cisão entre a culpa e o destino, a essência e a representação; e a religião irá se 

revelar conforme advogamos, como a unidade entre os dois momentos anteriores [moral e 

amor]. 

 A necessidade de não identificar lei e moral, como vinha sendo feito pelo povo Hebreu 

aleijando a essência da religião - a flor viva da moralidade – é um dos intentos a que alude 

                                                 
150 Hegel, O espírito do cristianismo e seu destino. Cf. pp. 273-277 
151 Hegel, O espírito do cristianismo e seu destino. Cf. pp. 273  
152 152 Hegel, O espírito do cristianismo e seu destino. Cf. pp. 274 



 88

Jesus em seu sermão da montanha, o qual se erige como um grande manifesto de amor do 

homem [Jesus] para a humanidade. 

 O sermão não estatui o respeito153à Lei, mas sim seu cumprimento enquanto a mesma 

se adequar a auto-determinação da vontade pela via do amor face a humanidade existente em 

cada homem concreto, consumando assim a lei pela sua prática autônoma de identificação 

entre o nomos e o ethos e não pela obediência servil de um escravo face a seu senhor.  

 Hegel alerta que a legalidade do povo Hebreu lhes impede de ter acesso ao amor, pois 

sendo o amor a unificação da oposição pela via do reconhecimento do outro como si-mesmo, 

o amor não reconhece o agir pelo dever, de modo que inexiste o pensamento que determina o 

agir pelo dever na bela moralidade que conhece sua efetividade na figura do amor. 

 O amor, enquanto elemento de unificação entre o espírito e a letra, exige a 

suprassunção do positivo contido na norma do qual se originou, a determinidade orientadora 

do agir prático através da reconciliação do idêntico no diverso [a relação de amor, promove a 

identidade pela preservação da individualidade dos amantes], de modo que a conexão entre a 

palavra e a ação deva ser uma moral autônoma que não se reduza a autoridade da norma, de 

modo que:  

“No amor desaparece também, junto com o direito, 
este sentimento da desigualdade e do dever deste 
sentimento, que exige igualdade; assim mesmo 
desaparece também o ódio contra os inimigos”.154 

 
3.3 – A Positividade, o Amor e o Destino  

 

 No processo de afirmação de uma nova moralidade, que restituirá a tradição Hebraica 

ao caminho da essência da religião e que servirá como elemento de compreensão da razão de 

                                                 
153 Respeito neste contexto tem a mesma conotação que a utilizada no primeiro capítulo, de acordo com as 
determinações Kantianas. 
154 Hegel, O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 314. 
 
  



 89

ser da unidade da moralidade esfacelada pela cisão vivida entre os espaços públicos e 

privados na determinação de seu elemento moral ao tempo de Hegel, Este na sua busca pelas 

causas para a recomposição da flor viva da moralidade, a que aludia no escrito sobre A vida 

de Jesus, oporá no texto sobre o Espírito do Cristianismo e seu Destino duas formas de 

virtudes aparentemente similares: uma moralidade oriunda da legalidade institucional e uma 

outra enquanto autodeterminação da vontade. 

 De modo que ao opor a virtude da moralidade à positividade, não afirmará de modo 

imediato que o positivo é o morto ou a letra fria de um espírito sem viço como enfaticamente 

afirma no texto sobre a Positividade da Religião Cristã, mas sim, que no positivo a vontade é 

heterogênea se determinando pela forma sem o necessário movimento de reflexão sobre o 

próprio agir, recaindo no mesmo problema da unilateralidade da determinação da vontade 

prática do momento anterior. 

No primeiro texto,  A Vida de Jesus, vive-se o primado da intenção moral e no 

segundo texto, A Positividade da Religião cristã, a afirmação concreta do agir, opondo-se a 

internalização da razão prática a sua exteriorização, não conseguindo vislumbrar neste 

movimento a sua unidade necessária, a qual no Espírito do Cristianismo já se prenuncia no 

amor. 

 Se no texto sobre a Vida de Jesus, Hegel anuncia a unilateralidade da moralidade pela 

sua incapacidade em se converter em figuras concretas face ao seu extremo universalismo 

formal e no texto sobre a Positividade da Religião Cristã denunciará o movimento 

unilateralizador do agir moral em sentido oposto, ao se fixar na concretude contigêncial da 

práxis, sem levar em conta a teleologia do processo histórico, fixando-se em figuras abstratas 

porém inscritas na prática históricas, afirmará em consonância com esta bipartição da 

moralidade que se funda, ora numa virtude oriunda de uma determinação positiva e ora na 

autoposição da vontade que: 



 90

“É verdade que o homem positivo não é, com respeito a uma 
virtude particular (que para ele e nele é um serviço) nem moral 
nem imoral[...] Desta maneira, a imoralidade da positividade 
afeta outro aspecto das relações humanas diferente da 
obediência positiva: dentro da esfera desta última o não-moral 
não é imoral”.155 

 Assim estamos face a duas formas de virtudes, uma por determinação de práticas que 

no uso se cristalizaram e não exigem do agente o uso da sua capacidade moral, onde ao 

positivo é reservado o espaço elemental de fixação do moral, e um outro momento da virtude, 

o qual se funda no eu prático que se dá suas determinações mas que não implementa na ordem 

histórica. 

 Ocorre, que se outorgar suas próprias determinações morais implica um re-

posicionamento do lugar e do papel das instituições na dialética da moralidade como 

corolário de afirmação do ser livre do homem e de sua liberdade. 

 Assim, neste segundo tipo de virtude, à qual Hegel chama de moralidade 

especulativa156 as instituições devem exprimir a identidade entre: a moral pensada ou 

filosoficamente deduzida da virtude enquanto principio de autodeterminação onde não pode 

haver contradições entre o agir e as determinações da vontade; e a moral existente à qual deve 

ser a identidade entre a moral representada ou pensada e o agir consoante as deduções 

filosóficas intersubjetivamente partilhadas no seio de contextos culturais complexos, à qual 

não se encontra satisfeita com as formas morais doravante vislumbradas. 

  Desta feita, a proposta de uma nova moral [especulativa] reside no re-

direcionamento do papel das determinidades que orientam a vontade, de modo que neste 

esboço de nova proposta de Hegel acerca da moral,  

“O homem é responsável por si mesmo; seu caráter e sua ação 
são ele mesmo; seus limites estão somente ali onde ele os havia 
posto e suas virtudes são determinações que ele mesmo tem 

                                                 
155 Hegel, O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 318. 
156 Sobre a proposta de uma moral especulativa, Cf., Hegel, O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 318, 
nota. 
 



 91

fixado. Esta possibilidade de limitar a oposição é a 
liberdade”.157 

 Não ocorrendo a oposição entre lei e natureza, pois tanto a lei como a natureza se 

afirmam na identificação entre o vivido e o vivente, entre o pensado e o existente, e da 

afirmação dos opostos eles são reais, de modo a que um não seja sem o outro, ou seja, a lei 

apenas existe como dedução formal dos conteúdos práticos da vontade, e a liberdade vive seu 

primeiro aparecer efetivo, o qual será coroado pela passagem à religião. 

 Ao transmudar a possibilidade de efetivação desta moral especulativa para a relação 

existente entre lei e castigo, ou entre a universalidade da descrição da conduta à 

particularidade da determinação de um agir segundo si próprio, afirmará Hegel que “Lei e 

castigo não podem ser reconciliados, porém se podem cancelar e elevar na reconciliação do 

Destino”.158 

 Deste modo, se num primeiro momento desta nova etapa de formação da liberdade 

Hegel fixa a identidade entre o vivido e o pensado como elemento capaz de dar efetividade à  

virtude moral que conciliaria o Destino do povo Judaico-Cristão com os novos anseios da 

modernidade, ao promover a imersão deste principio [especulativo] na realidade histórica sem 

o recurso à religião, percebe-se a primeira dificuldade; a conciliação entre lei e castigo, 

enquanto elemento histórico da conciliação entre finito e infinito. 

 Na relação existente entre a Lei [o universal] e o Castigo [o particular] enquanto ação 

determinada que se eleva à universalidade da Lei e desta forma a implode na adequação ou 

subsunção do fato à norma, o castigo é a negatividade absoluta da conduta que rompendo com 

a forma da vontade cristalizada pela Lei confirma o seu conteúdo volitivo, atraindo para si o 

destino como um inimigo que se lhe opõe como um poder intransponível, pois fruto de sua 

própria ação consciente. 

                                                 
157 Hegel, O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 318-319. 
158 Hegel, O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 321. 
 



 92

 Assim, se Lei e Castigo não se reconciliam no agir subjetivo vemos uma possibilidade 

como assinalado acima de sua unidade no curso do agir histórico, deste modo deslocando o 

plano moral da subjetividade (como o tratava Hegel no escrito sobre  A Vida de Jesus)  para o 

da história (como já se prenuncia no texto acerca da Positividade da religião Cristã) de onde 

os problemas morais não podem mais ser observados como problemas individuais, mas 

sempre sociais e o castigo é a efetividade da norma no curso dos acontecimentos, onde a 

negatividade de um agir contra legem é a própria afirmação do conteúdo legal. 

 Este é o primeiro passo da moralidade rumo a uma figura que posteriormente Hegel 

chamaria de eticidade ou agir ético, do ethos que se encarna na história ou melhor que 

determinando-se no tempo e no espaço transforma-os em história, e se afirmará consoante 

veremos na religião, a figura da liberdade concreta. 

 Na continuidade do processo de descortinamento do real desde a perspectiva de uma 

moral que reconcilie; o eu teórico e o prático, o destino e a liberdade, a lei e a natureza, Hegel 

expressará a necessidade da compreensão do castigo não como a imposição de uma força 

estranha a penalizar o criminoso, nem de um senhor que se impõe na exterioridade universal 

da lei segundo a prática de condutas formalmente válidas a priori, mas sim na necessidade de 

compreensão do Destino como reação de um poder da mesma ordem do qual emanou a fratura 

do universal contido na lei. 

 Hegel, refere-se nesta nova reformulação da moralidade desde uma virtude capaz de 

conciliar lei e natureza sem renunciar ao recurso de uma moral virtuosa e não contingente, a 

uma nova noção de Destino, onde este se inscreve como o curso necessário da ação humana 

desde as determinações que esta mesma se outorga no conjunto de práticas sociais que se 

insere. 

 Assim, o crime repousa numa ruptura com a vida, a qual Hegel identifica como sendo 

não uma Vida em total isolamento, mas somente a vida enquanto referente a um sistema de 



 93

relações – o Vivo – ou também podemos chamar de, a vida do espírito, de onde o crime 

emerge como destruição de uma vida alheia e ao mesmo tempo da própria vida do criminoso. 

 Ao estar inserido ativamente no processo da vida do espírito ou da comunidade de 

viventes, o crime é a negatividade absoluta, pois fere a universalidade da lei e a 

particularidade concreta de um indivíduo que se outorga suas determinações práticas através 

da Lei.  

O castigo é o destino, na medida em que este [o destino] é o curso necessário do agir 

intersubjetivo que se põe no mundo, ou melhor que põe o mundo no qual se efetiva, daí Hegel 

afirmar que 

“[...]O destino tem uma vantagem frente a lei e a seu castigo 
enquanto a possibilidade de reconciliação, porque atua dentro 
do âmbito da vida, de modo que um crime que cai dentro do 
domínio da lei e de seu castigo está no âmbito das oposições 
insuperáveis, das realidades absolutas”.159 

 O destino enquanto autoposição do eu frente à perda ou infração à universalidade da 

norma, estrutura-se de modo que quando o criminoso sente a destruição da vida através do 

castigo ele se reconhece com a vida do espírito como destituído do vínculo perdido, o vínculo 

do reconhecimento do qual ele só o possui negativamente, excludentemente. 

 A possibilidade de reconciliação com o Destino se estrutura face ao sentimento de 

temor que Ele lhe evoca, não o temor face a uma separação, porém sim frente a algo estranho 

que sendo posto pelo criminoso, lhe supera, um senhor estranho, a própria vida dilacerada que 

se volta  reflexivamente sobre esta negatividade abstrata, onde o homem enquanto conceito 

repele o homem enquanto realidade. 

 O castigo somente faz exercer seu domínio na vida consciente, o Destino pelo 

contrário é a determinação do consciente sobre si próprio e do inconsciente no curso da vida 

                                                 
159 Hegel, O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 323. 



 94

do espírito, de modo que a vida, é o vivo e sua reflexão sobre si160, seja em sua face imediata 

ou mesmo mediatizada. 

 O Vivo [o processo, universal] e a vida [particular] é o que é e o que é se constitui 

desde o Destino como fluxo inexorável da vida autoconsciente, pois vida do todo ou em sua 

totalidade, só se ilumina visto desde o Destino que se lhe outorga, pois Este é ilimitado como 

a vida mesma. 

  O destino assume no processo vivo da Vida a dupla contradição, pois ao dar-se um 

destino, o homem deve se autodeterminar num conjunto institucional, sua vontade deve 

mediar-se frente a outra com iguais direitos e realidade, nesta luta onde ambos possuem o 

justo direito de se afirmarem, terminará ou de modo autônomo com a imposição pela força e 

valentia face à submissão do outro, ou, de maneira heterônoma pela decisão de um estranho 

que pode ser: o Juiz como sujeito estranho a relação, mas, que partilha o reconhecimento 

intersubjetivo para prolatar a decisão sobre o agir; ou o Divino que também 

intersubjetivamente promove o reconhecimento da unidade do finito (sujeito) e do infinito 

(norma) desde a unidade representacional ao nível das consciências de Si. 

 Nesta luta161o valente ganha a vida e elimina a oposição que lhe impedia de  

autodeterminar-se e o passivo conserva-se, perdendo seu direito, mas preservando sua vida e 

não se submetendo a dor.  

Assim, a luta real é simbolizada nos processos de mediação intersubjetiva de modo 

que a guerra se transmuda em oposição social, e a morte se converte numa decisão estatal. O 

Estado atrai para si o direito de dizer a verdade do conflito, esvaziando a luta no processo do  

reconhecimento. 

                                                 
160 Sobre este processo de autodeterminação do Eu como o Destino, ou melhor do Destino como o fluxo das 
consciências em seu processo de mediação, veja a frase em que Hegel, O espírito do Cristianismo e seu destino, 
p. 325, afirma que “a inocência nunca sofreu, todo sofrimento é culpa”. 
161 Hegel, O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 326; neste momento da tessitura do texto sobre o Espírito 
do Cristianismo estamos face a uma poderosa formulação daquilo que na Fenomenologia do Espírito ficou 
conhecido como a Dialética do Senhor e do Escravo. 



 95

 A reconciliação pelo Destino do sujeito autônomo encontra grande dificuldade de se 

dar a efetivação na práxis, haja vista que as determinidades culturais e interpessoais são 

móveis impeditivos à universalidade de um atuar que não se quer dominar por um Destino 

particular, neste sentido Hegel nos adverte que Jesus quando atrai seus Apóstolos e os 

escolhe, os alerta que é necessário romper com os vínculos de consangüinidade e de 

afirmação social, sob pena de serem arrastados por um destino mesquinho. 

 Hegel denuncia na continuidade de sua estruturação da idéia de Destino, o 

universalismo vazio kantiano face a seus preconceitos e dificuldade de concreção, e em certo 

sentido também se faz uma auto-crítica na medida que diagnostica em Kant as mesmas 

dificuldades que podemos apontar em sua obra sobre a Vida de Jesus, uma idéia de destino 

por retidão. 

 Adverte que dar um destino por retidão a um mandamento da moralidade é a 

conversão do Destino em castigo, pois é a obediência a um universal que não se pode dar 

determinações, mas que extrai do mandamento [lei] todo o conteúdo que lhe fora vedado por 

impossibilidade na sua própria determinação, dando luz a uma dominação legal e uma 

servidão da sensibilidade e do indivíduo. 

 

3.4 - O Renascimento do Amor no Destino 

 

 Ao diagnosticar a impossibilidade da reconciliação da moralidade cindida desde o 

Judaísmo até a sua contemporaneidade face à falta de elemento que unificassem o teórico ante 

o prático, seja através da primeira figura do amor enquanto elemento ligado ao sentimento, do 

castigo ou através do Destino, ou mesmo através da prática da reta razão pela virtude, Hegel 

se questionará pela busca de um fundamento de reconciliação da cisão do mundo da Vida. 



 96

 Se amor,162virtude, destino e castigo não reconciliam efetivamente à consciência 

dilacerada, existe um fundamento na virtude como ensinada por Jesus, que segundo Hegel é 

capaz de unificar o saber que é, e esta figura é a do Amor. 

 De forma que para Hegel 

“O Amor não somente reconcilia o criminoso com o destino; 
reconcilia também o homem com a virtude. A saber, se o Amor 
não fosse o único princípio da virtude, cada virtude seria ao 
mesmo tempo uma falta de virtude”.163 

 O Amor é a virtude que não exige submissão ou dominação, a união em cada ser 

vivente e toda sua comunidade reconhece que no Amor não sofre mais as afetações das 

carências, de modo que cada virtude tem no seu conceito sua ação e limite, o qual não pode 

traspassar.  

 Assim, a virtude, vista desde o Amor,164 é a reconciliação do eu consigo mesmo e com 

o mundo circundante, desde uma autodeterminação virtuosa, onde o espírito vivente [uno] 

atua e se autolimita de acordo com a totalidade das relações existentes. 

 O Amor a diverso do dever, não vence ao subjugar, mas sim ao suplantar a inimizade 

ou a servidão, reconciliando os opostos na preservação da diversidade primordial e 

constitutiva do  elemento humano; assim o Amor virtuoso em si mesmo não pode expressar 

um dever. 

 Nas próprias palavras de Hegel 

“O Amor não é um universal que se oponha a uma 
particularidade; não é uma unidade do conceito, senão do 
espírito, divindade. Amar a Deus é sentir-se, sem barreiras, 
dentro da totalidade da vida, no infinito”.165 

 Mas onde reside o habitat desta nova forma de Amor, elemento por excelência das 

virtudes humanas? Observe-se que conforme assinalado por Hegel já no seu Esboço ao 

                                                 
162 Na estrutura deste tópico todas as vezes que a palavra amor inicia por minúscula estaremos falando do amor 
enquanto sentimento ligado a afetividade, do contrário quando falarmos do Amor com maiúscula estaremos 
tratando desta nova formulação que apresentaremos, como nascendo da virtude humana e não de seus 
sentimentos. 
163 Hegel, O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 335.  
164  Cf., Hegel, O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 337. 
165 Hegel, O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 338 



 97

Espírito do Cristianismo166 a tríade de desvelamento do real se estratifica nos graus 

moralidade, amor e religião, e esta nova forma do Amor é o momento de passagem da figura 

do amor que experimenta uma conciliação ainda pouco efetiva na família, pois fundada em 

vínculos de sentimentos, e que num segundo momento se experimenta na sua impossibilidade 

ao adentrar ao reino do direito e da sociedade civil frente às figuras da lei e do castigo 

reconhece a possibilidade de unificação no Destino, porém que não logra êxito pois sua 

conciliação só unifica no âmbito de cada ente Jurídico e não na universalidade da relação 

finito-infinito e promove seu retorno sobre-si ao se dar a luz no Amor como corolário da 

virtude e abertura para a figura da religião. 

 Assim a última ceia167 é interpretada, no Espírito do Cristianismo e seu destino por 

Hegel como um verdadeiro ato de unificação pelo Amor do Cristo que mesmo sabendo dos 

preconceitos morais de seus discípulos e de suas virtudes objetivas, celebra com eles seu 

sentimento de unidade em nome do pão e do vinho, do corpo e do sangue, onde o comer e o 

beber expressam a unidade espiritual da natureza e do mundo, do eu e do outro, em suma de 

um nós. 

 O pão e o vinho representam a ligação da moralidade judaica com a nova moralidade 

cristã pela natureza (comida e bebida são as necessidade primárias do homem), não obstante 

uma natureza espiritualizada, pois já mediada pelo processo cultura.  

Assim a unificação pelo Amor de Cristo simbolizada no pão e no vinho não se dá pela 

consumação dos mesmos na ceia, mas sim pelo fato de  que: 

“[...] O espírito de Jesus, no qual se têm unido seus discípulos, 
se tem transformado numa realidade para os sentidos, se tem 
feito presente  enquanto objeto”.168  

 Neste ato simbólico de unificação da moralidade e da consciência da cisão que é a 

marca do povo Judeu pela Santa Ceia, Jesus leva a cabo seu projeto de suprassunção de uma 

                                                 
166 Hegel, O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 272 
167 Hegel, O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 339 
168 Hegel, O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 341 



 98

realidade {judaísmo enquanto figura religiosa e a positividade} que encerrava o real de sua 

religião na completa separação da natureza, numa negatividade impeditiva da reconciliação 

do povo com seus ritos. 

 Assim, o amor é o elemento que transforma o objetivo, a coisa (assim como a 

moralidade Judia) em algo subjetivo, o pão e o vinho, transformam-se em Corpo e Sangue 

enquanto fontes perenes de reconciliação, pois quem bebe de meu sangue e como de minha 

carne, permanece em mim e Eu nele. 

 

3.5. – A Religião 

 

 Neste programa de restauração da moralidade, como forma de desvelamento da 

liberdade, que se iniciou com a análise da moralidade Hebraica e finda com  a necessidade de 

fundação de um novo modelo de conduta moral que pudesse reconciliar a universalidade dos 

povos sob um princípio comum, Hegel identificará em Jesus a oposição ao nível religioso da 

postura Judaica de um Deus senhor e soberano à sua [Cristo] postura de um Deus-Pai, que se 

reconhece nos atos de Amor que estabelece com seu Filho, mas que a estes não se reduz, de 

modo que nesta nova concepção “[...] a moralidade supera a dominação na esfera que se fez 

consciente; o Amor supera as barreiras da esfera da moralidade”169, apenas porque se 

estrutura ao âmbito de um nível de reflexão maior capaz de religar o homem consigo mesmo 

desde as suas determinações práticas que se constroem reciprocamente. 

 Não obstante o Amor ser o elemento capaz de unificar as oposições mortas, sua 

atuação não pode se dar de modo a abarcar a totalidade do real, posto que enquanto unificação 

do sujeito de toda a relação cristalizada [ou sujeito x objeto] o Amor unifica subjetivamente e 

cada reflexão acerca Dele é a sua supressão170 e uma nova limitação a ser superada. 

                                                 
169 Hegel, O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 344 
170 Cf., Hegel, O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 344   



 99

 Ao continuar sua retratação do Amor como elemento unificador das relações sociais 

afetadas por uma moral que se identificava objetivamente com o mundo e cristalizava sua 

própria essência e deste modo das religiões a que se co-substanciavam, Hegel anuncia como 

no Evangelho de João a mensagem da Unidade se faz por meio de uma renúncia a toda a 

oposição sujeito-objeto, pois critica Hegel, toda a interpretação dualista, que ora compreende 

o Verbo como realidade dada [objetiva] ou como razão [subjetiva] afirmando que, toda aquele 

que crê no Cristo também está no Pai, ou seja, a verdade só é do pai por saber-se no filho, não 

se reduzindo a nenhum dos momentos nem tampouco identificando-se imediatamente com 

ambos. 

 Observe-se que de modo algum, aqui Hegel se filia ao panteísmo como querem alguns 

comentadores, pois o mesmo Hegel, afirma que 

“O mundo não é uma emanação da divindade; senão o real seria 
inteiramente divino; sem dúvida, enquanto real, o mundo é 
emanação, uma parte da divisão infinita, porém 
simultaneamente enquanto parte [..] ou enquanto o que se 
subdivide infinitamente [...]é vida”.171 

 Ao unificar o mundo da vida pela própria vida como círculo dos círculos, onde o vivo 

só pode ser assim unificado172, esta categoria da vida imerso no seio desta nova religião do 

Cristo é o momento em que a consciência adquire a autoconsciência e torna-se a fonte de 

todos os demais seres vivos, impulsos e atos; de modo que sem o anunciar, Hegel, aqui está 

tratando da vida do Espírito enquanto segundo natureza num nível maior que o anteriormente 

trabalhado quando da idéia do destino. 

 Desta necessidade de unidade supra-subjetivo/objetivo oriunda da descoberta do 

conceito de Vida no seio do novo conceito de amor, resultante da prática virtuosa da religião 

cristã, Hegel anuncia a possibilidade do Amor enquanto Religião ser o momento de o 

reconhecimento individual se estruturar ao nível de um reconhecimento institucional 

                                                 
171 Hegel,  O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 348. 
172 Sobre a noção de Vida como centro de desdobramento no pensamento Hegeliano do período Berna-Frankfurt, 
veja-se Márcia Gonçalves, in,  A Religião e a Vida nos escritos de Juventude de Hegel.  



 100

universal, pois se no amor [sentimento] é na diferença constitutiva do casal que se estrutura o 

reconhecimento pela identidade divergente dos amantes, na esfera institucional a identidade 

deve promover a unidade ao encerrar internamente o seu ser-outro-diverso, e o Amor do 

Cristo, a flor da moralidade que se universalizada pela prática da virtude enquanto 

universalização da palavra e da ação segundo os ditames da reta razão através da Religião. 

  Deste modo, insta rememorar a tese da unificação do processo de estruturação interna 

da dialética da moralidade como elemento de fixação da idéia de Liberdade, desde as figuras 

do discurso religioso do Cristianismo como respostas à crise moral vivida em seu tempo e  

apresentadas por Hegel nos textos da Vida de Jesus e Positividade da religião Cristã e seu 

iniciático arremate de conclusão já no início do Espírito do Cristianismo, quando afirma que a 

unificação ocorre no perpassar das etapas da moral, do amor e da religião173. 

  Veja-se que Hegel escalona o processo de unidade do agir prático da moral, neste 

momento ainda formal até a religião, passando pela positividade como fixação da moral na 

realidade histórica, do amor como momento de reflexão, cisão e unidade mediata [Amor 

vínculo religioso] assim como de formação da comunidade fechada [família] para o processo 

da sociedade civil ou comunidade aberta, onde a moralidade cobra forças universais, mas que 

possam se concretizar numa práxis complexa, o que para Hegel no escrito do Espírito do 

Cristianismo e seu destino é tarefa da religião. 

 A religião deverá unificar a totalidade vivente que tem seu mundo na exterioridade de 

um agir, que segundo o próprio Hegel também é Vida e quando a consciência é igual a vida 

ela é nous.174 

 De modo a estabelecer um modelo integrativo do papel da religião como elemento de 

reconhecimento intersubjetivo comunitário que resgatando o universalismo da moral hebraica 

e percorrendo a verdade historicamente constituída possa elevá-la ao estatuto de eticidade, 

                                                 
173 Cf., Hegel,  O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 272.  
174 Hegel,  O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 349. 



 101

Jesus deve se mostrar como o filho de Deus, ou seja, aquela particularidade que comunga dos 

elementos universais aceitos na comunidade, de modo que 

“A relação de um filho com seu Pai não é uma unidade, um 
conceito a maneira da unidade ou da unanimidade da 
disposição, da igualdade de princípios, etc; não é uma unidade 
que seja algo somente pensado e que abstraia o vivente; senão 
[que é] uma relação vivente entre viventes, uma vida igual”.175 

 Desta forma, Jesus vinha pregar que no âmbito da Vida que se reconhece [em cada 

Vivo  particular] e não na universalidade moral Hebraica pura e simplesmente, mas sim na 

religião Cristã que para além do momento de particularização abstrata da positividade eleva 

cada homem particular não como mero momento da totalidade, de modo a evitar que esta se 

apresente como elemento externo, porém como sendo o homem particular, o próprio universal 

concreto, a totalidade viva, o conjunto de relações se dando efetividade numa consciência que 

é um mundo, onde cada indivíduo é sempre e ao mesmo tempo parte e totalidade. 

 Na continuidade de sua reflexão acerca da religião como momento de posição da 

particularidade como universal concreto que se sabe no seio do discurso religioso tal como 

posto por Jesus, anuncia Hegel que: 

“A afirmação de que a totalidade é diferente de suas partes é 
válida unicamente para os objetos, para o [que é] morto; no 
vivente, ao contrário, uma parte do mesmo é igualmente <o 
Uno>, é a mesma unidade que a totalidade”.176 

 A religião Cristã e a mensagem moral como anunciada pelo Filho de Deus, não mais 

se restringia como na religiosidade Hebraica a uma comunidade exterior, onde os indivíduos 

se vêem como objetos particulares que se unem apenas por partilharem de uma unidade de 

culto e se fazem reconhecer como indivíduos cuja unidade é meramente numérica, ao 

contrário, o Cristo [que é Judeu] afirma que aquele que o ouve e segue suas palavras será 

tomado como indivíduo também, porém independente de ser Judeu, Grego, Romano etc sua 

segregação, a distinção pelo caráter de inserção numa comunidade [judeu, grego, romano etc] 

e sua unidade na palavra de Jesus promoverão uma nova Identidade, a qual será também 
                                                 
175 Hegel,  O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 350.  
176 Hegel,  O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 350. 



 102

numérica porém substancialmente entitativa, como unidade viva, que reúne a unidade 

numérica e o reconhecimento intersubjetivo, ou seja, a eticidade. 

 De modo a suprassumir a unidade abstrata da moral hebraica e não incorrer na 

hipostasiação do conteúdo moral como promovido pelo Cristianismo Histórico que transferia 

ao mundo dos objetos os conteúdos da fé, tornando-os vazios e carentes de conteúdo no seu 

exteriorizar na práxis cotidiana, Hegel interpretará o Jesus Filho do Homem, como o 

momento de identidade da identidade da não-identidade, como o momento opositivo ao Filho 

de Deus, mas, apenas porque também integrativo de uma dupla negação. 

 Ser Filho de Deus expressa uma alteração no conceito de Deus e como já 

anteriormente explicado, Hegel fazendo essa afirmação de modo algum está pensando no 

panteísmo, e de igual sorte a expressão Filho do Homem como enunciada pelo Jesus e 

interpretada é uma modificação do próprio estatuto da noção de Homem, onde este não é uma 

natureza ou uma entidade, senão: 

“[...]Um conceito, algo pensado, e então o Filho do Homem é 
algo subsumido pelo conceito <homem>. < Jesus é homem>, é 
um juízo autêntico: o predicado não é um entidade, senão um 
universal [concreto]”177. 

 Desta forma a unidade entre o finito e o infinito dar-se-á no homem que é a face 

revelada da divindade, liberdade concreta, e que aglutina em seu seio a comunidade como 

cada indivíduo específico, ou modernamente falando como pessoas. 

 Se no Escrito sobre a Vida de Jesus, a moralidade se dava ao mundo num 

universalismo vazio que impedia sua concretização no mundo da vida, haja vista o abismo 

existente entre a palavra de Jesus e a Fé do povo Judeu e no texto da Positividade da Religião 

Cristã o abismo entre a efetivação da moralidade e a sua concretização no mundo diminui ao 

custo de uma hipostasiação do elemento moral na historicidade das formas mortas e objetivas 

da cultura, no Espírito do Cristianismo, Hegel tratará a moralidade como a luz, que é ao 

                                                 
177 Hegel,  O espírito do Cristianismo e seu destino, p. 351. 



 103

mesmo tempo luz e chama, ou fugindo das metáforas e retomando o conceito de Vida  vista 

anteriormente; a religião é a confirmação neste estágio superior da Vida como Amor supremo, 

o momento refletido da dupla negação entre o finito e o infinito, pois no finito que se sabe 

como tal [o homem Jesus] a infinitude tem seu segredo misteriosamente revelado no Filho do 

Homem que tem vida e é a própria Vida enquanto totalidade enquanto é Uno com o Pai, o 

qual ao revelar ou desvelar a mensagem permite que todos o sejam com igual dignidade, a 

liberdade do Pai é a realização do Filho, e a realização do filho é a liberdade efetiva.  

 A Religião que Jesus legou a seu povo e a todos os demais é o fundamento de uma 

nova forma de moralidade, onde as individualidades são Unas com a totalidade da qual as 

mesmas fazem parte e que em cada agir apenas confirmam a vida do todo ou do Espírito. 

 De modo que o amor, antes momento da cisão entre um formalismo moral carente de 

conteúdo e a possibilidade de uma comunidade mínima [a família] dotada de um sentimento 

moral ainda preso às contingências dos sentimentos, após o anúncio da Boa Nova e sua 

proposta de estruturação de uma nova forma comunitária, o amor antes contingente se extrusa 

numa nova forma – o Amor - onde não se reduz mais à fruição, porém se afirma como a 

unificação vivente da comunidade através de sua consciência mútua figurada na palavra do 

Cristo. 

E neste estágio a moralidade se revela em sua efetivação na eticidade, onde o mútuo  

reconhecimento já não é algo meramente subjetivo e já se pode dar o direito de identificar-se 

com sua representação, com o universal que ela representa, dando-se objetividade e assim 

podendo converter-se em religião.  

Religião é a verdade revelada, ou seja, verdade que se dá na sua própria revelação. 

Hegel compreenderá pela via da verdade religiosa que o universal concreto só pode se efetivar 

quando a própria universalidade se particularizar universalmente, ou seja, se singularizar, e 

aqui temos a idéia de liberdade em sua expressão vivente.  



 104

Religião enquanto re-ligação do finito com o infinito, do saber eterno que se 

temporaliza na palavra autoconsciente é o momento de unidade a que Hegel vai atingir no 

Espírito do Cristianismo e seu destino 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 



 105

CONCLUSÃO 

 

Verificamos durante todo o decorrer de nosso percurso de exegese textual, o qual  

cronologicamente se estende, do ano de 1795 ao de 1797, um período temporalmente curto, 

onde as aflições conceituais de Hegel aglutinam-se em torno das causas para a crescente perda 

de liberdade a que vivia seu tempo, porém, as respostas a que busca, as vai encontrar nas 

razões da mudança de paradigmas enfrentada pela ascensão do Cristianismo no ocidente.  

O Cristianismo é o evento historicamente demarcatório da história do ocidente, sua 

influência se estende, desde a perda da primazia do monoteísmo judaico, à queda do Império 

Romano, ao avanço dos estudos universitários e a preservação dos textos filosóficos e 

científicos pela Igreja, a re-codificação do direito com os códigos canônicos, as conquistas 

territoriais e abertura de novas rotas de comércio com as cruzadas, a formação estatal 

centralizada juridicamente no rei e no clero e sua modificação através da laicização e da 

reforma protestante. Desta feita, o discurso religioso é sem dúvidas, o liame condutor das 

análises dos problemas na formação da idéia de liberdade e do grau de moralidade vivido por 

um povo. 

 O conjunto dos textos analisados, nos permitem indicar a existência de uma elevação 

no tratamento dos temas - moralidade, religião e a liberdade-, pois a cada texto as figuras 

trabalhadas são retomadas numa  perspectiva enriquecida, onde conservando seus elementos 

efetivos e desvelando suas inefetividades, existe nitidamente como apontado no decorrer dos 

capítulos um fio condutor da análise das contradições do processo de vir-a-ser da liberdade, o 

qual se confirma na tessitura do texto, pela demonstrada relação vivida de constituição da 

moralidade como corolário de afirmação e modificação das figuras religiosas dentro de um 

processo historial. 

 Ao sair do seminário de teologia, Hegel escreve sua primeira grande obra do período 

compreendido entre 1795 a 1797, chamada Das Leben Jesu, onde se propõe a analisar a 



 106

constante inefetividade das relações de um tempo que não é capaz de dotar de efetividade os 

postulados morais a que se constituem, desde a relação entre o Judaísmo, Jesus e a moral 

Kantiana. 

 E confirmando nossa tese, Hegel identifica como a dificuldade em dar efetividade aos 

princípios morais é um problema no Judaísmo e sua separação irrestrita entre a Lei e o 

Espírito e, ao próprio kantismo, de modo que o texto A vida de Jesus, se afirma como a figura 

da liberdade sob o signo da intenção e do respeito por dever, onde a moralidade sabe-se sede 

universal de toda a liberdade, mas, advoga formas religiosas e morais que não são capazes de 

efetivar conteúdos práticos em contextos intersubjetivos, face sua universalidade formal.  

Kant e o judaísmo expressam essa impossibilidade; o judaísmo por elevar a moral ao nível da 

sua irreconciliável relação entre o finito-infinito e  o kantismo pelo seu universalismo que não 

permite o protagonismo histórico. Pois, o agir como se a máxima de minha ação pudesse se 

transformar em regra universal, outorga a todos – formalmente - a possibilidade de erigir o 

nomos moral desde a intenção por respeito à máxima contida no imperativo, reduzindo o 

problema metafísico do real a um postulado moral, e impossibilitando sua efetivação na 

práxis histórica. 

 Deste modo, a moral judaica, modernamente é o reflexo para Hegel da impossibilidade 

da autonomia kantiana, em se dar conteúdos práticos. A razão pura não consegue se extrusar 

no elemento prático, e concluímos ser essa a descoberta do Hegel nesta primeira figura da 

liberdade.  

 Se o universalismo não é suficiente para a efetivação ética da liberdade, mas apenas é 

recurso para lançar as bases da moralidade, Hegel, precisa compreender como essa moral se 

estrutura no processo histórico, e o texto A positividade da religião cristã, terá essa função 

dentro da economia evolutiva da sua progressão intelectual, por nós analisada. 



 107

 Ao imergir a moral no plano histórico, Hegel refará todo o caminho traçado no texto A 

vida de Jesus, desta vez não mais desde a perspectiva do fato moral, porém, sua análise se 

centrará no fato social total – religião, política, Instituições e indivíduos concretos. 

 A passagem do fato moral ao fato social, implica a descoberta na sua análise da noção 

central deste texto, a positividade, elemento demarcatório da moral que se objetiva em formas  

históricas concretas, superando e guardando, os elementos religiosos e políticos dos quais se 

nutre, de modo que a análise descritivo-formativa da positividade dá-se do judaísmo ao 

cristianismo Histórico. 

 Assim, se na moral universal a prática moral deve se dar pelo respeito à máxima 

contida no imperativo, ao objetivar-se em formas históricas concretas [instituições], o respeito 

à moral se dará não em função de uma máxima contida na norma, porém, pela autoridade que 

nela se encerra e, o agir livre, só existe quando se efetiva pelo respeito à autoridade da lei. 

 A autonomia que não conseguia efetivar a moral, pois, não possuía força de se 

exteriorizar, vê-se constrangida pela autoridade de uma moral heterônoma, que se impõe 

desde a exterioridade do culto e dos ritos. 

 Todavia, a positividade é um conceito chave deste período, exatamente pela sua 

ambigüidade, de modo que se a um tempo cristaliza-se em formas mortas, pois dissocia a 

moralidade do seu fluxo constitutivo, a um outro tempo, permite que a moralidade se veja 

nestas mesmas formas mortas, as quais se outorga, sendo desta forma saber-de-si, abrindo à 

liberdade a chave de sua efetividade. 

 Assim, o universal torna-se particular, a moral se dá formas concretas, estas formas 

concretas se realizam neste momento segundo um modelo que ainda repete conceitualmente o 

erro do momento anterior, a unilateralização. 

 No texto A vida de Jesus, a moral não se efetivava, pois era formal e habitava apenas 

na intenção do Espírito, no texto A positividade da religião cristã ao contrário, ela [a moral] 



 108

se efetiva, mas, acredita que toda a sua verdade se reduz a seus traços empíricos. Numa 

metáfora178, se no texto A vida de Jesus, a moral busca incessantemente por um corpo [soma], 

ao reverso em A positividade da religião cristã seu  clamor se dirige na busca de uma alma 

[rhuá, pneuma, spiritus]. 

 Assim, o cristianismo ao se exteriorizar em formas institucionalizadas, prendeu-se 

historicamente às suas formas externas, obnubilando a essência de toda a religião - a flor viva 

da moralidade. De modo que, se no texto A positividade da religião cristã, a Igreja Invisível a 

que aludiam os amigos Hegel, Hölderlin e Schelling se torna visível pelas suas formas 

interiores, ela não é capaz de trazer à luz o Reich des Gottes. 

 A autonomia da razão pura é revertida em aceitação e repetição das formas 

estruturadas nos ritos e códices do cristianismo Histórico, a razão moral se converte em 

dogma religioso e, a essência da religião deverá cobrar novas forças para se efetivar, numa 

forma concreta da liberdade. 

 O universal se traduz em particular, institucionalização universal da particularização 

da moral, porém, que não se efetiva, pois a renúncia ao recurso da autonomia da razão, 

implica o aparecer religioso desde suas formas exteriores. 

 A subjetividade deve novamente cobrar forças, pois, ao exteriorizar-se no transcurso 

histórico fixou-se em formas institucionalizadas, positivas, que não permitem o 

reconhecimento entre o universal [o nomos] e o particular [a consciência]. 

 Neste percurso, Hegel encontrará no amor, o núcleo imediato de possibilidade de 

reativação do subjetivo no objetivo e vive-versa, porém o amor179 [sentimento] não é capaz de 

dotar de unidade as relações para além dos amantes. 

                                                 
178 O exemplo desta metáfora encontra-se em Heinrich Heine, nas suas Lições sobre Filosofia e história da 
religião na Alemanha. 
179 Aqui repete-se a fórmula: amor com minúscula significa o sentimento de unidade, e Amor com maiúscula a 
própria unidade pensada desde o sentimento mas que a ela não se reduz, porém o ilumina.  



 109

Hegel inicia o texto sobre O espírito do cristianismo e seu destino no manuscrito referente 

a seu esboço a este texto, asseverando através de uma esquematização de como se operaria o 

processo de suprassunção das figuras religiosas na determinação do elemento moral, o qual ao 

final já se apresentaria sob o signo da eticidade e da instauração da idéia de liberdade. 

Este périplo, também confirmado por Hegel, no texto final de O espírito do cristianismo e 

seu destino, elenca as passagens como sendo da moralidade ao Amor e findando na religião, 

momento de consumação e superação de toda a relação sujeito-objeto, como tríade 

constitutiva da realização da liberdade. 

 Se nos dois primeiros capítulos, vemos a análise de Hegel oscilando, ora na prioridade 

do sujeito e ora na prioridade do objeto, na economia do texto sobre O espírito do 

cristianismo e seu destino toda a unilateralidade se dissolve no papel aglutinador da totalidade 

do real, que se sabe em si mesma e sobre si mesma desde a figura da religião. 

 A religião será o cume do edifício de desvelamento do real, papel que nas obras como 

a Fenomenologia e a Enciclopédia bem como nas demais obras de maturidade é deferido a 

filosofia, neste período é ocupado pela religião. 

 A idéia de liame dialético entre os textos trabalhados confirma-se, pela estrutura de 

temas tratados nos três textos que repetem a relação religião, instituições e moralidade, onde o 

texto A vida de Jesus representa o momento de universalidade formal da subjetividade, a qual 

acredita ser a sede de todo o mundo, mas não pode instaurar uma configuração da liberdade 

capaz de se dar formas concretas sem o recurso a objetividade. O texto sobre A positividade 

da religião cristã é o momento da particularização, onde a subjetividade se cristaliza pela 

renúncia à razão em favor da adesão irrestrita a uma moral heterônoma, encarnada nas 

instituições e, a liberdade é o arbítrio de uma lei vivenciada na práxis. E para arrematar, 

confirmando nossa tese, em O espírito do cristianismo e seu destino, a religiõa é o momento 



 110

de conservação, negação e elevação, da moralidade e da positividade (moral objetiva) na 

figura da singularidade, a própria religião. 

Assim, a religião se afirma como a verdade da moralidade e, resgatando os momentos 

é capaz de determinar a moralidade como liberdade realizada, ou, eticidade, pois se a 

moralidade é a essência da religião, esta ocupa em O espírito do cristianismo e seu destino o 

papel de ser o saber-de-si da própria totalidade do real, onde as instituições representam a 

autonomia da vontade em formas objetivas e a subjetividade realiza-se ao reconhecer-se nas 

instituições que a si mesmo se outorga. 

A palavra de Jesus ao se revelar e ao mesmo tempo se encarnar nas instituições 

reconhecidas através da religião, como fé viva, torna possível a efetivação do Reich des 

Gottes pelo desvelar-se da eticidade.  

A liberdade se concretiza na intersubjetividade, no reconhecimento da identidade entre 

a subjetividade moral e a objetividade institucional, na certeza da religião como bem Vivo e 

sede de toda a realidade efetiva, ou seja, da liberdade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 111

Apêndice I 
 
Pequena Cronologia das Obras do contexto Sturm und Drang, Ilustração, Romantismo e 
Idealismo Alemão até o ano de 1800: 
 
1770 – Nasce em Stuttgard Hegel a 27 de Agosto. 
1773 – Hegel ingressa na Deutsche Schule 
1774 – Goethe publica Werther  
1776 – Entrada de Hegel no Untergymnasium 
1779 – Lessing publica  Natan o sábio 
1780 -  Primeiro Landexamen de Hegel 
1781 -  Schiller publica  Os bandidos 
1781 – Kant publica a Crítica da Razão Pura 
1783 - Emmanuel Kant - “Resposta a pergunta: o que é Esclarecimento” 
1784 –Hegel inicia o Obergymnasium 
1784 – Herder publica Idéias sobre a filosofia da história 
1785 – Jacobi publica Cartas sobre a filosofia de Espinosa 
1787 – Hegel escreve Sobre e religião dos gregos e romanos 
1788 – Saída do Gymnasium pronunciamento do seu Abiturrede 
1788 – Kant publica a Crítica da Razão Prática 
1788 – Hegel escreve  Sobre algumas diferenças entre os poetas antigos e modernos 
1788 – Entrada de Hegel no Stfit 
1790 – Magister-exam  de Hegel 
1790 –Kant publica a Crítica do Juízo 
1790 – Burke lança seu Reflexões sobre a revolução Francesa 
1792 – Fichte publica Ensaio de uma crítica de toda revelação 
1793 – Hegel defende sua Dissertação no Stift de Tubingen 
1793 – Emmanuel Kant - A religião dentro dos limites da simples razão.  
1793 – Berna: Tutor na residência de K.F. von Stieger 
1794 –Fichte publica resenha sobre o Enesidemo e a sua Fundamentação da Doutrina da 
Ciência 
1795 – Viaje de Hegel a Genebra (maio) 
1795 – G. W. F. Hegel – Das Jesu Leben (Historia de Jesus na ed. Castelhana) 
1795/1796 – Schiller Sobre poesia ingênua  sentimental 
1795/1796 – Escreve Hegel o texto Da positividade da religião Cristã 
1796 – Viaje aos Alpes Bernenses (julho) 
1796 – Fichte publica seu livro Fundamentação do Direito Natural 
1796 – Retorna a Stuttgard (fim do ano) 
1797 – Frankfurt: Hegel 
1797 – Fichte publica Doutrina da ciência nova methodo e Introduções a Doutrina da 
Ciência 
1797 – Hegel escreve  O Espírito do cristianismo e seu destino 
1798 – Holderlin lança seu Hyperion 
1798 – Fichte publica seu Sistema de Ética. 
1799 – Schleiermach publica seus  Discursos sobre a religião 
1800 – Hegel escreve uma nova introdução ao texto Positividade da religião Cristã 
1800 – Schelling publica Sistema do Idealismo transcendental 
1800 – Fichte publica  O destino do Homem e Estado comercial fechado. 

 



 112

Referências  
 
 
HEGEL, G. W. F. Frühe Schriften (Werke in 20 Bänden, Bd. I). Shurkamp, Frankfurt, 1970.  

- Historia de Jesus. Trad. Santiago Gonzáles Noriega. Madrid: Taurus 
Ediciones S/A, 1987. 
- Escritos de Juventud. Trad. Zoltan Szankay e Jose Maria Ripalda. México: 

FCE, 1998. 
-    Fragments de la période de Berna. Trad. Francesa de Robert Legros et 

Fabienne Verstraeten. Paris: Librarie Philosofique J. VRIN, 1987. 
- Correspondance Tomo I (1785-1812), Trad. Jean Carrère segundo o texto 

estabelecido por Johannes Hoffmeister na edição de 1953 da Felix Meiner. Paris: Editions 
Gallimard, 1962. 
 
KANT, Emmanuel.  A religião dentro dos limites da simples razão. Trad.  Tânia Maria 
Bernkopf. São Paulo: Abril S/A (Os Pensadores), 1974.  
  - Crítica da Razão Pura. Trad.Alex Marins. São Paulo: Martin Claret, 
2001. 

 - Fundamentação a metafísica dos Costumes.Trad. Paulo Quintela. São 
Paulo: Abril S/A (Os Pensadores), 1974. 
  - Resposta à pergunta: que é Esclarecimento? Trad. Floriano de Souza 
Fernandes. Petrópolis: Vozes, 2005. 
 
 
Referência secundária 
 
ANDEREGGEN, Ignacio.  Hegel y el catolicismo. Buenos Aires:EDUCA, 1995. 
 
AQUINO, Marcelo. O Conceito de Religião em Hegel. São Paulo:Ed. Loyola, 1998. 
 
BECKENKAMP, Joãosinho. Entre Kant e Hegel. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2004 
 
BOURGEOIS, Bernard. O pensamento Político de Hegel. Tradução Paulo Neves da Silva. 
São Leopoldo, 2000. 
 
CASSIRER, Ernst.  El problema del conocimiento. En la filosofía y en la ciencia modernas 
III. Los Sistemas PostKantianos. Trad. Wenceslau Roces. Mexico, 1986. 
 
CHÂTELET, François. O pensamento de Hegel. Tradução de Lemos de Azevedo. Lisboa: 
Editorial Presença, 1985. 
 
CORDUA, Carla. Ensayo sobre la esfera del hombre en la filosofia de Hegel. Barcelona: 
Anthropos, 1989. 
 
CRAMPE-CASNABET, Michele.  KANT – uma revolução filosófica. Trad. Lucy Magalhães. 
Rio de Janeiro:Jorge Zahar Editor, 1994. 
 
DIAS,  Carlos Hernandez.  Hegel filosofo romantico. Madrid: Ed. Cincel, 1985. 
 
 



 113

 
 
DILTHEY, Wilhelm.  Hegel e o Idealismo. Trad. Eugênio Imaz. México: Fondo de Cultura 
Econômica, 1978. 
   Vida e Poesia. Trad. Eugênio Imaz. México: Fondo de Cultura 
Econômica, 1978. 
 
D´HONDT. Jacques. Hegel - Biografia. Tradução Carlos Pujol. Barcelona: Tusquets Editores, 
2002 
 
DUQUE, Felix. El corazón del pueblo. La <religión> del Hegel de Berna. pp. 237-262, In El 
inicio del Idealismo alemán. Orgs. Oswaldo Market e Jacinto Rivera de Rosales. Madrid: 
Editorial Complutense, 1995. 
 
FELIPPI, Maria Cristina Poli. O espírito como Herança – as origens do sujeito 
contemporâneo na obra de Hegel. Porto Alegre: Edipucrs,1998. 
 
FICHTE, Johann Gottlieb. Ensayo de una crítica de toda a revelación. Trad. Vicente Serrano. 
Madrid:Ed.Biblioteca Nueva, 2001. 
 
GARAUDY, Roger. Dios há muerto – Un estudio sobre Hegel. Trad. Matilde Alemán. 
Buenos Aires: Ed. Platina, 1965. 
   O pensamento de Hegel. Trad. Maria Tacke. Lisboa: Moraes Editores, 
1971. 
 
GIBBON,  Edward. Declínio e queda do Império Romano. Trad. José Paulo Paes. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2005. 
 
GIUSTI, Miguel. La crítica de Hegel a la modernidad. Santiago: Instituto de Filosofia da 
PUC Chile, Vols 12-13/1999-2000, ISSN 0716-6656 
 
GLOCKNER, Hermann. El concepto en la filosofia hegeliana. Intento de una introducción 
lógica al básico problema metalógico del hegelianismo. UNAM: México 1965. 
 
GONZALEZ, Eduardo Alvarez.El Saber del Hombre. Una introdución al pensamiento de 
Hegel. Madrid:Ed. Trotta/Universidad Autonoma de Madrid, 2001. 
 
HAMANN, Johann Georg. De escritos e cartas. Trad. João Marschner. In Autores Pré-
românticos Alemães. São Paulo; EPU, 1991. 
 
HARTMANN, Nicolai. A filosofia do Idealismo alemão. Tradução de José Gonçalves Belo. 
Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1976. 
 
HEINE, Heinrich. Contribuição à história da religião e filosofia na Alemanha. Trad. Marcos 
Suzuki. São Paulo: Iluminuras, 1991. 
 
HERDER, Johann Gottfried. Da terceira coleção de Fragmentos. Trad. Flávio Meurer. In 
Autores Pré-românticos Alemães. São Paulo; EPU, 1991. 
 



 114

HYPOLITE, Jean. Introdução à filosofia da história de Hegel; Tradução de José Marcos 
Lima. - Rio de Janeiro: Elfos Editora: Lisboa Edições 70, 1995. 

Les travaux de jeunesse de Hegel d`aprés des ouvrages recentes. In Revue 
de Metaphysique et de Morale. Paris: Librairie Hachette, 1935. année 42, n. 3, pp.399-426; e 
année 42, n. 4, p. 549-578. 
 

INNERARITY, Daniel.  Hegel y el romanticismo. Barcelona: Tecnos, 2001. 
 
LEBRUN, Gerard. A Paciência do Conceito. Trad. Silvio Rosa Filho. São Paulo: Unesp, 
2006. 
 
LEGROS, Robert. Hegel a Berna. In Fragments de la période de Berna. Trad. Francesa de 
Robert Legros et Fabienne Verstraeten. Paris: Librarie Philosofique J. VRIN, 1987. pp 07-32. 
 
LUKACS, Gyorgy. El Joven Hegel  y los problemas de la sociedad capitalista. Tradução de 
Manuel Sacristan. México: Editorial Grijalbo S.A, 1963. 
 
KAUFMANN, Walter, Hegel. Trad. Víctor Sánchez de Zavala. Madrid: Alianza Editorial, 
1982. 
 
KRONER, Richard.  El desarrollo filosófico de Hegel.Trad. Alfredo Llanos. Buenos Aires, 
1971. 
 
MARCUSE, Herbert. Razão e Revolução. Trad. Marília Barroso Rio de Janeiro: Paz e Terra, 
1978. 
 - L’ontologie de Hegel et la théorie de l’historicité. Trad. Gerard Raulet et Henri 
Aléxis Baatsch. Paris: Gallimard, 1991. 
 
MARZOA, Felipe Martinez.  Releer a Kant.Barcelona: Editorial Anthropos, 1992. 
 
MASMELA, Carlos.  Hegel: a desgraciada reconciliación del espíritu. Madrid:Trotta, 2001. 
 
MENESES, Paulo. Universidade e diversidade. – Recife: Fundação Antônio dos Santos 
Abranches – FASA (Coleção NEAL), 2001. 
 
MOOG, W. Hegel y la escuela hegeliana. Trad. del alemán por José Gaos — Madrid: Revista 
de Occidente, 1931. 
 
NOËL, Georges. La logique de Hegel – L’ idealism absolu et la logique spéculative. In Revue 
de Metaphysique et de Morale. Deuxiéme Année, Paris: Librairie Hachette, 1894. pp.36-57. 
 
NORIEGA, Santiago González, Introdução ao escrito “Historia de Jesus”. In Historia de 
Jesus, pp 7-24. Madrid: Taurus Ed, 1987. 
 
PAREDES, Maria del Carmo. El desarrollo del concepto de espíritu en el joven Hegel:El 
espíritu del Cristianismo. Pp 15-42, In El retorno del Espíritu, org. Miguel Giusti. 
Lima:PUCP, 2003. 
            El concepto de vida en el joven Hegel. Pp. 415-426. In El inicio 
del Idealismo alemán. Orgs. Oswaldo Market e Jacinto Rivera de Rosales. Madrid: Editorial 
Complutense, 1995. 
 



 115

PLANT, Raymond. Hegel – Sobre religião e filosofia. Trad. Oswaldo Giacóia.São Paulo: 
UNESP, 2000. 
 
PINKARD, Terry. Hegel – Una Biografia. Trad. Carmem Garcia-Trevijano Forte. Madrid: 
ACENTO Editorial, 2001. 
 
PÖGGELER, Otto. Études Hégéliennes. Paris:Vrin, 1985. 
 
QUINTELA, Paulo. Holderlin. Porto: Editorial Nova Limitada, 1971. 
 
RIVELAYGUE, Jacques. Leçons de métaphysique alemande – Tomo I. Paris: Editions 
Grasset & Fasquelle, 1990 
 
ROUIGHI, Sofia Vanni. História da filosofia moderna – da revolução científica a Hegel. 
Trad. Marcos Bagno e Silvana Cobucci Leite. São Paulo: Edições Loyola, 2000. 
 
SÃNA, Heleno. La filosofia de Hegel. Madrid: Editorial Gredos, 1983. 
 
SCHILLER, Friedrich. Cartas sobre a educação estética da humanidade. Trad. Roberto 
Schwarz. São Paulo: EPU, 1992. 
 
THOUARD, Denis.  Kant. Trad. Tessa Moura Lacerda. São Paulo: Estação Liberdade, 2004. 
 
VACÁRCEL, Amelia. Hegel y la ética – Sobre a superación de la <mera moral>. Barcelona: 
Anthropos, 1988. 
 
VAYSSE, Jean-Marie. Hegel - Tempts et historie. Paris: Press Universitarie de 
France/PUF,1998 
 
WALKER, Ralph.  Kant – Kant e a lei moral. Trad. Oswaldo Giacóia júnior. São Paulo: 
UNESP, 1999. 
 
Artigo em Revistas de Filosofia 
 
BORGES, Maria de Lourdes.  Moralidade e protestantismo em Hegel. In Filosofia Política 
Série III – n. 3 – Hegel a moralidade e a religião – Rio de janeiro: Ed. Zahar, 2002. pp. 106-
116. 
 
CAVALCANTI FILHO, Teóphilo. A dissertação de 1770 e a formação do jovem Hegel. In 
Revista Brasileira de Filosofia, São Paulo. Vol. XX, Fasc. 80, Out/Dez, pp. 355 a 362, 1970. 
 
CIREL CZERNA, Renato. Lógica e história na visão hegeliana. In Revista Brasileira de 
Filosofia, São Paulo. Vol. XX, Fasc. 80, Out/Dez, pp. 420 a 451, 1970.  
      Sobre o Panteísmo Hegeliano entre Berna e Frankfurt. In Revista 
Brasileira de Filosofia, São Paulo. Vol. XX, Fasc. 80, Out/Dez, pp. 420 a 451, 1970.  
 
FERRAZ JR, Tércio Sampaio. O papel da dialética em Aristóteles, Kant e Hegel.  In Revista 
Brasileira de Filosofia, São Paulo. Vol. XXXV, Fasc. 144, Out/Dez, pp. 267 a 292, 1986. 
 



 116

MENESES, Paulo.  A Fé e a ilustração em luta no mundo da cultura. In Hegel a moralidade e 
a religião (filosofia Política. Série III, n.º 03, pp. 09-24) . Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed, 
2003. 
 
MORAES, Alfredo de Oliveira. Razão e conhecimento: considerações sobre a 
weltanschauung hegeliana. In Filosofia Política. Série III, n.º 3 - Hegel a moralidade e a 
religião - Rio de Janeiro: Ed. Zahar, 2002.  pp. 80-88. 
 
OLIVEIRA, Nythamar Fernandes.  Eticidade e religião: O comunitarismo do Jovem Hegel. 
In Filosofia Política Série III – n. 3 – Hegel a moralidade e a religião – Rio de janeiro: Ed. 
Zahar, 2002. pp. 89-105. 

 

TORRES, Jesús Vázquez. A Consciência infeliz em Hegel: significação e presença no 
pensamento contemporâneo. Ágora filosófica. Recife , v. 1, n. 1,  p. 43-55, jan./jun. 2001. 

 
 
 
 

 

 

 

 

 

 


