UNIVERSIDADE FEDERAL PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
MESTRADO EM FILOSOFIA

A CONSCIENCIA SARTREANA DO SER

Sobre a Ontologia do Para-si em O Ser e 0 Nada

GERALDO EUCLIDES DA SILVA

RECIFE, 2006.



GERALDO EUCLIDES DA SILVA

A CONSCIENCIA SARTREANA DO SER

Sobre a Ontologia do Para-si em O Ser e 0 Nada

Dissertacdo de Mestrado apresentada como
requisito a obtencdo do grau de Mestre em
Filosofia, pela UNIVERSIDADE
FEDERAL DE PERNAMBUCO, sob a
orientagdo do professor Dr. Washington
Martins.

RECIFE, 2006.



Silva, Geraldo Euclides da

A consciéncia sartreana do ser : sobre a
ontologia do Para-si em O Ser e o Nada / Geraldo
Euclides da Silva. — Recife : O Autor, 20086.

91 folhas.

Dissertacao (mestrado) — Universidade Federal
de Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2006.

Inclui bibliografia.

1, Filosofia — Existencialisme. 2. Existencialismo
sartreanc — Realidade humana — Modo de ser. 3.
Temparalidade — Tempo e existéncia — Dimensdes.
4. Transcendéncia - Possibilidades humanas -
Concretude da vida. |. Titulo.

111.11 CDU (2.ed.) UFPE
1111 CDD {22.ed.) BC2006 - 486



TERMO DE APROYACAO
GERALDO EUCLIDES DA SILVA

Dissertagio de Mestrado em Filosofia aprovada com
distin¢do, pela Comissio Examinadora formada pelos professores a seguir
relacionados, como requisite parcial 4 obtengdo do titulo de Mestue em
Filosofia, pela Universidade Federal de Pernambuco

Dr. Washington Luiz Martins da Silva

Wl

ORIENTADOR

Dr. Alfredo de Oliveira Moraes

%é A ﬁw,f@-u

EXAMINADOR"

Dr. Nélio Vieira de Mglo

ﬁ{ Vx{/L/\J ) f{#ﬁb

2 EXAM[NA R

RECIFE2006



Agradecimentos

Ao corpo docente do Programa de Pés-graduacdo em Filosofia da Universidade Federal de
Pernambuco.

Ao meu orientador, professor Dr. Washington Martins, pelo constante incentivo e espirito
pedagdgico que guiou 0s meus estudos.

Aos professores Dr. Alfredo Moraes, Dr. Jesus Vazquez e Dr. Vincenzo di Matteo, pelos
debates interessantes sobre o assunto.

As secretarias do Mestrado, Betania e Juliana, pelos bons préstimos administrativos.

Aos amigos dos tempos de graduacdo, Elias Roberto e Edilberto Menezes, pelos primeiros
debates sobre a liberdade.

Ao amigo e professor, Laércio, pelo incentivo sempre constante.

A minha esposa Lucidalva, e aos meus filhos Gustavo e Guilherme, pelo importante apoio e

por terem compreendido as minhas auséncias do cotidiano familiar.



Dedicatoria

Aos meus pais, Euclides (in memoriam) e Creusa.

A liberdade, que nos faz ser humano.



Resumo

Esta dissertacdo procura investigar sobre o Ser da consciéncia no pensamento de Jean-Paul
Sartre. Tem como objeto de estudo a obra O Ser e 0 Nada, sobretudo a segunda parte, onde o
filésofo existencialista projeta a sua ontologia no Ser-Para-si. Parte-se de uma abordagem
sobre a busca do Ser, cuja analise das estruturas imediatas do Para-si, da temporalidade e da
transcendéncia, demonstra a liberdade como categoria factica do ser proprio do homem e
configura tal liberdade como fundamento essencial a partir do qual se podera compreender o

ser-no-mundo.

Palavras-chave: Existencialismo. Sartre. Liberdade. Consciéncia. Ser.



Abstract

This dissertation aims to discuss the being of consciousness in J.-P. Sartre's work. For that
purpose, the research basis is on Being and Nothingness, mainly the second part where the
existentialist philosopher projects his ontology into being-for-itself. We begin with an
approach about the searching of being, whose analysis of the immediate structures of for-
itself, of temporality and of transcendence, demonstrates freedom as factical category of own
being of man, when it configures that freedom as an essential foundation, from which we can

understand the being-in-world.

Keywords: Existencialism. Sartre. Freedom. Consciousness. Being.



SUMARIO

INTRODUCAO, 8

I. EM BUSCA DO SER, 12
1.1 A idéia de fendbmeno, 13
1.2 O Ser-Em-si, 17

1.3 A Mé-fe, 22

1. ESTRUTURAS IMEDIATAS DO PARA-SI, 29
2.1 O Ser da Consciéncia, 30
2.2 Facticidade do Para-si: um modo de ser proprio do homem, 33
2.3 O Para-si e o0 ser dos possiveis, 38

2.4 O Eu e o circuito da ipseidade, 42

I11. ATEMPORALIDADE E A TRANSCENDENCIA, 46
3.1 As trés dimensdes temporais, 48
3.1.1 O passado, 51
3.1.2 O presente, 55

3.1.3 O futuro, 58



3.2 Ontologia da temporalidade, 62
3.3 Temporalidade original e temporalidade psiquica: a reflexao, 66
3.4 A Transcendéncia, 71

CONSIDERACOES FINAIS, 82

REFERENCIAS, 88



10

INTRODUCAO

O principal assunto aqui ndo é a liberdade. Também ndo é a moral. Ndo € o
engajamento de Sartre. N&o seria ainda a méa-fé, nem tampouco a temporalidade ou a
negatividade. Nao é o Ser-com (mitsein), nem o Ser, apenas. O assunto aqui é o fundamento.
Mas, o fundamento de que? Pode-se dizer, o fundamento de todos estes termos ha pouco
citados. Estariam todos sob as suas determinagdes, ainda que ndo aparega aqui COmo 0
comeco, pois, como tal, talvez tenha justamente a caracteristica particular de se tornar
acessivel s depois, ao se fazer certo movimento do pensamento para tras. Trata-se do Ser-
Para-si', cuja estrutura designa na verdade um movimento temporal bem mais complexo.
Mas em todo caso, no fim das contas, € a ele que se chega como sendo o elemento essencial a

partir do qual se alcanga o sentido dos principais conceitos do existencialismo ateu sartreano.

O existencialismo ateu, que eu represento, € mais coerente. Afirma que, se
Deus ndo existe, ha pelo menos um ser no qual a existéncia precede a
esséncia, um ser que existe antes de poder ser definido por qualquer conceito:
este ser € 0 homem, ou como diz Heidegger, a realidade humana. 2

Na ordem do conhecimento do pensamento de Sartre, a importancia desta dissertacao

estaria na oportunidade de se poder apresentar uma reflexdo sobre o Ser-Para-si como aquilo

! Sartre chama & consciéncia de Para-si. Por isso se podera com freqiiéncia tomar um pelo outro. Com efeito,
aquilo que se diz a respeito do Ser do Para-si € o que se quer dizer sobre o Ser da consciéncia. Isto deve
explicar de inicio a presenca dos dois termos no titulo e subtitulo desta dissertacao.

2 SARTRE, Jean-Paul Colecdo Os pensadores: O existencialismo é um humanismo, A imaginacdo, Questao de
método. 3% ed. Trad. Rita Correa Guedes, Luiz Roberto Salinas Forte, Bento Prado Janior. Sdo Paulo: Nova
Cultural, p. 5-6.



11

pelo qual se comeca a compreender a coeréncia de sua filosofia. Mas, assim como na ordem
da estrutura disposta em O ser e o nada®, o Para-si ndo é o comeco das reflexdes, aqui
também ndo o sera. Eis o primeiro paradoxo: ndo comecar pelo comego. A questdo é que
estamos diante de duas necessidades: uma didatica e outra na ordem do entendimento. A
primeira recomenda que se comece, tanto em O ser e 0 nada quanto nesta dissertacéo, pela
idéia de fendmeno e pelas consideracdes sobre o Ser-Em-si. A segunda reclama a apreensdo
do termo Ser-Para-si como elemento que fundamenta, por exemplo, o conceito de Liberdade,
Temporalidade. A primeira necessidade faz-se de pronto atendida ja pela ordem da exposicao
dos termos a serem aqui estudados; quanto a segunda, vai sendo suprida na medida em que
formos aprofundando a discusséo.

Apesar de comegar em O ser e 0 nada praticamente pela reflexdo sobre o Ser-Em-si, é
sobre o Ser-Para-si que Sartre se aprofunda com mais vigor. “Se Sartre se mostra comedido
em relacdo ao em-si, torna-se prolixo quando estuda o mundo do sujeito. Realmente, o grande
tema de sua obra mestra, o tema ao qual dedica suas analises mais magistrais, € 0 homem, ou
seja, 0 Para-si”. *

O fundamento é sempre aquilo que esta por baixo sustentando o que vem logo acima.
E é, com freqliéncia, muitas vezes, o0 que nao se Vé.

Afirmar, por exemplo, a0 modo de Sartre, que a “existéncia precede a esséncia”, ou
que, o0 “homem esta condenado a liberdade”, sé se torna possivel mediante a pressuposicao de
um fundamento: o modo de ser do Para-si. Ora, e se fosse 0 caso de se reivindicar um
fundamento para o fundamento? Questao legitima! Porém, pode-se antecipar aqui, mesmo que

com certo tom de arbitrariedade, que para tal fundamento ndo existe fundamento. Caso se

® SARTRE, Jean-Paul. O ser e o nada. 8. ed. Trad. de Paulo Perdigdo. Petropolis: Vozes, 2000.
ESCLARECIMENTO SOBRE AS CITACOES: Para as citagdes em portugués, no corpo das péaginas, nos
utilizaremos desta edi¢do aqui apresentada. Para tanto, indicaremos a numeragdo da(s) respectiva(s) pagina(s)
entre parénteses imediatamente ap6s cada citacdo. Quanto & nota de rodapé, apresentaremos a mesma citagao
em francés, para que, se for o caso, o leitor possa comparar a traducéo da VVozes com o original. E, neste caso,
utilizaremos a edi¢do da Gallimard: L’étre et le néant. Essai d’ontologie phénoménologique. Paris: Gallimard,
2005.

* BORNHEIM, Gerd. Sartre, Metafisica e existencialismo. Colecdo debates. Sd0 Paulo: Perspectiva, p. 37.



12

conclua dai, dentre outras coisas, que tal preceito ndo tolera, logo de cara, a dicotomia
“celeste” Criador/Criatura, ha de se concordar que tera sido, de inicio, um bom entendimento.

O ser do Para-si, cuja férmula seria 0 modo hegeliano de descrever o ser da
consciéncia, consiste em “ndo ser o que € e ser 0 que ndo é”. Este seria, enfim, o pressuposto.
Em sua estrutura estd a negatividade como elemento originario a partir do qual se concebe
uma realidade humana instituidora.

Esta dissertacdo é composta por trés partes, a saber: . Em busca do Ser, Il. Estruturas
imediatas do Para-si, I1l. A Temporalidade e a Transcendéncia. Na primeira parte discorrer-
se-a inicialmente sobre a fenomenologia, cuja localizacdo deve estabelecer o carater historico
de seu surgimento e a sua importancia na historia do pensamento moderno ocidental. Num
segundo momento, faremos um esboco sobre o ser do fendbmeno, cuja imagem deve, ao
mesmo tempo, ja antecipar o seu oposto, ou seja, o ser do Para-si como sendo aquilo que ele
ndo é. Por ultimo, discutiremos a ma-fé. Sua definicdo deve inscrevé-la como sendo aquilo
que € indissociavel do ser do homem. O homem hé& de ser sempre de ma-fé. E o oposto disso
seria a sinceridade que, como se podera conferir, possui a mesma natureza da ma-fé. Neste
sentido, assim como a discussdo sobre o Ser-Em-si ja antecipa de alguma forma a apreensao
do ser do Para-si, 0 estudo sobre a ma-fé também o faz.

Quanto a segunda parte, trata-se do momento fundamental a partir do qual deve ser
possivel fazer as investigacdes sobre a Ontologia® do Para-si. Se, de um modo ou de outro,
indiretamente j& se pbde antecipar o significado do Para-si, agora se podera analisar mais a
fundo as suas estruturas e suas conseqiiéncias. Tem inicio com a discussdo sobre o ser da

consciéncia e 0 modo como ela se relaciona com o conhecimento. Pois toda consciéncia esta

> Ao longo da historia, a metafisica se apresentou sob trés formas diferentes: teologia, ontologia e gnosiologia.
Limitaremos nossas consideragBes as duas primeiras formas. Como teologia, tem por objeto o ser mais
elevado e perfeito, origem de todos os seres e coisas do mundo. Como ontologia, designa, de modo geral, a
doutrina que estuda os caracteres fundamentais do ser enquanto determinagdes necessérias, e, portanto, aquilo
que ele tem e ndo pode deixar de ter. Esta concepc¢do designa uma determinada teoria do ser existencial no
ambito das necessidades. (cf. Metafisica, Dicionario de Filosofia Nicola Abbagnano — Martins Fontes, SP.
2000).



13

direcionada a objetos. Em seguida, passaremos a facticidade como o modo de ser proprio do
homem, ao ser dos possiveis e finalmente ao circuito da ipseidade. Esta perspectiva devera
nos conduzir sem interrupcdes a terceira e ultima parte, denominada A Temporalidade e a
Transcendéncia. Nesta ocasido, se podera vincular definitivamente o Para-si a temporalidade,
pois a consciéncia é fundamentalmente temporal, e a temporalidade mesma s6 pode ser pelo
modo de ser do Para-si. Em seguida analisaremos as trés dimensdes temporais, a saber: o
passado, o0 presente e o futuro, de modo que possamos alcancar cada uma delas como
expressdo particularmente derivada do ser do Para-si. E o estudo sobre a ontologia da
temporalidade e sobre a reflexdo devera aproximar ainda mais o ser da consciéncia do ser da
temporalidade.

Encerraremos a terceira e ultima parte desta dissertacdo abordando alguns aspectos
fundamentais de A transcendéncia. Na estrutura de O ser e o nada, Sartre dedica ao estudo
dela um capitulo inteiro, figurando, tanto 14 como ¢4, como o ultimo ponto relativamente as
analises sobre O Ser-Para-si.

Por fim, as consideracOes finais apontardo para a importancia e relevancia do tema
aqui analisado relativamente ao estudo e compreensao dos conceitos fundamentais presentes
na filosofia do pensador francés. De maneira que as investigacGes sobre a ontologia do Para-
si, a partir do modo de ser particular da consciéncia, estabelecem a liberdade humana como
sendo o pressuposto essencial para que possamos interpretar o ser-no-mundo no ambito da

filosofia existencialista de Jean-Paul Sartre.



14

EM BUSCA DO SER

Em grande medida, a filosofia de Sartre tem como pressupostos fundamentais os
principios oriundos da fenomenologia. Ela designaria um novo modo de apreensdo da
realidade que, outrora, vinha sendo descrita pela dualidade entre a consciéncia do sujeito (em
latim, res cogitans: o ser pensante) e 0 mundo exterior (em latim, res estenca: o ser material).
Tais “coisas” (ser pensante e ser material) eram tomadas como sendo distintas uma da outra.
De modo que, ora se privilegiava 0 mundo empirico: a realidade objetiva - elemento da
ciéncia -, ora a subjetividade, tida como a dimenséo interior da pessoa. Ocorre que a definigcdo
de fendmeno designaria, pelo contrério, a apreensdo do ser do existente como um todo, de
maneira que a significancia e o sentido do mundo se dariam, doravante, na justa medida em
que se manifestava a consciéncia. E o mundo como tal, ou melhor, a realidade da vida nao
poderia ser estudada com propriedade sem que se tomasse 0 ser humano como uma totalidade,
ou seja, mente-corpo-mundo.

N&o é por acaso, por exemplo, que a fenomenologia € justamente o tema inicial de O
ser e 0 nada, sob os titulos A idéia de fenémeno e O Fendmeno de Ser e o Ser do Fenémeno.

Comegar, portanto, pelo exame da fenomenologia seria um imperativo e uma necessidade



15

para se avancar no estudo da filosofia sartreana, bem como na ordem e no desenvolvimento
do empreendimento aqui proposto.

Num segundo momento desta primeira parte, ha ainda um estudo sobre o Ser-Em-si.
Esta sua localizagdo, também no inicio tanto desta dissertacdo como em O ser e 0 nada,
pretende apresenta-lo como sendo o outro do Para-si, ou melhor, aquele pelo qual se poderdo
alcancar todas as peculiaridades do Para-si. Seguramente se podera apreendé-lo também no
decorrer das consideracdes sobre o Para-si, ou seja, basicamente em toda extensdo desta
dissertacdo, pois a discussdo de um traz sempre 0 outro como seu oposto. A ordem aqui
proposta devera iluminar e, de certa maneira, apontar previamente o ser mesmo do Para-si
como sendo o que ele (0 Em-si) néo é.

Quanto ao terceiro e Ultimo ponto desta primeira parte, iremos tratar da ma-fé
enquanto modo de ser prdprio do Para-si. Como tal, ela estaria na ordem de O ser e 0 nada
também localizada anteriormente a discussdo especifica sobre o Ser-Para-si. Devera introduzir
uma perspectiva de apreensdo do homem como sendo aquele que pode tomar atitudes
negativas em relagdo a si mesmo, numa tentativa de dissimular a liberdade. Quanto ao seu
éxito ou ndo e suas implicacdes, € também o que esperamos alcancar no decorrer deste
trabalho.

Finalmente, esta primeira parte da dissertacdo ndo seria ainda propriamente o lugar em
que comegaremos a fundo a discorrer sobre o ser mesmo do Para-si, mas pretende figurar
como momento indispensavel e preliminar ao estudo aqui proposto, sendo ao mesmo tempo o

proprio estudo ja em andamento em cada ocasido.

1.1 A Idéia de Fendbmeno



16

Historicamente, a filosofia esteve embacada em torno de dualismos que, no existente,
opunha o interior ao exterior e a verdade do objeto ao que aparentava ser. Entretanto, diz
Sartre, “O pensamento moderno realizou progresso consideravel ao reduzir o existente a série
de aparices que o manifestam” (p. 15).° Doravante, ndo h4 mais o interior e o exterior das
coisas, nem o verdadeiro ser dos objetos escondido por trds da aparéncia. O que se pretendia,
enfim, era alcangar o monismo do fenémeno.

Com efeito, o que as coisas sd@o ndo pode advir sendo da sua série de manifestagdes. O
fendmeno aponta para o ser do existente na medida em que extingue a dualidade entre interior
e exterior, eliminando também a desconfianca de que a aparéncia é enganosa e dissimuladora
do ser das coisas. “O fendbmeno ndo indica, como se apontasse por trds de seu ombro, um ser
verdadeiro que fosse ele sim, o absoluto. O que o fendbmeno &, é absolutamente, pois se revela
como é. Pode ser estudado e descrito como tal porque é absolutamente indicativo de si
mesmo” (p. 16).”

Neste sentido, se ndo se acreditar mais no ser que supostamente estaria por tras da
aparicdo, esta se tornaré plena positividade e ndo mais se opora ao ser, mas, pelo contrario,
sera sua medida. Essa € a idéia de fenbmeno que se encontra em Edmund Husserl ou
Heidegger. “O ser dos entes nunca pode ser uma coisa atras da qual esteja outra coisa que ndo
se manifesta”.® Em todo caso, alerta Heidegger, ndo se trata de uma vis&o imediata e simplista
do objeto: “A idéeia de apreensdo e explicacdo ‘originarias’ e ‘intuitivas’ dos fenémenos

abriga o contrario da ingenuidade de uma ‘visdo’ casual, ‘imediata’ e impensada”.’ As

® J-P. SARTRE, L’étre et le néant. Essai d’ontologie phénoménologique. Paris: Gallimard, 2005. p. 11: “La
pensée moderne a réalisé un progrés considérable en réduisant I’existant a la série des apparitions qui le
manifestent™.

" 1dem, p. 12: “Il n’indique pas, par-dessus son épaule, un étre véritable qui serait, lui, I’absolu. Ce qu’il est, il
I’est absolument, car il se dévoile comme il est. Le phénomeéne peut étre étudié et décrit en tant que tel, car il
est absolument indicatif de lui-méme”.

8 M. HEIDEGGER, Ser e Tempo. 8 ed. Petrépolis: VVozes, 1986, p. 66.

% Idem, p. 67. N&o é o caso de se aprofundar aqui nas especificidades e complexidades do pensamento de
Heidegger discorridas em Ser e Tempo sobre o tema, mas tal incursdo tem apenas o propdésito de apontar a
semelhanca entre a idéia de fenbmeno em Sartre e Heidegger.



17

implicacdes de tal desenvolvimento sdo bastante largas como, por exemplo, o fim da
dualidade entre poténcia e ato: “Tudo esta em ato”.

Ateé aqui o que se fez foi assinalar o éxito da modernidade em reduzir o existente a sua
série de manifestacdo. Ocorre que o existente pode manifestar-se de diversas formas, ou
melhor, nunca se manifesta plenamente em todas as suas possibilidades. Isto quer dizer que
sua aparéncia, apesar de apontar a propria esséncia do existente, ndo o revela plenamente.
Com efeito, trata-se da substituicdo da dualidade interior e exterior por finito e infinito. E este
seria, portanto, um novo aspecto do existente que, por seu turno, também nao teria eliminado
a dualidade, mas apenas, como dito, a teria substituido. “O existente, com efeito, ndo pode se
reduzir a uma série finita de manifestagdes, porque cada uma delas € uma relacdo com um
“sujeito” em perpétua mudanca” (p. 17).2° A indicacdo aqui deste “sujeito” remeteria ao
cogito pré-reflexivo ja como momento que, de certa forma, desvia o foco do fendmeno para o
conhecimento propriamente dito, que, em Gltimo caso, pode-se dizer, insere a imagem do ser
que percebe ou que conhece.

Para Sartre, o conhecimento para ser possivel requer um fundamento néo-
cognoscente. A estrutura da consciéncia cognoscente se apresenta de dois modos:
consciéncia irreflexiva e consciéncia reflexiva. A irreflexiva seria a mais comum, na medida
em que, no dia-a-dia, vive-se pensando sempre em algo. J& a reflexiva, menos comum, ocorre
quando ela propria toma consciéncia de si, examinando, enquanto objeto de conhecimento, a
consciéncia irreflexiva. Logo de cara, pode-se dizer que a consciéncia irreflexiva ndo precisa
da reflexiva para existir, pois, na maioria das vezes, se reflete sobre as coisas sem que se
pense 0 pensamento mesmo. Pelo contrario, a consciéncia reflexiva sempre se dirige a
irreflexiva, exigindo-a como seu fundamento. Dito isto, cabe-nos acrescentar que esses dois

modos da consciéncia cognoscente sdo do tipo posicional (tético), dado que todo

10 "étre et le néant. p. 13: “L’existant, en effet, ne saurait se réduire & une série finie de manifestations, puisque
chacune d’elles est un rapport a un sujet en perpétuel changement”.



18

conhecimento é sustentado inevitavelmente pelo posicionamento da consciéncia em relagédo
ao objeto: o existente seria colocado no mundo pelo ato da consciéncia.

Se ambas séo do tipo posicional, entdo, por esse lado, estdo fundidas em um Ser
unico, qual seja, 0 modo posicional. De maneira que, sendo a consciéncia Para-si, ndo podera
jamais se colocar como objeto de si mesma. Este entendimento revelaria a sua
indivisibilidade, mantendo os dois modos de ser da consciéncia, portanto, como sendo uma
Unica e mesma coisa. Mas, por outro lado, a consciéncia irreflexiva e a reflexiva precisam de
alguma maneira estar separadas para que a irreflexiva possa ser pensada pela reflexiva. Sé
assim uma podera ser conhecedora e a outra conhecida, mesmo sendo ambas, como foi dito,
sempre posicional. Mas é preciso que haja um modo da consciéncia que ndo seja posicional e
que elimine a dualidade entre o pensar e ser pensada. Tal modo devera fundamentar o

11
l.

conhecimento, mas de uma maneira ndo-posicional.” A ele Sartre da 0 nome de cogito pré-

reflexivo. Algo que precede e possibilita qualquer ato de conhecimento irreflexivo ou
reflexivo. Por isso é que ndo se poderia reconhecer alguma coisa sem que antes ela mesma ja
ndo habitasse a consciéncia, porém, de modo ndo-posicional, ou ndo cognoscente. Eis,

portanto, o fundamento ontolégico do conhecimento.

Tomemos agora um exemplo de reflexdo. Primeiro, minha consciéncia é
irreflexiva: leio um livro e posiciono (conheco) as palavras e o sentido das
frases, mas sem posicionar (conhecer) o ato de ler propriamente dito. De
stbito, alguém me pergunta o que estou fazendo. Interrompo a leitura, faco
uma reflexdo e respondo que estava lendo. Pois bem: para que eu possa
refletir sobre o0 que passou (ou seja, sobre o ato de estar lendo sem ter entdo
conhecimento disso), minha consciéncia anterior ndo poderia ser unicamente
irreflexiva. Necessariamente eu ja era consciente do ato de ler, de maneira
ndo-posicional, porque, caso contrario, eu nao teria consciéncia de ter lido,
nem ent&o, nem agora, nem nunca. *2

1 Tal modo n&o-posicional da consciéncia, chamado cogito pré-reflexivo, a primeira vista parece comportar
algumas dificuldades como, por exemplo, o fato de apontar para uma idéia que contradiz a compreensao de
que a consciéncia sempre posiciona o objeto no mundo. E ainda, parece apontar para uma espécie de instancia
inconsciente como fundamento, o que na filosofia de Sartre, por outro lado, parece néo ter lugar.

12 PERDIGAO, Paulo. Existéncia & liberdade: uma introducéo a filosofia de Sartre. Porto Alegre: L&PM, p.
57-58.



19

Isto quer dizer que toda consciéncia cognoscente € a0 mesmo tempo nao-cognoscente
do tipo ndo-posicional, chamada propriamente de cogito pré-reflexivo. “Mas supomos ter
mostrado que a condicdo primordial de toda reflexibilidade é um cogito pré-reflexivo.
Decerto, esse cogito ndo posiciona objeto algum, permanece intraconsciente” (p. 123).*2 Este
pensamento de Sartre parece apontar para a auséncia de um “eu” na consciéncia, dado o seu
carater essencial de ndo-ser. Contudo, é necessario que haja algum elemento unificador que,
apesar de tender ao Em-si, se distingue radicalmente dele.*

Finalmente, comegcamos pela anélise da idéia de fenbmeno, e, ao mesmo tempo, foi
feito um esboco preliminar sobre um tipo de ser que ndo é Em-si. Tal perspectiva deve nos
conduzir, com efeito, as estruturas fundamentais do Para-si. Mas, o0 Ser-Em-si propriamente
ainda permanece até aqui carente de ser esclarecido. Assim, passemos a tratd-lo mais

diretamente na parte que foi aqui reservada ao seu exame.

1.2 O Ser-Em-si

Apesar da importancia do tema, a defini¢cdo do Ser-Em-si ndo se torna tdo clara como
se poderia esperar. Em grande parte, seu significado serd, no fim das contas, dito pelo que
comporta de oposicdo ao ser do Para-si, ou melhor, pelo ser que lhe sera “emprestado” do
Para-si. Entendamos melhor esta questdo com a préxima citacdo: “A analise de Sartre, ndo
obstante a relevancia do tema, é decepcionantemente sucinta: restringe-se a revelar o em-si

numa perspectiva puramente formal que exclui qualquer abertura para um possivel contetido

13 "étre et le néant, p. 110: “Mais nous croyons avoir montré que la condition premiére de tout réflexivité est un
cogito préréflexif. Ce cogito, certes, ne pose pas d’objet, il reste intraconscientiel”.

1 Nesta ocasido, parece inevitavel postular a subjacéncia de um essencialismo, entretanto ndo é a isto que
conduz a compreensdo do cogito pré-reflexivo.



20

de sua realidade”.” Segundo Bornheim, ainda, trata-se de uma doutrina que resume a questio
em trés férmulas: o ser é, o ser é em si, 0 ser é o que ele é. Portanto, 0 Em-si € o ser. Dito isto,
parece ndo ser proprio do Em-si categorias como, por exemplo, negatividade, positividade,
passado, presente, futuro, ou, resumidamente, 0 movimento em geral que designaria antes
atitudes inerentes ao ser do homem. Passemos agora as palavras do préprio Sartre: “Os
transitos, os vir-a-ser, tudo que permite dizer que o ser ndo é ainda o0 que sera e ja é o que ndo
é, tudo é negado por principio” (p. 39). ** No ambito do Em-si, portanto, ndo ha interior ou
exterior, nem é o possivel ou impossivel, mas se podera apenas dizer que ele é. E este é é
precisamente o que ndo é o Para-si.

E certo que os existentes comparecem a consciéncia pelo ser que lhes é préprio. Nao
existe ser que nao seja ser de alguma coisa. Ocorre que, se o ser do existente se manifesta a
consciéncia precisamente por aquilo que ele € (pelo fenébmeno), por outro lado,
paradoxalmente, seu aparecer o encobre ao mesmo tempo. E que a consciéncia sempre pode
ultrapassar o existente em dire¢do ao seu sentido numa transcendéncia do aspecto 6ntico rumo
ao ontoldgico. Por isso, Sartre denomina o existente de *““dntico-ontologico™. O sentido do
ser, obtido mediante a operacdo da consciéncia via transcendéncia do oOntico, fundamenta
aquilo que se manifesta. Dito de outra forma, a consciéncia imprime no existente um
movimento que descreve uma trajetéria rumo ao ontoldgico, ou ao seu sentido. Como disse, 0
sentido do ser é aquilo que fundamenta o existente. Quanto ao argumento escolastico de que
qualquer proposicao sobre o ser recairia num circulo vicioso, diz Sartre: “Mas, de fato, ndo

existe tal circulo vicioso por ndo ser necessario ultrapassar de novo o ser desse sentido na

> BORNHEIM, Gerd. Sartre, Metafisica e existencialismo. Colecéo debates. Sdo Paulo: Perspectiva, p. 33.
16 | étre et le néant. p. 32: “Les passages, les devenirs, tout ce que permet de dire que I’étre n’est pas encore ce
qu’il sera et qu’il est déja ce qu’il n’est pas, tout cela lui est refusé par principe”.



21

direcdo de seu sentido: o sentido do ser vale para o ser de todo fendmeno, compreendendo o
proprio” (p. 36).

Levando-se em conta que a consciéncia pode sempre ultrapassar 0 existente em seu
aspecto éntico em direcdo ao ontolégico, e, ainda, considerando que o ser é uma totalidade,
entdo, o fenbmeno, no sentido puramente Ontico, ainda ndo seria o ser, “mas indica 0 ser e 0
exige”, pois a completude de seu ser (6ntico-ontoldgico) ainda ndo teria sido dado, ja que sua
transcendéncia, que de certo modo ird reunir seus dois aspectos ontico e ontoldgico, ainda ndo
teria se operado. Assim, o fendbmeno de ser ndo seria o ser, pois haveria sempre, por assim
dizer, a necessidade de uma prova ontoldgica a validar todo e qualquer dominio da
consciéncia. Por isso, se poderia dizer que o fendmeno revela o ser e 0 encobre a0 mesmo
tempo. Tal encobrimento seria a auséncia de seu sentido (do ser). Seria 0 que Heidegger

chama de compreenséo pré-ontoldgica.

A questdo do ser visa as condicOes de possibilidade das préprias ontologias
gue antecedem e fundam as ciéncias dnticas. Por mais rico e estruturado que
possa ser 0 seu sistema de categorias, toda ontologia permanece, no fundo,
cega e uma distorsdo de seu propdésito mais auténtico se, previamente, ndo
houver esclarecido, de maneira suficiente, o sentido do ser nem tiver
compreendido esse esclarecimento como sua tarefa fundamental. *8
Esta citagdo parece nos remeter para a velha problematica da entificacdo do ser. De
modo que qualquer sistema ficard comprometido se ndo houver, por assim dizer, uma
fundamentacéo Gltima das ciéncias 6nticas.”® Do lado de Heidegger, este pensamento deveré

conduzir a questdo do ser para 0 &mbito do ser-no-mundo como totalidade. Do lado de Sartre,

parece também apontar para as considera¢@es fundamentais do dasein, mas, pode-se dizer,

7 Idem, p. 29: “Mais en efait il n’y a pas de cercle vicieux car il n’est pas nécessaire dépasser a nouveau I’étre de
ce sens vers son sens: le sens de I’ étre vaut pour I’étre de tout phénomene, y compris son étre propre”.

¥ HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. 82 ed. Petrépolis: Vozes, 1986, p.37.

19 Essa aproximagdo de Heidegger e Sartre, antes que possa comprometer a unidade deste trabalho, tendo em
vista, num segundo momento, 0s seus dissensos, pretende apenas apontar a unidade da analise fenomenoldgica
do ser em sua manifestacdo imediata a consciéncia. Nas palavras de Heidegger: “Deve-se manter, portanto,
como significado da expressdo ‘fenémeno’ o que se revela, 0 que se mostra em si mesmo”: Ser e tempo, p. 58
(cf. bibliografia).



22

focando mais radicalmente o sentido do ser nos limites da ontologia do Para-si que, em Gltima
instancia, pretende privilegiar a consciéncia na constitui¢cao dos significados.

Todo esfor¢o em elucidar o sentido do ser, lembra Sartre, sé vale enquanto tarefa de
esclarecimento do ser do fenémeno, pois o ser da consciéncia é radicalmente outro. Assim, 0
que estd em questdo agora sdo as determinacfes do ser Em-si do fendmeno e ndo do ser da
consciéncia.

O Ser-Em-si apenas designa uma regido do ser, bem como o ser Para-si designa outra
imediatamente oposta a primeira. E se a negatividade advém, como veremos, da relacdo entre
as duas regides do ser, por outro lado, o ser como tal se mantém integro e indiferente ao que
se passa entre elas. Ndo conhece a alteridade, ndo se coloca jamais como o outro. “E plena
positividade”. Escapa inclusive a temporalidade. De modo que ele é, mesmo quando se
desmorona, pois 0 seu desmoronar ndo é uma circunstancia dele, mas da consciéncia,
precisamente porque essa consciéncia, sim, é que é temporal. “Estava morta. A consciéncia
dela se aniquilara. Mas ndo a vida. Abandonada pelo animal mole e sentimental que a
habitava durante tanto tempo; aquela vida deserta parara simplesmente”.?

Isto quer dizer que o ser ndo sucumbe com a morte do existente, nem t4o pouco passa
a existir como algo que ndo mais é. “A plena positividade do ser se restaurou sobre seu
desabamento. Ele era, e agora outros seres sdo — eis tudo” (p. 39).%

Parece que se podera fazer aqui uma distin¢éo entre o Ser propriamente dito e o Ser-
Em-si que, como tal, figura como uma regido do Ser; a outra regido seria o Para-si. O Ser
propriamente ndo se deixa penetrar; e o que se tem dele, como aproximacao, é o Ser-Em-si: 0
fendmeno de ser. O fendbmeno se manifesta imediatamente a consciéncia por ele que ndo é o
Ser, mas, como dissemos antes, o0 indica e exige, num jogo simultaneo de ocultamento e

desvelamento. O Ser como tal parece indizivel. Paradoxalmente, uma dimensdo que sO se

20 J-p. SARTRE, A idade da raz&o. Sao Paulo: Abril Cultural, 1979, p. 252.
21 | "atre et le néant, p. 33: “La pleine positivité d’étre s’est reformée sur son effondrement. Il était et & présent
d’autres étres sont: voila tout”.



23

alcanca possivelmente pelo que tem de intocavel. Mas, por outro lado, o Ser estd por toda
parte, ou seja, nas coisas em geral enquanto Em-si e também no Para-si cujo ser igualmente
deve poder ser descrito. Assim, a consciéncia e 0 objeto designariam o Ser. Mas tal estrutura
precisa aparecer para algum tipo de ser que estivesse a0 mesmo tempo absorvido por este Ser
em geral e se conservasse simultaneamente como aquilo pelo qual o Ser se desvela; e que, por
isso mesmo, de alguma forma, precisa estar |a fora como consciéncia instituidora. De modo
que, sem ela, nem mesmo o desmoronar de alguma coisa seria possivel, pois para haver
desmoronamento se faz necessario que algo seja concebido antes, por alguma espécie de ser,
como aquilo que pode sucumbir. O caso é que, sem tal consciéncia instituidora haveriamos de
simplesmente calar. Por outro lado, se a consciéncia s6 pode ser enquanto consciéncia de
alguma coisa, ela também nédo poderia se dar como tal sem o objeto que, por sua vez, aparece
na significancia e no sentido efetivo do existente como co-fundador da realidade. A relagdo
seria entdo o nucleo fundamental da significancia.

Entretanto, a relacdo ndo seria propriamente o objeto a ser discutido neste momento
da dissertagdo, mas sim tentar descrever de modo isolado o Ser-Em-si. Em todo caso, se
poderéa objetar que, dadas as Gltimas consideracfes, ndo seria legitimo tratar de cada uma das
partes do Ser isoladamente, ou seja, do Ser-Em-si nem do Ser-Para-si, ja que, pelo que se viu,
ambos s6 poderiam ser referidos simultaneamente na medida em que se determinam somente
na relagdo. Entretanto, o pensamento ndo podera deixar de conceber cada um separadamente
como aquilo que de alguma forma pode ser estudado em sua individualidade. Pois, pela
relagdo mesma ja se pode desde o inicio legitimamente toma-los como coisas distintas uma da
outra e que, somente por isso mesmo, é que se pode falar em relagdo. O que devemos procurar
aqui evitar, contudo, é ndo desviar o foco da questdo que se coloca no momento, ou seja, a

compreensdo do Ser-Em-si.



24

Neste sentido, buscamos esclarecer que como tal ele designa, como sua possibilidade
mesma de aparecimento, o fendmeno. Ou seja, SO se pode conceber seu aparecimento
mediante a compreensdo da idéia de fendmeno, cujo contetdo revela a possibilidade de seu
surgimento enquanto algo a aparecer. Por isso é que o estudo da fenomenologia antecede aqui
ao do Ser-Em-si.

De um modo ou de outro ja pudemos nos ocupar aqui, ainda que indiretamente, do ser
da consciéncia, mesmo que seu estudo mais aprofundado deva se da na segunda parte da
dissertacdo. Mas antes disso, falemos um pouco sobre a ma-fé enquanto elemento
fundamental que nos remete antecipadamente para a compreensdao da estrutura do Para-si.
Mas, de qualquer forma, deve-se poder descrevé-la, em primeiro lugar, em seu significado
mesmo, ou seja, estando, num certo sentido, desvinculada do ser do Para-si. O que, em Gltimo
caso, serd impossivel de se conceber. Contudo, por necessidade didatica, concebamos a ma-fé

como autbnoma.

1.3 A Ma-fe

O homem ndo é somente o ser pelo qual o nada vem ao mundo, mas “é também o que
pode tomar atitudes negativas com relacdo a si”. A ma-fé guarda estreita relacdo com a
mentira, mas ndo sao uma Unica e mesma coisa. Ocorre que uma pessoa pode mentir a si
mesma ou simplesmente mentir. A mentira presume o “ser-com” (Heidegger chama de mit-
sein): o eu, 0 outro, 0 outro para mim e 0 eu para o outro. A ma-fé, pelo contrario, apesar de
ser condicionada pelo “ser-com”, no que tem de realidade humana, é uma atitude do sujeito

para com ele mesmo.



25

A ma-fé tem na aparéncia, portanto, a estrutura da mentira. SO que - e isso
muda tudo — na ma-fé eu mesmo escondo a verdade de mim mesmo. Assim,
ndo existe neste caso a dualidade do enganador e do enganado. A ma-fé
implica por esséncia, ao contrario, a unidade de uma consciéncia (p. 94). %

N&o se trata de algo que vem de fora da realidade humana, mas é uma atitude da
propria consciéncia para consigo mesma: “N&o se sofre a ma-fé, ndo nos infectamos com ela,
ndo se trata de um estado”. H& sim um sujeito que mente para si mesmo tentando camuflar
uma situacdo desagradavel ou apontar um erro agradavel como verdade. Depois disso, parece
legitimo afirmar que aquele que incorre em ma-fé acha-se tomado pela mentira, mas nem
sempre que se mente comete-se ma-fé, dado “que aquele a quem se mente e aquele que mente
sd0 uma s6 e mesma pessoa”. Ndo se podera mentir para Si mesmo nem para 0S outros sem
que antes se saiba a verdade. As implicacOes de tal dizer sdo assaz extensas.

Dadas as condi¢fes ontoldgicas do ser da consciéncia, qual seja, “ndo ser o que € e ser
0 que ndo é”, a ma-fé, enquanto auto-enganacdo do sujeito, figura como a atitude humana que
dissimula a verdade conscientemente como tentativa inutil de abdicar da propria liberdade.
Como fé, diz respeito a uma postura de crenca negadora que em si € ma. “Trata-se de uma
atividade de alheamento”. Pessoas costumam justificar condutas conformistas e se lastimar do
seu estado, pelo que sdo ou ndo séo, devido a forgas ocultas, inconscientes, ou coisa parecida.
Mas, para Sartre, trata-se de condutas objetivamente verificaveis que as pessoas ndo podem
deixar de constatar, sendo pela consciéncia. A postura que tenta dissimular o carater de
liberdade da consciéncia tentando fazé-la parecer coisa seria propriamente a conduta de ma-

fe. Sobre esse tema, vale a pena conferir a citagdo seguinte:

Ao experimentar essa liberdade, ao sentir-se como um vazio, 0 para-Si
experimenta uma angustia caracteristica: é a angustia da escolha, de ser
obrigado a optar por uma entre todas as possibilidades que se abrem diante de
si. O homem, entretanto, procurou uma maneira de escapar a essa angustia.

22 1dem, p. 83: “La mauvaise foi a donc en apparence la structure du mensonge. Seulement, ce qui change tout,
c’est que dans la mauvaise foi, c’est a moi-méme que je masque la vérité. Ainsi, la dualité du trompeur et du
trompé n’existe pas ici. La mauvaise foi implique au contraire par essence I’unité d’une consience”.



26

Criou-se consequentemente uma estrutura fundamental de comportamento
que Sartre chama de ma-fé. %

Mas ha de se perguntar ainda pelas condigdes de possibilidade da ma-fé: “Que ha de
ser o homem em seu ser para poder ser de ma-fé?”. Diferentemente do que possa parecer, a
conduta de ma-fé ndo deve ser precipitadamente encarada pela perspectiva moral no sentido
de enganar aos outros, pois ndo se trata de conduta em relagdo aos outros, mas em relagéo a si
mesmo ao se tentar dissimular a liberdade fundamental. Pelo senso comum, estar de ma-fé é
agir deliberadamente para prejudicar outras pessoas, €, ai sim, se tomada a ma-fé por esse
lado, de fato seria uma questdo moral; atitude que se enquadraria no que sugere o ser-com.
Entretanto, como ja foi dito, trata-se de uma relacdo de si para si, cujo conteudo dissimula o
ser da consciéncia. Com efeito, definitivamente, a compreensdo da ma-fé, no ambito da
filosofia aqui tratada, ndo remete a questdo moral. Dito isso, devemos ainda aprofundar a
natureza mesma da ma-fé, pois, como tal, ndo se trata simplesmente de algo que se possa ou
ndo estar com ela, mas designa propriamente 0 modo de ser da existéncia humana. Assim, o
homem seria inevitavelmente de ma-fe.

O homem néo pode se desvencilhar da conduta de méa-fé, pois se trata da sua propria
vivéncia em face de dois aspectos fundamentais da realidade humana: a facticidade e a
transcendéncia.

A facticidade designaria a realidade da liberdade humana, dado o seu modo peculiar
de ser. Neste sentido, a liberdade nfo pode ndo existir. E determinada propriamente pela
facticidade do Para-si. Ja a transcendéncia, cujo sentido € bem mais complexo, indicaria, por
assim dizer, a ndo aceitacdo das condicGes determinadas pela facticidade. Seu entendimento
estaria atrelado efetivamente ao ser da consciéncia no que diz respeito ao projetar-se para
fora, para além da situacdo dada. Este aspecto da ma-fé é para Sartre como que uma “arte de

formar conceitos contraditorios, quer dizer, que unam em si determinada idéia e a negacao

2 MACIEL, Luiz Carlos. Sartre: vida e obra. 5 ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra., p. 75.



27

dessa idéia”. Trata-se da contradi¢cdo engendrada pela dupla propriedade do humano de ser
facticidade e transcendéncia ou transcendéncia e facticidade.

Apo0s a compreensdo da ma-fé, ha de se conjecturar uma conduta que se contraponha
imediatamente a ela: a sinceridade. O “campedo da sinceridade” seria aquele que assume para
si mesmo aquilo que é, numa coincidéncia plena consigo mesmo (Em-si). Assim, apesar de,
num primeiro plano, figurar como o oposto da ma-fé se equivale a ela, na medida em que
pretende, do mesmo modo, camuflar a incompletude humana, a impossibilidade de se definir
como um Em-si.

Mas como pode ser possivel que 0 homem engane a si mesmo fazendo-se passar pelo
que ndo é? Nas palavras do préprio Sartre: “como podemos crer de ma-fé em conceitos que
forjamos expressamente para nos persuadir?” (p. 115).** Nessa mesma linha interrogativa,
transposta para o ambito da realidade do nosso tempo, no que diz respeito ao significado de
conceitos como, por exemplo, felicidade, progresso, salvacgdo, etc., como pode o homem
regular seu pensamento pelo ndo-ser, na medida em que faz-se conduzir por conceitos cujo
contetdo foi forjado? Ora, a resposta, pelo que ja foi produzido até aqui, parece obvia, dada a
definicdo do modo de ser proprio da realidade humana. Com efeito, tal trama ndo seria
possivel ndo fosse 0 homem essencialmente de ma-fé. E aqui a ma-fé esta estreitamente ligada
a liberdade. De modo que, ndo fosse o homem livre, ndo poderia ser de ma-fé.
Paradoxalmente, é a liberdade que nos condena. A condensacdo desta idéia, pode-se dizer, nos
conduz ao sentimento de angustia. Neste sentido, a triade liberdade, ma-fé e angulstia apontam
para um ser especifico, ao mesmo tempo em que dele decorrem. Isto nos leva de modo mais
profundo a identificar o homem como ndo sendo mais que isso, ou seja, liberdade, ma-fé e

angustia.

2 "étre et le néant, p. 103: “Comment peut-on croire de mauvaise foi aux concepts qu’on forge tout exprés pour
se persuader”?



28

O existencialista declara freglientemente que o homem é angustia. Tal
afirmacdo significa o seguinte: 0 homem que se engaja e que se da conta de
que ele ndo é apenas aquele que escolhe ser, mas também um legislador que
escolhe simultaneamente a si mesmo e a humanidade inteira, ndo consegue
escapar ao sentimento de sua total e profunda responsabilidade. *°

A angustia, neste sentido aqui colocado, estaria mais precisamente ligada ao Para-si
em sua relacdo com 0s outros (ser-com), 0 que nos remete a uma perspectiva moral. Mas a
ma-fé, nos termos aqui propostos, deve nos conduzir a uma andlise introspectiva, ou seja,
deve apontar para a possibilidade de se alcancar o modo de ser proprio do Para-si. Como tal,
em sua origem, a angustia designaria a impossibilidade mesma de, pela méa-fé, a consciéncia
tornar-se coisa (Em-si). Ao se deparar com 0 absurdo das coisas Em-si, a consciéncia é
tomada por um sentimento angustiante que chega a lhe provocar nausea. Neste sentido, a ma-
fé estaria entre a liberdade e a angustia, pois o que se coloca prioritariamente € a liberdade
que, pela ma-fé, a consciéncia julga poder dissimula-la, e, como consequéncia desse
insucesso, a angustia. A analise que fazemos aqui neste momento representa, por fim, uma
tentativa de se visualizar num mesmo plano estes trés aspectos do Para-si que, em ultimo
caso, fundamentaria cada um deles. Mas este modo de apreensdo simultaneo nao deve ofuscar
0 estudo particular de nenhum deles isoladamente, e, por isso mesmo, voltemos, entdo, ao ser
da méa-fé.

Como tal, a méa-fé designaria um processo de autonegacdo que aponta para a
negatividade fundamental que é o proprio homem que, dado o seu modo de ser, ndo pode ser
definido desta ou daquela maneira. Resumidamente, podemos citar o préprio Sartre: “O ato
primeiro de ma-fé é para fugir do que ndo se pode fugir, fugir do que se é” (p. 118).%

Entretanto, ndo se pode tomar aqui este “é” como sendo um modo pronto e acabado (uma

% J-P. SARTRE, Colecdo Os pensadores: O existencialismo é um humanismo, A imaginacdo, Questdo de
método. 3 ed. Trad. Rita Correa Guedes, Luiz Roberto Salinas Forte, Bento Prado Junior. Sdo Paulo: Nova
Cultural, p. 7

%6 "étre et le néant p. 105: “Mais I’acte premier de mauvaise foi est pour fuir ce qu’on ne peut pas fuir, pour fuir
ce qu’on est”.



29

esséncia) daquilo que se é, mas, seria precisamente, daquilo que ndo é. Pois 0 que se
reivindica aqui ndo é o ser daquilo que é enquanto é o que é, mas do que é enquanto nao é.
Consequientemente, o ato de fuga do que se &, representa a tentativa de dissimular a si proprio
como um ser livre, fazendo-se mentir a si mesmo ao se conceber como sendo algo que é o que
é, e este seria propriamente o ser do Em-si e ndo do Para-si. De qualquer forma, nos
mantemos no ambito do Ser em geral que estd por todos os lados a nos rodear. Um ser que
ndo € 0 que € e um ser que € o que é, & sempre ser. Por isso mesmo é que se pode falar do ser
do Em-si e do ser do Para-si. Cada um possui 0 seu modo de ser particular, mas ambos estdo
sob a defini¢do do Ser em geral.

Com efeito, o ser do Para-si comporta ontologicamente a negatividade como seu
nacleo, e € justamente do interior desta negatividade que brota a ma-fé como aquilo pelo qual,
em vao, o homem tenta ser algo (Em-si), embora se possa dizer que tentar ndo ser algo
também seria de ma-fé. H& sempre um ser ao qual se possa referir, mesmo que seja a0 modo
da negatividade. Seria, portanto, uma propriedade que se confunde com o proprio ser do Para-
si, dai a importancia de conceber a ma-fé, entendido o seu significado, talvez como a melhor
forma de apreensdo do ser da consciéncia, pois seria pelo ser mesmo da ma-fé que a
consciéncia se determina a ndo ser 0 que € e a ser 0 que ndo é. Tentemos clarear, por assim
dizer, esta certa ambigliidade, nas palavras do préprio Sartre: “Ao fugir pelo ndo-ser-o-que-
se-é do Em-si que ndo sou, a maneira de ser 0 que ndo se é, a ma-fé, que se nega como ma-fe,
visa 0 Em-si que ndo sou, a maneira do N&o-ser-o-que-ndo-se-6” (p. 118)*". Mesmo
incorrendo em certos riscos, talvez se possa fazer melhor compreender tal construgdo: Sendo
o ser da consciéncia aquele que ndo é o que é, faz-se de ma-fé ao tentar ser o que nédo é. Sendo
o0 ser da consciéncia aquele que é o que ndo €, faz-se também de méa-fé ao tentar negar o que

é. Assim, por definigdo, a consciéncia sera sempre de ma-fé, seja no ato de ndo ser o que &,

2" |dem, p. 106: “Fuyant par le non-étre-ce-qu’on-est I’en-soi que je ne suis pas sur le mode d’étre ce qu’on n’est
pas, la mauvaise foi, qui se renie comme mauvaise foi, vise I’en-soi que je ne suis pas sur le mode du n’étre-
pas-ce-qu’on-n’ est-pas”.



30

seja no ato de ser o que ndo é. Talvez esta idéia fiqgue melhor esclarecida quando estivermos
no estudo da temporalidade, o que ocorrera no ultimo capitulo desta dissertacdo. Mas, por
enquanto, nos esforcemos para inserir a ma-fé na seqiiéncia que nos levara ao estudo da
ontologia do Para-si, de modo que se possa viabilizar, como j& buscamos fazer com a idéia de
fendmeno e o estudo do Ser-Em-si, a sua localizagdo na estrutura geral deste projeto. Pois: “A
experiéncia fundamental que condiciona todas as analises que Sartre faz da realidade humana
revela-se no fato de que o homem toma atitudes negativas em relacdo a si mesmo”.”® Ao
anteciparmos, de certa forma, o ser da consciéncia como o define Sartre, qual seja, ndo é o
que € e € 0 que ndo é, podemos de antemao finalizar este capitulo com a citacdo que nos
insere definitivamente no &mago do Ser-Para-si: “A luz dessas observacdes, podemos abordar
agora o estudo ontoldgico da consciéncia, na medida em que ndo é a totalidade do ser

humano, mas o niicleo instantaneo deste ser” (p. 118).%

8 BORNHEIM, Gerd. Sartre, Metafisica e existencialismo. Colecdo debates. Sdo Paulo: Perspectiva, p. 48.
2% "étre et le néant p. 106: “A la lumiére de ces remarques, nous pouvons aborder & présent I’étude ontologique
de la conscience, en tant qu’elle est non la totalité de I’étre humain, mais le noyau instantané de cet étre”.



31

ESTRUTURAS IMEDIATAS DO PARA-SI

No ambito desta dissertacdo, este segundo capitulo serda o momento fundamental a
partir do qual deve ser possivel alcancar, de forma direta, as investigacdes sobre a ontologia
do Para-si. Dizemos de forma direta por considerarmos que indiretamente este esforgo ja vem
sendo feito desde o inicio. Contudo, h& de se distinguir a necessidade prévia de se indicar
simplesmente o caminho, do momento mesmo da chegada. Neste sentido, percorrido o
caminho, resta-nos agora aprofundar as investigagdes sobre as Estruturas imediatas do Para-
si. Em O ser e 0 nada, as estruturas seriam as seguintes: I. Presenca a si, Il. Facticidade do
Para-si, I1l. O Para-si e o ser do valor, V. O Para-si e 0 ser dos possiveis, V. O Eu e o circuito
da ipseidade. Entretanto, nesta dissertacdo, suprimimos o primeiro e o terceiro itens, ou seja,
presenca a si e o Para-si e o ser do valor, mas acrescentamos, como primeiro ponto, O ser da
consciéncia, seguindo-se a ele os outros trés, quais sejam, Facticidade do Para-si, O Para-si e
o ser dos possiveis, e O Eu e o circuito da ipseidade. Consideramos, portanto, que tal estrutura
deve servir bem ao que se prop0e aqui, ou seja, inaugurar de fato no ambito deste segundo
capitulo o estudo sobre a ontologia do Para-si, tendo como inicio fundamental as

investigacdes sobre o ser da consciéncia. Em seguida, este segundo capitulo como um todo



32

deve poder nos conduzir ao terceiro capitulo, iniciado pela Temporalidade e finalizado pela

Transcendéncia.

2.1 O Ser da Consciéncia

Na teoria do conhecimento, a consciéncia surge como aquela pela qual o objeto é
apreendido. Mas, na ocasido mesma da apreensdo, pode-se constatar a presenca de trés
elementos: “ser é ser percebido” (Em latim: est percipi), o proprio ato de “perceber” (Em
latim: percipere) e “aquele que percebe” (Em latim: percipiens). Conforme a compreenséo de
Husserl, diz Sartre, o ser do conhecimento ndo pode ser tido como algo dado, mas, pelo
contrério, precisa ser fundamentado. Isto significa que ndo se deve tomar a resultante da
interagdo dos trés elementos constitutivos do ato de conhecer como sendo aquilo que
verdadeiramente esclarece o ser do conhecimento: O Ser ndo pode ser reduzido ao
conhecimento que se tem dele. “Assim, o ser do conhecimento ndo pode ser medido pelo
conhecimento: escapa ao percipi” (p.21).° Pode-se concluir, portanto, que o conhecimento
deve ser fundamentado em algo que ultrapassa o “ser é ser percebido” e o proprio “perceber”
rumo a “aquele que percebe”. “Pode-se concordar conosco, todavia, que 0 percipi remete a
um ser que escapa as leis da aparicdo, desde que esse ser transfenomenal seja o ser do sujeito”
(p.21).3" Parece que aqui surge, entfio, a consciéncia enquanto elemento cognoscente, por
onde deve passar o ser do conhecimento.

Segundo Sartre, foi 0 que percebeu Husserl ao considerar o aspecto objetivo da
vivéncia (noema) como “um correlato irreal” do aspecto subjetivo da vivéncia (noese), que

visa apreender o objeto. Mas 0 que esta em questdo é a superacdo destes dois aspectos do

% |dem, p. 17: “Ainsi I’étre de la connaissance ne peut étre mesuré par la connaissance; il échappe au percipi”’.
3 |bidem, p. 17: “Toutefois on peut nous accorder que le percipi renvoie & un étre qui échappe aux lois de
I’apparition, mais tout en maintenant que cet étre transphénoménal est I’étre du sujet”.



33

objeto rumo a “dimenséo de ser transfenomenal do sujeito”. Isto implica ter que abandonar a
primazia do conhecimento para justamente poder fundamenté-lo.

Mas, e a consciéncia? “Diziamos que a consciéncia € o ser cognoscente enquanto é e
ndo enquanto é conhecido”. A consciéncia enquanto ser cognoscente que é enquanto é, deve
ser assim concebida ao manter-se protegida do ato de conhecer, pois aquilo que é na medida
em que é conhecido faz-se coisa categorizada (com contetdo), violando assim o seu ser
fundamental, qual seja, nada. Isto mesmo, a consciéncia ndo € uma coisa entre coisas ao
modo dos objetos em geral, nem muito menos algo que nao €. Pelo contrério, a consciéncia é;
porém, é nada. Nas palavras do préprio Sartre: “Toda consciéncia, mostrou Husserl, é
consciéncia de alguma coisa. Significa que ndo ha consciéncia que ndo seja posicionamento
de um objeto transcendente, ou, se preferirmos, que a consciéncia ndo tem conteido” (p.22).*
Dizer que toda consciéncia é consciéncia de alguma coisa, significa simplesmente dizer algo a
respeito dela, mas ndo o que ela é. Dizer o que ela €, é dizer o seu ser.

Contudo, deve-se ainda fixar um pouco mais 0 entendimento sobre o papel da
consciéncia no ato mesmo de desvelamento dos existentes, pois compreender o seu “oficio”,

se ndo revela o seu ser, o indica.

Toda nossa consciéncia esta direcionada a objetos. Se n6s vemos, vemos
algum objeto visual, tal como uma arvore ou um lago. Se n6s imaginamos,
nossa imaginacao apresenta-nos um objeto imaginario, tal como um carro que
visualizamos descendo a estrada. Se n6s estamos envolvidos num julgamento,
projetamos uma situacdo ou um fato. Cada ato de consciéncia, cada
experiéncia € correlata com um objeto. Cada intencdo tem seu objeto
intencionado. *

A consciéncia coloca o existente no mundo, podendo ela mesma fazer-se objeto. Esse

surgimento das coisas pela consciéncia deriva de um movimento que denuncia uma espécie de

%2 |bidem, p. 17: “Toute conscience, Husserl I’a montré, est conscience de quelque chose. Cela signifie qu’il
n’est pas de conscience qui ne soit position d’un objet transcendant, ou, si I’on préfére, que la conscience n’a
pas de contenu™.

# R. SOKOLOWSKI, Introducéo & fenomenologia. Trad.: Alfredo de O. Moraes. Sdo Paulo: Loyola, 2004, p.
17.



34

caréncia em seu proprio nucleo, pois aquilo que é pleno, sem qualquer necessidade, absoluto
como o Ser, ndo pode ser a origem de qualquer existente. S6 um ser falto pode criar. Neste
sentido, a consciéncia se apresenta entdo como negatividade: algo que tende a suprir o seu
vazio. Foge da incompletude buscando ser aquilo que ainda ndo é. Doravante, comeca-se a
ultrapassar o momento de descricdao do que ela faz e passa-se efetivamente a dizer o que ela é:
a dizer o seu ser.

Nas palavras do préprio Sartre, numa descricdo, por assim dizer, da trajetéria do
pensamento rumo a apreensdo do ser da consciéncia, citemo-lo: “A negacdo nos remeteu a
liberdade, esta a ma-fé, e a ma-fé ao ser da consciéncia como sua condicéo de possibilidade”
(p.121). *

Na origem de tal pensamento, de modo subjacente, estaria 0 Ser-Em-si como algo a
ser negado, cujo ser é 0 que é: uma “coincidéncia plena consigo mesmo”. E o Ser-Em-si seria
justamente a referéncia inequivoca para se alcangar a estrutura interna da consciéncia, visto
que é justamente pelo fato mesmo de sua oposicdo a ele que se poderd aqui falar no ser da
consciéncia. Por isso mesmo € que se diz que “O ser da consciéncia ndo coincide consigo
mesmo”. Neste sentido, dito assim de uma sO vez tanto o ser do Em-si como o ser da
consciéncia, considera-se um bom modo de se alcangar o ser dos dois ao mesmo tempo, bem
como o ser de cada um isoladamente. Na verdade, relativamente ao Ser-Em-si, ndo seria
propriamente um alcancar do seu ser, o que de certa forma ja buscamos anteriormente por
ocasido do estudo do Ser-Em-si, mas simplesmente um retomar do seu sentido como
facilitador no esforco mesmo de apreenséo do ser da consciéncia. Nestes termos, recorramos
as palavras de Sartre para reforcar tal idéia de oposicdo, pois esta seria a necessidade do
proprio Sartre ao adentrar nas circunstancias de esclarecimento do ser da consciéncia. “N&o

ha no Em-si uma s parcela de ser que seja distancia com relacdo a si. Ndo ha, no ser assim

3 L étre et le néant p. 109: “La négation nous a renvoyé a la liberté, celle-ci & la mauvaise foi et la mauvaise foi
a I’étre de la conscience comme sa condition de possibilité”.



35

concebido, o menor esboco de dualidade: € o que queremos expressar dizendo que a
densidade de ser do Em-si ¢ infinita. E o pleno” (p.122). *

Ja numa referéncia ao ser da consciéncia, diz que sua caracteristica, ao contrario, é ser
“descompressdo de ser”. Esta construgdo, pode-se dizer, nos remete imediatamente a
ontologia fundamental do negativo como sendo, enquanto elemento presente no mundo,
absolutamente oriundo do ser do Para-si. Entretanto, quanto A origem da negag&o, n&o seria 0
caso de se fazer aqui maior reflexao.

Contudo, considera-se que, ainda que de forma subsidiaria, a negagdo, em ultima
instancia, seria propriamente o nudcleo fundamental da idéia em geral aqui tratada, pois, em
sua esséncia, a negatividade se confunde inevitavelmente com o ser do Para-si, ou melhor,
com o ser da consciéncia. Dito isto, consideramos que estas Ultimas palavras imprimem um
avanco significativo na compreensao da idéia que ora buscamos aqui esclarecer, qual seja, 0
ser da consciéncia. Assim, sigamos um pouco mais rumo a tal feito. Doravante, haveremos
inclusive de poder descrever a realidade humana pelo ser do Para-si, ou, de outro modo,
descrever o ser do Para-si pela realidade humana. De maneira que seria justamente este o
resultado que se podera almejar, ou seja, dar ao estudo do ser da consciéncia o status que lhe é
proprio no ambito significativo da concretude da existéncia humana. Por fim, a partir de tais
consideracdes sobre o ser da consciéncia, ficamos remetidos a outro momento fundamental da

estrutura do Para-si, denominado a Facticidade.

2.2 Facticidade do Para-si: Um Modo de Ser Proprio do Homem

% 1dem, p. 110: “Il n’est pas, dans I’en-soi, une parcelle d’étre qui ne soit & elle-méme sans distance. Il n’y a pas
dans I’étre ainsi concu la plus petite ébauche de dualité; c’est ce que nous exprimerons en disant que la densité
d’étre de I’en-soi est infinie. C’est le plein”.



36

Tudo aquilo que o homem possa ser, no fim das contas sera nada. Esta é sua Unica
possibilidade independentemente de seu esfor¢o e conquista. Jamais podera ser estatico e
fixo como as coisas em geral. Por isso é que se pode dizer que a realidade humana é que
institui 0 nada no mundo, sendo ele préprio um nada. Observe-se que ndo se esta dizendo que
0 homem ndo é. Pelo contrario, estar-se a afirmar que ele é. “Todavia, 0 Para-si é. Pode-se
dizer: é mesmo que apenas a titulo de ser que ndo é o que é e é o que ndo é” (p.128). *°

J& foi visto que Sartre chama a consciéncia de Para-si. Ela revela a capacidade de se
dirigir as coisas e as reconhecer como sendo diferente dela. Por esse lado, também se dirige a
si mesma como se objeto fosse. Nesse momento ela se auto-reconhece e mantém distancia de
si como exterioridade.*” Assim, as coisas em geral e o proprio homem sdo objetos da
consciéncia. Ela os reflete nas condigdes constitutivas da prdpria vida humana. Mas nédo se
trata de uma realidade tranqlila em que cada integrante do “jogo” tem uma posi¢do
definitivamente fixada. Pelo contrario, trata-se de uma relagdo ambigua que ndo se pode, com
efeito, ir adiante sem se examinar cuidadosamente essa dualidade que parece problematizar
ainda mais a classica relacdo sujeito/objeto. Observa-se, deste modo, que a consciéncia ocupa
ora a posicdo de sujeito, ora a de objeto. Quando o homem analisa a si proprio, o faz
enquanto sujeito que ao mesmo tempo é objeto. Entdo, originariamente, 0 homem apreende a
si como um Em-si que desvanece pelo ato nadificador. Sartre denomina essa situagédo de “ato
ontoldgico”: “O nada é o ato pelo qual o ser coloca em questao seu ser, ou seja, precisamente
a consciéncia ou Para-si”. (p.127 - 128).%

Ao analisar a si propria, ha na consciéncia um reconhecimento de incompletude, de

falta, pois essa atitude consiste em buscar preencher um vazio colocado no ser pelo Para-si.

% |bidem, p. 115: “Pourtant, le pour-soi est. Il est, dira-t-on, fit-ce & titre d’étre qui n’est pas ce qu’il est et qui
est ce qui’il n’est pas”.

7 Aqui parece ser legitimo reivindicar para a consciéncia uma espécie de divisdo dela prépria; entretanto, mais
adiante, nas palavras de Sartre, talvez consigamos desfazer essa idéia e toma-la como totalidade.

% | *atre et le néant p. 115: “Le néant est la mise en question de I’étre par I’étre. C’est-a-dire justement la
conscience ou pour-soi”.



37

O ser seria transfixado pelo Para-si na medida em que este introduz o “fundamento Unico do

nada no coracgéo do ser”.

E 0 que resta de Em-si no Para-si como facticidade e é o que faz com que o
Para-si s6 tenha uma necessidade de fato; ou seja, é o fundamento de seu ser-
consciéncia ou existéncia, mas de modo algum pode fundamentar sua
presenga. Assim, a consciéncia ndo pode, de nenhuma forma, impedir-se de
ser, e, todavia, é totalmente responséavel pelo seu ser (p. 134).%

O pano de fundo aqui é o paradoxo de a realidade humana ser a0 mesmo tempo
transcendéncia e facticidade. Transcendéncia porque o homem ndo consegue se separar do
ser que é: impossibilidade de ser plena coincidéncia consigo mesmo. Est4, pois, separado da
concretude das coisas. Por isso, seu ser esta além de si mesmo, fora de si, cuja possibilidade
transcende o que estd dado. Entretanto, paradoxalmente, o homem é; e é pelo Em-si que o
habita. H& de ser exatamente o que é, assim como 0s objetos em geral. Mas h& de se
esclarecer que a realidade humana ndo esta simplesmente dada como a existéncia dos objetos
em geral, pois a factualidade seria 0 modo proprio dos objetos, e a facticidade, o modo
proprio do homem. Em todo caso, como disse, 0 homem é pelo Em-si que o habita. E neste
sentido que se pode dizer que o homem é ao modo das coisas em geral, ou seja, N0 mesmo
sentido em que se pode também falar do ser em geral. Ficando assim compreendido que,
embora 0 Em-si e o Para-si s6 possam ser ditos pelo ser, cada qual possui o seu modo proprio
de ser. De maneira que o que importa neste momento é dizer a facticidade do Para-si
enquanto referéncia ao modo de ser particular da consciéncia, ainda que tal investigacao nos
leve, no fim das contas, a té-lo como um Em-si. Pois, apesar de o Para-si ndo ser o que é e

ser 0 que nao &, ele é. Entretanto, ndo é um Em-si ao modo do ser, mas ao modo do ndo-ser.

E seria por isso mesmo “o fundamento”.

% |dem, p. 120: “C’est qui rest de I’en-soi dans le pour-soi comme facticité et c’est ce qui fait que le pour-soi n’a
qu’une necessité de fait, c’est-a-dire qu’il est le fondement de son étre-conscience ou existence, mas qu’il ne
peut en aucun cas fonder sa présence. Ainsi la conscience ne peut en aucun cas s’empécher d’étre et poutant
elle est totalmente responsable de son étre”.



38

O Em-si ndo pode fundamentar nada; ele se fundamenta a si conferindo a si a
modificacdo do Para-si. E fundamento de si na medida que ja ndo é Em-si; e
deparamos aqui com a origem de todo fundamento. Se o Ser-Em-si ndo pode
ser seu proprio fundamento nem o dos outros seres, o fundamento em geral
vem ao mundo pelo Para-si. Ndo apenas o Para-si, como Em-si nadificador,
fundamenta a si mesmo, como também surge com ele, pela primeira vez, o
fundamento (p. 131). %

Neste sentido, “O Em-si permanece no amago do Para-si como sua contingéncia
original”. E, enquanto agente, no &mbito da ontologia, o Para-si reivindica, portanto, para si 0
fundamento. Mas o Para-si ndo surge como algo fundado, e sim como algo que esta ai
lancado no mundo desde sempre, abandonado numa “situacdo”.** Seria esta a sua
contingéncia: um ser que ndo é o seu préprio fundamento. O ser do Para-si seria, portanto,
sem fundamento, ou melhor, se faz na medida em que persegue seu proprio fundamento.
Mas, tal perseguicdo no fim das contas vai dar em nada, pois esta seria sua condi¢do de
possibilidade, ou seja, a falta de fundamento.

Caso se deva imaginar o contrario, ou melhor, o homem como sendo fundado,
recairiamos numa série de dificuldades. A primeira delas seria conceber o homem como
sendo tal qual uma coisa em geral, a0 modo de um objeto que se cria. Teriamos em seguida
que conjecturar necessariamente uma instancia criadora, o que, logo de inicio, traria sérias
consequéncias quanto a liberdade humana, ou seja, quanto ao modo mesmo de ser do Para-si.

O ser da consciéncia ndo seria descrito entdo como aquele que “ndo é o que é e é 0 que nao

¢”. Estariamos proximos a ter que defini-lo como aquele que € o que é. Isto nos levaria,

0 Ibidem, p. 118: “L’en-soi ne peut rien fonder; s’il se fonde lui-méme c’est en se donnant la modification du
pour-soi. Il est fondement de lui-méme en tant qu’il n’est déja plus en-soi; et nous rencontrons ici I’origine de
tout fondement. Si I’étre en-soi ne peut étre ni son propre fondement ni celui des autres étres, le fondement en
général vient au mond par le pour-soi. Non seulement le pour-soi, comme en-soi néantisé, se fonde lui-méme
mais avec lui apparait le fondement pour la premiére fois”.

*! Na Critica da Razao Dialética tal conceito adquire importancia sob a forma de liberdade situada. I1sso nos
remeteria ao que Sartre chama de “paradoxo da liberdade”: uma ambigiidade da situagéo que a coloca como
podendo ser produzida tanto pelo Em-si quanto pela liberdade. Também por esse aspecto, talvez se possa
reivindicar a unidade do pensamento sartreano relativamente as suas duas maiores obras. O que se podera
contudo destacar é que 0 que estd em questdo na primeira é um exame aprofundado sobre a consciéncia
individual, e, na segunda, o foco muda para uma reflexdo sobre 0 homem situado na histéria. Uma dinamica
que certamente nos conduziria a outras consideracdes diferentes das que se propde aqui nesta dissertacao.



39

inclusive, a ter que imaginar algum tipo de natureza humana, 0 que ndo seria o caso. Sobre
ISSO:
En nuestro tiempo, el saber sobre la naturaleza del ser humano se ha
desplazado hacia la comprension de la existencia histdrica. La concepcion de
un naturaleza invariable del hombre es considerada por el pensamiento
moderno, historico y formado (sic) en la historia una recaida intempestiva en
un naturalismo hace mucho tiempo superado.*?
Depois de tais consideracdes, voltemos, um pouco mais, a fortalecer a idéia de

facticidade do ser humano, cujo nucleo da discussdo seria, no fim das contas, o fundamento.

Como tentativa de esclarecer melhor a questéo, fagamos outra citacao:

Desembaracado de toda ilusdo substancialista, 0 homem sé poderia encontrar
seu fundamento no nada. E, de certo modo, o fundamento do Para-si é o nada
— um fundamento que é nada de fundamento. Vale dizer que se 0 homem néo
consegue repousar em nada, ele se autofundamenta nessa impossibilidade, e
encontra a sua razao de ser no proprio ato de perseguir um fundamento. **

Assim, ndo sendo o caso de se postular uma natureza humana, a facticidade remete
para uma auséncia total de fundamento. Mas essa auséncia de fundamento ainda comporta
uma dualidade insuperavel que consiste em néo ter fundamento e ao mesmo tempo o Para-si
ter que fundar a si mesmo, ndo como algo que se funda, mas como uma busca eterna por um
fundamento, o que, de certa forma, j& representaria em si alguma espécie de fundamento.
Todavia, seria um fundamento sem fundamento. Ou um fundamento que comporta a
ambiguidade de ser, porém, nada.

Diante desta questdo talvez insollvel, parece ndo restar outra alternativa sendo
superar esta ambiglidade mediante a gratuidade da existéncia como ponto inicial para a

construcdo de um pensamento. A facticidade, portanto, enquanto conseqiiéncia de seu sentido

*2 LOWITH, Karl. El hombre en el centro de la historia: balance filoséfico del siglo XX. Barcelona: HERDER,
1998. p. 179: “Em nossa época, 0 saber sobre a natureza do ser humano se tem deslocado para a compreensao
da existéncia historica. A concepcdo de uma natureza invariavel do homem é considerada pelo pensamento
moderno, histérico e formado na histéria uma recaida intempestiva em um naturalismo ha muito tempo
superado”.

* BORNHEIM, Gerd. Sartre, Metafisica e existencialismo. Colecdo debates. Sdo Paulo: Perspectiva, p. 57.



40

parece apontar enfim para um existencialismo ateu. Neste sentido, convém fazer aqui outra

citacdo sobre o existencialismo.

O que torna as coisas complicadas € a existéncia de dois tipos de
existencialistas: por um lado, os cristdos - entre os quais colocarei Jaspers e
Gabriel Marcel, de confissdo catélica — e, por outro, 0s ateus — entre 0s quais
ha que situar Heidegger, assim como os existencialistas franceses e eu
mesmo. O que eles ttm em comum é simplesmente o fato de todos
considerarem que a existéncia precede a esséncia, ou, se preferir, que é
necessario partir da subjetividade. **

Mas o0 homem seria 0 Unico ser cuja existéncia precede a esséncia, pois em tudo o
mais, como por exemplo, um livro ou um corta-papel, ha de se conceber que antes de sua
confeccdo (fabricacdo) é preciso se dominar um conceito, uma técnica e que, além do mais,
sua utilidade esteja previamente definida. Neste caso, portanto, pode-se dizer que sua
esséncia precede a existéncia. No caso do homem seria o contrério, visto que ndo ha uma
esséncia humana e o seu ser esta sempre por ser definido. Assim, ele primeiro existe a0 modo
da facticidade e s6 depois € que se define como isto ou aquilo. O homem é aquilo que fizer
de si. Ocorre que ndo se trata tdo-somente de uma definicdo que cedo ou tarde se alcancara
como realizacdo, mas, pelo contrario, € algo que permanecera sempre em suspenso. A

facticidade € o modo de ser préprio do homem e nos remete ao reino das possibilidades,

sendo precisamente disto que nos ocuparemaos a segulir.

2.3 O Para-si e o0 Ser dos Possiveis

* JEAN-PAUL, Sartre. Colegdo Os pensadores: O existencialismo ¢ um humanismo, A imaginagio, Questdo de
método. 3 ed. Trad. Rita Correa Guedes, Luiz Roberto Salinas Forte, Bento Prado Junior. Sdo Paulo: Nova
Cultural, p. 4 — 5. Quanto a referéncia que Sartre faz nesta citacdo a Heidegger, parece haver controveérsias,
pois este teria anunciado em certa ocasido que Sartre ndo o teria compreendido quanto a existéncia precede a
esséncia. Um trecho da dura critica de Heidegger a Sartre é lembrada, por exemplo, na obra de Bernard-Henri
Lévy, intitulada O século de Sartre, p. 140 (ver bibliografia), em que o autor repete as palavras de Heidegger
constantes da Carta sobre o humanismo: “Nada, nenhum ponto em comum entre 0 que eu entendia em Ser e
tempo como “Eksistenz’ e o que entende esse Sartre por existéncia”.



41

A realidade humana € antes de tudo falta. E o que Ihe falta como Para-si € justamente
a coincidéncia consigo mesma. A consciéncia se debruca sobre todas as coisas, examinando-
as de uma certa distancia. Distancia-se inclusive de si mesma e se detém com o seu proprio
ser, identificando uma fissura por onde desliza o nada. Eis propriamente o nada-de-ser. O ser
da consciéncia consiste em buscar permanentemente preencher esse vazio, na medida em que
é carente da identidade consigo mesma. “Desde que a consciéncia tem capacidade para fazer
perguntas e rejeitar coisas, tem uma capacidade de negacéo. Se pergunto pelo que uma coisa
é, suponho implicitamente que ela ndo é muitas outras coisas”.* Disso decorre que a
realidade humana se caracteriza pela inquietude de se estar buscando uma totalidade, uma
completude que se apresenta sempre a frente.

Sendo aquilo que estd sempre a frente, a completude se apresenta como o que é
possivel. Esta perspectiva coloca o homem frente ao reino das possibilidades. Assim, parece
legitimo dizer que o homem poderd ou ndo ser uma coisa ou outra. Mas a sua “natureza”
impde que ele serd aquilo que tiver projetado ser. Entretanto, tudo o que ele tiver que ser,
considerando o reino das possibilidades, aparecera, por isso mesmo, como algo que, de
alguma forma, ja estava dado. Isto significa que todas as possibilidades humanas nao poderao
ocorrer sendo no &mbito da realidade humana. Se algo afeta 0 homem, ndo se podera apontar
0 suposto evento como sendo um equivoco cometido sabe-se Ia por quem, cujo erro teria
desviado o destino do acontecimento que deveria ter afetado outro ser e ndo o homem.
Ocorre que a adequacgdo do evento ao homem s6 podera se concretizar apds a sua ocorréncia
e ndo antes. Nao antes porque nao se podera prever a totalidade das possibilidades que sdo
infinitas. Com efeito, parece razoavel conceber que aquilo que € s6 se mostra a posteriori,
embora de algum modo jé existisse a priori. A primeira vista, poder-se-ia apontar aqui, ante

tais consideracdes, um certo determinismo quanto a realidade humana, ja que o reino das

* MACIEL, Luiz Carlos. Sartre: vida e obra. 5 ed. Paz e Terra. Rio de Janeiro, p. 73.



42

possibilidades “forneceria” de antemdo os elementos que passariam a constitui-la naquilo que
a definiria. Mas o reino das possibilidades ndo € algo que exista previamente para assim
poder determinar o modo de ser do homem. O homem com sua existéncia é que possibilitaria
o aparecimento daquilo que ele mesmo poderd ser no futuro. Como tal, o ser das
possibilidades seria apenas ser possibilidades, e s6 pelo Para-si se manifestariam na justa
medida que ele assim o fizer. Neste sentido, sendo possivel apontar algum tipo de
determinismo, seria de modo oposto, ou seja, como sendo o homem a origem das
significancias.

Depois disso, parece evidente que 0 que 0 homem projeta ser estd como possibilidade
sempre no futuro. O que estd no passado € o Em-si, ou o proprio passado € um Em-si, na
medida em que € estatico, rigido, inalteravel, petrificado. E é justamente dele que foge o
Para-si numa busca infinda por uma realizacdo.*® Pode-se dizer ainda que o presente néo
passa de uma ilusdo, pois a ocorréncia das coisas logo se petrifica em passado e tem-se a
necessidade de ser um novo presente. Ele € uma perpétua fuga e s6 aparece quando ja se
desvaneceu em passado. Ao contrério dele, o futuro é uma indeterminagdo, um possivel; é o
que se pode ser, mas ndo obrigatoriamente aquilo que serd. Assim, o futuro é uma rede
infinita de possibilidades, cuja realizacdo ndo pode ocorrer, sendo no universo préprio do
Para-si. Sendo aquilo que ainda n&o é, o futuro representa bem aquilo que falta. Sendo um ser
cujo complemento se acha sempre mais além, o Para-si, totalizacdo em curso, tem no futuro o
seu ser faltante, a sua totalidade. Neste sentido, “0 possivel nos surge como uma propriedade
dos seres”. “Decerto, 0 estado possivel ainda ndo é; mas € o estado possivel de certo existente

que sustenta com seu ser a possibilidade e o ndo-ser de seu estado futuro” (p.150).*

% Numa perspectiva dialética, 0 passado é negado e, por isso, adquire movimento na construgio do
conhecimento, sendo retirado da suposta condicdo de petrificacdo. Entretanto, essa dindmica seria mais
precisamente objeto da Critica da razao dialética, e ndo de O Ser e 0 nada.

47 L’étre et le néant, p. 134 - 135: “Certes, I’état possible n’est pas encore; mais c’est I’état possible d’un certain
existant qui soutient par son étre la possibilité et le non-étre de son état futur”.



43

Quanto a tal estado futuro, Sartre alerta para ndo se cair na poténcia aristotélica. Por
isso, “O ser Em-si ndo pode ser em poténcia nem ter poténcias. Em-si, é o que é, na
plenitude absoluta de sua identidade. A nuvem ndo é chuva em poténcia; é, em si, certa
quantidade de vapor d’agua que, em dada temperatura e dada pressdo, é rigorosamente o que
é” (p. 150).%®

Pode-se antecipar, todavia, que o ser do possivel é justamente o que falta ao ser do
Para-si para que assim este se possa definir como totalidade. Contudo, ndo se podera
estabelecer o possivel a partir de uma subjetividade que fosse o que é. Dizer que “o possivel
vem ao mundo pela realidade humana” ndo significa atribuir-lhe um caréater de subjetividade,
pois, de acordo com Sartre, “Se, com efeito, a possibilidade ndo for dada primeiro como
estrutura objetiva dos seres ou de um ser particular, 0 pensamento, ndo importa como o
encaremos, ndo poderia conter em si 0 possivel enquanto contetido de pensamento” (p.150).%
Com efeito, o possivel parece aqui comportar um carater de posteridade. Em todo caso,
parece estar aqui estabelecido de uma vez por todas que o possivel nos surge como
possibilidade de um ser particular que seja ele mesmo falto. E esta seria propriamente uma
caracteristica do ser da consciéncia.

Se de um lado o homem € descrito por sua facticidade, por outro, € justamente pela
transcendéncia que o possivel surge como possibilidade dos seres. “Essas nuvens s6 podem
se transformar em chuva caso eu as transcenda rumo a chuva, assim como o disco mutilado
da lua crescente s6 carece de uma por¢do caso eu a transcenda até a lua cheia”, sendo,

entretanto, em cada estagio, “rigorosamente o que €”: um Em-si.

*8 1dem, p. 135: “L’étre-en-soi ne peut étre en puissance ni avoir dés puissances. En soi il est ce qu’il est dans la
plénitude absolue de son identité. Le nuage n’est pas pluie en puissance. Il est, en-soi, une certaine puantité de
vapeur d’eau qui, por une température donnée et une pression donnée, est rigoureusement ce qu’elle est”.

* |bidem, p. 135: “Si en effet la possibilité n’est pas donnée d’abord comme structure objective dés étres ou d’un
étre particulier, la pensée, de quelque fagcon qu’on I’envisage, ne saurait enfermer en elle le possible comme
son contenu de pensée”.



44

Quanto a transcendéncia, este seria propriamente o Ultimo ponto a ser tratado nesta
dissertacdo. Por enquanto, cabe-nos agora sair do estudo sobre a relacdo entre o Para-si e 0
ser dos possiveis e passar diretamente para as investigacdes sobre a ipseidade. Como tal, ela
comporta em si 0 movimento do Para-si no tempo, cuja dimensdo viabiliza aquilo que é

possivel. Com efeito, a temporalidade esta o tempo todo pressuposta.

2.4 O Eu e o Circuito da Ipseidade

A ipseidade é o termo que designa a singularidade da coisa individual; e o Para-si é
integralmente ipseidade. E integralmente ipseidade naquilo que o determina como n&o sendo
mais do que o ser que “ndo € o que é e é o0 que nao €”. O Para-si fica inscrito entdo como
aquilo que, diferentemente do Em-si que simplesmente é, tem seu ser fora de si, e que se
mantém apenas como possibilidade de ser. Esta foi precisamente a idéia tratada no ponto
anterior, ou seja, O Para-si e 0 ser dos possiveis. Mas deve-se poder passar deste estagio para
a relacdo entre o Eu e a consciéncia.

Diz Sartre que “o Eu ndo pertence ao dominio do Para-si”. Neste sentido, a
consciéncia e o0 Eu (ego) possuem cada qual a sua maneira singular de ser individual. “Como
pélo unificador das “Erlebnisse” (vivéncias), o Ego é Em-si, ndo Para-si” (p. 155).%
Doravante, parece que a questdo agora colocada é o tipo de relagdo que ha entre 0 Eu e a
consciéncia. Sendo coisas distintas, a consciéncia ndo esgota o Eu e tampouco seria por ela
que ele existe. Dito de outra forma, ndo € a consciéncia que da existéncia ao Eu. Como tal, ele
se apresenta a consciéncia como sendo anterior a ela e que mantém uma profundidade a ser

gradativamente revelada. Configura-se, portanto, como um Em-si transcendente, um existente

%0 Ibidem, p. 139: “Comme péle unificateur des Erlebnisse, I’Ego est en-soi, non pour-soi”.



45

do mundo humano. Entretanto, ndo se deve concluir que a consciéncia seja meramente uma
contemplacdo “impessoal”. Da mesma forma, o Eu ndo € aquilo que “personaliza” a
consciéncia. Pelo contrério, a consciéncia, embora nao seja ela mesma que da existéncia ao
Ego, é ela que, em sua ipseidade fundamental, “permite” a aparicdo do ego como fenémeno
transcendente. Note-se que permitir a aparicdo do Eu ndo é a mesma coisa que lhe da a
existéncia. Com efeito, no ambito da fenomenologia, alguma coisa s6 é na medida em que se
revela imediatamente a consciéncia. Por outro lado, ndo existe uma consciéncia que ndo seja
consciéncia de alguma coisa. Ela ndo € algo que esta por ai afora vagando desatrelado do
mundo, mas, pelo contréario, se da no mundo, em relagdo com o mundo; e, neste caso, é com 0
Eu, enquanto Em-si, que a consciéncia se relaciona. Nestes termos, parece que Ego e Para-si
estariam numa relacdo de sujeito e objeto na medida em que o Eu figura como um Em-si e
que, como foi dito, ndo pertence ao dominio do Para-si, na medida em que este é pura
abertura. Parece que o que Sartre pretende com isso é evitar uma certa confusdo no sentido de
que ndo se tome simplesmente 0 Eu como habitat da consciéncia, mas que o Eu é o Eu da

consciéncia. Uma inversdo que privilegia a consciéncia enquanto iluminadora do ser.

Assim, desde que surge, a consciéncia, pelo puro movimento nadificador da
reflexdo, faz-se pessoal: pois 0 que confere a um ser a existéncia pessoal ndo
é a posse de um Ego — que ndo passa do signo da personalidade -, mas o fato
de existir para si como presenca a si (p. 156). >

E pela ipseidade que a consciéncia se torna, no ambito do ser em geral e de acordo
com suas possibilidades, aquilo que é o que €. Por esse lado, a consciéncia € tida também
como um Em-si, ainda que ao seu modo particular de ser. E por isso que se pode falar em um
ser da consciéncia mesmo que seja para dizer que é um nada de ser. E pela ipseidade que se

pode alcangar o ser do Para-si como um Em-si. Pois o circuito da ipseidade designa

5! |bidem, p. 140: “Ainsi, dés qu’elle surgit, la conscience, par le pur mouvement néantisant de la réflexion, se
fait personnnelle: car ce qui confére a un étre I’existence personnelle, ce n’est pas la possession d’um Ego —
qui n’est que le signe de la personnalité — mais c’est le fait d’exister pour soi comme présence a soi”.



46

justamente um movimento da consciéncia de ida (para o futuro) e volta (para o presente), e
vice-versa. De modo que, ao transcender o objeto em dire¢do ao seu ser totalizado retorna-se
para o presente para completad-lo naquilo que Ihe falta. Assim, o sentido das coisas, as
potencialidades, as tarefas, os utensilios, s6 seriam possiveis pelo circuito da ipseidade. De
modo que um automoével ou um copo d’agua, por si mesmos, ndo tém qualquer sentido antes
que a consciéncia, de forma ndo tética, transcenda-os como sendo um meio de transporte e um
modo de matar a sede, respectivamente. E este ser-total-presente de ambos 0s objetos sé se
efetiva apds a consciéncia retornar do futuro com a outra “parte” que lhes faltara. Do mesmo
modo, as potencialidades, as tarefas e os utensilios s6 adquirem significados através desse
mesmo movimento da consciéncia em transcender tais “objetos” (ndo necessariamente objetos
empiricos) rumo ao seu significado efetivo. “A ipseidade representa um grau de nadificacdo
mais avangado que a pura presenca a si do cogito pré-reflexivo, no sentido de que o possivel
que sou ndo é pura presenga ao Para-si, como reflexo-refletidor, e sim presenca-ausente” (p.
156).>

O cogito pré-reflexivo € para Sartre um modo de conhecer da consciéncia do tipo que
ndo posiciona o objeto diretamente. Como tal, seria o fundamento do conhecimento. “Mas
supomos ter mostrado que a condi¢do primordial de toda reflexibilidade é um cogito pré-
reflexivo. Decerto, esse cogito ndo posiciona objeto algum, permanece intraconsciente” (p.
123).>® Neste sentido, imagina-se que a qualquer momento o objeto podera ser posicionado
pela consciéncia reflexiva e tornar-se conhecido objetivamente. Em todo caso, 0 objeto estaria
14, presente na consciéncia, mas de maneira ndo posicional.

Quanto a ipseidade, ela “determina” o modo de ser do Para si, ndo como pura presenca

ao modo do cogito pré-reflexivo, mas, dada a possibilidade que o Para-si €, como presenca-

52 Ibidem, p. 140: “L’ipsélité représente un degré de néantisation plus poussé que la pure présence a soi du cogito
préréflexif, en ce sens que le possible que je suis n’est pas une présence au pour-soi comme le reflet au
reflétant, mais qu’il est présence-absente”.

%% |bidem, p. 110: “Mais nous croyons avoir montré que la condition premiére de toute réflexivité est un cogito
préréflexif. Ce cogito, certes, ne pose pas d’objet, il rest intraconscientiel”.



47

ausente. Por isso é que foi dito anteriormente, na citacdo de Sartre, que a ipseidade representa
um grau de nadificacdo mais avangado que a presenca a si do cogito pré-reflexivo. “O Para-si
é si mesmo |4 longe, fora de alcance, nas lonjuras das suas possibilidades” (p. 156).>* A
ipseidade seria 0 “segundo aspecto essencial da pessoa” na ordem aqui colocada, mas o0 mais
profundo em grau de nadificacdo. Segue-se dai, segundo Sartre, que “o Para-si que sou é a
consciéncia do mundo”. Mas diz ainda que “sem mundo ndo ha ipseidade nem pessoa; sem a
ipseidade, sem a pessoa, ndo ha mundo” (p.157).° Esta perspectiva parece considerar a
relacdo como sendo o aspecto essencial da existéncia, sem privilégio, portanto, nem do
mundo nem do Para-si. Entretanto, os possiveis que 0 mundo é sdo os possiveis do Para-si, € a
consciéncia de cada possivel é que confere a unidade e o sentido do mundo enquanto
significancia e concretude. Com efeito, parece perfeitamente razodvel pensar com Sartre e
tomar o Para-si, enquanto elemento instituidor do negativo no mundo, como sendo o principio
fundamental e primeiro da existéncia.

O estudo ontoldgico do Para-si decorre da compreensdo e do carater negativo da ma-
fé, e o Para-si, por sua vez, revelou a estrutura fundamental do cogito pré-reflexivo e da
ipseidade. Mas deve-se ir além disso, pois a temporalidade surge agora como estrutura e
condigdo mesma do Para-si. “Mas, precisamente por isso, ndo podemos nos contentar com 0s
resultados que acabamos de obter: se 0 cogito recusa a instantaneidade e se transcende rumo a
seus possiveis, isso s pode ocorrer no transcender temporal” (p.157).° Com efeito, os
possiveis do Para-si, na forma de ndo-ser, s6 podem ser captados pela temporalidade. Assim,
a elucidacdo do Para-si ndo podera acontecer antes que se tenha apreendido o significado da
temporalidade e a maneira pela qual se relacionam. E € precisamente disto que nos

ocuparemos a seguir.

5 Ibidem, p. 140: “Le pour-soi est soi la-bas, hors d’atteinte, aux lointains de ses possibilités”.

% Ibidem, p. 141: “Sans monde pas d’ipséité, pas de personne; sans I’ipséité, sans la personne, pas de monde”.

% |bidem, p. 141: “Mais, précisément pour cela, nous ne saurions nous contenter des résultats que nous venons
d’obtenir: si le cogito refuse I’instantanéité et s’il se transcende vers ses possibles, ce ne peut étre que dans le
dépassement temporel”.



48

A TEMPORALIDADE E A TRANSCENDENCIA

A temporalidade representa, por assim dizer, a instdncia méaxima pela qual se podera
apreender em toda sua amplitude o significado e abrangéncia da ontologia do Para-si na
filosofia de Sartre. Isto quer dizer que a consciéncia é fundamentalmente temporal, e a
temporalidade mesma s6 pode ser pelo modo de ser do Para-si.

A temporalidade € uma estrutura do Para-si. Se o tempo condicionasse a realidade
humana, entdo o Para-si se transformaria num Em-si, e a liberdade se tornaria algo bastante
duvidoso. N&o se podera tomar ainda o tempo como um recipiente em que tudo cabe, nem
como algo que a tudo arrasta. Também ndo seria uma determinagdo do processo das préprias
coisas ao se realizarem na efetividade de seu proprio ser (das coisas). Apreendé-lo como
estrutura da consciéncia ndo deve conduzir o entendimento a assimilacdo do ser do tempo
como mero acontecer do sujeito. Em ultimo caso, consciéncia e tempo estdo de tal modo
atrelados um ao outro que um nédo podera se dar sem o outro. A temporalidade, neste sentido,
seria examinada em sua relagdo fundamental com o ser do Para-si.

Outra forma de abordar o estudo sobre o tempo seria em sua relagdo original com o
espaco; de maneira que deste seria 0 negativo. Ndo se pode conceber espaco e tempo cada

um isoladamente, pois seriam ambos faces do mesmo ser, ou seja, enquanto caréncia de



49

sentido, seriam abstracbes da concretude. E como tal, espaco e tempo figuram como
momentos que antecedem a “realidade efetiva”. “Espaco e tempo seriam, portanto, modos
diferentes de apreensdo do mesmo ser, dado que sdo abstracBes gerais do sensivel e,
simultaneamente, determinacdes da idéia ja na forma da alteridade, momentos de passagem a
realidade efetiva”.®’

Em todo caso, com freqliéncia define-se o tempo como aquilo cujo ser consiste em
“ndo ser 0 que é e ser 0 que ndo é”, e este seria analogamente o modo particular de ser do
Para-si enquanto ipseidade. Se numa perspectiva metafisica o tempo é o ser que “enquanto é,
ndo é, e, enquanto ndo é, é”, sendo, portanto, o tempo apresentado ndo como algo que tem
um ser, mas sendo ele mesmo propriamente o ser: “Ele é o ser”, numa perspectiva da
ontologia o tempo ndo seria propriamente o ser, mas uma derivagdo que se pode alcancar
somente pelo ser do Para-si, cuja negatividade lhe é inerente. Dito isto, talvez se tenha
assinalado aqui uma mudanca de perspectiva no modo de abordar a questdo do tempo, ou
seja, da metafisica para a ontologia. Esta orientacdo ndo deve alterar o conteldo mesmo e a
significacdo do tempo enquanto constituicdo do vir-a-ser na natureza, mas certamente
privilegia a realidade do Para-si em detrimento da “determinacéo do conceito”.>®

N&o se deve simplesmente tomar o tempo como coisa ou ente da subjetividade. Mas
este estudo deve certamente poder inscrevé-lo como dimensao essencial do ser do Para-si, 0
que ndo significa toma-lo como elemento meramente subsidiario da subjetividade, pois, para
tal, esta (a subjetividade) precisaria hipostasiar um Ego no interior da consciéncia, o que ndo

é 0 caso em Sartre. Isto parece nos remeter a um paradoxo insuperavel: como conceber o

tempo vinculado ao modo de ser do Para-si, sem toma-lo a0 mesmo tempo como coisa ou

S MORAES, Alfredo de Oliveira. A Metafisica do conceito. Porto Alegre: Edipucrs, P. 176.

%8 Certamente muitas outras consideracdes poderiam ser feitas relativamente a esses dois modos de se tratar a
temporalidade, mas, julga-se, ndo se fazer oportuno neste momento, 0 que iria, inclusive, de nossa parte,
requerer uma maior investigacao.



50

ente da subjetividade? Nas proximas consideracdes, talvez tenhamos esta questdo melhor
esclarecida.

A temporalidade é o primeiro tema a ser tratado neste ultimo capitulo. O segundo
momento deste Ultimo capitulo trata da transcendéncia. Vale lembrar ainda que, na estrutura
de O ser e 0 nada, a transcendéncia figura como o Ultimo capitulo dos trés que formam a
segunda parte da obra, cujo conteido (O Ser-Para-si) forma o objeto essencial desta
dissertacdo. L4, a transcendéncia esta dividida da seguinte maneira: 1. O conhecimento como
tipo de relacédo entre o Para-si e 0 Em-si; I1. Da determinacdo como negacéo; I11. Qualidade e
quantidade, Potencialidade, Utensilidade; IV. O tempo do mundo; V. O conhecimento.

Aqui nesta dissertacdo, a transcendéncia serd tratada em um s6 bloco, mas o seu
conteido devera contemplar os principais aspectos.

Depois deste esclarecimento, voltemos, pois, a temporalidade, agora relativamente as

suas trés dimensoes.

3.1 As Trés Dimensfes Temporais

Numa espécie de ponto de partida para a discussdo, diz Sartre que “O Unico método
possivel para estudar a temporalidade é aborda-la como uma totalidade que domina suas
estruturas secundarias e lhes confere significacdo” (p. 158).>° Tais estruturas seriam o
passado, o presente e o futuro.

Veja-se que 0 gque estd em questdo agora é a consisténcia do que se tomou como certo
no tépico anterior: a ipseidade. Caso se negligencie a compreensdo da temporalidade

enquanto estrutura do Para-si, incorrer-se-a num comprometimento da validade anunciada

% L"étre et le néant p. 142: “La seule méthode possible pour étudier la temporalité c’est de I’aborder comme une
totalité qui domine ses structures secondaires et qui leur confére leur signification”.



51

sobre a trajetoria da consciéncia rumo a totalizacdo em curso, dado que tal perspectiva
pressupde, indica uma dimensdo temporal do existente.

Logo de inicio, vale dizer que a divisdo do tempo em passado, presente e futuro é
para Sartre um modo paradoxal de concebé-lo. Deve-se livrar, portanto, da estrutura de
pensamento que o descreve “como uma colecdo de ‘dados’ (“data”) cuja soma deve ser
efetuada — como, por exemplo, uma série infinita de ‘agoras’ na qual uns ainda ndo séo,
outros n3o sdo mais -, e sim como momentos estruturados de uma sintese original” (p. 158).%
Como frisado anteriormente, a andlise de Sartre sobre o tempo se desloca da metafisica para
uma ontologia da temporalidade. Pela metafisica, ele (0 tempo) seria inacessivel. Pela
ontologia, torna-se cognoscente no seio do Para-si. No &mbito da metafisica: “o passado ndo
é mais, o futuro ndo ¢ ainda; quanto ao presente instantaneo, todos sabem que ndo existe: é 0
limite de uma divisdo infinita, como o ponto sem dimens&o” (p. 158).** H4 ainda o ponto de
vista do senso comum, para o qual o estudo da temporalidade forneceria apenas uma intuicdo
da temporalidade global. Tradicionalmente, se tomou o tempo pelo conceito vulgar enquanto
“tempo mundano”: fendbmeno do mundo exterior. Heidegger, por exemplo, teria se livrado do
que chamou “antiga ilusao filoséfica”.

O tempo em si € uma abstracdo que sO passa a ter sentido quando absorvido pela
realidade do Para-si. “A temporalidade designa o modo de ser da consciéncia, que € um ser-
fora-de-si”. Uma mudanca, por exemplo, s6 se opera numa relacdo entre coisas cujo
movimento é proprio da realidade humana. Do mesmo modo seria também a permanéncia.
Trata-se de uma dualidade (mundanga-permanéncia) que apenas o Para-si tem condic¢des de

assumir conforme as condi¢des do seu modo de ser, o qual enseja a relacéo, a falta e a

% |dem, p. 142: “comme une collection de ‘data’ dont il faut faire la somme — par exemple, comme une série
infinie de ‘maintenant’ dont les uns ne sont pas encore, dont les autres ne sont plus — mais comme des
moments structurés d’une synthése originelle”.

% Ibidem, p. 142: “le passe n’est plus, I’avenir n’est pas encore, quant au présent instantané, chacun sait bien
qu’il n’est pas du tout, il est la limite d’une division infinie, comme le point sans dimension”.

%2 MOUTINHO, Luiz Damon S. Sartre: existencialismo e liberdade (colec&o logos) — SP: Moderna, p. 69.



52

negatividade. Logo, consciéncia e tempo se igualam intimamente, na medida em que
possuem O seu ser estreitamente dependentes um do outro. Aos olhos de Sartre, a
temporalidade estaria presa ao Para-si. “Realmente, é pela subjetividade que Sartre tenta a
fundamentacdo da temporalidade: toda compreensdo ‘exterior’ da temporalidade falsifica o
seu objetivo”.®®

Estar presa ao Para-si, contudo, ndo faz da temporalidade uma totalidade subjetiva,
pois, como ja se pode avaliar, 0 Para-si ndo designa a existéncia de um ego no interior da
consciéncia. E seria a filosofia de Sartre, em grande parte, avessa ao conceito de um “Eu”
substancial; afinal, o ndo-ser seria propriamente o ser da liberdade. Assim, o exame
ontoldgico da temporalidade, pode-se dizer, institui uma certa ambiguidade engendrada pela
ndo aceitacdo do tempo como exterioridade e ao mesmo tempo como ndo sendo
simplesmente um elemento da subjetividade. A temporalidade seria antes uma estrutura
objetiva do Para-si que se faz temporal. O paradigma da dicotomia exterior/interior € aqui
retomado como tendo sido superado na modernidade com o advento da fenomenologia,
conforme analisado no primeiro tépico dessa dissertacdo, denominado A idéia de fenémeno.

O Eu, fundamento Ultimo da subjetividade, se esvaira. Esta idéia de um ndo-sujeito é

destacada, por exemplo, por Bernard-Henri Lévy:

A subjetividade. Uma subjetividade estranha, sem duvida. Uma subjetividade
que, como se verd, e nem que fosse apenas para se estar completamente certo
de ‘salvar’ esse “direito as coisas mesmas’ (...), ele ndo se cansara de esvaziar
de sua interioridade, de sua unidade, de sua identidade. *
Depois dessa citacdo que pretende asseverar a inexisténcia no pensamento de Sartre
de um Eu substancial na consciéncia, como tentativa de evitar que o tempo caia

simplesmente na esfera da subjetividade como seu fundamento, voltemos a andlise da

temporalidade enquanto estrutura fundamental da consciéncia.

63 BORNHEIM, Gerd. Sartre, Metafisica e existencialismo. Colecdo debates. Sdo Paulo: Perspectiva, p. 64.
% LEVY, Bernard Henri. O século de Sartre. Tradugo: Jorge Bastos - Rio de Janeiro: Nova Fronteira, p. 133.



53

Assim, se a temporalidade é uma estrutura do Para-si, deve-se poder dizer de que
modo as trés dimensdes temporais, a saber, passado, presente e futuro a ele se fixam.
Partindo do dizer de que o Ser da consciéncia consiste em nao ser o que é e ser 0 que nao é,
entdo, essa frase deverd poder ser decomposta para que se enxergue nela os elementos
essenciais da temporalidade. Ao que se segue: H& em sua estrutura “um ser que ndo é o que
€” (é passado) e “um ser que é o que ndo é” (é futuro), tendo ainda entre uma e outra
dimensdo e a0 mesmo tempo decorrente delas, 0 nada enquanto presente. Nao sendo,
portanto, nem uma coisa nem outra, na medida em que foge de uma (do passado) e persegue
a outra (o futuro), entdo, habita em seu nacleo, como “o ser que é”, o ndo-ser. O Para-si teria
assim a sua estrutura decomposta nas trés dimensGes temporais; de maneira que a
temporalidade se mostra de fato como tendo o seu ser atrelado ao Para-si. Dito isto, passemos

enfim a examinar isoladamente cada uma das trés dimensdes da temporalidade.

3.1.1 O Passado

Numa tentativa de evidenciar o passado, diz Sartre que “toda teoria sobre a memdria
encerra uma pressuposicdo sobre o ser do passado” (p. 159).° Mas, diz ainda, tais
pressuposicOes precisam ser elucidadas, pois teriam obscurecido tanto o problema da
memoria quanto da temporalidade. Entdo, qual seria o ser de um ser passado? Do ponto de
vista do senso comum diz-se que o0 passado nao € mais e, por isso, s6 ha ser no presente: tudo
é presente. “Tudo estd em ato: porque a impressdo ndo tem existéncia virtual enquanto
recordacdo; é integralmente impressao atual” (p. 159).%° Sartre considera que ndo se pode

reduzir o homem ao presente como “uma ilha instantanea de seu presente”, nem tampouco se

65 "étre et le néant p. 143: “Tout théorie sur la mémoire implique une présupposition sur I’étre du passé”.
% |dem, p. 143: tout est en acte: car la trace n’a pas une existence virtuelle en tant que souvenir; elle est tout
entiére trace actuelle”.



54

podera constituir o passado apenas com os elementos “exclusivamente do presente”. Esta
perspectiva devolve o ser ao passado, na medida em que se considera que ele se organiza
continuamente com o presente. Entretanto, o que estd em questdo agora é saber qual a razdo
mesma para que aconteca esta interpenetracdo. “Como o passado pode ‘renascer’ e infestar-
nos, em suma, como pode existir para nés. Se é inconsciente, como quer Bergson, e se 0
inconsciente é o0 ndo-atuante, como pode inserir-se na trama de nossa consciéncia presente”?
(p.160 — 161)°

Verifica-se que até aqui ndo se ganhou nada ultrapassando 0 Senso comum ao se
restituir o ser ao passado. Parece impossivel encontrar a ligacdo do passado com o presente,
ou até qualquer tipo de conexdo entre eles. E imprdpria a tentativa de nadificar o passado,
bem como a de conservar sua existéncia sem que sejam tomados (passado e presente) como
fendmeno temporal em sua totalidade. E esta totalidade inclui o “meu eu”. “Meu passado ndo
aparece jamais no isolamento de sua ‘preteridade’; seria até absurdo considerar que pudesse
existir como tal: é originariamente passado deste presente. E assim que deve ser elucidado
previamente” (p. 162).® Nesta mesma linha argumentativa estd a objecdo de Sartre a

Descartes e Bergson:

Se a concepcdo de Descartes e a de Bergson podem ser rechacadas ombro a
ombro, é porque ambas incidem na mesma objecdo. Que se trate de nadificar
ou conservar sua existéncia de um deus doméstico, esses autores
consideraram seu destino a parte, isolando-o do presente; e, qualquer que
fosse sua concepcdo da consciéncia, conferiram a esta a existéncia de Em-si,
tomaram-na como sendo aquilo que é. Nao ha por que se admirar depois que
tenham fracassado na tentativa de religar o passado ao presente, pois o
presente assim concebido ird negar com todas as for¢as o passado. Se
houvessem considerado o fendmeno temporal em sua totalidade, teriam visto

%7 Ibidem, p. 144: “nous n’avons pas expliqué que le passé puisse ‘renaitre’, nous hanter, bref, exister pour nous.
S’il est inconscient comme le veut Bergson, et si I’inconscient c’est I’inagissant, comment peut-il s insérer
dans la trame de notre conscience présente?”.

% Ibidem, p. 146: “Mon passé n’apparait jamais dans I’isolement de sa ‘passéité’, il serai méme absurde
d’envisager qu’il puisse exister comme tel: il est originellement passé de ce présent. Et c’est la ce qu’il faut
élucider d’abord”.



55

gue ‘meu’ passado é antes de tudo ‘meu’, ou seja, existe em funcéo de certo
ser que eu sou (p. 162). *

O passado enquanto dimensdo da temporalidade carece de importancia, caso nao seja
integrado a estrutura do meu eu. Essa perspectiva, alerta Sartre, ndo € uma nuanca subjetiva,
pois 0 modo de ser temporal do Para-si ndo comporta, como visto, um sujeito substancial
(Em-si), como se poderia supor. Logo, a importancia do passado decorre da relacéo
ontoldgica que o une ao presente na perspectiva do devir.

E preciso que haja alguém ou alguma coisa para que seja possivel um passado. E o
passado como tal é uma transcendéncia para tras do presente atual. Se ndo for possivel
tomar o passado nessa relagdo intima com o presente, constituindo assim a realidade
existencial no ambito da temporalidade considerada como uma totalidade, entdo,
“perderemos toda esperanca de religar o passado ao presente”. “O passado caracteriza-se
como passado de algo ou de alguém; tem-se um passado” (p. 164).” Isto indica que o que hé
primeiro ndo é um passado universal, mas passados particulares que se unem para formar o
passado. “Do ser de Pedro morto, hoje, sou o unico responsavel, na minha liberdade. E os
mortos que ndo puderam ser salvos e transportados a bordo do passado concreto de um
sobrevivente ndo sdo passados; eles e seus passados estdo aniquilados” (p. 164).”* Isto parece
mostrar que os passados sao unidos pela consciéncia sobrevivente, cujo presente a eles se
refere como testemunha. Mas ndo se pode conceber nem o passado nem o presente

isoladamente, pois essa possibilidade os tornaria incomunicaveis. “Somente para a Realidade

% Ibidem, p. 145: “Si la conception de Descartes et celle de Bergson peuvent étre renvoyées dos & dos, c’est
qu’elles tombent I’'une et I"autre sous le méme reproche. Qu’il s’agit d’anéantir le passé ou de lui conserver
I’existence d’um dieu lare, ces auteurs ont envisagé son sort a part, en I’isolant du présent; et quelle que ft
leur conception de la conscience, ils ont conféré a celle-ci I’existence de I’en-soi, ils I’ont considérée comme
étant ce qu’elle était. Il n’y a pas lieu d’admirer ensuite qu’ils échouent a relier le passé au présent, puisque le
présent ainsi congu va refuser le passé de toutes ses forces. S’ils avaient considéré le phénomene temporel
dans sa totalité, ils auraient vu que ‘mon’ passé est d’abord mien, c’est-a-dire qu’il existe en fonction d’un
certain étre que je suis”.

" Ibidem, p. 147: “Le passé se caractérize comme passé de quelque chose ou de quelqu’un, on a un passé”.

™ |bidem, p. 147: “De I’étre de Pierre mort, aujourd’hui, je suis seul responsable, dans ma liberté. Et les morts
qui n’ont pu étre sauvés et transportés a bord du passé concret d’un survivant, ils ne sont pas passés, mais, eux
et leurs passés, ils sont anéantis”.



56

Humana é manifesta a existéncia de um passado, porque ficou estabelecido que ela tem-de-
ser 0 que €. E pelo Para-si que o passado chega ao mundo, porque seu ‘Eu sou’ existe sob a
forma de um Eu me sou” (p. 166).”

S6 relativamente ao homem é que se pode conceber um passado que ainda é, e um
presente que ja se tornou passado. O que se pode notar, portanto, é que o homem esta
impregnado “até a medula” pelo passado, mas “sob a forma de um Eu me sou”. Esta
perspectiva registra uma interacdo mutua e dependente entre o passado e o presente, mas sob
uma consciéncia que os separa e unifica a0 mesmo tempo. Assim, o passado (Em-si) é
retirado da sua densidade e é atualizado como Para-si que, paradoxalmente, a si quer retornar
(para ser Em-si) como realizacdo. Entdo, em ultima instancia, 0 Em-si encerra com toda
significacdo a realidade humana. Observe-se que é dele que originalmente se foge, enquanto
forma de ndo se fazer coisa, mas também é a ele que se quer chegar como tentativa de
totalizacdo. Assim, o passado se diz por ele, tendo sido abandonado la atrds, mas também o
futuro se diz por ele, j& que o que se quer ser estd sempre adiante. A realidade humana,
observada por esse angulo, tem a aparéncia de um recipiente que, reduzido a um paradoxo
insollvel, estando cheio esvazia-se e considerando-se vazio quer se transbordar de
completude: um retrato ontoldgico do ser. H& de se considerar que o Em-si assim pensado
parece ser a primeira ferramenta que se concebe como o ponto de partida para todas as
consideracdes sobre 0 movimento, o devir. Algo que irremediavelmente surge no mundo e o
infesta com sua densidade. Assim, 0 homem é essencialmente o seu passado e se faz
presente por ele. Mas fazer-se presente significa ser também passado; e 0 presente assim nao
seria se ndo fosse pelo que tem de presente no passado. Logo, ao modo do senso comum, 0
passado nao pode figurar simplesmente como algo que ndo é mais, nem o presente como 0

contrario do que ja passou.

"2 Ibidem, p. 149: “Pour la réalié-humaine seule I’existence d’un passé est manifeste, parce qu’il a été établi
qu’elle a a étre ce qu’elle est. C’est par le pour-soi que le passé arrive dans le monde parce que son ‘je suis’

est sous la forme d’un ‘je me suis’”.



57

O passado que sou, tenho-de-sé-lo sem nenhuma possibilidade de ndo sé-lo.
Assumo sua total responsabilidade, como se pudesse modifica-lo, e, todavia,
ndo posso ser outra coisa sendo ele. Veremos mais tarde que conservamos
continuamente a possibilidade de modificar a significacdo do passado, na
medida em que este é um ex-presente que teve um futuro. Mas, do contetdo
do passado enquanto tal, nada posso subtrair, e a ele nada posso adicionar.
Em outros termos, o passado que eu era é o que é, é um Em-si como as
coisas do mundo. E a relacdo de ser que tenho de sustentar com o passado é
uma ralagdo do tipo do Em-si. Ou seja, de identificacdo consigo mesmo.

Mas, p%r outro lado, ndo sou meu passado. N&o o sou, j& que eu o era (p. 168
- 169).

Considera-se que, neste momento do pensamento de Sartre, hd& uma ampla
possibilidade de se apreender de uma vez por todas o passado enquanto uma das trés
dimensGes temporais. Sendo vejamos: 0 passado aqui estd como tendo um conteldo e uma
significacdo. Enquanto contetdo, ele seria inalterado. Enquanto significacdo, haveria
continuamente a possibilidade de ser modificado. Na seqliéncia, passemos agora ao exame do

Presente.

3.1.2 O Presente

O presente figura na estrutura da temporalidade como aquilo que contrasta com o
passado, porque ja ndo o € mais, e com o futuro exatamente porque ainda ndo chegou. Ha de
se concordar que a analise que aqui se faz da temporalidade, localiza o presente entre o
passado e o futuro, dando-lhe um lugar demasiado estreito que ora o faz cair no passado, ora
no futuro. Uma divisdo infinitesimal que representa “o ideal de uma divisdo levada ao

infinito”. Essa andlise parece revelar um nada: o presente como um nada. Essa dimensédo

™ Ibidem, p. 151: “Le passé que je suis, j’ai & I’étre sans aucune possibilité de ne I’étre pas. J’en assume la totale
responsabilité comme si je pouvais le changer et pourtant je ne puis étre autre chose que lui. Nous verrons plus
tard que nous conservons continuellement la possibilité de changer la signification du passé, en tant que celui-
ci est um ex-présent ayant eu um avenir. Mais au contenu du passé en tant que tel je ne puis rien oter ni
ajouter. Autrement dit le passé que j’étais est ce qu’il est; c’est un en-soi comme les choses du monde. Et le
rapport d’étre que j’ai a soutenir avec le passé est un rapport du type de I’en-soi. C’est-a-dire de
I’identification a soi. Mais d’autre part je ne suis pas mon passe. Je ne le suis pas puisque je I’étais”.



58

infinitesimal da temporalidade comporta toda extensao significativa da existéncia humana. E
é neste instante fugaz que o homem tem que dizer o seu ser: um ser que € nada. Se por um
lado o presente contrasta com o passado e com o futuro pelo que tem de inextenso, é
justamente nele que a realidade se agiganta. O carater do presente € ser presenca a alguma
coisa. E, neste sentido, o presente se ople ao ausente como passado. Nao se trata
simplesmente de uma relacéo entre coisas que estdo proximas, mas pressupde a consciéncia

presente a (a alguma coisa).

O presente, pois, s6 pode ser presenga do Para-si ao Ser-Em-si. E esta
presenca ndo poderia ser efeito de um acidente, uma concomitancia; ao
contrério, pressupde toda concomitancia e deve ser uma estrutura ontologica
do Para-si. Esta mesa deve estar presente a esta cadeira em um mundo que a
realidade humana infesta como uma presenca (p. 175). ™

H& no mundo uma co-presenca do Para-si com todos os objetos e com ele préprio,
sem privilégio de qualquer um deles. A presenca significa, portanto, uma espécie de estou-
aqui-diante-de... “O Para-si € presenca a todo Ser-Em-si. Ou melhor, a presenca do Para-si é
que faz com que haja uma totalidade de Ser-Em-si” (p. 175).” Definitivamente, é a
consciéncia que institui a presenca, sendo ela mesma co-presenca, sem, contudo, haver
nenhum privilégio entre os demais seres. A presenca vem ao mundo pelo Para-si. O Ser-ai,
como sendo um estar dado desde sempre, ndo se autoprivilegia, mas apenas se determina
como possibilidade de se realizar a presenca. “Ser ai ndo é ser presente”. Como ponto
fundamental, ha que se dizer que ndo pode haver testemunha entre o Para-si e 0 Em-si,

“sequer Deus”. “Significa que originariamente o Para-si é presenca ao ser na medida em que

™ Ibidem, p. 156 - 157: Le présent ne saurait donc étre que présence du pour-soi a I’étre-en-soi. Et cette présence
ne saurait étre I’effet d’un accident, d’une concomitance; elle est supposée au contraire par toute concomitance
et doit étre une structure ontologique du pour-soi. Cette table doit étre présente a cette chaise dans un monde
que la réalité-humaine hante comme une présence”.

" Ibidem, p. 157: “c’est & tout I’étre-en-soi que le pour-soi que le pour-soi est présence. Ou plutdt la présence du
pour-soi est ce qui fait qu’il y a une totalité de I’étre-en-soi”.



59

é para si mesmo sua prépria testemunha de coexisténcia” (p. 176).”° Mas ndo é uma
testemunha privilegiada, pois, apesar de o Para-si, no fundo, ser a testemunha de si perante o
ser, ndo é ele mesmo o ser. “E 0 que se exprime sucintamente dizendo que o Presente n&o é”
(p. 176).”

O presente ndo é na forma da consciéncia. Ele é algo falso que se torna verdade como
presenga: somente se pode concebé-lo na relacdo do Para-si diante de algo ou de alguma
coisa. “E impossivel captar o presente em forma de instante, pois o instante seria 0 momento
em que o presente é. Mas o presente néo é; faz-se presente em forma de fuga” (p. 177).” Por
isso, pode-se dizer que as trés dimensdes temporais se equivalem quanto ao que ndo sdo: o
passado ndo é mais, o presente € na forma do ndo-ser, e o futuro ainda ndo é. Mas o Presente
enquanto Para-si, observa Sartre, tem seu ser fora de si: “atrds, era o seu passado; adiante,
sera seu futuro”. Assim, parece razoavel concluir que, dada a existéncia do Presente na
forma do ser da consciéncia, ele parece ser privilegiado na questdo da temporalidade, pois é
nele que a fugacidade na emergéncia da existéncia se opera, apesar de o Para-si, pelo seu
modo mesmo de ser, reivindicar perpetuamente o futuro. Pelo ato de ma-fé o Para-si se
transporta para um “pleno futuro”.

Parece ndo haver saida. A angustia é o que resta. A liberdade enquanto resultante
deste ser do Para-si, sendo ele proprio ja a liberdade; antes de ser motivo de alegria,
contentamento..., a angustia. Uma queda livre sem ter absolutamente nada em que se possa
segurar. Um eterno querer ser, um eterno devir. E justamente na realidade presente da
existéncia, no momento mesmo em que se parecia finalmente poder totalizar-se um projeto,

que inevitavelmente se percebe um ser irremediavelmente separado do que se foi no passado

" |bidem, p. 157: “Cela signifie qu’originellement le pour-soi est présence a I’étre en tant qu’il est & soi-méme
son propre témoin de coexistence”.

" Ibidem, p. 158: “C’est ce qu’on exprime briévement en disant que le présent n’est pas”.

"8 Ibidem, p. 159: “Il est impossible de saisir le présent sous forme d’istant car I’istant serait le moment ou le
présent est. Or le présent n’est pas, il se présentifie sous forme de fuite”.



60

e do que se quer ser no futuro. Condenado eternamente a fazer de si 0 que sempre foi, o0 que
ja é: o nada. Esta situacdo seria 0 que se pode chamar de angustia temporal.

Deve-se falar ainda na angustia ética, ou seja, na situacao de se perceber que, ante a
liberdade fundamental, ndo ha valor moral universal que possa assim orientar a conduta
humana, pois a escolha que se tem sempre que fazer imprime o carater determinante e
intencional da consciéncia que livremente escolhe. A escolha ndo podera se dar com base em
valores objetivos: ndo estdo “inscritos no céu”.

Antes que se possa tirar conclusfes precipitadas a respeito da insuperabilidade da
angustia e, por conseguinte, de suas consequéncias, nao seria 0 caso de se apontar aqui para
um quietismo, pois, trata-se de analisar a angustia como consequéncia do ser do Para-si e ndo
propriamente do que se deve fazer com ela, ou de como se deve agir a partir dela. Trata-se,
com efeito, de uma ordem designada e requerida pela ontologia, cuja funcao seria enumerar a
prioridade e a ordem das coisas. E a andlise aqui feita deve encerrar-se na angustia enquanto
conseqiiéncia da liberdade.” Fator que se opera fundamentalmente na dimenséo presente da
temporalidade. Dito isto, passemos, pois, a tratar, na ordem aqui posta, da terceira e Gltima

dimensdo temporal.

3.1.3 O Futuro

O futuro s6 é futuro pela realidade humana. E ndo ha no futuro qualquer parcela de
poténcia do passado. Ndo é o passado em poténcia. Quanto a isso, mantém-se, portanto, a

coeréncia em se conceber previamente a eliminacdo da concepgdo aristotélica de ato e

™ N&o se trata aqui simplesmente de negligenciar as conseqiiéncias da liberdade quanto aos seus problemas
éticos e sociais, mas tdo-somente no reconhecimento de que este é outro momento da filosofia de Sartre que,
apesar de ser aqui invocado, encontra-se mais precisamente, como desdobramento, no ambito da Critica da
razdo dialética.



61

poténcia. O futuro ndo é algo que se possa representar, pois ao se referir a ele, ja € ele mesmo
presente enquanto contetdo animado. Mas, se o Para-si for reduzido ao seu presente, como
se poderé pressentir e conhecer o futuro? “Se comecamos confinando o Presente no Presente,
é obvio que dele ndo sairemos jamais. De nada serviria considera-lo pleno de futuro” (p. 178
- 179).%° Esta posicéo resguarda a perspectiva do Para-si de ser um eterno estar sendo. Um
projeto em curso.

Sendo o Para-si 0 ser que tem seu ser fora de si, ou além de si, entdo o futuro
decorreria desta sua descricao ontolégica de ser o que ndo é. Uma espécie de dependéncia do
futuro em relagdo ao Para-si. A realidade humana é que insere o futuro no mundo. Mas,
alerta Sartre, “N&o se deve entender por futuro um ‘agora’ que ainda ndo €. Recairiamos no
Em-si e, sobretudo, iriamos encarar o tempo como um continente dado e estatico. O futuro €
0 que tenho-de-ser na medida em que posso ndo sé-lo” (p. 179).%' Eis o homem imerso no
reino das possibilidades. Tais colocagfes implicam a dicotomia do ser e n&o-ser, pois 0
futuro se apresenta como aquilo que ndo €, mas a0 mesmo tempo ndo pode deixar de ser,
devido ao seu carater de ja estar dado desde sempre enquanto possibilidade do Para-si. Mas
entende-se que a possibilidade serd& meramente formal ou algo com pouca ou nenhuma
realidade caso a consciéncia enquanto liberdade nédo reconheca sua condi¢do de ndo poder
ndo ser livre. A filosofia da acdo e da responsabilidade, nestes termos, surge entdo como
ponto fundamental do pensamento sartreano. A liberdade é uma condicdo da maturidade do
homem. Se por um lado 0 homem ndo pode néo ser livre, por outro lado, se pressupde um
grau de maturidade nele. Isto ndo quer dizer que se esteja relativisando a liberdade. De fato,
deve-se ratificar que “o homem est4 condenado a liberdade”, mas néo basta ser homem para

ser livre. Ele deve ter discernimento, estar, portanto, em gozo de suas faculdades mentais e,

8 | "atre et le néant p. 160: “Si d’abord on a confiné le présent dans le présent, il va de soi qu’il n’en sortira
jamais. Il ne servirait a rien de le donner comme “gros de I’avenir’’”.

8 |dem, p. 160 - 161: “Il ne faut pas entendre par futur un ‘maintenant’ qui ne serait pas encore. Nous
retomberions dans I’en-soi et surtout nous devrions envisager le temps comme un contenat donné et statique.

Le futur est ce que j’ai a étre en tant que je peux ne pas I’étre”.



62

por isso, poder ser responsabilizado pelo que faz ou deixa de fazer. O futuro s6 pode surgir

na perspectiva de um ser cuja caracteristica é ser para si e distancia a si a0 mesmo tempo.

Assim, somente um ser que é para si mesmo seu revelado, ou seja, cujo ser
estd em questdo para si, pode ter um Futuro. Mas, reciprocamente, tal ser s6
pode ser para si na perspectiva de um Ainda-ndo, pois capta-se a si mesmo
como um nada, quer dizer, como um ser cujo complemento de ser esta a
distancia de si. A distancia, ou seja, para além do ser. Assim, tudo que o
Para-si é para além do ser é o futuro (p. 180). ®

Esse “para além” é propriamente presencga futura ao ser enquanto caracteristica do
Para-si. “Assim, o Futuro, como presenga futura de um Para-si a um ser, arrasta consigo o
Ser-Em-si rumo ao futuro” (p. 181).%® S6 se pode alcancar algo que se mostra no futuro, mas
0 que quer que se alcance ndo podera garantir mais do que, de certa forma, ja se tinha, ou
seja, a incompletude. Nada do que se conquiste preenchera o vazio do ser. Tal qual um saco
sem fundo, o Para-si apesar de estar de todas as formas o tempo todo tentando encher-se,
permanecera com o sentimento de incompletude, pois é justamente essa a sua propriedade e é
também o que o distingue do Em-si. Por isso, a promessa de se encontrar a felicidade ou a
salvacdo por esse ou aquele caminho, por esse ou aquele produto, torna-se um blefe, uma
mentira grosseira; e sera tanto mais malogrado aquele que mais a espere encontrar em algum
lugar. Uma frustracdo inevitdvel. Nada poderd livrar o homem de ser homem. “Mas,
precisamente, esse ‘alcancar’ é puramente ideal, ndo se opera realmente: o futuro ndo se
deixa alcancar, desliza ao Passado como ex-futuro. Dai esta decepg¢do ontoldgica que aguarda

o Para-si toda vez que desemboca no futuro” (p. 182).3* Se, por um lado, isso pode dar & vida

82 |bidem, p. 161 - 162: “Ainsi seul un étre qui est & soi-méme son révélé, c’est-a-dire dont I’étre est en question
pour soi, peut avoir un futur. Mais, réciproquement, un tel étre ne peut étre pour soi que dans la perspective
d’un pas-encore car il se saisit lui-méme comme um néant, c’est-a-dire comme un étre dont le complément
d’étre est a distance de soi. A distance, c’est-a-dire par dela I’étre. Ainsi tout ce que le pour-soi est par dela
I’&tre est le futur”.

8 |bidem, p. 162: “Ainsi le futur, comme présence future d’un pour-soi & un étre, entraine I’étre-en-soi avec lui
dans le futur”.

8 |bidem, p. 163: “Mais précisément ce ‘rejoignement’ est purement idéal, il ne s’opére pas réellement: le futur
ne se laisse pas rejoindre, il glisse au passé comme ancien futur et le pour-soi présent se dévoile dans tout sa
facticité, comme fondement de son propre véant et derechef comme manque d’un nouveau futur. De la cette
déception ontologique qui attend le pour-soi a chaque débouché dans le futur”.



63

um carater pessimista, por outro lado, assegura ao homem a liberdade e o0 ndo poder ser
coisificado, o que seria de fato o seu fim. Um fim realmente, e ndo simplesmente a morte.
Pois a morte ndo é um fim. O fim se diz propriamente daquele que se deixa fazer coisa. E
neste momento que se deixa de ser Para-si e se transforma num ser finito, definivel e inerte.
A possibilidade para além do ser € propriamente o que define o futuro. Se o passado é

0 que nao se pode deixar de ser, o futuro é o que ja se era.

O passado é, com efeito, o ser que sou fora de mim, mas o ser que sou sem
possibilidade de no sé-lo. E o que denominamos: ser seu passado detras de
si. O futuro que tenho-de-ser, ao contrario, é de tal ordem em seu ser que
somente posso sé-lo: porque minha liberdade o corrdi em seu ser por debaixo
(p. 183).%

Assim, o futuro seria 0 que constitui 0 sentido do Para-si em seu presente como
projeto possivel, sem, contudo, determina-lo. Conservando com isso a idéia de que o Para-si
é o proprio fundamento de seu nada. O futuro é o que ndo se podera ser enquanto realizagéo,
pois o Para-si é livre. O Para-si ndo podera ser “consumido” pelo futuro, pois isso aniquilaria
sua liberdade na medida em que seria seu limite. Entretanto, ndo se podera esquecer que nao
é o futuro que fundamenta o Para-si, mas este aquele. Pois ja foi dito que aquele vem ao
mundo por este. “De modo que o futuro ndo é apenas um ndo ainda para além do presente,
ele é alguma coisa que espera o ser que eu sou, ele é o meu futuro. N&o € neutro para mim,
mas tem de ser pensado a partir de mim. Eu me projeto para o futuro, isto &, ele é meu
possivel”.® O futuro surge assim, como o que ndo poderia deixar de ser enquanto meu
possivel, dada a incompletude originaria do Para-si. Ao se mostrar vazio de ser e a0 mesmo
tempo desejoso dele, gera-se com isso um movimento que engendra o que se chama de

futuro. Pelo lado oposto, pode-se perceber que o passado seria aquilo que surge como a

8 Ibidem, p. 163 - 164: “Le passé est bien en effet I’étre que je suis hors de moi, mais c’est I’étre que je suis sans
possibilité de ne I’étre pas. C’est ce que nous avons appelé: étre son passé derriére soi. Le futur que j’ai a étre,
au contraire, est tel dans son étre que je peux seulement I’étre car ma liberté le ronge dans son étre par en
dessous”.

% MOUTINHO, Luiz Damon S. Sartre: existencialismo e liberdade (coleco logos) — S&o Paulo: Moderna, p.
70.



64

necessidade que o Para-si tem de negar a si proprio enquanto ser-faltante. Nesse sentido, néo
se poderia imaginar algo que tivesse seu ser projetado para fora de si, para além de si, se ndo
0 imaginasse simultaneamente como ndo sendo mais si mesmo. O passado e o futuro sdo
oriundos da realidade do Para-si, da consciéncia, ou, se preferir, da realidade humana. Mas
ndo se podera simplesmente atribuir uma prevaléncia do Para-si relativamente a
temporalidade, nem tampouco da temporalidade em relacdo ao Para-si, mas, antes, se poderia
falar numa espécie de co-existéncia e dependéncia muatua. “O Para-si s6 pode ser sob a forma
temporal, ele se faz congenitamente temporal”.?” Sobre isso, poderemos aprofundar mais

detalhadamente no préximo ponto que se segue.

3.2 Ontologia da Temporalidade

A temporalidade estd sob a l6gica da sucessdo, cujo principio é a relacdo antes-
depois. O antes e o depois podem ser analisados tanto separadamente, ao modo da estatica
temporal, como pela dindmica temporal. Esta Ultima expectativa engendraria a sucessao das

coisas no mundo. Comecemos pela Gltima, ou seja, pela dindmica temporal.

Mas o tempo ndo é somente uma ordem fixa para uma multiplicidade
determinada: observando melhor a temporalidade, constatamos o fato da
sucessao, ou seja, o fato de que tal depois se torna um antes, o Presente se
torna passado e o futuro se converte em futuro-anterior (p. 185).%

E a isto que Sartre chama propriamente de dinamica temporal. Quanto a estatica

temporal, pode-se dizer que existe “como certa estrutura formal da temporalidade”. Lembra

% BORNHEIM, Gerd. Sartre, Metafisica e existencialismo. Colegdo debates. Sdo Paulo: Perspectiva, 2003, p.
69.

8 | étre et le néant, p. 165: “Mais le temps n’est pas seulement un ordre fixe pour une multiplicité déterminée:
en observant mieux la temporalité nous constatons le fait de la sucession, c’est-a-dire le fait que tel aprés
devient un avant, que le présent devient passé et le futur futur-antérieur”.



65

Sartre que seria 0 que Kant chama de ordem do tempo. Ja a dindmica temporal, como um
fluir temporal, seria o0 que Kant denomina curso do tempo.

Relativamente a dindmica do tempo, dada a inteligibilidade do fluir das coisas, pode-
se toméa-la como certa sem a necessidade de grandes consideracdes. Mas, quanto a estatica
temporal, ha de se esforcar um pouco mais para apreendé-la em seu conteudo, precisamente
no que se diferencia da dindmica temporal, tomando-as, enfim, separadamente.

Levando em conta que algumas coisas parecem ser irremediavelmente indefiniveis
como, por exemplo, o préprio tempo em geral, a estatica temporal se aproxima de poder ser
definida ndo por sua propria clarividéncia, mas pela oposi¢cdo que comporta a dindmica
temporal. O antes e o depois é que inscrevem no mundo uma dinamica temporal, podendo
ela mesma ser vivenciada pelo existente. O devir, portanto, decorreria da relacdo do antes
com o depois. Por isso, poder-se-a dizer que, “Sem a sucessdo dos ‘depois’, eu seria
imediatamente 0 que quero ser, ndo haveria distdncia entre mim e mim mesmo, nem
separacgdo entre a acdo e 0 sonho”. Assim, “O tempo corr6i e escava, separa, foge. E também,
a titulo de separador — separando o homem de sua dor ou do objeto de sua dor -, ele cura” (p.
185).%°

Quanto ao antes e depois, ainda numa tentativa de melhor apreendé-los, ha de se dizer
que isoladamente eles ndo sdo. E, portanto, s6 podem ser inteligiveis como relacdo

associativa externa. Nas palavras do prdprio Sartre:

Portanto, se concedemos a priori 0 ser Em-si a A e a B, é impossivel
estabelecer entre eles o0 menor nexo de sucessdo. Tal nexo seria, com efeito,
uma relagdo puramente externa e, como tal, seria preciso admitir que ficaria
no ar, desprovido de substrato, sem poder capturar A ou B, em uma espécie
de nada intemporal (p. 187).%

% |dem, p. 166: “Le temps ronge et creuse, il sépare, il fuit. Et c’est encore & titre de séparateur — en séparant
I’homme de sa peine ou de I’objet de as peine — qu’il guérit”.

% |bidem, p. 168: “Si donc nous concédons a priori I’étre en soi & A et & B , il est impossible d’établir entre eux
la moindre liaison de succession. Cette liaison en effet serait une relation purement externe et comme telle, il
faudrait admettre qu’elle reste en I’air, privée de substrat, sans puvoir mordre ni sur A ni sur B, dans une sorte
de néant intemporel”.



66

Neste sentido, para ser do tipo relacdo externa, € preciso que seja para uma
testemunha que a estabeleca. E ainda, que seja ela mesma, temporal, pois, ha de estar ao
mesmo tempo em A e em B. Seria 0 que esta pressuposto, por exemplo, na seguinte citagao:
“O antes se faz determinar como antes |4 adiante, no depois, e reciprocamente” (p. 192).”
Mas, ha de se poder captar esta espécie de “estar-presente a”, na condi¢cdo de estrutura
reveladora de A e de B - naquilo que os mantém em comunicacdo reciproca, como sendo a
figura que incorpora o paradoxo de ser e ndo ser. Ser, pois, como instancia instituidora e,
simultaneamente, nada. N&o se trata, portanto, simplesmente de um espectador
descompromissado que a tudo assiste de longe, mas designa uma consciéncia ela mesma
instituidora. A consciéncia como tal seria propriamente a liberdade: uma espécie de brisa,
vento que apenas capta os objetos sem imprimir-lhes qualquer marca que pudesse agredir ou
alterar seu ser fenoménico, ou seja, sem violar a sua pura manifestacdo a consciéncia. Com
efeito, parece que ndo ha como escapar a ambiglidade de ter que se conjecturar a existéncia
de algo que traz em si o sentido de tudo, mas que a0 mesmo tempo é sem contetdo, é nada.

Na ilustragéo de Franklin Leopoldo e Silva:

A consciéncia é uma interioridade aberta e transltcida (como um vento, diz
Sartre), inteiramente transparente a si propria. Introduzir nela um nucleo, real
ou formal, s6 pode obscurecé-la. Em resumo, a consciéncia é nada, e por isso
é absolutamente si mesma, transparente a si mesma; e a0 mesmo tempo é
tudo, na medida em que é sempre consciéncia de e consciéncia de tudo que
pudermos captar como existente. %

Olhando de um lado o Para-si e do outro a temporalidade, ha de se concordar com a
permanéncia de uma ambiguidade na relagdo entre eles. Pois se podera pensar numa possivel
prevaléncia de um sobre o outro. Nesse sentido, poderiamos supor que ha uma prioridade do

Para-si sobre a temporalidade. Entretanto, ndo é assim que ocorre. “N&o que o Para-si tenha

%% lbidem, p. 171 - 172: “C’est la-bas dans I’aprés que I’avant se fait déterminer comme avant et
réciproquement”.

%2 SILVA, Franklin Leopoldo. REVISTA SINTESE - Volume 27 n° 88 Maio-Agosto 2000. A transcendéncia do
ego. Subjetividade e Narrabilidade em Sartre. Belo Horizonte. MG: p. 170.



67

prioridade ontologica sobre a temporalidade. Mas a temporalidade é o ser do Para-si na
medida em que este tem-de-sé-lo ek-staticamente. A temporalidade ndo é, mas o Para-si se
temporaliza existindo” (p. 192).% A temporalidade, entdo, teria sua fundamentagdo
ontoldgica no proprio ser do Para-si que tem sua existéncia marcada fora de si, ou seja, ek-
staticamente®. Ela fica instituida pelo Para-si sim, mas ele mesmo sé podera ser de modo
temporal. Pois sem a temporalidade o Para-si ndo poderia ser apreendido como passado,
presente ou futuro. Existiria certamente ao modo do Em-si. “Reciprocamente, nosso estudo
fenomenoldgico do Passado, do Presente e do Futuro nos permite mostrar que o Para-si s6
pode ser sob a forma temporal” (p. 192).% O modo de ser do Para-si é dito por Sartre como
diaspérico (diasporique).”® Néo se podera conceber uma consciéncia que néo seja sob as trés
dimensGes da temporalidade. E, a0 mesmo tempo, elas ndo poderédo ser apreendidas sendo
pelo modo de ser do Para-si. Uma “frustracdo de ser que o Para-si tem-que-ser”. Cada
dimensdo temporal seria um enfraquecimento (fléchissement) de ser, cuja negatividade é
subsidiaria do ser da consciéncia. A temporalidade, neste sentido, ndo € uma caixa que
comporta em seu interior as vicissitudes e o movimento da vida humana. Ndo é algo
universal ao qual o homem se fixa. A temporalidade € o préprio homem. Nas palavras de

Sartre:

Assim, a temporalidade ndo é um tempo universal que contenha todos os
seres e, em particular, as realidades humanas. Ndo é tampouco uma lei de
desenvolvimento que se imponha de fora ao ser. Também ndo é o ser, mas
sim a intra-estrutura de ser que € sua propria nadificacdo, ou seja, 0 modo de

% Latre et le néant, p. 172: “Non que le pour-soi ait une priorité ontologique sur la temporalité. Mais la
temporalité est I’étre du pour-soi en tant qu’il a a I’étre ek-statiquement La temporalité n’est pas, mais le pour-
soi se temporalise en existant”.

% “Heidegger e Sartre chamaram de Ek-stase (no sentido literal do termo éxtase,“estar fora” ou “sair”) as trés
determinagdes do tempo, passado, presente, futuro, porquanto cada uma delas se move ou caminha para a
outra, o presente para o passado, o presente para o futuro, o futuro para o presente”. (ABBAGNANO, N.
Dicionario de filosofia. Trad. Alfredo Bosi. 3 ed. SP: Martins Fontes, 1999).

% ’étre et le néant p. 172: “Réciproguement, notre étude phénoménogique du Passé, du Présent et de I’Avenir
nos permet de montrer que le pour-soi ne peut étre, sinon sous la forme temporelle”.

% |sto seria uma referéncia a profunda coeséo e dispersdo do povo judeu.



68

ser préprio do ser-Para-si. O Para-si é o ser que tem-de-ser seu ser na forma
diasporica da temporalidade (p. 199).”

Dito isto, julga-se ter havido aqui a apresentacdo do sentido da ontologia da
temporalidade, que, nesta Ultima citacdo de Sartre, aproxima, ou melhor, vincula
definitivamente o ser da temporalidade ao ser do Para-si. Nas circunstancias deste trabalho,
tal exposicdo deve poder estabelecer-se como um momento significativo no ambito da
proposta geral. Depois da vinculacdo da temporalidade ao Para-si, podemos agora estuda-la

como temporalidade original e como temporalidade psiquica, o que nos remetera a reflexao.

3.3 Temporalidade Original e Temporalidade Psiquica: A Reflexao

Apos termos investigado a relacdo da consciéncia com a temporalidade, surge-nos
agora, num primeiro plano, o “Eu” como elemento que, por assim dizer, forgosamente
“insiste” em ndo ser esvaziado. De que maneira se podera introduzir a figura do “Eu” entre a
particularidade de uma consciéncia de durar e o conhecimento? Uma espécie de “Eu
fantasmagorico” que, dada a sua fluidez, tem dificuldades de manter-se aqui
substancialmente. Em todo caso, seria algo que se define como um nada, mas a0 mesmo
tempo esta ai a sugerir uma subjetividade.

O ser da consciéncia enquanto liberdade, se bem compreendido, em Gltima instancia
deve poder iluminar o sentido e a dimensdo do “Eu” na filosofia sartreana. Num segundo

momento, tentaremos alcancgar o ser da reflex&o.

% L’étre et le néant, p. 178: “Ainsi la temporalité n’est pas un temps universel contenant tous les étres et en
particulier les réalités-humaines. Elle n’est pas non plus une loi de développement qui s’imposerait du dehors a
I’étre. Elle n’est pas non plus I’étre mais elle est I’intrastucture de I’étre qui est sa propre néantisation, c’est-a-
dire le mode d’étre propre a I’étre-pour-soi. Le pour-soi est I’&tre qui a a étre son étre sous la forme
diasporique de la temporalité”.



69

“O Para-si dura em forma de consciéncia nao-tética de durar”. J& o “Eu”, pressupde
uma relagdo de conhecimento e, por isso, 0 “sentir o tempo passar” corresponde a um sujeito
que reconhece a si mesmo como unidade de sucessdo. Por isso, tendo o0 “Eu” a consciéncia
de durar, essa consciéncia é tética. Tética porque apreende a si mesma como algo que dura.
Uma relagdo mutua entre uma consciéncia que dura e o proprio durar. Este seria 0 modo que
designa a temporalidade psiquica, pois designa uma relacdo de conhecimento, que é ao
mesmo tempo consciéncia tética de durar. Por isso é que 0 sujeito se auto-reconhece como
sendo 0 mesmo na mudanca. Neste sentido € que se pode dizer que a multiplicidade
(sucessao) é simultaneamente unidade.

Ateé aqui, o que foi mais concretamente esclarecido foi a temporalidade psiquica, pois
parece ser mais acessivel. Dito isto, cabe-nos agora retomar a temporalidade original numa
tentativa de também melhor esclarecé-la. Como tal, parece apontar para um evento primario
que vincula o Para-si a temporalidade, de tal modo que cada um (tanto o Para-si como a
temporalidade) s6 pode ser apreendido pelo outro, sem, contudo, haver qualquer prioridade
entre eles. Assim, o Para-si imprimiria a temporalidade no mundo e ao mesmo tempo sé
poderia ser, ele mesmo, através dela. Esta seria a forma de uma consciéncia que ainda nao
afirma nem posiciona o0 “Eu”: Uma “Consciéncia ndo-tética”, que institui, de forma primaria
e original, uma temporalidade que exclui radicalmente a “consciéncia de durar”.

Quanto a temporalidade psiquica, deve-se ainda aumentar a compreensdo sobre ela
nas palavras do proprio Sartre: “Neste caso, tenho consciéncia de durar. Esta consciéncia é
tética e se parece muito com um conhecimento, tal como a duragdo que se temporaliza aos
meus olhos estd muito préxima a um objeto de conhecimento” (p. 208).%® E por ela que o

sujeito se apreende durando.

% |dem, p. 185: “En ce cas, j’ai conscience de durer. Cette conscience est thétique et ressemble fort & une
connaissance, tout de méme que la durée qui se temporalise sous mon regard est assez proche d’un objet de
connaissance”.



70

Feita a apresentacdo da temporalidade original e da psiquica naquilo que as faz
distintas uma da outra, ha de se perguntar que relacdo ha entre elas. Em outras palavras: “Que
relacdo pode existir entre a temporalidade original e esta temporalidade psiquica que
encontro assim que me apreendo durando?”. Esta questdo, segundo Sartre, conduz a outra,
pois “a consciéncia de duracdo é consciéncia de uma consciéncia que dura”. E questionar a
consciéncia tética de durar é equivalente a interrogar “a natureza e os direitos da reflexdo”.
Assim, a temporalidade aparece a reflexdo em forma de duracdo psiquica, que, por sua vez,
pertence a consciéncia refletida. Nesse sentido, a duracdo psiquica se coloca em forma de
objeto de reflexdo. Com efeito, € o complexo fenémeno da reflexdo que agora se mostra
como tendo que ter sua estrutura esclarecida.

Inicialmente, “A reflexdo é o Para-si consciente de si mesmo”. Isto, em poucas
palavras, &, segundo Sartre, “a velha Idea ideae® de Spinoza” (p. 208).'® Mas isso introduz
uma dificuldade, qual seja, imaginar a consciéncia reflexiva e a refletida como sendo
simultaneamente distintas uma da outra e a0 mesmo tempo estando unidas sob 0 mesmo ser.
Entretanto, 0 modo de apreender as duas consciéncias numa perspectiva simplesmente de
distincdo e unido ndo daria conta dessa espécie de simbiose entre as duas, pois em algum
momento deve-se tomé&-las como sendo absolutamente uma Unica e mesma coisa. “Portanto,
convém que a reflexdo se una ao refletido por um nexo de ser, que a consciéncia reflexiva
seja a consciéncia refletida” (p. 209).* Este pensamento pretende ganhar consisténcia
apenas pelo “nexo de ser” que almeja superar a dualidade unido/disting&o.

Tal nexo de ser encerra justamente o nada que define o Para-si. Se, por um lado, se
pode referir a uma consciéncia reflexiva e a uma consciéncia refletida como sendo coisas

distintas, por outro lado, ha de se poder unifica-las num mesmo ser e, portanto, inviabilizar a

% Em latim: “idéia da idéia”.

100 -atre et le néant, p. 186: “On reconnait 12 la vieille Idea ideae de Spinoza”.

101 |dem, p. 186: “Il convient donc que la réflexion soit unie par un lien d’étre au réfléchi, que la conscience
réflexive soit la conscience réfléchie”.



71

concepcao dualista da consciéncia. Ocorre que aqui se retoma o modo de ser essencial do
Para-si, qual seja, a ipseidade, como elemento do qual brota propriamente a negatividade
que, por sua vez, fundamenta, pelo nexo de ser, a Idea ideae. E que, por isso, € que se
poderia referir aos dois modos da consciéncia. Com efeito, a reflexdo enquanto conhecimento
exige o refletido como objeto. Isso parece tornar insuperavel a separacao do ser de cada um.
Mas, em ultimo caso, o que deve ficar aqui destacado é que ambos fazem parte do mesmo
ser, 0 que tende a dissolver a dualidade. “Assim, é preciso, a0 mesmo tempo, que o reflexivo
seja e ndo seja o refletido. J& haviamos descoberto esta estrutura ontolégica no proprio
amago do Para-si” (p. 209)."% Neste sentido, a consciéncia reflexiva e a refletida, naquilo
que tém de distanciamento uma da outra e da unidade que as encerram, estdo
ontologicamente atreladas ao nada originario da estrutura do Para-si. Este nada pode ser
chamado de “nexo de ser”, ou seja, aquilo que fundamenta tanto a separagédo como a unidade.
Disto decorre que, ao fundamentar a separacdo, se enfraquecem as razdes da unidade; e ao
fundamentar a unidade, se enfraquecem as razdes da separacdo. Isto parece nos conduzir
irremediavelmente ao “nexo de ser” enquanto um nada que se posiciona entre o reflexivo e o
refletido. Por isso se segue que “Como vimos, o reflexivo esta separado do refletido por um
nada. Assim, o fendmeno de reflexdo é uma nadificacdo do Para-si que ndo lhe vem de fora,
mas que ele tem-de-ser” (p. 211)."* Isso nos levara inevitavelmente a tomar o fenémeno da
reflexdo como projeto de totalizacdo cujo fim, tal qual o do Para-si, no fim das contas,
fracassa. Na verdade, ndo seria propriamente um fracasso da reflexdo, fato que lhe daria
alguma autonomia, mas do Para-si que se faz reflex&o.

Dito isto, ha de se fazer ainda algumas consideracfes sobre o que Sartre chama de

reflexdo pura e reflexdo impura. A reflexdo pura estaria ligada a temporalidade original; e a

192 1bidem, p. 187: “Ainsi faut-il & la fois que le réflexif soit et ne soit pas réfléchi. Cette structure ontologique,
nous I’avons découverte déja au coeur du pour-soi”.

Ibidem, p. 188: “Nous I’avons vu, le réflexif est séparé du réflechi par un néant. Ainsi, le phénomene de
réflexion est une néantisation du pour-soi qui ne lui vient pas du dehors, mais qu’il a a étre”.

103



72

reflexdo impura estaria ligada a temporalidade psiquica. Como tal, esta Gltima nos remetera
as analises da transcendéncia. Mas, por engquanto, nos atenhamos um pouco mais nestes dois
modos de reflexdo. A reflexdo pura remonta ao modo de ser original do Para-si, cuja
temporalidade original o define. De modo que ela viria a sintetizar, de uma s vez, toda a
significacdo e o sentido da consciéncia enquanto temporalidade. Haveria nela também a
conservacdo dos preceitos da fenomenologia que encerra o fim de todas as dualidades
possiveis, inaugurando, deste modo, na modernidade, uma nova era na histéria da construcao

do conhecimento. Assim, faz-se de suma importancia a compreensdo da reflexéo pura.

A reflexdo pura, simples presenca do Para-si reflexivo ao Para-si refletido, é
ao mesmo tempo forma originaria da reflexdo e sua forma ideal; é aquela
sobre o fundamento da qual aparece a reflexdo impura, e também aquela que
jamais é previamente dada, que €é preciso alcangar por uma espécie de catarse
(p. 213).1*

Neste sentido, hd de se retomar aqui a temporalidade original e a psiquica como
fundamentos da reflexdo pura e da impura, respectivamente. A temporalidade original
(reflexdo pura), com efeito, seria a que representa fundamentalmente o0 modo de ser original
do Para-si, e a psiquica (reflexdo impura) como “fantasmagédrica”, ou como diz Sartre, é
“minha sombra”.

Neste momento da dissertacdo, pode-se dizer, ja estariamos propriamente, ainda que
de forma introdutoria, no &mbito das consideracfes sobre 0 nosso Ultimo tema a ser debatido,
a saber: a transcendéncia. Como tal, as analises sobre a transcendéncia decorrem dessa
forma de “reflexdo impura” que funda uma temporalidade que engendra um mundo psiquico.
Tais consideragcbes ndo devem, entretanto, simplesmente nos levar a tomar tal mundo

psiquico como mero irreal. Por isso, ilustremos tal idéia nas palavras de Sartre: “Em certo

sentido, sua existéncia é puramente ideal; em outro, esse mundo €, uma vez que é tendo sido,

104 Ihidem, p. 190: “La réflexion pure, simple présence du pour-soi réflexif au pour-soi réfléchi, est a la fois la
forme originelle de la réflexion et sa forme idéale; celle sur le fondement de laquelle parait la réflexion impure
et celle aussi qui n’est jamais donnée d’abord, celle qu’il faut gagner par une sorte de catharsis”.



73

uma vez que se revela a consciéncia: € minha sombra, é aquilo que se revela quando quero

me ver; (...)” (p. 231).)° Dito isto, passemos finalmente & Transcendéncia.

3.4 A Transcendéncia

Um dos primeiros problemas fundamentais colocados por Sartre, desde o inicio, seria
“qual a relacdo original entre a realidade humana e o ser dos fendmenos, ou Ser-Em-si?”. Tal
questdo, segundo Sartre, s6 poderia ser tratada adequadamente se inserida no seio mesmo do

Para-si. E é para este sentido que a citagdo seguinte aponta.

Portanto, se a relacdo entre o Para-si e 0 Em-si h& de ser originariamente
constitutiva do préprio ser colocado em relacdo, ndo devemos entender com

isso que tal relacdo possa ser constitutiva do Em-si, mas sim do Para-si. E
somente no Para-si que devemos buscar a chave dessa relagdo com o ser que
denominamos, por exemplo, conhecimento (p. 232 — 233). *®

Depois de tais conclusdes, julga Sartre agora poder tomar finalmente o Para-si como
sendo o fundamento essencial do conhecimento, pois em seu ser mesmo residiria, enquanto
estar-fora, a propria negatividade como elemento privilegiado na construcdo do
conhecimento. De modo que nédo se poderia fundar o movimento no Em-si, pois ele é o que ¢,
e a consciéncia é Para-si. “E impossivel construir a nogdo de objeto se ndo temos

originariamente uma relacdo negativa que designe o objeto como aquilo que ndo é a

195 |bidem, p. 205: “En un sens, son existence est purement idéale; en un autre, il est, puisqu’il est-été, puisqu’il
se découvre a la conscience: il est ‘mon ombre’, il est ce qui se découvre a moi quand je veux me voir™.

106 1hidem, p. 207 — 208: “D’autre part, notre description du pour-soi nous I’a montré au contraire comme aussi
éloigné qu’il est possible d’une substance et de I’en-soi; nous avons vu qu’il était sa propre néantisation et
qu’il ne pouvait étre que dans I’unité ontologique de ses ek-stases. Si donc la relation du pour-soi soi a I’en-soi
doit étre originellement constitutive de I’étre méme qui se met en relation, il ne faut pas entendre qu’elle
puisse étre constitutive de 1’en-soi, mais bien du pour-soi. C’est dans le pour-soi seul qu’il faut chercher la clé
de ce rapport a I’étre que I’on nomme, par exemple, connaissance”.



74

consciéncia” (p. 235).%" O objeto seria 0 que esta presente & consciéncia como ndo sendo a
consciéncia. Nesta ocasido, torna-se pertinente relembrar, nas palavras de Sartre, a definicdo
do ser da consciéncia. Esta citacdo devera reforcar e ao mesmo tempo fixar a apreensao
ontoldgica do Para-si como o fio condutor que vem nos guiando nesta reflexdo e que sem
davida alguma tornara as nossas conclusdes melhor esclarecidas. “O Para-si € um ser para 0
qual, em seu préprio ser, estd em questdo o seu ser, enquanto este ser é essencialmente um
certo modo de ndo ser um ser que, a0 mesmo tempo, ele posiciona como outro que nao si
mesmo” (p. 235).'%

Antes de se compreender totalmente a negacdo original, cabe citar ainda que existe a
negacao externa e a interna. Quanto a primeira, decorre da comparacdao que uma testemunha
faz entre dois objetos que sdo Em-si. E o caso, por exemplo, da negacdo “a xicara nio é o
tinteiro”. Considerados separadamente, eles apenas sdo. Trata-se de uma negacgédo que vem de
fora dos objetos. Quanto a negacdo interna, decorreria da negacdo do sujeito para consigo
mesmo. Quando a pessoa diz que ndo é isto ou aquilo, “ndo sou bonito” ou “ndo sou rico”, por
exemplo, revela uma especificidade apenas do Para-si que nesta ocasido ndo se nega
simplesmente como um objeto em geral ou como um todo concreto que de subito desmorona.
Em tal negacdo ha uma espécie de divisdo do Para-si em duas partes, as quais paradoxalmente
ndo fazem desvanecer sua integridade: uma parte que nega e a outra que é negada. Nesta
ocasido, recorramos ao proprio Sartre para esclarecer essa questdo: “Entendemos por negacgao
interna uma relacdo de tal ordem entre dois seres que aquele que é a negacdo do outro
qualifica o outro, por sua propria auséncia, no amago de sua esséncia” (p. 237).'% Este tipo de

negacdo pertence por natureza ao Para-si, que, por isso mesmo, coloca-se até aqui como o

197 |bidem, p. 210: “Il est impossible de constuire la notion d’objet si nous n’avons pas originellement un rapport
négatif désignant I’objet comme ce qui n’est pas la conscience”.

198 |pidem, p. 210: ““Le pour-soi est un étre pour qui son étre est en question dans son étre en tant que cet étre est
essentiellement une certaine maniére de ne pas étre un étre qu’il pose du méme coup comme autre que lui’”.

199 1hidem, p. 211: “Par négation interne, nous entendons une relation telle entre deux étres que celui qui est nié

de I"autre qualifie I’autre, par son absence méme, au coeur de son essence”.



75

fundamento essencial do conhecimento. Contrariamente a esta afirmacdo, poder-se-ia
argumentar que nado seria possivel referir a alguma coisa sem que ela mesma ja ndo fosse de
alguma maneira conhecida. Tal consideracdo almejaria atribuir ao objeto empirico uma certa
prevaléncia sobre o Para-si. Mas a problemética ndo estaria ainda no &mbito da percepcao
empirica, mas anterior a ela, ou seja, no plano da ontologia, que, por sua vez, possibilitaria a
experiéncia ou a apreensdo do préprio mundo. Esta idéia pode ser confirmada na seguinte
citacdo de Sartre: “Mas essas distincdes empiricas ndo poderiam nos servir de base aqui, pois
abordamos o estudo de uma relagdo ontoldgica que vem a tornar possivel toda experiéncia e
almeja elucidar de que modo um objeto em geral pode existir para a consciéncia” (p. 237).'°
Neste sentido, ndo se poderia experienciar qualquer objeto sem que antes seja tomado como
tal pela consciéncia. Esta idéia anuncia o conhecimento como sendo derivado da relagdo do
Para-si com o Em-si, conservando evidentemente uma prevaléncia ontoldgica da consciéncia.
Por esta Otica é que se pode analisar o conhecimento como tipo de relacdo entre o Para-si € 0
Em-si. Dito isto, passemos a fazer breves consideracdes a respeito da espacialidade do ser e,
ainda, de como se relaciona com o Para-si.

A espacialidade do ser seria 0 modo pelo qual o Para-si se apreende de maneira nao-
posicional como sendo inextenso. E o carater inextenso do Para-si “é uma relacdo ek-statica
por natureza, porque € pela extensdo e na extensdo do Em-si transcendente que o Para-si se
faz anunciar e realiza sua prépria inextensdo” (p. 241).** Com efeito, parece que, como tal, a
extensdo seria 0 modo préprio de ser do Em-si. E ao negar a si mesmo a extensdo do Em-si, 0
Para-si se faz inextenso. O Em-si € apreendido como extensdo, e a negatividade propria do

Para-si 0 concebe como um vazio de extensdo. Neste sentido, diz Sartre que:

10 |bidem, p. 212: “Mais ces distinctions empiriques ne sauraient nous servir de base ici, car nous abordons
I’étude d’une relation ontologique qui doit rendre toute expérience possible et qui vise a établir comment un
objet en général peut exister pour la conscience”.

11 Ipbidem, p. 215: “C’est une relation ek-statique par naturé, car c’est par et dans I’extension de I’en-soi
transcendant que le pour-soi se fait annoncer et réalise sa propre inextension”.



76

Se, por impossivel que seja, pudéssemos suprimir a extensdo das
determinacdes reveladas do Em-si, o Para-si ndo se tornaria espacial, ndo
seria extenso nem inextenso, e se tornaria impossivel caracterizd-lo de
gualquer maneira com relacdo a extensdo. Neste caso, a extensdo é uma
determinacdo transcendente que o Para-si tem de apreender, na exata medida
em que se nega a si mesmo como extenso (p. 241). 2

Grosso modo, por um momento pareceu-nos que a extensdo do Em-si é que
determinaria a inextensdo do Para-si, na medida em que este, a0 negar-se como Em-si,
imediatamente estaria fazendo-se inextenso. Porém, entende-se que, nesta Gltima citacao,
ocorre 0 contrario, ou seja, “a extensdo é uma determinacdo transcendente que o Para-si tem
de apreender, na exata medida em que se nega a si mesmo como extenso”. De modo que
parece haver uma precedéncia do negar a si mesmo como extensdo. Esta seria uma espécie de
derivacdo do proprio ato de o Para-si negar a si mesmo. Logo, o estudo ontoldgico da
consciéncia posiciona o Para-si como sendo também o elemento primordial da espacialidade.
E a transcendéncia seria esta espécie de “realizar” da consciéncia ao determinar o Para-si
como sendo o ser pelo qual o Em-si se desvela. “O negar a si mesmo como extenso” imprime
necessariamente a idéia de “realizar” enquanto projeto. Por isso, “Realizo um projeto na
medida que Ihe dou ser, mas realizo também minha situacdo na medida que a vivencio, que a
faco ser com meu ser; “realizo” a grandiosidade de uma catastrofe, a dificuldade de um
empreendimento” (p. 241 — 242) %3

Neste sentido, torna-se razoavel dizer, com Sartre, que “conhecer € realizar” e *“o real
é realizacdo”. E é realizacdo de quem? Do Para-si que ao conhecer da ao existente toda sua

significacdo ao realiza-lo.

112 1bidem, p. 215: “Si I’on pouvait supprimer, par impossible, I’étendue dés déterminations dévoilées de I’en-

soi, le pour-soi ne demeurerait pas aspatial, il ne serait ni étendu ni inétendu et il deviendrait impossible de le
caratériser d’une facon quelconque par rapport & I’étendue. En ce cas, I’étendue est une détermination
transcendante que le pour-soi a a appréhender dans la mesure exacte ou il se nie lui-méme comme étendu”.

13 1bidem, p. 216: “Je réalise un projet en tant que je lui donne I’étre, mais je réalise aussi ma situation en tant
que je la vis, que je la fais étre avec mon étre, je ‘réalise’ la grandeur d’une carasfrofhe, la difficulté d’une
entreprise”.



77

Sem ddavida, essas consideracdes nos levam também a atrelar a qualidade, a
guantidade, a potencialidade e a utensilidade ao ser do Para-si. Inevitavelmente, parece que o
existente em geral terd que estar sempre determinado por, digamos, estas propriedades das
coisas. Mas, como tais elas ndo seriam propriamente dos objetos como elementos que se
acrescenta ou suprime deles, mas elas mesmas (coisas) sé podem ser apreendidas enquanto
totalidade. Nesse sentido, diz Sartre, “A qualidade ndo é um aspecto exterior do ser, pois 0
ser, ndo tendo um dentro, ndo poderia ter um fora. Simplesmente, para haver qualidade, é
preciso que haja ser para um nada que, por natureza, ndo seja o ser” (p. 250).** Diz ainda que
“A relacdo do Para-si com a qualidade é ontologica”. A brancura de alguma coisa é
precisamente aquilo que o Para-si ndo é, na medida em que sendo ek-statico, ou seja, tendo o
seu ser fora, capta 0 objeto como um Em-si e como sendo radicalmente diferente dele.

E, ainda, toda e qualquer relacdo entre os istos sdo do tipo negacéo externa, ou seja,
uma atitude da consciéncia que, enquanto terceiro, observador, capta o isto como nédo sendo 0
aquilo e o aquilo como nédo sendo o isto; e os compara. “Assim, a relacdo originaria entre isto
e aquilo é uma relacdo externa. Aquilo aparece como ndo sendo isto, e vice-versa. E esta
negaco externa desvela-se ao Para-si como um transcendente, estar fora, é Em-si” (p. 253)."

Quanto ao que surge como potencialidade, seria o que faz aparecer a dimensédo do
futuro. A consciéncia ao captar o objeto o faz no &mbito da permanéncia. Ou seja, como algo
que é no presente e que é também no futuro, mas apenas como potencialidade ao modo da
ipseidade. O Em-si é a todo momento todo o ser, é pleno. E sua relagdo com o possivel s6

pode acontecer pelo Para-si, cuja negatividade transcende 0 momento rumo ao futuro e

retorna para o presente com as impressdes do objeto situado no porvir. As coisas Em-si

114 1bidem, p. 223: “La qualité n’est point un aspecto extérieur de I’étre: car I’étre, n’ayant point de ‘dedans’, ne
saurait avoir de ‘dehors’. Simplement, pour qu’il y ait qualité, il faut qu’il y ait de I’étre pour un néant qui par
nature ne soit pas I’étre”.
Ibidem, p. 226: “Ainsi la relation originelle de ceci a cela est une négation externe. Cela apparait comme
n’étant pas ceci. Et cette négation externe se dévoile au pour-soi comme un transcendant, elle est dehors, elle
est en-soi.

115



78

mesmas ndo tém qualquer elemento de potencialidade. Pelo “circuito da ipseidade” superam-
se 0s objetos apreendidos no presente e remetem-se ao futuro como aquilo que ndo séo, mas

se tornam pelo Para-si no presente.

A primeira potencialidade do objeto, como correlato do comprometimento,
estrutura ontoldgica da negacdo, € a permanéncia, que perpetuamente lhe
advém do fundo do porvir. A revelacdo da mesa como mesa exige uma
permanéncia de mesa que Ihe advém do futuro e ndo é um dado puramente
constatado, mas uma potencialidade (p. 257). **®

Entretanto, a potencialidade ndo deve subscrever um tempo infinito, pois “o tempo
infinito ainda ndo existe”. A mesa ndo aparece como sendo a possibilidade indefinida de
mesa, mas apenas que a potencialidade faz surgir a dimenséo do futuro. Parece que ndo se
trata, portanto, de uma espécie de “perder-se” no futuro, mas de localizar a potencialidade,
enguanto personificacdo do negativo, como fundamento da dimenséo do futuro.

Neste sentido, um porvir eterno ou infinito ndo seria propriamente o nicleo da
discussdo. Mas que a transcendéncia, ante o circuito da ipseidade, engloba a potencialidade
enquanto extensdo do significado existencial do objeto localizado no ambito do Para-si.
Assim, se a potencialidade faz surgir a dimensdo do futuro, isto ndo imprime necessariamente
a idéia de um futuro infinito. Por isso, nas palavras de Sartre: “O existente ndo possui sua
esséncia como uma qualidade presente. E inclusive negacdo da esséncia: o verde jamais é
verde. Mas a esséncia vem do fundo do porvir ao existente como um sentido que nunca é
dado e o infesta sempre” (p. 257).*" Por isso que se pode dizer que, ao captarmos o mundo, 0
fazemos pela nossa falta através do mundo objetivo. Justamente porque transcendemos o

presente rumo ao futuro é que, ao retornarmos ao presente, nos damos conta da falta. Por isso

118 Ibidem, p. 229: “La premiére potentialité de I’objet, comme corrélatif de I’engagement, structure ontologique
de la négation, c’est la permanence, qui vient perpétuellement a lui du fond de I’avenir. Le dévoilement de la
table comme table exige une permanence de table qui lui vient du futur et qui n’est point un donné purement
constaté, mais une potentialité”.

17 1bidem, p. 230: “L’existant ne posséde pas son essence comme une qualité présent. Il est méme négation de
I’essence: le vert n’est jamais vert. Mais 1’essence vient du fond de I’avenir a I’existant, comme un sens qui
n’est jamais donné et qui le hante toujours”.



79

€ que as coisas nos servem como utensilios para realizarmos isso ou aquilo como atitude de
eliminacdo da falta. E o ser, enquanto realizacdo possivel, serd sempre intermediado pela
utensilidade dos instrumentos para a supressdo da falta. Seria o caso, por exemplo, do belo
enquanto irrealizavel. N&o seria uma possibilidade propriamente das coisas, mas do homem

enquanto ndo sendo ele mesmo depositéario da beleza.

O belo infesta 0 mundo como um irrealizavel. E, na medida em que o
homem realiza o belo no mundo, ele 0 faz a0 modo imaginario.
Significa que, na intuicdo estética, apreendo um objeto imaginario
através de uma realizacdo imaginaria de mim mesmo como totalidade
Em-si e Para-si (p. 259). '*®

Al estaria implicado tanto o porvir quanto o passado. Na medida em que o Para-si
tendo que ser para além de seu presente, o faz numa descoberta gradativa de uma relacéo
originaria do passado. “E o passado do Para-si € para o Para-si como um saber. Mas esse
saber ndo permanece como um dado inerte” (p. 259).*° Mas, no dmbito de O ser e o nada, tal
passado permanece, por assim dizer, em segundo plano, pois a liberdade escapa a ele na
medida em que todos os aspectos da vida do ser no mundo estariam, em seu fundamento, sob
o modo de ser préprio do Para-si.*?°

Mas voltemos, entdo, a transcendéncia. Como tal ela comporta a medida do ser do
Para-si como aquele que é exterior a Si mesmo e que, por isso mesmo, imprime no mundo a
significancia de sua ipseidade. O Para-si é constitutivamente transcendéncia, pois “ndo é o
que € e € 0 que ndo €”. Dai decorreria toda uma analise da relacdo originaria do Para-si, ou da

realidade humana com o ser dos fenbmenos. E é justamente isto que se vem fazendo até aqui

8 Ipidem, p. 231: “II hante le monde comme un irréalisable. Et dans la mesure ol I’nomme réalise le beau dans
le monde, il le réalise sur le mode imaginaire. Cela veut dire que dans I’intuition esthétique, j’appréhende un
objet imaginaire a travers une réalisation imaginaire de moi-méme comme totalité en-soi et pour-soi.

19 |bidem, p. 231: “Et le passé du pour-soi est pour le pour-soi comme savoir. Mais ce savoir ne demeure pas
comme un donné inerte”. E possivel considerar nessa passagem a semelhanca ou antecipacio de um conceito
importante no ambito da segunda grande obra filos6fica de Sartre, qual seja, Critica da razéo dialética. Tal
conceito seria o “Prético-Inerte”: a consideracdo dos acontecimentos passados como algo que continua agindo
no presente.

120 Como frisado antes, ndo se deve aqui também concluir que na Critica haja simplesmente uma supresséo da
liberdade da consciéncia individual, e que por isso se justificaria apontar esta “nova fase” de Sartre como
negadora dos principios essenciais contidos em O ser e 0 nada.



80

neste final do ultimo capitulo. Com efeito, passemos entdo a analisar “O conhecimento” como
tal.

O conhecimento é uma prerrogativa humana que guarda de um lado o objeto como
aquilo que é conhecido e do outro o proprio homem como conhecedor. E 0 mundo seria a
revelagdo do conteddo mesmo da relacdo de ambos ao Para-si. Neste sentido, o ser do Para-si
é conhecimento. Haveria entdo uma identidade entre o conhecimento e o ser do Para-si. Mas
ndo se poderé dizer dai que a medida do ser seja dada pelo conhecimento, mas apenas que 0
Para-si faz-se anunciar o que é pelo Em-si. O que esta aqui subentendido é que haveria uma
precedéncia do Para-si. “O conhecimento nada mais é que a presenca do ser ao Para-si, € 0
Para-si nada mais que o nada que realiza esta presenca” (p. 284).*** Este ato do Para-si efetiva
0 conhecimento enquanto objeto, sendo a consciéncia, e, por isso mesmo, ser ek-statico.
Talvez estejamos ai diante de um dualismo insuperavel, pois, pelos pressupostos da
fenomenologia, e é este o pano de fundo da discussdo aqui, a consciéncia é sempre
consciéncia de alguma coisa. Nao h4, portanto, nem mundo (objetos) nem consciéncia
considerados isoladamente. Parece entdo que ambos se fundam reciprocamente; e, nestes
termos, ndo haveria precedéncia de nenhum em relacdo ao outro. E nos parece que uma
relacdo originaria os faria surgir simultaneamente como contedldo mesmo da relag&o.

Em todo caso, ndo é esta a conclusdo que se pode tirar do pensamento de Sartre
relativamente a ontologia do Para-si. De modo que, sendo a consciéncia sempre intencional, 0
movimento de lancgar-se para fora rumo ao ser que ela ndo € imprimiria, na relacdo do Para-si
com o Em-si, um sentimento de responsabilidade originaria prépria apenas da consciéncia.
Por esse angulo, pretende Sartre fixar a prioridade do Para-si, que, por si mesmo, designa um
movimento, ndo inicialmente para o seu interior, mas para fora. E quando do retorno, num

movimento de introspeccdo, ndo se substancializa absolutamente nada. Como tal, a

121 | tre et le néant p. 253: “La connaissance n’est rien d’autre que la présence de I’&tre au pour-soi et le pour-

soi n’est que le rien qui réalise cette présence”.



81

consciéncia permanece como antes, vazia como é. Mas ndo seria um acontecimento
verdadeiramente estéril, pois 0 conhecimento € o que se constréi nessa “viagem” do Para-si. E
é precisamente nesta circunstancia que o ser do Para-si € conhecimento enquanto ser também
ek-statico.

A Unica possibilidade do Em-si é ser afirmado. Mas tal afirmagdo ndo poderia advir
dele mesmo ja que ele é o que é.

Sem “mim?”, o que seria deste cepo que escora a porta?

Sem este cepo que escora a porta, 0 que seria de “mim”?

De subito: “penso” no “meu’” cdo — vejo suas cores e 0 Seu jeito.

De fato, pode-se concluir que, para “mim”, ha realmente infinitas possibilidades fora
da “minha” relagcdo com o cepo e a porta; e parece razoavel pensar que quaisquer que sejam as
possibilidades, ndo virdo por outro ser, sendo por “mim”. Quanto ao cepo, € apenas um
pedaco de pau absolutamente carente de destinacdo.'”® Esta apresentacdo pretende t&o
somente ilustrar a relacdo da consciéncia com 0s objetos em geral, de modo que se possa
conceber alguma distincdo e prevaléncia ontoldgica da consciéncia quanto ao conhecimento.
Mas deve-se ter a cautela de ndo se cometer o erro da desmedida, ou seja, dar ao Para-si uma
autonomia puramente criadora e mantenedora do mundo. Esta conclusdo n&o parece poder ser
tdo tranquilamente assim abstraida do pensamento de Sartre sem que se incorra nos riscos de

adulteracéo de sua filosofia.

Tudo se passa como se houvesse uma Paixao do Para-si, que perder-se-ia a si
mesmo para que a afirmagdo ‘mundo’ pudesse chegar ao Em-si. E, por certo,
tal afirmacdo ndo existe sendo para o Para-si; ela € o proprio Para-si e
desaparece com ele. Mas ndo esta no Para-si, pois é o ek-stase mesmo, e, se 0
Para-si € um de seus termos (o afirmante), o outro termo, o Em-si, é realmente
presente a ele; é fora, sobre o ser, que hd um mundo que se revela a mim (p.
284 — 285). 1%

122 Exemplo do proprio autor da dissertagao.

123 | étre et le néant, p. 254: “Tout se passe comme s’il y avait une passion du pour-soi qui se perdait lui-méme
pour que I’affirmation ‘monde’ arrive a I’en-soi. Et, certes, cette affirmation n’existe que pour le pour-soi, elle
est le pour-soi lui-méme et disparait avec lui. Mais elle n’est pas dans le pour-soi, car elle est I’ek-stase méme



82

O mundo é uma realidade que, no entanto, s6 se faz presente pela consciéncia. Por
iss0, ndo se podera inverter a ordem das coisas dando ao homem um carater secundario ante o
mundo, ou meramente de passividade. E, nestes termos, a ma-fé retornaria aqui como sendo a
tentativa, em vao, de o homem fazer-se coisa (Em-si). E o estudo da ontologia do Para-si ndo

pretende revelar outra coisa, sendo exatamente o contrario disso.

‘H&’ ser porque sou negacdo do ser, e a mundanidade (mondanité), a
espacialidade, a quantidade, a utensilidade, a temporalidade, s6 vém ao ser
porque sou negacdo do ser; nada acrescentam ao ser, sdo puras condigdes
nadificadas do ‘ha’, nada fazem sendo realizar o ‘ha’. Mas essas condigdes
que nada sdo me separam mais radicalmente do ser do que o fariam as
deformacdes prismaticas através das quais eu ainda poderia esperar descobri-
lo. Dizer que ha ser é nada, e, contudo, é operar total metamorfose, posto que
n&o ha ser exceto para um Para-si (p. 285)."*

Deve-se considerar, contudo, que o Para-si é presenca imediata ao ser, mas, a0 mesmo
tempo, desliza infinitamente distanciando-se de si mesmo e do ser. “Pois o conhecer tem por
ideal o ser-o-que-se-conhece, e, por estrutura originaria, 0 ndo-ser-o-conhecido” (p. 285).}°
H& a manifestacdo desse ndo-ser por todos os lados como ndo sendo o ser. Mas o ser se
apresenta a todo instante absoluto e inc6lume “contra mim”. Esta por toda parte, “pesa sobre
mim, assedia-me, e sou perpetuamente remetido de ser em ser; esta mesa que ai esta é ser e
nada mais; este rochedo, esta arvore, essa paisagem: o ser e, fora disso, nada” (p. 285 —
286).'%* Mas, diz Sartre ainda, que ao tentar capta-lo ndo se encontra outra coisa sendo a si

mesmo: “Quero captar este ser e ndo encontro sendo eu mesmo”.

et si le pour-soi est I’'un de ses termes (I’affirmant), I’autre terme, I’en-soi, lui est réellement présent; e’est
dehors, sur I’étre, qu’il y a un monde qui se découvre a moi”.

124 1dem, p. 254: ““Il'y a’ de I’étre parce que je suis négation de I’étre et la mondanité, la spatialité, la quantité,
I’ustensilité, la temporalité ne viennent a I’étre que parce que je suis négation de I’étre, elles n’ajoutent rien a
I’étre, elles sont de pures conditions néantissées du ‘il y a’, elles ne font que réaliser le il y a. Mais ces
conditions qui ne sont rien me séparent plus radicalement de I’étre que ne le feraient des déformations
prismatiques a travers lesquelles je pourrais encore espérer le découvrir. Dire qu’il y a de I’étre n’est rien et
pourtant c’est opérer une totale métamorphose, pusqu’il n’y a d’étre que pour un pour-soi”.

125 |bidem, p. 254: “C’est que le connaitre a pour idéal I’étre-ce-qu’on-connait et pour structure originelle le ne-
pas-étre-ce-qui-est-connu”.

126 |bidem, p. 255: “Il pése sur moi, il m’assiége et je suis perpétuellement renvoyé d’étre en étre, cette table qui
est la c’est de I’étre et rien de plus”.



83

Entretanto, o conhecimento coloca-nos de fato frente ao absoluto na medida em que ha
uma verdade do conhecimento. Ha realmente a verdade daquilo que se manifesta, mas seria
uma verdade que permanece estritamente humana. A radicalizagdo deste pensamento tanto
pode livrar os homens dos posicionamentos individualistas, na medida em que a
pressuposicdo de que ha efetivamente um ego no interior da consciéncia é definitivamente
descartada, bem como fazer o homem assumir a dureza e a efetividade de sua existéncia sem
desculpas. N&o se pode escamotear a liberdade sobretudo na alienacéo. “Acho que, por hora,
0 homem é livre para ser alienado. Alienacdo e liberdade ndo sdo, em absoluto, conceitos
contraditorios. Muito pelo contrério: se ndo fosses livre como poderiam transformar-te em
escravo?”.'?’ N&o se trata, contudo, de desconhecer outros elementos fundamentais da
realidade como, por exemplo, as questdes sobre o corpo ou dos sentidos, mas, em se tratando
de ontologia, apenas de estabelecer a ordem das coisas. “Mas importa antes de tudo, em
ontologia como em qualquer outra area, observar no discurso uma ordem rigorosa” (p.

286).'% Eis o sentido fundamental da ontologia do Para-si na filosofia de Sartre.

27 SARTRE, Jean-Paul. Sartre no Brasil: A conferéncia de Araraquara — Rio de Janeiro: Paz e Terra, p. 41:
Dada a natureza de tal conferéncia, pode-se aqui atestar a continuidade do pensamento de Sartre quanto a
centralidade do conceito liberdade. Tanto ndo se pode ser escravo sem ser antes livre como so pela liberdade é
que se pode esquivar da alienacéo.

128 | "étre et le néant p. 255: “Mais il importe avant tout, en ontologie comme partout ailleurs, d’observer dans le
discours un ordre rigoureux”.



84

CONSIDERACOES FINAIS

O fim

‘Jean-Paul Sartre estd morto’, anuncia o jornal Libération como quem d& um
grito. A primeira pagina era inteiramente consagrada a ele, com uma grande
foto do filésofo — do inicio dos anos 70 -, engracado, as maos sobre os
joelhos, na espera de testemunhar em um milésimo processo, sentado no
Palécio de Justica. ‘O imenso Sartre — comenta Serge July — ocupa o século
como Voltaire e Hugo ocuparam os seus... ele que esteve em toda parte, nos
ltimos quarenta anos, de todos os escritos, de todos os combates...”. ‘Sartre
esta morto’, anuncia o Le Matin em toda uma pagina, com a estranha foto de
um homem com oculos, lendo ou escrevendo sob uma grande luz branca.
‘Com ele desaparece um dos raros homens verdadeiramente livres de nossa
época’, dizia 0 comentario, ‘um dos Unicos homens honestos em meio a uma
época terrivel e turbulenta’. ‘Morte de Jean-Paul Sartre’, escreve o Le Figaro,
na manchete, enquanto em suas paginas internas, Jean D’Ormesson destaca
‘um dos ultimos mestres do pensamento francés’ (...) Relatos de todas as
testemunhas possiveis, extratos de suas obras, de todas as datas-chave ou
presumidas assim, de todas as viagens, de todas as publicacdes, em uma
espécie de album de familia no qual cada um encontrava reunidos os grandes
momentos do século. Um tipo de subleildo delirante que ndo tinha, ao fundo,
uma Unica e verdadeira significacdo: dar conta, de uma vez s6, de uma divida
consideravel em relacdo a Sartre; dar conta, sobretudo, da impossibilidade de
exprimir toda essa divida. %

(Sartre, de annie Cohen-Solal).

Um comego novo é sempre anunciado por um fim. N&o se podera conceber um fim

absoluto a partir do qual nada mais acontecera. Com efeito, a morte também nédo € o fim. E

por vezes, pelo contrario, é pela morte que se mantém vivo.

Nesse sentido, Bernard Henri Lévy fez a seguinte consideracao relativamente ao “fim”

de Sartre:

129 Texto retirado da revista Cult n°. 91 — Abril/2005 — Ano VII, p. 60. (Vinte e cinco anos da morte de Sartre).



85

E comum que a morte traga a paz. Ela estabiliza os sentimentos. Sem
paralisar, é claro, os textos, sem trancafia-los em um sentido qualquer que a
morte do autor permitisse enfim investir, ela contribui, pelo menos, para
regular o jogo das palavras, para arbitrar as principais disputas. No caso de
Sartre, parecia que se dava 0 inverso e que, no préprio momento em que se
iniciaria sua estada no purgatorio, ele tornou-se objeto de um conflito de
interesses politicos e metafisicos mais que nunca contraditorios. **

Sem pretender nessas consideracdes finais tracar meramente uma espécie de
homenagem ao filésofo existencialista, procuremos conduzir nosso trabalho centrado na
importancia do nosso tema para o estudo da obra do pensador aqui tratado.

A relevancia e o significado da compreensdo da ontologia do Para-si e 0 seu
enguadramento como o fundamento comum dos conceitos aqui analisados foi de fato o que se
buscou fazer. Na verdade, a importancia de se estudar a amplitude e as conseqiiéncias do
modo de ser da consciéncia vai além da propria filosofia sartreana. O mesmo se pode dizer a
respeito das consideracdes que se fez sobre a fenomenologia, o Ser-Em-si, a temporalidade,
ou o conhecimento. S&0 conceitos que ndo estdo restritos a nenhuma filosofia especifica.
Além do mais, foi da realidade humana que se buscou falar o tempo todo. De maneira que, em
ultima instancia, ndo se trata de uma investigacdo que se possa simplesmente deixar de lado,
pelo contrério, coloca em relevo as discussdes indispensaveis para se pensar 0s diversos
aspectos da vida humana, mais especificamente no ambito da subjetividade. Nas palavras de
Sartre: “Nosso ponto de partida €, de fato, a subjetividade do individuo e isso por razdes
estritamente filos6ficas”.*®

Aquilo que se propde a abarcar uma grande extenséo pode acabar deixando de ocupar
o lugar que Ihe é devido. Portanto, o que se destaca aqui ndo é o estudo da realidade humana

em geral. Antes disso, pensamos que o0 estudo da ontologia do Para-si deve se estabelecer

como o ponto crucial a partir do qual se possam elucidar os conceitos basilares da filosofia de

1301 EVY, Bernard Henri. O século de Sartre. Tradugéo: Jorge Bastos - Rio de Janeiro: Nova Fronteira, p. 13.

131 J-p. SARTRE. Colecdo Os pensadores: O existencialismo é um humanismo, A imaginacdo, Questdo de
método. 3% ed. Trad. Rita Correa Guedes, Luiz Roberto Salinas Forte, Bento Prado Janior. Sdo Paulo: Nova
Cultural, 1987. p. 15.



86

Sartre. Consideramos que nao se trata de um tema tdo facil de se realizar caso se queira, com
seriedade e compromisso, efetuar de fato uma pesquisa filoséfica, pois ele ndo est4, como tal,
em nenhum lugar especifico como algo a ser simplesmente pincado, mas, pelo contrario,
estaria, de um modo ou de outro, em toda obra sartreana.™*

N&o se ousou aqui abordar a complexidade da existéncia humana nem tampouco da
amplitude da filosofia de Sartre. Mas, deve-se admitir, 0 cerne da questdo aqui proposta é de
suma importancia, pois procura tratar do fundamento de conceitos inscritos na filosofia
moderna como sendo decisivos para orientar o pensamento filos6fico e 0s seus
desdobramentos, que, no fim das contas, sempre tem como objeto precipuo, 0 homem. Nesta
perspectiva, o fundamento da liberdade, da temporalidade, da negatividade, do conhecimento,
da ipseidade, da transcendéncia, tem primazia sobre cada um deles, na medida em que, como
tal, deve vir antes como condi¢cdo mesma de possibilidade de seu sentido. E o que fica aqui
defendido como fundamento ultimo € o modo de ser da consciéncia.

Caso ndo se pudesse tomar o ser da consciéncia como sendo diferente do Ser-Em-si,
teriamos de estar certamente pensando algum outro tipo de mundo, ou melhor, o pensamento
mesmo nao seria algo que se pudesse referir, pois 0 pensamento é uma necessidade. E nédo
pode haver qualquer tipo de necessidade sendo no seio do Para-si. E por ele que se fala em
auséncia, em projeto, em completude, em realizacio, em possibilidade, em relacdo. E o vazio
humano que esta por trés disso tudo. E parece que anunciar isto € o propoésito de Sartre: “De

qualquer modo, o que podemos desde ja afirmar é que concebemos o existencialismo como

132 «E de fato espantoso, diz Paulo Perdigdo, que um tnico homem, como Sartre, tenha deixado obra tdo ampla,
no espaco de 74 anos, dos quais os Ultimos sete passou praticamente cego. Em toda a historia da filosofia,
nunca houve um pensador que escrevesse tanto, nem Kant, Hegel ou Max: obras filosoficas, ensaios,
conferéncias, critica literaria e teatral, pecas de teatro, romances, contos, roteiros de cinema, correspondéncia,
jornalismo etc. E tudo isso — 0 mais notavel — ndo provindo de um pensador enclausurado em um gabinete de
trabalho, mas de alguém com intensa atividade pratica, engajado politicamente, participando de debates e
entrevistas, reunides politicas e editoriais (como a revista mensal ‘Les Temps Modernes’, langada em 1945 e
por ele dirigida), viajante do mundo, boémio, agitada vida amorosa”. (Ver bibliografia: Paulo Perdigéo,
Existéncia e liberdade, p. 17.). O que se poderia dizer, contudo, é que se considera que, do ponto de vista
estritamente filosofico, 0 seu pensamento esta sintetizado na obra que o celebrizou: O ser e o0 nada, muito
embora o itinerario de seu pensamento filoséfico tenha comecado com A Transcendéncia do ego, A
Imaginacado, Esboco de uma teoria das emogdes e O imaginéario, publicados entre 1936 e 1940.



87

uma doutrina que torna a vida humana possivel e que, por outro lado, declara que toda
verdade e toda agdo implicam um meio e uma subjetividade humana”.**® Os acontecimentos
do mundo tém um fundamento. E pelo homem que eles existem e terdo o destino que a
liberdade humana lhes der. Nestes termos, ser livre nem € bom nem ruim. Esta é uma
condicdo inegociavel. Ser livre, eis tudo. Com efeito, o Estado, a lei, a injustica, a gldria, o
fracasso, o tempo, a cor, o belo, a tristeza, a condenacéo, todos s6 adquirem significado na
medida em que s&o inseridos pelo Para-si numa rede de relagdes que estabelece a validade ou
néo de cada conceito.

N&o se trata de uma realidade que possa ser relacionada a vontade humana. Ou seja, 0s
acontecimentos do mundo em sua origem ndo dependeriam do querer humano; eles
simplesmente se ddo inevitavelmente nas condi¢es constitutivas do modo de ser da
consciéncia. Sabendo-se disso, ai sim € que se poderd reivindicar e avaliar a postura do
homem ante a tal realidade. Assim, a medida do mundo seria dada pelo modo de ser da
consciéncia. Nada se integra a realidade humana sendo pela negatividade que define o modo
de ser do Para-si.

A liberdade ndo nos é dada pela vontade. Nao se pode querer ou ndo ser livre. Por
iss0, “sO ndo se é livre para deixar de ser livre”. O homem nunca pode ser definido como
sendo isso ou aquilo a0 modo das coisas em geral, ou melhor, a0 modo do Em-si. Esta
perspectiva nos remete ao momento em que abordamos a ma-fé ainda no primeiro capitulo.
Trata-se da dicotomia liberdade/ndo-liberdade, que, em Ultima instancia, deriva dos dois
conceitos fundamentais e abrangentes, quais sejam, ser e nada.

E preciso observar que, apds a compreenséo da importancia do ser da consciéncia na
constituicdo do mundo, se deve simultaneamente intuir suas conseqiéncias quanto a

regulacdo da relacdo sujeito/objeto e sujeito/sujeito, pois uma subjetividade se mantém como

133 J-P. SARTRE. Colecdo Os pensadores: O existencialismo é um humanismo, A imaginacdo, Questdo de
método. 3? ed. Trad. Rita Correa Guedes, Luiz Roberto Salinas Forte, Bento Prado Janior. Sdo Paulo: Nova
Cultural, 1987. p. 3.



88

tal para outra igualmente subjetividade. E ai, convenhamos, € outra problematica. Pois, seria,
se fosse 0 caso, uma outra pesquisa a ser feita, afinal se trata ja de um outro momento,
chamado O Para—outro: A relacdo e os limites entre consciéncias. A dificil convivéncia com
0 outro: a ameaga que cada um representa para 0 outro e a dependéncia mutua entre as
consciéncias. Por isso diz Sartre: “Pois a realidade humana, em um Unico e mesmo

surgimento, deve ser em seu ser Para-si-Para-outro” (p. 286).**

Mas néo se deve passar para a
fase seguinte quando ainda ndo se cumpriu a anterior. E a fase seguinte ndo é o caso aqui.

Ocorre que esta breve referéncia ao ser Para-outro nos ajuda a fixar a importancia da
reflexdo sobre a ontologia do Para-si, pois, na ordem rigorosa das coisas, 0 Para-si seria 0
comeco. Assim, ndo se podera ir muito longe, ou sequer largar, sendo inicialmente pelo ser
mesmo da consciéncia individual. E, neste sentido, Sartre € inteiramente cartesiano, pois ha de
partir necessariamente do cogito.

Mesmo que se fizesse aqui o esforco de tratar da relagdo do cogito cartesiano no

pensamento de Sartre, ainda assim, certamente ficariam lacunas. Em todo caso, apenas para

ilustrar um pouco e ndo ficar assim tdo em suspenso, segue a proxima citacao.

Numa filosofia como a de Descartes, parece 6bvio que a ndusea ndo possa ter
sentido: o cogito é qualquer coisa de fechado em si, pensamento puro que
vive de sua suficiéncia, ego sum res cogitans. No existencialismo, esse
autobloqueio intelectual resulta insatisfatorio, em primeiro lugar pelo
exclusivismo do plano do pensamento, e, depois, pela maneira ilhada de
compreender o homem. Explica-se, assim, que o cartesianismo sofra em
Sartre uma consideravel transformagdo. E nesse ponto o seu principal
inspirador é Heidegger, ao definir o homem como um ser-no-mundo.**

Entendemos que, ap6s uma boa investigacao sobre este aspecto da filosofia de Sartre,
ndo se poderd mais perguntar, do ponto de vista filoséfico, se 0 homem afinal é livre ou ndo.

N4o se podera ainda apontar para um solipsismo ou individualismo inconsequente, pois néo é

134 | "étre et le néant p. 255: “Car la réalité-humaine doit étre dans son étre, d’un seul et méme surgissement,

pour-soi-pour-autrui”.
135 BORNHEIM, Gerd. Sartre, Metafisica e existencialismo. Colecdo debates. S&o Paulo: Perspectiva, 2003. p.
18.



89

a isso que nos leva o exame do modo de ser da consciéncia. Talvez seja neste momento até

inoportuno fazer tal conjectura. Sobre isso, fagamos ainda uma altima referéncia a Sartre:

Porém, a subjetividade que alcancamos a titulo de verdade ndo é uma
subjetividade rigorosamente individual, visto que, como ja demonstramos, no
cogito eu ndo descubro apenas a mim mesmo, mas também os outros. Através
do penso, contrariamente a filosofia de Descartes, contrariamente a filosofia
de Kant, n6s nos apreendemos a nés mesmos perante 0 outro, e o0 outro é tdo
verdadeiro para nés quanto nds mesmos. Assim, 0 homem que se alcanca
diretamente pelo cogito descobre também todos os outros, e descobre-os
como sendo a propria condigo de sua existéncia. **°

Finalmente, ndo seria 0 caso aqui de se discutir as, nada poucas, conseqiiéncias a que
se poderia chegar apos o estudo da ontologia do Para-si em O ser e 0 nada. N0osso proposito
seria antes destacar esse tema da filosofia de Sartre e em seguida inseri-lo novamente,
ressaltando-o como elemento essencial para a elucidacéo dos principais conceitos presentes na

obra do filésofo da liberdade, 0 que esperamos ter aqui conseguido.

136 J-p. SARTRE. Colegdo Os pensadores: O existencialismo ¢ um humanismo, A imaginacio, Questdo de
método. 3? ed. Trad. Rita Correa Guedes, Luiz Roberto Salinas Forte, Bento Prado Janior. Sdo Paulo: Nova
Cultural, 1987. p. 15.



90

REFERENCIAS

ARENDT, Hannah. A condi¢cdo humana. 10. ed. Trad. Roberto Raposo. Rio de Janeiro:
Forense Universitaria, 2005.

BEAUD, Michel. Arte da tese. 5. ed. Trad. Gléria de Carvalho Lins. Rio de Janeiro: Bertrand
Brasil, 2005.

BEAUVOIR, Simone. A cerimdnia do adeus. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1982.

BENNY, Lévy. & SARTRE, Jean-Paul. A esperanca agora. Rio de Janeiro: Nova Fronteira,
1992.

BORNHEIM, Gerd. Racionalidade e acaso. In: NOVAIS, Adauto. (Org.) Rede imaginaria.
Sao Paulo: Companhia das Letras, 1991.

. Metafisica e existencialismo. Colecdo debates. Sdo Paulo: Perspectiva, 2003.
BURDZINSKI, Jalio César. Ma-fé e autenticidade. ljui-RS: Unijui, 1999.

CAMUS, Albert. O mito de sisifo. 2. ed. Trad. Urbano Tavares Rodrigues. S&do Paulo:
Guanabara Kargan S/A.

COTRONEO, Girolamo. Sartre: rareté e storia. Napoli: Guide, 1976.
DARTIGUES, André. O que é fenomenologia? Rio de Janeiro: Livraria Tijuca. s/d.
DESCARTES, René. O discurso do método. S&o Paulo: Martin Claret, 2000.

EVANGELISTA, Jodo. Crise do marxismo e irracionalismo pd6s-moderno. Sdo Paulo:
Cortez, 1992.

FROMM, Erich. Ter ou ser. Trad. Nathanael C. Caixeiro. 4. ed. Rio de Janeiro: Guanabara
Koogan S.A, 1987.

. Do ter ao ser. Trad. Lucia Helena S. Barbosa. Sdo Paulo: Manole, 1992.

GARAUDY, Roger. Perspectivas do homem. Rio de Janeiro: Civilizagédo Brasileira, 1966.



91

GILLES, Thomas R. Histdria do existencialismo e da fenomenologia. Sdo Paulo: Edusp,
1975.

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Fenomenologia do espirito. Petropolis: VVozes, 2002.
HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo. 8. ed. Parte I, Petropolis: Vozes, 1999.

HUSSERL, Edmund. Medita¢6es cartesianas — Introducé@o a fenomenologia. Trad. Frank de
Oliveira. S&o Paulo: Madras, 2001.

JEANSON, Francis. Sartre. Rio de Janeiro: José Olympio, 1987.
KANT, Immanuel — Critica da razdo pura. Os pensadores. Sdo Paulo: Nova Cultural 1996.
KIERKEGAARD, Séren. O conceito de angustia. Sdo Paulo: Hemus, 1968.

LAPORTE, Ana Maria Alexandre. Existencialismo: uma reflexdo antropoldgica e politica a
partir de Heidegger e Sartre. Curitiba: Jurua, 2000.

LEVY, Bernard Henri. O século de Sartre. Trad. Jorge Bastos. Rio de Janeiro: Nova
Fronteira, 2001.

LIMA, Alexandre. J. O Cogito existencial em ‘O Ser e o Nada’. Recife: UFPE, 1986.
(Dissertacao de Mestrado).

LIMA, Walter Matias. Liberdade e dialética em Jean-Paul Sartre. Macei6: Edufal, 1998.

LOWITH, Karl. El hombre en el centro de la historia: balance filoséfico del siglo XX.
Barcelona: Herder, 1998.

LUIJPEM, Willelms. Introducdo a fenomenologia existencial. S&o Paulo: Edusp, 1974.
LYOTARD, Jean-Francois. A fenomenologia. Lisboa: Edi¢des 70, 1983.

MACIEL, Luiz Carlos. Sartre: vida e obra. S&o Paulo: Paz e Terra, 1986.

MARITAIN, Jacques. Sete licBes sobre o ser. 2. ed. Sdo Paulo: Edi¢cdes Loyola, 2001.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Humanismo e terror. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro,
1978.

MESZARIOS, Istvan. Sartre: busca da liberdade. S4o Paulo; Ensaio, 1991.
MICHEL, Contat. Sartre — L’invention de la liberté. Paris: Textuel, 2005.
MORAES, Alfredo de Oliveira. A Metafisica do conceito. Porto Alegre: Edipucrs, 2003.

MOUTINHO, Luiz Damon S. Sartre: existencialismo e liberdade. (Colecdo Logos). Sédo
Paulo: Moderna, 1996.



92

PENHA, Jodo da. A nausea do mundo: Atualidade e permanéncia. Revista Cult n® 91 —
Abril/2005 — Ano VII (Vinte e cinco anos da morte de Sartre).

PERDIGAO, Paulo. Existéncia & liberdade: uma introducdo a filosofia de Sartre. Porto
Alegre: L&PM, 1995.

RAMPAZZO, Lino. Metodologia cientifica: para alunos dos cursos de graduacdo e pos-
graduacdo. 2. ed. Sdo Paulo: EdicGes Loyola, 2004.

RIBEIRO, Renato Janine. O pensador que engajou a filosofia na politica. Revista Cult n°® 97
— Novembro/2005 — Ano VIII (Pensadores: Sartre, Foucault, Rorty, Rawls e Habermas).

ROMANO, Luiz Anténio Contatori. Os caminhos da liberdade. Revista Cult n® 84 —
Setembro/2004 — Ano VI (A dialética da paixao).

SARTRE, Jean-Paul. Baudelaire. Lisboa: Europa-América, 1966.

.Colonialismo e neocolonialismo. Trad. Diva Vasconcelos. Rio de Janeiro: Tempo
Brasileiro, 1968.

.L” sursis. (Les chemins de la liberte I1) Paris: Gallimard, 1972.

. Les mouches — Paris: Gallimard. 1972.

. A idade da razdo. (Os caminhos da liberdade 1). S&o Paulo: Abril Cultural, 1979.
. As palavras. 6. ed. Trad. J. Guinsburg. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1984.

. Marxismo e Existencialismo-Controvérsia sobre a dialética. Trad. Luiz Serrano
Pinto. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1985.

. Sartre no Brasil: A conferéncia de Araraquara — Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1986.

. Escritos politicos 1: Politica Francesa. Madrid: Alianza, 1986.

. A nausea. 6. ed. Trad. Rita Braga. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1986.

. Colecdo Os pensadores: O existencialismo € um humanismo, A imaginacéo,
Questao de método. 3. ed. Trad. Rita Correa Guedes, Luiz Roberto Salinas Forte, Bento Prado

Junior. Sdo Paulo: Nova Cultural, 1987.

. Verdade e existéncia. 2. ed. Trad. Marcos Bagno. Rio de Janeiro: Nova Fronteira,
1990.

. A esperanga agora: Entrevista de 1980. Trad. Maria Luiza Borges. Rio de
Janeiro: Nova Fronteira, 1992.

. Em defesa dos intelectuais. S4o Paulo: Atica, 1994.

. Moral e sociedade — Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1994.



93

. L’Existencialisme est un humanisme. Paris: Folio France, 1996.

. Le mur — Paris: Gallimard, 1998.

. O ser e 0 nada. 8. ed. Petrdpolis: Vozes, 2000.

. Critica da razdo dialética. Rio de Janeiro: DP&A, 2002.

. L’étre et le néant. Essai d’ontologie phénoménologique. Paris: Gallimard, 2005.

. Com a morte na alma (Os caminhos da liberdade Ill) — Rio de Janeiro: Nova
Fronteira, 2005.

. O imaginario — Psicologia fenomenol6gica da imaginagdo. Sdo Paulo: Atica, S/d
SCHWARZ, Theodor. Jean-Paul Sartre et le marxisme. Lausanne: L’ Age d’homme, 1976.
SILVA, Franklin Leopoldo: A Transcendéncia do ego. Subjetividade e Narrabilidade em
Sartre. Revista Sintese — Volume 27 n°. 88 Maio-Agosto 2000. Centro de Estudos Superiores

—SJ (BH).

SOKOLOWSKI, Robert. Introducdo a fenomenologia. Trad. Alfredo de O. Moraes. Sao
Paulo: Loyola, 2004.

SOLAL, Anne Cohlen. Sartre: vida e obra. Porto Alegre: L&PM, 1985.
. Jean-Paul Sartre. Paris: Puf, 2005
STEGMULLER, Wolfgang. A filosofia contemporanea. S&o Paulo: EPU/EDUSP, 1977.

TILLICH, Paul. A coragem de ser. 6. ed. Trad. Eglé Malheiros. S&o Paulo: Paz e Terra,
2001.



