
 0

UNIVERSIDADE FEDERAL PERNAMBUCO 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

MESTRADO EM FILOSOFIA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

A CONSCIÊNCIA SARTREANA DO SER 
Sobre a Ontologia do Para-si em O Ser e o Nada 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

GERALDO EUCLIDES DA SILVA 
 

 
 

 
 
 
 
 
 

 
 

 
RECIFE, 2006. 



 1

GERALDO EUCLIDES DA SILVA 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
A CONSCIÊNCIA SARTREANA DO SER 

Sobre a Ontologia do Para-si em O Ser e o Nada 
 
 
 
 
 

Dissertação de Mestrado apresentada como 
requisito à obtenção do grau de Mestre em 
Filosofia, pela UNIVERSIDADE 
FEDERAL DE PERNAMBUCO, sob a 
orientação do professor Dr. Washington 
Martins. 

 
 
 

 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

 
RECIFE, 2006. 



 2

 



 3



 4

 

 

 

 

 

Agradecimentos 

 

Ao corpo docente do Programa de Pós-graduação em Filosofia da Universidade Federal de 

Pernambuco.  

Ao meu orientador, professor Dr. Washington Martins, pelo constante incentivo e espírito 

pedagógico que guiou os meus estudos.  

Aos professores Dr. Alfredo Moraes, Dr. Jesus Vazquez e Dr. Vincenzo di Matteo, pelos 

debates interessantes sobre o assunto. 

Às secretárias do Mestrado, Betânia e Juliana, pelos bons préstimos administrativos. 

Aos amigos dos tempos de graduação, Elias Roberto e Edilberto Menezes, pelos primeiros 

debates sobre a liberdade. 

Ao amigo e professor, Laércio, pelo incentivo sempre constante. 

À minha esposa Lucidalva, e aos meus filhos Gustavo e Guilherme, pelo importante apoio e 

por terem compreendido as minhas ausências do cotidiano familiar. 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 5

 

 

 

 

 

Dedicatória 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos meus pais, Euclides (in memoriam) e Creusa. 

À liberdade, que nos faz ser humano. 



 6

 

 

 

 

 

Resumo 

 

Esta dissertação procura investigar sobre o Ser da consciência no pensamento de Jean-Paul 

Sartre. Tem como objeto de estudo a obra O Ser e o Nada, sobretudo a segunda parte, onde o 

filósofo existencialista projeta a sua ontologia no Ser-Para-si. Parte-se de uma abordagem 

sobre a busca do Ser, cuja análise das estruturas imediatas do Para-si, da temporalidade e da 

transcendência, demonstra a liberdade como categoria fáctica do ser próprio do homem e 

configura tal liberdade como fundamento essencial a partir do qual se poderá compreender o 

ser-no-mundo. 

 

Palavras-chave: Existencialismo. Sartre. Liberdade. Consciência. Ser. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 7

 

 

 

 

 

Abstract 

 

This dissertation aims to discuss the being of consciousness in J.-P. Sartre's work. For that 

purpose, the research basis is on Being and Nothingness, mainly the second part where the 

existentialist philosopher projects his ontology into being-for-itself. We begin with an 

approach about the searching of being, whose analysis of the immediate structures of for-

itself, of temporality and of transcendence, demonstrates freedom as factical category of own 

being of man, when it configures that freedom as an essential foundation, from which we can 

understand the being-in-world. 

 

Keywords: Existencialism. Sartre. Freedom. Consciousness. Being. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 8

 

 

 

 

 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO, 8 

 

I. EM BUSCA DO SER, 12 

1.1 A idéia de fenômeno, 13 

1.2 O Ser-Em-si, 17 

1.3 A Má-fé, 22 

 

II. ESTRUTURAS IMEDIATAS DO PARA-SI, 29 

2.1 O Ser da Consciência, 30 

2.2 Facticidade do Para-si: um modo de ser próprio do homem, 33 

2.3 O Para-si e o ser dos possíveis, 38 

2.4 O Eu e o circuito da ipseidade, 42 

 

III. A TEMPORALIDADE E A TRANSCENDÊNCIA, 46 

3.1 As três dimensões temporais, 48 

3.1.1 O passado, 51 

3.1.2 O presente, 55 

3.1.3 O futuro, 58 



 9

3.2 Ontologia da temporalidade, 62 

3.3 Temporalidade original e temporalidade psíquica: a reflexão, 66 

3.4 A Transcendência, 71 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS, 82 

 

REFERÊNCIAS, 88 

 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 10

 

 

 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

O principal assunto aqui não é a liberdade. Também não é a moral. Não é o 

engajamento de Sartre. Não seria ainda a má-fé, nem tampouco a temporalidade ou a 

negatividade. Não é o Ser-com (mitsein), nem o Ser, apenas. O assunto aqui é o fundamento. 

Mas, o fundamento de que? Pode-se dizer, o fundamento de todos estes termos há pouco 

citados. Estariam todos sob as suas determinações, ainda que não apareça aqui como o 

começo, pois, como tal, talvez tenha justamente a característica particular de se tornar 

acessível só depois, ao se fazer certo movimento do pensamento para trás. Trata-se do Ser-

Para-si1, cuja estrutura designa na verdade um movimento temporal bem mais complexo. 

Mas em todo caso, no fim das contas, é a ele que se chega como sendo o elemento essencial a 

partir do qual se alcança o sentido dos principais conceitos do existencialismo ateu sartreano. 

 
O existencialismo ateu, que eu represento, é mais coerente. Afirma que, se 
Deus não existe, há pelo menos um ser no qual a existência precede a 
essência, um ser que existe antes de poder ser definido por qualquer conceito: 
este ser é o homem, ou como diz Heidegger, a realidade humana. 2 

 
 

Na ordem do conhecimento do pensamento de Sartre, a importância desta dissertação 

estaria na oportunidade de se poder apresentar uma reflexão sobre o Ser-Para-si como aquilo 

                                                 
1 Sartre chama à consciência de Para-si. Por isso se poderá com freqüência tomar um pelo outro. Com efeito, 

aquilo que se diz a respeito do Ser do Para-si é o que se quer dizer sobre o Ser da consciência. Isto deve 
explicar de início a presença dos dois termos no título e subtítulo desta dissertação. 

2 SARTRE, Jean-Paul Coleção Os pensadores: O existencialismo é um humanismo, A imaginação, Questão de 
método. 3ª ed. Trad. Rita Correa Guedes, Luiz Roberto Salinas Forte, Bento Prado Júnior. São Paulo: Nova 
Cultural, p. 5 – 6.  



 11

pelo qual se começa a compreender a coerência de sua filosofia. Mas, assim como na ordem 

da estrutura disposta em O ser e o nada3, o Para-si não é o começo das reflexões, aqui 

também não o será. Eis o primeiro paradoxo: não começar pelo começo. A questão é que 

estamos diante de duas necessidades: uma didática e outra na ordem do entendimento. A 

primeira recomenda que se comece, tanto em O ser e o nada quanto nesta dissertação, pela 

idéia de fenômeno e pelas considerações sobre o Ser-Em-si. A segunda reclama a apreensão 

do termo Ser-Para-si como elemento que fundamenta, por exemplo, o conceito de Liberdade, 

Temporalidade. A primeira necessidade faz-se de pronto atendida já pela ordem da exposição 

dos termos a serem aqui estudados; quanto à segunda, vai sendo suprida na medida em que 

formos aprofundando a discussão.  

Apesar de começar em O ser e o nada praticamente pela reflexão sobre o Ser-Em-si, é 

sobre o Ser-Para-si que Sartre se aprofunda com mais vigor. “Se Sartre se mostra comedido 

em relação ao em-si, torna-se prolixo quando estuda o mundo do sujeito. Realmente, o grande 

tema de sua obra mestra, o tema ao qual dedica suas análises mais magistrais, é o homem, ou 

seja, o Para-si”. 4 

O fundamento é sempre aquilo que está por baixo sustentando o que vem logo acima. 

E é, com freqüência, muitas vezes, o que não se vê.  

Afirmar, por exemplo, ao modo de Sartre, que a “existência precede à essência”, ou 

que, o “homem está condenado à liberdade”, só se torna possível mediante a pressuposição de 

um fundamento: o modo de ser do Para-si. Ora, e se fosse o caso de se reivindicar um 

fundamento para o fundamento? Questão legítima! Porém, pode-se antecipar aqui, mesmo que 

com certo tom de arbitrariedade, que para tal fundamento não existe fundamento. Caso se 
                                                 
3 SARTRE, Jean-Paul. O ser e o nada. 8. ed. Trad. de Paulo Perdigão. Petrópolis: Vozes, 2000. 

ESCLARECIMENTO SOBRE AS CITAÇÕES: Para as citações em português, no corpo das páginas, nos 
utilizaremos desta edição aqui apresentada. Para tanto, indicaremos a numeração da(s) respectiva(s) página(s) 
entre parênteses imediatamente após cada citação. Quanto à nota de rodapé, apresentaremos a mesma citação 
em francês, para que, se for o caso, o leitor possa comparar a tradução da Vozes com o original. E, neste caso, 
utilizaremos a edição da Gallimard: L’être et le néant. Essai d’ontologie phénoménologique. Paris: Gallimard, 
2005. 

4 BORNHEIM, Gerd. Sartre, Metafísica e existencialismo. Coleção debates. São Paulo: Perspectiva, p. 37. 



 12

conclua daí, dentre outras coisas, que tal preceito não tolera, logo de cara, a dicotomia 

“celeste” Criador/Criatura, há de se concordar que terá sido, de início, um bom entendimento. 

O ser do Para-si, cuja fórmula seria o modo hegeliano de descrever o ser da 

consciência, consiste em “não ser o que é e ser o que não é”.  Este seria, enfim, o pressuposto. 

Em sua estrutura está a negatividade como elemento originário a partir do qual se concebe 

uma realidade humana instituidora.  

Esta dissertação é composta por três partes, a saber: I. Em busca do Ser, II. Estruturas 

imediatas do Para-si,  III. A Temporalidade e a Transcendência. Na primeira parte discorrer-

se-á inicialmente sobre a fenomenologia, cuja localização deve estabelecer o caráter histórico 

de seu surgimento e a sua importância na história do pensamento moderno ocidental. Num 

segundo momento, faremos um esboço sobre o ser do fenômeno, cuja imagem deve, ao 

mesmo tempo, já antecipar o seu oposto, ou seja, o ser do Para-si como sendo aquilo que ele 

não é. Por último, discutiremos a má-fé. Sua definição deve inscrevê-la como sendo aquilo 

que é indissociável do ser do homem. O homem há de ser sempre de má-fé. E o oposto disso 

seria a sinceridade que, como se poderá conferir, possui a mesma natureza da má-fé. Neste 

sentido, assim como a discussão sobre o Ser-Em-si já antecipa de alguma forma a apreensão 

do ser do Para-si, o estudo sobre a má-fé também o faz.  

Quanto à segunda parte, trata-se do momento fundamental a partir do qual deve ser 

possível fazer as investigações sobre a Ontologia5 do Para-si. Se, de um modo ou de outro, 

indiretamente já se pôde antecipar o significado do Para-si, agora se poderá analisar mais a 

fundo as suas estruturas e suas conseqüências. Tem início com a discussão sobre o ser da 

consciência e o modo como ela se relaciona com o conhecimento. Pois toda consciência está 

                                                 
5 Ao longo da história, a metafísica se apresentou sob três formas diferentes: teologia, ontologia e gnosiologia. 

Limitaremos nossas considerações às duas primeiras formas. Como teologia, tem por objeto o ser mais 
elevado e perfeito, origem de todos os seres e coisas do mundo. Como ontologia, designa, de modo geral, a 
doutrina que estuda os caracteres fundamentais do ser enquanto determinações necessárias, e, portanto, aquilo 
que ele tem e não pode deixar de ter. Esta concepção designa uma determinada teoria do ser existencial no 
âmbito das necessidades. (cf. Metafísica, Dicionário de Filosofia Nicola Abbagnano – Martins Fontes, SP. 
2000). 



 13

direcionada a objetos. Em seguida, passaremos à facticidade como o modo de ser próprio do 

homem, ao ser dos possíveis e finalmente ao circuito da ipseidade. Esta perspectiva deverá 

nos conduzir sem interrupções à terceira e última parte, denominada A Temporalidade e a 

Transcendência. Nesta ocasião, se poderá vincular definitivamente o Para-si à temporalidade, 

pois a consciência é fundamentalmente temporal, e a temporalidade mesma só pode ser pelo 

modo de ser do Para-si. Em seguida analisaremos as três dimensões temporais, a saber: o 

passado, o presente e o futuro, de modo que possamos alcançar cada uma delas como 

expressão particularmente derivada do ser do Para-si. E o estudo sobre a ontologia da 

temporalidade e sobre a reflexão deverá aproximar ainda mais o ser da consciência do ser da 

temporalidade.  

Encerraremos a terceira e última parte desta dissertação abordando alguns aspectos 

fundamentais de A transcendência. Na estrutura de O ser e o nada, Sartre dedica ao estudo 

dela um capítulo inteiro, figurando, tanto lá como cá, como o último ponto relativamente às 

análises sobre O Ser-Para-si. 

Por fim, as considerações finais apontarão para a importância e relevância do tema 

aqui analisado relativamente ao estudo e compreensão dos conceitos fundamentais presentes 

na filosofia do pensador francês. De maneira que as investigações sobre a ontologia do Para-

si, a partir do modo de ser particular da consciência, estabelecem a liberdade humana como 

sendo o pressuposto essencial para que possamos interpretar o ser-no-mundo no âmbito da 

filosofia existencialista de Jean-Paul Sartre. 

 

 

 

 

 

 



 14

 

 

 

 

 

I 

 

EM BUSCA DO SER 

 

Em grande medida, a filosofia de Sartre tem como pressupostos fundamentais os 

princípios oriundos da fenomenologia. Ela designaria um novo modo de apreensão da 

realidade que, outrora, vinha sendo descrita pela dualidade entre a consciência do sujeito (em 

latim, res cogitans: o ser pensante) e o mundo exterior (em latim, res estença: o ser material). 

Tais “coisas” (ser pensante e ser material) eram tomadas como sendo distintas uma da outra. 

De modo que, ora se privilegiava o mundo empírico: a realidade objetiva - elemento da 

ciência -, ora a subjetividade, tida como a dimensão interior da pessoa. Ocorre que a definição 

de fenômeno designaria, pelo contrário, a apreensão do ser do existente como um todo, de 

maneira que a significância e o sentido do mundo se dariam, doravante, na justa medida em 

que se manifestava à consciência. E o mundo como tal, ou melhor, a realidade da vida não 

poderia ser estudada com propriedade sem que se tomasse o ser humano como uma totalidade, 

ou seja, mente-corpo-mundo.  

Não é por acaso, por exemplo, que a fenomenologia é justamente o tema inicial de O 

ser e o nada, sob os títulos A idéia de fenômeno e O Fenômeno de Ser e o Ser do Fenômeno. 

Começar, portanto, pelo exame da fenomenologia seria um imperativo e uma necessidade 



 15

para se avançar no estudo da filosofia sartreana, bem como na ordem e no desenvolvimento 

do empreendimento aqui proposto.  

Num segundo momento desta primeira parte, há ainda um estudo sobre o Ser-Em-si. 

Esta sua localização, também no início tanto desta dissertação como em O ser e o nada, 

pretende apresentá-lo como sendo o outro do Para-si, ou melhor, aquele pelo qual se poderão 

alcançar todas as peculiaridades do Para-si. Seguramente se poderá apreendê-lo também no 

decorrer das considerações sobre o Para-si, ou seja, basicamente em toda extensão desta 

dissertação, pois a discussão de um traz sempre o outro como seu oposto. A ordem aqui 

proposta deverá iluminar e, de certa maneira, apontar previamente o ser mesmo do Para-si 

como sendo o que ele (o Em-si) não é. 

Quanto ao terceiro e último ponto desta primeira parte, iremos tratar da má-fé 

enquanto modo de ser próprio do Para-si. Como tal, ela estaria na ordem de O ser e o nada 

também localizada anteriormente à discussão específica sobre o Ser-Para-si. Deverá introduzir 

uma perspectiva de apreensão do homem como sendo aquele que pode tomar atitudes 

negativas em relação a si mesmo, numa tentativa de dissimular a liberdade. Quanto ao seu 

êxito ou não e suas implicações, é também o que esperamos alcançar no decorrer deste 

trabalho. 

Finalmente, esta primeira parte da dissertação não seria ainda propriamente o lugar em 

que começaremos a fundo a discorrer sobre o ser mesmo do Para-si, mas pretende figurar 

como momento indispensável e preliminar ao estudo aqui proposto, sendo ao mesmo tempo o 

próprio estudo já em andamento em cada ocasião.  

 

 

1.1 A Idéia de Fenômeno 

 



 16

Historicamente, a filosofia esteve embaçada em torno de dualismos que, no existente, 

opunha o interior ao exterior e a verdade do objeto ao que aparentava ser. Entretanto, diz 

Sartre, “O pensamento moderno realizou progresso considerável ao reduzir o existente à série 

de aparições que o manifestam” (p. 15).6 Doravante, não há mais o interior e o exterior das 

coisas, nem o verdadeiro ser dos objetos escondido por trás da aparência. O que se pretendia, 

enfim, era alcançar o monismo do fenômeno. 

Com efeito, o que as coisas são não pode advir senão da sua série de manifestações. O 

fenômeno aponta para o ser do existente na medida em que extingue a dualidade entre interior 

e exterior, eliminando também a desconfiança de que a aparência é enganosa e dissimuladora 

do ser das coisas. “O fenômeno não indica, como se apontasse por trás de seu ombro, um ser 

verdadeiro que fosse ele sim, o absoluto. O que o fenômeno é, é absolutamente, pois se revela 

como é. Pode ser estudado e descrito como tal porque é absolutamente indicativo de si 

mesmo” (p. 16).7 

Neste sentido, se não se acreditar mais no ser que supostamente estaria por trás da 

aparição, esta se tornará plena positividade e não mais se oporá ao ser, mas, pelo contrário, 

será sua medida. Essa é a idéia de fenômeno que se encontra em Edmund Husserl ou 

Heidegger. “O ser dos entes nunca pode ser uma coisa atrás da qual esteja outra coisa que não 

se manifesta”.8 Em todo caso, alerta Heidegger, não se trata de uma visão imediata e simplista 

do objeto: “A idéia de apreensão e explicação ‘originárias’ e ‘intuitivas’ dos fenômenos 

abriga o contrário da ingenuidade de uma ‘visão’ casual, ‘imediata’ e impensada”.9 As 

                                                 
6 J-P. SARTRE, L’être et le néant. Essai d’ontologie phénoménologique. Paris: Gallimard, 2005. p. 11: “La 

pensée moderne a réalisé un progrès considérable en réduisant l’existant à la série des apparitions qui le 
manifestent”.  

7 Idem, p. 12: “Il n’indique pas, par-dessus son épaule, un être véritable qui serait, lui, l’absolu. Ce qu’il est, il 
l’est absolument, car il se dévoile comme il est. Le phénomène peut être étudié et décrit en tant que tel, car il 
est absolument indicatif de lui-même”. 

8 M. HEIDEGGER, Ser e Tempo. 8ª ed. Petrópolis: Vozes, 1986, p. 66. 
9 Idem, p. 67. Não é o caso de se aprofundar aqui nas especificidades e complexidades do pensamento de 

Heidegger discorridas em Ser e Tempo sobre o tema, mas tal incursão tem apenas o propósito de apontar a 
semelhança entre a idéia de fenômeno em Sartre e Heidegger. 



 17

implicações de tal desenvolvimento são bastante largas como, por exemplo, o fim da 

dualidade entre potência e ato: “Tudo está em ato”.  

Até aqui o que se fez foi assinalar o êxito da modernidade em reduzir o existente a sua 

série de manifestação. Ocorre que o existente pode manifestar-se de diversas formas, ou 

melhor, nunca se manifesta plenamente em todas as suas possibilidades. Isto quer dizer que 

sua aparência, apesar de apontar a própria essência do existente, não o revela plenamente. 

Com efeito, trata-se da substituição da dualidade interior e exterior por finito e infinito. E este 

seria, portanto, um novo aspecto do existente que, por seu turno, também não teria eliminado 

a dualidade, mas apenas, como dito, a teria substituído. “O existente, com efeito, não pode se 

reduzir a uma série finita de manifestações, porque cada uma delas é uma relação com um 

“sujeito” em perpétua mudança” (p. 17).10 A indicação aqui deste “sujeito” remeteria ao 

cogito pré-reflexivo já como momento que, de certa forma, desvia o foco do fenômeno para o 

conhecimento propriamente dito, que, em último caso, pode-se dizer, insere a imagem do ser 

que percebe ou que conhece.  

Para Sartre, o conhecimento para ser possível requer um fundamento não-

cognoscente. A estrutura da consciência cognoscente se apresenta de dois modos: 

consciência irreflexiva e consciência reflexiva. A irreflexiva seria a mais comum, na medida 

em que, no dia-a-dia, vive-se pensando sempre em algo. Já a reflexiva, menos comum, ocorre 

quando ela própria toma consciência de si, examinando, enquanto objeto de conhecimento, a 

consciência irreflexiva. Logo de cara, pode-se dizer que a consciência irreflexiva não precisa 

da reflexiva para existir, pois, na maioria das vezes, se reflete sobre as coisas sem que se 

pense o pensamento mesmo. Pelo contrário, a consciência reflexiva sempre se dirige à 

irreflexiva, exigindo-a como seu fundamento. Dito isto, cabe-nos acrescentar que esses dois 

modos da consciência cognoscente são do tipo posicional (tético), dado que todo 

                                                 
10 L’être et le néant.  p. 13: “L’existant, en effet, ne saurait se réduire à une série finie de manifestations, puisque 

chacune d’elles est un rapport à un sujet en perpétuel changement”. 



 18

conhecimento é sustentado inevitavelmente pelo posicionamento da consciência em relação 

ao objeto: o existente seria colocado no mundo pelo ato da consciência. 

Se ambas são do tipo posicional, então, por esse lado, estão fundidas em um Ser 

único, qual seja, o modo posicional. De maneira que, sendo a consciência Para-si, não poderá 

jamais se colocar como objeto de si mesma. Este entendimento revelaria a sua 

indivisibilidade, mantendo os dois modos de ser da consciência, portanto, como sendo uma 

única e mesma coisa. Mas, por outro lado, a consciência irreflexiva e a reflexiva precisam de 

alguma maneira estar separadas para que a irreflexiva possa ser pensada pela reflexiva. Só 

assim uma poderá ser conhecedora e a outra conhecida, mesmo sendo ambas, como foi dito, 

sempre posicional. Mas é preciso que haja um modo da consciência que não seja posicional e 

que elimine a dualidade entre o pensar e ser pensada. Tal modo deverá fundamentar o 

conhecimento, mas de uma maneira não-posicional.11 A ele Sartre dá o nome de cogito pré-

reflexivo. Algo que precede e possibilita qualquer ato de conhecimento irreflexivo ou 

reflexivo. Por isso é que não se poderia reconhecer alguma coisa sem que antes ela mesma já 

não habitasse a consciência, porém, de modo não-posicional, ou não cognoscente. Eis, 

portanto, o fundamento ontológico do conhecimento.  

 
Tomemos agora um exemplo de reflexão. Primeiro, minha consciência é 
irreflexiva: leio um livro e posiciono (conheço) as palavras e o sentido das 
frases, mas sem posicionar (conhecer) o ato de ler propriamente dito. De 
súbito, alguém me pergunta o que estou fazendo. Interrompo a leitura, faço 
uma reflexão e respondo que estava lendo. Pois bem: para que eu possa 
refletir sobre o que passou (ou seja, sobre o ato de estar lendo sem ter então 
conhecimento disso), minha consciência anterior não poderia ser unicamente 
irreflexiva. Necessariamente eu já era consciente do ato de ler, de maneira 
não-posicional, porque, caso contrário, eu não teria consciência de ter lido, 
nem então, nem agora, nem nunca. 12 

 
 

                                                 
11 Tal modo não-posicional da consciência, chamado cogito pré-reflexivo, a primeira vista parece comportar 

algumas dificuldades como, por exemplo, o fato de apontar para uma idéia que contradiz a compreensão de 
que a consciência sempre posiciona o objeto no mundo. E ainda, parece apontar para uma espécie de instância 
inconsciente como fundamento, o que na filosofia de Sartre, por outro lado, parece não ter lugar.   

12 PERDIGÃO, Paulo. Existência & liberdade: uma introdução à filosofia de Sartre. Porto Alegre: L&PM, p. 
57-58. 



 19

Isto quer dizer que toda consciência cognoscente é ao mesmo tempo não-cognoscente 

do tipo não-posicional, chamada propriamente de cogito pré-reflexivo. “Mas supomos ter 

mostrado que a condição primordial de toda reflexibilidade é um cogito pré-reflexivo. 

Decerto, esse cogito não posiciona objeto algum, permanece intraconsciente” (p. 123).13 Este 

pensamento de Sartre parece apontar para a ausência de um “eu” na consciência, dado o seu 

caráter essencial de não-ser. Contudo, é necessário que haja algum elemento unificador que, 

apesar de tender ao Em-si, se distingue radicalmente dele.14  

Finalmente, começamos pela análise da idéia de fenômeno, e, ao mesmo tempo, foi 

feito um esboço preliminar sobre um tipo de ser que não é Em-si. Tal perspectiva deve nos 

conduzir, com efeito, às estruturas fundamentais do Para-si. Mas, o Ser-Em-si propriamente 

ainda permanece até aqui carente de ser esclarecido. Assim, passemos a tratá-lo mais 

diretamente na parte que foi aqui reservada ao seu exame. 

 

 

1.2 O Ser-Em-si 

 

Apesar da importância do tema, a definição do Ser-Em-si não se torna tão clara como 

se poderia esperar. Em grande parte, seu significado será, no fim das contas, dito pelo que 

comporta de oposição ao ser do Para-si, ou melhor, pelo ser que lhe será “emprestado” do 

Para-si. Entendamos melhor esta questão com a próxima citação: “A analise de Sartre, não 

obstante a relevância do tema, é decepcionantemente sucinta: restringe-se a revelar o em-si 

numa perspectiva puramente formal que exclui qualquer abertura para um possível conteúdo 

                                                 
13 L’être et le néant, p. 110: “Mais nous croyons avoir montré que la condition première de tout réflexivité est un 

cogito préréflexif. Ce cogito, certes, ne pose pas d’objet, il reste intraconscientiel”.  
14 Nesta ocasião, parece inevitável postular a subjacência de um essencialismo, entretanto não é a isto que 

conduz a compreensão do cogito pré-reflexivo.  



 20

de sua realidade”.15 Segundo Bornheim, ainda, trata-se de uma doutrina que resume a questão 

em três fórmulas: o ser é, o ser é em si, o ser é o que ele é. Portanto, o Em-si é o ser. Dito isto, 

parece não ser próprio do Em-si categorias como, por exemplo, negatividade, positividade, 

passado, presente, futuro, ou, resumidamente, o movimento em geral que designaria antes 

atitudes inerentes ao ser do homem. Passemos agora às palavras do próprio Sartre: “Os 

trânsitos, os vir-a-ser, tudo que permite dizer que o ser não é ainda o que será e já é o que não 

é, tudo é negado por princípio” (p. 39). 16  No âmbito do Em-si, portanto, não há interior ou 

exterior, nem é o possível ou impossível, mas se poderá apenas dizer que ele é. E este é é 

precisamente o que não é o Para-si. 

É certo que os existentes comparecem à consciência pelo ser que lhes é próprio. Não 

existe ser que não seja ser de alguma coisa. Ocorre que, se o ser do existente se manifesta à 

consciência precisamente por aquilo que ele é (pelo fenômeno), por outro lado, 

paradoxalmente, seu aparecer o encobre ao mesmo tempo. É que a consciência sempre pode 

ultrapassar o existente em direção ao seu sentido numa transcendência do aspecto ôntico rumo 

ao ontológico. Por isso, Sartre denomina o existente de “ôntico-ontológico”.  O sentido do 

ser, obtido mediante a operação da consciência via transcendência do ôntico, fundamenta 

aquilo que se manifesta. Dito de outra forma, a consciência imprime no existente um 

movimento que descreve uma trajetória rumo ao ontológico, ou ao seu sentido. Como disse, o 

sentido do ser é aquilo que fundamenta o existente. Quanto ao argumento escolástico de que 

qualquer proposição sobre o ser recairia num círculo vicioso, diz Sartre: “Mas, de fato, não 

existe tal círculo vicioso por não ser necessário ultrapassar de novo o ser desse sentido na 

                                                 
15 BORNHEIM, Gerd. Sartre, Metafísica e existencialismo. Coleção debates. São Paulo: Perspectiva, p. 33. 
16 L’être et le néant.  p. 32: “Les passages, les devenirs, tout ce que permet de dire que l’être n’est pas encore ce 

qu’il sera et qu’il est déjà ce qu’il n’est pas, tout cela lui est refusé par principe”.   



 21

direção de seu sentido: o sentido do ser vale para o ser de todo fenômeno, compreendendo o 

próprio” (p. 36).17 

Levando-se em conta que a consciência pode sempre ultrapassar o existente em seu 

aspecto ôntico em direção ao ontológico, e, ainda, considerando que o ser é uma totalidade, 

então, o fenômeno, no sentido puramente ôntico, ainda não seria o ser, “mas indica o ser e o 

exige”, pois a completude de seu ser (ôntico-ontológico) ainda não teria sido dado, já que sua 

transcendência, que de certo modo irá reunir seus dois aspectos ôntico e ontológico, ainda não 

teria se operado. Assim, o fenômeno de ser não seria o ser, pois haveria sempre, por assim 

dizer, a necessidade de uma prova ontológica a validar todo e qualquer domínio da 

consciência. Por isso, se poderia dizer que o fenômeno revela o ser e o encobre ao mesmo 

tempo. Tal encobrimento seria a ausência de seu sentido (do ser). Seria o que Heidegger 

chama de compreensão pré-ontológica.  

 
A questão do ser visa às condições de possibilidade das próprias ontologias 
que antecedem e fundam as ciências ônticas. Por mais rico e estruturado que 
possa ser o seu sistema de categorias, toda ontologia permanece, no fundo, 
cega e uma distorsão de seu propósito mais autêntico se, previamente, não 
houver esclarecido, de maneira suficiente, o sentido do ser nem tiver 
compreendido esse esclarecimento como sua tarefa fundamental. 18   

 
 
Esta citação parece nos remeter para a velha problemática da entificação do ser. De 

modo que qualquer sistema ficará comprometido se não houver, por assim dizer, uma 

fundamentação última das ciências ônticas.19 Do lado de Heidegger, este pensamento deverá 

conduzir a questão do ser para o âmbito do ser-no-mundo como totalidade. Do lado de Sartre, 

parece também apontar para as considerações fundamentais do dasein, mas, pode-se dizer, 

                                                 
17 Idem, p. 29: “Mais en efait il n’y a pas de cercle vicieux car il n’est pas nécessaire dépasser à nouveau l’être de 

ce sens vers son sens: le sens de l’ être vaut pour l’être de tout phénomène, y compris son être propre”. 
18 HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. 8ª ed. Petrópolis: Vozes, 1986, p.37. 
19 Essa aproximação de Heidegger e Sartre, antes que possa comprometer a unidade deste trabalho, tendo em 

vista, num segundo momento, os seus dissensos, pretende apenas apontar a unidade da análise fenomenológica 
do ser em sua manifestação imediata à consciência. Nas palavras de Heidegger: “Deve-se manter, portanto, 
como significado da expressão ‘fenômeno’ o que se revela, o que se mostra em si mesmo”: Ser e tempo, p. 58 
(cf. bibliografia).  



 22

focando mais radicalmente o sentido do ser nos limites da ontologia do Para-si que, em última 

instância, pretende privilegiar a consciência na constituição dos significados.   

Todo esforço em elucidar o sentido do ser, lembra Sartre, só vale enquanto tarefa de 

esclarecimento do ser do fenômeno, pois o ser da consciência é radicalmente outro. Assim, o 

que está em questão agora são as determinações do ser Em-si do fenômeno e não do ser da 

consciência.  

O Ser-Em-si apenas designa uma região do ser, bem como o ser Para-si designa outra 

imediatamente oposta à primeira. E se a negatividade advém, como veremos, da relação entre 

as duas regiões do ser, por outro lado, o ser como tal se mantém íntegro e indiferente ao que 

se passa entre elas. Não conhece a alteridade, não se coloca jamais como o outro. “É plena 

positividade”. Escapa inclusive à temporalidade. De modo que ele é, mesmo quando se 

desmorona, pois o seu desmoronar não é uma circunstância dele, mas da consciência, 

precisamente porque essa consciência, sim, é que é temporal. “Estava morta. A consciência 

dela se aniquilara. Mas não a vida. Abandonada pelo animal mole e sentimental que a 

habitava durante tanto tempo; aquela vida deserta parara simplesmente”.20  

Isto quer dizer que o ser não sucumbe com a morte do existente, nem tão pouco passa 

a existir como algo que não mais é. “A plena positividade do ser se restaurou sobre seu 

desabamento. Ele era, e agora outros seres são – eis tudo” (p. 39).21 

Parece que se poderá fazer aqui uma distinção entre o Ser propriamente dito e o Ser-

Em-si que, como tal, figura como uma região do Ser; a outra região seria o Para-si. O Ser 

propriamente não se deixa penetrar; e o que se tem dele, como aproximação, é o Ser-Em-si: o 

fenômeno de ser. O fenômeno se manifesta imediatamente à consciência por ele que não é o 

Ser, mas, como dissemos antes, o indica e exige, num jogo simultâneo de ocultamento e 

desvelamento. O Ser como tal parece indizível. Paradoxalmente, uma dimensão que só se 
                                                 
20 J-P. SARTRE, A idade da razão. São Paulo: Abril Cultural, 1979, p. 252. 
21 L’être et le néant, p. 33: “La pleine positivité d’être s’est reformée sur son effondrement. Il était et à présent 

d’autres êtres sont: voilà tout”. 



 23

alcança possivelmente pelo que tem de intocável. Mas, por outro lado, o Ser está por toda 

parte, ou seja, nas coisas em geral enquanto Em-si e também no Para-si cujo ser igualmente 

deve poder ser descrito. Assim, a consciência e o objeto designariam o Ser. Mas tal estrutura 

precisa aparecer para algum tipo de ser que estivesse ao mesmo tempo absorvido por este Ser 

em geral e se conservasse simultaneamente como aquilo pelo qual o Ser se desvela; e que, por 

isso mesmo, de alguma forma, precisa estar lá fora como consciência instituidora. De modo 

que, sem ela, nem mesmo o desmoronar de alguma coisa seria possível, pois para haver 

desmoronamento se faz necessário que algo seja concebido antes, por alguma espécie de ser, 

como aquilo que pode sucumbir. O caso é que, sem tal consciência instituidora haveríamos de 

simplesmente calar. Por outro lado, se a consciência só pode ser enquanto consciência de 

alguma coisa, ela também não poderia se dar como tal sem o objeto que, por sua vez, aparece 

na significância e no sentido efetivo do existente como co-fundador da realidade. A relação 

seria então o núcleo fundamental da significância.  

Entretanto, a relação não seria propriamente o objeto a ser discutido neste momento 

da dissertação, mas sim tentar descrever de modo isolado o Ser-Em-si. Em todo caso, se 

poderá objetar que, dadas as últimas considerações, não seria legítimo tratar de cada uma das 

partes do Ser isoladamente, ou seja, do Ser-Em-si nem do Ser-Para-si, já que, pelo que se viu, 

ambos só poderiam ser referidos simultaneamente na medida em que se determinam somente 

na relação. Entretanto, o pensamento não poderá deixar de conceber cada um separadamente 

como aquilo que de alguma forma pode ser estudado em sua individualidade. Pois, pela 

relação mesma já se pode desde o inicio legitimamente tomá-los como coisas distintas uma da 

outra e que, somente por isso mesmo, é que se pode falar em relação. O que devemos procurar 

aqui evitar, contudo, é não desviar o foco da questão que se coloca no momento, ou seja, a 

compreensão do Ser-Em-si.  



 24

Neste sentido, buscamos esclarecer que como tal ele designa, como sua possibilidade 

mesma de aparecimento, o fenômeno. Ou seja, só se pode conceber seu aparecimento 

mediante a compreensão da idéia de fenômeno, cujo conteúdo revela a possibilidade de seu 

surgimento enquanto algo a aparecer. Por isso é que o estudo da fenomenologia antecede aqui 

ao do Ser-Em-si.  

De um modo ou de outro já pudemos nos ocupar aqui, ainda que indiretamente, do ser 

da consciência, mesmo que seu estudo mais aprofundado deva se dá na segunda parte da 

dissertação. Mas antes disso, falemos um pouco sobre a má-fé enquanto elemento 

fundamental que nos remete antecipadamente para a compreensão da estrutura do Para-si. 

Mas, de qualquer forma, deve-se poder descrevê-la, em primeiro lugar, em seu significado 

mesmo, ou seja, estando, num certo sentido, desvinculada do ser do Para-si. O que, em último 

caso, será impossível de se conceber. Contudo, por necessidade didática, concebamos a má-fé 

como autônoma.    

 

 

1.3 A Má-fé 

 

O homem não é somente o ser pelo qual o nada vem ao mundo, mas “é também o que 

pode tomar atitudes negativas com relação a si”. A má-fé guarda estreita relação com a 

mentira, mas não são uma única e mesma coisa. Ocorre que uma pessoa pode mentir a si 

mesma ou simplesmente mentir. A mentira presume o “ser-com” (Heidegger chama de mit-

sein): o eu, o outro, o outro para mim e o eu para o outro. A má-fé, pelo contrário, apesar de 

ser condicionada pelo “ser-com”, no que tem de realidade humana, é uma atitude do sujeito 

para com ele mesmo.  

 



 25

A má-fé tem na aparência, portanto, a estrutura da mentira. Só que - e isso 
muda tudo – na má-fé eu mesmo escondo a verdade de mim mesmo. Assim, 
não existe neste caso a dualidade do enganador e do enganado. A má-fé 
implica por essência, ao contrário, a unidade de uma consciência (p. 94). 22 

 
 
Não se trata de algo que vem de fora da realidade humana, mas é uma atitude da 

própria consciência para consigo mesma: “Não se sofre a má-fé, não nos infectamos com ela, 

não se trata de um estado”. Há sim um sujeito que mente para si mesmo tentando camuflar 

uma situação desagradável ou apontar um erro agradável como verdade. Depois disso, parece 

legítimo afirmar que aquele que incorre em má-fé acha-se tomado pela mentira, mas nem 

sempre que se mente comete-se má-fé, dado “que aquele a quem se mente e aquele que mente 

são uma só e mesma pessoa”. Não se poderá mentir para si mesmo nem para os outros sem 

que antes se saiba a verdade. As implicações de tal dizer são assaz extensas. 

Dadas as condições ontológicas do ser da consciência, qual seja, “não ser o que é e ser 

o que não é”, a má-fé, enquanto auto-enganação do sujeito, figura como a atitude humana que 

dissimula a verdade conscientemente como tentativa inútil de abdicar da própria liberdade. 

Como fé, diz respeito a uma postura de crença negadora que em si é má. “Trata-se de uma 

atividade de alheamento”. Pessoas costumam justificar condutas conformistas e se lastimar do 

seu estado, pelo que são ou não são, devido a forças ocultas, inconscientes, ou coisa parecida. 

Mas, para Sartre, trata-se de condutas objetivamente verificáveis que as pessoas não podem 

deixar de constatar, senão pela consciência. A postura que tenta dissimular o caráter de 

liberdade da consciência tentando fazê-la parecer coisa seria propriamente a conduta de má-

fé. Sobre esse tema, vale a pena conferir a citação seguinte: 

 
Ao experimentar essa liberdade, ao sentir-se como um vazio, o para-si 
experimenta uma angústia característica: é a angústia da escolha, de ser 
obrigado a optar por uma entre todas as possibilidades que se abrem diante de 
si. O homem, entretanto, procurou uma maneira de escapar a essa angústia. 

                                                 
22 Idem, p. 83: “La mauvaise foi a donc en apparence la structure du mensonge. Seulement, ce qui change tout, 

c’est que dans la mauvaise foi, c’est à moi-même que je masque la vérité. Ainsi, la dualité du trompeur et du 
trompé n’existe pas ici. La mauvaise foi implique au contraire par essence l’unité d’une consience”. 



 26

Criou-se consequentemente uma estrutura fundamental de comportamento 
que Sartre chama de má-fé. 23 
 

 
Mas há de se perguntar ainda pelas condições de possibilidade da má-fé: “Que há de 

ser o homem em seu ser para poder ser de má-fé?”. Diferentemente do que possa parecer, a 

conduta de má-fé não deve ser precipitadamente encarada pela perspectiva moral no sentido 

de enganar aos outros, pois não se trata de conduta em relação aos outros, mas em relação a si 

mesmo ao se tentar dissimular a liberdade fundamental. Pelo senso comum, estar de má-fé é 

agir deliberadamente para prejudicar outras pessoas, e, aí sim, se tomada a má-fé por esse 

lado, de fato seria uma questão moral; atitude que se enquadraria no que sugere o ser-com. 

Entretanto, como já foi dito, trata-se de uma relação de si para si, cujo conteúdo dissimula o 

ser da consciência. Com efeito, definitivamente, a compreensão da má-fé, no âmbito da 

filosofia aqui tratada, não remete à questão moral. Dito isso, devemos ainda aprofundar a 

natureza mesma da má-fé, pois, como tal, não se trata simplesmente de algo que se possa ou 

não estar com ela, mas designa propriamente o modo de ser da existência humana. Assim, o 

homem seria inevitavelmente de má-fé. 

O homem não pode se desvencilhar da conduta de má-fé, pois se trata da sua própria 

vivência em face de dois aspectos fundamentais da realidade humana: a facticidade e a 

transcendência. 

A facticidade designaria a realidade da liberdade humana, dado o seu modo peculiar 

de ser. Neste sentido, a liberdade não pode não existir. É determinada propriamente pela 

facticidade do Para-si. Já a transcendência, cujo sentido é bem mais complexo, indicaria, por 

assim dizer, a não aceitação das condições determinadas pela facticidade. Seu entendimento 

estaria atrelado efetivamente ao ser da consciência no que diz respeito ao projetar-se para 

fora, para além da situação dada.  Este aspecto da má-fé é para Sartre como que uma “arte de 

formar conceitos contraditórios, quer dizer, que unam em si determinada idéia e a negação 
                                                 
23 MACIEL, Luiz Carlos. Sartre: vida e obra. 5 ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra., p. 75. 



 27

dessa idéia”. Trata-se da contradição engendrada pela dupla propriedade do humano de ser 

facticidade e transcendência ou transcendência e facticidade. 

Após a compreensão da má-fé, há de se conjecturar uma conduta que se contraponha 

imediatamente a ela: a sinceridade. O “campeão da sinceridade” seria aquele que assume para 

si mesmo aquilo que é, numa coincidência plena consigo mesmo (Em-si). Assim, apesar de, 

num primeiro plano, figurar como o oposto da má-fé se equivale a ela, na medida em que 

pretende, do mesmo modo, camuflar a incompletude humana, a impossibilidade de se definir 

como um Em-si. 

Mas como pode ser possível que o homem engane a si mesmo fazendo-se passar pelo 

que não é? Nas palavras do próprio Sartre: “como podemos crer de má-fé em conceitos que 

forjamos expressamente para nos persuadir?” (p. 115).24 Nessa mesma linha interrogativa, 

transposta para o âmbito da realidade do nosso tempo, no que diz respeito ao significado de 

conceitos como, por exemplo, felicidade, progresso, salvação, etc., como pode o homem 

regular seu pensamento pelo não-ser, na medida em que faz-se conduzir por conceitos cujo 

conteúdo foi forjado? Ora, a resposta, pelo que já foi produzido até aqui, parece obvia, dada a 

definição do modo de ser próprio da realidade humana. Com efeito, tal trama não seria 

possível não fosse o homem essencialmente de má-fé. E aqui a má-fé está estreitamente ligada 

à liberdade. De modo que, não fosse o homem livre, não poderia ser de má-fé. 

Paradoxalmente, é a liberdade que nos condena. A condensação desta idéia, pode-se dizer, nos 

conduz ao sentimento de angústia. Neste sentido, a tríade liberdade, má-fé e angústia apontam 

para um ser específico, ao mesmo tempo em que dele decorrem. Isto nos leva de modo mais 

profundo a identificar o homem como não sendo mais que isso, ou seja, liberdade, má-fé e 

angústia. 

 

                                                 
24 L’être et le néant, p. 103: “Comment peut-on croire de mauvaise foi aux concepts qu’on forge tout exprès pour 

se persuader”? 



 28

O existencialista declara freqüentemente que o homem é angústia. Tal 
afirmação significa o seguinte: o homem que se engaja e que se dá conta de 
que ele não é apenas aquele que escolhe ser, mas também um legislador que 
escolhe simultaneamente a si mesmo e a humanidade inteira, não consegue 
escapar ao sentimento de sua total e profunda responsabilidade. 25 

 
 
A angústia, neste sentido aqui colocado, estaria mais precisamente ligada ao Para-si 

em sua relação com os outros (ser-com), o que nos remete a uma perspectiva moral. Mas a 

má-fé, nos termos aqui propostos, deve nos conduzir a uma análise introspectiva, ou seja, 

deve apontar para a possibilidade de se alcançar o modo de ser próprio do Para-si. Como tal, 

em sua origem, a angústia designaria a impossibilidade mesma de, pela má-fé, a consciência 

tornar-se coisa (Em-si). Ao se deparar com o absurdo das coisas Em-si, a consciência é 

tomada por um sentimento angustiante que chega a lhe provocar náusea. Neste sentido, a má-

fé estaria entre a liberdade e a angústia, pois o que se coloca prioritariamente é a liberdade 

que, pela má-fé, a consciência julga poder dissimulá-la, e, como conseqüência desse 

insucesso, a angústia. A análise que fazemos aqui neste momento representa, por fim, uma 

tentativa de se visualizar num mesmo plano estes três aspectos do Para-si que, em último 

caso, fundamentaria cada um deles. Mas este modo de apreensão simultâneo não deve ofuscar 

o estudo particular de nenhum deles isoladamente, e, por isso mesmo, voltemos, então, ao ser 

da má-fé.   

Como tal, a má-fé designaria um processo de autonegação que aponta para a 

negatividade fundamental que é o próprio homem que, dado o seu modo de ser, não pode ser 

definido desta ou daquela maneira. Resumidamente, podemos citar o próprio Sartre: “O ato 

primeiro de má-fé é para fugir do que não se pode fugir, fugir do que se é” (p. 118).26 

Entretanto, não se pode tomar aqui este “é” como sendo um modo pronto e acabado (uma 

                                                 
25 J-P. SARTRE, Coleção Os pensadores: O existencialismo é um humanismo, A imaginação, Questão de 

método. 3 ed. Trad. Rita Correa Guedes, Luiz Roberto Salinas Forte, Bento Prado Júnior. São Paulo: Nova 
Cultural, p. 7 

26 L’être et le néant p. 105: “Mais l’acte premier de mauvaise foi est pour fuir ce qu’on ne peut pas fuir, pour fuir 
ce qu’on est”. 



 29

essência) daquilo que se é, mas, seria precisamente, daquilo que não é. Pois o que se 

reivindica aqui não é o ser daquilo que é enquanto é o que é, mas do que é enquanto não é. 

Conseqüentemente, o ato de fuga do que se é, representa a tentativa de dissimular a si próprio 

como um ser livre, fazendo-se mentir a si mesmo ao se conceber como sendo algo que é o que 

é, e este seria propriamente o ser do Em-si e não do Para-si. De qualquer forma, nos 

mantemos no âmbito do Ser em geral que está por todos os lados a nos rodear. Um ser que 

não é o que é e um ser que é o que é, é sempre ser. Por isso mesmo é que se pode falar do ser 

do Em-si e do ser do Para-si. Cada um possui o seu modo de ser particular, mas ambos estão 

sob a definição do Ser em geral. 

Com efeito, o ser do Para-si comporta ontologicamente a negatividade como seu 

núcleo, e é justamente do interior desta negatividade que brota a má-fé como aquilo pelo qual, 

em vão, o homem tenta ser algo (Em-si), embora se possa dizer que tentar não ser algo 

também seria de má-fé. Há sempre um ser ao qual se possa referir, mesmo que seja ao modo 

da negatividade. Seria, portanto, uma propriedade que se confunde com o próprio ser do Para-

si, daí a importância de conceber a má-fé, entendido o seu significado, talvez como a melhor 

forma de apreensão do ser da consciência, pois seria pelo ser mesmo da má-fé que a 

consciência se determina a não ser o que é e a ser o que não é. Tentemos clarear, por assim 

dizer, esta certa ambigüidade, nas palavras do próprio Sartre: “Ao fugir pelo não-ser-o-que-

se-é do Em-si que não sou, à maneira de ser o que não se é, a má-fé, que se nega como má-fé, 

visa o Em-si que não sou, à maneira do Não-ser-o-que-não-se-é” (p. 118)27. Mesmo 

incorrendo em certos riscos, talvez se possa fazer melhor compreender tal construção: Sendo 

o ser da consciência aquele que não é o que é, faz-se de má-fé ao tentar ser o que não é. Sendo 

o ser da consciência aquele que é o que não é, faz-se também de má-fé ao tentar negar o que 

é. Assim, por definição, a consciência será sempre de má-fé, seja no ato de não ser o que é, 
                                                 
27 Idem, p. 106: “Fuyant par le non-être-ce-qu’on-est l’en-soi que je ne suis pas sur le mode d’être ce qu’on n’est 

pas, la mauvaise foi, qui se renie comme mauvaise foi, vise l’en-soi que je ne suis pas sur le mode du n’être-
pas-ce-qu’on-n’ est-pas”.  



 30

seja no ato de ser o que não é. Talvez esta idéia fique melhor esclarecida quando estivermos 

no estudo da temporalidade, o que ocorrerá no último capítulo desta dissertação. Mas, por 

enquanto, nos esforcemos para inserir a má-fé na seqüência que nos levará ao estudo da 

ontologia do Para-si, de modo que se possa viabilizar, como já buscamos fazer com a idéia de 

fenômeno e o estudo do Ser-Em-si, a sua localização na estrutura geral deste projeto. Pois: “A 

experiência fundamental que condiciona todas as análises que Sartre faz da realidade humana 

revela-se no fato de que o homem toma atitudes negativas em relação a si mesmo”.28 Ao 

anteciparmos, de certa forma, o ser da consciência como o define Sartre, qual seja, não é o 

que é e é o que não é, podemos de antemão finalizar este capítulo com a citação que nos 

insere definitivamente no âmago do Ser-Para-si: “À luz dessas observações, podemos abordar 

agora o estudo ontológico da consciência, na medida em que não é a totalidade do ser 

humano, mas o núcleo instantâneo deste ser” (p. 118).29  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                 
28 BORNHEIM, Gerd. Sartre, Metafísica e existencialismo. Coleção debates. São Paulo: Perspectiva, p. 48. 
29 L’être et le néant p. 106: “A la lumière de ces remarques, nous pouvons aborder à présent l’étude ontologique 

de la conscience, en tant qu’elle est non la totalité de l’être humain, mais le noyau instantané de cet être”. 



 31

 

 

 

 

 

II 

 

ESTRUTURAS IMEDIATAS DO PARA-SI 

 

No âmbito desta dissertação, este segundo capítulo será o momento fundamental a 

partir do qual deve ser possível alcançar, de forma direta, as investigações sobre a ontologia 

do Para-si. Dizemos de forma direta por considerarmos que indiretamente este esforço já vem 

sendo feito desde o início. Contudo, há de se distinguir a necessidade prévia de se indicar 

simplesmente o caminho, do momento mesmo da chegada. Neste sentido, percorrido o 

caminho, resta-nos agora aprofundar as investigações sobre as Estruturas imediatas do Para-

si. Em O ser e o nada, as estruturas seriam as seguintes: I. Presença a si, II. Facticidade do 

Para-si, III. O Para-si e o ser do valor, IV. O Para-si e o ser dos possíveis, V. O Eu e o circuito 

da ipseidade. Entretanto, nesta dissertação, suprimimos o primeiro e o terceiro itens, ou seja, 

presença a si e o Para-si e o ser do valor, mas acrescentamos, como primeiro ponto, O ser da 

consciência, seguindo-se a ele os outros três, quais sejam, Facticidade do Para-si, O Para-si e 

o ser dos possíveis, e O Eu e o circuito da ipseidade. Consideramos, portanto, que tal estrutura 

deve servir bem ao que se propõe aqui, ou seja, inaugurar de fato no âmbito deste segundo 

capítulo o estudo sobre a ontologia do Para-si, tendo como início fundamental as 

investigações sobre o ser da consciência. Em seguida, este segundo capítulo como um todo 



 32

deve poder nos conduzir ao terceiro capítulo, iniciado pela Temporalidade e finalizado pela 

Transcendência.    

 

 

2.1 O Ser da Consciência 

 

Na teoria do conhecimento, a consciência surge como aquela pela qual o objeto é 

apreendido. Mas, na ocasião mesma da apreensão, pode-se constatar a presença de três 

elementos: “ser é ser percebido” (Em latim: est percipi), o próprio ato de “perceber” (Em 

latim: percipere) e “aquele que percebe” (Em latim: percipiens). Conforme a compreensão de 

Husserl, diz Sartre, o ser do conhecimento não pode ser tido como algo dado, mas, pelo 

contrário, precisa ser fundamentado. Isto significa que não se deve tomar a resultante da 

interação dos três elementos constitutivos do ato de conhecer como sendo aquilo que 

verdadeiramente esclarece o ser do conhecimento: O Ser não pode ser reduzido ao 

conhecimento que se tem dele. “Assim, o ser do conhecimento não pode ser medido pelo 

conhecimento: escapa ao percipi” (p.21).30 Pode-se concluir, portanto, que o conhecimento 

deve ser fundamentado em algo que ultrapassa o “ser é ser percebido” e o próprio “perceber” 

rumo a “aquele que percebe”. “Pode-se concordar conosco, todavia, que o percipi remete a 

um ser que escapa às leis da aparição, desde que esse ser transfenomenal seja o ser do sujeito” 

(p.21).31 Parece que aqui surge, então, a consciência enquanto elemento cognoscente, por 

onde deve passar o ser do conhecimento.  

Segundo Sartre, foi o que percebeu Husserl ao considerar o aspecto objetivo da 

vivência (noema) como “um correlato irreal” do aspecto subjetivo da vivência (noese), que 

visa apreender o objeto. Mas o que está em questão é a superação destes dois aspectos do 
                                                 
30 Idem, p. 17: “Ainsi l’être de la connaissance ne peut être mesuré par la connaissance; il échappe au percipi”.  
31 Ibidem, p. 17: “Toutefois on peut nous accorder que le percipi renvoie à un être qui échappe aux lois de 

l’apparition, mais tout en maintenant que cet être transphénoménal est l’être du sujet”. 



 33

objeto rumo à “dimensão de ser transfenomenal do sujeito”. Isto implica ter que abandonar a 

primazia do conhecimento para justamente poder fundamentá-lo.  

Mas, e a consciência? “Dizíamos que a consciência é o ser cognoscente enquanto é e 

não enquanto é conhecido”. A consciência enquanto ser cognoscente que é enquanto é, deve 

ser assim concebida ao manter-se protegida do ato de conhecer, pois aquilo que é na medida 

em que é conhecido faz-se coisa categorizada (com conteúdo), violando assim o seu ser 

fundamental, qual seja, nada. Isto mesmo, a consciência não é uma coisa entre coisas ao 

modo dos objetos em geral, nem muito menos algo que não é. Pelo contrário, a consciência é; 

porém, é nada. Nas palavras do próprio Sartre: “Toda consciência, mostrou Husserl, é 

consciência de alguma coisa. Significa que não há consciência que não seja posicionamento 

de um objeto transcendente, ou, se preferirmos, que a consciência não tem conteúdo” (p.22).32 

Dizer que toda consciência é consciência de alguma coisa, significa simplesmente dizer algo a 

respeito dela, mas não o que ela é. Dizer o que ela é, é dizer o seu ser.  

Contudo, deve-se ainda fixar um pouco mais o entendimento sobre o papel da 

consciência no ato mesmo de desvelamento dos existentes, pois compreender o seu “ofício”, 

se não revela o seu ser, o indica. 

 
Toda nossa consciência está direcionada a objetos. Se nós vemos, vemos 
algum objeto visual, tal como uma árvore ou um lago. Se nós imaginamos, 
nossa imaginação apresenta-nos um objeto imaginário, tal como um carro que 
visualizamos descendo a estrada. Se nós estamos envolvidos num julgamento, 
projetamos uma situação ou um fato. Cada ato de consciência, cada 
experiência é correlata com um objeto. Cada intenção tem seu objeto 
intencionado. 33 

 

A consciência coloca o existente no mundo, podendo ela mesma fazer-se objeto. Esse 

surgimento das coisas pela consciência deriva de um movimento que denuncia uma espécie de 

                                                 
32 Ibidem, p. 17: “Toute conscience, Husserl l’a montré, est conscience de quelque chose. Cela signifie qu’il 

n’est pas de conscience qui ne soit position d’un objet transcendant, ou, si l’on préfère, que la conscience n’a 
pas de contenu”. 

33 R. SOKOLOWSKI, Introdução à fenomenologia. Trad.: Alfredo de O. Moraes. São Paulo: Loyola, 2004, p. 
17.  



 34

carência em seu próprio núcleo, pois aquilo que é pleno, sem qualquer necessidade, absoluto 

como o Ser, não pode ser a origem de qualquer existente. Só um ser falto pode criar. Neste 

sentido, a consciência se apresenta então como negatividade: algo que tende a suprir o seu 

vazio. Foge da incompletude buscando ser aquilo que ainda não é. Doravante, começa-se a 

ultrapassar o momento de descrição do que ela faz e passa-se efetivamente a dizer o que ela é: 

a dizer o seu ser.  

Nas palavras do próprio Sartre, numa descrição, por assim dizer, da trajetória do 

pensamento rumo à apreensão do ser da consciência, citemo-lo: “A negação nos remeteu à 

liberdade, esta à má-fé, e a má-fé ao ser da consciência como sua condição de possibilidade” 

(p.121). 34  

Na origem de tal pensamento, de modo subjacente, estaria o Ser-Em-si como algo a 

ser negado, cujo ser é o que é: uma “coincidência plena consigo mesmo”. E o Ser-Em-si seria 

justamente a referência inequívoca para se alcançar a estrutura interna da consciência, visto 

que é justamente pelo fato mesmo de sua oposição a ele que se poderá aqui falar no ser da 

consciência. Por isso mesmo é que se diz que “O ser da consciência não coincide consigo 

mesmo”. Neste sentido, dito assim de uma só vez tanto o ser do Em-si como o ser da 

consciência, considera-se um bom modo de se alcançar o ser dos dois ao mesmo tempo, bem 

como o ser de cada um isoladamente. Na verdade, relativamente ao Ser-Em-si, não seria 

propriamente um alcançar do seu ser, o que de certa forma já buscamos anteriormente por 

ocasião do estudo do Ser-Em-si, mas simplesmente um retomar do seu sentido como 

facilitador no esforço mesmo de apreensão do ser da consciência. Nestes termos, recorramos 

às palavras de Sartre para reforçar tal idéia de oposição, pois esta seria a necessidade do 

próprio Sartre ao adentrar nas circunstâncias de esclarecimento do ser da consciência. “Não 

há no Em-si uma só parcela de ser que seja distância com relação a si. Não há, no ser assim 

                                                 
34 L’être et le néant p. 109: “La négation nous a renvoyé à la liberté, celle-ci à la mauvaise foi et la mauvaise foi 

à l’être de la conscience comme sa condition de possibilité”. 



 35

concebido, o menor esboço de dualidade: é o que queremos expressar dizendo que a 

densidade de ser do Em-si é infinita. É o pleno” (p.122). 35      

Já numa referência ao ser da consciência, diz que sua característica, ao contrário, é ser 

“descompressão de ser”. Esta construção, pode-se dizer, nos remete imediatamente a 

ontologia fundamental do negativo como sendo, enquanto elemento presente no mundo, 

absolutamente oriundo do ser do Para-si. Entretanto, quanto À origem da negação, não seria o 

caso de se fazer aqui maior reflexão. 

Contudo, considera-se que, ainda que de forma subsidiária, a negação, em última 

instância, seria propriamente o núcleo fundamental da idéia em geral aqui tratada, pois, em 

sua essência, a negatividade se confunde inevitavelmente com o ser do Para-si, ou melhor, 

com o ser da consciência. Dito isto, consideramos que estas últimas palavras imprimem um 

avanço significativo na compreensão da idéia que ora buscamos aqui esclarecer, qual seja, o 

ser da consciência. Assim, sigamos um pouco mais rumo a tal feito. Doravante, haveremos 

inclusive de poder descrever a realidade humana pelo ser do Para-si, ou, de outro modo, 

descrever o ser do Para-si pela realidade humana. De maneira que seria justamente este o 

resultado que se poderá almejar, ou seja, dar ao estudo do ser da consciência o status que lhe é 

próprio no âmbito significativo da concretude da existência humana. Por fim, a partir de tais 

considerações sobre o ser da consciência, ficamos remetidos a outro momento fundamental da 

estrutura do Para-si, denominado a Facticidade. 

 

 

2.2 Facticidade do Para-si: Um Modo de Ser Próprio do Homem 

 

                                                 
35 Idem, p. 110: “Il n’est pas, dans l’en-soi, une parcelle d’être qui ne soit à elle-même sans distance. Il n’y a pas 

dans l’être ainsi conçu la plus petite ébauche de dualité; c’est ce que nous exprimerons en disant que la densité 
d’être de l’en-soi est infinie. C’est le plein”. 



 36

Tudo aquilo que o homem possa ser, no fim das contas será nada. Esta é sua única 

possibilidade independentemente de seu esforço e conquista. Jamais poderá ser estático e 

fixo como as coisas em geral. Por isso é que se pode dizer que a realidade humana é que 

institui o nada no mundo, sendo ele próprio um nada. Observe-se que não se está dizendo que 

o homem não é. Pelo contrário, estar-se a afirmar que ele é. “Todavia, o Para-si é. Pode-se 

dizer: é mesmo que apenas a título de ser que não é o que é e é o que não é” (p.128). 36  

Já foi visto que Sartre chama a consciência de Para-si. Ela revela a capacidade de se 

dirigir às coisas e as reconhecer como sendo diferente dela. Por esse lado, também se dirige a 

si mesma como se objeto fosse. Nesse momento ela se auto-reconhece e mantém distância de 

si como exterioridade.37 Assim, as coisas em geral e o próprio homem são objetos da 

consciência. Ela os reflete nas condições constitutivas da própria vida humana. Mas não se 

trata de uma realidade tranqüila em que cada integrante do “jogo” tem uma posição 

definitivamente fixada. Pelo contrário, trata-se de uma relação ambígua que não se pode, com 

efeito, ir adiante sem se examinar cuidadosamente essa dualidade que parece problematizar 

ainda mais a clássica relação sujeito/objeto. Observa-se, deste modo, que a consciência ocupa 

ora a posição de sujeito, ora a de objeto. Quando o homem analisa a si próprio, o faz 

enquanto sujeito que ao mesmo tempo é objeto. Então, originariamente, o homem apreende a 

si como um Em-si que desvanece pelo ato nadificador.  Sartre denomina essa situação de “ato 

ontológico”: “O nada é o ato pelo qual o ser coloca em questão seu ser, ou seja, precisamente 

a consciência ou Para-si”. (p.127 - 128).38   

Ao analisar a si própria, há na consciência um reconhecimento de incompletude, de 

falta, pois essa atitude consiste em buscar preencher um vazio colocado no ser pelo Para-si. 

                                                 
36 Ibidem, p. 115: “Pourtant, le pour-soi est. Il est, dirá-t-on, fût-ce à titre d’être qui n’est pas ce qu’il est et qui 

est ce qui’il n’est pas”. 
37 Aqui parece ser legítimo reivindicar para a consciência uma espécie de divisão dela própria; entretanto, mais 

adiante, nas palavras de Sartre, talvez consigamos desfazer essa idéia e tomá-la como totalidade.   
38 L’être et le néant p. 115: “Le néant est la mise en question de l’être par l’être. C’est-à-dire justement la 

conscience ou pour-soi”. 



 37

O ser seria transfixado pelo Para-si na medida em que este introduz o “fundamento único do 

nada no coração do ser”.  

 

É o que resta de Em-si no Para-si como facticidade e é o que faz com que o 
Para-si só tenha uma necessidade de fato; ou seja, é o fundamento de seu ser-
consciência ou existência, mas de modo algum pode fundamentar sua 
presença. Assim, a consciência não pode, de nenhuma forma, impedir-se de 
ser, e, todavia, é totalmente responsável pelo seu ser (p. 134).39 

 

O pano de fundo aqui é o paradoxo de a realidade humana ser ao mesmo tempo 

transcendência e facticidade. Transcendência porque o homem não consegue se separar do 

ser que é: impossibilidade de ser plena coincidência consigo mesmo. Está, pois, separado da 

concretude das coisas. Por isso, seu ser está além de si mesmo, fora de si, cuja possibilidade 

transcende o que está dado. Entretanto, paradoxalmente, o homem é; e é pelo Em-si que o 

habita. Há de ser exatamente o que é, assim como os objetos em geral. Mas há de se 

esclarecer que a realidade humana não está simplesmente dada como a existência dos objetos 

em geral, pois a factualidade seria o modo próprio dos objetos, e a facticidade, o modo 

próprio do homem. Em todo caso, como disse, o homem é pelo Em-si que o habita. É neste 

sentido que se pode dizer que o homem é ao modo das coisas em geral, ou seja, no mesmo 

sentido em que se pode também falar do ser em geral. Ficando assim compreendido que, 

embora o Em-si e o Para-si só possam ser ditos pelo ser, cada qual possui o seu modo próprio 

de ser. De maneira que o que importa neste momento é dizer a facticidade do Para-si 

enquanto referência ao modo de ser particular da consciência, ainda que tal investigação nos 

leve, no fim das contas, a tê-lo como um Em-si. Pois, apesar de o Para-si não ser o que é e 

ser o que não é, ele é. Entretanto, não é um Em-si ao modo do ser, mas ao modo do não-ser. 

E seria por isso mesmo “o fundamento”.  

                                                 
39 Idem, p. 120: “C’est qui rest de l’en-soi dans le pour-soi comme facticité et c’est ce qui fait que le pour-soi n’a 

qu’une necessité de fait, c’est-à-dire qu’il est le fondement de son être-conscience ou existence, mas qu’il ne 
peut en aucun cas fonder sa présence. Ainsi la conscience ne peut en aucun cas s’empêcher d’être et poutant 
elle est totalmente responsable de son être”. 



 38

O Em-si não pode fundamentar nada; ele se fundamenta a si conferindo a si a 
modificação do Para-si. É fundamento de si na medida que já não é Em-si; e 
deparamos aqui com a origem de todo fundamento. Se o Ser-Em-si não pode 
ser seu próprio fundamento nem o dos outros seres, o fundamento em geral 
vem ao mundo pelo Para-si. Não apenas o Para-si, como Em-si nadificador, 
fundamenta a si mesmo, como também surge com ele, pela primeira vez, o 
fundamento (p. 131). 40 

 

Neste sentido, “O Em-si permanece no âmago do Para-si como sua contingência 

original”. E, enquanto agente, no âmbito da ontologia, o Para-si reivindica, portanto, para si o 

fundamento. Mas o Para-si não surge como algo fundado, e sim como algo que está aí 

lançado no mundo desde sempre, abandonado numa “situação”.41 Seria esta a sua 

contingência: um ser que não é o seu próprio fundamento. O ser do Para-si seria, portanto, 

sem fundamento, ou melhor, se faz na medida em que persegue seu próprio fundamento. 

Mas, tal perseguição no fim das contas vai dar em nada, pois esta seria sua condição de 

possibilidade, ou seja, a falta de fundamento.  

Caso se deva imaginar o contrário, ou melhor, o homem como sendo fundado, 

recairíamos numa série de dificuldades. A primeira delas seria conceber o homem como 

sendo tal qual uma coisa em geral, ao modo de um objeto que se cria. Teríamos em seguida 

que conjecturar necessariamente uma instância criadora, o que, logo de início, traria sérias 

conseqüências quanto à liberdade humana, ou seja, quanto ao modo mesmo de ser do Para-si. 

O ser da consciência não seria descrito então como aquele que “não é o que é e é o que não 

é”. Estaríamos próximos a ter que defini-lo como aquele que é o que é. Isto nos levaria, 

                                                 
40 Ibidem, p. 118: “L’en-soi ne peut rien fonder; s’il se fonde lui-même c’est en se donnant la modification du 

pour-soi. Il est fondement de lui-même en tant qu’il n’est déjà plus en-soi; et nous rencontrons ici l’origine de 
tout fondement. Si l’être en-soi ne peut être ni son propre fondement ni celui des autres êtres, le fondement en 
général vient au mond par le pour-soi. Non seulement le pour-soi, comme en-soi néantisé, se fonde lui-même 
mais avec lui apparaît le fondement pour la première fois”. 

41 Na Crítica da Razão Dialética tal conceito adquire importância sob a forma de liberdade situada. Isso nos 
remeteria ao que Sartre chama de “paradoxo da liberdade”: uma ambigüidade da situação que a coloca como 
podendo ser produzida tanto pelo Em-si quanto pela liberdade. Também por esse aspecto, talvez se possa 
reivindicar a unidade do pensamento sartreano relativamente as suas duas maiores obras. O que se poderá 
contudo destacar é que o que está em questão na primeira é um exame aprofundado sobre a consciência 
individual, e, na segunda, o foco muda para uma reflexão sobre o homem situado na história. Uma dinâmica 
que certamente nos conduziria a outras considerações diferentes das que se propõe aqui nesta dissertação. 



 39

inclusive, a ter que imaginar algum tipo de natureza humana, o que não seria o caso. Sobre 

isso: 

 
En nuestro tiempo, el saber sobre la naturaleza del ser humano se ha 
desplazado hacia la comprensión de la existencia histórica. La concepción de 
un naturaleza invariable del hombre es considerada por el pensamiento 
moderno, histórico y formado (sic) en la historia una recaída intempestiva en 
un naturalismo hace mucho tiempo superado.42 

 
 

Depois de tais considerações, voltemos, um pouco mais, a fortalecer a idéia de 

facticidade do ser humano, cujo núcleo da discussão seria, no fim das contas, o fundamento. 

Como tentativa de esclarecer melhor a questão, façamos outra citação: 

 
Desembaraçado de toda ilusão substancialista, o homem só poderia encontrar 
seu fundamento no nada. E, de certo modo, o fundamento do Para-si é o nada 
– um fundamento que é nada de fundamento. Vale dizer que se o homem não 
consegue repousar em nada, ele se autofundamenta nessa impossibilidade, e 
encontra a sua razão de ser no próprio ato de perseguir um fundamento. 43 

 

Assim, não sendo o caso de se postular uma natureza humana, a facticidade remete 

para uma ausência total de fundamento. Mas essa ausência de fundamento ainda comporta 

uma dualidade insuperável que consiste em não ter fundamento e ao mesmo tempo o Para-si 

ter que fundar a si mesmo, não como algo que se funda, mas como uma busca eterna por um 

fundamento, o que, de certa forma, já representaria em si alguma espécie de fundamento. 

Todavia, seria um fundamento sem fundamento. Ou um fundamento que comporta a 

ambigüidade de ser, porém, nada.  

Diante desta questão talvez insolúvel, parece não restar outra alternativa senão 

superar esta ambigüidade mediante a gratuidade da existência como ponto inicial para a 

construção de um pensamento. A facticidade, portanto, enquanto conseqüência de seu sentido 

                                                 
42 LÖWITH, Karl. El hombre en el centro de la historia: balance  filosófico del siglo XX. Barcelona: HERDER,      

1998. p. 179: “Em nossa época, o saber sobre a natureza do ser humano se tem deslocado para a compreensão 
da existência  histórica. A concepção de uma natureza invariável do homem é considerada pelo pensamento 
moderno, histórico e formado na história uma recaída intempestiva em um naturalismo há muito tempo 
superado”.   

43 BORNHEIM, Gerd. Sartre, Metafísica e existencialismo. Coleção debates. São Paulo: Perspectiva, p. 57. 



 40

parece apontar enfim para um existencialismo ateu. Neste sentido, convém fazer aqui outra 

citação sobre o existencialismo. 

 
O que torna as coisas complicadas é a existência de dois tipos de 
existencialistas: por um lado, os cristãos - entre os quais colocarei Jaspers e 
Gabriel Marcel, de confissão católica – e, por outro, os ateus – entre os quais 
há que situar Heidegger, assim como os existencialistas franceses e eu 
mesmo. O que eles têm em comum é simplesmente o fato de todos 
considerarem que a existência precede a essência, ou, se preferir, que é 
necessário partir da subjetividade. 44 
 

 
Mas o homem seria o único ser cuja existência precede a essência, pois em tudo o 

mais, como por exemplo, um livro ou um corta-papel, há de se conceber que antes de sua 

confecção (fabricação) é preciso se dominar um conceito, uma técnica e que, além do mais, 

sua utilidade esteja previamente definida. Neste caso, portanto, pode-se dizer que sua 

essência precede a existência. No caso do homem seria o contrário, visto que não há uma 

essência humana e o seu ser está sempre por ser definido. Assim, ele primeiro existe ao modo 

da facticidade e só depois é que se define como isto ou aquilo. O homem é aquilo que fizer 

de si. Ocorre que não se trata tão-somente de uma definição que cedo ou tarde se alcançará 

como realização, mas, pelo contrário, é algo que permanecerá sempre em suspenso. A 

facticidade é o modo de ser próprio do homem e nos remete ao reino das possibilidades, 

sendo precisamente disto que nos ocuparemos a seguir. 

 

 

2.3 O Para-si e o Ser dos Possíveis 

 
                                                 
44 JEAN-PAUL, Sartre. Coleção Os pensadores: O existencialismo é um humanismo, A imaginação, Questão de 

método. 3 ed. Trad. Rita Correa Guedes, Luiz Roberto Salinas Forte, Bento Prado Júnior. São Paulo: Nova 
Cultural, p. 4 – 5. Quanto à referência que Sartre faz nesta citação a Heidegger, parece haver controvérsias, 
pois este teria anunciado em certa ocasião que Sartre não o teria compreendido quanto à existência precede à 
essência. Um trecho da dura crítica de Heidegger a Sartre é lembrada, por exemplo, na obra de Bernard-Henri 
Lévy, intitulada O século de Sartre, p. 140 (ver bibliografia), em que o autor repete as palavras de Heidegger 
constantes da Carta sobre o humanismo: “Nada, nenhum ponto em comum entre o que eu entendia em Ser e 
tempo como ‘Eksistenz’ e o que entende esse Sartre por existência”. 



 41

A realidade humana é antes de tudo falta. E o que lhe falta como Para-si é justamente 

a coincidência consigo mesma. A consciência se debruça sobre todas as coisas, examinando-

as de uma certa distância. Distancia-se inclusive de si mesma e se detém com o seu próprio 

ser, identificando uma fissura por onde desliza o nada. Eis propriamente o nada-de-ser. O ser 

da consciência consiste em buscar permanentemente preencher esse vazio, na medida em que 

é carente da identidade consigo mesma. “Desde que a consciência tem capacidade para fazer 

perguntas e rejeitar coisas, tem uma capacidade de negação. Se pergunto pelo que uma coisa 

é, suponho implicitamente que ela não é muitas outras coisas”.45 Disso decorre que a 

realidade humana se caracteriza pela inquietude de se estar buscando uma totalidade, uma 

completude que se apresenta sempre à frente.   

Sendo aquilo que está sempre à frente, a completude se apresenta como o que é 

possível. Esta perspectiva coloca o homem frente ao reino das possibilidades. Assim, parece 

legítimo dizer que o homem poderá ou não ser uma coisa ou outra. Mas a sua “natureza” 

impõe que ele será aquilo que tiver projetado ser. Entretanto, tudo o que ele tiver que ser, 

considerando o reino das possibilidades, aparecerá, por isso mesmo, como algo que, de 

alguma forma, já estava dado. Isto significa que todas as possibilidades humanas não poderão 

ocorrer senão no âmbito da realidade humana. Se algo afeta o homem, não se poderá apontar 

o suposto evento como sendo um equívoco cometido sabe-se lá por quem, cujo erro teria 

desviado o destino do acontecimento que deveria ter afetado outro ser e não o homem. 

Ocorre que a adequação do evento ao homem só poderá se concretizar após a sua ocorrência 

e não antes. Não antes porque não se poderá prever a totalidade das possibilidades que são 

infinitas. Com efeito, parece razoável conceber que aquilo que é só se mostra a posteriori, 

embora de algum modo já existisse a priori. À primeira vista, poder-se-ia apontar aqui, ante 

tais considerações, um certo determinismo quanto à realidade humana, já que o reino das 

                                                 
45 MACIEL, Luiz Carlos. Sartre: vida e obra. 5ª ed. Paz e Terra. Rio de Janeiro, p. 73. 



 42

possibilidades “forneceria” de antemão os elementos que passariam a constituí-la naquilo que 

a definiria. Mas o reino das possibilidades não é algo que exista previamente para assim 

poder determinar o modo de ser do homem. O homem com sua existência é que possibilitaria 

o aparecimento daquilo que ele mesmo poderá ser no futuro. Como tal, o ser das 

possibilidades seria apenas ser possibilidades, e só pelo Para-si se manifestariam na justa 

medida que ele assim o fizer. Neste sentido, sendo possível apontar algum tipo de 

determinismo, seria de modo oposto, ou seja, como sendo o homem a origem das 

significâncias.            

Depois disso, parece evidente que o que o homem projeta ser está como possibilidade 

sempre no futuro. O que está no passado é o Em-si, ou o próprio passado é um Em-si, na 

medida em que é estático, rígido, inalterável, petrificado. E é justamente dele que foge o 

Para-si numa busca infinda por uma realização.46 Pode-se dizer ainda que o presente não 

passa de uma ilusão, pois a ocorrência das coisas logo se petrifica em passado e tem-se a 

necessidade de ser um novo presente. Ele é uma perpétua fuga e só aparece quando já se 

desvaneceu em passado. Ao contrário dele, o futuro é uma indeterminação, um possível; é o 

que se pode ser, mas não obrigatoriamente aquilo que será. Assim, o futuro é uma rede 

infinita de possibilidades, cuja realização não pode ocorrer, senão no universo próprio do 

Para-si. Sendo aquilo que ainda não é, o futuro representa bem aquilo que falta. Sendo um ser 

cujo complemento se acha sempre mais além, o Para-si, totalização em curso, tem no futuro o 

seu ser faltante, a sua totalidade. Neste sentido, “o possível nos surge como uma propriedade 

dos seres”. “Decerto, o estado possível ainda não é; mas é o estado possível de certo existente 

que sustenta com seu ser a possibilidade e o não-ser de seu estado futuro” (p.150).47 

                                                 
46 Numa perspectiva dialética, o passado é negado e, por isso, adquire movimento na construção do 

conhecimento, sendo retirado da suposta condição de petrificação. Entretanto, essa dinâmica seria mais 
precisamente objeto da Crítica da razão dialética, e não de O Ser e o nada.   

47 L’être et le néant, p. 134 - 135: “Certes, l’état possible n’est pas encore; mais c’est l’état possible d’un certain 
existant qui soutient par son être la possibilité et le non-être de son état futur”. 



 43

Quanto a tal estado futuro, Sartre alerta para não se cair na potência aristotélica. Por 

isso, “O ser Em-si não pode ser em potência nem ter potências. Em-si, é o que é, na 

plenitude absoluta de sua identidade. A nuvem não é chuva em potência; é, em si, certa 

quantidade de vapor d’água que, em dada temperatura e dada pressão, é rigorosamente o que 

é” (p. 150).48 

Pode-se antecipar, todavia, que o ser do possível é justamente o que falta ao ser do 

Para-si para que assim este se possa definir como totalidade. Contudo, não se poderá 

estabelecer o possível a partir de uma subjetividade que fosse o que é. Dizer que “o possível 

vem ao mundo pela realidade humana” não significa atribuir-lhe um caráter de subjetividade, 

pois, de acordo com Sartre, “Se, com efeito, a possibilidade não for dada primeiro como 

estrutura objetiva dos seres ou de um ser particular, o pensamento, não importa como o 

encaremos, não poderia conter em si o possível enquanto conteúdo de pensamento” (p.150).49 

Com efeito, o possível parece aqui comportar um caráter de posteridade. Em todo caso, 

parece estar aqui estabelecido de uma vez por todas que o possível nos surge como 

possibilidade de um ser particular que seja ele mesmo falto. E esta seria propriamente uma 

característica do ser da consciência.  

Se de um lado o homem é descrito por sua facticidade, por outro, é justamente pela 

transcendência que o possível surge como possibilidade dos seres. “Essas nuvens só podem 

se transformar em chuva caso eu as transcenda rumo à chuva, assim como o disco mutilado 

da lua crescente só carece de uma porção caso eu a transcenda até a lua cheia”, sendo, 

entretanto, em cada estágio, “rigorosamente o que é”: um Em-si.  

                                                 
48 Idem, p. 135: “L’être-en-soi ne peut être en puissance ni avoir dês puissances. En soi il est ce qu’il est dans la 

plénitude absolue de son identité. Le nuage n’est pas pluie en puissance. Il est, en-soi, une certaine puantité de 
vapeur d’eau qui, por une température donnée et une pression donnée, est rigoureusement ce qu’elle est”. 

49 Ibidem, p. 135: “Si en effet la possibilité n’est pas donnée d’abord comme structure objective dês êtres ou d’un 
être particulier, la pensée, de quelque façon qu’on l’envisage, ne saurait enfermer en elle le possible comme 
son contenu de pensée”. 



 44

Quanto à transcendência, este seria propriamente o último ponto a ser tratado nesta 

dissertação. Por enquanto, cabe-nos agora sair do estudo sobre a relação entre o Para-si e o 

ser dos possíveis e passar diretamente para as investigações sobre a ipseidade. Como tal, ela 

comporta em si o movimento do Para-si no tempo, cuja dimensão viabiliza aquilo que é 

possível. Com efeito, a temporalidade está o tempo todo pressuposta. 

 

 

2.4 O Eu e o Circuito da Ipseidade 

 

A ipseidade é o termo que designa a singularidade da coisa individual; e o Para-si é 

integralmente ipseidade. É integralmente ipseidade naquilo que o determina como não sendo 

mais do que o ser que “não é o que é e é o que não é”. O Para-si fica inscrito então como 

aquilo que, diferentemente do Em-si que simplesmente é, tem seu ser fora de si, e que se 

mantém apenas como possibilidade de ser. Esta foi precisamente a idéia tratada no ponto 

anterior, ou seja, O Para-si e o ser dos possíveis. Mas deve-se poder passar deste estágio para 

a relação entre o Eu e a consciência.  

Diz Sartre que “o Eu não pertence ao domínio do Para-si”. Neste sentido, a 

consciência e o Eu (ego) possuem cada qual a sua maneira singular de ser individual. “Como 

pólo unificador das “Erlebnisse” (vivências), o Ego é Em-si, não Para-si” (p. 155).50 

Doravante, parece que a questão agora colocada é o tipo de relação que há entre o Eu e a 

consciência. Sendo coisas distintas, a consciência não esgota o Eu e tampouco seria por ela 

que ele existe. Dito de outra forma, não é a consciência que dá existência ao Eu. Como tal, ele 

se apresenta à consciência como sendo anterior a ela e que mantém uma profundidade a ser 

gradativamente revelada. Configura-se, portanto, como um Em-si transcendente, um existente 

                                                 
50 Ibidem, p. 139: “Comme pôle unificateur des Erlebnisse, l’Ego est en-soi, non pour-soi”.  



 45

do mundo humano. Entretanto, não se deve concluir que a consciência seja meramente uma 

contemplação “impessoal”. Da mesma forma, o Eu não é aquilo que “personaliza” a 

consciência. Pelo contrário, a consciência, embora não seja ela mesma que dá existência ao 

Ego, é ela que, em sua ipseidade fundamental, “permite” a aparição do ego como fenômeno 

transcendente. Note-se que permitir a aparição do Eu não é a mesma coisa que lhe dá a 

existência. Com efeito, no âmbito da fenomenologia, alguma coisa só é na medida em que se 

revela imediatamente à consciência. Por outro lado, não existe uma consciência que não seja 

consciência de alguma coisa. Ela não é algo que está por aí afora vagando desatrelado do 

mundo, mas, pelo contrário, se dá no mundo, em relação com o mundo; e, neste caso, é com o 

Eu, enquanto Em-si, que a consciência se relaciona. Nestes termos, parece que Ego e Para-si 

estariam numa relação de sujeito e objeto na medida em que o Eu figura como um Em-si e 

que, como foi dito, não pertence ao domínio do Para-si, na medida em que este é pura 

abertura. Parece que o que Sartre pretende com isso é evitar uma certa confusão no sentido de 

que não se tome simplesmente o Eu como habitat da consciência, mas que o Eu é o Eu da 

consciência. Uma inversão que privilegia a consciência enquanto iluminadora do ser.  

 
Assim, desde que surge, a consciência, pelo puro movimento nadificador da 
reflexão, faz-se pessoal: pois o que confere a um ser a existência pessoal não 
é a posse de um Ego – que não passa do signo da personalidade -, mas o fato 
de existir para si como presença a si (p. 156). 51 

 

É pela ipseidade que a consciência se torna, no âmbito do ser em geral e de acordo 

com suas possibilidades, aquilo que é o que é. Por esse lado, a consciência é tida também 

como um Em-si, ainda que ao seu modo particular de ser. É por isso que se pode falar em um 

ser da consciência mesmo que seja para dizer que é um nada de ser. É pela ipseidade que se 

pode alcançar o ser do Para-si como um Em-si. Pois o circuito da ipseidade designa 

                                                 
51 Ibidem, p. 140: “Ainsi, dès qu’elle surgit, la conscience, par le pur mouvement néantisant de la réflexion, se 

fait personnnelle: car ce qui confère à un être l’existence personnelle, ce n’est pas la possession d’um Ego – 
qui n’est que le signe de la personnalité – mais c’est le fait d’exister pour soi comme présence à soi”. 



 46

justamente um movimento da consciência de ida (para o futuro) e volta (para o presente), e 

vice-versa. De modo que, ao transcender o objeto em direção ao seu ser totalizado retorna-se 

para o presente para completá-lo naquilo que lhe falta. Assim, o sentido das coisas, as 

potencialidades, as tarefas, os utensílios, só seriam possíveis pelo circuito da ipseidade. De 

modo que um automóvel ou um copo d’água, por si mesmos, não têm qualquer sentido antes 

que a consciência, de forma não tética, transcenda-os como sendo um meio de transporte e um 

modo de matar a sede, respectivamente. E este ser-total-presente de ambos os objetos só se 

efetiva após a consciência retornar do futuro com a outra “parte” que lhes faltara. Do mesmo 

modo, as potencialidades, as tarefas e os utensílios só adquirem significados através desse 

mesmo movimento da consciência em transcender tais “objetos” (não necessariamente objetos 

empíricos) rumo ao seu significado efetivo. “A ipseidade representa um grau de nadificação 

mais avançado que a pura presença a si do cogito pré-reflexivo, no sentido de que o possível 

que sou não é pura presença ao Para-si, como reflexo-refletidor, e sim presença-ausente” (p. 

156).52 

O cogito pré-reflexivo é para Sartre um modo de conhecer da consciência do tipo que 

não posiciona o objeto diretamente. Como tal, seria o fundamento do conhecimento. “Mas 

supomos ter mostrado que a condição primordial de toda reflexibilidade é um cogito pré-

reflexivo. Decerto, esse cogito não posiciona objeto algum, permanece intraconsciente” (p. 

123).53 Neste sentido, imagina-se que a qualquer momento o objeto poderá ser posicionado 

pela consciência reflexiva e tornar-se conhecido objetivamente. Em todo caso, o objeto estaria 

lá, presente na consciência, mas de maneira não posicional. 

Quanto à ipseidade, ela “determina” o modo de ser do Para si, não como pura presença 

ao modo do cogito pré-reflexivo, mas, dada a possibilidade que o Para-si é, como presença-

                                                 
52 Ibidem, p. 140: “L’ipsélité représente un degré de néantisation plus poussé que la pure présence à soi du cogito 

préréflexif, en ce sens que le possible que je suis n’est pas une présence au pour-soi comme le reflet au 
reflétant, mais qu’il est présence-absente”.  

53 Ibidem, p. 110: “Mais nous croyons avoir montré que la condition première de toute réflexivité est un cogito 
préréflexif. Ce cogito, certes, ne pose pas d’objet, il rest intraconscientiel”.  



 47

ausente. Por isso é que foi dito anteriormente, na citação de Sartre, que a ipseidade representa 

um grau de nadificação mais avançado que a presença a si do cogito pré-reflexivo. “O Para-si 

é si mesmo lá longe, fora de alcance, nas lonjuras das suas possibilidades” (p. 156).54 A 

ipseidade seria o “segundo aspecto essencial da pessoa” na ordem aqui colocada, mas o mais 

profundo em grau de nadificação. Segue-se daí, segundo Sartre, que “o Para-si que sou é a 

consciência do mundo”. Mas diz ainda que “sem mundo não há ipseidade nem pessoa; sem a 

ipseidade, sem a pessoa, não há mundo” (p.157).55 Esta perspectiva parece considerar a 

relação como sendo o aspecto essencial da existência, sem privilégio, portanto, nem do 

mundo nem do Para-si. Entretanto, os possíveis que o mundo é são os possíveis do Para-si, e a 

consciência de cada possível é que confere a unidade e o sentido do mundo enquanto 

significância e concretude. Com efeito, parece perfeitamente razoável pensar com Sartre e 

tomar o Para-si, enquanto elemento instituidor do negativo no mundo, como sendo o princípio 

fundamental e primeiro da existência.   

O estudo ontológico do Para-si decorre da compreensão e do caráter negativo da má-

fé, e o Para-si, por sua vez, revelou a estrutura fundamental do cogito pré-reflexivo e da 

ipseidade. Mas deve-se ir além disso, pois a temporalidade surge agora como estrutura e 

condição mesma do Para-si. “Mas, precisamente por isso, não podemos nos contentar com os 

resultados que acabamos de obter: se o cogito recusa a instantaneidade e se transcende rumo a 

seus possíveis, isso só pode ocorrer no transcender temporal” (p.157).56 Com efeito, os 

possíveis do Para-si, na forma de não-ser, só podem ser captados pela temporalidade. Assim, 

a elucidação do Para-si não poderá acontecer antes que se tenha apreendido o significado da 

temporalidade e a maneira pela qual se relacionam. E é precisamente disto que nos 

ocuparemos a seguir. 

                                                 
54 Ibidem, p. 140: “Le pour-soi est soi lá-bas, hors d’atteinte, aux lointains de ses possibilités”. 
55 Ibidem, p. 141: “Sans monde pas d’ipséité, pas de personne; sans l’ipséité, sans la personne, pas de monde”.   
56 Ibidem, p. 141: “Mais, précisément pour cela, nous ne saurions nous contenter des résultats que nous venons 

d’obtenir: si le cogito refuse l’instantanéité et s’il se transcende vers ses possibles, ce ne peut être que dans le 
dépassement temporel”. 



 48

 

 

 

 

 

III 

                                                                                                                                                                         

A TEMPORALIDADE E A TRANSCENDÊNCIA 

 

A temporalidade representa, por assim dizer, a instância máxima pela qual se poderá 

apreender em toda sua amplitude o significado e abrangência da ontologia do Para-si na 

filosofia de Sartre. Isto quer dizer que a consciência é fundamentalmente temporal, e a 

temporalidade mesma só pode ser pelo modo de ser do Para-si.     

A temporalidade é uma estrutura do Para-si. Se o tempo condicionasse a realidade 

humana, então o Para-si se transformaria num Em-si, e a liberdade se tornaria algo bastante 

duvidoso. Não se poderá tomar ainda o tempo como um recipiente em que tudo cabe, nem 

como algo que a tudo arrasta. Também não seria uma determinação do processo das próprias 

coisas ao se realizarem na efetividade de seu próprio ser (das coisas). Apreendê-lo como 

estrutura da consciência não deve conduzir o entendimento à assimilação do ser do tempo 

como mero acontecer do sujeito. Em último caso, consciência e tempo estão de tal modo 

atrelados um ao outro que um não poderá se dar sem o outro. A temporalidade, neste sentido, 

seria examinada em sua relação fundamental com o ser do Para-si. 

Outra forma de abordar o estudo sobre o tempo seria em sua relação original com o 

espaço; de maneira que deste seria o negativo. Não se pode conceber espaço e tempo cada 

um isoladamente, pois seriam ambos faces do mesmo ser, ou seja, enquanto carência de 



 49

sentido, seriam abstrações da concretude. E como tal, espaço e tempo figuram como 

momentos que antecedem à “realidade efetiva”.  “Espaço e tempo seriam, portanto, modos 

diferentes de apreensão do mesmo ser, dado que são abstrações gerais do sensível e, 

simultaneamente, determinações da idéia já na forma da alteridade, momentos de passagem à 

realidade efetiva”.57  

Em todo caso, com freqüência define-se o tempo como aquilo cujo ser consiste em 

“não ser o que é e ser o que não é”, e este seria analogamente o modo particular de ser do 

Para-si enquanto ipseidade. Se numa perspectiva metafísica o tempo é o ser que “enquanto é, 

não é, e, enquanto não é, é”, sendo, portanto, o tempo apresentado não como algo que tem 

um ser, mas sendo ele mesmo propriamente o ser: “Ele é o ser”, numa perspectiva da 

ontologia o tempo não seria propriamente o ser, mas uma derivação que se pode alcançar 

somente pelo ser do Para-si, cuja negatividade lhe é inerente. Dito isto, talvez se tenha 

assinalado aqui uma mudança de perspectiva no modo de abordar a questão do tempo, ou 

seja, da metafísica para a ontologia. Esta orientação não deve alterar o conteúdo mesmo e a 

significação do tempo enquanto constituição do vir-a-ser na natureza, mas certamente 

privilegia a realidade do Para-si em detrimento da “determinação do conceito”.58  

Não se deve simplesmente tomar o tempo como coisa ou ente da subjetividade. Mas 

este estudo deve certamente poder inscrevê-lo como dimensão essencial do ser do Para-si, o 

que não significa tomá-lo como elemento meramente subsidiário da subjetividade, pois, para 

tal, esta (a subjetividade) precisaria hipostasiar um Ego no interior da consciência, o que não 

é o caso em Sartre. Isto parece nos remeter a um paradoxo insuperável: como conceber o 

tempo vinculado ao modo de ser do Para-si, sem tomá-lo ao mesmo tempo como coisa ou 

                                                 
57 MORAES, Alfredo de Oliveira. A Metafísica do conceito. Porto Alegre: Edipucrs, P. 176. 
58 Certamente muitas outras considerações poderiam ser feitas relativamente a esses dois modos de se tratar a 

temporalidade, mas, julga-se, não se fazer oportuno neste momento, o que iria, inclusive, de nossa parte, 
requerer uma maior investigação. 



 50

ente da subjetividade? Nas próximas considerações, talvez tenhamos esta questão melhor 

esclarecida.  

A temporalidade é o primeiro tema a ser tratado neste último capítulo. O segundo 

momento deste último capítulo trata da transcendência. Vale lembrar ainda que, na estrutura 

de O ser e o nada, a transcendência figura como o último capítulo dos três que formam a 

segunda parte da obra, cujo conteúdo (O Ser-Para-si) forma o objeto essencial desta 

dissertação. Lá, a transcendência está dividida da seguinte maneira: I. O conhecimento como 

tipo de relação entre o Para-si e o Em-si; II. Da determinação como negação; III. Qualidade e 

quantidade, Potencialidade, Utensilidade; IV. O tempo do mundo; V. O conhecimento. 

Aqui nesta dissertação, a transcendência será tratada em um só bloco, mas o seu 

conteúdo deverá contemplar os principais aspectos. 

Depois deste esclarecimento, voltemos, pois, à temporalidade, agora relativamente às 

suas três dimensões. 

 

 

3.1 As Três Dimensões Temporais 

 

Numa espécie de ponto de partida para a discussão, diz Sartre que “O único método 

possível para estudar a temporalidade é abordá-la como uma totalidade que domina suas 

estruturas secundárias e lhes confere significação” (p. 158).59 Tais estruturas seriam o 

passado, o presente e o futuro.  

Veja-se que o que está em questão agora é a consistência do que se tomou como certo 

no tópico anterior: a ipseidade. Caso se negligencie a compreensão da temporalidade 

enquanto estrutura do Para-si, incorrer-se-á num comprometimento da validade anunciada 

                                                 
59 L’être et le néant p. 142: “La seule méthode possible pour étudier la temporalité c’est de l’aborder comme une 

totalité qui domine ses structures secondaires et qui leur confère leur signification”. 



 51

sobre a trajetória da consciência rumo à totalização em curso, dado que tal perspectiva 

pressupõe, indica uma dimensão temporal do existente.   

Logo de início, vale dizer que a divisão do tempo em passado, presente e futuro é 

para Sartre um modo paradoxal de concebê-lo. Deve-se livrar, portanto, da estrutura de 

pensamento que o descreve “como uma coleção de ‘dados’ (“data”) cuja soma deve ser 

efetuada – como, por exemplo, uma série infinita de ‘agoras’ na qual uns ainda não são, 

outros não são mais -, e sim como momentos estruturados de uma síntese original” (p. 158).60 

Como frisado anteriormente, a análise de Sartre sobre o tempo se desloca da metafísica para 

uma ontologia da temporalidade. Pela metafísica, ele (o tempo) seria inacessível. Pela 

ontologia, torna-se cognoscente no seio do Para-si. No âmbito da metafísica: “o passado não 

é mais, o futuro não é ainda; quanto ao presente instantâneo, todos sabem que não existe: é o 

limite de uma divisão infinita, como o ponto sem dimensão” (p. 158).61  Há ainda o ponto de 

vista do senso comum, para o qual o estudo da temporalidade forneceria apenas uma intuição 

da temporalidade global. Tradicionalmente, se tomou o tempo pelo conceito vulgar enquanto 

“tempo mundano”: fenômeno do mundo exterior. Heidegger, por exemplo, teria se livrado do 

que chamou “antiga ilusão filosófica”.  

O tempo em si é uma abstração que só passa a ter sentido quando absorvido pela 

realidade do Para-si. “A temporalidade designa o modo de ser da consciência, que é um ser-

fora-de-si”.62 Uma mudança, por exemplo, só se opera numa relação entre coisas cujo 

movimento é próprio da realidade humana. Do mesmo modo seria também a permanência. 

Trata-se de uma dualidade (mundança-permanência) que apenas o Para-si tem condições de 

assumir conforme as condições do seu modo de ser, o qual enseja a relação, a falta e a 

                                                 
60 Idem, p. 142: “comme une collection de ‘data’ dont il faut faire la somme – par exemple, comme une série 

infinie de ‘maintenant’ dont les uns ne sont pas encore, dont les autres ne sont plus – mais comme des 
moments structurés d’une synthèse originelle”. 

61 Ibidem, p. 142: “le passe n’est plus, l’avenir n’est pas encore, quant au présent instantané, chacun sait bien 
qu’il n’est pas du tout, il est la limite d’une division infinie, comme le point sans dimension”. 

62 MOUTINHO, Luiz Damon S. Sartre: existencialismo e liberdade (coleção logos) – SP: Moderna, p. 69. 



 52

negatividade. Logo, consciência e tempo se igualam intimamente, na medida em que 

possuem o seu ser estreitamente dependentes um do outro. Aos olhos de Sartre, a 

temporalidade estaria presa ao Para-si. “Realmente, é pela subjetividade que Sartre tenta a 

fundamentação da temporalidade: toda compreensão ‘exterior’ da temporalidade falsifica o 

seu objetivo”.63  

Estar presa ao Para-si, contudo, não faz da temporalidade uma totalidade subjetiva, 

pois, como já se pode avaliar, o Para-si não designa a existência de um ego no interior da 

consciência. E seria a filosofia de Sartre, em grande parte, avessa ao conceito de um “Eu” 

substancial; afinal, o não-ser seria propriamente o ser da liberdade. Assim, o exame 

ontológico da temporalidade, pode-se dizer, institui uma certa ambigüidade engendrada pela 

não aceitação do tempo como exterioridade e ao mesmo tempo como não sendo 

simplesmente um elemento da subjetividade. A temporalidade seria antes uma estrutura 

objetiva do Para-si que se faz temporal. O paradigma da dicotomia exterior/interior é aqui 

retomado como tendo sido superado na modernidade com o advento da fenomenologia, 

conforme analisado no primeiro tópico dessa dissertação, denominado A idéia de fenômeno. 

O Eu, fundamento último da subjetividade, se esvaíra. Esta idéia de um não-sujeito é 

destacada, por exemplo, por Bernard-Henri Lévy:  

 
A subjetividade. Uma subjetividade estranha, sem dúvida. Uma subjetividade 
que, como se verá, e nem que fosse apenas para se estar completamente certo 
de ‘salvar’ esse ‘direito às coisas mesmas’ (...), ele não se cansará de esvaziar 
de sua interioridade, de sua unidade, de sua identidade. 64 
 

 
Depois dessa citação que pretende asseverar a inexistência no pensamento de Sartre 

de um Eu substancial na consciência, como tentativa de evitar que o tempo caia 

simplesmente na esfera da subjetividade como seu fundamento, voltemos à análise da 

temporalidade enquanto estrutura fundamental da consciência.  
                                                 
63 BORNHEIM, Gerd. Sartre, Metafísica e existencialismo. Coleção debates. São Paulo: Perspectiva, p. 64. 
64 LÉVY, Bernard Henri. O século de Sartre. Tradução: Jorge Bastos - Rio de Janeiro: Nova Fronteira, p. 133. 



 53

Assim, se a temporalidade é uma estrutura do Para-si, deve-se poder dizer de que 

modo as três dimensões temporais, a saber, passado, presente e futuro a ele se fixam. 

Partindo do dizer de que o Ser da consciência consiste em não ser o que é e ser o que não é, 

então, essa frase deverá poder ser decomposta para que se enxergue nela os elementos 

essenciais da temporalidade. Ao que se segue: Há em sua estrutura “um ser que não é o que 

é” (é passado) e “um ser que é o que não é” (é futuro), tendo ainda entre uma e outra 

dimensão e ao mesmo tempo decorrente delas, o nada enquanto presente. Não sendo, 

portanto, nem uma coisa nem outra, na medida em que foge de uma (do passado) e persegue 

a outra (o futuro), então, habita em seu núcleo, como “o ser que é”, o não-ser. O Para-si teria 

assim a sua estrutura decomposta nas três dimensões temporais; de maneira que a 

temporalidade se mostra de fato como tendo o seu ser atrelado ao Para-si. Dito isto, passemos 

enfim a examinar isoladamente cada uma das três dimensões da temporalidade. 

 

 

3.1.1 O Passado 

 

Numa tentativa de evidenciar o passado, diz Sartre que “toda teoria sobre a memória 

encerra uma pressuposição sobre o ser do passado” (p. 159).65 Mas, diz ainda, tais 

pressuposições precisam ser elucidadas, pois teriam obscurecido tanto o problema da 

memória quanto da temporalidade. Então, qual seria o ser de um ser passado? Do ponto de 

vista do senso comum diz-se que o passado não é mais e, por isso, só há ser no presente: tudo 

é presente. “Tudo está em ato: porque a impressão não tem existência virtual enquanto 

recordação; é integralmente impressão atual” (p. 159).66 Sartre considera que não se pode 

reduzir o homem ao presente como “uma ilha instantânea de seu presente”, nem tampouco se 
                                                 
65 L’être et le néant p. 143: “Tout théorie sur la mémoire implique une présupposition sur l’être du passé”. 
66 Idem, p. 143: tout est en acte: car la trace n’a pas une existence virtuelle en tant que souvenir; elle est tout 

entière trace actuelle”. 



 54

poderá constituir o passado apenas com os elementos “exclusivamente do presente”. Esta 

perspectiva devolve o ser ao passado, na medida em que se considera que ele se organiza 

continuamente com o presente. Entretanto, o que está em questão agora é saber qual a razão 

mesma para que aconteça esta interpenetração. “Como o passado pode ‘renascer’ e infestar-

nos, em suma, como pode existir para nós. Se é inconsciente, como quer Bergson, e se o 

inconsciente é o não-atuante, como pode inserir-se na trama de nossa consciência presente”? 

(p.160 – 161)67 

Verifica-se que até aqui não se ganhou nada ultrapassando o senso comum ao se 

restituir o ser ao passado. Parece impossível encontrar a ligação do passado com o presente, 

ou até qualquer tipo de conexão entre eles. É imprópria a tentativa de nadificar o passado, 

bem como a de conservar sua existência sem que sejam tomados (passado e presente) como 

fenômeno temporal em sua totalidade. E esta totalidade inclui o “meu eu”. “Meu passado não 

aparece jamais no isolamento de sua ‘preteridade’; seria até absurdo considerar que pudesse 

existir como tal: é originariamente passado deste presente. É assim que deve ser elucidado 

previamente” (p. 162).68 Nesta mesma linha argumentativa está a objeção de Sartre a 

Descartes e Bergson: 

  
Se a concepção de Descartes e a de Bergson podem ser rechaçadas ombro a 
ombro, é porque ambas incidem na mesma objeção. Que se trate de nadificar 
ou conservar sua existência de um deus doméstico, esses autores 
consideraram seu destino à parte, isolando-o do presente; e, qualquer que 
fosse sua concepção da consciência, conferiram a esta a existência de Em-si, 
tomaram-na como sendo aquilo que é. Não há por que se admirar depois que 
tenham fracassado na tentativa de religar o passado ao presente, pois o 
presente assim concebido irá negar com todas as forças o passado. Se 
houvessem considerado o fenômeno temporal em sua totalidade, teriam visto 

                                                 
67 Ibidem, p. 144: “nous n’avons pas expliqué que le passé puisse ‘renaître’, nous hanter, bref, exister pour nous. 

S’il est inconscient comme le veut Bergson, et si l’inconscient c’est l’inagissant, comment peut-il s’insérer 
dans la trame de notre conscience présente?”. 

68 Ibidem, p. 146: “Mon passé n’apparaît jamais dans l’isolement de sa ‘passéité’, il serai même absurde 
d’envisager qu’il puisse exister comme tel: il est originellement passé de ce présent. Et c’est là ce qu’il faut 
élucider d’abord”. 



 55

que ‘meu’ passado é antes de tudo ‘meu’, ou seja, existe em função de certo 
ser que eu sou (p. 162). 69       
 
 

O passado enquanto dimensão da temporalidade carece de importância, caso não seja 

integrado a estrutura do meu eu. Essa perspectiva, alerta Sartre, não é uma nuança subjetiva, 

pois o modo de ser temporal do Para-si não comporta, como visto, um sujeito substancial 

(Em-si), como se poderia supor. Logo, a importância do passado decorre da relação 

ontológica que o une ao presente na perspectiva do devir.   

É preciso que haja alguém ou alguma coisa para que seja possível um passado. E o 

passado como tal é uma transcendência para trás do presente atual. Se não for possível 

tomar o passado nessa relação íntima com o presente, constituindo assim a realidade 

existencial no âmbito da temporalidade considerada como uma totalidade, então, 

“perderemos toda esperança de religar o passado ao presente”. “O passado caracteriza-se 

como passado de algo ou de alguém; tem-se um passado” (p. 164).70 Isto indica que o que há 

primeiro não é um passado universal, mas passados particulares que se unem para formar o 

passado. “Do ser de Pedro morto, hoje, sou o único responsável, na minha liberdade. E os 

mortos que não puderam ser salvos e transportados a bordo do passado concreto de um 

sobrevivente não são passados; eles e seus passados estão aniquilados” (p. 164).71 Isto parece 

mostrar que os passados são unidos pela consciência sobrevivente, cujo presente a eles se 

refere como testemunha. Mas não se pode conceber nem o passado nem o presente 

isoladamente, pois essa possibilidade os tornaria incomunicáveis. “Somente para a Realidade 

                                                 
69 Ibidem, p. 145: “Si la conception de Descartes et celle de Bergson peuvent être renvoyées dos à dos, c’est 

qu’elles tombent l’une et l’autre sous le même reproche. Qu’il s’agît d’anéantir le passé ou de lui conserver 
l’existence d’um dieu lare, ces auteurs ont envisagé son sort à part, en l’isolant du présent; et quelle que fût 
leur conception de la conscience, ils ont conféré à celle-ci l’existence de l’en-soi, ils l’ont considérée comme 
étant ce qu’elle était. Il n’y a pas lieu d’admirer ensuite qu’ils échouent à relier le passé au présent, puisque le 
présent ainsi conçu va refuser le passé de toutes ses forces. S’ils avaient considéré le phénomène temporel 
dans sa totalité, ils auraient vu que ‘mon’ passé est d’abord mien, c’est-à-dire qu’il existe en fonction d’un 
certain être que je suis”.  

70 Ibidem, p. 147: “Le passé se caractérize comme passé de quelque chose ou de quelqu’un, on a un passé”. 
71 Ibidem, p. 147: “De l’être de Pierre mort, aujourd’hui, je suis seul responsable, dans ma liberté. Et les morts 

qui n’ont pu être sauvés et transportés à bord du passé concret d’un survivant, ils ne sont pas passés, mais, eux 
et leurs passés, ils sont anéantis”.  



 56

Humana é manifesta a existência de um passado, porque ficou estabelecido que ela tem-de-

ser o que é. É pelo Para-si que o passado chega ao mundo, porque seu ‘Eu sou’ existe sob a 

forma de um Eu me sou” (p. 166).72   

Só relativamente ao homem é que se pode conceber um passado que ainda é, e um 

presente que já se tornou passado. O que se pode notar, portanto, é que o homem está 

impregnado “até a medula” pelo passado, mas “sob a forma de um Eu me sou”. Esta 

perspectiva registra uma interação mútua e dependente entre o passado e o presente, mas sob 

uma consciência que os separa e unifica ao mesmo tempo. Assim, o passado (Em-si) é 

retirado da sua densidade e é atualizado como Para-si que, paradoxalmente, a si quer retornar 

(para ser Em-si) como realização. Então, em última instância, o Em-si encerra com toda 

significação a realidade humana. Observe-se que é dele que originalmente se foge, enquanto 

forma de não se fazer coisa, mas também é a ele que se quer chegar como tentativa de 

totalização. Assim, o passado se diz por ele, tendo sido abandonado lá atrás, mas também o 

futuro se diz por ele, já que o que se quer ser está sempre adiante. A realidade humana, 

observada por esse ângulo, tem a aparência de um recipiente que, reduzido a um paradoxo 

insolúvel, estando cheio esvazia-se e considerando-se vazio quer se transbordar de 

completude: um retrato ontológico do ser. Há de se considerar que o Em-si assim pensado 

parece ser a primeira ferramenta que se concebe como o ponto de partida para todas as 

considerações sobre o movimento, o devir. Algo que irremediavelmente surge no mundo e o 

infesta com sua densidade. Assim, o homem é essencialmente o seu passado e se faz 

presente por ele. Mas fazer-se presente significa ser também passado; e o presente assim não 

seria se não fosse pelo que tem de presente no passado. Logo, ao modo do senso comum, o 

passado não pode figurar simplesmente como algo que não é mais, nem o presente como o 

contrário do que já passou.  
                                                 
72 Ibidem, p. 149: “Pour la réalié-humaine seule l’existence d’un passé est manifeste, parce qu’il a été établi 

qu’elle a à être ce qu’elle est. C’est par le pour-soi que le passé arrive dans le monde parce que son ‘je suis’ 
est sous la forme d’un ‘je me suis’”. 



 57

O passado que sou, tenho-de-sê-lo sem nenhuma possibilidade de não sê-lo. 
Assumo sua total responsabilidade, como se pudesse modificá-lo, e, todavia, 
não posso ser outra coisa senão ele. Veremos mais tarde que conservamos 
continuamente a possibilidade de modificar a significação do passado, na 
medida em que este é um ex-presente que teve um futuro. Mas, do conteúdo 
do passado enquanto tal, nada posso subtrair, e a ele nada posso adicionar. 
Em outros termos, o passado que eu era é o que é, é um Em-si como as 
coisas do mundo. E a relação de ser que tenho de sustentar com o passado é 
uma ralação do tipo do Em-si. Ou seja, de identificação consigo mesmo.  
Mas, por outro lado, não sou meu passado. Não o sou, já que eu o era (p. 168 
– 169).73 
 
 

Considera-se que, neste momento do pensamento de Sartre, há uma ampla 

possibilidade de se apreender de uma vez por todas o passado enquanto uma das três 

dimensões temporais. Senão vejamos: o passado aqui está como tendo um conteúdo e uma 

significação. Enquanto conteúdo, ele seria inalterado. Enquanto significação, haveria 

continuamente a possibilidade de ser modificado. Na seqüência, passemos agora ao exame do 

Presente.     

  

 

3.1.2 O Presente 

 

O presente figura na estrutura da temporalidade como aquilo que contrasta com o 

passado, porque já não o é mais, e com o futuro exatamente porque ainda não chegou. Há de 

se concordar que a análise que aqui se faz da temporalidade, localiza o presente entre o 

passado e o futuro, dando-lhe um lugar demasiado estreito que ora o faz cair no passado, ora 

no futuro. Uma divisão infinitesimal que representa “o ideal de uma divisão levada ao 

infinito”. Essa análise parece revelar um nada: o presente como um nada. Essa dimensão 

                                                 
73 Ibidem, p. 151: “Le passé que je suis, j’ai à l’être sans aucune possibilité de ne l’être pas. J’en assume la totale 

responsabilité comme si je pouvais le changer et pourtant je ne puis être autre chose que lui. Nous verrons plus 
tard que nous conservons continuellement la possibilité de changer la signification du passé, en tant que celui-
ci est um ex-présent ayant eu um avenir. Mais au contenu du passé en tant que tel je ne puis rien ôter ni 
ajouter. Autrement dit le passé que j’étais est ce qu’il est; c’est un en-soi comme les choses du monde. Et le 
rapport d’être que j’ai à soutenir avec le passé est un rapport du type de l’en-soi. C’est-à-dire de 
l’identification à soi. Mais d’autre part je ne suis pas mon passé. Je ne le suis pas puisque je l’étais”. 



 58

infinitesimal da temporalidade comporta toda extensão significativa da existência humana. E 

é neste instante fugaz que o homem tem que dizer o seu ser: um ser que é nada. Se por um 

lado o presente contrasta com o passado e com o futuro pelo que tem de inextenso, é 

justamente nele que a realidade se agiganta. O caráter do presente é ser presença a alguma 

coisa. E, neste sentido, o presente se opõe ao ausente como passado. Não se trata 

simplesmente de uma relação entre coisas que estão próximas, mas pressupõe a consciência 

presente a (a alguma coisa). 

   
O presente, pois, só pode ser presença do Para-si ao Ser-Em-si. E esta 
presença não poderia ser efeito de um acidente, uma concomitância; ao 
contrário, pressupõe toda concomitância e deve ser uma estrutura ontológica 
do Para-si. Esta mesa deve estar presente a esta cadeira em um mundo que a 
realidade humana infesta como uma presença (p. 175). 74 

 

Há no mundo uma co-presença do Para-si com todos os objetos e com ele próprio, 

sem privilégio de qualquer um deles. A presença significa, portanto, uma espécie de estou-

aqui-diante-de... “O Para-si é presença a todo Ser-Em-si. Ou melhor, a presença do Para-si é 

que faz com que haja uma totalidade de Ser-Em-si” (p. 175).75 Definitivamente, é a 

consciência que institui a presença, sendo ela mesma co-presença, sem, contudo, haver 

nenhum privilégio entre os demais seres. A presença vem ao mundo pelo Para-si. O Ser-aí, 

como sendo um estar dado desde sempre, não se autoprivilegia, mas apenas se determina 

como possibilidade de se realizar a presença. “Ser aí não é ser presente”. Como ponto 

fundamental, há que se dizer que não pode haver testemunha entre o Para-si e o Em-si, 

“sequer Deus”. “Significa que originariamente o Para-si é presença ao ser na medida em que 

                                                 
74 Ibidem, p. 156 - 157: Le présent ne saurait donc être que présence du pour-soi à l’être-en-soi. Et cette présence 

ne saurait être l’effet d’un accident, d’une concomitance; elle est supposée au contraire par toute concomitance 
et doit être une structure ontologique du pour-soi. Cette table doit être présente à cette chaise dans un monde 
que la réalité-humaine hante comme une présence”. 

75 Ibidem, p. 157: “c’est à tout l’être-en-soi que le pour-soi que le pour-soi est présence. Ou plutôt la présence du 
pour-soi est ce qui fait qu’il y a une totalité de l’être-en-soi”. 



 59

é para si mesmo sua própria testemunha de coexistência” (p. 176).76 Mas não é uma 

testemunha privilegiada, pois, apesar de o Para-si, no fundo, ser a testemunha de si perante o 

ser, não é ele mesmo o ser. “É o que se exprime sucintamente dizendo que o Presente não é” 

(p. 176).77 

O presente não é na forma da consciência. Ele é algo falso que se torna verdade como 

presença: somente se pode concebê-lo na relação do Para-si diante de algo ou de alguma 

coisa. “É impossível captar o presente em forma de instante, pois o instante seria o momento 

em que o presente é. Mas o presente não é; faz-se presente em forma de fuga” (p. 177).78 Por 

isso, pode-se dizer que as três dimensões temporais se equivalem quanto ao que não são: o 

passado não é mais, o presente é na forma do não-ser, e o futuro ainda não é. Mas o Presente 

enquanto Para-si, observa Sartre, tem seu ser fora de si: “atrás, era o seu passado; adiante, 

será seu futuro”. Assim, parece razoável concluir que, dada a existência do Presente na 

forma do ser da consciência, ele parece ser privilegiado na questão da temporalidade, pois é 

nele que a fugacidade na emergência da existência se opera, apesar de o Para-si, pelo seu 

modo mesmo de ser, reivindicar perpetuamente o futuro. Pelo ato de má-fé o Para-si se 

transporta para um “pleno futuro”. 

Parece não haver saída. A angústia é o que resta. A liberdade enquanto resultante 

deste ser do Para-si, sendo ele próprio já a liberdade; antes de ser motivo de alegria, 

contentamento..., a angústia. Uma queda livre sem ter absolutamente nada em que se possa 

segurar. Um eterno querer ser, um eterno devir. É justamente na realidade presente da 

existência, no momento mesmo em que se parecia finalmente poder totalizar-se um projeto, 

que inevitavelmente se percebe um ser irremediavelmente separado do que se foi no passado 

                                                 
76 Ibidem, p. 157: “Cela signifie qu’originellement le pour-soi est présence à l’être en tant qu’il est à soi-même 

son propre témoin de coexistence”. 
77 Ibidem, p. 158: “C’est ce qu’on exprime brièvement en disant que le présent n’est pas”. 
78 Ibidem, p. 159: “Il est impossible de saisir le présent sous forme d’istant car l’istant serait le moment où le 

présent est. Or le présent n’est pas, il se présentifie sous forme de fuite”. 



 60

e do que se quer ser no futuro. Condenado eternamente a fazer de si o que sempre foi, o que 

já é: o nada. Esta situação seria o que se pode chamar de angústia temporal.         

Deve-se falar ainda na angústia ética, ou seja, na situação de se perceber que, ante a 

liberdade fundamental, não há valor moral universal que possa assim orientar a conduta 

humana, pois a escolha que se tem sempre que fazer imprime o caráter determinante e 

intencional da consciência que livremente escolhe. A escolha não poderá se dar com base em 

valores objetivos: não estão “inscritos no céu”.  

Antes que se possa tirar conclusões precipitadas a respeito da insuperabilidade da 

angústia e, por conseguinte, de suas conseqüências, não seria o caso de se apontar aqui para 

um quietismo, pois, trata-se de analisar a angustia como conseqüência do ser do Para-si e não 

propriamente do que se deve fazer com ela, ou de como se deve agir a partir dela. Trata-se, 

com efeito, de uma ordem designada e requerida pela ontologia, cuja função seria enumerar a 

prioridade e a ordem das coisas. E a análise aqui feita deve encerrar-se na angústia enquanto 

conseqüência da liberdade.79 Fator que se opera fundamentalmente na dimensão presente da 

temporalidade. Dito isto, passemos, pois, a tratar, na ordem aqui posta, da terceira e última 

dimensão temporal.   

 

 

3.1.3 O Futuro 

 

O futuro só é futuro pela realidade humana. E não há no futuro qualquer parcela de 

potência do passado. Não é o passado em potência. Quanto a isso, mantém-se, portanto, a 

coerência em se conceber previamente a eliminação da concepção aristotélica de ato e 

                                                 
79 Não se trata aqui simplesmente de negligenciar as conseqüências da liberdade quanto aos seus problemas 

éticos e sociais, mas tão-somente no reconhecimento de que este é outro momento da filosofia de Sartre que, 
apesar de ser aqui invocado, encontra-se mais precisamente, como desdobramento, no âmbito da Crítica da 
razão dialética. 



 61

potência. O futuro não é algo que se possa representar, pois ao se referir a ele, já é ele mesmo 

presente enquanto conteúdo animado. Mas, se o Para-si for reduzido ao seu presente, como 

se poderá pressentir e conhecer o futuro? “Se começamos confinando o Presente no Presente, 

é obvio que dele não sairemos jamais. De nada serviria considerá-lo pleno de futuro” (p. 178 

– 179).80 Esta posição resguarda a perspectiva do Para-si de ser um eterno estar sendo. Um 

projeto em curso.  

Sendo o Para-si o ser que tem seu ser fora de si, ou além de si, então o futuro 

decorreria desta sua descrição ontológica de ser o que não é. Uma espécie de dependência do 

futuro em relação ao Para-si. A realidade humana é que insere o futuro no mundo. Mas, 

alerta Sartre, “Não se deve entender por futuro um ‘agora’ que ainda não é. Recairíamos no 

Em-si e, sobretudo, iríamos encarar o tempo como um continente dado e estático. O futuro é 

o que tenho-de-ser na medida em que posso não sê-lo” (p. 179).81 Eis o homem imerso no 

reino das possibilidades. Tais colocações implicam a dicotomia do ser e não-ser, pois o 

futuro se apresenta como aquilo que não é, mas ao mesmo tempo não pode deixar de ser, 

devido ao seu caráter de já estar dado desde sempre enquanto possibilidade do Para-si. Mas 

entende-se que a possibilidade será meramente formal ou algo com pouca ou nenhuma 

realidade caso a consciência enquanto liberdade não reconheça sua condição de não poder 

não ser livre. A filosofia da ação e da responsabilidade, nestes termos, surge então como 

ponto fundamental do pensamento sartreano. A liberdade é uma condição da maturidade do 

homem. Se por um lado o homem não pode não ser livre, por outro lado, se pressupõe um 

grau de maturidade nele. Isto não quer dizer que se esteja relativisando a liberdade. De fato, 

deve-se ratificar que “o homem está condenado à liberdade”, mas não basta ser homem para 

ser livre. Ele deve ter discernimento, estar, portanto, em gozo de suas faculdades mentais e, 

                                                 
80 L’être et le néant p. 160: “Si d’abord on a confiné le présent dans le présent, il va de soi qu’il n’en sortira 

jamais. Il ne servirait à rien de le donner comme ‘gros de l’avenir’’”. 
81 Idem, p. 160 - 161: “Il ne faut pas entendre par futur un ‘maintenant’ qui ne serait pas encore. Nous 

retomberions dans l’en-soi et surtout nous devrions envisager le temps comme un contenat donné et statique. 
Le futur est ce que j’ai à être en tant que je peux ne pas l’être”. 



 62

por isso, poder ser responsabilizado pelo que faz ou deixa de fazer. O futuro só pode surgir 

na perspectiva de um ser cuja característica é ser para si e distância a si ao mesmo tempo.  

 
Assim, somente um ser que é para si mesmo seu revelado, ou seja, cujo ser 
está em questão para si, pode ter um Futuro. Mas, reciprocamente, tal ser só 
pode ser para si na perspectiva de um Ainda-não, pois capta-se a si mesmo 
como um nada, quer dizer, como um ser cujo complemento de ser está à 
distância de si. À distância, ou seja, para além do ser. Assim, tudo que o 
Para-si é para além do ser é o futuro (p. 180). 82 

   

Esse “para além” é propriamente presença futura ao ser enquanto característica do 

Para-si. “Assim, o Futuro, como presença futura de um Para-si a um ser, arrasta consigo o 

Ser-Em-si rumo ao futuro” (p. 181).83 Só se pode alcançar algo que se mostra no futuro, mas 

o que quer que se alcance não poderá garantir mais do que, de certa forma, já se tinha, ou 

seja, a incompletude. Nada do que se conquiste preencherá o vazio do ser. Tal qual um saco 

sem fundo, o Para-si apesar de estar de todas as formas o tempo todo tentando encher-se, 

permanecerá com o sentimento de incompletude, pois é justamente essa a sua propriedade e é 

também o que o distingue do Em-si. Por isso, a promessa de se encontrar a felicidade ou a 

salvação por esse ou aquele caminho, por esse ou aquele produto, torna-se um blefe, uma 

mentira grosseira; e será tanto mais malogrado aquele que mais a espere encontrar em algum 

lugar. Uma frustração inevitável. Nada poderá livrar o homem de ser homem. “Mas, 

precisamente, esse ‘alcançar’ é puramente ideal, não se opera realmente: o futuro não se 

deixa alcançar, desliza ao Passado como ex-futuro. Daí esta decepção ontológica que aguarda 

o Para-si toda vez que desemboca no futuro” (p. 182).84 Se, por um lado, isso pode dar à vida 

                                                 
82 Ibidem, p. 161 - 162: “Ainsi seul un être qui est à soi-même son révélé, c’est-à-dire dont l’être est en question 

pour soi, peut avoir un futur. Mais, réciproquement, un tel être ne peut être pour soi que dans la perspective 
d’un pas-encore car il se saisit lui-même comme um néant, c’est-à-dire comme un être dont le complément 
d’être est à distance de soi. A distance, c’est-à-dire par delà l’être. Ainsi tout ce que le pour-soi est par delà 
l’être est le futur”.  

83 Ibidem, p. 162: “Ainsi le futur, comme présence future d’un pour-soi à un être, entraîne l’être-en-soi avec lui 
dans le futur”. 

84 Ibidem, p. 163: “Mais précisément ce ‘rejoignement’ est purement idéal, il ne s’opère pas réellement: le futur 
ne se laisse pas rejoindre, il glisse au passé comme ancien futur et le pour-soi présent se dévoile dans tout sa 
facticité, comme fondement de son propre véant et derechef comme manque d’un nouveau futur. De là cette 
déception ontologique qui attend le pour-soi à chaque débouché dans le futur”.  



 63

um caráter pessimista, por outro lado, assegura ao homem a liberdade e o não poder ser 

coisificado, o que seria de fato o seu fim. Um fim realmente, e não simplesmente a morte. 

Pois a morte não é um fim. O fim se diz propriamente daquele que se deixa fazer coisa. É 

neste momento que se deixa de ser Para-si e se transforma num ser finito, definível e inerte.  

A possibilidade para além do ser é propriamente o que define o futuro. Se o passado é 

o que não se pode deixar de ser, o futuro é o que já se era.  

 
O passado é, com efeito, o ser que sou fora de mim, mas o ser que sou sem 
possibilidade de não sê-lo. É o que denominamos: ser seu passado detrás de 
si. O futuro que tenho-de-ser, ao contrário, é de tal ordem em seu ser que 
somente posso sê-lo: porque minha liberdade o corrói em seu ser por debaixo 
(p. 183).85 

 

Assim, o futuro seria o que constitui o sentido do Para-si em seu presente como 

projeto possível, sem, contudo, determiná-lo. Conservando com isso a idéia de que o Para-si 

é o próprio fundamento de seu nada. O futuro é o que não se poderá ser enquanto realização, 

pois o Para-si é livre. O Para-si não poderá ser “consumido” pelo futuro, pois isso aniquilaria 

sua liberdade na medida em que seria seu limite. Entretanto, não se poderá esquecer que não 

é o futuro que fundamenta o Para-si, mas este àquele. Pois já foi dito que aquele vem ao 

mundo por este. “De modo que o futuro não é apenas um não ainda para além do presente, 

ele é alguma coisa que espera o ser que eu sou, ele é o meu futuro. Não é neutro para mim, 

mas tem de ser pensado a partir de mim. Eu me projeto para o futuro, isto é, ele é meu 

possível”.86 O futuro surge assim, como o que não poderia deixar de ser enquanto meu 

possível, dada a incompletude originária do Para-si. Ao se mostrar vazio de ser e ao mesmo 

tempo desejoso dele, gera-se com isso um movimento que engendra o que se chama de 

futuro. Pelo lado oposto, pode-se perceber que o passado seria aquilo que surge como a 
                                                 
85 Ibidem, p. 163 - 164: “Le passé est bien en effet l’être que je suis hors de moi, mais c’est l’être que je suis sans 

possibilité de ne l’être pas. C’est ce que nous avons appelé: être son passé derrière soi. Le futur que j’ai à être, 
au contraire, est tel dans son être que je peux seulement l’être car ma liberté le ronge dans son être par en 
dessous”. 

86 MOUTINHO, Luiz Damon S. Sartre: existencialismo e liberdade (coleção logos) – São Paulo: Moderna, p. 
70. 



 64

necessidade que o Para-si tem de negar a si próprio enquanto ser-faltante. Nesse sentido, não 

se poderia imaginar algo que tivesse seu ser projetado para fora de si, para além de si, se não 

o imaginasse simultaneamente como não sendo mais si mesmo. O passado e o futuro são 

oriundos da realidade do Para-si, da consciência, ou, se preferir, da realidade humana. Mas 

não se poderá simplesmente atribuir uma prevalência do Para-si relativamente à 

temporalidade, nem tampouco da temporalidade em relação ao Para-si, mas, antes, se poderia 

falar numa espécie de co-existência e dependência mútua. “O Para-si só pode ser sob a forma 

temporal, ele se faz congenitamente temporal”.87 Sobre isso, poderemos aprofundar mais 

detalhadamente no próximo ponto que se segue. 

 

 

3.2 Ontologia da Temporalidade 

 

A temporalidade está sob a lógica da sucessão, cujo princípio é a relação antes-

depois. O antes e o depois podem ser analisados tanto separadamente, ao modo da estática 

temporal, como pela dinâmica temporal. Esta última expectativa engendraria a sucessão das 

coisas no mundo. Comecemos pela última, ou seja, pela dinâmica temporal.  

 
Mas o tempo não é somente uma ordem fixa para uma multiplicidade 
determinada: observando melhor a temporalidade, constatamos o fato da 
sucessão, ou seja, o fato de que tal depois se torna um antes, o Presente se 
torna passado e o futuro se converte em futuro-anterior (p. 185).88 

 

É a isto que Sartre chama propriamente de dinâmica temporal. Quanto à estática 

temporal, pode-se dizer que existe “como certa estrutura formal da temporalidade”. Lembra 

                                                 
87 BORNHEIM, Gerd. Sartre, Metafísica e existencialismo. Coleção debates. São Paulo: Perspectiva, 2003, p. 

69. 
88 L’être et le néant, p. 165: “Mais le temps n’est pas seulement un ordre fixe pour une multiplicité déterminée: 

en observant mieux la temporalité nous constatons le fait de la sucession, c’est-à-dire le fait que tel après 
devient un avant, que le présent devient passé et le futur futur-antérieur”. 



 65

Sartre que seria o que Kant chama de ordem do tempo. Já a dinâmica temporal, como um 

fluir temporal, seria o que Kant denomina curso do tempo.  

Relativamente à dinâmica do tempo, dada a inteligibilidade do fluir das coisas, pode-

se tomá-la como certa sem a necessidade de grandes considerações. Mas, quanto à estática 

temporal, há de se esforçar um pouco mais para apreendê-la em seu conteúdo, precisamente 

no que se diferencia da dinâmica temporal, tomando-as, enfim, separadamente. 

Levando em conta que algumas coisas parecem ser irremediavelmente indefiníveis 

como, por exemplo, o próprio tempo em geral, a estática temporal se aproxima de poder ser 

definida não por sua própria clarividência, mas pela oposição que comporta à dinâmica 

temporal.  O antes e o depois é que inscrevem no mundo uma dinâmica temporal, podendo 

ela mesma ser vivenciada pelo existente. O devir, portanto, decorreria da relação do antes 

com o depois. Por isso, poder-se-á dizer que, “Sem a sucessão dos ‘depois’, eu seria 

imediatamente o que quero ser, não haveria distância entre mim e mim mesmo, nem 

separação entre a ação e o sonho”. Assim, “O tempo corrói e escava, separa, foge. E também, 

a título de separador – separando o homem de sua dor ou do objeto de sua dor -, ele cura” (p. 

185).89    

Quanto ao antes e depois, ainda numa tentativa de melhor apreendê-los, há de se dizer 

que isoladamente eles não são. E, portanto, só podem ser inteligíveis como relação 

associativa externa. Nas palavras do próprio Sartre: 

 
Portanto, se concedemos a priori o ser Em-si a A e a B, é impossível 
estabelecer entre eles o menor nexo de sucessão. Tal nexo seria, com efeito, 
uma relação puramente externa e, como tal, seria preciso admitir que ficaria 
no ar, desprovido de substrato, sem poder capturar A ou B, em uma espécie 
de nada intemporal (p. 187).90 

 
                                                 
89 Idem, p. 166: “Le temps ronge et creuse, il sépare, il fuit. Et c’est encore à titre de séparateur – en séparant 

l’homme de sa peine ou de l’objet  de as peine – qu’il guérit”. 
90 Ibidem, p. 168: “Si donc nous concédons a priori l’être en soi à A et à B , il est impossible d’établir entre eux 

la moindre liaison de succession. Cette liaison en effet serait une relation purement externe et comme telle, il 
faudrait admettre qu’elle reste en l’air, privée de substrat, sans puvoir mordre ni sur A ni sur B, dans une sorte 
de néant intemporel”. 



 66

Neste sentido, para ser do tipo relação externa, é preciso que seja para uma 

testemunha que a estabeleça. E ainda, que seja ela mesma, temporal, pois, há de estar ao 

mesmo tempo em A e em B. Seria o que está pressuposto, por exemplo, na seguinte citação: 

“O antes se faz determinar como antes lá adiante, no depois, e reciprocamente” (p. 192).91 

Mas, há de se poder captar esta espécie de “estar-presente a”, na condição de estrutura 

reveladora de A e de B - naquilo que os mantém em comunicação recíproca, como sendo a 

figura que incorpora o paradoxo de ser e não ser. Ser, pois, como instância instituidora e, 

simultaneamente, nada. Não se trata, portanto, simplesmente de um espectador 

descompromissado que a tudo assiste de longe, mas designa uma consciência ela mesma 

instituidora. A consciência como tal seria propriamente a liberdade: uma espécie de brisa, 

vento que apenas capta os objetos sem imprimir-lhes qualquer marca que pudesse agredir ou 

alterar seu ser fenomênico, ou seja, sem violar a sua pura manifestação à consciência. Com 

efeito, parece que não há como escapar à ambigüidade de ter que se conjecturar a existência 

de algo que traz em si o sentido de tudo, mas que ao mesmo tempo é sem conteúdo, é nada. 

Na ilustração de Franklin Leopoldo e Silva: 

 
A consciência é uma interioridade aberta e translúcida (como um vento, diz 
Sartre), inteiramente transparente a si própria. Introduzir nela um núcleo, real 
ou formal, só pode obscurecê-la. Em resumo, a consciência é nada, e por isso 
é absolutamente si mesma, transparente a si mesma; e ao mesmo tempo é 
tudo, na medida em que é sempre consciência de e consciência de tudo que 
pudermos captar como existente. 92 

  
 
Olhando de um lado o Para-si e do outro a temporalidade, há de se concordar com a 

permanência de uma ambigüidade na relação entre eles. Pois se poderá pensar numa possível 

prevalência de um sobre o outro. Nesse sentido, poderíamos supor que há uma prioridade do 

Para-si sobre a temporalidade. Entretanto, não é assim que ocorre. “Não que o Para-si tenha 

                                                 
91 Ibidem, p. 171 - 172: “C’est là-bas dans l’après que l’avant se fait déterminer comme avant et 

réciproquement”.    
92 SILVA, Franklin Leopoldo. REVISTA SÍNTESE – Volume 27 nº 88 Maio-Agosto 2000. A transcendência do 

ego. Subjetividade e Narrabilidade em Sartre. Belo Horizonte. MG: p. 170.    



 67

prioridade ontológica sobre a temporalidade. Mas a temporalidade é o ser do Para-si na 

medida em que este tem-de-sê-lo ek-staticamente. A temporalidade não é, mas o Para-si se 

temporaliza existindo” (p. 192).93 A temporalidade, então, teria sua fundamentação 

ontológica no próprio ser do Para-si que tem sua existência marcada fora de si, ou seja, ek-

staticamente94. Ela fica instituída pelo Para-si sim, mas ele mesmo só poderá ser de modo 

temporal. Pois sem a temporalidade o Para-si não poderia ser apreendido como passado, 

presente ou futuro. Existiria certamente ao modo do Em-si. “Reciprocamente, nosso estudo 

fenomenológico do Passado, do Presente e do Futuro nos permite mostrar que o Para-si só 

pode ser sob a forma temporal” (p. 192).95 O modo de ser do Para-si é dito por Sartre como 

diaspórico (diasporique).96 Não se poderá conceber uma consciência que não seja sob as três 

dimensões da temporalidade. E, ao mesmo tempo, elas não poderão ser apreendidas senão 

pelo modo de ser do Para-si. Uma “frustração de ser que o Para-si tem-que-ser”. Cada 

dimensão temporal seria um enfraquecimento (fléchissement) de ser, cuja negatividade é 

subsidiária do ser da consciência. A temporalidade, neste sentido, não é uma caixa que 

comporta em seu interior as vicissitudes e o movimento da vida humana. Não é algo 

universal ao qual o homem se fixa. A temporalidade é o próprio homem. Nas palavras de 

Sartre: 

 
Assim, a temporalidade não é um tempo universal que contenha todos os 
seres e, em particular, as realidades humanas. Não é tampouco uma lei de 
desenvolvimento que se imponha de fora ao ser. Também não é o ser, mas 
sim a intra-estrutura de ser que é sua própria nadificação, ou seja, o modo de 

                                                 
93 L’être et le néant, p. 172: “Non que le pour-soi ait une priorité ontologique sur la temporalité. Mais la 

temporalité est l’être du pour-soi en tant qu’il a à l’être ek-statiquement La temporalité n’est pas, mais le pour-
soi se temporalise en existant”. 

94 “Heidegger e Sartre chamaram de Ek-stase (no sentido literal do termo êxtase,“estar fora” ou “sair”) as três 
determinações do tempo, passado, presente, futuro, porquanto cada uma delas se move ou caminha para a 
outra, o presente para o passado, o presente para o futuro, o futuro para o presente”. (ABBAGNANO, N. 
Dicionário de filosofia. Trad. Alfredo Bosi. 3 ed. SP: Martins Fontes, 1999). 

95 L’être et le néant p. 172: “Réciproquement, notre étude phénoménogique du Passé, du Présent et de l’Avenir 
nos permet de montrer que le pour-soi ne peut être, sinon sous la forme temporelle”. 

96 Isto seria uma referência à profunda coesão e dispersão do povo judeu. 



 68

ser próprio do ser-Para-si. O Para-si é o ser que tem-de-ser seu ser na forma 
diaspórica da temporalidade (p. 199).97 
 
 

Dito isto, julga-se ter havido aqui a apresentação do sentido da ontologia da 

temporalidade, que, nesta última citação de Sartre, aproxima, ou melhor, vincula 

definitivamente o ser da temporalidade ao ser do Para-si. Nas circunstâncias deste trabalho, 

tal exposição deve poder estabelecer-se como um momento significativo no âmbito da 

proposta geral. Depois da vinculação da temporalidade ao Para-si, podemos agora estudá-la 

como temporalidade original e como temporalidade psíquica, o que nos remeterá à reflexão.  

 

 

3.3 Temporalidade Original e Temporalidade Psíquica: A Reflexão 

 

Após termos investigado a relação da consciência com a temporalidade, surge-nos 

agora, num primeiro plano, o “Eu” como elemento que, por assim dizer, forçosamente 

“insiste” em não ser esvaziado. De que maneira se poderá introduzir a figura do “Eu” entre a 

particularidade de uma consciência de durar e o conhecimento? Uma espécie de “Eu 

fantasmagórico” que, dada a sua fluidez, tem dificuldades de manter-se aqui 

substancialmente. Em todo caso, seria algo que se define como um nada, mas ao mesmo 

tempo está aí a sugerir uma subjetividade.  

O ser da consciência enquanto liberdade, se bem compreendido, em última instância 

deve poder iluminar o sentido e a dimensão do “Eu” na filosofia sartreana. Num segundo 

momento, tentaremos alcançar o ser da reflexão.  

                                                 
97 L’être et le néant, p. 178: “Ainsi la temporalité n’est pas un temps universel contenant tous les êtres et en 

particulier les réalités-humaines. Elle n’est pas non plus une loi de développement qui s’imposerait du dehors à 
l’être. Elle n’est pas non plus l’être mais elle est l’intrastucture de l’être qui est sa propre néantisation, c’est-à-
dire le mode d’être propre à l’être-pour-soi. Le pour-soi est l’être qui a à être son être sous la forme 
diasporique de la temporalité”. 



 69

“O Para-si dura em forma de consciência não-tética de durar”. Já o “Eu”, pressupõe 

uma relação de conhecimento e, por isso, o “sentir o tempo passar” corresponde a um sujeito 

que reconhece a si mesmo como unidade de sucessão. Por isso, tendo o “Eu” a consciência 

de durar, essa consciência é tética. Tética porque apreende a si mesma como algo que dura. 

Uma relação mútua entre uma consciência que dura e o próprio durar. Este seria o modo que 

designa a temporalidade psíquica, pois designa uma relação de conhecimento, que é ao 

mesmo tempo consciência tética de durar. Por isso é que o sujeito se auto-reconhece como 

sendo o mesmo na mudança. Neste sentido é que se pode dizer que a multiplicidade 

(sucessão) é simultaneamente unidade.  

Até aqui, o que foi mais concretamente esclarecido foi a temporalidade psíquica, pois 

parece ser mais acessível. Dito isto, cabe-nos agora retomar a temporalidade original numa 

tentativa de também melhor esclarecê-la. Como tal, parece apontar para um evento primário 

que vincula o Para-si à temporalidade, de tal modo que cada um (tanto o Para-si como a 

temporalidade) só pode ser apreendido pelo outro, sem, contudo, haver qualquer prioridade 

entre eles. Assim, o Para-si imprimiria a temporalidade no mundo e ao mesmo tempo só 

poderia ser, ele mesmo, através dela. Esta seria a forma de uma consciência que ainda não 

afirma nem posiciona o “Eu”: Uma “Consciência não-tética”, que institui, de forma primária 

e original, uma temporalidade que exclui radicalmente a “consciência de durar”.  

Quanto à temporalidade psíquica, deve-se ainda aumentar a compreensão sobre ela 

nas palavras do próprio Sartre: “Neste caso, tenho consciência de durar. Esta consciência é 

tética e se parece muito com um conhecimento, tal como a duração que se temporaliza aos 

meus olhos está muito próxima a um objeto de conhecimento” (p. 208).98 É por ela que o 

sujeito se apreende durando.  

                                                 
98 Idem, p. 185: “En ce cas, j’ai conscience de durer. Cette conscience est thétique et ressemble fort à une 

connaissance, tout de même que la durée qui se temporalise sous mon regard est assez proche d’un objet de 
connaissance”. 



 70

Feita a apresentação da temporalidade original e da psíquica naquilo que as faz 

distintas uma da outra, há de se perguntar que relação há entre elas. Em outras palavras: “Que 

relação pode existir entre a temporalidade original e esta temporalidade psíquica que 

encontro assim que me apreendo durando?”. Esta questão, segundo Sartre, conduz à outra, 

pois “a consciência de duração é consciência de uma consciência que dura”. E questionar a 

consciência tética de durar é equivalente a interrogar “a natureza e os direitos da reflexão”. 

Assim, a temporalidade aparece à reflexão em forma de duração psíquica, que, por sua vez, 

pertence à consciência refletida. Nesse sentido, a duração psíquica se coloca em forma de 

objeto de reflexão. Com efeito, é o complexo fenômeno da reflexão que agora se mostra 

como tendo que ter sua estrutura esclarecida.  

Inicialmente, “A reflexão é o Para-si consciente de si mesmo”. Isto, em poucas 

palavras, é, segundo Sartre, “a velha Idea ideae99 de Spinoza” (p. 208).100 Mas isso introduz 

uma dificuldade, qual seja, imaginar a consciência reflexiva e a refletida como sendo 

simultaneamente distintas uma da outra e ao mesmo tempo estando unidas sob o mesmo ser. 

Entretanto, o modo de apreender as duas consciências numa perspectiva simplesmente de 

distinção e união não daria conta dessa espécie de simbiose entre as duas, pois em algum 

momento deve-se tomá-las como sendo absolutamente uma única e mesma coisa. “Portanto, 

convém que a reflexão se una ao refletido por um nexo de ser, que a consciência reflexiva 

seja a consciência refletida” (p. 209).101 Este pensamento pretende ganhar consistência 

apenas pelo “nexo de ser” que almeja superar a dualidade união/distinção.  

Tal nexo de ser encerra justamente o nada que define o Para-si. Se, por um lado, se 

pode referir a uma consciência reflexiva e a uma consciência refletida como sendo coisas 

distintas, por outro lado, há de se poder unificá-las num mesmo ser e, portanto, inviabilizar a 

                                                 
99 Em latim: “idéia da idéia”. 
100 L’être et le néant, p. 186: “On reconnaît là la vieille Idea ideae de Spinoza”. 
101 Idem, p. 186: “Il convient donc que la réflexion soit unie par un lien d’être au réfléchi, que la conscience 

réflexive soit la conscience réfléchie”. 



 71

concepção dualista da consciência. Ocorre que aqui se retoma o modo de ser essencial do 

Para-si, qual seja, a ipseidade, como elemento do qual brota propriamente a negatividade 

que, por sua vez, fundamenta, pelo nexo de ser, a Idea ideae. E que, por isso, é que se 

poderia referir aos dois modos da consciência. Com efeito, a reflexão enquanto conhecimento 

exige o refletido como objeto. Isso parece tornar insuperável a separação do ser de cada um. 

Mas, em último caso, o que deve ficar aqui destacado é que ambos fazem parte do mesmo 

ser, o que tende a dissolver a dualidade. “Assim, é preciso, ao mesmo tempo, que o reflexivo 

seja e não seja o refletido. Já havíamos descoberto esta estrutura ontológica no próprio 

âmago do Para-si” (p. 209).102  Neste sentido, a consciência reflexiva e a refletida, naquilo 

que têm de distanciamento uma da outra e da unidade que as encerram, estão 

ontologicamente atreladas ao nada originário da estrutura do Para-si. Este nada pode ser 

chamado de “nexo de ser”, ou seja, aquilo que fundamenta tanto a separação como a unidade. 

Disto decorre que, ao fundamentar a separação, se enfraquecem as razões da unidade; e ao 

fundamentar a unidade, se enfraquecem as razões da separação. Isto parece nos conduzir 

irremediavelmente ao “nexo de ser” enquanto um nada que se posiciona entre o reflexivo e o 

refletido. Por isso se segue que “Como vimos, o reflexivo está separado do refletido por um 

nada. Assim, o fenômeno de reflexão é uma nadificação do Para-si que não lhe vem de fora, 

mas que ele tem-de-ser” (p. 211).103 Isso nos levará inevitavelmente a tomar o fenômeno da 

reflexão como projeto de totalização cujo fim, tal qual o do Para-si, no fim das contas, 

fracassa.  Na verdade, não seria propriamente um fracasso da reflexão, fato que lhe daria 

alguma autonomia, mas do Para-si que se faz reflexão.  

Dito isto, há de se fazer ainda algumas considerações sobre o que Sartre chama de 

reflexão pura e reflexão impura. A reflexão pura estaria ligada à temporalidade original; e a 

                                                 
102 Ibidem, p. 187: “Ainsi faut-il à la fois que le réflexif soit et ne soit pas réfléchi. Cette structure ontologique, 

nous l’avons découverte déjà au coeur du pour-soi”. 
103 Ibidem, p. 188: “Nous l’avons vu, le réflexif est séparé du réflechi par un néant. Ainsi, le phénomène de 

réflexion est une néantisation du pour-soi qui ne lui vient pas du dehors, mais qu’il a à être”. 



 72

reflexão impura estaria ligada à temporalidade psíquica. Como tal, esta última nos remeterá 

às analises da transcendência. Mas, por enquanto, nos atenhamos um pouco mais nestes dois 

modos de reflexão. A reflexão pura remonta ao modo de ser original do Para-si, cuja 

temporalidade original o define. De modo que ela viria a sintetizar, de uma só vez, toda a 

significação e o sentido da consciência enquanto temporalidade. Haveria nela também a 

conservação dos preceitos da fenomenologia que encerra o fim de todas as dualidades 

possíveis, inaugurando, deste modo, na modernidade, uma nova era na história da construção 

do conhecimento. Assim, faz-se de suma importância a compreensão da reflexão pura. 

 
A reflexão pura, simples presença do Para-si reflexivo ao Para-si refletido, é 
ao mesmo tempo forma originária da reflexão e sua forma ideal; é aquela 
sobre o fundamento da qual aparece a reflexão impura, e também aquela que 
jamais é previamente dada, que é preciso alcançar por uma espécie de catarse 
(p. 213).104 

 
 
Neste sentido, há de se retomar aqui a temporalidade original e a psíquica como 

fundamentos da reflexão pura e da impura, respectivamente. A temporalidade original 

(reflexão pura), com efeito, seria a que representa fundamentalmente o modo de ser original 

do Para-si, e a psíquica (reflexão impura) como “fantasmagórica”, ou como diz Sartre, é 

“minha sombra”.  

Neste momento da dissertação, pode-se dizer, já estaríamos propriamente, ainda que 

de forma introdutória, no âmbito das considerações sobre o nosso último tema a ser debatido, 

a saber: a transcendência. Como tal, as análises sobre a transcendência decorrem dessa 

forma de “reflexão impura” que funda uma temporalidade que engendra um mundo psíquico. 

Tais considerações não devem, entretanto, simplesmente nos levar a tomar tal mundo 

psíquico como mero irreal. Por isso, ilustremos tal idéia nas palavras de Sartre: “Em certo 

sentido, sua existência é puramente ideal; em outro, esse mundo é, uma vez que é tendo sido, 

                                                 
104 Ibidem, p. 190: “La réflexion pure, simple présence du pour-soi réflexif au pour-soi réfléchi, est à la fois la 

forme originelle de la réflexion et sa forme idéale; celle sur le fondement de laquelle paraît la réflexion impure 
et celle aussi qui n’est jamais donnée d’abord, celle qu’il faut gagner par une sorte de catharsis”. 



 73

uma vez que se revela à consciência: é minha sombra, é aquilo que se revela quando quero 

me ver; (...)” (p. 231).105 Dito isto, passemos finalmente à Transcendência. 

 

 

3.4 A Transcendência 

 

Um dos primeiros problemas fundamentais colocados por Sartre, desde o início, seria 

“qual a relação original entre a realidade humana e o ser dos fenômenos, ou Ser-Em-si?”. Tal 

questão, segundo Sartre, só poderia ser tratada adequadamente se inserida no seio mesmo do 

Para-si. E é para este sentido que a citação seguinte aponta. 

 
Portanto, se a relação entre o Para-si e o Em-si há de ser originariamente 
constitutiva do próprio ser colocado em relação, não devemos entender com 
isso que tal relação possa ser constitutiva do Em-si, mas sim do Para-si. É 
somente no Para-si que devemos buscar a chave dessa relação com o ser que 
denominamos, por exemplo, conhecimento (p. 232 – 233). 106 

 

Depois de tais conclusões, julga Sartre agora poder tomar finalmente o Para-si como 

sendo o fundamento essencial do conhecimento, pois em seu ser mesmo residiria, enquanto 

estar-fora, a própria negatividade como elemento privilegiado na construção do 

conhecimento. De modo que não se poderia fundar o movimento no Em-si, pois ele é o que é, 

e a consciência é Para-si. “É impossível construir a noção de objeto se não temos 

originariamente uma relação negativa que designe o objeto como aquilo que não é a 

                                                 
105 Ibidem, p. 205: “En un sens, son existence est purement idéale; en un autre, il est, puisqu’il est-été, puisqu’il 

se découvre à la conscience: il est ‘mon ombre’, il est ce qui se découvre à moi quand je veux me voir”. 
106 Ibidem, p. 207 – 208: “D’autre part, notre description du pour-soi nous l’a montré au contraire comme aussi 

éloigné qu’il est possible d’une substance et de l’en-soi; nous avons vu qu’il était sa propre néantisation et 
qu’il ne pouvait être que dans l’unité ontologique de ses ek-stases. Si donc la relation du pour-soi soi à l’en-soi 
doit être originellement constitutive de l’être même qui se met en relation, il ne faut pas entendre qu’elle 
puisse être constitutive de l’en-soi, mais bien du pour-soi. C’est dans le pour-soi seul qu’il faut chercher la clé 
de ce rapport à l’être que l’on nomme, par exemple, connaissance”. 



 74

consciência” (p. 235).107 O objeto seria o que está presente à consciência como não sendo a 

consciência. Nesta ocasião, torna-se pertinente relembrar, nas palavras de Sartre, a definição 

do ser da consciência. Esta citação deverá reforçar e ao mesmo tempo fixar a apreensão 

ontológica do Para-si como o fio condutor que vem nos guiando nesta reflexão e que sem 

dúvida alguma tornará as nossas conclusões melhor esclarecidas. “O Para-si é um ser para o 

qual, em seu próprio ser, está em questão o seu ser, enquanto este ser é essencialmente um 

certo modo de não ser um ser que, ao mesmo tempo, ele posiciona como outro que não si 

mesmo” (p. 235).108    

Antes de se compreender totalmente a negação original, cabe citar ainda que existe a 

negação externa e a interna. Quanto à primeira, decorre da comparação que uma testemunha 

faz entre dois objetos que são Em-si. É o caso, por exemplo, da negação “a xícara não é o 

tinteiro”. Considerados separadamente, eles apenas são. Trata-se de uma negação que vem de 

fora dos objetos. Quanto à negação interna, decorreria da negação do sujeito para consigo 

mesmo. Quando a pessoa diz que não é isto ou aquilo, “não sou bonito” ou “não sou rico”, por 

exemplo, revela uma especificidade apenas do Para-si que nesta ocasião não se nega 

simplesmente como um objeto em geral ou como um todo concreto que de súbito desmorona. 

Em tal negação há uma espécie de divisão do Para-si em duas partes, as quais paradoxalmente 

não fazem desvanecer sua integridade: uma parte que nega e a outra que é negada. Nesta 

ocasião, recorramos ao próprio Sartre para esclarecer essa questão: “Entendemos por negação 

interna uma relação de tal ordem entre dois seres que aquele que é a negação do outro 

qualifica o outro, por sua própria ausência, no âmago de sua essência” (p. 237).109 Este tipo de 

negação pertence por natureza ao Para-si, que, por isso mesmo, coloca-se até aqui como o 

                                                 
107 Ibidem, p. 210: “Il est impossible de constuire la notion d’objet si nous n’avons pas originellement un rapport 

négatif désignant l’objet comme ce qui n’est pas la conscience”. 
108 Ibidem, p. 210: “‘Le pour-soi est un être pour qui son être est en question dans son être en tant que cet être est 

essentiellement une certaine manière de ne pas être un être qu’il pose du même coup comme autre que lui’”. 
109 Ibidem, p. 211: “Par négation interne, nous entendons une relation telle entre deux êtres que celui qui est nié 

de l’autre qualifie l’autre, par son absence même, au coeur de son essence”. 



 75

fundamento essencial do conhecimento. Contrariamente a esta afirmação, poder-se-ia 

argumentar que não seria possível referir a alguma coisa sem que ela mesma já não fosse de 

alguma maneira conhecida. Tal consideração almejaria atribuir ao objeto empírico uma certa 

prevalência sobre o Para-si. Mas a problemática não estaria ainda no âmbito da percepção 

empírica, mas anterior a ela, ou seja, no plano da ontologia, que, por sua vez, possibilitaria a 

experiência ou a apreensão do próprio mundo. Esta idéia pode ser confirmada na seguinte 

citação de Sartre: “Mas essas distinções empíricas não poderiam nos servir de base aqui, pois 

abordamos o estudo de uma relação ontológica que vem a tornar possível toda experiência e 

almeja elucidar de que modo um objeto em geral pode existir para a consciência” (p. 237).110 

Neste sentido, não se poderia experienciar qualquer objeto sem que antes seja tomado como 

tal pela consciência. Esta idéia anuncia o conhecimento como sendo derivado da relação do 

Para-si com o Em-si, conservando evidentemente uma prevalência ontológica da consciência. 

Por esta ótica é que se pode analisar o conhecimento como tipo de relação entre o Para-si e o 

Em-si. Dito isto, passemos a fazer breves considerações a respeito da espacialidade do ser e, 

ainda, de como se relaciona com o Para-si. 

A espacialidade do ser seria o modo pelo qual o Para-si se apreende de maneira não-

posicional como sendo inextenso. E o caráter inextenso do Para-si “é uma relação ek-stática 

por natureza, porque é pela extensão e na extensão do Em-si transcendente que o Para-si se 

faz anunciar e realiza sua própria inextensão” (p. 241).111 Com efeito, parece que, como tal, a 

extensão seria o modo próprio de ser do Em-si. E ao negar a si mesmo a extensão do Em-si, o 

Para-si se faz inextenso. O Em-si é apreendido como extensão, e a negatividade própria do 

Para-si o concebe como um vazio de extensão. Neste sentido, diz Sartre que: 

 

                                                 
110 Ibidem, p. 212: “Mais ces distinctions empiriques ne sauraient nous servir de base ici, car nous abordons 

l’étude d’une relation ontologique qui doit rendre toute expérience possible et qui vise à établir comment un 
objet en général peut exister pour la conscience”. 

111 Ibidem, p. 215: “C’est une relation ek-statique par naturé, car c’est par et dans l’extension de l’en-soi 
transcendant que le pour-soi se fait annoncer et réalise sa propre inextension”.  



 76

Se, por impossível que seja, pudéssemos suprimir a extensão das 
determinações reveladas do Em-si, o Para-si não se tornaria espacial, não 
seria extenso nem inextenso, e se tornaria impossível caracterizá-lo de 
qualquer maneira com relação à extensão. Neste caso, a extensão é uma 
determinação transcendente que o Para-si tem de apreender, na exata medida 
em que se nega a si mesmo como extenso (p. 241). 112  

 

Grosso modo, por um momento pareceu-nos que a extensão do Em-si é que 

determinaria a inextensão do Para-si, na medida em que este, ao negar-se como Em-si, 

imediatamente estaria fazendo-se inextenso. Porém, entende-se que, nesta última citação, 

ocorre o contrário, ou seja, “a extensão é uma determinação transcendente que o Para-si tem 

de apreender, na exata medida em que se nega a si mesmo como extenso”. De modo que 

parece haver uma precedência do negar a si mesmo como extensão. Esta seria uma espécie de 

derivação do próprio ato de o Para-si negar a si mesmo. Logo, o estudo ontológico da 

consciência posiciona o Para-si como sendo também o elemento primordial da espacialidade. 

E a transcendência seria esta espécie de “realizar” da consciência ao determinar o Para-si 

como sendo o ser pelo qual o Em-si se desvela. “O negar a si mesmo como extenso” imprime 

necessariamente a idéia de “realizar” enquanto projeto. Por isso, “Realizo um projeto na 

medida que lhe dou ser, mas realizo também minha situação na medida que a vivencio, que a 

faço ser com meu ser; “realizo” a grandiosidade de uma catástrofe, a dificuldade de um 

empreendimento” (p. 241 – 242).113  

Neste sentido, torna-se razoável dizer, com Sartre, que “conhecer é realizar” e “o real 

é realização”. E é realização de quem? Do Para-si que ao conhecer dá ao existente toda sua 

significação ao realizá-lo. 

                                                 
112 Ibidem, p. 215: “Si l’on pouvait supprimer, par impossible, l’étendue dês déterminations dévoilées de l’en-

soi, le pour-soi ne demeurerait pas aspatial, il ne serait ni étendu ni inétendu et il deviendrait impossible de le 
caratériser d’une façon quelconque par rapport à l’étendue. En ce cas, l’étendue est une détermination 
transcendante que le pour-soi a à appréhender dans la mesure exacte oú il se nie lui-même comme étendu”. 

113 Ibidem, p. 216: “Je réalise un projet en tant que je lui donne l’être, mais je réalise aussi ma situation en tant 
que je la vis, que je la fais être avec mon être, je ‘réalise’ la grandeur d’une carasfrofhe, la difficulté d’une 
entreprise”. 



 77

Sem dúvida, essas considerações nos levam também a atrelar a qualidade, a 

quantidade, a potencialidade e a utensilidade ao ser do Para-si. Inevitavelmente, parece que o 

existente em geral terá que estar sempre determinado por, digamos, estas propriedades das 

coisas. Mas, como tais elas não seriam propriamente dos objetos como elementos que se 

acrescenta ou suprime deles, mas elas mesmas (coisas) só podem ser apreendidas enquanto 

totalidade. Nesse sentido, diz Sartre, “A qualidade não é um aspecto exterior do ser, pois o 

ser, não tendo um dentro, não poderia ter um fora. Simplesmente, para haver qualidade, é 

preciso que haja ser para um nada que, por natureza, não seja o ser” (p. 250).114 Diz ainda que 

“A relação do Para-si com a qualidade é ontológica”. A brancura de alguma coisa é 

precisamente aquilo que o Para-si não é, na medida em que sendo ek-stático, ou seja, tendo o 

seu ser fora, capta o objeto como um Em-si e como sendo radicalmente diferente dele.  

E, ainda, toda e qualquer relação entre os istos são do tipo negação externa, ou seja, 

uma atitude da consciência que, enquanto terceiro, observador, capta o isto como não sendo o 

aquilo e o aquilo como não sendo o isto; e os compara. “Assim, a relação originária entre isto 

e aquilo é uma relação externa. Aquilo aparece como não sendo isto, e vice-versa. E esta 

negação externa desvela-se ao Para-si como um transcendente, estar fora, é Em-si” (p. 253).115  

Quanto ao que surge como potencialidade, seria o que faz aparecer a dimensão do 

futuro. A consciência ao captar o objeto o faz no âmbito da permanência. Ou seja, como algo 

que é no presente e que é também no futuro, mas apenas como potencialidade ao modo da 

ipseidade. O Em-si é a todo momento todo o ser, é pleno. E sua relação com o possível só 

pode acontecer pelo Para-si, cuja negatividade transcende o momento rumo ao futuro e 

retorna para o presente com as impressões do objeto situado no porvir. As coisas Em-si 

                                                 
114 Ibidem, p. 223: “La qualité n’est point un aspecto extérieur de l’être: car l’être, n’ayant point de ‘dedans’, ne 

saurait avoir de ‘dehors’. Simplement, pour qu’il y ait qualité, il faut qu’il y ait de l’être pour un néant qui par 
nature ne soit pas l’être”. 

115 Ibidem, p. 226: “Ainsi la relation originelle de ceci à cela est une négation externe. Cela apparaît comme 
n’étant pas ceci. Et cette négation externe se dévoile au pour-soi comme un transcendant, elle est dehors, elle 
est en-soi.  



 78

mesmas não têm qualquer elemento de potencialidade. Pelo “circuito da ipseidade” superam-

se os objetos apreendidos no presente e remetem-se ao futuro como aquilo que não são, mas 

se tornam pelo Para-si no presente.  

 
A primeira potencialidade do objeto, como correlato do comprometimento, 
estrutura ontológica da negação, é a permanência, que perpetuamente lhe 
advém do fundo do porvir. A revelação da mesa como mesa exige uma 
permanência de mesa que lhe advém do futuro e não é um dado puramente 
constatado, mas uma potencialidade (p. 257). 116      
 
 

Entretanto, a potencialidade não deve subscrever um tempo infinito, pois “o tempo 

infinito ainda não existe”. A mesa não aparece como sendo a possibilidade indefinida de 

mesa, mas apenas que a potencialidade faz surgir a dimensão do futuro. Parece que não se 

trata, portanto, de uma espécie de “perder-se” no futuro, mas de localizar a potencialidade, 

enquanto personificação do negativo, como fundamento da dimensão do futuro.  

Neste sentido, um porvir eterno ou infinito não seria propriamente o núcleo da 

discussão. Mas que a transcendência, ante o circuito da ipseidade, engloba a potencialidade 

enquanto extensão do significado existencial do objeto localizado no âmbito do Para-si. 

Assim, se a potencialidade faz surgir a dimensão do futuro, isto não imprime necessariamente 

a idéia de um futuro infinito. Por isso, nas palavras de Sartre: “O existente não possui sua 

essência como uma qualidade presente. É inclusive negação da essência: o verde jamais é 

verde. Mas a essência vem do fundo do porvir ao existente como um sentido que nunca é 

dado e o infesta sempre” (p. 257).117 Por isso que se pode dizer que, ao captarmos o mundo, o 

fazemos pela nossa falta através do mundo objetivo. Justamente porque transcendemos o 

presente rumo ao futuro é que, ao retornarmos ao presente, nos damos conta da falta. Por isso 

                                                 
116 Ibidem, p. 229: “La première potentialité de l’objet, comme corrélatif de l’engagement, structure ontologique 

de la négation, c’est la permanence, qui vient perpétuellement à lui du fond de l’avenir. Le dévoilement de la 
table comme table exige une permanence de table qui lui vient du futur et qui n’est point un donné purement 
constaté, mais une potentialité”. 

117 Ibidem, p. 230: “L’existant ne possède pas son essence comme une qualité présent. Il est même négation de 
l’essence: le vert n’est jamais vert. Mais  l’essence vient du fond de l’avenir à l’existant, comme un sens qui 
n’est jamais donné et qui le hante toujours”.  



 79

é que as coisas nos servem como utensílios para realizarmos isso ou aquilo como atitude de 

eliminação da falta. E o ser, enquanto realização possível, será sempre intermediado pela 

utensilidade dos instrumentos para a supressão da falta. Seria o caso, por exemplo, do belo 

enquanto irrealizável. Não seria uma possibilidade propriamente das coisas, mas do homem 

enquanto não sendo ele mesmo depositário da beleza.  

 
O belo infesta o mundo como um irrealizável. E, na medida em que o 
homem realiza o belo no mundo, ele o faz ao modo imaginário. 
Significa que, na intuição estética, apreendo um objeto imaginário 
através de uma realização imaginária de mim mesmo como totalidade 
Em-si e Para-si (p. 259). 118 
 
 

Aí estaria implicado tanto o porvir quanto o passado. Na medida em que o Para-si 

tendo que ser para além de seu presente, o faz numa descoberta gradativa de uma relação 

originária do passado. “E o passado do Para-si é para o Para-si como um saber. Mas esse 

saber não permanece como um dado inerte” (p. 259).119  Mas, no âmbito de O ser e o nada, tal 

passado permanece, por assim dizer, em segundo plano, pois a liberdade escapa a ele na 

medida em que todos os aspectos da vida do ser no mundo estariam, em seu fundamento, sob 

o modo de ser próprio do Para-si.120  

Mas voltemos, então, à transcendência. Como tal ela comporta a medida do ser do 

Para-si como aquele que é exterior a si mesmo e que, por isso mesmo, imprime no mundo a 

significância de sua ipseidade. O Para-si é constitutivamente transcendência, pois “não é o 

que é e é o que não é”. Daí decorreria toda uma análise da relação originária do Para-si, ou da 

realidade humana com o ser dos fenômenos. E é justamente isto que se vem fazendo até aqui 
                                                 
118 Ibidem, p. 231: “Il hante le monde comme un irréalisable. Et dans la mesure où l’homme réalise le beau dans 

le monde, il le réalise sur le mode imaginaire. Cela veut dire que dans l’intuition esthétique, j’appréhende un 
objet imaginaire à travers une réalisation imaginaire de moi-même comme totalité en-soi et pour-soi. 

119 Ibidem, p. 231: “Et le passé du pour-soi est pour le pour-soi comme savoir. Mais ce savoir ne demeure pas 
comme un donné inerte”. É possível considerar nessa passagem a semelhança ou antecipação de um conceito 
importante no âmbito da segunda grande obra filosófica de Sartre, qual seja, Crítica da razão dialética. Tal 
conceito seria o “Prático-Inerte”: a consideração dos acontecimentos passados como algo que continua agindo 
no presente.  

120 Como frisado antes, não se deve aqui também concluir que na Crítica haja simplesmente uma supressão da 
liberdade da consciência individual, e que por isso se justificaria apontar esta “nova fase” de Sartre como 
negadora dos princípios essenciais contidos em O ser e o nada. 



 80

neste final do último capítulo. Com efeito, passemos então a analisar “O conhecimento” como 

tal. 

O conhecimento é uma prerrogativa humana que guarda de um lado o objeto como 

aquilo que é conhecido e do outro o próprio homem como conhecedor. E o mundo seria a 

revelação do conteúdo mesmo da relação de ambos ao Para-si. Neste sentido, o ser do Para-si 

é conhecimento. Haveria então uma identidade entre o conhecimento e o ser do Para-si. Mas 

não se poderá dizer daí que a medida do ser seja dada pelo conhecimento, mas apenas que o 

Para-si faz-se anunciar o que é pelo Em-si. O que está aqui subentendido é que haveria uma 

precedência do Para-si. “O conhecimento nada mais é que a presença do ser ao Para-si, e o 

Para-si nada mais que o nada que realiza esta presença” (p. 284).121 Este ato do Para-si efetiva 

o conhecimento enquanto objeto, sendo a consciência, e, por isso mesmo, ser ek-stático. 

Talvez estejamos aí diante de um dualismo insuperável, pois, pelos pressupostos da 

fenomenologia, e é este o pano de fundo da discussão aqui, a consciência é sempre 

consciência de alguma coisa. Não há, portanto, nem mundo (objetos) nem consciência 

considerados isoladamente. Parece então que ambos se fundam reciprocamente; e, nestes 

termos, não haveria precedência de nenhum em relação ao outro. E nos parece que uma 

relação originária os faria surgir simultaneamente como conteúdo mesmo da relação. 

Em todo caso, não é esta a conclusão que se pode tirar do pensamento de Sartre 

relativamente à ontologia do Para-si. De modo que, sendo a consciência sempre intencional, o 

movimento de lançar-se para fora rumo ao ser que ela não é imprimiria, na relação do Para-si 

com o Em-si, um sentimento de responsabilidade originária própria apenas da consciência. 

Por esse ângulo, pretende Sartre fixar a prioridade do Para-si, que, por si mesmo, designa um 

movimento, não inicialmente para o seu interior, mas para fora. E quando do retorno, num 

movimento de introspecção, não se substancializa absolutamente nada. Como tal, a 

                                                 
121 L’être et le néant p. 253: “La connaissance n’est rien d’autre que la présence de l’être au pour-soi et le pour-

soi n’est que le rien qui réalise cette présence”. 



 81

consciência permanece como antes, vazia como é. Mas não seria um acontecimento 

verdadeiramente estéril, pois o conhecimento é o que se constrói nessa “viagem” do Para-si. E 

é precisamente nesta circunstância que o ser do Para-si é conhecimento enquanto ser também 

ek-stático.  

A única possibilidade do Em-si é ser afirmado. Mas tal afirmação não poderia advir 

dele mesmo já que ele é o que é. 

Sem “mim”, o que seria deste cepo que escora a porta?  

Sem este cepo que escora a porta, o que seria de “mim”?  

De súbito: “penso” no “meu” cão – vejo suas cores e o seu jeito.  

De fato, pode-se concluir que, para “mim”, há realmente infinitas possibilidades fora 

da “minha” relação com o cepo e a porta; e parece razoável pensar que quaisquer que sejam as 

possibilidades, não virão por outro ser, senão por “mim”. Quanto ao cepo, é apenas um 

pedaço de pau absolutamente carente de destinação.122 Esta apresentação pretende tão 

somente ilustrar a relação da consciência com os objetos em geral, de modo que se possa 

conceber alguma distinção e prevalência ontológica da consciência quanto ao conhecimento. 

Mas deve-se ter a cautela de não se cometer o erro da desmedida, ou seja, dar ao Para-si uma 

autonomia puramente criadora e mantenedora do mundo. Esta conclusão não parece poder ser 

tão tranqüilamente assim abstraída do pensamento de Sartre sem que se incorra nos riscos de 

adulteração de sua filosofia.  

 
Tudo se passa como se houvesse uma Paixão do Para-si, que perder-se-ia a si 
mesmo para que a afirmação ‘mundo’ pudesse chegar ao Em-si. E, por certo, 
tal afirmação não existe senão para o Para-si; ela é o próprio Para-si e 
desaparece com ele. Mas não está no Para-si, pois é o ek-stase mesmo, e, se o 
Para-si é um de seus termos (o afirmante), o outro termo, o Em-si, é realmente 
presente a ele; é fora, sobre o ser, que há um mundo que se revela a mim (p. 
284 – 285). 123 

                                                 
122 Exemplo do próprio autor da dissertação.  
123 L’être et le néant, p. 254: “Tout se passe comme s’il y avait une passion du pour-soi qui se perdait lui-même 

pour que l’affirmation ‘monde’ arrive à l’en-soi. Et, certes, cette affirmation n’existe que pour le pour-soi, elle 
est le pour-soi lui-même et disparaît avec lui. Mais elle n’est pas dans le pour-soi, car elle est l’ek-stase même 



 82

O mundo é uma realidade que, no entanto, só se faz presente pela consciência. Por 

isso, não se poderá inverter a ordem das coisas dando ao homem um caráter secundário ante o 

mundo, ou meramente de passividade. E, nestes termos, a má-fé retornaria aqui como sendo a 

tentativa, em vão, de o homem fazer-se coisa (Em-si). E o estudo da ontologia do Para-si não 

pretende revelar outra coisa, senão exatamente o contrário disso. 

 
‘Há’ ser porque sou negação do ser, e a mundanidade (mondanité), a 
espacialidade, a quantidade, a utensilidade, a temporalidade, só vêm ao ser 
porque sou negação do ser; nada acrescentam ao ser, são puras condições 
nadificadas do ‘há’, nada fazem senão realizar o ‘há’. Mas essas condições 
que nada são me separam mais radicalmente do ser do que o fariam as 
deformações prismáticas através das quais eu ainda poderia esperar descobri-
lo. Dizer que há ser é nada, e, contudo, é operar total metamorfose, posto que 
não há ser exceto para um Para-si (p. 285).124 

 

Deve-se considerar, contudo, que o Para-si é presença imediata ao ser, mas, ao mesmo 

tempo, desliza infinitamente distanciando-se de si mesmo e do ser. “Pois o conhecer tem por 

ideal o ser-o-que-se-conhece, e, por estrutura originária, o não-ser-o-conhecido” (p. 285).125 

Há a manifestação desse não-ser por todos os lados como não sendo o ser. Mas o ser se 

apresenta a todo instante absoluto e incólume “contra mim”. Está por toda parte, “pesa sobre 

mim, assedia-me, e sou perpetuamente remetido de ser em ser; esta mesa que aí está é ser e 

nada mais; este rochedo, esta árvore, essa paisagem: o ser e, fora disso, nada” (p. 285 – 

286).126 Mas, diz Sartre ainda, que ao tentar captá-lo não se encontra outra coisa senão a si 

mesmo: “Quero captar este ser e não encontro senão eu mesmo”.  

                                                                                                                                                         
et si le pour-soi est l’un de ses termes (l’affirmant), l’autre terme, l’en-soi, lui est réellement présent; e’est 
dehors, sur l’être, qu’il y a un monde qui se découvre à moi”. 

124 Idem, p. 254: “‘Il y a’ de l’être parce que je suis négation de l’être et la mondanité, la spatialité, la quantité, 
l’ustensilité, la temporalité ne viennent à l’être que parce que je suis négation de l’être, elles n’ajoutent rien à 
l’être, elles sont de pures conditions néantissées du ‘il y a’, elles ne font que réaliser le il y a. Mais ces 
conditions qui ne sont rien me séparent plus radicalement de l’être que ne le feraient des déformations 
prismatiques à travers lesquelles je pourrais encore espérer le découvrir. Dire qu’il y a de l’être n’est rien et 
pourtant c’est opérer une totale métamorphose, pusqu’il n’y a d’être que pour un pour-soi”.  

125 Ibidem, p. 254: “C’est que le connaître a pour idéal l’être-ce-qu’on-connaît et pour structure originelle le ne-
pas-être-ce-qui-est-connu”.  

126 Ibidem, p. 255: “Il pèse sur moi, il m’assiège et je suis perpétuellement renvoyé d’être en être, cette table qui 
est là c’est de l’être et rien de plus”. 



 83

Entretanto, o conhecimento coloca-nos de fato frente ao absoluto na medida em que há 

uma verdade do conhecimento. Há realmente a verdade daquilo que se manifesta, mas seria 

uma verdade que permanece estritamente humana. A radicalização deste pensamento tanto 

pode livrar os homens dos posicionamentos individualistas, na medida em que a 

pressuposição de que há efetivamente um ego no interior da consciência é definitivamente 

descartada, bem como fazer o homem assumir a dureza e a efetividade de sua existência sem 

desculpas. Não se pode escamotear a liberdade sobretudo na alienação. “Acho que, por hora, 

o homem é livre para ser alienado. Alienação e liberdade não são, em absoluto, conceitos 

contraditórios. Muito pelo contrário: se não fosses livre como poderiam transformar-te em 

escravo?”.127 Não se trata, contudo, de desconhecer outros elementos fundamentais da 

realidade como, por exemplo, as questões sobre o corpo ou dos sentidos, mas, em se tratando 

de ontologia, apenas de estabelecer a ordem das coisas. “Mas importa antes de tudo, em 

ontologia como em qualquer outra área, observar no discurso uma ordem rigorosa” (p. 

286).128 Eis o sentido fundamental da ontologia do Para-si na filosofia de Sartre.   

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
127 SARTRE, Jean-Paul. Sartre no Brasil: A conferência de Araraquara – Rio de Janeiro: Paz e Terra, p. 41: 

Dada a natureza de tal conferência, pode-se aqui atestar a continuidade do pensamento de Sartre quanto a 
centralidade do conceito liberdade. Tanto não se pode ser escravo sem ser antes livre como só pela liberdade é 
que se pode esquivar da alienação.     

128 L’être et le néant p. 255: “Mais il importe avant tout, en ontologie comme partout ailleurs, d’observer dans le 
discours un ordre rigoureux”. 



 84

 

 

 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

O fim 
‘Jean-Paul Sartre está morto’, anuncia o jornal Libération como quem dá um 
grito. A primeira página era inteiramente consagrada a ele, com uma grande 
foto do filósofo – do início dos anos 70 -, engraçado, as mãos sobre os 
joelhos, na espera de testemunhar em um milésimo processo, sentado no 
Palácio de Justiça. ‘O imenso Sartre – comenta Serge July – ocupa o século 
como Voltaire e Hugo ocuparam os seus... ele que esteve em toda parte, nos 
últimos quarenta anos, de todos os escritos, de todos os combates...’. ‘Sartre 
está morto’, anuncia o Le Matin em toda uma página, com a estranha foto de 
um homem com óculos, lendo ou escrevendo sob uma grande luz branca. 
‘Com ele desaparece um dos raros homens verdadeiramente livres de nossa 
época’, dizia o comentário, ‘um dos únicos homens honestos em meio a uma 
época terrível e turbulenta’. ‘Morte de Jean-Paul Sartre’, escreve o Le Figaro, 
na manchete, enquanto em suas páginas internas, Jean D’Ormesson destaca 
‘um dos últimos mestres do pensamento francês’ (...) Relatos de todas as 
testemunhas possíveis, extratos de suas obras, de todas as datas-chave ou 
presumidas assim, de todas as viagens, de todas as publicações, em uma 
espécie de álbum de família no qual cada um encontrava reunidos os grandes 
momentos do século. Um tipo de subleilão delirante que não tinha, ao fundo, 
uma única e verdadeira significação: dar conta, de uma vez só, de uma dívida 
considerável em relação a Sartre; dar conta, sobretudo, da impossibilidade de 
exprimir toda essa dívida. 129 

 
(Sartre, de annie Cohen-Solal).  

 

Um começo novo é sempre anunciado por um fim. Não se poderá conceber um fim 

absoluto a partir do qual nada mais acontecerá. Com efeito, a morte também não é o fim. E 

por vezes, pelo contrário, é pela morte que se mantém vivo.  

Nesse sentido, Bernard Henri Lévy fez a seguinte consideração relativamente ao “fim” 

de Sartre: 

                                                 
129 Texto retirado da revista Cult nº. 91 – Abril/2005 – Ano VII, p. 60. (Vinte e cinco anos da morte de Sartre). 



 85

É comum que a morte traga a paz. Ela estabiliza os sentimentos. Sem 
paralisar, é claro, os textos, sem trancafiá-los em um sentido qualquer que a 
morte do autor permitisse enfim investir, ela contribui, pelo menos, para 
regular o jogo das palavras, para arbitrar as principais disputas. No caso de 
Sartre, parecia que se dava o inverso e que, no próprio momento em que se 
iniciaria sua estada no purgatório, ele tornou-se objeto de um conflito de 
interesses políticos e metafísicos mais que nunca contraditórios. 130 

 

Sem pretender nessas considerações finais traçar meramente uma espécie de 

homenagem ao filósofo existencialista, procuremos conduzir nosso trabalho centrado na 

importância do nosso tema para o estudo da obra do pensador aqui tratado.    

A relevância e o significado da compreensão da ontologia do Para-si e o seu 

enquadramento como o fundamento comum dos conceitos aqui analisados foi de fato o que se 

buscou fazer. Na verdade, a importância de se estudar a amplitude e as conseqüências do 

modo de ser da consciência vai além da própria filosofia sartreana. O mesmo se pode dizer a 

respeito das considerações que se fez sobre a fenomenologia, o Ser-Em-si, a temporalidade, 

ou o conhecimento. São conceitos que não estão restritos a nenhuma filosofia específica. 

Além do mais, foi da realidade humana que se buscou falar o tempo todo. De maneira que, em 

última instância, não se trata de uma investigação que se possa simplesmente deixar de lado, 

pelo contrário, coloca em relevo as discussões indispensáveis para se pensar os diversos 

aspectos da vida humana, mais especificamente no âmbito da subjetividade. Nas palavras de 

Sartre: “Nosso ponto de partida é, de fato, a subjetividade do indivíduo e isso por razões 

estritamente filosóficas”.131  

Aquilo que se propõe a abarcar uma grande extensão pode acabar deixando de ocupar 

o lugar que lhe é devido. Portanto, o que se destaca aqui não é o estudo da realidade humana 

em geral. Antes disso, pensamos que o estudo da ontologia do Para-si deve se estabelecer 

como o ponto crucial a partir do qual se possam elucidar os conceitos basilares da filosofia de 

                                                 
130 LÉVY, Bernard Henri. O século de Sartre. Tradução: Jorge Bastos - Rio de Janeiro: Nova Fronteira, p. 13. 
131 J-P. SARTRE. Coleção Os pensadores: O existencialismo é um humanismo, A imaginação, Questão de 

método. 3ª ed. Trad. Rita Correa Guedes, Luiz Roberto Salinas Forte, Bento Prado Júnior. São Paulo: Nova 
Cultural, 1987. p. 15.  



 86

Sartre. Consideramos que não se trata de um tema tão fácil de se realizar caso se queira, com 

seriedade e compromisso, efetuar de fato uma pesquisa filosófica, pois ele não está, como tal, 

em nenhum lugar específico como algo a ser simplesmente pinçado, mas, pelo contrário, 

estaria, de um modo ou de outro, em toda obra sartreana.132  

Não se ousou aqui abordar a complexidade da existência humana nem tampouco da 

amplitude da filosofia de Sartre. Mas, deve-se admitir, o cerne da questão aqui proposta é de 

suma importância, pois procura tratar do fundamento de conceitos inscritos na filosofia 

moderna como sendo decisivos para orientar o pensamento filosófico e os seus 

desdobramentos, que, no fim das contas, sempre tem como objeto precípuo, o homem. Nesta 

perspectiva, o fundamento da liberdade, da temporalidade, da negatividade, do conhecimento, 

da ipseidade, da transcendência, tem primazia sobre cada um deles, na medida em que, como 

tal, deve vir antes como condição mesma de possibilidade de seu sentido. E o que fica aqui 

defendido como fundamento último é o modo de ser da consciência.  

Caso não se pudesse tomar o ser da consciência como sendo diferente do Ser-Em-si, 

teríamos de estar certamente pensando algum outro tipo de mundo, ou melhor, o pensamento 

mesmo não seria algo que se pudesse referir, pois o pensamento é uma necessidade. E não 

pode haver qualquer tipo de necessidade senão no seio do Para-si. É por ele que se fala em 

ausência, em projeto, em completude, em realização, em possibilidade, em relação. É o vazio 

humano que está por trás disso tudo. E parece que anunciar isto é o propósito de Sartre: “De 

qualquer modo, o que podemos desde já afirmar é que concebemos o existencialismo como 

                                                 
132 “É de fato espantoso, diz Paulo Perdigão, que um único homem, como Sartre, tenha deixado obra tão ampla, 

no espaço de 74 anos, dos quais os últimos sete passou praticamente cego. Em toda a história da filosofia, 
nunca houve um pensador que escrevesse tanto, nem Kant, Hegel ou Max: obras filosóficas, ensaios, 
conferências, crítica literária e teatral, peças de teatro, romances, contos, roteiros de cinema, correspondência, 
jornalismo etc. E tudo isso – o mais notável – não provindo de um pensador enclausurado em um gabinete de 
trabalho, mas de alguém com intensa atividade prática, engajado politicamente, participando de debates e 
entrevistas, reuniões políticas e editoriais (como a revista mensal ‘Les Temps Modernes’, lançada em 1945 e 
por ele dirigida), viajante do mundo, boêmio, agitada vida amorosa”. (Ver bibliografia: Paulo Perdigão, 
Existência e liberdade, p. 17.). O que se poderia dizer, contudo, é que se considera que, do ponto de vista 
estritamente filosófico, o seu pensamento está sintetizado na obra que o celebrizou: O ser e o nada, muito 
embora o itinerário de seu pensamento filosófico tenha começado com A Transcendência do ego, A 
Imaginação, Esboço de uma teoria das emoções e O imaginário, publicados entre 1936 e 1940.                                    



 87

uma doutrina que torna a vida humana possível e que, por outro lado, declara que toda 

verdade e toda ação implicam um meio e uma subjetividade humana”.133 Os acontecimentos 

do mundo têm um fundamento. É pelo homem que eles existem e terão o destino que a 

liberdade humana lhes der. Nestes termos, ser livre nem é bom nem ruim. Esta é uma 

condição inegociável. Ser livre, eis tudo. Com efeito, o Estado, a lei, a injustiça, a glória, o 

fracasso, o tempo, a cor, o belo, a tristeza, a condenação, todos só adquirem significado na 

medida em que são inseridos pelo Para-si numa rede de relações que estabelece a validade ou 

não de cada conceito.  

Não se trata de uma realidade que possa ser relacionada à vontade humana. Ou seja, os 

acontecimentos do mundo em sua origem não dependeriam do querer humano; eles 

simplesmente se dão inevitavelmente nas condições constitutivas do modo de ser da 

consciência. Sabendo-se disso, aí sim é que se poderá reivindicar e avaliar a postura do 

homem ante a tal realidade. Assim, a medida do mundo seria dada pelo modo de ser da 

consciência. Nada se integra à realidade humana senão pela negatividade que define o modo 

de ser do Para-si.  

A liberdade não nos é dada pela vontade. Não se pode querer ou não ser livre. Por 

isso, “só não se é livre para deixar de ser livre”. O homem nunca pode ser definido como 

sendo isso ou aquilo ao modo das coisas em geral, ou melhor, ao modo do Em-si. Esta 

perspectiva nos remete ao momento em que abordamos a má-fé ainda no primeiro capítulo. 

Trata-se da dicotomia liberdade/não-liberdade, que, em última instância, deriva dos dois 

conceitos fundamentais e abrangentes, quais sejam, ser e nada.  

É preciso observar que, após a compreensão da importância do ser da consciência na 

constituição do mundo, se deve simultaneamente intuir suas conseqüências quanto à 

regulação da relação sujeito/objeto e sujeito/sujeito, pois uma subjetividade se mantém como 
                                                 
133 J-P. SARTRE. Coleção Os pensadores: O existencialismo é um humanismo, A imaginação, Questão de 

método. 3ª ed. Trad. Rita Correa Guedes, Luiz Roberto Salinas Forte, Bento Prado Júnior. São Paulo: Nova 
Cultural, 1987. p. 3. 



 88

tal para outra igualmente subjetividade. E aí, convenhamos, é outra problemática. Pois, seria, 

se fosse o caso, uma outra pesquisa a ser feita, afinal se trata já de um outro momento, 

chamado O Para–outro: A relação e os limites entre consciências. A difícil convivência com 

o outro: a ameaça que cada um representa para o outro e a dependência mútua entre as 

consciências. Por isso diz Sartre: “Pois a realidade humana, em um único e mesmo 

surgimento, deve ser em seu ser Para-si-Para-outro” (p. 286).134 Mas não se deve passar para a 

fase seguinte quando ainda não se cumpriu a anterior. E a fase seguinte não é o caso aqui.  

Ocorre que esta breve referência ao ser Para-outro nos ajuda a fixar a importância da 

reflexão sobre a ontologia do Para-si, pois, na ordem rigorosa das coisas, o Para-si seria o 

começo. Assim, não se poderá ir muito longe, ou sequer largar, senão inicialmente pelo ser 

mesmo da consciência individual. E, neste sentido, Sartre é inteiramente cartesiano, pois há de 

partir necessariamente do cogito.  

Mesmo que se fizesse aqui o esforço de tratar da relação do cogito cartesiano no 

pensamento de Sartre, ainda assim, certamente ficariam lacunas. Em todo caso, apenas para 

ilustrar um pouco e não ficar assim tão em suspenso, segue a próxima citação. 

 
Numa filosofia como a de Descartes, parece óbvio que a náusea não possa ter 
sentido: o cogito é qualquer coisa de fechado em si, pensamento puro que 
vive de sua suficiência, ego sum res cogitans. No existencialismo, esse 
autobloqueio intelectual resulta insatisfatório, em primeiro lugar pelo 
exclusivismo do plano do pensamento, e, depois, pela maneira ilhada de 
compreender o homem. Explica-se, assim, que o cartesianismo sofra em 
Sartre uma considerável transformação. E nesse ponto o seu principal 
inspirador é Heidegger, ao definir o homem como um ser-no-mundo.135        

 

Entendemos que, após uma boa investigação sobre este aspecto da filosofia de Sartre, 

não se poderá mais perguntar, do ponto de vista filosófico, se o homem afinal é livre ou não. 

Não se poderá ainda apontar para um solipsismo ou individualismo inconseqüente, pois não é 

                                                 
134 L’être et le néant p. 255: “Car la réalité-humaine doit être dans son être, d’un seul et même surgissement, 

pour-soi-pour-autrui”. 
135 BORNHEIM, Gerd. Sartre, Metafísica e existencialismo. Coleção debates. São Paulo: Perspectiva, 2003. p. 

18. 



 89

a isso que nos leva o exame do modo de ser da consciência. Talvez seja neste momento até 

inoportuno fazer tal conjectura. Sobre isso, façamos ainda uma última referência a Sartre: 

 
Porém, a subjetividade que alcançamos a título de verdade não é uma 
subjetividade rigorosamente individual, visto que, como já demonstramos, no 
cogito eu não descubro apenas a mim mesmo, mas também os outros. Através 
do penso, contrariamente à filosofia de Descartes, contrariamente à filosofia 
de Kant, nós nos apreendemos a nós mesmos perante o outro, e o outro é tão 
verdadeiro para nós quanto nós mesmos. Assim, o homem que se alcança 
diretamente pelo cogito descobre também todos os outros, e descobre-os 
como sendo a própria condição de sua existência. 136 

 

Finalmente, não seria o caso aqui de se discutir as, nada poucas, conseqüências a que 

se poderia chegar após o estudo da ontologia do Para-si em O ser e o nada. Nosso propósito 

seria antes destacar esse tema da filosofia de Sartre e em seguida inseri-lo novamente, 

ressaltando-o como elemento essencial para a elucidação dos principais conceitos presentes na 

obra do filósofo da liberdade, o que esperamos ter aqui conseguido.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
136 J-P. SARTRE. Coleção Os pensadores: O existencialismo é um humanismo, A imaginação, Questão de 

método. 3ª ed. Trad. Rita Correa Guedes, Luiz Roberto Salinas Forte, Bento Prado Júnior. São Paulo: Nova 
Cultural, 1987. p. 15.  

 



 90

 

 

 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

ARENDT, Hannah. A condição humana. 10. ed. Trad. Roberto Raposo. Rio de Janeiro:    
Forense Universitária, 2005. 
 
BEAUD, Michel. Arte da tese. 5. ed. Trad. Glória de Carvalho Lins. Rio de Janeiro: Bertrand 
Brasil, 2005. 
 
BEAUVOIR, Simone. A cerimônia do adeus. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1982. 
 
BENNY, Lévy. & SARTRE, Jean-Paul. A esperança agora. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 
1992. 
 
BORNHEIM, Gerd. Racionalidade e acaso. In: NOVAIS, Adauto. (Org.) Rede imaginária. 
São Paulo: Companhia das Letras, 1991. 
 
__________. Metafísica e existencialismo. Coleção debates. São Paulo: Perspectiva, 2003. 
 
BURDZINSKI, Júlio César. Má-fé e autenticidade. Ijuí-RS: Unijuí, 1999. 
 
CAMUS, Albert. O mito de sísifo. 2. ed. Trad. Urbano Tavares Rodrigues. São Paulo: 
Guanabara Kargan S/A. 
 
COTRONEO, Girolamo. Sartre: rareté e storia. Napoli: Guide, 1976. 
 
DARTIGUES, André. O que é fenomenologia? Rio de Janeiro: Livraria Tijuca. s/d. 
 
DESCARTES, René. O discurso do método. São Paulo: Martin Claret, 2000. 
 
EVANGELISTA, João. Crise do marxismo e irracionalismo pós-moderno. São Paulo: 
Cortez, 1992. 
 
FROMM, Erich. Ter ou ser. Trad. Nathanael C. Caixeiro. 4. ed. Rio de Janeiro: Guanabara 
Koogan S.A, 1987. 
 
__________. Do ter ao ser. Trad. Lúcia Helena S. Barbosa. São Paulo: Manole, 1992. 
 
GARAUDY, Roger. Perspectivas do homem. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1966. 



 91

GILLES, Thomas R. História do existencialismo e da fenomenologia. São Paulo: Edusp, 
1975. 
 
HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Fenomenologia do espírito. Petrópolis: Vozes, 2002. 
 
HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo. 8. ed. Parte I, Petrópolis: Vozes, 1999. 
 
HUSSERL, Edmund. Meditações cartesianas – Introdução à fenomenologia. Trad. Frank de 
Oliveira. São Paulo: Madras, 2001. 
 
JEANSON, Francis. Sartre. Rio de Janeiro: José Olympio, 1987. 
 
KANT, Immanuel – Critica da razão pura. Os pensadores. São Paulo: Nova Cultural 1996. 
 
KIERKEGAARD, Sören. O conceito de angústia. São Paulo: Hemus, 1968. 
 
LAPÓRTE, Ana Maria Alexandre. Existencialismo: uma reflexão antropológica e política a 
partir de Heidegger e Sartre. Curitiba: Juruá, 2000. 
 
LÉVY, Bernard Henri. O século de Sartre. Trad. Jorge Bastos. Rio de Janeiro: Nova 
Fronteira, 2001. 
 
LIMA, Alexandre. J. O Cogito existencial em ‘O Ser e o Nada’. Recife: UFPE, 1986. 
(Dissertação de Mestrado). 
 
LIMA, Walter Matias. Liberdade e dialética em Jean-Paul Sartre. Maceió: Edufal, 1998. 
 
LÖWITH, Karl. El hombre en el centro de la historia: balance filosófico del siglo XX. 
Barcelona: Herder, 1998. 
 
LUIJPEM, Willelms. Introdução à fenomenologia existencial. São Paulo: Edusp, 1974. 
 
LYOTARD, Jean-François. A fenomenologia. Lisboa: Edições 70, 1983. 
 
MACIEL, Luiz Carlos. Sartre: vida e obra. São Paulo: Paz e Terra, 1986. 
 
MARITAIN, Jacques. Sete lições sobre o ser. 2. ed. São Paulo: Edições Loyola, 2001. 
 
MERLEAU-PONTY, Maurice. Humanismo e terror. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 
1978. 
 
MESZÁRIOS, István. Sartre: busca da liberdade. São Paulo: Ensaio, 1991. 
 
MICHEL, Contat. Sartre – L’invention de la liberté. Paris: Textuel, 2005. 
 
MORAES, Alfredo de Oliveira. A Metafísica do conceito. Porto Alegre: Edipucrs, 2003. 
 
MOUTINHO, Luiz Damon S. Sartre: existencialismo e liberdade. (Coleção Logos). São 
Paulo: Moderna, 1996. 
 



 92

PENHA, João da. A náusea do mundo: Atualidade e permanência. Revista Cult nº 91 – 
Abril/2005 – Ano VII (Vinte e cinco anos da morte de Sartre). 
 
PERDIGÃO, Paulo. Existência & liberdade: uma introdução à filosofia de Sartre. Porto 
Alegre: L&PM, 1995. 
 
RAMPAZZO, Lino. Metodologia científica: para alunos dos cursos de graduação e pós- 
graduação. 2. ed. São Paulo: Edições Loyola, 2004. 
 
RIBEIRO, Renato Janine. O pensador que engajou a filosofia na política. Revista Cult nº 97 
– Novembro/2005 – Ano VIII (Pensadores: Sartre, Foucault, Rorty, Rawls e Habermas). 
 
ROMANO, Luiz Antônio Contatori. Os caminhos da liberdade. Revista Cult nº 84 – 
Setembro/2004 – Ano VII (A dialética da paixão). 
 
SARTRE, Jean-Paul. Baudelaire. Lisboa: Europa-América, 1966. 
 
________.Colonialismo e neocolonialismo. Trad. Diva Vasconcelos. Rio de Janeiro: Tempo 
Brasileiro, 1968. 
 
________.L’ sursis. (Les chemins de la liberte II) Paris: Gallimard, 1972. 
 
________. Les mouches – Paris: Gallimard. 1972.  
 
________. A idade da razão. (Os caminhos da liberdade I). São Paulo: Abril Cultural, 1979. 
 
________. As palavras. 6. ed. Trad. J. Guinsburg. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1984. 
 
________. Marxismo e Existencialismo-Controvérsia sobre a dialética. Trad. Luiz Serrano 
Pinto. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1985. 
 
________. Sartre no Brasil: A conferência de Araraquara – Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1986. 
 
________. Escritos políticos 1: Política Francesa. Madrid: Alianza, 1986. 
 
________. A náusea. 6. ed. Trad. Rita Braga. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1986. 
 
________. Coleção Os pensadores: O existencialismo é um humanismo, A imaginação, 
Questão de método. 3. ed. Trad. Rita Correa Guedes, Luiz Roberto Salinas Forte, Bento Prado 
Júnior. São Paulo: Nova Cultural, 1987. 
 
________. Verdade e existência. 2. ed. Trad. Marcos Bagno. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 
1990. 
 
________. A esperança agora: Entrevista de 1980. Trad. Maria Luiza Borges. Rio de 
Janeiro: Nova Fronteira, 1992. 
 
________. Em defesa dos intelectuais. São Paulo: Ática, 1994. 
 
________. Moral e sociedade – Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1994. 



 93

________. L’Existencialisme est un humanisme. Paris: Folio France, 1996. 

________. Le mur – Paris: Gallimard, 1998. 
 
________. O ser e o nada. 8. ed. Petrópolis: Vozes, 2000. 

________. Crítica da razão dialética. Rio de Janeiro: DP&A, 2002. 
 
________. L’être et le néant. Essai d’ontologie phénoménologique. Paris: Gallimard, 2005. 
 
________. Com a morte na alma (Os caminhos da liberdade III) – Rio de Janeiro: Nova 
Fronteira, 2005. 
 
________. O imaginário – Psicologia fenomenológica da imaginação. São Paulo: Ática, S/d 

SCHWARZ, Theodor. Jean-Paul  Sartre et le marxisme. Lausanne: L’ Age d’homme, 1976. 
 
SILVA, Franklin Leopoldo: A Transcendência do ego. Subjetividade e Narrabilidade em 
Sartre. Revista Síntese – Volume 27 nº. 88 Maio-Agosto 2000. Centro de Estudos Superiores 
– SJ (BH). 
 
SOKOLOWSKI, Robert. Introdução à fenomenologia. Trad. Alfredo de O. Moraes. São 
Paulo: Loyola, 2004. 
 
SOLAL, Anne Cohlen. Sartre: vida e obra. Porto Alegre: L&PM, 1985. 
 
________. Jean-Paul Sartre. Paris: Puf, 2005 
 
STEGMULLER, Wolfgang. A filosofia contemporânea. São Paulo: EPU/EDUSP, 1977. 
 
TILLICH, Paul. A coragem de ser. 6. ed. Trad. Eglê Malheiros. São Paulo: Paz e Terra, 
2001. 
 
 
 
 
 
 
 
 


