
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 
MESTRADO EM FILOSOFIA 

 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

O PROBLEMA DO TEMPO 
NO PENSAMENTO DE AGOSTINHO DE HIPONA E HENRI BERGSON 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

FÁBIO JOSÉ BARBOSA CORREIA 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

RECIFE/2006 



 

 

FÁBIO JOSÉ BARBOSA CORREIA 
 

 

 

 

 
 

 

 
 
 
 
 

 

 
 
 

 
O PROBLEMA DO TEMPO 

NO PENSAMENTO DE AGOSTINHO DE HIPONA E HENRI BERGSON 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

Dissertação apresentada como requisito parcial 
à obtenção do título de Mestre em Filosofia, 
pela Universidade Federal de Pernambuco, sob 
a orientação do Prof. Dr. Witold Skawa e co-
orientação do Prof.  Dr.  Marcos  Roberto  
Nunes  Costa. 

 
 
 
 
 
 

RECIFE/2006 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

C824p  Correia, Fábio José Barbosa 
 

          
 

       O problema do tempo no pensamento de Agostinho de 
Hipona e de Henri Bergson.  – Recife: O Autor, 2006. 

  116 folhas 
 

    Orientador: Witold Skwara 
 Co-orientador: Marcos Roberto Nunes Costa 

 
       Dissertação (mestrado) – Universidade Federal de 

Pernambuco. CFCH. Programa de Pós-graduação em Filosofia. 
Recife, 2006. 

  
   
 

      Inclui bibliografia. 

       1. Tempo - Filosofia.  2. Agostinho, Santo, Bispo de Hipona
354-430 - Filosofia. 3. Bergson, Henri, 1859-1941 - Filosofia.  I. 
Título. 

         
115 
115 

CDU (2.ed.) 
CDD (22.ed.) 

                                        UFPE
                        BCFCH2006/35

    
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 



 

 

RESUMO 

 
 

  

 

 

 

 

 

 

 

O estudo do tempo tem revelado duas situações de natureza antagônicas. A 
primeira é a simplicidade que envolve o tema. Sabemos sobre o tempo, sentimos o tempo. 
Quem não seria capaz de entender uma conversa que envolvesse tal assunto? Até mesmo as 
crianças falam do tempo com certa naturalidade. O tempo faz parte de nossa realidade e com 
ele convivemos bem, até que nos peçam para explicá-lo; até que se nos perguntem: o que é o 
tempo? De fato, essa pergunta tem sido o limite entre o conhecimento total e o 
desconhecimento total do tempo. A segunda situação, decorrente do estudo do tempo, trata da 
complexidade que envolve esse tema. O tempo é, certamente, um dos enigmas mais antigos 
da humanidade. O problema ocupa posição de destaque na ciência, mas é no campo da 
investigação filosófica que alcança o ápice de sua complexidade. Desde os pré-socráticos, 
perpassando pela antiguidade clássica, pela filosofia medieval, moderna e, finalmente, na 
contemporânea, o tempo tem sido tema de destaque nas produções filosóficas. Esse problema 
tem sido historicamente discutido em duas direções: sob o ponto de vista ontológico e sob o 
ponto de vista epistemológico. É o tempo um “ser” objetivo, isto é, existente 
independentemente do homem ou, ao contrário, tem sua existência decretada pela consciência 
humana? O presente trabalho tem o objetivo de responder a essa questão a partir de Agostinho 
de Hipona e de Henri Bergson. Um medieval, o outro contemporâneo. Ambos de reconhecida 
autoridade no assunto. Abordaremos, em primeiro lugar, a natureza subjetiva do tempo. Em 
seguida, destacaremos uma das modalidades de tempo: o presente, com a finalidade de 
reforçar a tese da existência apenas subjetiva do tempo. Em terceiro e último lugar, 
abordaremos a questão da eternidade em Agostinho e a continuidade da duração da 
consciência em Bergson. Somando-se ao objetivo inicial, demonstraremos também que, em 
muitos aspectos, o pensamento bergsoniano se assemelha ao pensamento agostiniano do 
tempo. 

 

 

Palavras-chave: Tempo.Duração.Agostinho.Bergson. 

 

 



 

 

ABSTRACT 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

The study of the time has revealed two antagonistic nature situations. The first one 
is the simplicity that involves the subject. We know about the time, we feel the time. Is there 
anyone who would not be capable to understand a conversation that involved this subject? 
Even though children naturally talk about the time. The time is part of our reality and it well 
we get on well with it until we're asked to define it. What is the time? In fact, this question has 
been the limit between the total familiriaty and the total unfamiliarity with the time. The 
second situation, according to the study of the time, deals with the complexity that involves 
this subject. The time is certainly one of the oldest enigmas of the humanity. The problem has 
its prominent position in Science, but in the field of  philosophical research it reaches the 
apex of its complexity. Since the pre-Socratics, going through the Classics, the medieval, 
modern and conteporary Philosophy, the time has been subject of prominence in 
philosophical productions. This problem has been historically dicussed in two directions: 
according to the ontological and to the epistemological points of view. Is the time an 
"objective being"? Has it existed independing on human beings or has it intentionally existed 
due to the conscience human beings? This work has the objective to answer these questions 
based on Agostinho de Hipona and Henri Bergson, medieval and a contemporary author. 
Both of them are well-know for their knowledge on the subject. Firstly we will talk about its 
subjective nature. Then, we will highlight one of its modalities: the present, with the purpose 
of reinforcing the thesis of the only existence of the time, the subjective. Finally, we will go 
over its eternity, according to Agostinho, and the continuity of the duration of conscience, 
according to Bergson. Besides our main goal, we will also demonstrate, in many ways, how 
close Bergson's and Agostinho's thoughts are. 

 

 

 

 

 

Keywords: Time.Duration.Agostinho.Bergson



 

 

SUMÁRIO 
 
 

INTRODUÇÃO..................................................................................................................... 6 

 

1  A SUBJETIVIDADE DO TEMPO EM  AGOSTINHO E  BERGSON......................... 13 

1.1  A  subjetividade do tempo em Agostinho .................................................................... 13 

1.2  A  subjetividade do tempo em  Bergson....................................................................... 23 
1.2.1 Conhecimento intuitivo e inteligência........................................................................ 23 
1.2.2 A análise do problema do tempo ................................................................................ 33 

1.2.3 Fundamentos da subjetividade do tempo ................................................................... 39 

1.2.3.1 Duração.................................................................................................................... 41 

a)  Duração e heterogeneidade............................................................................................. 45 

b) Duração: conservação e memória ................................................................................... 50 

 

2 A PRIMAZIA DO PRESENTE EM AGOSTINHO E BERGSON ................................ 53 

2.1 Primazia do presente na teoria agostiniana.................................................................... 53 
2.1.2 Passado e futuro: memória, conservação e expectativa.............................................. 60 

2.2 Primazia do presente na teoria bergsoniana .................................................................. 66 

2.2.1 Passado e futuro: memória, conservação e expectativa.............................................. 69 

 

3  ETERNIDADE E CONTINUIDADE DA DURAÇÃO: Agostinho e Bergson ............. 74 
3.1 A questão da eternidade em Agostinho ......................................................................... 74 

3.1.1 A controvérsia com os maniqueus.............................................................................. 77 

3.1.2 A transição mística do tempo para a eternidade ......................................................... 82 

3.2 A continuidade da duração da consciência em Bergson ..........................................84 
3.2.1 Corpo e Alma: uma consciência para além do cérebro .............................................. 84 
3.2.2 A consciência e a eternidade .............................................................................94 
3.2.2.1 A continuação da duração da consciência ............................................................... 97 

 

CONCLUSÃO................................................................................................................... 105 

 

REFERÊNCIAS...................................................................................................111 



 
Agradecimentos 

 
 
 
 
 
 
Ao Prof'.Dro. Witold Skwara, da UFPE, pela paciência, incentivo e espírito pedagógico 
na orientação de minhas pesquisas e produção acadêmica; 
Ao Prof' Dro. Marcos Roberto Nunes Costa, da UNICAP, pelo incansável apoio, 
encorajamento e dedicação na co-orientação dos meus estudos; 
Ao Prof' Dro. Inácio Strieder e ao Prof'.Dro Adelson Santos, ambos da UFPE, por suas 
importantes observações; 
A todos os mestres e doutores que tive a honra de aprender aos seus pés, tanto da UFPE 
quanto da UNICAP; 
A Gorete, secretária da graduação em Filosofia da UNICAP e Betânia, secretária do 
mestrado em Filosofia da UFPE, pela simpatia e solicitude; 
A minha Mãe, Joselita Barbosa Correia e ao meu Pai Manoel Correia Sobrinho (ln 
memoriam), aos quais dedico esta obra; 
A minha querida esposa, Ana Patrícia Correia e aos meus queridos filhos, Manuella e 
Fábio Simonton, razão de toda minha insistência, esforço e dedicação; 
Aos meus irmãos Sérgio, Marcos, Ane e Fabiane, por toda nossa história de vida; 
Ao mestre Paulo Coelho e família, por tudo que fizeram por minha família; 
Aos membros da IPB-Jordão, pelo constante apoio; 
Aos colegas de trabalho da Contadoria e Dific, pejo incentivo; 
Aos meus aJunos, que tanto me ensinam; 
Ao Único Deus, que é Soberano, autor e preservador de tudo e de todos e também único 
responsável peja possibilidade de todos os outros agradecimentos. 



 

 

6

INTRODUÇÃO 

 
O que é o tempo? Embora seja comum encontrarmos um grande número de 

pessoas que concorda com idéias importantes mesmo sem entendê-las, só o tempo possui a 

peculiaridade de nos fazer sentir que o compreendemos perfeitamente, até que alguém nos 

peça para explicá-lo. A experiência da vida, da morte e do tempo combina-se, de forma 

intrigante, difícil de ser entendida, porém sentida como real por todos. Acaso é o tempo um 

problema? Existe relevância neste tema que justifique uma pesquisa acadêmica? São 

questionamentos não raros, porém baseados no senso comum que julga, ingenuamente, 

conhecer o tema em sua totalidade. De fato, a questão do tempo parece ser extremamente 

simples e conhecida de todos, muito embora isso esteja longe de ser verdade. Piettre 

reconhece isso quando afirma que “o tempo é, certamente, um dos mais antigos enigmas, 

senão de interrogação humana, ao menos da filosofia”1.  

Vivemos numa sociedade globalizada, porém, inseridos numa civilização regida 

sob o paradigma da modernidade. Cada vez mais a “ditadura” dos relógios e dos calendários 

nos diz quando devemos dormir, quando devemos comer e quando devemos acordar. Somos 

“compelidos cada vez mais a relacionar nosso “agora” pessoal ao cronograma determinado 

pelo relógio e pelo calendário”2. Cada vez mais nossa vida interior tende a ajustar-se à 

“pressa” da vida exterior. Essa preocupação com o tempo é, de fato, uma característica muito 

peculiar do mundo moderno. Tal concepção parece uma verdade absoluta, tão fortemente 

domina nossa existência. Mas isso também está longe de ser verdade. Não só as culturas 

primitivas tinham uma idéia muito vaga sobre relógios e calendários como a maioria das 

civilizações anteriores à nossa ainda não tinham a idéia de tempo que temos hoje. Isto 

                                                 
1 PIETTRE, Bernard. Filosofia e ciência do tempo. Trad. de Maria Antonia Pires. Bauru: EDUSC, 1997. p . 11. 
2 WHITROW, G. J. O tempo na história: concepções da pré-história aos nossos dias. Trad. de Maria Luíza A. 
Borges. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1993. p.31 



 

 

7

significa que a concepção de tempo do mundo moderno, sobretudo ocidental, não é uma 

concepção comum a todos os seres, como muitas vezes supomos. Os filhos dos aborígines 

australianos, por exemplo, muito embora possuam uma capacidade mental igual à das outras 

crianças brancas, têm grande dificuldade de ver a hora no relógio. O mesmo ocorre com as 

tribos indígenas menos civilizadas, que não possuem, em absoluto, a mesma concepção de 

tempo que temos. 

 O estudo do tempo na história tem demonstrado que essa concepção passou por 

diversas transições. A primeira delas foi a mudança de uma vida de características nômades, 

que via as manifestações da natureza como eventos dramáticos, para uma forma de vida 

agrícola e mais organizada. Nessa fase, a importância dos fenômenos cíclicos da natureza foi 

enormemente realçada. No Egito, por exemplo, onde tudo dependia do Nilo, até mesmo a 

coroação de um novo Faraó era programada para coincidir com a subida do rio, no início do 

verão ou com o recuo das águas, no outono. Uma outra importante transição na concepção de 

tempo teve como principal agente o cristianismo. A doutrina central do cristianismo, a 

crucificação de Cristo, vista como um evento único, não sujeito à repetição, acabou 

implicando uma noção de tempo linear e não mais cíclica: 

Antes da ascensão do cristianismo, com exceção de alguns escritos isolados, 
como Sêneca, só os hebreus e os iraquianos zoroástricos pareciam ter 
considerado a história progressiva, e não cíclica [...] A visão cristã de tempo 
é mais linear e mais livre das concepções cíclicas até mesmo que o 
zoroastrismo e o hebraísmo. Pois a ênfase na não-repetição dos eventos era 
a própria essência do cristianismo3. 

Ao longo do período medieval, os conceitos de tempo cíclico4 e linear5 existiram 

em conflito. Os cientistas e eruditos, influenciados pela astronomia e pela astrologia, tendiam 

                                                 
3 WHITROW, G. J. O que é tempo? uma visão clássica sobre a natureza do tempo. Trad. de Maria Inez Duque 
Estrada. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2005. p. 24. 
4 Tempo de caráter recorrente. Deriva do fato de que todo momento reitera, de certo modo, atos já praticados em 
um tempo primevo, ao qual o homem encontra-se atrelado como repetidor dos acontecimentos fundantes da 
condição humana, sucedido no início dos tempos, na época mítica primordial. Segundo essa concepção, o 
passado, em sua condição de perpetuidade, recusa o ineditismo do acontecimento futuro. 



 

 

8

a enfatizar o conceito cíclico, enquanto a concepção linear de tempo era promovida pela 

classe mercantil e pelo início de uma economia monetária, fato de relevante importância, pois 

culminaria na noção moderna de tempo: 

Mas com a circulação da moeda deu-se ênfase à mobilidade. O ritmo da 
vida aumentou, e o tempo passou a ser considerado algo valioso que parecia 
escapar continuamente; depois do século XIV, os relógios públicos das 
cidades italianas batiam as 24 horas do dia. Os homens começavam a 
acreditar que “tempo é dinheiro” e que deviam tentar usá-lo de forma 
econômica6. 

Essa noção de um tempo objetivo, absoluto, independente do individuo alcança 

seu ponto mais alto com Newton. Para ele, o tempo é uma espécie de “ser” que tem a função 

de fluir. Poucas concepções de tempo tiveram tanta aceitação como essa, exatamente porque 

“a idéia de Newton de tempo absoluto, existindo por si só, é coerente com a idéia do senso 

comum, que quase todos nós temos [...]. Sentimos que o tempo [...] deve continuar 

independentemente do que aconteça”7: 

Nos séculos XVIII e XIX, o ponto de vista de Newton era dominante, de 
modo que no início do século XX admitia-se genericamente que havia 
apenas um sistema universal de tempo e que ele existia por si só. Essa 
crença não se limitava aos cientistas: foi alimentada pela tendência 
crescente na civilização industrial para que a vida dos homens fosse 
regulada pelo relógio, particularmente depois da produção em massa de 
relógios mais baratos8. 

Na sociedade contemporânea, o homem adquiriu crescente “consciência” do 

tempo, fato que o distingue dos seus antepassados. Vive sob o paradigma da modernidade 

com relação à questão do tempo, porém mais comprometido com esse paradigma que o 

próprio “homem moderno”:  

Assim que acordamos, pensamos em geral que horas são. Ao longo de 
nossa rotina diária estamos continuamente preocupados com tempo e não 
cessamos de consultar nossos relógios. Em outras épocas, a maioria das 

                                                                                                                                                         
5 Tempo de caráter constante. 
6 WHITROW, 2005. p. 25. 
7 Ibid., p.102. 
8 Ibid., p.105. 



 

 

9

pessoas trabalhava arduamente, mas se preocupavam menos com o tempo 
que nós [...]. O desenvolvimento e aperfeiçoamento dos relógios mecânicos 
e, mais recentemente, de relógios que trazemos conosco teve profunda 
influência no nosso modo de viver. Hoje somos governados por horários e 
muitos de nós carregamos agendas não para lembrar o que fizemos, mas 
para nos assegurarmos de que estamos no lugar certo, na hora certa9. 

Apesar do desenvolvimento histórico que acabamos de expor, o refletir sobre o 

tempo continua inquietando gerações de pensadores. Grande número de livros e trabalhos 

acadêmicos  têm sido publicados nos últimos anos. 

Embora tratado, desde a Antiguidade, como exterior ao homem – de modo cíclico 

ou linear -, jamais se pode negar a existência de um tempo interior: 

Um fator vital da intuição do homem primitivo era o seu sentido de ritmo. 
Esse sentido altamente desenvolvido permitia que a tribo funcionasse com 
precisão como uma unidade na guerra e na caça. Assim como a 
periodicidade do mundo natural, o homem também sente o tempo na 
periodicidade da própria vida10. 

Para melhor entender e assimilar o tempo interior, tentaremos, neste trabalho, 

responder a uma questão fundamental: o tempo possui caráter ontológico11 ou 

epistemológico12? Para tanto, abordaremos a questão a partir do pensamento de dois filósofos 

reconhecidos como autoridades no estudo do problema do tempo: o primeiro é o medieval 

Agostinho de Hipona (354–430), nascido em Tagasta, cidade da Numídia, a 13 de novembro 

                                                 
9 WHITROW, 1993. p.31. 
10 WHITROW, 2005. p.19. 
11 Assim definido por LALANDE, André. Vocabulário técnico e crítico da filosofia. Trad. de Fátima Sá 
Correria, Maria Emília Aguiar, Jose Edmundo torres e Maria Gorete de Souza. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 
p. 767: “Parte da filosofia que especula sobre “o ser enquanto ser” [...]. Estudo ou conhecimento do que são as 
coisas em si mesmas [...] tem como objeto não uma categoria qualquer especial do ser, mas o “ser enquanto ser”. 
A ontologia seria assim o estudo da essência do ser, do que faz com que um ser seja”. 
12 Conforme LALANDE, 1999. p.313: “A palavra inglesa Epistemology é freqüentemente utilizada para designar 
o que chamamos de “teoria do conhecimento” ou “gnosiologia”. Ainda sobre esta questão afirma 
ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia. 4. ed. Trad. de Alfredo Bosi e Ivone Castilho Bonetti. São 
Paulo: Martins Fontes, 2000. p. 177: “O espiritualismo moderno em todas as suas manifestações, considera o 
conhecer como uma relação interna da consciência consigo mesma. Essa interpretação garante a identidade do 
conhecer com o objeto, já que desse ponto de vista o objeto não é senão a própria consciência ou, pelo menos, 
um produto seu ou uma manifestação sua. Schopenhauer assim exprimia essa doutrina: “Ninguém nunca pode 
sair de si para identificar-se imediatamente com coisas diferentes de si: tudo aquilo de que alguém tem 
conhecimento seguro, portanto imediato, encontra-se dentro de sua consciência [...]. A consideração básica é 
que, se o sujeito não pode conhecer o que é diferente dele, o único conhecimento verdadeiro e originário é o que 
ele tem de si mesmo. A intuição de que fala Bérgson “como visão direta do espírito pelo espírito” é um 
procedimento privilegiado de conhecimento, no qual o termo objetivo é idêntico a subjetivo”.   



 

 

10

do ano 354. São inúmeros os relatos que conferem autoridade e que sublinham a importância 

de Santo Agostinho para o estudo do tempo, dentre os quais destacamos o seguinte: 

O primeiro que sentiu a fundo as poderosas dificuldades e que com elas 
lutou até quase ao desespero foi Santo Agostinho. Os capítulos 14-28 do 
Livro XI das Confissões devem ainda hoje ser profundamente estudados por 
quem se ocupe com o problema do tempo13. 

O segundo pensador é o contemporâneo Henri Bergson (1859-1941), filho de 

judeus, nasceu em Paris, em 18 de outubro de 1859. Bergson possui também destacada 

autoridade nos escritos sobre o tempo: 

O sentido de tempo como uma mudança continuada é propriamente a idéia 
de duração ou de devir; Henri Bergson foi quem mais vigorosamente 
contribuiu para isolar este sentido no estado puro e o opor ao tempo 
especializado14. 

Ambos dedicaram especial atenção ao problema do tempo e tornaram-se, até hoje, 

referencial indispensável a todos os que estudam o tempo com profundidade. Abbagnano 

destaca a importância de estudá-los paralelamente:  

A tese fundamental da concepção de tempo de Agostinho: A rigor, não 
existem três tempos – passado, presente e futuro –, mas somente três 
presentes: o presente do passado, o presente do presente e o presente do 
futuro. Na filosofia moderna, Bergson reexpôs essa concepção, 
contrapondo-a ao conceito científico de tempo15. 

Como metodologia de trabalho adotamos a pesquisa bibliográfica. Inicialmente 

procedemos um levantamento nos mais variados compêndios de história da filosofia, 

anotando e fichando o que retratavam sobre Agostinho e Bergson, relativamente ao nosso 

tema. Em seguida, buscamos, nos comentadores de ambos, subsídios que nos direcionassem 

na construção do projeto de pesquisa e da própria dissertação, mais uma vez anotando e 

fichando o que era de interesse do nosso estudo. Finalmente, recorremos aos textos dos 

próprios filósofos, procedendo da mesma forma quanto às anotações e aos devidos 

fichamentos. Além desse trabalho básico, ainda foram realizadas pesquisas em outros livros 

                                                 
13 HUSSERL, Edmund. Lições para uma fenomenologia da consciência interna do tempo. Trad. de Pedro 
M.Alves. Lisboa: Imprensa Nacional Casa da Moeda, 1994. p. 37. 
14 LALANDE, 1999. p. 1114. 
15 ABBAGNANO, 2000. p. 379. 



 

 

11

que tratam sobre o tempo, além de vários sites. Com relação a Agostinho, detivemo-nos nas 

suas Confissões, com uma maior ênfase no Livro XI, que é, reconhecidamente, seu principal 

documento sobre o tempo. Sobre Bergson, considerando que o problema do tempo norteou 

grande parte de seu pensamento, tivemos que recorrer a vários de seus escritos. E daí 

desenvolvemos um estudo paralelo entre o pensamento de Agostinho e o de Bergson, sem a 

inicial intenção de compará-los no corpo de cada capítulo desta obra, o que só faremos em 

nossas palavras conclusivas. 

No primeiro capítulo, abordaremos o aspecto subjetivo do tempo. O tempo 

concreto e real16, como nossa consciência o percebe e como foi apontado por Agostinho e 

Bergson. Tentaremos demonstrar que o problema do tempo, tanto para Agostinho quanto para 

Bergson, é um problema de conhecimento e não ontológico. Isto é, o tempo não é um “ser” 

existente independentemente do homem, fora dele, mas, ao contrário, só pode ser encontrado 

em sua consciência. 

 No segundo capítulo, com a intenção de solidificar a tese de ser o problema do 

tempo de natureza epistemológica, abordaremos uma das modalidades do tempo: o presente e 

a primazia que possui, nos pensamentos agostiniano e bergsoniano, em relação às outras duas 

modalidades de tempo – passado e futuro. Neste capítulo, tentaremos demonstrar como 

acontece, na nossa consciência, por intermédio da memória, a tripartição de um tempo que é 

percepcionado como único na nossa vida interior.  

No terceiro e último capítulo, finalmente, estaremos abordando a questão da 

eternidade em Agostinho e da continuação da duração da consciência em Bergson. Veremos 

que ambos nutriam uma idéia “semelhante” de continuação da vida, entendida como 

                                                 
16 Tanto Agostinho quanto Bergson entendiam o tempo interior como um “tempo real”, como um “tempo 
concreto”. Em contrapartida, o tempo medido, isto é, o tempo dos relógios e dos calendários eles o entendiam 
como uma convenção, como uma invenção ou criação. Alguns termos são utilizados para designar este tempo 
não subjetivo, como por exemplo, “tempo especializado”, “tempo objetivo”, “tempo abstrato” e “tempo social”. 
Todas as vezes que, nesta obra, aparecer um desses termos, tem o objetivo de contrastar com o “tempo interior”, 
subjetivo, que ocorre na consciência do indivíduo, defendido por Agostinho e Bergson. 



 

 

12

consciência, depois da experiência da morte: Agostinho pela influência do pensamento cristão 

e pela sua construção apologética contra os maniqueus; Bergson pela falta de evidência 

empírica que comprove a cessação da continuidade da duração da consciência com a morte do 

corpo e pela conclusão lógica de sua teoria da evolução. Neste capítulo, tentaremos evidenciar 

o que existe de comparável na idéia de eternidade de Agostinho e de duração de Bergson. 

Tentaremos, ainda, identificar, na teoria agostiniana, a transição de “tempo” para 

“eternidade”; e, na teoria bergsoniana, a transição de uma duração vivenciada “no corpo” para 

uma duração vivenciada sem a sua circunscrição, o que, evidentemente, abrirá um precedente 

para uma possível “noção de eternidade” em Bergson. 

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

13

1  A SUBJETIVIDADE DO TEMPO EM  AGOSTINHO E  BERGSON 

 

1.1  A  subjetividade do tempo em Agostinho  

 

A aparente simplicidade do tema e o suposto conhecimento que temos acerca do 

tempo acabam criando uma série de barreiras que dificultam sua compreensão. O próprio 

Agostinho reconhece isso, quando afirma em suas confissões: “Que assunto mais familiar e 

mais batido nas nossas conversas do que o tempo? Quando dele falamos compreendemos o 

que dizemos. Compreendemos também o que nos dizem quando dele nos falam”17. 

Entretanto, Agostinho reconhece também que essa facilidade é apenas aparente e afirma: “Se 

ninguém me perguntar, eu sei; porém se quiser explicar a quem me perguntou, já não sei”18. 

Husserl  descreve  bem a imensa dificuldade que envolve o tema, quando afirma que “a 

análise da consciência do tempo é uma antiqüíssima cruz da psicologia descritiva e da teoria 

do conhecimento”19.  

Alguns têm sugerido que essa dificuldade está diretamente relacionada com o 

nosso grau de envolvimento e a estreita relação do ser humano com o tempo20. Somos seres 

temporais, isto é, vivemos “dentro do tempo”, e já assim fomos criados. Essa dificuldade de 

compreensão logo desapareceria se pudéssemos transcender desta realidade tornando-nos, de 

                                                 
17 Conf., XI 14,17 
18 Ibid., XI 14,17 
19 HUSSERL, 1994, p. 37. 
20 Sobre este particular, diz WHITROW, 1993, p. 19: “Nosso sentido de tempo envolve alguma consciência da 
duração e também das diferenças entre passado, presente e futuro. Há indícios de que nosso sentido dessas 
distinções é uma das mais importantes faculdades mentais a distinguir o homem de outras criaturas vivas”. Ainda 
sobre este característico envolvimento do ser humano com o tempo, afirma o LEXICON. Dicionário teológico 
enciclopédico. Trad. de João Paixão Netto e Alda da Anunciação Machado. São Paulo: Loyola, 2003. p. 259: “A 
percepção da eternidade que a pessoa pode ter é demasiado condicionada por seu ser estar imerso no tempo[...] 
na nova aliança o ser humano é chamado a abandonar seus limites ontológicos ligados ao tempo terrestre e 
histórico [...] o ser humano vive imerso no tempo, e esse seu modo de ser preenche o tempo que decorre desde a 
criação até o fim dos tempos em um suceder-se de gerações”.  



 

 

14

alguma forma, um observador externo, alheio ao tempo. Em certo sentido, essa é também a 

visão moderna de tempo, que se tornou uma espécie de “verdade absoluta”, algo que é 

exterior ao homem, isto é, uma visão objetiva de um tempo que existe, independentemente da 

existência do homem, como bem observa Whitrow: 

Muitos de nós temos, intuitivamente, a impressão de que o tempo prossegue 
para sempre, por conta própria, sem ser em nada afetado por qualquer outra 
coisa, de tal modo que, se toda atividade fosse subitamente interrompida, ele 
ainda seguiria em frente, sem qualquer interrupção21.  

O cerne do pensamento Agostiniano inverte essa perspectiva e levanta, entre outras, as 

seguintes questões: E se a realidade for inversa? Ou seja, se ao invés de vivermos dentro do 

tempo for ele nosso hóspede? Hóspede de nossas consciências? Mais ainda, produto de nossas 

consciências? Criação de nossas mentes? E, finalmente, o tempo existe objetivamente como 

um “ser”? 

Para uma compreensão mais adequada da teoria do tempo de Agostinho, assim 

como de todo o conjunto de sua obra, é necessário entender, primariamente, que toda sua 

estrutura de pensamento está lastreada na lógica peculiar de sua época, isto é, a verdade é 

vista como aquilo que “é”. É fazendo uso dessa lógica e aplicando sua idéia de verdade na sua 

teoria do tempo que Agostinho chega a duas conclusões muito importantes: a primeira delas 

está relacionada, em certo sentido, com a negação do tempo; de um tempo existente como um 

“ser” exterior ao homem, um tempo objetivo, criado independentemente do homem.  

Decorrente de sua análise lógica acerca da existência do passado, do presente e do futuro, 

indaga ele: 

Que é, pois, o tempo? Quem poderá explicá-lo claro e brevemente? [...] e de 
que modo existem aqueles dois tempos – o passado e o futuro – se o passado 
já não existe e o futuro ainda não veio? Quanto ao presente, se fosse sempre 

                                                 
21 WHITROW, 1993, p. 15. 



 

 

15

presente, e não passasse para o pretérito, como poderíamos afirmar que ele 
existe, se a causa da sua existência é a mesma pela qual deixará de existir?22.  

Agostinho desconhecia, pelo menos filosoficamente, a existência de um tempo 

objetivo. Ele argumentava, logicamente, a favor da não existência objetiva do passado e do 

futuro. Um já passou, referindo-se obviamente ao pretérito, logo, já não “é”, ao que se segue 

que não é verdadeiro afirmar existir o passado. Quanto ao futuro, este ainda não veio, logo, 

também não “é”, sendo, por conseqüência, igualmente falso afirmar sua existência. Quanto ao 

presente, a única forma que o reconhecemos como presente é quando contrastado em relação 

aos outros dois tempos, isto é, passado e futuro, caso contrário, o que seria? E se a causa da 

sua existência é a mesma pela qual deixará de existir (passado e futuro), decorre daí, lógica e 

igualmente, ser tão falso afirmar a existência do presente quanto afirmar a existência do 

passado e do futuro23. 

Uma segunda conclusão a que chega Agostinho, como conseqüência de sua 

primeira reflexão, está relacionada à existência de um “tempo real”, único e que existe de 

fato, mas não um tempo criado, um tempo objetivo, como afirma: 

O que agora transparece é que, não há tempos futuros nem pretéritos. É 
impróprio afirmar: Os tempos são três: Pretérito, presente e futuro. Mas 
talvez fosse próprio dizer: os tempos são três: presente das coisas passadas, 
presente dos presentes, presente dos futuros. Existem, pois, estes três 
tempos na minha mente, que não vejo em outra parte: lembrança presente 
das coisas passadas, visão presente das coisas presentes e esperança 
presente das coisas futuras. Se me é lícito empregar tais expressões, vejo 
então três tempos e confesso que são três24.  

Se formos cuidadosos ao observar a citação acima, logo perceberemos que existe 

uma “espécie” de primazia do presente em relação ao passado e ao futuro. No capítulo 

seguinte, retomaremos esta questão. Entretanto, queremos destacar, como segunda conclusão 

                                                 
22Conf., XI, 17, 22 
23 Sobre a conclusão de Agostinho, afirma PIETTRE, 1997, p. 15: “Seria o tempo uma entidade, um ser, ao 
ponto de podermos personificá-lo? Nossa experiência do tempo é bem antes a de um não-ser: passado não é 
mais, e futuro não é ainda e o instante presente já passou. É assim que a tradição filosófica, de Parmênides até 
Leibniz  pelo menos, privilegia a eternidade em relação ao tempo: só “é” o que é eterno”. 
24 Conf., XI. 20,26 



 

 

16

de Agostinho, relativamente à sua teoria, o aspecto subjetivo que ele atribui ao tempo. Para 

ele, o tempo não é um “ente” independente do homem e objetivo, mas, pelo contrário, existe 

tão somente dentro de sua mente e em nenhum outro lugar mais. Piettre, comentando sobre a 

teoria agostiniana do tempo, afirma que “o tempo existe para e pela alma. O tempo é um 

distentio animi, uma distenção, um repouso da alma”25. Isso equivale a afirmar que o tempo 

existe por causa de nossas consciências, isto é, não existindo o homem, não existindo sua 

consciência, o tempo também não mais existirá, porque é lá que, unicamente, existe o tempo; 

como também é lá, na consciência, na mente do homem, onde tem início e onde há também 

sua tripartição em passado, presente e futuro, por intermédio da memória. Reale e Antiseri 

também confirmam esse pensamento, quando afirmam que “fora da consciência o passado 

não é mais e o futuro ainda não é. Passado e futuro só podem viver em uma consciência que 

os liga ao presente”26.  

Agostinho estabelece, de forma clara, que a única possibilidade de existência do 

passado e do futuro, e ainda mesmo do presente, reside na mente humana, na consciência, no 

espírito27, e de forma alguma sob um aspecto objetivo. Para ele, o problema do tempo não é 

                                                 
25 PIETTRE, 1997, p. 32. 
26 REALE, Giovanni ; ANTISERI, Dario. Historia da filosofia. 2. ed. São Paulo: Paulinas, 1990. p. 711. 
27 PIETTRE, 1997, p. 29, sugere ainda que esta idéia de tempo de Agostinho pode ter sido influenciada pelas 
idéias de Plotino: “O espírito decaído, afastado de Deus pelo pecado, é lançado na temporalidade (mas só os 
homens têm alma, segundo o cristianismo). Assim, Santo Agostinho, grande leitor de Plotino, propõe-se também 
a demonstrar que o tempo não tem existência fora do espírito”. Ainda sobre Plotino, afirma WHITROW, 1993, 
p. 77 e 78: “Plotino acreditava que a origem do tempo deve ser buscada na vida da alma do mundo. A questão da 
possibilidade de o tempo existir se não houvesse “alma” (ou mente) para apreendê-lo fora levantada, mas não 
respondida, por Aristóteles, cuja definição do tempo como a “numeração” do movimento e da mudança em 
relação ao antes e ao depois parecia pressupor a existência de uma “alma” que o contempla e mede. Para a 
maioria dos filósofos da Antiguidade clássica, o mundo era ao mesmo tempo animado e divino. Em 
conseqüência disso, era-lhes possível (mas não aos cristãos, porque rejeitavam o panteísmo) falar de uma alma 
do mundo capaz de medir o tempo, e esta foi, de fato, a resposta dada por Plotino à questão de Aristóteles. 
Plotino foi também além de Platão, modificando sua famosa metáfora do tempo como a imagem em movimento 
da eternidade, porque estava mais interessado em frisar a diferença que a semelhança entre o tempo e a 
eternidade. Em sua opinião, embora tudo o que existe deva ser semelhante à sua causa, o fato de uma coisa ser 
produzida por outra implica que são diferentes. Adotando um ponto de vista hierárquico e preferindo falar antes 
em termos de “vida” que em “movimento”. Plotino via o tempo como um intermediário entre a eternidade (ou a 
alma superior que contempla a eternidade) e o movimento do universo, que revela o tempo como  “vida” (ou 
força criativa) da alma. Embora não fosse Cristão, sob alguns aspectos Plotino foi um precursor de Santo 
Agostinho, particularmente porque pensou o tempo em termos psicológicos”. Ainda sobre a influência de Plotino 
sobre Agostinho, comenta COSTA, Marcos Roberto Nunes. O problema do mal na polêmica antimaniquéia. 



 

 

17

uma questão ontológica, porém de conhecimento. Primeiro ele nega a existência do tempo 

(objetivo) e, em seguida, afirma sua existência (subjetiva):  

É em ti, meu espírito, que eu meço o tempo. Não me perturbes, ou melhor, 
não te perturbes com o tumulto de tuas impressões. É em ti, repito, que 
meço os tempos. Meço, enquanto está presente, a impressão que as coisas 
gravam em ti no momento em que passam, e que permanecem mesmo 
depois de passadas, e não as coisas que passaram para que a impressão se 
reproduzisse. É essa impressão que meço quando meço os tempos. Portanto, 
ou essa impressão é o tempo, ou não meço o tempo [...] De fato, mesmo 
sem usar a voz, percorremos poemas, versos e discursos, enfim, toda sorte 
de medidas, de movimentos, e determinamos a relação desses intervalos de 
tempo entre si, exatamente como se ouvíssemos a voz28. 

Na teoria do tempo de Agostinho estão presentes elementos muito importantes e 

que são responsáveis diretos pela percepção do tempo, no que diz respeito à sua conservação 

e acumulação na mente do indivíduo, que servirão, como veremos mais adiante, como uma 

ponte que o ligará à contemporaneidade e à nova metafísica. Um desses elementos é a 

memória, que torna possível a lembrança de fatos passados, o presente do passado. Um outro 

elemento importante em sua teoria do tempo é a intuição, que apreende o presente; presente 

do presente. Nesse sentido, repetimos: para Agostinho, o tempo é subjetivo, psicológico, uma 

percepção de sucessão contínua no campo da consciência. Falamos de intuição para apreender 

o presente porque, em Agostinho, tanto o passado como o futuro eclodem no presente, o que 

significa argumentar também em favor da sua interpenetrabilidade. O tempo, em Agostinho, 

não é um tempo sem acumulação e evolução, isto é, passado distinto do presente e do futuro, 

um tempo sem interdependência, no qual, o instante anterior não causa nenhum efeito para o 

instante posterior.  

De acordo com Agostinho, há uma interdependência das três categorias do tempo 

– passado, presente e futuro -, como afirma Rufino: “na verdade essa separação é apenas 

                                                                                                                                                         
Porto Alegre: Edipuc,Unicap, 2002. p. 156: “Afora as controvérsias se Agostinho leu Plotino ou Porfírio, ou 
ambos, e ainda estes e mais outros, o certo é que o choque que experimentou Agostinho em seu contato com o 
Neoplatonismo foi tão poderoso, que não só seu espírito foi esclarecido e seu pensamento transformado, senão 
que, desde então e por toda sua vida, as teorias neoplatônicas estiveram sempre na base de sua própria doutrina”. 
28 Conf., XI, 27,36  



 

 

18

aparente ou metodológica, pois passado e futuro estão imbricados no presente e são 

interdependentes, não pode existir um sem o outro”29. Abbagnano, ao analisar a teoria do 

tempo de Agostinho, também argumenta tanto a favor da subjetividade do tempo como da 

interdependência, na consciência, entre passado, presente e futuro:  

Todos os estados de consciência unificam na fluida corrente da consciência, 
da qual não se podem distinguir a não ser por um ato de abstração, e o tempo 
é, na consciência, a corrente da mudança, não uma sucessão regulada de 
instantes homogêneos. Só o labor abstrato do intelecto e o uso da linguagem, 
que se encontra intimamente ligado àquele, transformam esta corrente numa 
multiplicidade de estados de consciência diversos, numeráveis e imóveis30. 

 
 Mente, alma, espírito, são sempre designações utilizadas por Agostinho, quando 

afirma exaustivamente: o tempo, ou pelo menos a percepção do tempo, existe e é interior ao 

homem. O tempo agostiniano é um tempo subjetivo e não existe objetivamente, como se 

depositado em algum lugar: 

Quem se atreveria dizer que não há três tempos - conforme aprendemos na 
nossa infância e ensinamos às crianças, isto é, o passado, o presente e o 
futuro -, mas somente o presente, porque os outros dois tempos não existem? 
Ou poderemos dizer que eles realmente existem, e que o futuro, tornando-se 
presente, sai de algum lugar oculto, e que tornando-se passado, torna a entrar 
em algum lugar secreto? Na realidade, aqueles que predizem o futuro, onde é 
que o viram, se ainda não existia? Não se pode ver o que não existe. E  
aqueles que narram o passado, não poderiam relatar coisas verdadeiras, se 
não as vissem na mente31. 

Sendo o tempo agostiniano um tempo subjetivo, como já o demonstramos, um 

tempo que ocorre em nossas mentes, em nosso espírito, não podemos entendê-lo também de 

forma homogênea, separada e mensurável, pois o que se mede se mede no espaço, como ele 

mesmo reconhece: 

Sendo assim, o tempo presente, o único que pensamos poder chamar longo, 
está reduzido apenas ao espaço de um só dia. Mas, se examinarmos 
atentamente também este dia, chegaremos à conclusão de que nem a 

                                                 
29 RUFINO, José Renivaldo. Passado, presente e futuro: o tempo da consciência e a consciência do tempo no 
pensamento de Santo Agostinho. Recife: UFPE, 2003. Dissertação (Mestrado em Filosofia), p.33. 
30 ABBAGNANO, Nicola. História da filosofia. 6 ed. Trad. de Antonio Borges Coelho ; Franco de Souza ; 
Manuel Patrício. Lisboa: Presença, 1999. p. 10. 
31 Conf., XI, 17, 22 



 

 

19

duração de um dia é toda ela tempo presente [...] Se pudermos conceber um 
espaço de tempo que não seja susceptível de ser dividido em minúsculas 
partes de momentos, só a este podemos chamar de tempo presente. Esse, 
porém, passa tão velozmente do futuro ao passado, que não tem nenhuma 
duração. Se tivesse alguma duração, dividir-se-ia em passado e futuro. 
Logo, o tempo presente não tem extensão alguma32. 

E ainda: “Vejamos, portanto, alma humana, se pode ser longo o tempo presente, 

desde o momento em que te foi concedido o poder de perceber e de medir-lhe a duração”33.  

Devemos, contudo, salientar que essa mensuração da duração a que se refere 

Agostinho é uma medição diferenciada. Por deficiência da linguagem em determinar melhor o 

termo, lança mão dos mesmos recursos para falar de uma medição outra, que não ocorre no 

espaço e que, por isso mesmo, não pode ser medida nos moldes convencionais. A medição a 

que se refere Agostinho é uma medição interior, que ocorre não fora, no espaço, mas dentro 

da consciência, do espírito: 

Ora o passado e o presente não existem. Quanto ao presente, como o 
podemos medir, se não tem extensão? Nós o medimos enquanto ele passa; 
quando já tiver passado, não se mede porque já não haverá nada a medir. 
Donde vem então ele, por onde passa e para onde vai? Não vem senão do 
futuro, não pode passar senão no presente, e não pode acabar senão no 
passado [...] todavia, o que medimos nós senão o tempo tomado no espaço? 
De fato, afirmamos que há tempos simples, duplos e triplos e iguais entre si, 
ou com qualquer outra relação recíproca, é porque os consideramos como 
espaços de tempos, Mas então em que espaço medimos o tempo em que 
passa? Talvez no futuro de onde parte? Mas não se pode medir o que ainda 
não existe. Será no presente por onde ele passa? Mas não se pode medir um 
espaço sem extensão. Será no passado para onde vai? Não se pode medir o 
que não mais existe34. 

Finalmente, não podemos deixar de comentar sobre o suposto tempo objetivo em 

Agostinho, isto é, um tempo que existe independentemente do homem, um tempo como “ser”, 

criado da mesma forma que o “ser” homem. Os que defendem um tempo objetivo na teoria 

agostiniana usam como referência principal a seguinte passagem: 

                                                 
32 Conf., XI, 15,18 
33 Ibid., XI, 15,19 
34Ibid., XI, 15, 20 



 

 

20

Se algum espírito leviano, errando entre as imagens vãs do passado, se 
admirar de que tu, ó Deus, que tudo podes, tudo crias e tudo dominas, autor 
do céu e da terra, se esse espírito se admirar que tu te tenhas mantido 
inativo por inúmeros séculos antes de empreenderes a criação [...] De onde 
poderiam vir e como poderiam transcorrer os inumeráveis séculos, se não os 
tivesse criado, tu que és autor e criador de todos os séculos? Que tempo 
poderia existir, se não fosse estabelecido por ti? E como poderia esse tempo 
transcorrer, se nunca tivesse existido? Portanto, sendo tu o criador de todos 
os tempos [...] Mas se antes da criação do céu e da terra não havia tempo, 
para que perguntar o que fazias então? Não pode haver um então onde não 
havia tempo. Mas não é no tempo que tu precedes os tempos, pois doutro 
modo não serias anterior a todos os tempos. Precedes, porém, todo o 
passado com a sublimidade de tua eternidade sempre presente e dominas 
todo o futuro, quando vier, tornar-se-á passado35. 

Quando Agostinho pensa na criação do tempo, pensa em relação à criação do 

homem concomitantemente. Para ele, o Criador do suposto tempo objetivo – Deus - é eterno 

antes da criação do “tempo”, não é no tempo e precede ao tempo. Nesse sentido, 

evidentemente, o suposto tempo objetivo não faz nenhum sentido para Deus, pois este vive 

em eternidade e, para Ele, como afirma Agostinho, citando o salmista, “os seus dias são como 

um só dia”36.  

Assim, como esse tempo não causa nenhuma mudança e não possui nenhum efeito 

em Deus e para Deus37, também não o faz em relação a uma pedra, que não tem consciência 

de si, nem ainda para os animais. Sendo assim, o tempo só tem alguma importância para o 

                                                 
35Conf., XI, 13, 15, 16 
36 Citação escriturística do salmo 90, conforme BÍBLIA. Português. Bíblia de estudos de Genebra. Trad. de 
João Ferreira de Almeida. São Paulo: Cultura Cristã, 1999. p. 680. Ainda com relação à eternidade e auto-
existência de Deus, há, nesta mesma página, uma nota explicativa do referido salmo: “[...] Quem fez Deus? A 
resposta mais clara é que Deus nunca precisou ser feito, porque sempre existiu [...]. Sua existência é necessária 
no sentido de que não há possibilidade de ele cessar de existir. A auto-existência de Deus é uma verdade básica 
[...]. Na teologia, muitos erros são resultados da suposição de que as condições e limites de nossa própria 
existência finita se aplicam a Deus. A doutrina da auto-existência de Deus é um anteparo e defesa contra esses 
erros. O princípio de que só Deus existe por si mesmo o distingue de toda a criatura e é fundamento daquilo que 
pensamos a respeito dele”. Uma outra questão que se levanta, com relação à eternidade de Deus é a seguinte: 
teria a eternidade alguma distinção de Deus?  Sobre esta questão afirma CAMPOS, Héber Carlos. O ser de Deus 
e os seus atributos. 2. ed. São Paulo: Cultura Cristã, 2002. p. 205: “Deus é a própria eternidade. Ele não é eterno 
por concessão, mas por natureza ou essência. A eternidade de Deus não é nada mais do que a duração de Deus, e 
a duração de Deus não é nada mais do que Sua existência sem fim. Se eternidade fosse qualquer coisa distinta de 
Deus, e não a essência de Deus, então haveria algo que não é Deus necessário para o aperfeiçoar Deus [...] a 
eternidade é a perfeição de Deus”. 
37 Sobre a não importância do tempo para o ser de Deus, afirma LEXICON, 2003, p. 259: “o tempo que flui não 
tem para Deus o mesmo valor que tem para o ser intramundano”. 



 

 

21

homem38; disso decorre que, se “queremos” ter um tempo criado, teremos que enxergá-lo 

como uma criação indireta, isto é, o tempo não é um “ser” como o homem, mas um “ser” no 

homem. 

Alguns ecologistas também parecem acreditar em um tempo objetivo, isto é, 

externo ao homem, existente independente de sua existência. Para eles, que consideram a terra 

como um organismo vivo, possuindo uma espécie de relógio que se assemelha às funções do 

coração, citando o físico alemão W.O. Schumann, argumentam, em concordância ao que ficou 

conhecido como “ressonância de Schumann”39, que o “ritmo”, isto é, o “tempo da terra”, de 

                                                 
38 Como demonstra WHITROW, 1993, p. 19: “De fato, temos boas razões para acreditar que todos os animais, 
exceto o homem, vivem num contínuo presente. A posse, por animais, de algum tipo de memória – como o 
demonstram, por exemplo, os cachorros, que costumam manifestar a mais incontida alegria ao ver seus donos 
após uma longa separação – não implica que tenham qualquer imagem do passado como tal. Basta, para o 
cachorro, reconhecer seu dono. Assim também, não há prova segura de que os animais tenham qualquer sentido 
de futuro. Em geral, quaisquer ações deles que poderiam dar lugar a essa questão parecem ser puramente 
instintivas, embora essa conclusão não seja tão óbvia no caso dos macacos mais evoluídos, em especial os 
chimpanzés. O problema foi meticulosamente estudado por Wolfgang Koehler, no âmbito de sua famosa 
investigação sobre a inteligência dos macacos. Entretanto Koehler chegou à conclusão de que todo esse 
comportamento exibido pelos macacos mais evoluídos podia ser explicado [...] “de modo mais direto a partir de 
uma consideração apenas do presente” . Mais recentemente, em sua detalhada monografia Animal Thought, 
Stephen Walker confirmou as idéias de Koehler e concluiu ser surpreendentemente difícil produzir uma prova 
experimental de que qualquer animal tenha alguma memória ou antevisão”. 
39 BOFF, Leonardo. Ressonância de Shumann. Disponível em: http://www.ida.org.br/ARTIGOS/artigos.html. 
Acessado em: 15/01/2006, afirma que: “Não apenas as pessoas mais idosas, mas também jovens fazem a 
experiência de que tudo está se acelerando excessivamente. Ontem foi Carnaval, dentro de pouco será Páscoa, 
mais um pouco, Natal. Esse sentimento é ilusório ou tem base real? Pela ressonância Schumann se procura dar 
uma explicação. O físico alemão W.O. Schumann constatou em 1952 que a Terra é cercada por um campo 
eletromagnético poderoso que se forma entre o solo e a parte inferior da ionosfera, cerca de 100km acima de nós. 
Esse campo possui uma ressonância (daí chamar-se ressonância Schumann), mais ou menos constante, da ordem 
de 7,83 pulsações por segundo. Funciona como uma espécie de marca-passo, responsável pelo equilíbrio da 
biosfera, condição comum de todas as formas de vida. Verificou-se também que todos os vertebrados e o nosso 
cérebro são dotados da mesma freqüência de 7,83 hertz. Empiricamente fez-se a constatação de que não 
podemos ser saudáveis fora dessa freqüência biológica natural. Sempre que os astronautas, em razão das viagens 
espaciais, ficavam fora da ressonância Schumann, adoeciam. Mas submetidos à ação de um simulador Schumann 
recuperavam o equilíbrio e a saúde. Por milhares de anos as batidas do coração da Terra tinham essa freqüência 
de pulsações e a vida se desenrolava em relativo equilíbrio ecológico. Ocorre que, a partir dos anos 80, e, de 
forma mais acentuada, a partir dos anos 90, a freqüência passou de 7,83 para 11 e para 13 hertz. O coração da 
Terra disparou. Coincidentemente, desequilíbrios ecológicos se fizeram sentir: perturbações climáticas, maior 
atividade dos vulcões, crescimento de tensões e conflitos no mundo e aumento geral de comportamentos 
desviantes nas pessoas, entre outros. Devido à aceleração geral, a jornada de 24 horas, na verdade, é somente de 
16 horas. Portanto, a percepção de que tudo está passando rápido demais não é ilusória, mas teria base real nesse 
transtorno da ressonância Schuman. Gaia, esse superorganismo vivo que é a Mãe Terra, deverá estar buscando 
formas de retornar a seu equilíbrio natural. E vai consegui-lo, mas não sabemos a que preço, a ser pago pela 
biosfera e seres humanos. Aqui se abre o espaço para grupos esotéricos e outros futuristas projetarem cenários, 
ora dramáticos, com catástrofes terríveis, ora esperançadores, como a irrupção da quarta dimensão, pela qual 
todos seremos mais intuitivos, mais espirituais e mais sintonizados com o biorritmo da Terra. Não pretendo 
reforçar esse tipo de leitura. Apenas enfatizo a tese recorrente entre grandes cosmólogos e biólogos de que a 
Terra é, efetivamente, um superorganismo vivo, de que Terra e humanidade formamos uma única entidade, 



 

 

22

fato, tem sofrido alterações, e, se comparado a um ser humano, essas alterações estariam 

provocando uma espécie de “taquicardia”, ou seja, o tempo, que é objetivo e externo ao 

homem, nesta abordagem, estaria realmente passando mais rápido. 

Alguns ambientalistas, que pensam assim, apelam para que haja uma mudança 

profunda no modo de vida das pessoas, sobretudo quanto ao seu grau de ansiedade, 

independentemente da “ressonância”. Se, de fato, há um “tempo” objetivo e este está 

passando mais rápido, de que adiantaria uma mudança de comportamento? E como explicar 

também a existência de comunidades que permanecem em seu mesmo “ritmo” pacato, como 

se a “taquicardia” da Terra fosse apenas uma “patologia” localizada? Há situações iguais e 

únicas que são percebidas diferentemente por pessoas diversas. Um diz: “a semana passou 

muito rápido”; o outro, em relação à mesma semana, afirma: “essa semana parecia não ter 

mais fim”.  

Se de fato houve algum tipo de aceleração na freqüência das pulsações de “hertz” 

por segundo, isso, de fato, poderá ter trazido alguma conseqüência para a Terra e seus 

habitantes; contudo, a percepção do “tempo real” que temos e que perpassa exclusivamente 

por nossas consciências, fazendo dele um tempo subjetivo e não objetivo, por certo não foi 

alterada, permanecendo o tempo tal qual Agostinho o intuía: subjetivo e independente de 

qualquer “taquicardia externa”.  

 

                                                                                                                                                         
como os astronautas testemunham de suas naves espaciais. Nós, seres humanos, somos Terra que sente, pensa, 
ama e venera. Porque somos isso, possuímos a mesma natureza bioelétrica e estamos envoltos pelas mesmas 
ondas ressonantes Schumann. Se queremos que a Terra reencontre seu equilíbrio, devemos começar por nós 
mesmos: fazer tudo sem “stress”, com mais serenidade, com mais harmonia, com mais amor,  que é uma energia 
essencialmente harmonizadora. Para isso importa termos coragem de ser anticultura dominante, que nos obriga a 
ser cada vez mais competitivos e efetivos. Precisamos respirar juntos com a Terra, para conspirar com ela pela 
paz”. 



 

 

23

1.2  A  subjetividade do tempo em  Bergson 

 

1.2.1 Conhecimento intuitivo e inteligência 

 

Henri Bergson viveu no apogeu da Modernidade, teve sua formação sob as bases 

das doutrinas kantianas e do positivismo, que reinavam incontestáveis no ensino oficial no 

momento de sua formação e, como todos, vivia impressionado com os avanços das ciências 

físicas e matemáticas, que pareciam tornar cada vez mais obsoletas e ineficazes as respostas 

dadas pela filosofia, empurrando, aparentemente e de forma definitiva, a metafísica a uma 

profunda crise sem volta. Bergson, conhecedor dessas ciências, também entendia o grave 

momento pelo qual a metafísica estava passando - uma crise de fato. E nem mesmo ele seria 

capaz de defendê-la tal qual se apresentava: fragilizada diante de fortíssimos argumentos 

positivistas. 

Já na primeira parte de “O Pensamento e o Movente”, Bergson expõe os motivos 

dessa fragilidade da filosofia e da  metafísica em especial, desconstruindo-a ainda mais, de 

forma séria e  consistente. Diz ele: 

O que mais tem faltado à filosofia é a precisão. Os sistemas filosóficos não 
se ajustam à realidade que vivemos. São demasiadamente vastos. Examine-
se algum dentre eles, convenientemente escolhido: ver-se-á que se aplicaria 
facilmente a um mundo em que não houvesse plantas ou animais; ou 
mesmo homens; onde os homens poderiam não comer e não beber; onde 
nasceriam velhos e morreriam bebês; onde não dormiriam, nem sonhariam, 
nem divagariam; onde a energia poderia inverter a escala de degradação; 
onde tudo aconteceria de maneira inversa. A razão disto é que um 
verdadeiro sistema é um conjunto de concepções tão abstratas, 
conseqüentemente, tão vastas, que nele caberiam todos os possíveis, e 
mesmo impossíveis, ao lado do real. A explicação que devemos considerar 
satisfatória é a que adere ao seu objeto: nenhum vazio, nenhum interstício 
onde  uma outra explicação se pudesse alojar; ela convém somente àquele 
objeto; este se presta apenas àquela explicação. Isto pode ser dito da 
explicação científica. Ela comporta a precisão absoluta e uma evidência 



 

 

24

completa e crescente. Mas pode-se dizer o mesmo com relação às teorias 
filosóficas?40. 

Uma rara exceção a esta filosofia distanciada da realidade do objeto parecia ser, 

segundo ele, a filosofia de Spencer, à qual ligou-se em sua juventude. Spencer visava a 

modelar sua filosofia às coisas, sobre os detalhes de fato. Muito embora fosse uma proposta 

que, até certo ponto, lhe agradasse, conseguia enxergar certa “fraqueza dos primeiros 

princípios”. Segundo ele, essa fraqueza não se dava por outro motivo senão pela falta de 

preparo, que teria, fatalmente, impedido Spencer de aprofundar as idéias últimas da mecânica. 

Possuindo Bergson tais condições e conhecimentos para levar a termo essa difícil tarefa, 

coloca-se à disposição da verdade concreta: “Nós nos propúnhamos a retomar esta parte de 

sua obra, completá-la e consolidá-la”41.  

Foi precisamente esse esforço que o conduziu à idéia de tempo, como ele mesmo 

afirma: “dessa maneira fomos conduzidos à idéia de tempo”42, ao que completa: 

Dizíamos que é preciso levar a filosofia a uma maior precisão, colocá-la em 
condições de resolver problemas mais especiais, fazer dela auxiliar e, se for 
preciso, a reformadora da ciência positiva. Nada do grande sistema que abarca 
todo o possível, e às vezes, também o impossível! Contentemo-nos com o real, 
matéria e espírito. Mas exijamos de nossa teoria que o abrace tão estreitamente 
que entre eles nenhuma outra interpretação se possa insinuar. Só haverá então 
uma filosofia, como só há uma ciência. É verdade que um aperfeiçoamento do 
método filosófico se imporá, simétrico e complementar ao que recebeu outrora 
da ciência positiva43. 

A partir de suas inquietações pela falta de precisão da filosofia, e lastreado por sua 

formação, Bergson decide transportar o método rigoroso utilizado pelas ciências para a 

filosofia. Mas, apesar da admiração que nutria pelo rigor das ciências físicas e matemáticas, 

percebeu que este método não poderia ir além do mundo dos fenômenos, do relativo, que era 

insuficiente para alcançar o absoluto.  

                                                 
40 BERGSON, Henri. O pensamento e o movente. Trad. de Franklin Leopoldo.  São Paulo: Abril Cultural, 
1979f. p. 101. (Coleção os Pensadores). 
41 BERGSON, 1979f, p. 101. 
42 Ibid., p. 101.  
43 Ibid., p. 137. 



 

 

25

Isso o deixou extremamente surpreso e chocado; quase não queria acreditar que um tema 

como o do “tempo real”, que sempre desempenhou um papel de destaque em toda a doutrina 

da evolução, “escapasse às matemáticas”; mais que isso, que as ciências, além de deixarem 

escapar o tempo real, ainda propunham uma “absurda” idéia de sobreposição, contrariando a 

própria essência do tempo real, sua duração. Com essa sobreposição e, conseqüentemente, sua 

transformação em algo mensurável, seria nada mais que a negação dessa duração, desse 

tempo real. 

Bergson, antes de ser conduzido à idéia de duração real, não havia se dado conta, daí a 

surpresa, de que, quando aprendia no colégio que a duração deveria ser medida pela trajetória 

de um móvel e que o tempo matemático se representava sob a forma de uma linha demarcada, 

não era na verdade o tempo que se conseguia medir, e sim, simplesmente, a contagem de um 

certo número de simultaneidade de um mesmo gênero, e que a linha com a qual se mede é 

imóvel, enquanto o tempo é mobilidade. Isso equivale a dizer que “jamais a medida do tempo 

se relaciona com a duração enquanto tal”. Dessa constatação resulta outra ainda mais 

contundente: ainda que o tempo fosse fortemente acelerado, nenhuma mudança essencial iria 

acontecer na forma de medir do matemático, do físico ou do astrônomo. Mas não é assim que 

acontece na nossa realidade, como bem observa Bergson: “esta duração, que a ciência 

elimina, que é difícil de conceber e de exprimir, nós a sentimos e vivemos”44.  

Já no primeiro capítulo de sua obra “Ensaio Sobre os Dados Imediatos da Consciência”, 

quando aborda as intensidades dos estados psicológicos, Bergson  explica que a experiência 

do tempo real, assim como a sentimos, está intimamente relacionada com as “qualidades” das 

sensações e não com as “quantidades”, como se possível fosse medi-las, já que não possuem 

caráter homogêneo. Nesse sentido, ainda que para as ciências não importasse a aceleração do 

                                                 
44 BERGSON, 1979f, p. 102. 



 

 

26

tempo, de forma que continuaria a ser medido de forma homogênea, isto é, em instantes 

iguais e justapostos, isso certamente provocaria sensações diferenciadas em nós: 

Normalmente, admite-se que os estados de consciência, sensações, 
sentimentos, paixões, esforços, são susceptíveis de crescer e diminuir; há até 
os que defendem que uma sensação se pode dizer duas, três, quatro vezes mais 
intensa que outra da mesma natureza [...] que temos mais ou menos calor, que 
estamos mais ou menos tristes, e esta distinção do mais e do menos, mesmo 
quando se estende à região dos fatos subjetivos e das coisas inextensas, não 
surpreende ninguém. Contudo, há aqui um ponto muito obscuro e um 
problema mais grave do que geralmente se imagina45. 

É esse progresso qualitativo que interpretamos no sentido de uma mudança de 

grandeza, porque gostamos das coisas simples; porque a nossa linguagem nem sempre é 

adequada para traduzir as sutilezas da análise psicológica que tendemos a interpretar assim. 

Bergson parecia compreender, de forma bastante nítida, que, em relação à questão 

do tempo real ou da duração real, a ineficácia das ciências positivas para apreender a 

totalidade das coisas, como elas de fato ocorrem, era inegável; e atribui à ciência o grande 

equívoco de plantar “causas nos efeitos”, baseando-se em pré-conceitos formalizados 

independentemente da impressão natural que as coisas causam: 

As variações de brilho de uma cor determinada – abstraindo das sensações 
afetivas – reduzir-se-iam, portanto, a mudanças qualitativas, se não 
tivéssemos adquirido o hábito de pôr a causa no efeito,  de substituir a nossa 
impressão natural pelo que a experiência e a ciência nos ensinam. Bergson 
procurou o absoluto sobre o relativo e achou em física: o próprio 
movimento, o tempo real que as fórmulas matemáticas deixavam escapar; 
em psicologia: a consciência, a vida com seu impulso ativo46. 

Ao verificar que esta única realidade, absoluta, escapava totalmente às ciências 

físicas e matemáticas, tidas até então como autoridades últimas, percebeu que isso acontecia 

não pela proposta de um rigor, que ele mesmo entendia como necessário, mas, 

principalmente, pelo equívoco na escolha da faculdade mental para se chegar a esse rigor. 

                                                 
45 BERGSON, Henri. Ensaio sobre os dados imediatos da consciência. Trad. de João da Silva Gama. Lisboa: 
Edições 70, 1988. p. 56. 
46THONNARD, François Joseph. Compêndio de história da filosofia. Trad. de Valente Pombo. São Paulo: 
Heder, 1968. p. 917. 



 

 

27

Segundo ele, a faculdade utilizada pelas ciências – a inteligência –, entendida como sendo a 

faculdade de apreender analítica ou abstrativamente os objetos exteriores, compreende, 

basicamente, duas atividades do conhecimento: a sensação e a percepção; e é incapaz, 

radicalmente, de conhecer a realidade. Sua crítica à inteligência se dirige ao conceito abstrato 

de fenômeno, que é a peça mestra da inteligência: a fragmentação do real. Para ele, toda a 

divisão da matéria, entendida, assim, como um traço essencial da faculdade da inteligência, 

em corpos independentes, de contornos absolutamente determinados, é uma “divisão 

artificial” e a “solidificação do fluente”, uma “cristalização do devir”. “A inteligência só 

representa claramente o descontínuo”47; e ainda, como lembra Thonnard: “O método 

intelectual para definir a vida é comparável ao dos cinematográficos que recompõem o 

movimento por uma sucessão rápida de vistas estáveis”48. 

Segundo Bergson, a inteligência não é feita para a “especulação”, mas para a 

“ação”. A inteligência visa, primeiramente, a fabricar. É conatural à matéria, contudo, a 

natureza dotou o homem dessa faculdade não para conhecer a essência das matérias, mas para 

dominá-la, para quebrar ou rodear o obstáculo que ela opõe à vida e que, por isso mesmo, é 

moldada sobre a matéria, cujas propriedades são: a extensão divisível (fragmentação) e a 

inércia estável e morta (solidificação do fluente): 

Assim, a inteligência tende a fabricar, pode-se prever que o existente de 
fluido no real lhe escapará em parte, e o que de propriamente vital no ser 
vivo lhe escapará completamente. Nossa inteligência, tal como sai das mãos 
da natureza, tem por objeto principal o sólido inorganizado49. 

Para Bergson, a característica da inteligência de fragmentar o real, de medir, de 

mensurar, acaba por espacializar o que é fluxo qualitativo: 

O que a inteligência faz é medir, mas medir supõe a existência de unidades 
homogêneas e comparáveis, como as do espaço geométrico. Buscando 

                                                 
47BERGSON, Henri. Evolução criadora. Rio de Janeiro: Delta, 1964. p. 188. (Coleção Prêmio Nobel de  
Literatura). 
48 THONNARD, 1968, p. 919. 
49 BERGSON, 1964. p. 187. 



 

 

28

apreender e explicar os estados de consciência, a inteligência é levada então 
a espacializar o que é puro fluxo qualitativo, pura duração. A própria 
linguagem, ao nomear os estados de consciência, permite que eles sejam 
figurados como separados, representados como numa sucessão espacial, 
seriados ou adicionados como unidades homogêneas50. 

Analisando o pensamento de  Bergson acerca da faculdade da inteligência, Novais 

e Abensour fazem uma pertinente observação: 

Bergson está de acordo com a constatação de que a percepção não nos 
apresenta o verdadeiro real: a percepção tem uma função pragmática, 
percebemos para agir sobre o mundo e não para conhecê-lo; portanto a 
percepção está estruturada para nos mostrar do real aquilo que interessa à 
prática51. 

É importante, contudo, frisar que Bergson, em hipótese alguma, nega ou diminui a 

importância da faculdade da Inteligência. Para ele, as propriedades da matéria, apreendidas 

pela inteligência, permitem avanços significativos, como a invenção da linguagem, e com ela 

a ajuda social mútua e a transmissão do progresso. Ele apenas tira o poder de “prumo” da 

inteligência, elevada à realeza pelos ideais da Modernidade, dando-lhe um papel importante, 

contudo, limitado àquilo a que se presta:  

A inteligência está virada, fundamentalmente, para os fins da vida; serve 
para construir instrumentos inorgânicos e só se encontra à vontade quando 
tem de lidar com a matéria inorgânica. Mas a matéria inorgânica é 
solidificação, imobilidade, descontinuidade: a inteligência, tende, portanto, 
a transformar tudo o que considera em elementos sólidos, descontínuos e 
imóveis. Por isso, o devir se lhe apresenta como uma série de estados, em 
que cada um permanece idêntico a si mesmo e, portanto, imutável. Mesmo 
quando a sua atenção se fixa na mudança interna de um destes estados, 
decompõe-no numa série de estados ulteriores que terão as mesmas 
características de fixidez e imobilidade52. 

Precisamente por conta da natureza subjetiva do tempo, Bergson entendia que a 

inteligência, também por limitação de sua natureza, seria incapaz de absorvê-lo em sua 

totalidade e propõe o uso de outra faculdade: a intuição, para uma “Nova Metafísica”.  

Com a Modernidade e o avanço das ciências, veio, também, em contrapartida, a 

crise da Metafísica, já denunciada por Kant e Comte, além de outros. Bergson, apesar de 

                                                 
50 BERGSON, Henri. Cartas, conferências e outros escritos. Trad. de Franklin Leopoldo. São Paulo: Abril 
Cultural, 1979i, p.10. (Coleção os Pensadores). 
51 NOVAES, Adauto; ABENSOUR, Miguel. Tempo e historia. Trad. Carmem S.da Costa. 1. ed. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1992. p. 143. 
52ABBAGNANO, 1999, p. 18. 



 

 

29

admitir essa crise, não renuncia por completo à Metafísica, entendendo que ela estava tão 

somente trilhando um caminho equivocado: o da inteligência, que como já demonstramos, 

não consegue apreender o total, o absoluto, e, precisamente por ter enveredado pelo caminho 

equivocado, a filosofia ficou desacreditada, gerando várias explicações diferentes para um 

mesmo objeto. Sem rigor, acabou gerando as variadas “correntes ou escolas filosóficas”, que 

se digladiam sem conseguir chegar a lugar algum.  Bergson propõe então uma Metafísica 

diferenciada, sob a plataforma de uma nova faculdade mental, que não a utilizada até então 

pelas ciências e também pela metafísica clássica, conforme comenta Thonnard: 

Intuição, segundo Bergson, é uma espécie de simpatia intelectual pela qual 
nos transportamos para o interior dum objeto, para coincidirmos com o que 
tem de único e, portanto, de inexprimível. Pela intuição se apreende o 
simples, o indivisível [...] todas as riquezas dos aspectos múltiplos. Atinge o 
real pelo lado de dentro, atinge o absoluto e não o relativo53. 

Para Bergson, o conhecimento produzido pela faculdade da inteligência, utilizada 

pela “velha metafísica”, é comparável ao conhecimento de alguém que conhece uma cidade 

tão somente através de fotografias, tomadas de todos os ângulos e no maior número quanto 

fosse possível; mesmo assim, não poderia afirmar conhecer  “de dentro” aquela cidade. Se 

comparada à faculdade da inteligência, a da intuição representaria o conhecimento de dentro 

da cidade, de suas entranhas, com toda sua simplicidade e nuances, de alguém que caminha 

pelo seu relevo.  

Da mesma forma, em relação à tradução de um poema, jamais captaria seu sentido 

interno original, simples. Ainda com todo o esforço do tradutor, com suas notas explicativas e 

demais recursos, seria sempre uma tradução, desprovida do sentido real mais profundo: 

A inteligência é caracterizada por uma incompreensão natural da vida. Pelo 
contrário, no próprio molde da vida é que se formou o instinto. Enquanto a 
inteligência trata todas as coisas mecanicamente, o instinto age, se assim 
podemos falar, organicamente. Se a consciência que adormece nele 
despertasse, se ele se interiorizasse em conhecimento em vez de se 

                                                 
53 THONNARD, 1968, p. 921. 



 

 

30

exteriorizar em ação, se soubéssemos interrogá-lo e se ele pudesse 
responder, ele nos revelaria os segredos mais íntimos da vida54. 

Ora, essa intuição, faculdade utilizada pela nova metafísica, é, em outras palavras, 

o instinto primitivo, que vê as coisas como simplesmente elas se apresentam, sem 

interpretação, sem conceitos. Enquanto a inteligência, através da ciência, nos conduz 

paulatinamente aos segredos da física, a intuição nos conduz ao próprio interior da vida, à 

profundidade do eu e, por fim, à sua própria causa, como nos sugere Bergson na evolução 

criadora: “Mas ao próprio interior da vida é que nos conduziria a intuição, quero dizer, o 

instinto que se tornou despendido, consciente de si mesmo, capaz de refletir seu objeto e de o 

ampliar infinitamente”55. 

Em sua “Introdução à Metafísica”, Bergson nos dá um exemplo esclarecedor de 

um mesmo fato percepcionado, ora a partir da faculdade da inteligência, que tende fracionar, 

fragmentar o real, ora pela faculdade da intuição, que o vê simples, como de fato é, em sua 

totalidade: 

Quando levantamos o braço, realizamos um movimento de que temos 
interiormente a percepção simples; mas exteriormente, para alguém que 
observa, nosso braço passa por um ponto, depois por outro e entre estes dois 
pontos haveria ainda outros pontos, de tal maneira que, se ele começar a 
contar, a operação não terá fim. Visto de dentro, um absoluto é, pois, coisa 
simples; mas considerado de fora, isto é, relativamente à outra coisa, torna-
se, em relação aos signos que o exprimem, a peça de ouro cuja moeda 
jamais chegará a equivaler [...] Decorre daí que um absoluto só poderia ser 
dado numa intuição, enquanto todo o restante é objeto de análise.  
Chamamos aqui intuição a simpatia pela qual nos transportamos para o 
interior de um objeto para coincidir com o que ele tem de único e, 
conseqüentemente, de inexprimível56.  

A “nova metafísica” proposta por Bergson quer ser, como ele mesmo afirma, “a 

ciência que pretende dispensar os símbolos”57 e prevê que “a metafísica tornar-se-á então a 

                                                 
54 BERGSON, 1964, p. 194. 
55 Ibid., p. 200. 
56Idem., Introdução à metafísica. Trad. de Franklin Leopoldo. São Paulo: Abril Cultural, 1979a. p. 14. (Coleção 
os Pensadores). 
57 Idem., 1979a., p. 15 



 

 

31

própria experiência”58. Sendo assim, a “nova metafísica” assume o papel anteriormente 

apregoado pelas ciências positivas, de ser fiel à realidade última das coisas. O próprio 

Bergson se define como um “empirista radical”: 

Mas o empirismo verdadeiro é aquele que se propõe apegar-se o mais 
possível ao original mesmo, aprofundar-lhe a vida e, por uma espécie de 
auscultação espiritual, sentir palpitar sua alma; e este empirismo verdadeiro 
é a verdadeira metafísica59. 

Com seu estilo inconfundível, duro e, ao mesmo tempo, poético, Bergson 

demonstra o alto grau de responsabilidade e o papel que a “nova metafísica” desempenhará, 

em detrimento das ciências positivas. Diz ele resumindo seus alvos: 

Para resumir, queremos uma diferença de método, não admitimos uma 
diferença de valor entre a metafísica e a ciência. Menos modesto em relação 
à ciência do que foi a maior parte dos cientistas, estimamos que uma ciência 
fundada na experiência, tal como os modernos a entendem, pode atingir a 
essência do real. Sem dúvida ela cumpre então, metade do programa da 
velha metafísica: metafísica ela se poderia chamar, se não preferisse 
conservar o nome de ciência. Resta a outra metade. Esta nos parece 
pertencer de direito a uma metafísica que parte igualmente da experiência, e 
que pode, também atingir o absoluto: nós a chamaríamos ciência, se a 
ciência não preferisse limitar-se ao restante da realidade60. 

Bergson reconhece, entretanto, que, por não ser o método Intuitivo um método 

natural ao ser humano, é preciso haver uma preparação, “dolorosa” inclusive, e que se deve 

reverter a ordem, o curso ordinário do espírito, abandonando o hábito de pensar por conceitos, 

como bem salientam Padovani e Castagnola: 

A intuição é um ato que exige violência, esforço laborioso pelo qual o 
filósofo, deixando de lado todos os meios intelectuais, tenta penetrar dentro 
da essência das coisas e chegar ao verdadeiro conhecimento, à verdadeira 
filosofia que não pode admitir opiniões contrastantes61. 

Ao comentar o esforço laborioso provocado por essa verdadeira mudança de 

paradigma, que pretende a nova metafísica, esta verdadeira reversão na forma de pensar, 

                                                 
58 BERGSON, 1979f., p. 105 
59Idem,1979a., p. 23. 
60 Idem., 1979f., p. 122. 
61PADOVANI, Umberto Antonio ; CASTAGNOLA, Luis. História da filosofia. 16. ed. São Paulo: 
Melhoramentos, 1994. p. 459. 



 

 

32

Bergson lembra que, a cada fato novo, a cada realidade nova a ser conhecida, caberá, se 

quisermos apreendê-la em sua totalidade, também, um novo esforço e um novo trabalho, isto 

é, solução nova para cada questionamento novo; as formas das soluções anteriores são 

expurgadas e não mais poderão ser usadas, sob pena de termos um conhecimento apenas 

periférico:  

O trabalho é de uma dificuldade extrema, pois nenhuma das concepções já 
feitas de que se serve o pensamento em suas operações cotidianas se presta 
a isto [...] mas o empirismo digno deste nome, um empirismo que só 
trabalha sob medida, se vê obrigado a despender um esforço absolutamente 
novo para cada objeto que estuda 62. 

Este tipo de metodologia exigida pela nova metafísica, segundo Bergson, resgata o 

verdadeiro sentido do empirismo e a fidelidade aos fatos. 

Durand atribui a Bergson a missão e o destino de combater o “Golias do 

materialismo”63, comparando-o ao herói hebreu David.  

Bergson parecia ter noção das grandes dificuldades de sua missão, argumenta ele, 

pois tinha contra ele toda uma modernidade que aplaudia o “gigantismo” do racionalismo e do 

cientificismo, empunhando as armas do intelectualismo e do conceito (formulado faculdade 

da inteligência), que acabaram gerando uma espécie de “senso comum”, criando uma 

confortável sensação de que tudo se explicaria pelo crivo da ciência positiva. Não podendo 

recorrer à metafísica tradicional, sob pena de não alcançar seus objetivos, e acuado pela 

necessidade pessoal de responder às “idéias últimas” da mecânica, descobre no problema do 

tempo um ponto fraco do “gigante” das ciências positivas. A idéia da vitória de Bergson sobre 

o materialismo também é compartilhada por Truc: 

Bergson, por certo, teve ganho de causa contra o materialismo e o 
idealismo, contra os sistemas que suprimem o espírito e contra 
aqueles que o evaporam pretendendo que tudo seja espírito. Mostrou 

                                                 
62 BERGSON, 1979a., p.23. 
63 DURAND, Will. História da filosofia e dos grandes filósofos. 12 ed. Trad. de Godofredo Rangel ; Monteiro 
Lobato. São Paulo: Nacional, 1966. p. 403. 



 

 

33

também os abusos do conceito, e lembrou com razão que o 
pensamento se torna uma coisa ilusória e oca que perde o contato 
com a vida, isto é, com o sentimento e o movimento64. 

Ainda segundo Durand, Bergson percebeu que o tempo real, o tempo concreto, o 

tempo reconhecido pelo nosso eu interior, isto é, pela nossa consciência, fugia, escapava e não 

podia ser acolhido pelos conceitos dessas ciências positivas.  

 

1.2.2 A análise do problema do tempo 

 

A idéia de tempo sempre foi um suplício para os pensadores mais dedicados e 

comprometidos com as grandes questões da humanidade. Muitos dos mais influentes 

pensadores, em épocas distintas, pensaram sobre o problema do tempo, a exemplo de 

Heráclito, Platão, Plotino, Aristóteles, Santo Agostinho, Kant, Heidegger, Jasper, Sartre, 

Husserl, Russel e tantos outros.   

Para compreendermos melhor a noção de “tempo concreto”, ou duração,  

utilizaremos o método comparativo, abordando primeiro, ainda que com certa brevidade, a 

idéia de tempo das ciências naturais, tal qual se apresentava e como Bergson a conheceu. 

Para a mecânica, o tempo é uma série de instantes, justapostos, sem diferenças 

entre si, divididos e fracionados. O tempo da mecânica, no dizer de Reale e Antiseri, resume-

se a “comprovar que o movimento de certo objeto em espaço determinado coincide com o 

movimento dos ponteiros dentro daquele espaço que é o quadrante do relógio"65. No tempo da 

mecânica os instantes são diferentes, exclusivamente, de forma quantitativa, isto é, mais 

tempo ou menos tempo percorrido pelo ponteiro do relógio, ou melhor, mais espaço/menos 

espaço. Não há tempo pior e tempo melhor, num sentido qualitativo. A distinção dos 

                                                 
64 TRUC, Gonzague. Historia da filosofia. Trad. de Ruy Flores Lopes ; Leonel Vallandro. Rio de Janeiro: 
Globo. 1958. p. 269. 
65 REALE ; ANTISERI, 1990, p. 711.  



 

 

34

instantes, como já dissemos, dá-se tão somente quantitativamente. Os instantes são externos 

um ao outro. Isso equivale a dizer que cada um tem seu “momento presente” e depois já não 

é, não tendo nenhuma importância cumulativa para os instantes que virão, nem tão pouco 

absorve coisa alguma dos que já passaram antes dele, ou seja, um instante não enriquece nem 

empobrece o outro, precisamente por serem exatamente iguais. 

Para Galileu, o fluxo do tempo era uniforme, podendo ser regulado 

matematicamente. Mais tarde, Newton66 codifica o tempo de Galileu para a física, afirmando 

                                                 
66 Em 1905, Albert Einstein publicou um artigo científico que revelava uma limitação na teoria do tempo de 
Newton, que, com relação ao modo de medir o tempo, afirmava que cada evento pode ter apenas um tempo 
único associado a ele. Segundo Einstein, embora a idéia de simultaneidade seja perfeitamente clara para dois 
eventos que ocorrem tanto no mesmo lugar como ao mesmo tempo, não é suficientemente clara para dois 
eventos que ocorrem em lugares diferentes. A teoria de Einstein põe por terra a idéia de um tempo absoluto 
apregoado por Newton. Em vez de um tempo absoluto, Einstein prova a relatividade do tempo, isto é, o tempo 
depende do observador. As idéias inovadoras de Einstein trouxeram um impulso extraordinário na concepção 
que o homem tem de universo influenciando e, muitas vezes, redimensionando a física e os estudos 
cosmológicos. Não é muito distante da  realidade  afirmar que, a partir das teorias de Einstein, o homem tornou-
se “cidadão do universo”.  Sobre a importância de Einstein e de suas teorias comenta WHITROW, 1993, p. 194, 
195 e 196: “A teoria de Einstein envolve o pressuposto de que nenhum efeito físico pode ser transmitido em 
velocidade maior que a da luz (no vácuo). Embora nem Newton nem Leibniz tivessem imposto qualquer 
restrição semelhante, a teoria de Einstein está mais de acordo com o conceito de tempo de Leibniz que com o de 
Newton. Pois, se a idéia de Leibniz de que o tempo é derivado dos eventos é compatível com a teoria de 
Einstein, o conceito de tempo absoluto de Newton não é. Enquanto para Newton o tempo era independente do 
universo e para Leibniz era um aspecto do universo, a visão que hoje prevalece, desde que a teoria de Einstein 
passou a ser vista como uma parte essencial da física, é a de que o tempo é um aspecto do universo que depende 
do observador. Uma importante conseqüência da teoria especial da relatividade de Einstein é que o relógio que 
se desloca parecerá funcionar lentamente comparado a um relógio similar em repouso, com relação ao 
observador e quanto mais a velocidade do relógio que se desloca se aproximar da velocidade da luz, mas 
lentamente ele parecerá machar. Esse aparente lenteamento de um relógio que se desloca é chamado de 
“dilatação do tempo”. De todas as conseqüências da teoria de Einstein , foi essa que pareceu a muita gente a 
mais difícil de aceitar, uma vez que entra em conflito com nossa intuição do tempo ditada pelo senso comum. 
Entretanto, existem hoje fartas provas experimentais, particularmente as fornecidas por partículas de alta 
velocidade, que corroboram esta conclusão”. Ainda com relação à teoria de Einstein, embora pareça antagônica à 
visão do senso comum, na crença de um tempo absoluto e universal, Bergson, contrariando esse pensamento, ao 
comentar a teoria da relatividade de Einstein, identifica nela os mesmos princípios tanto da teoria de Newton 
como do pensamento do senso comum, conforme está registrado em BERGSON, Henri. Duração e 
simultaneidade. Trad. Cláudia Berliner. São Paulo: Martins Fontes, 2006. p. 1,2,3: “Queríamos saber em que 
medida nossa concepção de duração era compatível com as visões de Einstein sobre o tempo. Nossa admiração 
por esse físico, a convicção de que ele nos trazia não só uma nova física, mas também certas maneiras novas de 
pensar, a idéia de que a ciência e a filosofia são disciplinas diferentes, mas feitas para se completarem, tudo isso 
inspirava nosso desejo e impunha-nos até o dever de proceder a uma confrontação [...] o aspecto dessa teoria que 
parece chocar a opinião corrente passava então para primeiro plano: iríamos ter de nos demorar sobre os 
“paradoxos” da Teoria da Relatividade; sobre os tempos múltiplos que passam mais ou menos rápido, sobre as 
simultaneidades quando se muda de ponto de vista. Essas teses têm um sentido físico bem definido: dizem o que 
Einstein leu, por uma intuição genial, nas equações de Lorentz.  Mas qual é a sua significação filosófica? [...]. 
Esse exame nos deu um resultado bastante inesperado. Não só as teses de Einstein não pareciam mais 
contradizer a crença natural dos homens num tempo único e universal, como a confirmavam e  acompanhavam 
de um começo de prova. Seu aspecto paradoxal devia-se simplesmente a um mal entendido”. Diante de tudo, o 
que transparece é que a concepção de tempo de Einstein, em certo sentido, ficou circunscrita à comunidade de 



 

 

35

que o tempo absoluto, verdadeiro e matemático, em si mesmo, flui sem relação alguma com 

qualquer coisa externa. Assim, a idéia de tempo ganha independência do ambiente, 

provocando um verdadeiro divórcio entre a medição do tempo e os eventos ambientais. 

Bergson empreendeu violentas críticas à idéia de tempo das ciências e da “velha 

metafísica”. Segundo ele, quando se quer medir o tempo, o que se mede realmente é o espaço, 

uma espécie de “fantasma do tempo”. Para Bergson, definitivamente, o tempo das ciências 

positivas não é o mesmo percebido por nossas consciências: 

Mais ainda, o tempo entra nas fórmulas da mecânica, nos cálculos dos 
astrônomos e até dos físicos, sob forma de quantidade. Mede-se a 
velocidade de um movimento, o que implica que também tempo é uma 
grandeza. A própria análise que acabamos de tentar exige que se complete, 
pois, se a duração propriamente dita não se mede, que é que medem então 
as oscilações do pêndulo? Rigorosamente, admitir-se-á que a duração 
interna, percepcionada pela consciência, se confunde com o encaixar dos 
fatos de consciência uns nos outros, com o enriquecimento gradual do eu; 
mas o tempo que os nossos relógios dividem em parcelas iguais, este tempo, 
dir-se-á, é outra coisa; é uma grandeza mensurável e, por conseqüência, 
homogênea. – Apesar de tudo, não o é e uma análise atenta dissipará esta 
última ilusão. Quando sigo com os olhos, no mostrador de um relógio, o 
movimento da agulha, que corresponde às oscilações do pêndulo, não meço 
a duração, como parece acreditar-se; limito-me a contar simultaneidades, o 
que é muito  diferente. Fora de mim, no espaço, existe somente uma posição 
única da agulha e do pêndulo, porque das posições passadas nada fica.67. 

Com Newton, o tempo ganha a mensurabilidade nos moldes como a conhecemos 

hoje, passando a ser medido, definitivamente, por uma máquina, como resultado da 

“maquinização” da visão de mundo, não importando o que o indivíduo sente, seus anseios e 

percepções. O tempo flui instante após instante, justapostos, indiferentes, homogêneos, quer 

queiramos ou não. “A função da ciência positiva é disfarçar a duração e escamotear os efeitos 

do tempo para a comodidade da ação”68. Gauer confirma esse pensamento quando afirma que: 

                                                                                                                                                         
físicos e astro-físicos (muito embora suas descobertas influenciem, de forma direta, a todos, como as viagens 
espaciais, por exemplo). Além disso, a teoria de Einstein assim como de Newton vêem o tempo de uma forma 
objetiva, isto é, exterior ao homem. A noção de Newton, entretanto, é a que regula, de fato, tanto o senso comum 
como a organização das sociedades.  
67 BERGSON, 1988. p. 77. 
68 CHÂTELET, François. História da filosofia: ideias, doutrinas. 2. ed. Trad. de Guido de Almeida. Rio de 
Janeiro: Zahar, 1983. p. 220. 



 

 

36

A concepção de tempo estruturada na razão iluminista conduz a 
desembaraçar-nos das questões relacionadas às diferenças dos tempos, pois, 
a irreversibilidade do tempo absoluto, que nos leva à busca de um início, 
cria armadilhas que nos impõem uma ontologia do fim69. 

Ao que reforça Guimarães: 
Quando a ciência positiva, mecânica ou astronômica fala de tempo, ela 
considera o movimento de um objeto considerado numa trajetória linear, 
divide o tempo em partes iguais, unidade de tempo. O pensamento 
cientifico “achata” o tempo no espaço, uma vez que a ciência diz um tempo 
despojado de duração70. 

Sokolowski também confirma que o “tempo do mundo” está diretamente ligado à 

idéia de espaço. Diz ele: “tal tempo pode ser comparado à espacialidade do mundo, à extensão 

geométrica que as coisas possuem e às ligações locais que elas têm umas com as outras”71. 

Corroborando ainda com este pensamento, Piettre afirma que: 

Bergson sublinha com insistência a necessidade de perceber toda a 
diferença que existe entre o tempo abstrato que não é senão um número – o 
tempo do relógio, o tempo medido em física - e o tempo concreto [...]. O 
tempo matematizado não é mais tempo. O único tempo que existe é aquele 
que eu experimento, muito concreta e realmente72. 

Bergson chega a comparar também o tempo das ciências com um filme 

cinematográfico, feito de partes distintas e justapostas. Caso esse filme passasse dez, cem ou 

mil vezes mais depressa ou, ainda, se fosse desenrolado a uma velocidade infinita, dentro ou 

fora da máquina; ou ainda se fosse, na mesma proporção, enrolado, nada mudaria, seria o 

mesmo filme, seriam as mesmas imagens. Absolutamente nada seria acrescentado, 

precisamente, porque a duração foi cristalizada em imagens justapostas. Da mesma forma, no 

abrir e abanar de um leque, não importa a velocidade nem o esforço empreendido, o desenho 

da seda permanecerá sempre o mesmo, inalterado. É o mesmo que ocorre com o tempo das 

ciências. Um tempo que nada acrescenta, que nada deixa do instante passado, tendo em vista 
                                                 
69 GAUER, Ruth Maria Chittó. Tempo/história. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1998. p.17. 
70GUIMARÃES, Myrna Botelho de Barros. A qualidade do pensamento em Bergson. Recife: Ed.  
Pernambuco, 1989. p. 45. 
71 SOKOLOWSKI, Robert. Introdução à fenomenologia. Trad. de Alfredo de Oliveira Moraes. São Paulo: 
Loyola, 2004. p. 141. 
72 PIETTRE, 1997, p.47. 



 

 

37

ser homogêneo, isto é, exatamente igual ao instante anterior. É, na prática, em última análise, 

como se o indivíduo nascesse e morrendo a cada novo segundo, desaparecesse a cada instante 

passado no quadrante do relógio. Nada há de acumulativo. Poderíamos pensar, de forma 

desavisada, é bem verdade, que, no espaço de uma hora, existe a acumulação dos minutos e 

segundos, e assim por diante, mas o que há, na verdade, nada mais é que uma ilusão. Se 

fizermos o caminho inverso, veremos que uma hora é composta de sessenta minutos e esses, 

por sua vez, sessenta segundos, exatamente iguais, que nem se completam nem se enriquecem 

mutuamente. O tempo da ciência é um tempo extremante empobrecido pela cristalização da 

duração. Assim pensam os cientistas, assim pensa a maior parte dos filósofos, desabafa 

Bergson: 

Em suma, o tempo assim considerado não é mais do que um espaço ideal, 
onde supomos alinhados todos os acontecimentos passados, presentes e 
futuros, que estão, ainda mais, impedidos de aparecer-nos em bloco: o fluir 
da duração seria esta própria imperfeição, a adição de uma quantidade 
negativa73. 

E ainda: 
 
Enquanto o tempo decorrido não constitui nem um ganho nem uma perda 
para um sistema considerado conservador, é um ganho, sem dúvida, e 
incontestavelmente para o ser consciente [...] Por isso seria um absurdo 
nunca considerarmos o tempo, mesmo o nosso, como uma causa de ganho 
ou de perda, como uma realidade concreta, como uma força à sua maneira74. 

Bergson considera ainda que a solidificação do tempo, promovida pela idéia 

produzida pelas ciências, intervém, de forma direta, na questão da liberdade. É como se 

existissem dois “eus” convivendo ao mesmo tempo em uma mesma pessoa, sendo um como 

que uma imagem distorcida do outro; uma representação, no espaço, uma imitação, do outro; 

sendo um livre e que, com sua liberdade, cria e evolui, enquanto o outro, preso às cadeias 

espaciais, tem a previsão de seus atos dada como certa. Daí vermos diversas expressões 

cotidianas que nos remetem a uma clara impressão da existência dessa dualidade de “eus”:  “o 
                                                 
73 BERGSON, 1988, p. 104. 
74Ibid., p. 109. 



 

 

38

tempo hoje está demorando a passar”, “esses últimos cinco minutos estão parecendo uma 

eternidade”, “o tempo passou rápido”. Nossas mentes estão de tal modo condicionadas à 

ditadura dos relógios que acabam não percebendo que, dentro de nós, isto é, no interior das 

nossas consciências, um tempo verdadeiro e concreto grita querendo ser ouvido; mas apesar 

de ouvirmos, apesar também de  percebermos, até com certa clareza, que nosso tempo interno 

não confere com o que se nos foi imposto na exterioridade dos quadrantes do relógio, damos 

mais crédito aos que, no espaço, nos dizem como deve ser e quanto deve durar nosso tempo 

que à nossa própria consciência, razão de ser da nossa verdadeira duração: 

Haveria, pois, dois eus diferentes, sendo um como que a projeção exterior 
do outro, a sua representação espacial e, por assim dizer, social. Atingimos 
o primeiro por uma reflexão aprofundada, que nos leva a captar os nossos 
estados internos como seres vivos, incessantemente em via de formação, 
como estados refratários, à medida que se penetram reciprocamente e cuja 
sucessão na duração nada tem de comum com uma justaposição no espaço 
homogêneo. Mas os momentos em que voltamos a ser donos de nós 
próprios são raros do tempo, vivemos exteriormente a nós mesmos, não 
percepcionamos de nosso eu senão o seu fantasma descolorido, sombra que 
a pura duração projeta no espaço homogêneo. A nossa existência desenrola-
se, portanto, mais no espaço do que no tempo: vivemos mais para o mundo 
exterior do que para nós; falamos mais do que pensamos; somos agidos, 
mais do que agimos. Agir livremente é retomar a posse de si, é situar-se na 
pura duração75. 

 
 Numa espécie de denúncia profética contra esta dissociação, o sábio Salomão, em 

sua reflexão sobre o tempo, avisa que o tempo real sempre está ligado a fatos, a realidades 

vividas, choradas e alegremente festejadas pelo ser humano: 

Tudo tem seu tempo determinado, e há tempo para todo o propósito debaixo 
do céu: há tempo de nascer e tempo de morrer, tempo de plantar e tempo de 
arrancar o que se plantou, tempo de matar e tempo de curar, tempo de 
derribar e tempo de edificar, tempo de chorar e tempo de rir, tempo de 
prantear e tempo de saltar de alegria, tempo de espalhar pedras e tempo de 
juntar pedras, tempo de abraçar e tempo de afastar-se de abraçar, tempo de 
buscar e tempo de perder, tempo de guardar e tempo de deitar fora, tempo 

                                                 
75 BERGSON, 1988, p. 159. 



 

 

39

de rasgar e tempo de coser, tempo de estar calado e tempo de falar, tempo 
de amar e tempo de aborrecer, tempo de guerra e tempo de paz76.  

Whitrow lembra ainda que a idéia de que o tempo é uma progressão linear medida 

pelo relógio e pelo calendário; principalmente “na civilização moderna [...] domina de tal 

forma a nossa vida que parece ser uma necessidade inevitável de pensamento. Mas isso está 

longe de ser verdade”77. Ao que completa: “Embora nossa idéia de tempo seja uma das 

características peculiares do mundo moderno, a importância que damos a ele não é 

inteiramente desprovida de precedentes culturais”78. 

 

1.2.3 Fundamentos da subjetividade do tempo  

 

Bergson percebeu que o conceito positivista do tempo estava distante de 

representar a verdade, o absoluto. O conceito de tempo da mecânica divergia do conceito de 

tempo existente nas nossas consciências, na nossa realidade, como já demonstramos 

anteriormente e como afirmam Reale e Antiseri: “Bergson se deu conta que o positivismo não 

manteve em absoluto a sua promessa de fidelidade aos fatos”79. E ainda: “O pensamento de 

Bergson é uma filosofia que pretende ser fiel à realidade, mas onde a realidade não é 

concebida como reduzida nem envolvida pelos fatos dos positivistas”80. 

O que fez então a ciência positiva? Como não conseguiu explicar o que é o “tempo 

real”, precisamente porque se utilizou da faculdade intelectual da inteligência, que, por sua 

natureza, não consegue absorver o “total”, mas apenas fenômenos fracionados, criou o seu 

tempo próprio para caber dentro de suas fórmulas matemáticas, deixando de lado o ideário de 

                                                 
76 Citação escriturística de Eclesiastes 3:1-5, conforme BÍBLIA. Português. Bíblia de estudos de Genebra. 
Trad. de João Ferreira de Almeida. São Paulo: Cultura Cristã, 1999.  p. 771. 
77 WHITROW, 2005, p.16. 
78 Ibid., p. 16. 
79 REALE ; ANTISERI, 1990, p. 711. 
80 Ibid., p. 710. 



 

 

40

sua promessa de fidelidade aos fatos e trazendo, assim, vida ao “tempo especializado” ou 

ainda chamado de “tempo social”, um tempo criado pelo homem, que jamais poderá 

representar a realidade daquele percepcioanado pelas consciências. 

Alguns países da Ásia, como a Índia e a Tailândia, além de outros, testemunharam 

um dos maiores e mais fortes desastres naturais da história recente da humanidade: a 

Tsuname81. Um fato interessante é que praticamente todos os noticiários foram unânimes em 

comparar o grau destrutivo da onda com o “curto espaço de tempo” (tempo social) que levou 

para provocar tamanhos danos. Enquanto isto, o “tempo real”, o tempo daquelas pessoas que 

estavam sendo tragadas pelo mar denunciava que aquela duração parecia “eterna”. Parecia 

nunca acabar, num flagrante exemplo da impossibilidade que tem o tempo das ciências 

positivas de absorver a realidade. A dor tão demorada, a alegria tão breve, a tempestade e as 

tsunames da vida real tão longas, enquanto o relógio deu a eles apenas alguns minutos: “O 

tempo concebido sob a forma de meio indefinido e homogêneo não é senão o fantasma do 

espaço que observa a consciência refletida”82. Nícola confirma esse pensamento de forma 

esclarecedora. Diz ele: 

A ciência, considerando o aspecto quantitativo, supõe um tempo escondido 
por uma ordem geométrica e espacial, feito de momentos distintos mas 
iguais entre si. O indivíduo, ao contrário, vive o tempo segundo um critério 
qualitativo: certos momentos são, para a consciência de quem os vive, 
fulminantes, outros podem durar uma eternidade83. 

 

                                                 
81 Onda gigante gerada por distúrbios sísmicos, que possui alto poder de destruição quando chega à região 
costeira. Esses países foram atingidos por uma Tsuname no dia 26/12/04, deixando um total de mais de 156.000   
mortos. 
82 CHÂTELET, 1983, p. 220. 
83 NÍCOLA, Ubaldo. Antologia ilustrada de filosofia. Trad. de Maria Margherita de Luca. São Paulo: Globo, 
2005. p. 433. 



 

 

41

1.2.3.1 Duração 

 

A duração é o dado da consciência, livre de toda e qualquer estrutura intelectual ou 

simbólica, livre dos conceitos, reconhecido na sua simplicidade original. Durar é viver. Para 

Bergson, a duração está ligada ao próprio fluir da vida, aos momentos vividos, carregados de 

seus anseios, vicissitudes, medos, alegrias etc. É o curso natural da vida, é a própria 

existência. Esta existência é uma corrente constante e ininterrupta que varia constantemente, 

não substituindo um momento por outro, mas que são dissolvidos uns nos outros, numa 

sempre fluída e enriquecedora evolução espiritual, provocando uma constante mudança, 

sempre um avanço, sempre uma idéia de “gerúndio84”: 

Ora, a nossa concepção de duração tende apenas a afirmar a 
heterogeneidade radical dos fatos psicológicos profundos e a 
impossibilidade de dois entre eles se parecerem completamente, já que 
constituem dois momentos diferentes de uma história. Enquanto o objeto 
exterior não traz a marca do tempo decorrido e podendo assim o físico, 
apesar da diversidade dos momentos, encontrar-se perante condições 
elementares idênticas, a duração é coisa real para a consciência que dela 
conserva o vestígio, e não pode aqui falar de condições idênticas, porque o 
mesmo momento não surge duas vezes85. 

Guimarães, comentando a idéia de duração em Bergson, afirma que “durar é 

mudar, um eu que não muda, não dura86”. Ao que também concorda Abbagnano quando 

afirma que “existir significa mudar, mudar significa amadurecer, amadurecer significa criar-se 

                                                 
84 Sobre a noção de tempo na lingüística, afirma CORÔA, Maria Luíza Sales. O tempo nos verbos do 
português. São Paulo: Parábola, 2005. p. 15,16 e 23: “Embora haja uma série de categorias semânticas 
universais – e o tempo parece ser uma delas –, cada língua retira desse conjunto seu próprio subconjunto de 
categorias e as opõe uma às outras de maneiras diferentes [...]. Nas línguas indo-européias, sem dúvida, a noção 
de tempo permeia todo o vocabulário, mas a maneira pela qual é “traduzida” em uma categoria gramatical deve 
merecer atenção em cada língua de per si. Já que há considerável variação entre as línguas no que diz respeito à 
maneira pela qual gramaticalizam as várias distinções temporais [...] restringir-nos-emos a buscar uma 
explicação para a relação entre o conceito de tempo e sua expressão gramatical nos verbos do Português [...]. É 
comum encontrarmos em estudos lingüísticos uma definição tripartida do tempo: o tempo cronológico, o tempo 
psicológico e o tempo gramatical”.  
85 BERGSON, 1988, p. 138. 
86 GUIMARÃES, 1989, p. 44. 



 

 

42

indefinidamente a si mesmo87”. Guimarães observa ainda que a idéia de duração traz em si 

uma espécie de negação da tripartição do tempo, quando afirma que “duração é a forma que 

toma a sucessão de nossos estados de consciência quando nosso eu se deixa viver, quando se 

abstém de estabelecer uma separação entre o estado presente e os estados anteriores88”. Reale 

e Antiseri também observam que, na idéia de duração, passado, presente e futuro estão 

imbricados entre si, de forma tal que não se pode concebê-los de forma isolada, por isso 

afirmam que “a consciência capta imediatamente o tempo como duração: e duração quer dizer 

que o eu vive o presente com a memória do passado e a antecipação do futuro89”. Châtelet 

afirma que “duração é envolvimento, que se enrola ou se desenrola indiferentemente para o 

passado ou  para o futuro90”. 

Não se pode reduzir a duração da consciência ao tempo homogêneo de que fala a 

ciência, o qual é constituído por instantes iguais que se sucedem de forma justaposta. O tempo 

da ciência perdeu o seu caráter original. É, de fato, como se tivesse perdido contato com a 

realidade. No tempo da mecânica, os instantes são sempre iguais, diferindo apenas 

quantitativamente; já o tempo de nossas consciências é sempre de natureza qualitativa, 

podendo o instante valer por toda uma eternidade ou passar rápido como um relâmpago. 

Com relação ao passado, presente e futuro, diferentemente das ciências positivas, 

Bergson não os via como instantes separados um dos outros, instantes independentes, 

justapostos e externos entre si, sendo um a causa da não existência do outro. Ele chega a 

afirmar, conforme observa Guimarães, que “o mundo pelo qual o matemático opera é um 

mundo que morre e renasce a cada instante”91. Para Bergson, os três estados: passado, 

presente e futuro são interdependentes entre si, um imbricado no outro, formando uma 

                                                 
87 ABBAGNANO, 1999, p. 10. 
88 GUIMARÃES, 1989,  p. 43. 
89 REALE ; ANTISERI, 1990, p.711. 
90 CHÂTELET, 1983, p. 230. 
91 GUIMARÃES, 1989, p.46. 



 

 

43

totalidade, a própria duração, o próprio fluir da vida, como observa Guimarães: “Os estados 

profundos da nossa alma, aqueles que se traduzem por atos livres, exprimem e resumem o 

sentido de nossa história passada”92. 

E ainda: 

Assim, todo o presente é estofado de realidade, e serve de ponte entre o 
passado e o futuro [...]. Junta-se ao presente a totalidade de momentos 
passados, que se lançam ao futuro, mundo de previsões inexatas, trazendo a 
presença marcante de desejos, ambições e projetos93. 

Ainda sobre a interdependência entre passado, presente e futuro, afirma 

Guimarães: “O tempo é sempre o mesmo, porque o passado é um antigo futuro e um presente 

recente, o presente um passado próximo e um futuro recente; o futuro, enfim, um presente e 

um passado que estão por vir94. 

Bergson também era conhecido pela sua capacidade de criar metáforas para 

facilitar o entendimento. Para exemplificar e clarear seu pensamento acerca do tempo, deixou-

nos como legado, além de outras, duas alegorias que seria justo destacar. Uma delas é a que 

compara o tempo a um “novelo”, a um desenrolar-se e a um enrolar-se contínuo de um fio 

numa bola, que cresce sem cessar a cada presente que incorpora em seu caminho: 

É uma sucessão de estados que cada um anuncia àquele que o segue e 
contém o que o precedeu. A bem dizer, eles só constituem estados múltiplos 
quando, uma vez tendo-os ultrapassado, eu volto para observar-lhes os 
traços. Enquanto os experimentava, eles estavam tão solidamente 
organizados, tão profundamente animados com uma vida comum, que eu 
não teria podido dizer onde qualquer um deles termina, onde começa o 
outro. Na realidade, nenhum deles acaba ou começa, mas todos se 
prolongam uns nos outros. É, se quiser, o desenrolar de um novelo, pois não 
há ser vivo que  não se sinta chegar pouco a pouco ao fim de sua meada; e 
viver consiste em envelhecer. Mas é, da mesma maneira, um enrolar-se 
contínuo, como o de um fio numa bola, pois nosso passado nos segue, cresce 
sem cessar a cada presente que incorpora em seu caminho; e consciência 
significa memória [...] pois o momento seguinte contém sempre, além do 

                                                 
92 GUIMARÃES, 1989, p. 25. 
93 Ibid.,  p. 33. 
94 Ibid.,  p. 54. 



 

 

44

precedente, a lembrança que este lhe deixou. Uma consciência que possuísse 
dois momentos diferentes seria uma consciência sem memória95. 

No exemplo acima, fica evidente aquilo que tentamos argumentar anteriormente. 

O tempo, como fio, vai enrolando-se a cada instante, crescendo, somando-se a ele todas as 

posições do “novelo” e, quando já é o novelo formado, desenrola-se dando início a uma nova 

situação, preservando, porém, a mesma essência e servindo como “matéria-prima” para o 

momento seguinte. A outra alegoria é a comparação do tempo com uma melodia, como 

afirma: “Se as notas se sucedem [...] as percepcionamos uma nas outras, e o que o seu 

conjunto é comparável a um ser vivo, cujas partes, se bem que distintas, se penetram 

exatamente pelo próprio efeito da solidariedade”96.  

Se, de fato, pensarmos no exemplo da melodia, logo ficaremos satisfeitos em 

afirmar que o que ouvimos numa canção é uma totalidade, uma melodia, composta por 

diversas notas, porém as notas deixam de ser partes individualizadas para dar lugar ao todo, 

formando a melodia propriamente dita. Uma melodia não é simplesmente várias notas 

justapostas. Para que haja uma melodia, é preciso haver harmonia, é preciso haver o que 

Bergson chama de “solidariedade”, isto é, cada nota depreende naturalmente sua sonoridade 

somando-se à sonoridade das demais notas, provocando um som harmonioso, uma melodia, 

enfim. Assim também é o tempo. Podemos dizer que o tempo é a própria melodia, formado 

por situações, experiências diversas durante nossa real duração, no fluir da vida cotidiana. 

Assim como não dizemos que as notas separadamente formam a música, também não 

podemos dizer que o tempo tem seus momentos e instantes externos em si mesmo, mas, pelo 

contrário, pela solidariedade dos instantes é que temos a “musicalidade do tempo”. “O tempo 

não é outra coisa senão a duração da criatura”97. 

                                                 
95 BERGSON, 1979a., p. 16 
96 Idem., 1988, p. 73.  
97 GUIMARAES, 1989, p. 54. 



 

 

45

Para Bergson, uma pessoa é hoje a soma de todas as suas experiências vividas no 

fluir da duração e de suas expectativas e anseios, como bem observam Reale e Antiseri: 

A consciência conserva os traços do próprio passado: nela não existem 
nunca dois acontecimentos idênticos (como prever e controlar, como supõe 
o positivismo?), razão porque a determinação de acontecimentos idênticos 
sucessivos torna-se impossível. A vida não é divisível em estados distintos e 
o eu é unidade em devir – e onde não há nada de idêntico, não há nada de 
previsível98. 

Como podemos perceber, tudo permanece gravado e acumulado dentro de nossas 

consciências, sendo um tempo como que um degrau que serve como base para evoluirmos, 

para continuarmos subindo, numa verdadeira construção da história da nossa vida. Cada 

experiência, cada momento, cada instante é um tijolo que objetará a construção do edifício do 

nosso ser: tijolos grandes, tijolos pequenos, compridos, longos, diferentes entre si, difíceis de 

encaixar, fáceis em seus encaixes, enfim, heterogêneos, porém, reais; eles existem e com eles 

o edifício não é, mas está sendo construído sempre, “porém este tempo bergsoniano não é o 

do relógio [...] mas o tempo vivo, tal como se apresenta na sua realidade imediata à 

consciência”99. 

 

a)  Duração e heterogeneidade 

 

Em Bergson, duração é a condição necessária para a compreensão de tudo; é 

precisamente o que faz a diferença entre o homogêneo e o heterogêneo; valoriza o aspecto 

qualitativo das coisas e não o aspecto quantitativo. Duração é a própria vida do indivíduo, é 

mudança contínua, é criação. A duração é vista por Bergson sempre como algo progressivo e 

                                                 
98 REALE ; ANTISERI,1990, p. 713. 
99 MARÍAS, Julián. Historia da filosofia. 8. ed. Porto: Sousa & Almeida, 1987. p. 376. 



 

 

46

livre para trazer o novo a cada momento. Ao contrário do “tempo social”100, a duração não se 

pode prever nem mensurar; é contrária a qualquer tipo de determinismo, pois, como instantes 

“completamente outros”, isto é, diferentes qualitativamente entre si, trazem em sua natureza a 

imprecisão e a imprevisibilidade, isto é, cada instante é totalmente ele, não se sabe o que vai 

trazer de novidade, o que ele vai criar; o que se sabe, é somente que será algo jamais visto 

antes, contudo o novo também é composto pela experiência passada; nada se perde,  tudo se 

aglutina como uma pequena bola de neve, que, ao descer as montanhas em sua trajetória de 

vida, sempre aumenta seu tamanho, conservando, porém, sua essência e, ao mesmo tempo, 

não sendo mais a mesma do início de sua trajetória: 

Mas não nos esqueçamos então que os estados de consciência são 
progressos, e não coisas. Se designamos cada um com uma só palavra é por 
comodidade da linguagem; viver e, vivendo, mudam necessariamente; por 
conseqüência não lhes pode suprimir qualquer momento sem os empobrecer 
em alguma impressão, modificando assim a sua qualidade101. 

Essa heterogeneidade apregoada pela duração ocorre em nossa consciência, gerada 

pelos fatos psicológicos profundos. Isso é algo insistentemente trabalhado por Bergson em seu 

“Ensaio Sobre os Dados Imediatos da Consciência”, aliás, o próprio título da obra, além de 

anunciar sua intenção, argumenta em favor da subjetividade do tempo, visto como duração. 

Bergson empreendia grande esforço para identificar e tomar nota desses dados, de como 

aconteciam em nossas mentes e quais as suas conseqüências: 

Ora a nossa concepção da duração tende a afirmar a heterogeneidade 
radical dos fatos psicológicos profundos e a impossibilidade de dois 
entre eles se parecerem completamente, já que constituem dois 
momentos diferentes de uma história102. 

                                                 
100 Contrariamente ao tempo “real” bergsoniano, o tempo das ciências positivas é uma convenção, como afirma 
PIETTRE, 1997. p.18: “Claro que a medida de tempo que nós conhecemos é convencional; poderíamos dividir o 
dia em dez  anos ou vinte horas”. 
101 BERGSON, 1988, p. 153. 
102 Ibid., p. 138. 



 

 

47

Ainda argumentando em favor da heterogeneidade da duração, Bergson afirma que 

“não há dois momentos idênticos num ser consciente”103.  

Um aspecto importante, como já dissemos, da duração bergsoninana é a 

imprevisibilidade, a mudança. A noção de mudança, de movimento, sugere o descontínuo, 

que, por sua vez, sugere a heterogeneidade, que é a essência da duração. O próprio ato de 

existir consiste em renovação, mas, ao mesmo tempo, numa conservação, caso contrário, 

teríamos um novo nascimento a cada instante. Essa evolução no fluir natural da vida, que 

mistura o novo ao antigo aumentando-lhe o corpo, remete-nos ao antigo debate entre 

Heráclito e Parmênides: “O fogo vive a morte da terra e o ar vive a morte do fogo, a água vive 

a morte do ar e a terra da água; não se pode entrar duas vezes no mesmo rio. Dispersa-se e 

reúne-se, avança-se e se retira”104.  

Bergson, seguindo a mesma linha de raciocínio argumentativo de Heráclito105, 

supondo ainda que fosse possível reproduzir uma mesma situação, idêntica à outra, já vivida 

antes, afirma que “se hoje, sob a influência das mesmas condições exteriores, não procedo 

como ontem, isso nada tem de extraordinário, porque mudo, porque duro”106. E ainda: 

“Portanto, mudo sem cessar. Mas isso não é tudo. A mudança é bem mais radical do que se 

poderia pensar num primeiro momento”107. 

Ao analisar a questão dos sentimentos e como eles acontecem nas profundezas da 

consciência e como refletem nos músculos e em todo o físico, Bergson denuncia que nossa 

forma habituada de pensar no espaço sempre nos remete a entender um sentimento como 

                                                 
103BERGSON, 1979a., p. 16. 
104 HERÁCLITO. Fragmentos. In: Os filósofos pré-socráticos. São Paulo. Editora Cultrix, 1947. p. 40. 
105 Neste particular, afirma WHITROW, 1993, p. 192: “Com o avançar do século, verificamos que a própria 
verdade tendeu a ser considerada não mais como eterna e imutável, mas como dependente do tempo. A atenção 
passou a se centrar mais no processo histórico que numa ordem de coisas imutável, eternamente válida. Em 
outras palavras, o interesse se transferiu da “coisa acabada” ao processo genético, isto é, do “ser” ao “tornar-se”. 
Esse ponto de vista radicalmente novo encontrou sua expressão máxima na filosofia do “Heráclito moderno”, 
Henri Bergson (1859-1942), para quem a realidade última não era nem “ser” e nem mesmo “ser mudado”, mas o 
próprio processo contínuo de “mudança”, a que chamou de la durée”.  
106 BERGSON, 1988, p. 144. 
107 Idem., Memória e vida. São Paulo: Martins Fontes, 2006a. p. 1. 



 

 

48

sendo o mesmo, ainda que ocorra em outro momento distinto. Temos, portanto, a impressão 

de estarmos saboreando ou amargando um mesmo sentimento, com uma gradação maior, no 

sentido quantitativo, de sua extensão e grandeza. Isso é apenas uma ilusão. Para usar uma 

expressão bem bergsoniana: “em boa verdade”, não é assim que ocorre na realidade. Não é o 

mesmo sentimento que  experienciamos, pois aquele já passou e já não é; este, porém, é uma 

experiência inovadora, jamais vivida antes; contudo, também não somos os mesmos, somos 

hoje a soma daqueles sentimentos anteriores e de tantos outros, o que nos fortalece para 

assimilar mais um e mais um, num constante jogo de ganho e expansão; e exatamente porque 

não somos os mesmos, não experienciamos os sentimentos da mesma forma, porque eles 

também se discernem qualitativamente em nossas mentes, não há um sentimento sequer que 

seja repetido; eles não diferem pelo seu aspecto quantitativo, mas nossa consciência faz isso  

considerando seu aspecto qualitativo: 

Mas a consciência habituada a pensar no espaço e a dizer a si própria o que 
pensa, designará o sentimento como uma única palavra e localizará o 
esforço no ponto preciso onde proporciona um resultado mais útil: perceberá 
então um  esforço, sempre semelhante a ele mesmo, que cresce no local que 
lhe foi assinalado, e um sentimento, que não mudando de nome, aumenta, 
sem mudar de natureza108. 

Bergson, com uma série de exemplos, em seu Ensaio Sobre os Dados Imediatos 

da Consciência, explica, de forma clara, a importante questão dos aspectos qualitativo e 

quantitativo das sensações: 

Experimentai, por exemplo, fechar o punho cada vez mais. Parecer-vos-á 
que a sensação do esforço, completamente localizada na vossa mão, passa 
sucessivamente por grandezas crescentes. Na realidade, a mão  experimenta 
sempre a mesma coisa. Só a sensação que aí estava localizada se estende 
primeiramente ao braço e sobe ao ombro; o outro braço estica-se, as duas 
pernas fazem o mesmo, a respiração pára; é o corpo inteiro que fica 
invadido. Mas só caireis claramente na conta destes movimentos 
concomitantes se para tal vos chamarem a atenção; até então, julgáveis 
tratar-se de um estado de consciência único, que mudava de grandeza. 
Quando fechais cada vez mais os lábios um contra o outro, julgais 
experimentar nesse sítio uma idêntica sensação cada vez mais forte: também 

                                                 
108 BERGSON, 1988, p. 26. 



 

 

49

aqui vos apercebereis, ao refletir mais nisto, que esta sensação permanece 
idêntica, mas que certos músculos da cara e da cabeça, em seguida, de todo 
o corpo, tomaram parte na operação. Sentistes a invasão gradual, o aumento 
de superfície que é de fato, uma mudança de quantidade; mas como pensais 
sobretudo nos lábios fechados, localizastes o aumento nesse sítio, e fizestes 
da força psíquica que aí se despendia uma grandeza, embora não fosse 
extensa. Examinai cuidadosamente uma pessoa que levanta pesos cada vez 
mais pesados: a contração muscular apodera-se, pouco a pouco, por 
completo do seu corpo. Quanto à sensação mais particular que experimenta 
no braço que trabalha, permanece constante durante muito tempo, e só muda 
de qualidade, transformando-se o peso, em determinada altura, em fadiga, e 
a fadiga em dor. Contudo, o sujeito imaginará ter consciência de um 
aumento contínuo da força psíquica que flui ao braço. Só reconhecerá seu 
erro se lhe chamarmos a atenção, de tal maneira é levado a medir um 
determinado estado psicológico pelos movimentos conscientes que o 
acompanham! Destes fatos e de muitos outros do mesmo gênero depreender-
se-á, cremos nós, a seguinte conclusão: a nossa consciência de um 
crescimento de esforço muscular reduz a dupla percepção de um maior 
número de sensações periféricas e de uma mudança qualitativa ocorrida em 
algumas delas. Eis-nos, pois, levados a definir a intensidade de um esforço 
como o de um sentimento profundo da alma. Em ambos os casos, há 
progresso qualitativo e complexidade crescente, confusamente 
percepcionada109.  

Bergson, fazendo uso desses diversos exemplos, quer demonstrar a 

heterogeneidade da duração em contrapartida à homogeneidade do “tempo social”. 

Ainda para explicar esse aspecto dinâmico, inovador, que chega a ser criador, da 

duração, ele introduz, em seu pensamento, a noção de “élan vital”110, que é uma espécie de 

realidade comum na origem dos seres, transmitindo, de forma hereditária, a inteligência e o 

instinto, e muito embora essa noção nos remeta quase que de imediato ao processo evolutivo 

dos seres, em Bergson é também estendida ao universo, de forma geral. A idéia de criação 

trazida pela duração não é em si a escolha entre “possíveis” pré-estabelecidos, o que 

pressuporia um conhecimento antecipado das coisas, caindo em um determinismo, mas, de 

fato, a criação trazida pela duração é a criação do totalmente novo. Isso equivale a dizer da 

impossibilidade da previsão do futuro, não porque nos falte faculdade para tal, simplesmente, 

                                                 
109 BERGSON, 1988, p. 26. 
110 Assim definido por UBALDO, 2005, p. 439: “Élan Vital consiste na força cega e irracional que determina o 
fluir da vida e a evolução biológica. Avança  sem qualquer planejamento com todos os níveis possíveis, sem 
seguir qualquer desígnio predeterminado, qualquer escopo ou fim. É pura criação livre e imprevisível”. 



 

 

50

mas porque, em virtude desse dinamismo interno, subjetivo e criador de nossas consciências, 

na duração, ele é em si mesmo indeterminado: 

Tentemos, com efeito, representar-nos hoje a ação que realizaremos amanhã, 
sabendo, mesmo, tudo o que temos a fazer. Nossa imaginação evoca talvez o 
movimento a executar; mas acerca do que pensaremos e sentiremos ao 
executá-lo nada podemos saber hoje, porque nosso estado de espírito 
conterá, amanhã, tudo o que tivermos vivido até lá, e mais o que será 
acrescentado por aquele momento particular. Para preencher 
antecipadamente este estado com o conteúdo que ele deve ter, nos seria 
preciso exatamente o tempo que separa hoje de amanhã, porque não 
podemos diminuir um só segundo da vida psicológica, sem modificar-lhe o 
conteúdo. Assim, pois, mesmo supondo o que faremos amanhã, apenas 
podemos prefigurar da ação a sua configuração exterior. Todo o esforço para 
imaginá-la interiormente ocupará uma duração que, progressivamente 
alongada, nos conduzirá até o momento da realização do ato, e aí não se 
trata mais de previsão111. 

  

b) Duração: conservação e memória 

 

Em oposição ao “tempo social”, que não conserva nada de seus instantes passados, 

que tem como principal característica um “renascer a cada instante”, Bergson traz à tona a 

idéia de “conservação”, ou seja, a duração, em certo sentido, é a continuação do que não é 

mais no que é, estabelecendo, assim, que essa sucessão heterogênea e subjetiva só tem lugar 

na consciência, pela memória.  

Essa é realmente uma noção importante dentro do conjunto filosófico bergsoniano. 

É aqui onde se dá a ligação do passado com o presente; passado que continua existindo, em 

nossas consciências, por meio da memória. Essa memória bergsoniana apresenta-se sob dois 

aspectos: o primeiro é a memória automática ou corporal, que diz respeito aos hábitos que 

adquirimos com a repetição regular, como, por exemplo, um violão que, ao ser dedilhado, de 

forma automática, não requer um esforço consciente ou mesmo um verso declamado de forma 

decorativa. O outro tipo de memória é a memória por imagens, isto é, a lembrança de tudo o 

                                                 
111 BERGSON, 1979, p. 106. 



 

 

51

que vivemos anteriormente e que permanece arquivado em nosso inconsciente, contudo 

fazendo parte integrante do que somos hoje. 

Essa memória, que se confunde com a consciência, para não dizer que são a 

mesma coisa, é precisamente a responsável, na visão bergsoniana, pela noção de passado, 

presente e futuro. Sem ela viveríamos várias vidas a cada instante, isto é, num instante 

nascemos e, no seguinte, já não mais teríamos a mesma vida, em conservação de identidade; 

morreríamos então para nascermos no próximo instante. Seríamos um indivíduo sem história, 

sem passado, sem identidade pessoal. Contudo, precisamos ter clareza, sob pena de não 

estarmos falando da duração bergsoniana, de que essa sucessão não se dá de forma justaposta 

e homogênea. A sucessão dá-se de forma única e com interdependência entre as partes; é 

praticamente uma idéia de “trindade112”, isto é, são momentos diversos, mas que, ao mesmo 

tempo, se interpenetram de tal forma, que os podemos resumir em uma palavra: duração.  

Esse elemento tão importante na compreensão da duração interior foi totalmente 

descartado pelas ciências positivas, como já exaustivamente o demonstramos. O tempo da 

ciência é um tempo sem passado, sem presente e sem futuro, sem memória e sem acumulação 

de experiências, um grande vazio; mais que isso, um indivíduo “re-criado” pelas idéias 

positivistas, combatidas por Bergson, no sentido de não se manterem fiéis aos fatos, como 

eles são na realidade, é um indivíduo sem história, sem memória, sem passado e sem futuro: 

Há uma realidade, ao menos, que todos apreendemos de dentro, por intuição, 
e não por simples análise. É a nossa própria pessoa em seu fluir através do 
tempo. É nosso eu que dura. Podemos não simpatizar intelectualmente, ou 

                                                 
112 A Trindade é uma doutrina central do cristianismo, pela qual um único Deus subsiste em três pessoas 
distintas: Pai, Filho e Espírito Santo; no entanto, reportamo-nos a Ele como sendo um único Deus. Sobre esse 
particular, afirma CAMPOS, 2002, p.104: “Deus subsiste em três pessoas de forma que, ao invés de vermos um 
triteísmo, podemos ver uma unidade nas pessoas [...] três pessoas que subsistem em um só ser”.  Ainda sobre a 
natureza da Trindade em contraponto com a natureza humana, nesta mesma obra, está registrado na p.128: “Em 
nós, seres humanos, há uma natureza da qual  todos compartilhamos. Somos também pessoas distintas, mas a 
grande diferença é que não somos numericamente um. Somos indivíduos distintos. Todavia não é assim com 
Deus. Ele subsisti em três pessoas distintas, mas não separadas. Ele é numericamente um”.  



 

 

52

melhor, espiritualmente, com nenhuma outra coisa. Mas simpatizamos, 
seguramente, conosco mesmo113. 

Na ciência contábil, existe um princípio que também expressa a idéia de duração. 

Afirma o “princípio da continuidade” que, quando “nasce” uma empresa, ela tende a durar, 

passando por diversos momentos. Perdendo e adquirindo patrimônio, ela jamais será a mesma 

devido às suas mutações patrimoniais. Contudo, sem perder sua identidade inicial, ela sempre 

será ela mesma, e ainda que tenha que “encerrar os exercícios” ao término  desses, continua, 

no fluir normal de sua duração, trazendo, atrás de si, todo um complexo de experiências e 

resultados de exercícios anteriores, que, por sua vez, são imbricados no atual exercício como 

também nos futuros exercícios. 

 

 

                                                 
113 BERGSON, 1979a., p. 15. 



 

 

53

2 A PRIMAZIA DO PRESENTE EM AGOSTINHO E BERGSON 

     

 2.1 Primazia do presente na teoria agostiniana 

 

 
Pai, eu busco, não afirmo. Ó Deus, vigia os meus passos e guia-me. Quem se 
atreveria a dizer-me que não há três tempos – conforme aprendemos na 
infância e ensinamos às crianças, isto é, o passado, o presente e o futuro –, 
mas somente o presente, porque os outros dois não existem?114. 

 
Agostinho, ao analisar o problema do tempo, identifica que a noção que temos, a 

idéia que se nos apresenta, sobretudo num sentido comum, é uma herança que aprendemos 

com nossos antepassados e, quase sempre, sem questionamento algum, repassamos aos nossos 

filhos, às nossas crianças; um tempo dividido em três níveis: passado, presente e futuro. 

Desde o mais novo ao mais velho, assim o vêem, assim o entendem. Nesse sentido, Agostinho 

faz uma longa reflexão sobre a duração desses três níveis temporais: dizemos que um foi mais 

longo em relação ao outro, contudo, de geração em geração, não paramos para questionar o 

que estamos dizendo. 

Quantos tempos existem? Três? Subdivididos em passado, presente e futuro, ou 

apenas um? Ou ainda nenhum, uma vez que a “causa de sua existência é a mesma pela qual 

deixa de existir”? 

Como demonstramos no capítulo anterior, ele entende o tempo como existindo 

apenas em nossas mentes, isto é, um tempo subjetivo; e assume todas as conseqüências e 

implicações que essa forma de ver o tempo possa trazer, como, por exemplo, sua não 

mensurabilidade, uma vez que o que se mede se mede no exterior, no espaço. O tempo em 

Agostinho está intrinsecamente ligado à consciência, de forma que, não existindo mais essa 

consciência, que lhe dá vida, também deixará de existir. 

                                                 
114 Conf., XI.21, 17 



 

 

54

O assunto que abordaremos neste capítulo está relacionado não tanto com a 

existência do tempo, pois isso já ficou demonstrado, mas com a seguinte questão: se existe o 

tempo de uma forma subjetiva, em nossas mentes, como ele se nos apresenta? É o tempo 

único ou tripartido, como temos aprendido desde a nossa infância? E se subsiste nestas três 

modalidades – passado, presente e futuro – como nossas mentes conseguem captá-lo? É o 

tempo assim como aprendemos de nossos pais? Quanto tempo dura o passado? E o futuro? 

Podemos mensurar sua duração? Todos esses questionamentos preocupavam a mente de 

Agostinho, contudo, a questão que lhe trazia mais inquietação era o questionamento acerca do 

presente: qual é a sua duração? Se é que, de fato, essa modalidade de tempo existe. O só 

refletir nessas coisas é tarefa pesada demais, mesmo para a mente privilegiada de Agostinho 

e, nesse sentido, é verdade que o conhecimento é angustiante; por isso, tendemos a aceitar as 

coisas por uma espécie de transmissão hereditária, e assim também ensinamos aos nossos 

filhos, que, por sua vez, também não querem causar “sofrimento e angústia” aos seus 

espíritos, à noção que temos naturalmente, fruto de uma socialização. 

Se, por um lado, nosso espírito aponta para um equívoco, ainda que não saibamos 

defini-lo de forma muito clara, na forma natural que aprendemos sobre o significado do tempo 

(como algo que possa ser mensurado e que se apresenta de forma tripartida), por outro lado, 

nosso cotidiano e o senso comum tendem a demonstrar que, de fato, aprendemos o conceito 

correto de tempo. Nesse sentido, cabe aqui uma paráfrase do dito Paulino: “a exterioridade 

(tempo mensurável tripartido) milita contra a interioridade (tempo percebido pela 

consciência), e a interioridade, contra a exterioridade, porque são opostos entre si”115. 

É nessa luta angustiante que Agostinho se envolve e busca retirar desse entrave a 

noção “correta de tempo”, como nosso espírito o apreende; não por conceitos repassados por 
                                                 
115 Paráfrase da expressão paulina “a carne milita contra o espírito, e o espírito, contra a carne, porque são 
opostos entre si; para que não façais o que, porventura, seja do vosso querer”, registrada em Gálatas: 5:17, 
conforme BÍBLIA. Português. Bíblia de estudos de Genebra. Trad. de João Ferreira de Almeida. São Paulo: 
Cultura Cristã, 1999. p. 1396. 



 

 

55

sábios, cientistas ou tutores, mas como o intuímos na verdade, de forma pura e simples. Diz 

ele em meio ao embate, depois de ter lutado interiormente sobre a improbabilidade da 

existência do tempo tripartido e da sua mensurabilidade: 

Todavia, Senhor, percebemos os intervalos do tempo, comparamos com o 
outro, e afirmamos que uns são mais longos, outros mais breves. Medimos 
também quanto um tempo é mais longo ou mais breve que outros e depois 
afirmamos que este é o dobro ou o triplo, enquanto aquele é simples, ou 
ainda, dura tanto quanto aquele. Mas se fizermos tais cálculos, é porque 
temos a percepção do tempo que está passando; mas se já é passado não se 
pode mais medir, porque não existe116. 

Agostinho chega até a admitir as três modalidades de tempo – passado, presente e 

futuro –, mas impõe uma condição: para se falar no tempo de forma tríplice, necessário se faz 

eleger o presente como uma espécie de âncora, de centro gravitacional, onde girarão, em sua 

órbita, as outras duas modalidades de tempo – passado e futuro –, sob pena de dogmatizar a 

existência apenas do presente. Mesmo com certo receio, contudo, não podendo reconhecer em 

seu espírito que não existe nenhuma dessas modalidades na duração, está disposto a assumir 

tal postura, como diz, fazendo referência ao passado e ao futuro: “por conseguinte, em 

qualquer parte onde estiverem, seja o que for, não podem existir senão no presente”117. 

Agostinho ainda trabalha na hipótese de poder encontrar o tempo presente 

utilizando uma metodologia parecida com uma “redução eidética”118; sempre numa 

perspectiva que admite o tempo de per si como subjetivo, interior à alma; e é a ela que 

                                                 
116 Conf.,  XI, 16,21 
117 Ibid.,  XI, 18, 23 
118 Apenas na atitude de colocar os  fatos “entre parênteses”, isto é, de suspender o sentido comum dos fatos para 
investigar sua própria “essência”, ou ainda sua “verdade”. Sobre “Redução Eidética” comenta ABBAGNANO, 
2000, p. 836: “A fenomenologia é uma ciência de essências (portanto “eidética”) e não de dados de fato, 
possibilitada apenas pela redução eidética, cuja tarefa é expurgar os fenômenos psicológicos de suas 
características reais ou empíricas e levá-los para o plano da generalidade essencial. A redução eidética, vale 
dizer, a transformação dos fenômenos em  essências, também é redução fenomenológica em sentido estrito, 
porque transforma esses fenômenos em irrealidades. Com esse significado a fenomenologia constitui uma 
corrente filosófica particular, que pratica a filosofia como investigação fenomenológica”. E ainda na p.438 
afirma que: “Por redução fenomenológica Husserl entendeu que é a neutralização da atitude natural ou pôr o 
mundo entre parênteses”. 



 

 

56

Agostinho sempre recorre para perguntar o que é o tempo. Diz ele: “vejamos, portanto, ó alma 

humana se pode ser longo o tempo”119. 

Quanto tempo finalmente dura o presente? Cem anos?  Pode acaso cem anos ser 

considerado como presente? Transcorrendo o primeiro deles, esse sim, enquanto transcorre é 

presente e os outros anos ainda não são presentes, pois são futuros. Transcorrendo o segundo 

ano, o primeiro já não é mais presente, e, sim, passado; o segundo, sim, é presente, mas os 

seguintes continuarão a ser futuros. Portanto, conclui Agostinho, não podemos dizer de cem 

anos como sendo um tempo presente, e nem mesmo o podemos dizer, se tomarmos como 

exemplo cada ano mencionado, pois o mesmo ocorrerá. O ano, por sua vez, é dividido em 

meses120, transcorrido o segundo mês que é presente, o primeiro já será passado e os outros 

serão futuros. Onde estará o tempo presente então? Reduzindo ainda mais seu campo de 

investigação, na esperança de poder “prender o presente”, para medir-lhe a duração, 

Agostinho se encontra agora analisando se o presente reside não mais no ano, mas agora no 

mês, e percebe que este também é subdividido em dias. Quando o primeiro estiver 

decorrendo, os outros serão futuros e que, igualmente, quando o segundo dia do mês estiver 

em pleno acontecimento, o primeiro já será passado e o restante futuro. Estaria o presente, 

então, na duração do dia? Mas este igualmente é subdividido em horas, e estas, por sua vez, 

em minutos, que, por sua vez em segundos, e assim por diante.  

Agostinho percebe então que, em vão, correu atrás do tempo presente, de saber 

quanto dura o presente. Com os recursos de que dispunha em sua época, ainda insiste, 

supondo haver um instante de tempo que não pudesse ser fracionado, mas logo reconhece 

que, se isso é possível, esse presente seria outra coisa e não tempo, ou seja, não possuiria 

                                                 
119 Conf., XI, 15, 19 
120 A idéia de ano dividido em meses existe desde a antiguidade, como informa WHITROW, 1993, p. 40: “Os 
egípcios deram uma importante contribuição à ciência do tempo. Foram os criadores do que Otto Neugebauer 
qualificou de “o único calendário inteligente que jamais existiu na história humana”. Seu ano civil compunha-se 
de 12 meses, cada um com 30 dias, com cinco dias adicionais no final de cada ano, perfazendo um total de 365”. 



 

 

57

duração alguma. Nesse ponto, podemos perceber que Agostinho, mesmo ainda não 

conseguindo vislumbrar e responder sua pergunta inicial: “o que é o tempo?”, aproxima-se 

cada vez mais da conclusão de que o “instante de tempo” está no presente e não no passado, 

nem no futuro: 

Se pudermos conceber um espaço de tempo que não seja susceptível de ser 
dividido em minúsculas partes de momentos, só a este poderemos chamar de 
tempo presente. Esse, porém, passa tão velozmente do futuro ao passado, que 
não tem nenhuma duração. Se tivesse alguma duração, dividir-se-ia em 
passado, presente e futuro [...] Mas, pelo que dissemos até aqui, o presente 
clama que não pode ser longo121. 

E ainda: 
 

Mas precedes todos os passados pela celsitude da sempre presente eternidade 
e superas todos os futuros, e quando vierem a ser serão passados, e contudo, 
és o mesmo [...] Não há algo para Agostinho como um tempo co-eterno 
porque é do ser do tempo não permanecer e do eterno permanecer. Cabe, 
porém, explicitar o que é tempo e cabe fazê-lo reintegradas vezes122.  

Como já dissemos, Agostinho até admite que se fale do tempo nessas três formas – 

passado, presente e futuro – visto que isso não o incomoda tanto quanto dizer essas mesmas 

coisas sem ter noção da dimensão exata do que se está afirmando. Para ele, dizer a existência 

desses três tempos é aceitável, o que não é aceitável é dizê-lo como se diz existir uma pessoa, 

como um “ser”: 

Diga-se mesmo que há três tempos: passado, presente e futuro, conforme a 
expressão abusiva em uso. Admito que se diga assim. Não me importo, não 
me oponho nem critico tal uso, contanto que se entenda: o futuro não existe 
agora, nem o passado. Raramente se fala com exatidão. O mais das vezes 
falamos impropriadamente, mas entende-se o que queremos dizer123. 

Na verdade, o que Agostinho pretende fazer é apresentar, sem desvalorizar o 

passado e o futuro, a realeza do presente, a primazia que possui em relação ao passado e ao 

                                                 
121 Conf., XI, 15, 19 
122 SOUZA NETTO, Francisco Benjamin ; PALACIOS, Pelayo Moreno. Tempo e razão: 1600 anos das 
Confissões de Agostinho.  São Paulo: Loyola, 2002. p. 17. 
123 Conf., XI, 20, 26. 



 

 

58

futuro. Agostinho olha para o passado e para o futuro pelo prisma do presente; para o passado 

como Memória e para o futuro como Expectativa.  

Em Agostinho, não é possível separar um do outro – passado, presente e futuro –, 

pois se fundem um no outro, numa verdadeira cadeia de retroalimentação. Não se pode 

extinguir um sem extinguir todos; um tempo só existe como se diz dele – passado, presente e 

futuro – quando relacionado com o outro; do contrário, o que seria? Essas três modalidades de 

tempo em Agostinho são equacionadas de forma muito leve e receosa, sempre demonstrando 

humildade diante do gigantismo do problema, que, a princípio, parecia simples e familiar. Diz 

ele, ainda em suas primeiras conclusões: “Pai, eu busco, não afirmo”124. 

A principal passagem das “Confissões” de Agostinho, que define, de forma clara e 

inequívoca, o primado do presente é, também, uma das mais conhecidas e discutidas: 

Agora está claro e evidente para mim que o futuro e o passado não existem, 
e que não é exato falar de três tempos – passado, presente e futuro –. Seria 
talvez mais justo dizer que os tempos são três, isto é, o presente dos fatos 
passados, o presente dos fatos presentes e o futuro dos fatos presentes. E 
estes três tempos estão na mente e não os vejo em outro lugar. O presente do 
passado é memória, o presente do presente é visão, o presente do futuro é 
espera125. 

As três dimensões de tempo agora, em Agostinho, não se poderão mais chamar de 

três: estão imbricadas no presente. Não que deixam de ter sentido ou ainda que se 

transformam em presente; antes, continuam a ser o que sempre foram. Agora não mais como 

uma forma natural, como a do senso comum, contudo, na visão de Agostinho, como se nos 

apresentam ao nosso espírito, imbricados entre si. 

Quando Agostinho, na passagem acima, diz ser mais justo entender o tempo dessa 

maneira, não significa que está argumentando em favor de uma unificação desse tempo, ele o 

faz como contraponto do nosso pensamento adquirido, sem questionamento, dos nossos pais.  

                                                 
124 Conf., XI, 17, 22 
125Ibid., XI, 20, 26 



 

 

59

Entendendo o tempo como presente dos fatos passados, presente dos fatos 

presentes e presente dos fatos futuros, estamos entendendo o tempo em sua simplicidade, 

como ele de fato é para nosso espírito, sem máscaras conceituais ou ainda sem maculação do 

senso comum.  Entender o tempo dessa forma é permanecer fiel aos fatos de nossa 

consciência e justiça à verdade. Agostinho assume também o compromisso de não mais 

repassar a idéia de tempo como recebeu, em sua tripartição homogênea, quando criança, de 

seus pais; não que lhes tenham ensinado isso através da linguagem, mas com o trato que 

tinham com o tempo, em seu cotidiano, em seus afazeres mais singelos. 

Comentando a citação acima, Boehner e Gilson afirmam o seguinte: “As três 

dimensões do tempo reduzem-se ao presente, em cuja lembrança o passado ainda vive de 

algum modo, em cuja expectativa já vive o futuro”126. 

Essa é uma apreensão, até certo ponto, exata do que Agostinho afirma em suas 

declarações, contudo, devemos ter em mente que o tempo em Agostinho não é homogêneo. 

Ora, em uma mistura homogênea, as substâncias deixam de existir, individualmente, como em 

sua apresentação normal, dando lugar a uma nova substância. Definitivamente não foi o que 

ocorreu no tempo agostiniano, que é, ao contrário, um tempo heterogêneo, imbricado entre si, 

interdependente, preservando, contudo, suas características principais, como numa mistura 

heterogênea: água e o óleo, por exemplo, não dão origem a uma nova substância, assim como 

o tempo agostiniano também não o faz, caso contrário, não faria sentido toda essa produção 

de mais de mil e seiscentos anos, de Agostinho à Contemporaneidade, se só existisse presente 

no sentido estrito da palavra. 

Sokolowski faz uma interessante abordagem, que confirma a primazia do tempo, 

defendida por Agostinho. Diz ele:  

 
                                                 
126 BOEHNER, Philotheus ; GILSON, Etienne. História da filosofia cristã: desde as origens até Nicolau de 
Cusa.  4. ed. Trad. de Raimundo Vier. Petrópolis: Vozes, 1988. p. 179. 



 

 

60

Atos e experiências intencionais seguem uns aos outros, e podemos também 
chamar de volta certas experiências mais importantes através da memória. 
Se recordamos um jogo que vimos à noite passada, agora estabelecemos a 
percepção que dele tivemos. O modo pelo qual nossas intenções e 
sentimentos são ordenados, ambos em respeito um ao outro e em respeito à 
nossa experiência presente, toma lugar no tempo interno127. 

Ao analisar a possibilidade da existência do passado e do futuro, Agostinho usa 

como exemplo, para argumentar a favor e não contra a existência dessas duas modalidades de 

tempo – passado e futuro – (de forma subjetiva, evidentemente), pessoas que dizem predizer o 

futuro e pessoas que narram experiências passadas. Nem uma experiência nem outra seriam 

possíveis, se, de fato, elas não existissem. Entenda-se que essa existência se dá no âmbito 

mental, psicológico, e não como uma pretensa existência objetiva. Diante desses fatos do 

cotidiano, que não pode negar, Agostinho conclui: futuro e passado existem. Vejamos esta 

bela passagem, textualmente: 

Na verdade, aqueles que predisseram o futuro, onde é que o viram, se ainda 
não existia? Não se pode ver o que não existe. E aqueles que narram coisas 
passadas, não poderiam relatar coisas verdadeiras se não as vissem na 
mente. Ora, se o passado realmente não existisse, de modo algum poderia 
ser percebido. De onde se conclui que tanto o futuro como o passado 
existem128. 

 

2.1.2 Passado e futuro: memória, conservação e expectativa 

 

Como se dá essa ligação, do passado com o presente e do futuro com o presente, 

uma vez que existem (subjetivamente) e não existem (objetivamente) ao mesmo tempo? Uma 

vez que faz parte do ser do tempo a tendência de não-ser e, por outro lado,  podemos negar 

que o nosso espírito o  percepciona? 

Agostinho introduz em sua teoria do tempo um elemento de extrema importância, 

responsável direto por fazer a ponte entre o passado e o futuro: a memória. Para ele, como já 
                                                 
127 SOKOLOWSKI, 2004. p. 142. 
128 Conf., XI, 17, 22. 



 

 

61

dissemos e insistiremos, o passado não existe em algum lugar “secreto”, exterior à 

consciência, acessível, como se possível fosse voltarmos ao local onde se esconde, para revê-

lo, de alguma forma. A idéia de voltarmos ao tempo e encontrarmo-nos com um passado que 

subsiste objetivamente, que insiste, contra a sua própria natureza, em não passar, é uma idéia 

que de fato fascina o homem. A produção de diversos filmes cinematográficos trazendo essa 

idéia é cada vez mais comum. Uma volta ao passado, quem sabe, para ajustar algum erro que 

cometemos, e assim mudar a história de nosso presente, para melhor. Mas essa idéia não só 

tem adeptos entre produtores e artistas; alguns ramos da Psicologia129 também têm proposto 

essa volta a um passado que insiste em não morrer, vivendo ainda em algum lugar, como que 

suspenso, de forma real, objetiva e não subjetiva, supondo seja possível corrigir traumas 

causados por alguma experiência negativa, que ficou no passado e que se reflete no presente e 

sempre se refletirá no futuro. E ainda pior: não será possível corrigi-lo no presente, nem muito 

menos no futuro, e, enquanto não se fizer essa volta, via regressão, ao momento passado, que 

na ocasião do trauma era presente, não se poderá curar a patologia. 

Para Agostinho, porém, quando narramos fatos passados, nós os acessamos 

diretamente da nossa memória e não dos fatos em si, pois já não são; contudo, deixaram 

marcas gravadas no espírito. O que vemos então quando rememoramos nossa infância? Os 

fatos mesmos? Não, conclui Agostinho. O que vemos são as imagens da nossa história, das 

nossas percepções e sensações experienciadas. Diz ele: 

                                                 
129Conforme é demonstrado em  LUCCA. Elaine Gubeissi. A evolução da terapia de vida passada. São Paulo: 
Rocker, 1988. p. 85: “A importância da TVP ou regressão está em solucionar uma série de distúrbios psíquicos, 
psicossomáticos e problemas orgânicos, em curto espaço de tempo e, sobretudo, dar subsídios ao paciente para 
enfrentar a vida com um maior amadurecimento, tornando-o capaz de tomar decisões sensatas, analisar os fatos 
da vida diária, com consciência, se auto-avaliar constantemente, quebrar as barreiras que o impedem de viver 
bem e ser feliz”. Elaine Gubeissi de Lucca é psicóloga e uma das pioneiras no trabalho com TVP, desde sua 
introdução no Brasil, em 1982. Ainda sobre esse particular afirma NEISS. Brian. A cura através da terapia de 
vidas passadas. Rio de Janeiro: Salamandra, 1996. p. 26: “Freud descobriu a eficácia de trazer o trauma inicial à 
consciência, liberando-o por catase [...]. A terapia de regressão hipnótica, executada por um terapeuta capaz, 
primeiro coloca o paciente num estado hipnótico e depois dá a ele ferramentas necessárias para trazer luz a um 
incidente traumático. Com freqüência, o incidente ocorreu durante a infância”.  



 

 

62

Quando narramos os acontecimentos passados, que são verdadeiros, nós os 
tiramos da memória, mas não são os fatos em si, uma vez que são passados, e 
sim as palavras que exprimem as imagens que os próprios fatos, passando 
pelos sentidos, deixaram impressas no espírito. Minha infância, que não existe 
mais, está no passado que também não mais existe. Mas a imagem dela 
quando a evoco é o objeto de alguma conversa; eu a vejo no presente porque 
está ainda na memória130. 

Podemos afirmar, com base nessa importante citação, que rememoramos o 

passado, no presente, através da memória de suas imagens gravadas em nosso espírito; que o 

passado não é o mesmo que o presente, mas faz parte integral dele e do que somos hoje. O 

que somos hoje mais a soma de todas as nossas impressões passadas e, ainda, de certa 

expectativa do futuro. Isso equivale a dizer que o tempo agostiniano não é um tempo de 

instantes justapostos, como já exaustivamente afirmamos no primeiro capítulo, mas um tempo 

que promove a acumulação; não é um tempo em que os instantes são independentes entre si, 

mas um tempo que se comunica; que o instante anterior leva para o instante posterior toda sua 

carga de marcas, impressas no nosso espírito, que, no presente, volta-se, através da memória, 

para o passado, em suas imagens, para aumentar-lhe cada vez mais a expectativa do futuro. A 

memória tem o importante papel de presentificar as experiências passadas. Surge como um 

dos principais aliados do presente, aumentando-lhe a primazia.  

O fato de esse complexo de imagens extraordinárias viver dentro da memória e a 

possibilidade de serem acessadas no presente, acumulando-se e enriquecendo-o, eram causa 

de grande espanto e admiração para Agostinho. Nenhuma outra forma de tempo, isto é, 

passado e futuro, possuem esse recurso, mas apenas o presente, que o acessa conforme sua 

comodidade e necessidade: 

Mesmo quando me encontro nas trevas e no silêncio, posso representar a 
memória [...]. Mas se decide chamá-los, apresentam-se imediatamente, 
enquanto eu, sem abrir a boca, conto em silêncio o tempo que quiser. E as 
imagens das cores, presentes também estas na memória, não interferem nem 
perturbam enquanto me sirvo deste outro tesouro que penetra pelos ouvidos. 
Assim posso recordar, conforme me agrada, todas as coisas que são 

                                                 
130 Conf., XI, 18, 23. 



 

 

63

introduzidas e acumuladas pelos outros sentidos [...]. Os homens vão 
admirar os cumes das montanhas, as ondas do mar, as largas correntes dos 
rios, o oceano, o movimento dos astros, e deixam de lado a si mesmos, e 
não se admiram do fato de eu falar de todas essas coisas sem vê-las com os 
próprios olhos; mas eu não poderia mencionar tais coisas se não as visse, na 
memória, em toda sua imensidão, como se tivessem diante de mim as 
montanhas, as ondas, os rios e os astros, que vi pessoalmente, e o oceano, 
no qual acredito. No entanto, quando vi com os olhos, não os absorvi; são as 
imagens deles que em mim residem, e não eles próprios131. 

Agostinho, entretanto, reconhece que o poder da memória vai além de apenas reter 

imagens de coisas reais. Há também a retenção das coisas mesmas e não de apenas suas 

imagens. São as noções e os ensinamentos diversos, das ciências, de literatura e dos números, 

por exemplo. Para ele, o que se apreende, nesse sentido, vai direto ao espírito, sem que tenha 

sido trazido, necessariamente, por um sentido, e fica guardado na memória, acumulado, à 

disposição para ser acessado, a qualquer presente, quando convier ao presente: 

No entanto, não acabam aqui as imensas possibilidades de minha memória. 
Encontram-se também nela as noções apreendidas pelo ensinamento das 
ciências liberais e que ainda não esqueci. Encontram-se como que 
escondidas em lugar muito recôndito, que não é lugar. E não apenas as 
imagens, são as realidades que carrego.  As noções de literatura, de 
dialética, as diferentes espécies de problemas existentes, todos os 
conhecimentos que tenho a respeito, também existem na minha memória, 
mas não como simples imagem por ela retida como exclusão da realidade 
[...] Ouço dizer que para cada coisa existem três tipos de problemas: a 
existência, a natureza e os atributos. Ao ouvir dizer isso, retenho a imagem 
dos sons que compõem essas palavras, e sei que tais sons atravessam o ar 
ressoando e agora não existem mais. Todavia, as coisas que esses sons 
significam não as percebi por nenhum sentido corporal, nem em lugar 
algum as vi a não ser no meu espírito. Depositei na memória não as suas 
imagens, mas as próprias substâncias132. 

Ao que completa: 
 

A memória contém ainda todas as relações e inumeráveis regras da 
aritmética e da geometria, que não foram impressas por nenhum sentido do 
corpo, uma vez que não têm cor, nem som, nem cheiro, nem gosto, nem 
podem ser tocadas [...] as linhas geométricas, cada uma conhecemos 
representando-as interiormente, sem pensar em nenhum objeto material133. 

                                                 
131 Conf., X. 8. 13,14,15 
132 Ibid.,  X. 9. 16,17 
133 Ibid., X.12, 19 



 

 

64

Com relação ao futuro, porém, não há como negar: não há um ser humano que não 

tenha pelo menos curiosidade de saber como será seu futuro. E qual o objetivo de saber o 

futuro?  Talvez, quem sabe, para direcionar melhor o presente. 

As produções cinematográficas, da mesma forma, também aguçam a criatividade e 

o desejo do homem, neste sentido: quer se saber do futuro, como se de fato ele existisse de 

forma objetiva e, dessa vez, totalmente independente, tanto do presente e ainda mais quanto 

ao passado. 

Para Agostinho, a questão do futuro é ainda mais complicada que a do passado. 

Ele não tem, até certo ponto, clareza de onde provém a visão do futuro; a imagem do passado 

ele entende, vem da memória, mas quanto ao futuro, diz ele: “Confesso-te, meu Deus, que não 

sei se é análogo”134. 

Mas Agostinho não é do tipo que retrocede diante das dificuldades e busca 

entender esta inquietante questão. Diz ele sobre o futuro – e não só sobre o futuro, mas sobre 

a possibilidade de ser o futuro previsível: 

O caso da previsão do futuro, com a qual se prevêem, como já existentes, as 
imagens das coisas que ainda não existem. Sei com certeza que nós 
premeditamos nossas ações futuras e que tal premeditação é presente, mas o 
ato que premeditam ainda não existe, porque é futuro [...] qualquer que seja a 
natureza dessa misteriosa previsão do futuro, não podem ver senão o que 
existe, mas o que existe não é futuro e sim presente. Por conseguinte, quando 
dizemos que vemos o futuro, não se vêem os próprios acontecimentos ainda 
inexistentes, isto é, o futuro, mas sim as causas ou sinais precursores que já 
existem135.  

Veremos agora, por meio de Agostinho, o que acontece quando prevemos o futuro 

ou quando supomos prever o futuro. Por tudo que já dissemos aqui, parece-nos já convincente 

que o futuro, que ainda não “é”, não pode ser dito. Com um exemplo corriqueiro e inegável, 

Agostinho afirma que o futuro, tal qual imaginamos prever, nada mais é que uma espécie de 

expectativa, criada a partir de experiências já gravadas antecipadamente em nossas mentes, 
                                                 
134 Conf., XI, 18,24 
135Ibid. XI, 18, 24 



 

 

65

em nosso espírito; ou seja, prevemos o futuro tão somente mediante fatos presentes e que, 

com a ajuda da memória, que nos traz a imagem de algo já experienciado por nós, nos permite 

prever o que ocorrerá no momento seguinte, no futuro, como explica Agostinho: 

Vejo a aurora e posso predizer que o sol está para surgir. O fenômeno que 
observo está presente, o que vejo é futuro. Não é futuro o sol, que já existe, 
mas sim seu surgimento que ainda não se realizou; todavia, se eu não tivesse 
no espírito uma imagem desse surgimento, como tenho no momento em que 
falo, não o poderia prever. No entanto, nem essa aurora que vejo, que 
também precede o nascer do sol, nem a imagem dela são o próprio 
nascimento do sol: são os dois fatos presentes que vejo e que me servem 
para predizer um acontecimento futuro. Portanto, o futuro não existe, de 
maneira nenhuma pode ser visto; mas podemos dizê-los mediante os fatos 
presentes, que existem e que vemos136. 

Isto faz do futuro agostiniano, sem o apoio da memória e da acumulação das 

experiências passadas, guardadas no nosso espírito, imprevisível; o futuro é algo totalmente 

novo, uma nova criação. Somente se temos alguma impressão experienciada daquele fato, ou 

de fato da mesma natureza, é que somos levados, por uma crescente expectativa, a prever 

aquilo que ainda não “é”, por meio daquilo que já foi, com o auxílio da memória, como ele 

diz: 

Realizo interiormente todas essas ações, no grande palácio da memória [...]. 
Aí estão também todos os conhecimentos que recordo, seja por experiência 
própria ou pelo testemunho alheio. Dessa riqueza de idéias me vem a 
possibilidade de confrontar muitas outras realidades, quer experimentadas 
pessoalmente, quer aceitas pelo testemunho dos outros; posso ligá-las aos 
acontecimentos do passado, deles inferindo ações, fatos e esperanças para o 
futuro, e, sempre pensando em todas como estando presentes137. 

Concluímos, portanto, nossa argumentação em favor da primazia do presente no 

pensamento de Agostinho, com sua própria conclusão, clara e definitiva: “Se futuro e passado 

existem, quero saber onde estão [...] todavia sei que, onde quer que estejam, não serão futuros 

nem passados, mas presentes”138. 

 
                                                 
136Conf., XI, 18,24 
137 Ibid., X, 8,14 
138 Ibid., XI, 19, 23 



 

 

66

2.2 Primazia do presente na teoria bergsoniana 

 

Assim como para Agostinho, o tempo para Bergson também é subjetivo, existe em 

nossas consciências, nas profundezas do nosso espírito. Contudo, em Agostinho, existem 

algumas especulações que tentam retirar de suas palavras um tempo objetivo, isto é, um 

tempo que independe da consciência do homem. Cremos ser isso apenas um problema 

hermenêutico. Em Bergson, entretanto, não iremos encontrar esse tipo de entrave. Sua 

filosofia e intenção são tão especialmente claras, no sentido de promover um tempo interior, 

que quase não há contestações ou alguém que, por um esforço muito grande, tente encontrar 

um tempo objetivo em sua doutrina. Daí o motivo pelo qual ficou conhecido como um 

Filósofo Espiritualista. 

Veremos aqui que a questão da primazia do presente em Bergson também não está 

diretamente relacionada com o problema da existência do tempo, pois, como sabemos, 

Bergson também admite existência de um tempo subjetivo. Queremos agora identificar, em 

sua filosofia, como nossa consciência capta este tempo e como ele se nos apresenta. 

Antes, porém, devemos deixar registrada uma inquietação em Bergson que parece 

ser própria das mentes que focam seus olhares para o estudo do problema do tempo. 

Lembramo-nos, também, naturalmente, da luta agostiniana com a noção de tempo que 

aprendera de seus pais139. Uma noção admitida do senso comum e recepcionada sem o crivo 

do questionamento levava-o, e a todos, a serem verdadeiros reprodutores daquelas idéias, de 

geração em geração. A luta de Bergson, de certa forma, quanto à noção de tempo, que parece 

pairar sobre o inconsciente coletivo, é igualmente contra o senso comum, contudo, com uma 

dificuldade maior: o revestimento dado pelas ciências positivas parece dar a essa noção um 

                                                 
139 Estamos nos referindo à citação do inicio deste capítulo: Conf., XI.21, 17: “Quem se atreveria  a dizer-me 
que não há três tempos – conforme aprendemos na infância e ensinamos às crianças, isto é, o passado, 
o presente e o futuro - mas somente o presente, porque os outros dois não existem?”. 



 

 

67

status de verdade impossível de ser contestada. Se, por um lado, essas dificuldades de 

Bergson aumentam em relação às de Agostinho, por outro, diminuem grandemente, pois 

Bergson possui todo um legado deixado por Agostinho, um verdadeiro tratado sobre o tempo. 

O tempo de Bergson é um tempo que não se pode medir, pois é um tempo que não 

possui extensão, pelo fato simples de não estar no espaço. Para ele, o tempo é duração, é 

heterogeneidade, o que significa dizer que não existem dois instantes idênticos. É um tempo 

que tem seus instantes tão imbricados e interdependentes um do outro, que se pode dar ao 

tempo bergsoniano um único nome: duração. Mas a noção de tempo que temos, assim como 

Agostinho e, ainda, hoje aprendido de nossos pais e da sociedade organizada, um tempo 

social, dividido em passado, presente e futuro, como Bergson o via? Qual o tratamento que 

Bergson deu à questão da tripartição do tempo? Será que ela existe na Filosofia bergsoniana? 

Nesse sentido, Bergson segue exatamente os mesmos passos de Agostinho e admite falar de 

um tempo passado, de um tempo presente e de um tempo futuro; mas, igualmente, impõe a 

mesma condição: só é possível falar nessas três modalidades de tempo se elevarmos a 

modalidade de tempo do presente a uma posição de primazia em relação às outras duas 

modalidades de tempo – passado e futuro: 

É uma sucessão de estados em que cada um anuncia aquele que o segue e 
contém o que o precedeu. A bem dizer, eles só constituem estados múltiplos 
quando, uma vez tendo-os ultrapassados, eu me volto para observar-lhes os 
traços. Enquanto os experimentava, estes estão tão solidamente organizados, 
tão profundamente animados com uma vida comum, que eu não teria podido 
dizer onde qualquer um deles termina, onde começa o outro. Na realidade 
nenhum deles acaba ou começa, mas todos se prolongam uns nos outros. É, 
se quiser, o desenrolar de um novelo, pois não há ser vivo que não se sinta 
chegar pouco a pouco ao fim de sua meada; e viver consiste em envelhecer. 
Mas é da mesma maneira, um enrolar-se contínuo, como um fio numa bola, 
por isso nosso passado nos segue, cresce sem cessar a cada presente que 
incorpora o seu caminho; e consciência é memória [...] pois o momento 
seguinte contém sempre além do precedente, a lembrança que este lhe 
deixou140. 

                                                 
140 BERGSON, 1979a., p. 16. 



 

 

68

Quando Bergson usa uma única denominação para o tempo, a duração, que é a 

própria vida do indivíduo, de certa forma não quer negar a existência das outras modalidades 

de tempo, como as conhecemos – passado, presente e futuro; mas sua intenção não é outra 

senão a de negar a noção equivocada de tempo, que transforma esse mesmo tempo num 

imenso vazio; um tempo onde os instantes passados não têm nenhuma influência e relação 

com os instantes seguintes; um tempo sem interdependência, com um passado que ficou 

cristalizado na sua natureza de não-ser e que, por isso mesmo, não produz nenhum tipo de 

acumulação para o presente e, muito menos, para o futuro. 

A noção de tempo do senso comum, aprofundada pelas ciências positivas, faz da 

experiência do tempo, que é vista de forma homogênea e justaposta em seus instantes, uma 

verdadeira fábrica de seres humanos sem história, sem princípio, sem meio e sem fim; é um 

verdadeiro renascer a cada instante. Mas não é assim que experienciamos o tempo em nosso 

espírito, em nossas consciências. Bergson, como nos diz Galeffi, aluno de um dos discípulos, 

amigo e biógrafo de Bergson, Jacques Chavelier: “Bergson se declara um empirista 

radical”141. Sendo um empirista radical, ele não poderia admitir essa noção de tempo, que é 

uma noção desassociada da nossa percepção, de como experienciamos o tempo em nosso 

espírito, em nossa consciência, em sua realidade. 

Bergson, então, entende que tanto o passado como o futuro devem ser analisados a 

partir da idéia de presente.  

Entretanto, assim como Agostinho, ele não está interessado numa busca incessante 

em apreender o presente e forçá-lo a dizer qual sua duração; não faz isso; não porque não 

tenha essa curiosidade, mas porque já sabe, por Agostinho, que seria um esforço vão. 

 

                                                 
141 GALEFFI, Romano. Presença de Bérgson. Salvador: Universidade Federal da Bahia, 1961. p.7. 



 

 

69

2.2.1 Passado e futuro: memória, conservação e expectativa 

  

Essa aproximação na consciência, do passado com o presente e do futuro com o 

presente, comprova a intenção de estabelecer uma primazia do presente, na filosofia 

bergsoniana.  Para entender melhor esse processo, essa ponte virtual que liga as modalidades 

do tempo – passado e futuro – ao presente, Bergson, semelhantemente a Agostinho, introduz 

na sua filosofia a noção de “memória”, que passa a ter um papel de destaque na construção de 

um ser histórico. Consciência é memória. Isso faz com que o momento seguinte do indivíduo 

contenha sempre, além do momento imediatamente precedente, as marcas dos outros 

momentos já passados. Bergson entende que o passado existe apenas em nossa consciência, 

sendo evocado através da memória que produz a lembrança das imagens do passado. Mas 

essas lembranças não são apenas lembranças vazias; são lembranças que trazem consigo as 

impressões deixadas pelas coisas que já experienciamos, ou seja, o passado deixa de existir, 

porque, evidentemente, já não é, contudo continua a existir imbricado no presente, 

acumulando-o e modificando-lhe a natureza. Seria, de fato, uma percepção presente das coisas 

passadas, nas palavras de Agostinho. Nas palavras de Bergson: um prolongamento do passado 

no presente, que, em essência, é a mesma coisa. Diz Bergson: 

Entretanto, não há estado de alma, por mais simples que seja, que não mude 
a cada instante, pois não há consciência sem memória, não há continuação 
de um estado sem a adição ao sentimento presente da lembrança de 
momentos passados. Nisto consiste a duração. A duração interior é a vida 
contínua de uma memória que prolonga o passado no presente, seja porque 
encerra distintamente a imagem incessante crescente do passado, seja, mais 
ainda, porque testemunha a carga sempre mais pesada que arrastamos atrás 
de nós, à medida que envelhecemos142. 

Em uma de suas conferências, quando tratava do ”eu”, Bergson também destaca o 

importante papel da consciência, que, no presente, retém o passado através da memória, para 

                                                 
142 BERGSON, 1977a., p 25. 



 

 

70

dela alimentar-se. Para Bergson, o “eu” é algo que transcende a todas as partes do corpo, no 

espaço e no tempo e, depois de analisar essa transcendência do “eu” no espaço, que, pela sua 

capacidade de transcender, de ver, alcança o que está distante do corpo, chegando até às 

estrelas, analisa-o no tempo. Diz ele: 

O corpo é matéria, a matéria está no presente, e se é verdade  que o passado 
aí deixa seus traços, são traços de passado apenas para uma consciência que  
percebe e interpreta que  percebe à luz do que ela recorda: a consciência, ela 
sim retém o passado, enrola-se sobre si própria na medida  em que o tempo 
passa a ser com ele um futuro que ela contribuirá para criar143. 

 
Em “Memória e Vida”, Bergson afirma: 

 
Minha memória está aí, empurrando algo desse passado para dentro desse 
presente. Meu estado de alma, ao avançar pela estrada do tempo, infla-se 
continuamente com a duração que vai reunindo; por assim dizer, faz bola de 
neve consigo mesmo144. 

Em sua obra, “O Pensamento e o Movente”, ao falar da intuição, Bergson aborda 

novamente a primazia do presente, promovida pela consciência. Diz ele: 

Será preciso renunciar a possuir a ciência universal virtualmente num 
princípio. A intuição de que falamos refere-se, sobretudo, à duração interior. 
Ela apreende uma sucessão que não é justaposição, um crescimento por 
dentro, o prolongamento ininterrupto do passado num presente que penetra 
no futuro145. 

Para Bergson, essa dinâmica de acumulação do passado ou de experiências 

passadas no presente já está latente, em certo sentido, no processo evolutivo dos seres. Ao 

analisar o grau de importância da faculdade da inteligência e do instinto, este supostamente 

inferior àquela, afirma que são faculdades distintas e que se prestam para atividades também 

distintas, demonstrando que há “uma impossibilidade para a inteligência de assimilar o 

instinto”146 e ainda: “o que há de essencial no instinto não poderia exprimir em termos 

                                                 
143 BERGSON, 1979i., p. 83. 
144 Idem., 2006a., p. 2 
145 Idem., 1979f. p.114. 
146 Idem., Evolução criadora. Trad. de Franklin Leopoldo ; Silva. São Paulo: Abril Cultural, 1979g. p. 114. 
(Coleção os Pensadores).  



 

 

71

intelectuais, nem, por conseguinte, se analisar”147. Bergson ainda declara: “Há coisas que só a 

inteligência é capaz de procurar, mas que por si mesma, jamais encontrará essas coisas, só o 

instinto as encontrará; mas ele jamais irá procurá-lo”148. 

Em decorrência do processo dessa análise dentro de um contexto do processo 

evolutivo das espécies, Bergson descobre que “a vida age analogamente como a consciência 

geral”, fazendo com que as espécies, por uma forma de transmissão hereditária, arrastem atrás 

de si o passado de sua espécie. Apenas para efeito ilustrativo e para visualizarmos que mesmo 

insetos são, no presente, a soma de toda a transmissão da carga genética que receberam de 

seus antepassados, em muitos casos, menos evoluídos, e que não seriam o que são, hoje, no 

presente, e também não teriam o “conhecimento instintivo” que têm no presente, se não 

arrastassem atrás de si toda a cadeia evolutiva de suas espécies, exemplifica ele: 

É sabido que as diversas espécies de himenópteros paralisadores depositam 
seus ovos em aranhas, escaravelhos, lagartas que continuam a viver imóveis 
durante certo número de dias, e que servirão de alimento fresco às larvas [...] 
na picada que dão nos centros nervosos de sua vítima para imobilizá-la sem 
matá-la [...] regem-se com base nas diversas espécies de presas  com que 
lidam respectivamente. A escólia, que ataca a larva cetônia, pica-a num só 
ponto [...], pois a picada em outros gânglios poderia ocasionar putrefação 
[...]. A amófila encrespada dá nove golpes de ferrão sucessivos em nove 
centros nervosos de sua lagarta e por fim lhe abocanha a cabeça e a mastiga 
levemente, precisamente o suficiente para determinar a paralisia sem causar 
a morte149. 

Como esses exemplos, Bergson cita muitos outros querendo argumentar em favor 

da primazia do presente, mas não uma primazia que elimina ou diminui o passado e o futuro, 

e, sim, uma primazia que deles se alimenta. Inegavelmente, porém, ela existe e, como existe, 

está no presente, não nas outras modalidades de tempo. Esses insetos citados agem assim 

porque certamente “aprenderam” por herança e pelas marcas da evolução de suas espécies. 

Assim também ocorre em nossas consciências, vivemos hoje no presente, mas, de forma 

                                                 
147 BERGSON, 1979g.,  p. 195 
148 Ibid., p.186 
149 Ibid., p.198 



 

 

72

alguma somos hoje o que “só” somos hoje; antes, somos o que somos e nosso passado que se 

arrasta atrás de nós, sendo parte integrante do que somos: 

As coisas ocorrem como se a célula conhecesse das outras células o que 
interessa, o animal conhecesse dos outros animais o que possa utilizar; tudo 
o mais permanece nas sombras. Tem-se a impressão de que a vida, desde que 
se contraiu numa espécie determinada, perde contato com o restante dela 
mesma, exceto, no entanto, um ou dois pontos que interessam à espécie que 
acaba de nascer. Como não perceber que a vida age no caso como a 
consciência em geral, como a memória? Arrastando tudo atrás de nós, sem 
disso nos apercebemos, a totalidade do nosso passado; mas nossa memória 
só derrama no presente duas ou três lembranças que completarão por algum 
aspecto nossa situação atual150. 

Na sua obra “Ensaios Imediatos dos Dados da Consciência”, Bergson também 

deixa transparecer seu pensamento acerca da primazia do presente. Diz ele: 

Que existe da duração fora de nós? Apenas o presente, se antes preferirmos a 
simultaneidade. Sem dúvida, as coisas exteriores mudam, mas seus 
movimentos só se sucedem para uma consciência que os recorda. 
Observemos fora de nós, num dado momento, um conjunto de posições 
simultâneas: das simultaneidades anteriores não fica nada151. 

Ainda com relação à memória, responsável pelo elo entre o passado e o presente e 

entre o futuro e o presente, Bergson a vê como uma atividade unificadora no processo da 

continuidade, no fluir da vida, da duração. 

Como já dissemos, Bergson entende a duração interna como a vida contínua, não 

interrompida de uma memória. Para ele, esse importante elemento da duração – a memória – 

subsiste sob duas formas: memória hábito, que é responsável por repetir e tornar presente o 

efeito prático de experiências passadas, e a memória recordação, que reproduz o passado 

enquanto passado, revivendo-o. A memória recordação registra, sob forma de lembranças, 

todos os acontecimentos da nossa vida cotidiana: 

O homem possui a consciência do passado, do presente e do futuro. As duas 
primeiras já são memória, enquanto a última ainda busca um processo de 
plasmação. O presente é o que existe para o sujeito, uma vez que o passado 

                                                 
150 BERGSON, 1979g., p. 195 
151 Idem., 1988, p.156. 



 

 

73

sobrevive no presente. Ele é, pois, inconscientemente, mera representação. 
Junta-se ao momento presente uma totalidade de experiências de momentos 
passados, que se lançam ao futuro-momento de previsão inexata, mas pleno 
de ambições, desejos e projetos. A consciência tem uma função biológica, 
objetivando adaptar-se à ação presente. De nada servirá para agir no 
presente, apenas ter consciência da totalidade do passado. Assim, ela só traz 
à luz recordações que são úteis para uma ação imediata. Tudo que interessa 
ao sujeito vai sendo dirigido à ação presente152.  

Quanto ao futuro, assim como Agostinho, Bergson também o vê como presente 

das coisas futuras. Para ele, uma das principais características da duração é a evolução 

criadora, o que significa afirmar a impossibilidade da previsão do futuro, como querem que 

seja possível os deterministas. Assim como Agostinho se utilizou do exemplo da previsão do 

nascimento do sol, com base nas experiências passadas, gravadas no espírito e na experiência 

presente, a aurora, que já anuncia o nascimento do sol, Bergson entende que o que se tem do 

futuro e o que se vê do futuro, é visto e tido no presente; um presente que já é, por si só, 

carregado das experiências passadas. Considerando ainda que o futuro também esteja 

imbricado no presente e no passado, sob forma de expectativa, podemos afirmar a primazia do 

presente sobre o futuro, uma vez que é nele que vivemos e que percepcionamos as 

expectativas do futuro: “A consciência é o traço de união entre o que já é e o que será, ponte 

entre passado e o futuro”153. 

 

 

 

 

 

 

                                                 
152GUIMARÃES, 1989, p. 79. 
153Ibid., p. 61. 



 

 

74

3 ETERNIDADE E CONTINUIDADE DA DURAÇÃO: 
Agostinho e Bergson 

 

3.1 A questão da eternidade em Agostinho 

 

O problema do tempo tem sido motivo de intensos debates em diversas épocas, 

trazendo inúmeras questões a serem resolvidas. Uma delas é a de tentar sincronizar o tempo 

geral das matemáticas e das ciências com o tempo interno do indivíduo154. Esta é, de fato, 

uma das grandes dificuldades da reflexão sobre o tempo. Contudo, um dos maiores e mais 

polêmicos problemas trazidos por essa reflexão é o que trata da transição de um tempo 

vivenciado para a eternidade155. São muitas as tentativas de apreender essa espécie de 

“negação do tempo”, desse “prolongamento de um presente que não passa”. 

Na história do pensamento encontramos definições muito variadas para o termo 

“eternidade”. Não é raro encontrarmos também definições desse termo sintetizadas em 

pequenas frases ou expressões, geralmente baseadas em escritos do Velho e do Novo 

                                                 
154 Sobre a transição do “tempo objetivo” para o “tempo interno” do indivíduo, ao analisar a teoria da 
relatividade de Einstein, Bergson, como está registrado em BERGSON 2006, p.2, surpreende-se ao perceber que 
“não só as teses de Einstein não pareciam mais contradizer a crença natural dos homens num tempo único e 
universal, como a acompanhavam de um começo de prova”. Conforme se registra na p.1 dessa mesma obra, seu 
interesse, ao analisar essa questão, era o de “saber em que medida a concepção de duração era compatível com as 
visões de Einstein sobre o tempo”. Na p.55 dessa mesma obra, Bergson chega à conclusão de que o tempo de 
Einstein é um “tempo impessoal. Essa é a hipótese do senso comum. Afirmamos que poderia igualmente ser a de 
Einstein, e que a teoria da relatividade é feita sobretudo para confirmar a idéia de um tempo comum a todas as 
coisas”. Finalmente, na p.52 dessa mesma obra, Bergson percebe que a dificuldade da referida transição ainda 
continua existindo. Indaga ele: “Como passamos desse tempo interior para o tempo das coisas?”. 
155 Sobre esta transição do “tempo” para a “eternidade”, Teilhard de Chardin, cientista e filósofo, tem uma teoria 
surpreendente, que foi sintetizada por  POERSCH, J.L. Evolução e Antropologia no espaço e no tempo: 
síntese da cosmovisão de Teilhard de Chardin. São Paulo: Herder, 1972. p. 21: “O tempo é a duração dos 
acontecimentos ou fenômenos. Por isso o conceito de tempo evoca, necessariamente, o conceito de movimento, 
que é a sua única razão de ser. Para nossas observações, tempo e movimento são dois termos perfeitamente 
paralelos. Sem tempo não há movimento e sem movimento não há tempo. A duração do movimento é a própria 
essência do tempo [...]. O tempo somente deixará de existir com a completa cessação universal do movimento e 
dos fenômenos. Isso unicamente é possível pelo repouso absoluto da matéria, elevada até o último limite de sua 
realização, pela atualização de toda a sua potência. Tal situação coincide com a superação definitiva do tempo, 
transformado em natureza eterna [...]. A limitação do tempo não é somente um postulado da razão, mas é 
demonstrada pelo própria ciência física, que já possui condições de medir as durações finitas do mundo físico em 
movimento e transformação. Se o tempo do mundo nunca terminasse, nunca se tornaria eterno, pois somente 
terminado, ele pode adquirir um sentido de eternidade. A lei da entropia e o enrolamento cósmico vêm 
demonstrar, pela ciência, a necessidade irrevogável da completa cessação do tempo, pelo total esgotamento das 
energias físicas que produzem o movimento”. 



 

 

75

Testamento, como por exemplo: “Um dia diante do Senhor é como mil anos”, “Eu sou o que 

Sou”, “Eu sou o Alfa e o Omega, o princípio e o fim”, entre outras definições clássicas. A 

eternidade, apesar de ser um tema de caráter teológico156, possui uma dimensão filosófica157, 

de forma que, desde a antiguidade, tem sido pensada por grandes nomes da história da 

filosofia.  

As diversas abordagens da eternidade nos parecem dar a impressão de que estamos 

falando de “várias eternidades”, isto é, de vários sentidos em que pode ser aplicada ou 

examinada. Dentre essas variadas abordagens, a elaborada por Agostinho de Hipona é digna 

de destaque, como bem sugere Borges: “O melhor documento da primeira eternidade é o 

                                                 
156 Sobre a abordagem do termo “eternidade “ na teologia, assim informa LEXICON, 2003, p. 259: “Eternidade 
não é tanto a duração ilimitada do tempo, nem uma atemporalidade absoluta, mas sim o transcender do tempo e 
de sua característica mais limitadora: a sucessão ou segmentação. A percepção da eternidade que a pessoa pode 
ter é demasiado condicionada por seu ser estar imerso no tempo. A eternidade é a distinção lógica máxima em 
relação ao tempo humano [...]. A eternidade, portanto, só é compreensível como uma qualidade  do ser de Deus, 
como modelo de uma existência perfeita, imutável em sua totalidade ontológica e que exclui a imanência e a 
sucessão [...]. Na bíblia, para indicar o modo como vive o Deus de Israel se usa o termo “Olam”, que indica a 
superioridade absoluta de Deus em relação à humanidade e também seu primado temporal relativamente aos 
seres humanos e ao mundo (cf., por exemplo, SL 102.25-29; JÓ 38:4 e GN 1:1). Assim, o tempo que flui não 
tem para Deus o mesmo valor que tem para o ser intramundano [...]. Enquanto o ser humano vive imerso no 
tempo, e esse seu  modo de ser preenche o tempo, que decorre desde a criação até o fim dos tempos em um 
suceder-se de gerações, Deus, todavia, não tem esse limite [...]. Em razão dessa eternidade, Deus antecede todas 
as coisas criadas [...]. A redenção de Cristo patenteia o desejo de Deus comunicar ao homem, pela graça, sua 
própria eternidade. Isto significa que na nova aliança o ser humano é chamado a abandonar seus limites 
ontológicos ligados ao tempo terrestre e histórico, para ingressar no modo de existência de Deus: o ser humano 
redimido começa a viver a eternidade”. 
157 Sobre a abordagem do termo “eternidade” na filosofia, assim informa ABBAGNANO, 2000, p. 378: “Esse 
termo tem dois significados fundamentais: 1º duração indefinida no tempo; 2º intemporalidade como 
contemporaneidade. A filosofia grega conheceu ambos os significados. Heráclito expressou o primeiro ao 
afirmar que o mundo “foi desde sempre, é e será fogo vivo que se acende a intervalos e a intervalos se apaga” 
(FR.3º, Diels). Platão contrapôs explicitamente os dois significados: “Da substância eterna dizemos 
erroneamente que era, que é e que será, mas na verdade só lhe cabe o é, ao passo que o era e o será devem ser 
predicados apenas da geração que procede no tempo” (TIM. 37e). Aristóteles utilizou ambos os conceitos [...] 
Plotino repete a concepção de Parmênides e de Platão: eterno é o que não era nem será, mas apenas é. A duração, 
porém, é peculiar às coisas que estão sujeitas ao momento local e para o resto são imutáveis, como ocorre com o 
céu, que é, por isso, algo de intermediário entre a eternidade e o tempo. Esse conceito também foi adotado pelo 
racionalismo moderno. Spinoza identifica a eternidade como a existência da substância, porque implícita em sua 
essência e, portanto, necessária [...] Leibniz afirma, contra Locke, a precedência de uma “idéia do absoluto”, que 
serviria de fundamento à noção de eternidade [...]. Toda a filosofia hegeliana é concebida do ponto de vista da 
eternidade [...]. “Intemporalidade” e “presente eterno” são as expressões mais repetidas também na filosofia 
contemporânea”.  



 

 

76

quinto livro das Enéades; o segundo, ou cristã, o décimo segundo livro das Confissões de 

Santo Agostinho”158. 

Agostinho foi conduzido a analisar a questão do tempo e, conseqüentemente, da 

eternidade, a partir de sua controvérsia, principalmente contra o maniqueísmo159, como afirma 

Rufino: 

Agostinho é levado a teorizar sobre o tempo por conta da controvérsia com 
os maniqueus. Sua teoria do tempo passa obrigatoriamente por esse prisma, 

                                                 
158 BORGES, 1991, p. 21. 
159 O Maniqueísmo foi uma espécie de seita fundada por Mani, no século III ac. Ele acreditava que a difícil 
situação humana era causada por dois princípios que co-existem naturalmente em todos os seres humanos: o 
primeiro espiritual e luminoso e o segundo material, físico e tenebroso. Basicamente a doutrina maniqueísta está 
fundamentada sob o pilar da existência desses dois princípios antagônicos: o bem e o mal. O bem sendo 
representado por Deus e o mal por Satanás. Sua doutrina misturava as doutrinas de Zoroastro com o 
Cristianismo. Agostinho participou desse grupo, durante nove anos, como “ouvinte” (espécie de catecúmeno, 
que não se obrigava a todos os votos exigidos pela seita, diferentemente dos “eleitos”, que se envolviam 
diretamente com seus rituais e cerimônias) atraído pela solução apresentada pelo maniqueísmo, relativamente à 
origem do mal, que isentava Deus de toda a responsabilidade pelos males existentes no universo. Isso fica claro 
quando afirma em suas Confissões, V.10,20: “Certa religiosidade que possuía me obrigava a crer que um Deus 
bom não podia ter criado uma natureza má [...] me parecia mais justo crer que não tivesses criado o mal nenhum, 
do que acreditar que a natureza do mal – como eu a imaginava – proviesse de ti”. Isso também é confirmado por 
COSTA, 2002, p. 58,59: “Os maniqueus, e Agostinho, durante o tempo em que pertenceu a essa seita, estavam 
preocupados em responder a uma simples pergunta: como é possível conciliar as maldades presentes no mundo – 
as injustiças, as desgraças, os ódios, as pestes, as calamidades, as misérias dos homens, os defeitos das 
sociedades e muitas outras com a bondade de Deus? Ou seja, Deus, O Bem, pode ser causa do mal? Ou devemos 
atribuir a um outro ser tão poderoso quanto Ele a causa do mal? Tentando responder a tal dilema, os maniqueus 
vão construir uma doutrina que isenta Deus de toda responsabilidade pelos males existentes no universo e o 
homem pelas maldades praticadas individualmente”. Posteriormente, já afastado do maniqueísmo, Agostinho 
reconhece em suas Confissões V.10,20 que: “desse princípio peçonhento derivam todos as outras idéias 
errôneas”, tornando-se forte opositor das doutrinas de Mani, como afirma em suas Confissões, XIII,30,45: 
“Escutei, Senhor meu Deus, e consegui recolher uma doce gota da tua verdade. Compreendi que a alguns 
desagradam as tuas obras. Sustentam que muitas delas criaste impelido pela necessidade; assim por exemplo, a 
estrutura dos céus e o sistema dos astros. Dizem que essas não foram criadas por ti, mas que já existiam, 
provindas de outra fonte. Tu as terias apenas reunido, compondo-as e coordenando-as, quando edificaste as 
muralhas do mundo, depois de teres vencido os teus inimigos, para que cativos, nessa construção, não pudessem 
de novo rebelar-se contra ti. Quanto aos outros seres, não os terias criado nem ao menos ordenado; assim por 
exemplo os corpos carnais, os animais menores e tudo o que se radica na terra; teria sido um espírito hostil e uma 
natureza não criada por ti e oposta à tua; quem teria gerado e formado tais seres nas regiões inferiores do 
universo. São loucos os que assim falam porque não vêem as tuas obras através do teu espírito; nem nelas te 
reconhecem”. E ainda em suas Confissões V,7.13: “Meu entusiasmo pelos escritos dos maniqueus acabou. Pois 
se o mais famoso entre eles , Fausto, bispo maniqueu, mostra-se tão inepto para resolver as questões que me 
angustiam, que poderia esperar dos outros mestres? Todavia, mantive relacionamento com ele, baseado no 
grande interesse comum pela literatura, que eu, como professor, ensinava aos jovens de Catargo. Lia com ele as 
obras que ele desejava conhecer, e as que eu julgava adequadas à sua inteligência. De resto, depois de conhecê-
lo, meu propósito de prosseguir naquela seita caiu por terra, mas não a ponto de separar-me totalmente dela. Não 
havendo, por assim dizer, nada melhor, decidi permanecer no ponto a que chegara, enquanto não aparecesse algo 
mais calmo, que merecesse ser abraçado. Dessa forma, aquele Fausto, que foi para muitos uma armadilha mortal, 
sem que soubesse, começou a afrouxar o laço que me prendia”. 



 

 

77

pois é por conta dessa controvérsia que ele desenvolve seus argumentos 
sobre a temática160.  

 

3.1.1 A controvérsia com os maniqueus 

 

O cerne dessa principal polêmica, que envolve, primordialmente, a questão da 

eternidade, perpassa pela provocante pergunta feita pelos maniqueus: O que fazia Deus antes 

de criar a terra?  

Agostinho apresenta a argumentação maniquéia da seguinte forma: 

Certamente estão ainda mergulhados na cegueira do velho homem aqueles 
que dizem: que fazia Deus antes de criar o céu e a terra? E acrescentam: se 
estava ocioso e nada realizava, porque não ficou sempre assim, continuando 
a abster-se do trabalho? Se existia em Deus um movimento novo, uma 
vontade nova de criar uma criatura que ele ainda não tinha feito antes, como 
se pode falar de verdadeira eternidade, onde nasce uma vontade que antes 
não existia? Mas a vontade de Deus não é uma criatura; é anterior a toda 
criatura, pois nada seria criado se antes não existisse a vontade do Criador. 
Essa vontade pertence à própria substância de Deus. Mas se algo surgiu na 
substância de Deus que antes não existia, não é justo denominá-la substância 
eterna. Pelo contrário, se era eterna a vontade de Deus que existisse a 
criatura, por que não é eterna também a criatura?161. 

Fica evidente a intenção dos maniqueus: deixar seus oponentes em situação 

embaraçosa. Se reconhecem a mudança na vontade de Deus, caem no precipício de negar-lhe 

a eternidade, pois é próprio do eterno permanecer. Se, por outro lado, admitem a existência 

co-eterna das coisas, admitem integralmente o pensamento dos maniqueus.   

Para responder aos questionamentos sugestionadores dos maniqueus, Agostinho, 

cautelosamente, desvia a indagação para outra direção, procurando estabelecer parâmetros 

para sua resposta e, ao mesmo tempo, esvaziar a pergunta dos maniqueus, uma vez que, para 

Deus, não há passado nem futuro, mas apenas um “eterno presente”; isto é, Deus tudo vê de 

forma compacta e ao mesmo tempo, no “esplendor de sua sempre imutável eternidade”. 
                                                 
160 RUFINO, 2003, p.35. 
161Conf., XI.10.12. 



 

 

78

Agostinho reconhece, entretanto, o esforço deles para conhecer as coisas eternas, mas adverte: 

nunca conseguirão chegar a esta compreensão; pelo menos enquanto não se desvencilharem 

das realidades passadas e futuras. 

Para Agostinho, não cabe sequer a pergunta sobre o que Deus fazia antes da 

criação, ou ainda, porque não quis criar antes o que criou depois. Essas questões pressupõem 

mudança, e esta é antítese de eternidade. 

Eles – os maniqueus – estavam querendo achar um Deus que em sua própria 

natureza é livre, por sua eternidade e soberania, preso aos mesmos caprichos de suas 

consciências. Sua maneira de entender esta questão estava completamente equivocada, jamais 

compreenderiam que, em certo sentido, “o princípio”162 não o é em relação a Deus e, sim, em 

relação às criaturas. Todas as coisas foram criadas por Ele e para Ele. Em Deus não pode 

haver, e não há movimentos, pois isso é próprio da criatura finita e não do Criador infinito, 

como afirma Agostinho: 

 
O céu e a terra existem e, através de suas mudanças e variações, proclamam 
que foram criadas [...], e todas as coisas proclamam que não se fizeram por 
si mesmas: Existimos porque fomos criados; mas não existimos antes de 
existir, portanto não podíamos ter criado a nós mesmos163. 

 
 Parafraseando as palavras de Agostinho, como poderia uma obra de arte existir 

antes da existência do seu criador? Se a pintura é contemplada, e enche cada vez mais partes 

do corpo, até ficar todo ele tomado de um sentimento estético indescritível, ela – a pintura – 

estará sempre proclamando que foi criada. Até mesmo seu valor é avaliado não pela sua 

beleza em si, mas pela importância do seu criador. Maior honra terá a obra em proclamar que 

é criatura, e nunca se dirá co-existente com seu criador, do contrário não seria criatura; e 

                                                 
162 Referência à passagem escriturística utilizada como base, pelos maniqueus, para o questionamento da 
cosmovisão cristã. Sobre ela diz MAMMI, Lorenzo. Santo Agostinho, o tempo e a música. São Paulo: USP, 
2002. p. 262: “No princípio Deus Criou o céu e a terra”. O que fazia antes desse princípio? Como é possível que 
um ser eterno e imutável comece a fazer alguma coisa? Essa pergunta, para Agostinho, não faz nenhum sentido: 
não há um antes desse princípio. 
163 Conf., XI.3,4. 



 

 

79

muito menos dirá ser a causa de sua própria existência e, ainda que possível fosse, já estaria 

denunciada sua falácia, numa simples contemplação. 

 Assim também é o sentimento da criação toda em relação ao seu criador, apenas 

com uma diferença: a tela produzida é posterior ao seu criador, porém, este, por ser também 

criatura de um Criador, só pode criar a partir de uma outra matéria. Com a criação de Deus 

ocorre exatamente o contrário, como afirma Agostinho em suas Confissões e conversa com 

seu Criador: 

Certamente não fizestes como o artista, que se serve de um corpo para 
formar outro corpo, imprimindo-lhe, segundo a inspiração do espírito, a 
imagem que seu olhar interior descobre [...] nem tinha à mão matéria alguma 
com que modelasses o céu e a terra [...], portanto, disseste uma palavra e as 
coisas foram feitas, com a tua palavra as criastes164. 

Nem mesmo em suas “eternas palavras” há sombra de mudanças ou variação, do 

contrário, onde estaria o conselho eterno? Em Deus, devido a sua eternidade, não se pode 

pensar na linguagem, assim como em nós ocorre: sucessivamente e depois do pensamento. 

Nele, pensamentos, palavras e frases, tudo acontece ao mesmo tempo. Os tipos de 

antropomorfismo165 por vezes nos dão uma falsa impressão de sucessão em suas palavras e 

atos, porém como o entenderíamos nós, pelo menos em fagulhas, se não utilizássemos esse 

recurso de dizer as coisas concernentes a Deus através das coisas que conseguimos entender? 

Pois o que foi dito não foi sucessivamente proferido – uma coisa concluída 
para que a seguinte pudesse ser dita, mas todas as coisas proferidas 
simultânea e eternamente. Se assim não fosse, já haveria tempo e mudança, e 
não verdadeira eternidade e verdadeira imortalidade166.  

                                                 
164 Conf., XI.3,5. 
165 Assim é definido o termo na ENCICLOPÉDIA BARSA. Rio de Janeiro, São Paulo: Encyclopaedia britânica 
do Brasil, 1994. vol. 2, p. 484: Antropomorfismo:  Em sentido usual, significa a utilização de atributos humanos 
para representar ou explicar o não-humano. Os antropomorfismos existentes na Bíblia foram arrolados pela 
tradição exegética: o dedo de Deus, a cólera, a sabedoria, o ciúme, a piedade, o arrependimento de Deus, seus 
desejos e projetos [...]. Esses antropomorfismos, em conjunto, justificam-se por um princípio geral, ou seja, pela 
necessidade em que se encontra a pessoa que fala de utilizar uma linguagem que possa ser compreendida por 
aqueles que a ouvem. 
166 Conf., XI. 7, 9. 



 

 

80

Por isso, ao responder à pergunta: O que fazia Deus antes de criar o mundo? 

Agostinho diz: “Aqueles que falam assim, ainda não te compreenderam [...]; ainda não 

compreenderam como se fazem as coisas criadas por ti e em ti”167. Em Deus, não há devir, 

apenas ser. “Na eternidade nada passa, tudo é presente, ao passo que o tempo nunca é todo 

presente”168. 

Com esse desvinculamento do “tempo perguntado” pelos maniqueus e a eternidade 

divina, Agostinho esvazia seus argumentos e, concluindo, cita que, antes da criação, “Deus 

preparava o inferno para aqueles que perguntam estes profundos mistérios”169. 

Com essa argumentação, confrontando o “tempo perguntado” pelos maniqueus 

com a eternidade de Deus, Agostinho põe por terra toda cadeia de pensamento do mito 

maniqueu, de uma criação co-eterna e, assim sendo, sem um criador.  

Agostinho afirma, de forma racional, não apenas mística, a existência de um Deus 

eterno e uma criação não eterna, por sua própria natureza, e que todas as coisas foram criadas 

por Deus, quer direta ou indiretamente, e que não cabe a pergunta: “o que Deus fazia antes”, 

pois, antes da criação, não havia tempo, nem homem, para que se possa utilizar o termo 

“antes”, nem criação, apenas Deus em seu atributo incomunicável de imutabilidade, em sua 

eternidade: 

Porventura, Senhor, tu és eterno, já não conheces o que te digo? Não vês no 
tempo o que se passa no tempo? Por que motivo te narro então tantos 
acontecimentos? Não é, certamente, para que os conheças por mim, mas para 
despertar meu amor por ti170. 

A partir desse conceito de eternidade e em contraponto com ele, Agostinho 

desenvolve, de forma mais elaborada, sua teoria sobre o tempo, abordando entre outros 

                                                 
167 Conf., XI.10.11. 
168 Ibid., XI.10.11. 
169 Ibid., XI.10.12. 
170 Ibid., XI. 1.1. 



 

 

81

aspectos, sua subjetividade e, pela memória, as noções de passado, presente e futuro, como 

vimos nos capítulos anteriores. 

A controvérsia de Agostinho com os maniqueus sobre o que Deus fazia antes de 

criar o mundo levou-o a afirmar a eternidade de Deus e, assim procedendo, inegavelmente, 

admite a possibilidade de um “tempo” para “além-do-tempo”. Ele o faz, entretanto, buscando 

apoio nas revelações, não diminuindo, por isso, de forma alguma, o valor lógico e racional de 

seus argumentos. Fica evidente, de igual modo, que Deus, sendo eterno – Ele sozinho – sem 

ninguém com quem tome conselho –, é também livre para criar; e o que criou, criou segundo 

sua exclusiva, soberana e eterna vontade: 

Tuas obras te louvam para que te amemos, e nós te amamos para que tuas 
obras te louvem; elas que tiveram início e fim no tempo, nascimento e morte, 
progresso e regresso, beleza e imperfeição. Todas elas têm sucessivamente 
manhã e tarde, ora oculta ora manifesta. Do nada foram criadas por ti, não da 
tua substância; não de alguma matéria tua que existisse antes, mas de matéria 
concreta, criada por ti, ao mesmo tempo em que lhe deste uma forma sem 
nenhum intervalo de tempo. Uma é a matéria do céu e da terra. Essa matéria 
foi tirada da matéria informe, mas essas duas operações foram simultâneas, 
de forma que entre a forma e a matéria não houve intervalo de tempo171. 

A possibilidade da eternidade está intimamente ligada com a questão da 

imutabilidade. Para Agostinho, Deus é um eterno “ser”, que não muda e que não possui 

sequer sombra de variação; mais que isso, ele é único sob essas condições: 

A imutabilidade de Deus é necessariamente concomitante com sua 
asseidade. É a perfeição pela qual não há mudança nele, não somente em seu 
Ser, mas também em suas perfeições, em seus propósitos e em suas 
promessas. Em virtude deste atributo, ele é exaltado acima de tudo quanto 
há, e é imune de todo acréscimo ou diminuição e de todo desenvolvimento 
ou decadência em seu Ser e em suas Perfeições [...] Até a razão nos ensina 
que não é possível nenhuma mudança em Deus, visto que qualquer mudança 
é para melhor ou para pior. Mas em Deus, a perfeição absoluta, 
melhoramento e deterioração são igualmente impossíveis172. 

                                                 
171 Conf., XIII, 33, 48. 
172 BERKHOF, Louis. Teologia sistemática. Campinas: Luz para o caminho, 1998. p. 61. 



 

 

82

Como já dissemos, a controvérsia com os maniqueus, além de outras,173 foram de grande 

importância na construção da teoria do tempo de Agostinho, e, de forma muito particular, para 

a questão da eternidade. Esses debates provocaram e estimularam sua mente, fazendo-o 

refletir seriamente sobre o problema. Contudo, não se pode esquecer também da presença do 

aspecto místico na construção do seu pensamento acerca da eternidade. 

  

3.1.2 A transição mística do tempo para a eternidade 

 

 
 

O sétimo dia, porém, não tem tarde nem repouso, porque o santificaste para 
permanecer eternamente. Aquele descanso, com que repousaste no sétimo 
dia depois de tantas obras muito boas – que realizaste sem cansaço – é um 
anúncio que nos vem pela palavra da tua escritura: também nós, 
descansaremos em ti, no sábado da vida eterna, depois dos nossos trabalhos, 
que são bons porque os concedestes a nós174. 

                                                 
173 Uma outra importante controvérsia, de caráter mais teológico, ainda teria despertado Agostinho para a 
questão da eternidade, desta feira, com Pelágio, monge britânico, eunuco, natural da Irlanda, que se engajou em 
intenso conflito contra Agostinho, numa questão que envolvia basicamente o problema do livre-arbítrio. Isto é 
confirmado por BORGES. Jorge Luis. História da eternidade. 4. ed. Trad. de Carmem Cirne Lima. São Paulo: 
Globo, 1991.p. 21: “A eternidade permaneceu como atributo da ilimitada mente de Deus, e sabe-se muito bem 
que as gerações de teólogos tem trabalhado essa mente a sua criação e semelhança. Nenhum estímulo tão vivo 
quanto o debate da predestinação. Quatrocentos anos depois da paixão e morte de Cristo, o monge inglês Pelágio 
incorreu no escândalo de pensar que os inocentes que morrem sem o batismo alcançam a glória. Agostinho, 
bispo de Hipona, o refutou com indignação aclamada por seus editores. Observou a heresia dessa doutrina: a 
negação de que no homem Adão todos nós homens já pecamos e perecemos, o esquecimento horrível de que 
essa morte se transmite de pai para filho pela geração carnal – adiante que segundo a justiça todos nós 
merecemos o fogo sem perdão, mas que Deus determina salvar alguns, segundo seu arbítrio”. Sobre a 
importância deste debate comenta SPROUL, R.C. Sola gratia: a controvérsia sobre o livre arbítrio na história. 
São Paulo: Cultura Cristã, 2001. p. 31: “A questão entre Pelágio e Agostinho era clara. Não estava ofuscada por 
argumentos teológicos intricados, especialmente no começo. Nunca houve, talvez, uma outra crise de igual 
importância na história da igreja na qual os oponentes tenham expressado os princípios em debate tão clara e 
abstratamente. Somente a disputa Ariana pode ser comparada a ela”. Para Pelágio, diferentemente de Agostinho, 
o homem continuava habilitado, mesmo depois da queda, a fazer o bem se assim desejasse e que não se fazia 
necessário uma assistência especial da graça de Deus para que o ser humano o obedecesse. Para Agostinho, 
entretanto, esta assistência da graça era essencial e indispensável, sendo outorgada por Deus, na eternidade. Este 
debate tem sido atualizado ao longo da história do cristianismo: No século XVI foi revivido de forma intensa 
pelos reformadores Lutero e Calvino, além de outros, que subscreviam a posição agostiniana, enquanto  Erasmo 
de Roterdam, além de outros, à de Pelágio. No século XVII mais uma vez o debate reaparece, quando um dos 
mais entusiasmados seguidores de Pelágio, o holandês Thiago Armínius retoma a questão. Para combatê-lo, os 
calvinistas, reunidos em concílio, formularam um documento que ficou conhecido como “Os Cânones de Dort”, 
reafirmando, como crença oficial da Igreja Reformada, a posição agostiniana. No século XIX o debate toma 
força novamente, desta vez com os puritanos ingleses, que formularam a “Confissão de Fé de Westminster”, para 
ratificar a posição de Agostinho. Na contemporaneidade o debate ainda continua de forma intensa, atualizado, 
principalmente, por calvinistas e arminianos. 
174Conf., XIII, 36.51. 



 

 

83

Uma das mais marcantes experiências de esperança da continuação da vida da 

consciência após a morte física que Agostinho desfrutou foi, certamente, na última conversa 

com sua mãe – Mônica –, ao aproximar-se o dia da sua morte. Relata Agostinho que, depois 

de uma cansativa viagem, conversava com sua mãe, olhando para o futuro, sobre “qual seria a 

vida eterna dos santos”. Numa experiência mística, chegando ao “íntimo de suas almas”, por 

“intuição”, por um momento pensaram ter alcançado fagulhas da vida por vir; e, como afirma, 

naquele momento de contemplação, “o mundo, com todos os seus prazeres, perdia para nós 

todo valor e minha mãe me disse: “Meu filho, nada mais me atrai nesta vida [...] Deus me 

satisfez amplamente, porque te vejo desprezar a felicidade terrena para servi-lo”175. 

Esse diálogo é de fundamental importância para termos noção da esperança que 

Agostinho alimentava de uma vida além de sua vida física; e não somente isso, mas também 

de como a considerava, analogamente à sua mãe, mais importante e mais pujante que a vida 

terrena. Agostinho tinha plena convicção de que sua mãe havia sido predestinada176, não por 

merecimento, e que essa convicção, baseada em seus frutos, dava-lhe condições plenas de 

afirmar que “ela não responderá que nada deve, por medo de ser convencida do contrário [...], 

mas, ela responderá que sua dívida lhe foi perdoada por aquele a quem ninguém pode restituir 

o que ele pagou por nós sem ser devedor”177. 

Tomado de uma perplexidade gratificante, pelo testemunho corajoso de sua mãe 

ao ser perguntada se não tinha medo de deixar seu corpo longe de sua terra natal, ao que 

respondeu, segundo seu próprio relato, que “para Deus nada é longe, nem devo temer que, no 

                                                 
175Conf., X.25. 
176 Esta é uma doutrina característica de Agostinho. Ele a aborda densamente nos dois volumes de seu tratado 
sobre a graça. Em síntese, esta doutrina é uma conseqüência lógica de sua antropologia: com o pecado, o homem 
tornou-se tão corrompido quanto poderia ter sido, isto é, teve sua “essência” totalmente corrompida, não 
restando, neste homem, bem algum capaz de habilitá-lo a aproximar-se de Deus novamente. A antropologia 
Agostiniana influenciou profundamente o pensamento protestante reformado, dando origem à doutrina da 
“depravação total do homem”. Não sendo este homem capaz de, por sua própria vontade, voltar-se para Deus, 
por estar morto espiritualmente, como conseqüência do pecado, resta-lhe, como única alternativa, contar com a 
graça de Deus. Antes da fundação do mundo (por isso o termo predestinação), Deus escolheu, graciosamente, 
alguns para reabilitar (do seu estado de depravação total) e salvar suas almas. 
177 Conf., XIII, 35. 



 

 

84

fim dos séculos, Ele não reconheça o lugar onde me ressuscitará”178. Tendo, finalmente, 

falecido sua mãe, refletiu e chegou à conclusão de que: 

De fato não parecia justo celebrar o funeral com lamentos e choros, pois 
essas demonstrações servem usualmente para deplorar a morte como 
infelicidade ou como aniquilamento total, ao passo que essa morte não era 
uma desgraça, nem para sempre179. 

A clareza e a convicção de uma “vida eterna” após a vida física inundara a mente 

de Agostinho, de forma definitiva, fazendo-o produzir um belíssimo salmo com o qual 

finalizamos sua compreensão de eternidade:  

Que se lembrem com piedosa emoção dos que foram meus pais nesta vida 
transitória [...] Que se lembrem dos meus concidadãos na eterna Jerusalém, 
pela qual suspira teu povo peregrino desde a partida da pátria até o 
regresso180. 

 

3.2 A continuidade da duração da consciência em Bergson  

 

3.2.1 Corpo e Alma: uma consciência para além do cérebro 

 

Vimos, no capítulo anterior, que Bergson exalta certa primazia do presente, em 

relação às outras modalidades de tempo – passado e futuro. A primazia do presente contrasta, 

em contrapartida com a liberdade, com a necessidade que a matéria, isto é, o nosso corpo, está 

sujeita. Estamos sujeitos às mesmas leis que operam sob todas as outras matérias. Temos um 

corpo, circunscrito no espaço, de forma que, pelo menos na visão do senso comum e, se 

considerarmos as questões pertinentes à imobilidade, se o impulsionarmos para frente, ele 

avança; se, pelo contrário, nós o puxarmos, ele recua e, se o largarmos, ele cai. Nosso corpo 

                                                 
178 Conf., XIII, 11.28. 
179 Ibid., XIII, 12.30. 
180 Ibid., XIII, 13.37. 



 

 

85

age deliberadamente por movimentos provocados por causas exteriores. Como afirma 

Bergson: “a matéria é inércia, geometria, necessidade”181.  

Nossa identificação com o material é tão forte, e não poderia deixar de ser, que, 

como bem nos afirma Bergson, “Costuma-se dizer às vezes: Em nós, a consciência está ligada 

a um cérebro, por isso, é preciso atribuir a consciência aos seres vivos que possuem um 

cérebro, e recusá-la aos outros”182. 

Nesse sentido, acredita-se que, desintegrando-se o cérebro, também se acaba a 

consciência e, por estar tão ligada a ele, acabam por confundir-se. 

Para a ciência, essa consciência está tão intrinsecamente ligada ao corpo, que este 

a acompanha desde o seu nascimento até à sua morte; e, ainda que, por suposição, existisse 

uma consciência distinta do corpo, isto é, uma consciência não provocada pelo movimento 

das moléculas cerebrais, ainda assim, tudo se passaria como se ao corpo estivesse ligada, de 

forma inseparável e, tudo que aconteça a ela – consciência – estará sempre relacionado, 

diretamente, a algo que tenha iniciado, provocado ou sofrido pelo corpo. Se respiramos cloro, 

éter ou gás carbônico, por exemplo, seguindo a linha de raciocínio da visão científica, nossa 

consciência se esvai; da mesma forma, quando ingerimos bebidas alcoólicas, como resultado 

teremos uma consciência exaltada; se somos acometidos por uma doença infecciosa, que 

atinja, de alguma forma, o cérebro, deixando seqüelas, ficamos alienados, isto é,  sem 

consciência. Nesses casos, quando há óbitos, a ciência sempre relaciona a causa da “perda da 

consciência”, a lesões no cérebro e, quando essas lesões não podem ser localizadas, a 

patologia é atribuída a alterações químicas nos tecidos cerebrais. 

Além desses exemplos que acabamos de citar, a ciência avança a passos largos 

para o chamado mapeamento do cérebro. Acredita-se que, com esse mapeamento fisiológico 

                                                 
181 BERGSON. Henri. A consciência e a vida. Trad. de Franklin Leopoldo.  São Paulo: Abril Cultural, 1979d. p. 
75. (Coleção os Pensadores). 
182Ibid., p. 72. 



 

 

86

do cérebro e, conseqüentemente, com a descoberta da função que possui cada zona do cérebro 

em específico, ter-se-á desvendado o mistério da consciência, trazendo com isso o tão 

sonhado domínio completo e a previsão perfeita de todos os atos humanos, ou, pelo menos, de 

grande parte. Seria uma espécie de fim daquilo que é tão contrário ao espírito científico: a 

imprevisão e a desordem. 

Consegue-se localizar e atribuir a certa zona cerebral algumas funções da 

consciência ou do espírito, como, por exemplo, a faculdade de executar movimentos 

voluntários. A ciência já consegue identificar que lesões, em determinadas partes ou zonas 

cerebrais, levam à paralisia dos braços e pernas; em outras, a linguagem é totalmente afetada. 

Até mesmo funções que são naturalmente atribuídas à consciência, ao espírito, como, por 

exemplo, a memória, pode ser localizada em alguma circunscrição das zonas cerebrais, e 

sofrerão danos se essas zonas forem atingidas e lesionadas. 

Bergson, muito embora não tenha sido testemunha ocular dos últimos avanços 

nesta área, pensava diferente: “não se segue daí que um cérebro seja indispensável à 

consciência”183. Para ele, a consciência existe independentemente das funções cerebrais; isso 

equivale a dizer que ela não está presa ao cérebro, e nem mesmo existe por sua causa184. 

Bergson acreditava que atribuir consciência apenas aos seres vivos que possuem 

cérebro, utilizando-se para isso uma argumentação baseada em analogias exteriores para 

explicar coisas interiores, por meio de probabilidades, era uma argumentação extremamente 

viciada. Diz ele: 

Para saber com plena certeza se um ser é consciente, seria preciso penetrar 
nele, coincidir com ele, ser ele. Eu desafio a provar, por experiência ou por 
raciocínio, que eu, que lhes falo neste momento, sou um ser consciente. Eu 
poderia ser um autômato engenhosamente constituído pela natureza, indo, 
vindo, falando; as próprias palavras pelas quais me declaro consciente 
poderiam ser pronunciadas inconscientemente. Todavia, se a coisa não é 

                                                 
183 BERGSON, 1979d., p. 72. 
184 Obviamente que para a ciência, principalmente no atual estágio de desenvolvimento, este tipo de pensamento 
é insustentável.  



 

 

87

totalmente impossível, conceder-me-ão que ela não é de forma alguma 
provável. Entre vocês e mim há uma semelhança exterior evidente; e desta 
semelhança exterior concluirão, por analogia, uma semelhança interna. O 
raciocínio por analogia não dá jamais algo além da probabilidade185.   

Para argumentar ainda contra essa linha “viciada” de raciocínio, que apregoa uma 

consciência ligada, necessariamente, a um cérebro, e utilizando-se dela para, por fim, negá-la, 

Bergson argumenta que, “raciocinando da mesma maneira, diríamos também: A digestão está 

ligada em nós a um estômago; por isso os seres vivos que possuem estômago digerem, os 

outros não digerem186”. 

Afirmar assim, acreditar assim, de forma positiva, seria, parafraseando suas 

palavras, “um grave engano”, pois, como ele mesmo afirma, “não é necessário estômago, nem 

mesmo órgãos para digerir: uma ameba digere, embora seja uma massa protoplasmática 

apenas diferenciada”187. 

Em sua análise sobre a suposta necessidade da existência de um cérebro como 

condição sine qua non para a existência de uma consciência, Bergson chega à conclusão de 

que isto é simplesmente um problema fisiológico, deixando clara sua intenção de desconstruir 

essa idéia, não ao acaso, e de forma cética, mas, como veremos mais adiante, essa 

desconstrução inicial servirá de base para uma surpreendente abertura para a possibilidade do 

“além”, da “eternidade”. 

Na tentativa de banir, definitivamente, o binômio cérebro x consciência, Bergson 

desce à cadeia de evolução na série animal e demonstra existirem seres vivos que, mesmo não 

possuindo cérebro, agem como se de fato possuíssem uma consciência. 

Em certo sentido, para ele, “a rigor, tudo o que é vivo poderia ser consciente: em 

princípio, a consciência é co-extensiva à vida”188. Evidentemente, Bergson também admite 

                                                 
185BERGSON, 1979d, p.72. 
186 Ibid., p.72. 
187 Ibid., p.72. 
188 Ibid., p.72. 



 

 

88

que, quanto mais se baixa na cadeia evolutiva da série animal, mais existe uma tendência de 

essa consciência vir a “adormecer”, isto é, tornar-se menos ativa, nunca de ser reduzida a 

nada. Contudo, o fato de ter o sistema nervoso humano um grau elevado de complexidade e 

distinção, dando-nos, assim, a impressão de ter a consciência vida tão somente no vai-e-vem 

das moléculas cerebrais, não nos autoriza, de forma alguma, uma conclusão de ser a 

existência de um cérebro única condição para a existência de uma consciência:  

Lembremos da ameba, de que falávamos há pouco. Na presença de uma 
substância que lhe pode servir de alimento, ela lança para fora filamentos 
capazes de apreender e agarrar corpos estranhos. Estes pseudópodes são 
verdadeiros órgãos e, conseqüentemente, mecanismos; mas são órgãos 
temporais, criados pelas circunstâncias e que já manifestou, parece, um 
rudimento de escolha. Em suma, de alto a baixo na cadeia da vida animal 
vemos exercer, embora sob a forma cada vez mais vaga na medida em que 
consideram os graus mais baixos, a faculdade de escolher, isto é, de 
responder a uma excitação determinada por movimentos mais ou menos 
imprevistos. A consciência retém o passado e antecipa o futuro, é 
precisamente, sem dúvida, porque ela é chamada a efetuar uma escolha: para 
escolher, é preciso pensar no que se poderá fazer e lembrar as 
conseqüências, vantajosas ou prejudiciais, que já foi feito; é preciso prever e 
recordar189. 

Dessa forma, Bergson se diz satisfeito e considera plausível sua conclusão e 

resposta à questão inicialmente levantada: todos os seres vivos são seres conscientes? “A 

consciência, originalmente é imanente a tudo que vive”190: 

Essa linha de pensamento e busca constante para provar que existe consciência 

além do cérebro aparece também, de forma bastante significativa e volumosa, em sua obra 

“Evolução Criadora”, sobretudo quando analisa a ação dos insetos, como já tivemos 

oportunidade de demonstrar no capítulo anterior. 

Finalmente, depois de desconstruir a idéia de uma consciência existente apenas 

como uma espécie de espelho do cérebro, Bergson se vê diante do mesmo antigo problema 

                                                 
189 BERGSON, 1979d, p.73. 
190 Ibid., p.74. 



 

 

89

ontológico: O que é o ser “homem”? A essa questão responde de forma simples, nunca 

superficial: matéria e consciência.  

O homem é, enquanto matéria, “submetido à necessidade, desprovido de memória 

[...] nada acrescentando ao que já havia no mundo”191. 

A matéria serve como uma espécie de aprisionamento do homem no presente, o 

que não devemos confundir com a teoria platônica, pois Bergson não vê o corpo como uma 

“prisão”, no sentido negativo utilizado por Platão. Para ele, isso é apenas uma constatação, 

sem a preocupação de juízos de valores, sem contar que a interação que há entre o corpo e o 

outro elemento constitutivo do homem, que não pré-existe, como afirma Platão, ao contrário: 

co-existe, se dá de forma natural e positiva, como ele mesmo afirma: “A matéria é 

necessidade, a consciência é liberdade; mas por mais que elas se oponham uma à outra, a vida 

encontra meio de reconciliá-las”192. 

Esse confinamento no momento presente se dá devido à constituição do corpo, e 

Bergson faz questão de frisar isso para evidenciar ainda mais o outro contraponto ontológico 

– a alma. 

Como já vimos no capítulo anterior, ele defende certa primazia do presente, de 

forma que as outras modalidades de tempo parecem orbitar em torno dele. Esta primazia é 

ainda mais acentuada com relação ao corpo, como afirma: “o corpo é matéria, a matéria está 

no presente”193. E novamente, para clarificar ainda mais essa idéia, na forma de síntese, 

afirma ele que “o corpo que está confinado ao momento presente no tempo, e limitado ao 

lugar que ocupa no espaço, que se conduz como autônomo e reage mecanicamente às 

exigências exteriores”194. 

                                                 
191 BERGSON, 1979d., p. 77. 
192Ibid., p. 75. 
193Ibid., p. 84. 
194Ibid., p. 84. 



 

 

90

Bergson, como já demonstramos no primeiro capítulo, teve sua formação lastreada 

sob os moldes do Positivismo, não ficando, contudo, preso aos seus ditames. Esse 

conhecimento científico, sobretudo das ciências biológicas, matemáticas e físicas, com uma 

boa ênfase em mecânica, foram experiências relevantes em sua vida, e o habilitaram ainda 

mais para aprofundar uma metafísica que conduzisse o homem aos fatos reais; a não retirar a 

verdade dos fatos, mas, antes, a experimentar a própria verdade no próprio fato. Isso já havia 

sido almejado por Spencer, mas, por não ter “os conhecimentos necessários de mecânica” e 

das outras ciências positivas, não logrou êxito em sua investida, deixando difícil missão para 

Bergson. 

O fato é que, mesmo sendo um homem das ciências, Bergson não se conformava 

com a falta de fidelidade nas respostas oferecidas pelo Positivismo e pela própria metafísica 

tradicional, sobretudo quanto à questão do tempo. 

Para ele, o homem não pode ser constituído apenas de moléculas e outros centros 

nervosos, ainda que sofisticadíssimos. Ao lado disso, existe um outro elemento, talvez nem 

mais nem menos importante que o primeiro, mas que não pode ser negado enquanto elemento 

igualmente constitutivo da essência do ser humano: a alma. Centro de toda imprevisão, 

possuindo caráter voluntário e antagônico à previsibilidade da matéria é, por isso mesmo, e 

não por não se deixar dominar e por não “caber” nas respostas pré-fabricadas das ciências 

positivas, negada, como percebe Bergson: 

A verdade é que se pudéssemos, através do crânio, ver o que se passa no 
cérebro que trabalha, se dispuséssemos, para observar o interior do cérebro, 
de instrumentos capazes de aumentar milhões de vezes mais do que nossos 
melhores microscópios, se assistíssemos assim a dança das moléculas, 
átomos e elétrons, de que é feita a substância cerebral [...] saberíamos tão 
bem quanto à pretensa “alma” tudo o que ela pensa, sente e quer tudo o que 
ela acredita fazer livremente enquanto o faz mecanicamente [...] pois a 
pretensa alma, consciente apenas para abarcar uma pequena parte da dança 



 

 

91

inter-cerebral [...]. “A alma consciente”, é quando muito, um efeito que 
percebe efeitos195. 

 
 Além das características de imprevisibilidade, o que a torna também sempre 

criadora, pois, como suas atitudes não podem ser previstas, todas as suas realizações serão 

sempre novas, nunca antes existentes, essa alma possui também a capacidade de ultrapassar, 

de transcender, não sendo nenhum tipo de reflexo do material, do corpo, isto é, não pode ser 

encontrada em nenhum lugar do corpo, nem mesmo nos neurônios e teias cerebrais196. Isso 

                                                 
195 BERGSON, Henri. A alma e o corpo. Trad. de Franklin Leopoldo.  São Paulo: Abril Cultural, 1979e. p. 75. 
(Coleção os Pensadores). 
196 Considerando que a alma bergsoniana é a própria consciência, evidentemente, este pensamento não tem 
sustentação nas ciências positivas. Os avanços científicos demonstram uma crescente tendência de vinculação da 
consciência ao cérebro. Negar essa verdade científica, em última análise, é negar a própria razão, segundo  
DELNERO, Henrique Schutzer. O sítio da mente: pensamento e vontade no cérebro humano. São Paulo: 
Collegium Cognitio, 1997. p. 18: “Em não se reconhecendo gerada no sítio cerebral, a mente nega a ciência; 
nega o desvio e seu tratamento; nega a ética nas relações entre seres biológicos e, finalmente, nega a razão. 
Resgatar uma noção científica da mente, definindo-lhe o local, a função, o desvio e a reunião em grupo pode nos 
guiar na síntese de uma nova teoria da vida individual e na visão mais clara de certos impasses coletivos”. A 
ciência não só vincula a consciência ao cérebro, mas identifica áreas específicas para funções específicas, como 
afirma  MACHADO. Ângelo. Neuroanatomia funcional. São Paulo: Atheneu, 2004. p. 275: “Durante muito 
tempo acreditou-se que os fenômenos emocionais estariam na dependência de todo o cérebro. Coube a Hess, 
prêmio Nobel de medicina, demonstrar que esses fenômenos estão relacionados com áreas específicas do 
cérebro”. Ainda sobre essas áreas específicas do cérebro, afirma BEAUPORT, Elained. A inteligência 
emocional: as três faces da mente. Trad. de Marly Winckler. Brasília: 1997. p. 21:  “o cérebro é composto de 
três estruturas diferentes, que desempenham três funções distintas: o sistema neocortical do pensamento e da 
imaginação; o sistema límbico, localizado abaixo do neocórtex, que nos permite desejar e sentir e, abaixo desses 
dois, uma estrutura tríplice complexa, relacionada com o comportamento”. Com relação à memória, vinculada, 
por Bergson, especificamente à alma, à consciência, a ciência vincula, de forma clara, ao cérebro, conforme 
DELNERO, 1997, p. 207: “Outros elementos que devem estar relacionados à memória no cérebro humano são 
os moduladores de ação sináptica (hormônios, neuromoduladores). Da mesma forma que algumas drogas 
apagam ou prejudicam a memória (como o álcool), também algumas “substâncias” internas podem amplificá-la e 
gerar eventos que colaboram nas alterações de estrutura que subjazem a ela”.  Deve-se salientar também, que a 
ciência pós-moderna caminha, muitas vezes, em direção contrária ao paradigma científico tradicional, como 
afirma MORAES, Maria Cândida. Pensamento eco-sistêmico: educação, aprendizagem e cidadania no século 
XXI. Petrópolis: Vozes, 2004. p. 309: “De uma sociedade mecanicista, compartimentada e reducionista, na qual 
prevalecia a objetividade, estamos caminhando em direção ao reconhecimento da multidimensionalide do ser 
humano e da complexidade que envolve a realidade individual coletiva e ecológica. A ciência pós-moderna está 
ressuscitando o ser sensível, enterrado pela ciência tradicional, e reconhecendo  multidimensionalidade e 
complexidade dos processos da vida. É o que a nova biologia e a física quântica nos sinalizam. O avanço da 
ciência não apenas está desenterrando as dimensões subjetivas do ser humano, ignoradas e negadas pelo 
paradigma tradicional, mas também ressuscitando a natureza, o cosmo e o sagrado, e reconhecendo emoções e os 
sentimentos como co-construtores da racionalidade humana. Esta nova consciência que emerge vem 
promovendo uma nova maneira de perceber a realidade e a própria dinâmica da vida”. Nesse mesmo sentido, 
comenta TEIXEIRA, João de Fernandes. Filosofia e ciência cognitiva. Petrópolis: Vozes, 2004. p. 105-107 e 
118: “A filosofia da mente foi fortemente abalada pelo advento da ciência cognitiva, que estabeleceu a 
possibilidade de fundarmos uma ciência dos fenômenos mentais, deixando para trás meras especulações. No 
século XX tornamo-nos quase todos materialistas, enfrentando agora a difícil  tarefa de relacionar as 
propriedades da mente com as do cérebro ou com as de outros dispositivos materiais [...]. O neurocientista 
parece ter se tornado um partidário do chamado materialismo eliminativo [...] não precisaríamos mais falar de 
intenções, crenças ou desejos, mas apenas de partes do nosso cérebro [...]. Devemos abandonar o projeto de 



 

 

92

equivale a dizer que a alma é outro elemento constitutivo do ser humano, dotado de distinção 

e características próprias, nunca fruto de emanação da matéria, do corpo. 

A alma transcende, ultrapassa todos os limites do corpo a quem está 

intrinsecamente ligada, mas, ao mesmo tempo, separada por suas próprias distinções 

categóricas. A alma ultrapassa o corpo tanto no espaço como no tempo. No espaço, porque, 

diferentemente do nosso corpo, que está detido nos contornos da matéria que o limita, tem a 

capacidade de perceber, de ver o que está distante do nosso corpo, “podendo deslocar-se até 

às estrelas”; “viajar” a milhas e milhas de quilômetros, enquanto nosso corpo permanece 

inerte, segurando um bom livro. 

Mas a alma também transcende o corpo no tempo. Nosso corpo, sendo matéria, 

está no presente, e ainda que traga em si os traços dos tempos passados, só o são assim, 

passados, por causa da alma, da consciência que assim os interpreta, como diz Bergson: 

Se é verdade que o passado aí deixa seus traços, são traços de passados 
apenas para uma consciência que os percebe e interpreta o que percebe à luz 
do que ela recorda: a consciência, ela sim, retém o passado enrolando sobre 
si própria, na medida em que o tempo passa, e prepara com ele um futuro 
que ela contribuirá para criar197. 

Bergson parece ter apreendido essa noção de alma, espírito, consciência, não 

somente através de seus métodos experimentais de um “empirista radical”, em contrapondo 

com o elemento corpóreo e material, mas, possivelmente, pode ter sofrido algum tipo de 

influência do pensamento judaico, uma vez que era de família judaica198. Isso pode explicar 

porque se utiliza de sinônimos para representar a idéia de consciência, como, por exemplo, 
                                                                                                                                                         
construir uma ciência do cérebro? Com certeza não [...] o que deve ser abandonado, contudo, é a ingenuidade 
filosófica dos neurocientístas. A ciência do cérebro deve ser uma ciência de como nós representamos nosso 
cérebro. Não se trata de uma circularidade fútil, mas a recognição de que questões epistemológicas não podem 
ser ignoradas por aqueles que praticam a neurociência seriamente [...] Bergson é radical: o cérebro consegue 
mimetizar o processo da consciência de forma limitada e a prova disso é a insuficiência da linguagem ao 
expressar a intuição, sendo sempre incompleta e frustrante”. 
197BERGSON, 1979e, p. 83. 
198 Sobre sua origem judaica, em BERGSON, 1979i., p. 6, está registrado: “Na fase final de sua vida e de sua 
obra, Bergson manifestou crescente aproximação da doutrina cristã. Sua origem judaica, entretanto, parece tê-lo 
impedido de converter-se publicamente ao catolicismo, não desejando abandonar seu povo num momento em 
que este vivia entre ameaças e perseguições”. 



 

 

93

espírito, alma, eu. A utilização de sinônimos é muito comum na literatura judaica, além de 

considerar também a igualdade entre conceitos: 

É costume entender que o homem é constituído de duas partes distintas, e de 
duas somente, a saber, alma e corpo. Várias palavras são empregadas no 
Velho Testamento para indicar o elemento inferior do homem ou parte dele, 
como: carne, pó, ossos, entranhas, rins e também expressões metafóricas 
como “casa de barro”. Há também diversas palavras que indicam o elemento 
superior, como: espírito, alma, coração e mente199. 

Vejamos como Bergson entende a alma: 

Apreendemos algo que se estende muito mais longe que o corpo por todos os 
lados e que  cria atos ao se criar continuamente a si mesmo, é o “eu”, é a 
“alma”, é o “espírito” – o espírito sendo precisamente uma força que pode 
tirar de si mesmo mais do que contém, devolver mais do que recebe, dar 
mais do que possui. Eis o que cremos200. 

Parece-nos claro que Bergson, diferentemente das ciências, acredita na existência 

de uma alma autônoma em relação ao corpo, e que o ultrapassa, transcendendo-o não somente 

no espaço, mas também no tempo. E isto não é uma afirmação ao acaso ou puramente 

religiosa ou ainda desprovida de rigor científico; pelo contrário, ele chega a esta conclusão em 

oposição ao “aprisionamento no presente” e na circunscrição do espaço a que está submetida 

a matéria, podendo, conseqüentemente, ser previsto, limitado e dominado. Mas, 

contrariamente, o que experienciamos nas profundezas do nosso eu é “indubitavelmente que 

nos sentimos livres, que tal é a nossa impressão [...] àqueles que sustentam que este 

sentimento é ilusório, incumbe, pois, a obrigação da prova”201. 

 

                                                 
199 BERKHOF, 1998, p. 193. 
200 BERGSON, 1979e. p.84. 
201 Ibid., p. 86. 



 

 

94

3.2.2 A consciência e a eternidade  

 

Até agora acompanhamos o esforço de Bergson para desvencilhar a atividade 

mental da atividade cerebral, o cérebro do pensamento, da consciência. 

As ciências positivas têm sugerido que, com o fim da atividade cerebral, por 

qualquer motivo que seja, quer por intoxicação ou lesão grave dos tecidos cerebrais, é 

também o fim da consciência, da “pretensa alma”. Isso se dá não por outro motivo se não o da 

negação da  existência de uma alma autônoma em relação ao corpo. 

Um dos exemplos clássicos, que tem tentado provar que com o fim da atividade 

cerebral também finda a atividade do espírito, da consciência, segundo Bergson, é o da 

moléstia da linguagem, como reconhece: “as doenças da memória das palavras são causadas 

por lesões do cérebro mais ou menos nitidamente localizáveis”202. Isso tem sido interpretado 

pelos opositores da “alma distinta” da seguinte forma:  

As lembranças lá estão acumuladas no cérebro sob forma de modificações 
impressas num grupo de elementos anatômicos: se elas desaparecem da 
memória, é porque os elementos anatômicos em que repousam foram 
alterados ou destruídos203. 

Bergson, muito embora reconheça isso, em parte e com reservas, limitando-se 

apenas no que diz respeito à memória das palavras, lembra que essa teoria também já havia 

sido muito contestada por “cientistas de indiscutível competência [...] apoiando-se numa 

observação mais atenta das lesões cerebrais que acompanham as moléstias da linguagem”204. 

Por fim, demonstra o quanto essa interpretação, em sua opinião, é enganosa. Ele lembra que 

nos casos em que a lesão cerebral é grave e em que a memória das palavras é profundamente 

atingida, não raro, quando há alguma espécie de excitação mais ou menos forte, a exemplo de 

                                                 
202 BERGSON, 1979d., p. 94. 
203 Ibid., p. 94. 
204 Ibid., p. 94. 



 

 

95

uma emoção, as palavras esquecidas voltam repentinamente às lembranças que pareciam 

perdidas para sempre. Com isso, Bergson quer demonstrar que nem a memória, que é 

diretamente ligada à consciência, à alma, às coisas do espírito, nem a lembrança, estão 

depositadas na matéria cerebral; caso contrário, jamais poderiam ter sido trazidas à tona 

novamente; isso não seria possível se a doença atacasse a própria lembrança, a própria 

memória: 

Quando esquecemos um nome próprio, como fazemos para lembrá-lo? 
Tentamos todas as letras do alfabeto, uma depois da outra; pronunciamo-las 
antes interiormente; depois, se isto não for suficiente, nós as articulamos em 
voz alta; colocamo-nos, pois, de cada vez, em todas as várias disposições 
motoras entre as quais será preciso escolher; uma vez que a atitude requerida 
é encontrada, o som da palavra procurada aí se ajusta como uma moldura 
preparada para recebê-la. É esta mímica real ou virtual, efetuada ou esboçada 
que o mecanismo cerebral deve assegurar. E é ela, sem dúvida, que a doença 
atinge205. 

Esses exemplos acima são importantes para nos dar a dimensão do pensamento 

bergsoniano quanto ao fim da alma, da consciência, do espírito. Nenhuma atividade que está 

reconhecidamente vinculada ao espírito, à consciência, a exemplo da memória, pelo menos na 

visão bergsoniana, poderá ser encontrada em nenhum outro elemento constitutivo do homem, 

a não ser no próprio espírito, como nos mostra ainda: 

Mas se a lembrança não foi armazenada no cérebro, onde se conserva? Na 
verdade, não estou certo de que a questão “onde” possua ainda um sentido 
quando não se fala mais de corpos. Clichês fotográficos se conservam numa 
caixa, discos fonográficos num armário; mas por que lembranças, que não são 
coisas visíveis e tangíveis, necessitariam um recipiente, e como poderiam tê-
lo? Aceitaria se insistisse nisto, mas tomando-a num sentido puramente 
metafórico, a idéia de um recipiente onde as lembranças seriam alojadas, e 
diria então, muito simplesmente, que elas estão no espírito. Não faço hipótese, 
não evoco uma entidade misteriosa, atenho-me à observação, pois não há nada 
de mais imediatamente dado, nada de mais evidentemente real do que a 
consciência, e o espírito humano é a própria consciência. Ora consciência 
significa, antes, de tudo memória206. 

O que é o homem? Bergson, diferentemente de uma visão materialista, entendia 

que o homem possui, além de um corpo, uma dimensão espiritual. Para ele, a vida não se 
                                                 
205 BERGSON, 1979d., p. 95. 
206 Ibid., p. 96. 



 

 

96

resume “ao vai-e-vem das moléculas cerebrais”. Essa forma “bergsoniana” de conceber o 

homem ou qualquer outra resposta dessa pergunta ontológica refletirá, indiscutivelmente, nas 

decisões éticas207.  
Bergson posiciona-se fortemente contra essa forma unilateral e materialista de 

entendimento da vida. Para ele, a vida é muito mais que um cérebro, é muito mais que o 

apenas material. Há algo no homem que ultrapassa seu corpo. Esse algo é precisamente o 

espírito que “ultrapassa o cérebro por todos os lados, e que a atividade cerebral somente 

corresponde a uma ínfima parte da atividade mental”208. Ele acreditava, não num sentido 

puramente religioso, contudo sem interesse de negá-los, mas por constatar, a partir de suas 

observações, que a vida do espírito não pode ser um efeito da vida do corpo; em boa verdade, 

significa também que o corpo pode morrer, desintegrar-se, enquanto o espírito, a alma, a 

consciência  permanecem ativos: 

                                                 
207 Em 31/03/2005 o mundo noticiou a morte da norte-americana Terri  Schiavo, que teve os aparelhos e tubos de 
alimentação que a mantinham “viva”, subitamente, retirados em 19/03/2005. Por seu cérebro não mais responder 
a certos estímulos, foi considerada em estado vegetativo, mesmo não sendo possível saber exatamente como ela 
percepcionava certas sensações. Esta importante decisão, no campo da bioética, resultou em intenso debate sobre 
a questão outrora abordada por Bergson: É a consciência apenas um produto do cérebro ou pode existir 
independentemente deste? Mesmo com o avançado estado atual da ciência, decisões como estas, tendem a causar 
muita polêmica, havendo discordância, inclusive, entre os próprios especialistas. Dois depoimentos antagônicos 
sobre o caso da norte-americana, podem nos fornecer elementos suficientes para entendermos a dimensão desta 
discussão. O primeiro, de caráter mais técnico, reflete a tendência científica tradicional. Disponível em: 
http://forum.cifraclub.terra.com.br/forum/11/83964: “O cérebro de Terri sofreu graves danos porque seu coração 
parou de bater por alguns minutos - provavelmente devido a uma parada cardíaca causada por deficiência de 
potássio. Desde então, ela se encontra no que os médicos chamam de estado vegetativo persistente. De acordo 
com os médicos, pacientes nessas condições parecem sentir pouco ou nenhum desconforto quando são privados 
de alimento e água”. O segundo depoimento, do Professor de Bioética da PUC-SP, Dr. Dalton Luis de Paula 
Ramos, denota preocupação com a decisão tomada. Disponível em http://www.pucsp.br/fecultura/0503euta.htm: 
“No caso da senhora norte-americana Terri Schiavo, que dependia de uma sonda gástrica para se alimentar, não 
se realizaram exames médicos oficiais nem estudos para esclarecer seu exato estado neurológico, como afirmou 
recentemente Elio Sgreccia, presidente da Pontifícia Academia para a Vida. A senhora Terri Schiavo parece 
encontrar-se numa espécie de estado vegetativo subliminar, no limite da consciência, que poderia definir-se 
como “estado mínimo de consciência” (MCS, por sua sigla em inglês). Pode ser considerada uma pessoa humana 
viva, privada de consciência plena, cujos direitos jurídicos têm de ser reconhecidos, respeitados e defendidos. 
Por esse motivo, nessas condições, tirar a sonda de alimentação pode ser considerado eutanásia direta. Ainda 
segundo ele, nesse caso a sonda gástrica de alimentação não pode ser considerada um “meio extraordinário” e 
nem sequer um meio terapêutico. Sgreccia considera que a decisão da justiça norte-americana que determinou 
que fosse retirada a sonda gástrica “é uma morte provocada por meio de uma forma cruel”. Não é um ato 
médico. Trata-se de tirar a água e o alimento para provocar a morte”.  
208 BERGSON, 1979e, p. 97. 



 

 

97

As operações da alma estão ligadas ao corpo, como seu instrumento 
na vida presente; mas a julgar pela continuidade consciente da alma, 
pode-se concluir que ela pode agir sem o corpo. Esse modo de ver 
certamente está em harmonia com as exposições bíblicas sobre este 
ponto. Grande parte da psicologia dos dias atuais está se movendo 
decididamente rumo ao materialismo. Sua modalidade mais 
extremista vê-se no Behaviorismo, como a negação da alma, da 
mente e até da consciência209. 

 

3.2.2.1 A continuação da duração da consciência  

 

Chegamos, finalmente, ao ápice da parte Bergsoniana deste capítulo. No entanto, 

não seria muito bem compreendida se todas as informações anteriores não tivessem sido 

fornecidas, como uma espécie de preparação para o que diremos mais adiante. 

Antes, porém, devemos lembrar-nos de que, quando falamos de consciência – eu 

interior, alma, espírito, mente –, estamos falando da própria idéia de duração, do fluir da vida. 

Em Bergson, não há distinção entre esses termos, sendo, contudo, mais utilizado, de forma 

mais adequada aos escritos filosóficos, o termo consciência. É na consciência onde nasce a 

idéia de duração e com ela se confunde, como afirma Guimarães: “Destaca-se no universo um 

elemento fundamental: a consciência. Assumindo o sentido do élan vital ela é, por sua vez, 

duração”210. Bergson, também fala de uma “duração vivida pela consciência”211. Afirma ainda 

que “duração implica, portanto, consciência; e pomos duração no fundo das coisas pelo 

próprio fato de lhes atribuirmos um tempo que dura”212. E ainda: 

A duração totalmente pura é a forma que a sucessão dos nossos estados de 
consciência adquire quando o nosso eu se deixa viver, quando não 
estabelecemos uma separação entre o estado presente e os anteriores [...]. A 
verdadeira duração, a que a consciência percepciona213.  

                                                 
209 BERKHOF, 1998, p. 196. 
210 GUIMARÃES, 1989. p. 79. 
211 BERGSON, 1988, p. 109. 
212 Idem., 2006,  p. 57. 
213 Idem., 1988,  p. 72,76. 



 

 

98

A idéia de duração como sendo um tempo heterogêneo, isto é, um tempo que flui, 

sem interrupções, um tempo que não é cíclico, antes, carrega atrás de si todo um passado que 

passa a fazer parte integrante do presente, criando simultaneamente uma expectação do 

futuro, podendo, ainda assim, ser considerado um único tempo214, sem repartições ou 

interrupções. Um tempo que tende a durar e nunca cessar é uma idéia que, em certo sentido, 

poderá ser posta ao lado da idéia de eternidade, ainda que, para tão somente, tentarmos 

estabelecer relações, interações, observar o que a duração absorveu da idéia de eternidade, 

uma vez que esta é uma idéia mais antiga e que, via judaísmo/cristianismo, pode, de alguma 

forma, ter influenciado a construção do pensamento bergsoniano em relação à duração. Não 

estamos querendo dizer com isso que a filosofia de Bergson tenha sua base fundamentada na 

teologia Judaica ou mesmo Cristã – seria um grave equívoco –, mas apenas que, por meio das 

suas observações dos dados imediatos da consciência, do espírito, ele pode ter chegado a uma 

compreensão aproximada ou mesmo ter, intencionalmente ou não, comprovado, 

metafisicamente, a idéia de eternidade; e, isso, de certa forma, pode ter chamado sua atenção 

para o entendimento de um “tempo” que tende a “durar” e não cessar, ou seja, um “tempo” 

que reflete uma idéia muito parecida com a de “eternidade”. Um tempo único e heterogêneo, 

que se acumula em enriquecimento constante, que começa antes mesmo da “eternidade” e, 

como sua tendência é durar, continuará durando mesmo depois da cessação do elemento 

material constitutivo do homem, o corpo. Isso é de fato uma possibilidade que não devemos 

descartar, uma vez que algo de muito semelhante, como já vimos, aconteceu quando nos 

referimos à alma humana, que ele chama também de consciência, espírito, eu. Bergson, em 

sua “Introdução à Metafísica”, põe lado a lado sua idéia de duração com a de eternidade, 

muito embora faça uma distinção entre o que chama de “eternidade de morte” e “eternidade 

                                                 
214 Neste sentido, sobre a eternidade afirma POERSCH, 1972, p. 22: “A eternidade engloba, num único momento 
presente e imutável, a realidade de todos os tempos – passados, presentes e futuros”. 



 

 

99

de vida”. É neste último sentido que, de alguma forma, estabelece parâmetros semelhantes 

entre duração e eternidade: 

Se considero a duração como uma multiplicidade de momentos ligados uns 
aos outros por uma unidade que os atravessaria como um fio, esses 
momentos, por mais curta que seja a duração escolhida, são em número 
ilimitado [...]. Esta unidade, na medida em que me aprofundo em sua 
essência, me aparecerá, pois como substrato imóvel do movente, como não 
sei que essência intemporal do tempo: é o que chamaria de eternidade –  
eternidade de morte, pois não é outra coisa que o movimento esvaziado da 
mobilidade que constituía a vida [...]. Tudo se passa de maneira diferente se 
nos instalarmos, desde logo, por um esforço de intuição, no escoamento 
concreto da duração. [....] a intuição de nossa duração, bem longe de deixar-
nos suspensos no vazio, como o faria a pura análise, nos põe em contato 
com toda uma continuidade de durações [...] nos transcendemos a nós 
mesmos [...] encontramos uma duração que se contrai, se concentra, se 
intensifica cada vez mais: no limite seria a eternidade. Não mais a 
eternidade conceitual, que é uma eternidade de morte, mas uma eternidade 
de vida. Eternidade viva e consequentemente movente, em que nossa 
duração se reencontraria em nós como as vibrações na luz, e que seria a 
concretização de toda a duração215.  

Ao tratar do problema da eternidade da alma, problema este que não é novo para a 

filosofia, e que está diretamente ligado a um dos mais antigos questionamentos da metafísica 

tradicional – de onde viemos? – e, sobretudo – para onde vamos? –, Bergson, apesar de ser 

cauteloso, enfrenta-o, crendo que a “nova metafísica” poderá dar as respostas até então não 

fornecidas pelas ciências e pela própria metafísica tradicional. 

Duas coisas estavam muito claras no entendimento de Bergson: a primeira, a 

existência de um elemento constitutivo do ser humano diferente do corpo: a alma, o eu, a 

consciência. A segunda, que este novo elemento – a alma –, negado pelas ciências e admitido 

pela nova metafísica, não poderia ter o mesmo fim do corpo, precisamente por ser de outra 

natureza e por não ser nem mesmo “um efeito da vida do corpo”216. 

Bergson, por duas vezes, reconhece que não está habilitado totalmente para tratar 

do assunto da “eternidade”, da continuação da duração da consciência, como ele mesmo 

                                                 
215 BERGSON, 1979a., p. 30,31. 
216 Idem., 1979e., p. 97. 



 

 

100

afirma, já no final da sua conferência “Alma e corpo”: “É claro que não vou tratar, sem estar 

preparado, e durante este meio minuto que me resta do mais grave problema que a 

humanidade pode colocar”217. A segunda vez foi, novamente, ao final de uma conferência, 

desta feita, intitulada “A Consciência e a Vida”. Dessa vez, apesar de reconhecer o que chama 

de “ignorância”, como um bom “empirista radical”, não se entrega e crê firmemente na 

possibilidade de apreender esse entendimento, lembrando ainda que essa “ignorância” 

também já havia acontecido relativamente a outros temas que, já em sua época, haviam sido 

completamente solucionados. Diz ele: 

Confessamos nossa ignorância, mas não nos resignaremos a crê-la 
definitivamente. Se há para a consciência um além, não vejo porque não 
descobrirmos o meio de explorá-lo. Nada do que concerne ao homem 
poderia estar definitivamente fora do alcance do homem. Por vezes, 
ensinamentos que nós figuramos muito longe, no infinito, estão ao nosso 
lado, esperando que resolvamos colhê-lo. Lembramo-nos do que se passou 
em relação a um outro além, o dos espaços interplanetários. Augusto Comte 
declarou que a composição química dos corpos celestes seria para sempre 
desconhecida. Alguns anos depois, inventou-se a análise espectral e, hoje 
sabemos, melhor do que se lá tivéssemos ido, de que são feitas as estrelas218. 

Estas duas conferências que acabamos de nos referir – “A Consciência e a Vida” e 

“Alma e o Corpo” – são de extrema importância para a noção de continuação da duração, de 

eternidade, em Bergson. Desde o começo até o fim, ambas fazem parte de uma elaborada 

construção “racional”, que visa não a outra coisa senão a chegar a uma duração que não pára, 

nem mesmo quando da morte do corpo, e continua no seu processo evolutivo de acumulação, 

conservação e propulsão. 

Na primeira conferência, Bergson é ousado a ponto de admitir de fato, pelo viés 

natural da evolução criadora, a “eternidade”, contudo o faz reconhecendo tão somente como 

uma possibilidade e com um “status” de hipótese a ser verificada. Diz ele: 

                                                 
217 BERGSON, 1979e., p. 97. 
218 Ibid., p. 82. 



 

 

101

Se agora abandonarmos esta última linha de fatos para voltar à precedente, 
se levarmos em conta que a atividade mental do homem ultrapassa sua 
atividade cerebral, que o cérebro armazena hábitos motores, mas não 
lembranças, que as outras funções do pensamento são ainda mais 
independentes do cérebro do que a memória, que a conservação e mesmo a 
intensificação da personalidade são então possíveis e mesmo prováveis 
depois da desintegração do corpo, não suspeitaremos que, em sua passagem 
através da matéria, a consciência se tempera como aço e se prepara para uma 
ação mais eficaz, para uma vida mais intensa? Esta vida eu a represento 
ainda como uma vida de luta e como exigência de invenção, como uma 
evolução criadora: cada um de nós viria aí, ocupar, somente pelo jogo das 
forças naturais, o plano moral em que já virtualmente o colocavam aqui em 
baixo a quantidade e a qualidade de seu esforço, como balão lançado da terra 
adota o nível assinalado pela sua densidade. É apenas, reconheço, uma 
hipótese219. 

Podemos notar a grande importância que Bergson dá à questão da “eternidade”, a 

ponto de supor que a passagem da consciência, do espírito, da alma, através da matéria, ou 

seja, do corpo, ainda que por pouco tempo, no tempo em que essa mesma consciência estiver, 

de alguma forma, ligada ao corpo, enquanto houver vida, é uma espécie de “estágio”, de 

preparação, assim como se dá com o aço que, depois de temperado, torna-se algo 

extremamente encorpado e resistente, para uma vida futura, na “eternidade”, à qual chama de 

“uma ação mais eficaz”, “uma vida mais intensa”. 

Para Bergson, a filosofia tinha a obrigação de responder às questões relacionadas 

com o problema da eternidade. Para ele, se ela nada tivesse a responder sobre este tema, que é 

básico ao ser humano, ou ainda se não fosse capaz de elucidá-lo, ainda que de forma 

progressiva, como se elucida um problema de biologia ou de história, se ela ficasse 

simplesmente limitada a proporcionar o combate entre os que afirmam e os que negam a 

imortalidade da alma, sem lhes apontar solução, sem lhes dar uma resposta, para que serviria? 

Qual seria a utilidade de uma Filosofia que não consegue resolver nem responder aos 

problemas conflitantes do homem: “De onde viemos? Que fazemos aqui? Para onde vamos? 

                                                 
219 BERGSON, 1979e., p. 82. 



 

 

102

[...] seria quase o caso de dizermos, desviando de seu sentido, a frase de Pascal, que toda a 

filosofia não vale uma hora de esforço”220. 

Mas Bergson, incentivador da “nova metafísica”, que quer apreender o absoluto, 

que busca resposta “única” para cada questionamento, que quer ir às coisas reais, utilizando 

tão somente, como aparato para sua conquista, a intuição, sem os ruídos provocados pelos 

conceitos e pela linguagem, acredita na possibilidade do conhecimento da “eternidade”. E 

como para ele não existe outra possibilidade de conhecimento absoluto das coisas sem 

experimentá-las, mas reconhecendo que neste caso específico da “eternidade”, “seria alguma 

coisa, seria muita coisa, poder estabelecer, no terreno da experiência, a possibilidade e mesmo 

a probabilidade da sobrevivência por algum tempo”221 da alma, o que seria uma clara 

referência a um prolongamento de “tempo” da vida, mesmo depois da morte, uma “espécie de 

eternidade”. 

 Sem entrar em detalhes, se a duração da consciência depois da morte “do corpo” 

se prolonga infinitamente ou se seria ainda limitada, por qualquer motivo que seja, por 

considerar este assunto de domínio da Religião, que faz apelo à revelação, Bergson, no 

domínio da filosofia, da sua nova metafísica, considera absolutamente possível apreender a 

questão do destino da alma, por meio de comprovação, pela experiência e através de suas 

demonstrações anteriores, cujos resultados já mencionamos neste capítulo, quando tratamos 

do não paralelismo entre a atividade cerebral e a atividade mental. Para ele, apoiar-se 

simplesmente em construções metafísicas para defender uma “eternidade”, ou mesmo para 

combater a idéia (principalmente), já demonstra o grau de fragilidade dessas tentativas e um 

retrocesso àquilo que sempre criticou. 

Para Bergson, a resposta dessa difícil questão que envolve a eternidade está 

diretamente ligada ao grau de equivalência da consciência em relação ao cérebro: 
                                                 
220 BERGSON, 1979e, p. 97, 98. 
221 Ibid.,, p. 98. 



 

 

103

 
Se o trabalho do cérebro corresponde à totalidade da consciência, se 
houvesse equivalência entre o cerebral e o mental, a consciência poderia 
seguir o destino do cérebro e a morte ser o fim de tudo: ao menos a 
experiência não diria o contrário?222. 

Como já vimos anteriormente, Bergson deixa claro que esta equivalência 

simplesmente não existe. Isso o autoriza a afirmar que, se há um fim definitivo para a 

consciência, para a alma, ou seja, se ela deixará de existir, não tem que ser necessariamente, 

como afirma a ciência, para, na verdade, negar-lhe a existência, o mesmo fim que o cérebro, 

como sabemos, terá. E como sabemos do fim do cérebro? Por meio de construções 

metafísicas ou, ainda, por apelo à Religião? De forma alguma, sabemos pela experiência, pela 

comprovação empírica, e por ela, segundo Bergson, não temos nenhuma condição de afirmar 

o fim da consciência com o fim do cérebro, isto é, do corpo. Ao contrário, só podemos, se 

formos honestos e agirmos com isenção, entender que ela segue seu rumo, em sua duração 

natural, e no seu processo evolutivo “para-além”, para a “eternidade”. Como afirma: 

Mas se, como tentamos mostrar, a vida mental ultrapassa a vida cerebral, se 
o cérebro se limita a traduzir em movimentos uma pequena parte de que se 
passa na consciência, então a sobrevivência torna-se tão provável que a 
obrigação da prova incumbirá àquele que nega bem mais do que aquele que 
afirma; pois a única razão para crer numa extinção da consciência depois da 
morte é o espetáculo do corpo se desorganizando, e esta razão não mais tem 
valor se a independência da quase totalidade da consciência em relação ao 
corpo é um fato também constatável223. 

Este trecho da conferência “Alma e Corpo” é, sem sombra de dúvida, um dos mais 

significativos de todos, tratando de forma aberta e clara a questão da continuidade da duração 

da consciência, da alma, após a morte do corpo, o que abre uma exposta janela com vistas 

para a eternidade224. Para Bergson, o “tempo”, entendido como duração, como a própria vida 

                                                 
222 BERGSON, 1979e, p. 98. 
223 Ibid., p. 98. 
224 Em vários momentos de sua obra, Bergson menciona o termo “eternidade”, geralmente de forma contrastada 
com sua idéia de duração. Certamente, via judaísmo, ele conhecia bem as implicações e o significado do termo. 
Independentemente do significado e ocasião em que foi usado, como exemplo, transcrevemos BERGSON, 2006. 
p.74: “Ora, é impossível espacializar pelo pensamento apenas uma parte: uma vez iniciado, o ato pelo qual 



 

 

104

e percepcionado em nossas consciências, não pode ser interrompido; pelo contrário, tende a 

continuar, a avançar e a continuar avançando, indefinidamente, como afirma: 

Ora, creio que a totalidade de nossa vida interior é algo como uma única 
frase começada com o primeiro despertar da consciência, frase semeada de 
vírgulas, mas sem nenhuma parte cortada por pontos finais. E creio também, 
por conseguinte, que todo o nosso passado lá está, subconsciente – isto é, 
presente a nós de tal maneira que nossa consciência, para revelá-lo, não 
necessita sair de si mesma nem acrescentar-se algo estranho: ela só precisa, 
para perceber distintamente tudo o que ela contém, ou melhor, tudo o que 
ela é, afastar um obstáculo, levantar o véu. Extraordinário obstáculo, aliás! 
Véu infinitamente precioso! É o cérebro que nos presta serviço de manter 
nossa atenção fixada na vida; e a vida, ela olha para frente; ela somente se 
volta para trás na medida em que o passado pode auxiliar a esclarecer e a 
preparar o futuro. Viver para o espírito é essencialmente concentrar-se no 
ato a ser realizado225.                                                                     

                      
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                                                                                                                         
desenrolamos o passado e abolimos assim a sucessão real nos conduz a um desenrolar total do tempo; fatalmente 
então somos levados a atribuir à imperfeição humana nossa ignorância de um porvir que seria presente e a ter  
duração por uma pura  negação, uma privação de eternidade”. 
225 BERGSON, 1979e, p. 97. 



 

 

105

CONCLUSÃO 

 
  

Quando iniciamos nosso estudo sobre o tempo, de imediato percebemos duas 

situações antagônicas: a primeira é a simplicidade que envolve o tema. Quem não entenderia 

uma simples conversa cotidiana que envolvesse tal assunto? Até mesmo as crianças falam do 

tempo como um “companheiro” acessível e não sentem dificuldade quando dele falam. 

Sabemos sobre o tempo, sentimos o tempo, faz parte de nossa realidade e com ele convivemos 

bem, até que se nos pergunte: o que é o tempo? Essa pergunta é, de fato, o “divisor de águas” 

entre o conhecimento total e o total desconhecimento do tempo. A segunda situação trata da 

complexidade que envolve esse mesmo tema.  

O problema do tempo tem sido considerado como um dos assuntos de maior 

dificuldade para a teoria do conhecimento. O tempo é, certamente, um dos enigmas mais 

antigos da humanidade. Ocupa também posição de destaque na ciência, mas é no campo da 

investigação filosófica que alcança o ápice de sua complexidade. Desde os pré-socráticos, 

perpassando pela antiguidade clássica, pela filosofia medieval, moderna e, finalmente, na 

contemporânea, o tempo tem sido tema de destaque nas produções filosóficas. Grandes nomes 

da história da filosofia têm colocado suas mentes privilegiadas à disposição do debate sobre o 

tempo. O problema do tempo tem sido historicamente discutido em duas direções: sob o ponto 

de vista ontológico e sob o ponto de vista epistemológico. É o tempo um “ser” objetivo, isto é, 

existente independentemente do homem? Não existindo mais o homem, o tempo continuará a 

existir? São questões respondidas afirmativamente pelos que defendem uma existência 

ontológica do tempo. Ou, pelo contrário, não seria a causa da existência do tempo o próprio 

homem, que, deixando de existir, faria cessar também sua existência? O tempo visto não 

como um “ser” objetivo, mas com uma existência decretada tão somente no âmbito da 



 

 

106

consciência, é o que defendem os que acreditam ser o tempo um problema de conhecimento, 

epistemológico. 

É nessa segunda direção que caminham Agostinho e Bergson. Agostinho foi 

levado a refletir sobre o tempo a partir de uma provocação dos maniqueus, que inquietou sua 

mente: O que fazia Deus antes de criar o mundo? Bergson, da mesma forma, teve sua mente 

provocada pela constatação de que o positivismo não havia, como prometera, permanecido 

fiel aos fatos, deixando escapar de suas fórmulas matemáticas o “tempo real”. Agostinho, 

fazendo uso da lógica peculiar de sua época, a verdade vista como aquilo que “é”; chega à 

conclusão de que o tempo não poderia subsistir sob uma forma objetiva, ontológica, uma vez 

que o passado já não “é” e o futuro ainda não “é”, logo, é tão falso afirmar a existência 

(objetiva) do passado quanto afirmar a existência (objetiva) do futuro. Quanto ao presente, se 

não existe (objetivamente) o passado e o futuro, logo, também não existe (objetivamente), 

pois só o conhecemos como presente quando contrastado com as outras duas modalidades de 

tempo. Bergson, por sua vez, fazendo uso da observação empírica, chega à conclusão de que o 

“tempo objetivo” das ciências positivas (mesmo tempo negado por Agostinho; tempo do 

senso comum, que aprendemos quando criança, elevado a um “status” de “verdade absoluta” 

pelos ideais positivistas) não passa de uma convenção, de um número. E o que medem é tão 

somente o “espaço”, uma espécie de “fantasma do tempo”. Sendo assim, Bergson, seguindo 

os passos de Agostinho, também nega a existência de um “tempo objetivo”. Agostinho, pela 

intuição, percebe a existência de um tempo subjetivo, isto é, um tempo existente tão somente 

dentro de nossas consciências (chamada por Agostinho de alma, espírito, mente). Bergson, 

pelo mesmo caminho da intuição (eleita por ele para ser a “nova” faculdade mental de sua 

“nova metafísica”; única faculdade mental capaz de apreender o absoluto, o real. Segundo ele, 

o “tempo concreto” escapa às ciências precisamente porque se utilizam da faculdade da 

inteligência, que tende a ver as coisas de forma fracionada, por meio de fenômenos que não 



 

 

107

representam a totalidade dos fatos, do real, do absoluto), admite igualmente um tempo 

existente subjetivamente em nossas consciências (também chamada por Bergson de alma, 

espírito, mente). Sendo o tempo agostiniano um tempo subjetivo, não pode ser medido 

(porque a medição de algo é feita no espaço). Conseqüentemente, ele entendia o tempo como 

sendo percepcionado pela mente de uma forma única, isto é, sem divisões, o que sustenta a 

argumentação de uma interpenetrabilidade das “modalidades” de tempo – passado, presente e 

futuro. Bergson, por sua vez, criticava fortemente a medição do “tempo” pelas ciências. Para 

ele, que também entendia o tempo de uma forma subjetiva (de onde decorre que não pode ser 

mensurado. A heterogeneidade é uma marca importante na filosofia bergsoniana, isto é, cada 

“instante” é totalmente novo, em contraponto com a homogeneidade do “tempo” das ciências, 

o que lhe permite a medição, uma vez que os instantes são grandezas comparáveis e 

justapostas), as modalidades de tempo também se interpenetram, ou seja, o passado está 

imbricado no presente, que, por sua vez, já possui uma expectação do futuro. Isso também 

sustenta a argumentação de que, para Bergson, a consciência percepciona o tempo sem 

divisões. Bergson chega mesmo a utilizar um único termo para sua noção de tempo: duração 

(que é o próprio fluir da vida).  

Todas essas questões levantadas tanto por Agostinho como por Bergson, para 

argumentar contra um tempo de natureza ontológica, e ao mesmo tempo, levar a discussão 

para o campo da epistemologia, bem como as semelhanças entre esses pensamentos, foram 

trabalhadas no primeiro capítulo desta obra.  

No segundo capítulo, foi abordada a questão da primazia do presente, mais uma 

vez destacando pontos de vistas semelhantes entre ambos. Como já dissemos, Agostinho 

entendia o tempo de uma forma única e sem divisões, contudo, permitiu-se falar de três 

tempos – passado, presente e futuro – impondo, porém, uma condição: para falar do tempo de 

uma forma tríplice, seria necessário eleger o presente a uma espécie de “centro gravitacional”, 



 

 

108

onde girariam, em sua órbita, as outras duas modalidades de tempo – passado e futuro. Assim, 

como uma concessão e pelo prisma do presente, Agostinho viu no tempo sua forma tríplice: 

“presente dos fatos passados, presente dos fatos presentes e presente dos fatos futuros”. Em 

Bergson, o tempo é visto como uma “sucessão de estados em que cada um anuncia aquele que 

o segue e contém aquele que o precedeu”. Sendo assim, podemos falar de uma tripartição do 

tempo – passado, presente e futuro – em sua filosofia? Assim como Agostinho, Bergson só se 

permite falar do tempo dessa forma sob uma concessão. E a concessão não é outra senão a 

mesma permitida por Agostinho: a primazia do presente. Para ele, os estados múltiplos do 

tempo só ocorrem quando, no presente, nos voltamos para olhar os traços gravados do que já 

passou. O corpo, que está no presente, traz em si as marcas do passado, que, por sua vez, só o 

é assim, passado, para uma consciência que assim o interpreta, criando uma expectação de 

futuro. Tanto para Agostinho quanto para Bergson, só é possível ver o tempo dessa forma por 

causa da “memória”. Ambos dão a ela uma importância muito grande na construção de suas 

teorias do tempo. Em ambos, mesmo o tempo visto como essas três modalidades – passado, 

presente e futuro –, só é possível nas profundezas da consciência e por meio da memória, o 

que só reforça a argumentação em favor de uma solução epistemológica para o problema do 

tempo.  

No último capítulo, abordamos a idéia de eternidade de Agostinho e da 

continuidade da duração de Bergson. Como já dissemos, a controvérsia com os maniqueus foi 

de fundamental importância para que Agostinho começasse a pensar sobre o tempo. Sua idéia 

de eternidade, evidentemente influenciada pelo cristianismo, aparece exatamente na defesa 

que faz, contra os maniqueus, de um Deus eterno. Para ele, a eternidade é apenas um atributo 

desse Deus que “é” um “ser” eterno, isto é, ela não existe por si mesma, de maneira 

ontológica – Deus, sim. Somando-se a isso, vemos a esperança escatológica que Agostinho 

nutria em entrar na presença eterna de Deus. Para ele, o espírito, que também é a própria 



 

 

109

consciência, transcende desse “tempo”, sem deixar de existir por um só segundo, continuando 

sua trajetória. Agostinho acreditava, de forma mística, que em se acabando a vida no corpo, o 

espírito (consciência) volta a Deus. Bergson, muito embora também fosse um homem das 

ciências, entendia que, em sua constituição, o homem não possuía penas um elemento 

material e corpóreo. Para ele, também fazia parte dessa constituição a alma (que é a própria 

consciência). Esse segundo elemento – a alma – é totalmente distinto e autônomo em relação 

ao corpo. Pensando assim, Bergson desvincula a existência dessa alma (consciência) do 

cérebro (evidentemente que, para a ciência, isso é inconcebível). Com isso, está aberto o 

caminho para a continuação da duração da consciência depois da morte física. Para Bergson, 

que se considerava um “empirista radical”, não temos razão nenhuma para supor que, com o 

“espetáculo do corpo desorganizando-se” acaba-se com ele a consciência (alma). Segundo ele, 

essa falta de prova empírica da cessação da consciência só o leva a acreditar que ela segue seu 

rumo, no ciclo natural de sua evolução, e àqueles que não pensam assim, incumbe o ônus da 

prova. Some-se a isso o fato de que, assim como Agostinho, Bergson, pela lógica da 

evolução, via uma possibilidade de vida “mais pujante” na transição de uma consciência 

circunscrita pelo corpo para uma consciência sem essa circunscrição. Além de todas essas 

evidências que colocam a continuação da duração da consciência de Bergson lado a lado com 

a idéia de eternidade de Agostinho: não se pode esquecer a origem judaica de Bergson. Assim 

como Agostinho foi influenciado, em sua idéia de eternidade, pelo cristianismo, Bergson, via 

judaísmo, pode ter absorvido algo dessa idéia de eternidade e tê-la transportado para sua idéia 

de duração. Finalizamos dizendo que mesmo a questão da eternidade, em Agostinho, e da 

continuação da duração, em Bergson, evidenciam o aspecto epistemológico de qualquer 

assunto que envolva a idéia de tempo, uma vez que, tanto num caso como no outro, a 

consciência está intrinsecamente ligada às suas respectivas idéias, e é ela – a consciência – 



 

 

110

que sai do “tempo” para continuar “na eternidade”, ou ainda, que sai da duração “no corpo” 

para continuar na duração “além corpo”. 

Diante de tudo isto que dissemos, lastreado, muitas vezes, por comentadores e 

historiadores da filosofia, cremos ter cumprido nosso objetivo de provar, baseado em Santo 

Agostinho de Hipona e em Henri Bergson, que o tempo não existe objetivamente, que o 

problema do tempo não é uma questão ontológica, e, sim, uma questão de natureza 

epistemológica. Aliado a isso, acabamos também por provar que, sob muitos aspectos, o 

pensamento contemporâneo de Bergson retoma, aproxima e aprofunda o pensamento do 

medieval Agostinho.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

111

REFERÊNCIAS 

 

a) Textos básicos 

 

AGOSTINHO. Confissões. 9. ed. Trad. de J. Oliveira Santos e A. Ambrósio de Pina.  Petrópolis: 
Vozes, 1988. 367 p.  

______. Sobre a potencialidade da alma. Petrópolis: Vozes, 1997. 187 p. ISBN 85-326-1813-8 

______. A cidade de Deus: contra os pagãos. 3. ed. Trad. de Oscar Paes Leme. Petrópolis: Vozes; 
1991. v. I, 414; v. II, 589 p.  

BERGSON, Henri. A evolução criadora. Rio de Janeiro: Delta, 1964. 360 p. (Coleção dos Prêmios 
Nobel de Literatura). 

______. Ensaio sobre os dados imediatos da consciência. Lisboa: Edições 70. 1988.  

______. Introdução à metafísica. Trad. De Franklin Leopoldo. São Paulo: Abril cultural, 1979a. 238 
p. (Coleção Os Pensadores). 

______. O cérebro e o movente. Trad. De Franklin Leopoldo. São Paulo: Abril cultural, 1979b. 238 
p. (Coleção Os Pensadores). 

______. A intuição filosófica. Trad. De Trad. Franklin Leopoldo. São Paulo: Abril cultural, 
1979c.238 p. (Coleção Os Pensadores). 

______. A consciência e a vida. Trad. De Franklin Leopoldo. São Paulo: Abril cultural, 1979d. 238 p. 
(Coleção Os Pensadores). 

______. A alma e o corpo. Trad. De Franklin Leopoldo. São Paulo: Abril cultural, 1979e. 238 p. 
(Coleção Os Pensadores). 

______. O pensamento e o movente. Trad. de Franklin Leopoldo. São Paulo: Abril cultural, 1979f. 
238.p (Coleção Os Pensadores). 

______. Evolução criação. Trad. de Franklin Leopoldo. São Paulo: Abril cultural, 1979g. 238p. 
(Coleção Os Pensadores). 

______. As duas fontes da moral e da religião. Trad. de Franklin Leopoldo. São Paulo: Abril 
cultural, 1979h. 238 p. (Coleção Os Pensadores). 

______. Cartas, conferências e outros escritos. Trad. de Franklin Leopoldo. São Paulo: Abril 
cultural, 1979i. 238 p. (Coleção Os Pensadores). 

______. Duração e simultaneidade. Trad. de Cláudia Berliner. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 238 
p.  

______. Memória e vida. Trad. de Cláudia Berliner. São Paulo: Martins Fontes, 2006a.184 p. 



 

 

112

b) Textos de apoio 

 

ABBAGNANO, Nicola. História da filosofia. 6. ed. Trad. de Antonio Borges Coelho, Franco De 
Souza, Manuel Patrício. Lisboa: Presença, 1999.  

______. Dicionário de filosofia. 4. ed. Trad. de Alfredo Bosi e Ivone Castilho Bonetti. São Paulo: 
Martins Fontes, 2000. 1014 p. 

ALVES, Robson Medeiros. A Intuição e a mística do agir religioso: a partir de Henri Bergson. São 
Paulo: Loyola, 2003. 150 p. ISBN 85-15-02694-5 

BEAUPORT, Elained. A inteligência emocional: as três faces da mente. Trad. de Marly Winckler. 
Brasília: 1997. p 

BÍBLIA. Português. Bíblia de estudos de Genebra. Trad. de João Ferreira de Almeida. São Paulo: 
Cultura Cristã, 1999. 1710 p. 

BASTOS, Jenner Barretto. Reflexões sobre a formação da filosofia bergsoniana. Bahia: Vitória, 
1950. 71 p. 

BERKOHOF, Louis. Teologia sistemática. Trad. de Odayr Olivetti. Campinas: Luz para o caminho, 
1990. 791p 

BOEHNER, Philotheus ; GILSON, Etienne. História da filosofia cristã: desde as origens ate Nicolau 
de Cusa. 4. ed. Trad.de Raimundo vier. Petrópolis: Vozes, 1988. 582 p. 

BOFF, Leonardo. Ressonância de schumann. Disponível em <http://www.ida.org.br/artigos>. 
Acessado em 15 jan. 2006. 

BORGES, Jorge Luis. História da eternidade. 4. ed. São Paulo: Globo, 1991. 110 p 

BOUTANG, Pierre. O tempo: ensaio sobre a origem. Trad. de Maria Helena Kuhner Rio de janeiro: 
Difel, 2000. 126 p. 

CAMPOS, Héber Carlos. O ser de Deus e os seus atributos. 2. ed. São Paulo: Cultura Cristã, 2002. 
431 p. 

CANNABRAVA, Euryalo. Descartes e Bergson. São Paulo: Amigos do livro, [s.d]. 208 p. 

COSTA, Marcos Roberto Nunes. O problema do mal na polêmica antimaniqueia de santo 
Agostinho. Porto Alegre: Edipucrs. Recife: UNICAP, 2002. 429 p. 

______. Manual para normatização de trabalhos acadêmicos: monografias, dissertações e teses. 6 
ed. Recife: INSAF, 2006. 181 p. 

CHÂTELET, François. História da filosofia: idéias, doutrinas. 2. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 1983. 

CHEVALIER, Jacques. Bergson. Paris: Librairie Plon, 1926. 317 p. 

CORÔA, Maria Luíza Sales. O tempo nos verbos do português. São Paulo: Parábola, 2005. 93p 

DELNERO, Henrique Schutzer. O sítio da mente: pensamento e vontade no cérebro humano. São 
Paulo: Collegium Cognitio, 1997. 



 

 

113

DURANT, Will. A história da filosofia. Rio de Janeiro: Nova Cultural, 1996. 480 p. 

ENCICLOPÉDIA BARSA. Rio de Janeiro, São Paulo: Encyclopaedia Britânica do Brasil, 1994. 

EVANS, G.R. Agostinho sobre o mal. São Paulo: Paulus, 1995. 270 p ISBN 85-349-0157-0 

FÓRUNS. Terry Schiavo. Disponível em <http://forum.cifraclub.terra.com.br/forum/11/83964>. 
Acessado em 20 dez. 2005. 

GALEFFI, Romano. Presença de Bergson. Salvador: Universidade da Bahia, 1961. 82 p 

GAUER, Ruth Maria Chittó. Tempo/história. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1998. 151 p 

GUIMARÃES, Myrna Botelho de Barros. A qualidade do pensamento em Bergson. Recife: Ed. de 
Pernambuco, 1989. 134 p. 

HAWKING, Stephen W. Uma breve história do tempo: do big bang aos buracos negros. 26. ed. Rio 
de Janeiro: Rocco, 1994. 262 p.  

HERÁCLITO. Fragmentos. In: Os filósofos pré-socrático. São Paulo: Cultrix, 1967. 129 p. 
(Clássicos Cultrix) 

HEIDEGGER, Martin. Ser e o tempo. 7. ed. Trad. de Márcia de Sá Cavalcante. Petrópolis: Editora 
vozes, 1999. Parte I. 325 p. Parte II, 262 p. 

HIRSCHBERGER, Johannes. História da filosofia na Idade Media. 2. ed. São Paulo: Herder, 1966. 
272 p 

HUSSERL, Edmund. Lições para uma fenomenologia da consciência interna do tempo. Trad.de 
Pedro M.S. Alves. Lisboa: Imprensa Nacional Casa da Moeda, 1994. 1413 p.  

JEAUNEAU, Edouard. A filosofia medieval. Lisboa: Martins Fontes, 1963. 111 p. (Biblioteca Básica 
de Filosofia, n.6) 

LALANDE. André. Vocabulário técnico e crítico da filosofia. Trad. de Fátima Sá Correria, Maria 
Emília Aguiar; Jose Edmundo Torres ; Maria Gorete de Souza. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 
1335p. 

LEXICON. Dicionário teológico enciclopédico. Trad. de João Paixão Netto e Alda da Anunciação 
Machado. São Paulo: Loyola, 2003. 823 p. 

LINS, Nelson Alexandrino.Eternidade e tempo. Symposium - UNICAP. Recife,  v. 7, n. 1 , p. 81-91, 
1965. 

LUCCA, Elaine Gubeissi. A evolução da terapia de vida passada. São Paulo: Rocker, 1988. 356 p. 

MACHADO, Ângelo. Neuroanatomia funcional. São Paulo: Atheneu, 2004. p 

MACEDO, Silvio de. Intuição e linguagem em Bergson e Heidegger. Maceió: gráfica São Pedro, 
1966. 110 p. 

MONDIN, Battista. Curso de filosofia: os filósofos do ocidente. 5. ed. São Paulo: Paulinas, 1987.  

MORAES, Maria Cândida. Pensamento eco-sistêmico: educação, aprendizagem e cidadania no 
século XXI. Petrópolis: Vozes, 2004. p 



 

 

114

NEISS, Brian. A cura através da terapia de vidas passadas. Rio de Janeiro: Salamandra, 1996. 196 
p. 

NÍCOLA. Ubaldo. Antologia ilustrada de filosofia. Trad.de Maria Margherita de Luca. São Paulo: 
Globo, 2005, 479 p. 

NOVAES, Adauto; ABENSOUR, MIGUEL. Tempo e historia. Trad. de Carmem S.da Costa. São 
Paulo: Companhia das Letras, 1992. 477 p. 

PADOVANI, Umberto Antonio; CASTAGNOLA, Luís. História da filosofia. 16. ed. São 
Paulo:Melhoramentos,1994.587p.  
PIETTRE, Bernard. Filosofia e ciência do tempo. Trad. de Maria Antonia Pires De C. Figueiredo. 
Bauru: EDUSC, 1997. 223 p. 

POERSCH.J.L. Evolução e Antropologia no espaço e no tempo: síntese da cosmovisão de Teilhard 
de Chardin. São Paulo: Herder, 1972. 244 p. 

PRADO JUNIOR, Bento. Presença e campo transcendental: consciência e negatividade na filosofia 
de Bergson. São Paulo: Edusp, 1989. 223 p. (serie passado e presente) 

RAMOS, Dalton Luis. Eutanásia. Disponível em <http://www.pucsp.br/fecultura/0503euta.htm>. 
Acessado em 20 dez. 2005. 

REALE. Giovanni; ANTISERI, Dario. História da filosofia. 2. ed. São Paulo: Paulinas, 1990.  

ROSSETTI, Regina. Movimento e totalidade em Bergson. São Paulo: Edusp.2004.168 p. 

ROVIGHI, Sofia Vanni. Historia da filosofia contemporânea: do século XIX a neoescolastica. 2. ed. 
São Paulo: Loyola, 2001. 662 p. 

RUFINO, José Renivaldo. Passado, presente e futuro: o tempo da consciência e a consciência do 
tempo no pensamento de Santo Agostinho. Recife: UFPE (Dissertação de Mestrado), 2003. 

SANTOS, Bento Silva. A imortalidade da alma no fedon de Platão: Coerência e legitimidade do 
argumento final (102a-107b). Porto alegre: EDIPUCRS, 1999. 128 p. 

SARTRE, Jean Paul. Com a morte na alma. 2. ed. São Paulo: Difusão Européia do Livro, 1961.300 
p. 

SAYEGH, Astrid. Bergson: o método intuitivo. São Paulo: FFLCH/USP. 182 p. 

SILVA, Franklin Leopoldo E. Bergson: intuição e discurso filosófico. São Paulo: Loyola, 1994. 357 
p. (coleção filosofia, n.31). 

SOKOLOWSKI, Robert. Introdução à fenomenologia. Trad. de Alfredo de Oliveira Moraes. [São 
Paulo]: Loyola, 2004. 247 p 

SPROUL, R.C. Sola gratia: a controvérsia sobre o livre arbítrio na história. São Paulo: editora 
Cultura Cristã, 2001. 239 p. 

SOUZA, Netto Francisco Benjamin; PALACIOS, Pelayo Moreno. Tempo e razão: 1600 anos das 
confissões de Agostinho. São Paulo: Loyola, 2002. 73 p. 

TAUZIN, Sebastien. Bergson e São Tomaz: o conflito entre a intuição e a inteligência. Rio de 
Janeiro: Desclée de Brouwer, C1943. 302 p. 



 

 

115

TEIXEIRA, João de Fernandes. Filosofia e ciência cognitiva. Petrópolis: Vozes, 2004. 142 p. 

TELES, Antonio Xavier. Introdução ao estudo de filosofia. São Paulo: Ática, 1991. 200 p.  

THONNARD, François Joseph. Compendio de história da filosofia. São Paulo: Heder, 1968. 1024 p. 

TREVISAN, Rubens Murillio. Bergson e a educação. Piracicaba: UNIMEP, 1995. 192 p. 

WHITROW, G.J. O tempo na história: concepções da pré-história aos nossos dias. Trad. de Maria 
Luíza A.Borges. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1993. 242 p. 

______. O que é tempo? uma visão clássica sobre a natureza do tempo. Trad. de Maria Inez Duque 
Estrada. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2005. 207 p. 
                       

 
 
 
 


