
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS 
MESTRADO EM ANTROPOLOGIA 

 
 
 
 
 
 
 

 
RITUAL, CURA E EXPERIÊNCIA NA IGREJA UNIVERSAL DO REINO 

DE DEUS 
 
 
 
 
 

Eduardo Henrique Araújo de Gusmão 
 
 

Dissertação de Mestrado 
Orientador: Prof. Dr. Bartolomeu Tito Figueirôa de Medeiros 

 
 
 
 
 

Dissertação de mestrado apresentada 
ao Programa de Pós-Graduação em 
Antropologia, da Universidade Federal 
de Pernambuco, para obtenção do grau 
de Mestre em Antropologia. 

 
 
 
 
 
 
 

Recife, Fevereiro de 2005 





 3 

AGRADECIMENTOS 

 

 Nesta página expresso os meus agradecimentos a todos os que contribuíram nestes 

dois anos de experiência acadêmica no Mestrado em Antropologia da UFPE. 

 Esta é uma tarefa muito difícil, pois as palavras não expressam o verdadeiro 

significado de sentimentos como: amizade, companheirismo, dedicação, sensibilidade, 

compreensão, respeito e admiração. 

 Em primeiro lugar agradeço aos meus pais por terem me apoiado durante todo o 

período do mestrado. Acreditam em mim e não economizam em apoio e incentivos. A eles 

meu eterno agradecimento. 

 Um agradecimento especial a minha mãe. Mulher de uma fé inquebrantável. Nos 

momentos mais difíceis durante esta caminhada, sempre esteve presente, terna e 

companheira.  

 Agradeço também aos meus tios moradores do Recife, que em nenhum momento se 

recusaram em receber-me em suas casas. Agradeço o apoio e a consideração. Agradeço ao 

meu primo Hallisson, companheiro e amigo, um agradecimento por ter disponibilizado o 

computador na feitura do projeto de pesquisa. 

 Agradeço a Elaine, namorada e companheira. Soube lidar com meus momentos de 

leve desespero, fazendo-me sorrir quando as lágrimas queriam sair nos momentos de 

tensão. 

 Agradeço aos professores do Mestrado em Antropologia da UFPE. Suas 

contribuições foram valiosas e fundamentais na minha jornada pelos caminhos da 

antropologia.  

  Agradeço ao professor Bartolomeu Tito pela preciosa orientação. Seus conselhos e 

indicações são insubstituíveis. Valem para uma vida inteira. 

Agradeço aos funcionários do Mestrado em Antropologia da UFPE, por sua 

presteza e dedicação.  

Agradeço a todos os membros da IURD, nos dois templos pesquisados, cujos 

depoimentos foram fundamentais para a realização deste trabalho. 

Agradeço à CAPES, agência financiadora da pesquisa que originou esta dissertação.  

 



 4 

SUMÁRIO 
 

Introdução ..............................................................................................................................8 
 

Capítulo 1: Análise bibliográfica dos estudos sobre pentecostalismo e 

neopentecostalismo 

 
Historicizando analiticamente a trajetória do pentecostalismo no Brasil.............................11  

Enfoques acadêmicos: religião – sociedade X religião – indivíduo.....................................18 

Neopentecostalismo e Igreja Universal.................................................................................25 

 

Capítulo 2: Metodologia  
 

Os primeiros contatos com o fenômeno, a formação da inquietação antropológica e a 

escolha do objeto ..................................................................................................................30 

A localização espacial da pesquisa, as dificuldades e os aspectos metodológicos do 

trabalho..................................................................................................................................34 

 

Capítulo 3: Descrevendo o fenômeno 
 

O templo e os cultos..............................................................................................................43 

O tipo de comunidade pesquisada.........................................................................................56 

A organização........................................................................................................................58 

 

Capítulo 4: A relação entre drama e religião na Igreja Universal do Reino de Deus 
 

Situando a abordagem...........................................................................................................60 

Religião e drama na Igreja Universal do Reino de Deus......................................................65 

O cenário e os objetos...........................................................................................................68 

Os pastores............................................................................................................................74 

As equipes.............................................................................................................................83 

A sociedade...........................................................................................................................85 

 



 5 

Capítulo 5: A cura nos rituais e nas experiências individuais 
 

Situando a análise..................................................................................................................88 

As práticas de exorcismo da Igreja Universal do Reino de Deus e sua relação com a 

cura........................................................................................................................................93 

As experiências individuais.................................................................................................106 

A importância do conceito de experiência para a análise...................................................122 

 

Considerações finais..........................................................................................................126  

 

Bibliografia........................................................................................................................129 

 

Anexos................................................................................................................................136 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 6 

RESUMO 
 

 Este trabalho trata de três temas relacionados com a Igreja Universal do Reino de 

Deus. O primeiro deles diz respeito ao sistema ritualístico desta Igreja, buscando 

problematiza-lo a partir de sua relação com a metáfora dramatúrgica. Um outro tema é a 

cura. A sua problematização é feita em dois níveis: no nível dos rituais, tentando 

compreender sua eficácia e o seu vínculo aos transes de possessão sofridos nos templos 

pesquisados. Um outro nível é o das experiências individuais dos sujeitos curados, tentando 

compreender a forma que um modelo religioso de cura trata as aflições e como o término 

destas se realizou na vida do fiel. 

Palavras-chave : ritual, cura, experiência, aflição. 

 

ABSTRACT 
 

 This dissertation deals with three themes related to the Universal Church Kingdom 

of God. The first one concerns the ritual system of this church, which is analyzed having 

the drama metaphor as a starting point. Another theme is the healing. It́ s analysis is done in 

two levels: the ritual level, and then we try to comprehend the efficacy of the healing and 

it´s link to the possession trances suffered inside the researched temples. Another level is 

the one that analyses the individual experiences of healing, trying to comprehend the 

manner by which a religious healing system treats the afflictions,  and also the way the end 

of these afflictions was achieved in the faithful´s life. 

Key-words : ritual, healing, experience, affliction. 

 



 7 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
“O nosso corpo é templo do Espírito.”I 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
I Frase proferida no dia 15/03/2004 pelo pastor responsável pelas reuniões celebradas no templo do bairro da 
Palmeira em Campina Grande, Paraíba. 



 8 

INTRODUÇÃO 

 

 A Igreja Universal do Reino de Deus surgiu na segunda metade da década de 70, 

enquanto produto de uma terceira fase do desenvolvimento histórico do fenômeno 

pentecostal no Brasil, denominada Neopentecostalismo. Antes de elencar as características 

desta específica fase da expansão pentecostal brasileira, seria importante definir 

sociologicamente o termo Pentecostalismo. 

 Entende-se por Pentecostalismo os movimentos cristãos que dão ênfase às 

experiências nas quais se recebem os dons carismáticos do Espírito Santo, que implicam em 

curar, falar em línguas e expulsar demônios. No Brasil, o fenômeno surge na década de 10, 

com a fundação da Assembléia de Deus . Atravessa três momentos, sendo os dois primeiros 

conhecidos no meio acadêmico como Pentecostalismo Clássico (1910-1950) e 

Pentecostalismo de Transição (1950-1970). 

 As diferenças doutrinárias entre as denominações da primeira e da segunda fase não 

são discrepantes. A principal diferença residiria nas ênfases que cada uma dá aos dons 

carismáticos. Enquanto os grupos religiosos da primeira enfatizam o dom de falar em 

línguas estranhas, os da segunda atribuem maior importância ao dom da cura. 

 Este quadro muda com o Neopentecostalismo. Com a ênfase neopentecostal no 

Diabo, no dinheiro e nas doenças, por intermédio de uma doutrina que não faz uso de uma 

carga escatológica excessiva, que valoriza a prosperidade material e enfatiza uma luta 

permanente travada contra o Diabo, o principal responsável por todos os malefícios 

presentes na vida do fiel, o movimento acaba por estabelecer diferenças profundas no que 

diz respeito ao corpo de doutrinas pentecostais. 



 9 

 No caso específico da Igreja Universal, no universo de crenças dos fiéis acredita-se 

na existência contemporânea efetiva de todos os dons espirituais, especialmente os dons da 

cura e do exorcismo. A crença nos carismas espirituais revela-se na prática, no uso 

intensivo dos mesmos. 

 No que diz respeito à cura, os programas de rádio e televisão veiculados pela Igreja 

Universal do Reino de Deus estão repletos de relatos de recuperações da saúde. Trata-se 

aqui de pessoas que estando doentes num primeiro momento, ao começarem a participar 

dos rituais da igreja, tiveram seus corpos curados. Os próprios rituais e cultos são situações 

nas quais as experiências de cura são testemunhadas. 

 Por fazer uso de uma cosmologia segundo a qual o mundo é a arena onde se dá a 

luta entre Deus e Satanás, sendo o ser humano o objeto desse conflito e o seu corpo, o 

teatro onde o mito do embate cósmico entre o bem e o mal é revivido, a cura nos rituais da 

Igreja Universal, assume a forma de um processo público de expulsão da entidade maléfica 

e ingresso do doente no espaço ordenado da igreja.  

 A ênfase litúrgica na cura chama a atenção, por conseguinte, para a forma como esta 

igreja lida com o corpo.  

 Distanciando-se do Catolicismo católico-medieval e do protestantismo reformado, 

que associaram o corpo com uma matéria decaída, banindo do culto os movimentos 

corporais, a Igreja Universal, por intermédio de uma teatralização de seus rituais, parece re-

situar o corpo, fazendo de suas reações o centro de sua liturgia. O corpo conquista a 

possibilidade de deixar de ser morada de demônios para se tornar um templo do Espírito 

Santo. 

 Ao passo que conquista a possibilidade supramencionada, o corpo do fiel torna-se o 

principal gerador de uma nova visão da doença e da cura. À um corpo doente e desligado 



 10 

da consciência individual opõe-se a oportunidade de inseri-lo em rituais que o valorizam e 

que lhe estabelecem novos caminhos em direção à cura. 

Estabelecendo as colocações expostas acima como ponto de partida para uma 

investigação científica, o presente trabalho tem como principal problema de análise as curas 

de doenças experimentadas na Igreja Universal, em dois templos localizados na cidade de 

Campina Grande, na Paraíba, procurando problematizá-las no nível do ritual e das 

experiências individuais. O trabalho está dividido em cinco capítulos: 

- No primeiro deles é feita uma revisão bibliográfica dos principais estudos sobre 

pentecostalismo e neopentecostalismo; 

- No segundo capítulo, é exposta a metodologia que foi utilizada durante toda a 

pesquisa, no âmbito etnográfico e documental; 

- No terceiro capítulo, o universo simbólico da Igreja Universal é descrito de 

maneira etnográfica de modo a servir como orientação para a sua interpretação posterior; 

- No quarto capítulo, os rituais da Igreja Universal são analisados a partir da relação 

entre drama e religião; 

- No quinto capítulo, a cura é analisada ritualisticamente a partir das práticas de 

exorcismo e das experiências de possessão. Este capítulo busca compreender como um 

modelo religioso de cura possibilita uma re – significação da experiência do doente.O 

fenômeno da cura também é problematizado no nível das experiências individuais dos 

sujeitos que se dizem curados, a partir da preocupação a respeito do que os participantes 

dos rituais expressam e negociam neste contexto. A análise da experiência individual de 

cura busca recuperar a perspectiva dos atores sociais, os membros desta igreja, explorando 

o contexto mais amplo, extra-ritual, sobre o qual se desenvolve a experiência da doença e 

da cura. 



 11 

CAPÍTULO I 

 

ANÁLISE BIBLIOGRÁFICA DOS ESTUDOS SOBRE 
PENTECOSTALISMO E NEOPENTECOSTALISMO 

 

Historicizando analiticamente a trajetória do pentecostalismo no Brasil 

 

 O termo pentecostalismo refere-se a um evento fundante na história do Cristianismo 

– o começo ou fundação da igreja cristã – no qual o Espírito Santo desce sobre os apóstolos 

de Jesus Cristo na festa de Pentecostes1, celebrada cinqüenta dias depois da Páscoa. Este 

evento teria ocorrido cinqüenta dias após a ascensão de Jesus e está narrado na Bíblia, no 

capítulo 2° do livro de Atos:  

 

tendo-se completado o dia de Pentecostes, estavam 
todos reunidos no mesmo lugar. De repente, veio do céu um 
ruído como o agitar-se de um vendaval impetuoso, que encheu 
toda a casa onde se encontravam. Apareceram-lhes, então, 
línguas como de fogo, que se repartiam e que pousaram sobre 
cada um deles. E todos ficaram repletos do Espírito Santo e 
começaram a falar em outras línguas, conforme o Espírito 
lhes concedia se exprimissem2.  

 

Para os cristãos, o nascimento da igreja representa a última fase de um processo 

histórico durante o qual o povo de Deus teria se organizado pela lei, pela graça e pela 

liberdade do Espírito.  

                                                 
1Segundo informações da Enciclopédia de Bíblia, Teologia e Filosofia o termo Pentecoste é de origem grega, 
referindo-se à cinqüenta dias. A festa religiosa bíblica do pentecostes ocorria exatamente cinquenta dias após 
a Páscoa (Lev. 23:15; Deu. 16: 9-12). Muitos eruditos supõem que sua origem se deu em alguma festa da 
colheita, celebrada pelos cananeus e por outros povos da área. Israel a teria tomado por empréstimo, depois de 
ter se estabelecido na Palestina, porém conferindo-lhe um outro significado. No caso judaico o pentecoste era 
celebrado ao final de sete semanas, envolvidas na colheita do cereal.  
2 Bíblia Sagrada. Paulus. 1973. 



 12 

 A importância teológica do evento fundante da Igreja reside no fato de que o 

Espírito Santo teria passado a estar entre os homens, representando a presença de Cristo.  

 O pentecostalismo enquanto fenômeno arrebanhador de fiéis surgiu como uma 

ramificação do Metodismo, movimento fundado pelo ex-padre anglicano John Wesley em 

1727. Este movimento salientava a necessidade absoluta de regeneração e santificação das 

práticas religiosas. Não colocava muita ênfase nos sacramentos, e não via a dependência à 

credos e ritos como um meio para se atingir a salvação. Wesley ensinava a salvação 

enquanto um presente gratuito da graça de Deus para o indivíduo arrependido. Frisava 

fortemente o fervor evangélico e chamava a atenção dos homens para a possibilidade da 

experiência pessoal com Jesus Cristo. Segundo suas doutrinas, após a justificação (a morte 

expiatória de Cristo na cruz para redimir os pecados dos homens e, assim, justificá-los 

diante de Deus), o homem devia concentrar-se na santificação através da negação dos 

valores do mundo. Tanto de acordo com a visão wesleyana como também em outros 

movimentos de reforma religiosa é necessária a recuperação – ou “avivamento” – do 

sentido verdadeiro da experiência vivida em Pentecostes. Desse modo, o conceito de 

“restauração” ocupa um lugar central no pentecostalismo uma vez que o recebimento dos 

dons carismáticos concedidos pelo Espírito Santo supõe um retorno ao modelo de Igreja 

contido no Novo Testamento.  

 Embora o termo pentecostalismo não tenha tido sua origem no âmbito das ciências 

sociais e ainda carregue consigo um forte conteúdo teológico, é inegável o status que este 

termo possui no âmbito dos estudos sócio-antropológicos sobre religião. Sociologicamente, 

o termo pentecostalismo designa os movimentos cristãos que dão ênfase às experiências 

nas quais se recebem os dons carismáticos do Espírito Santo. Os rompimentos desses 

movimentos com as igrejas em que nasceram foram e são comuns, provocando a criação de 



 13 

novas igrejas (pentecostais) que mantêm a ênfase nos dons espirituais. Este fato mostra que 

mesmo organizados em igrejas, os pentecostais não diminuem seu dinamismo, como se 

poderia muito bem supor. Diga-se de passagem, que o Espírito Santo está associado à idéia 

de movimento, de uma força divina que cria e regenera. 

 Buscando analisar sociologicamente o movimento pentecostal, é importante atentar 

para a diversidade deste fenômeno. Torna-se importante então o uso do termo no plural: 

pentecostalismos. Esta diversidade pode ser encontrada ritualisticamente e teologicamente. 

No seu livro “Carismáticos e Pentecostais”, a pesquisadora Maria das Dores Campo 

Machado chama a atenção para a qualidade plural do movimento:  

 

Criado a princípio para identificar um movimento da 
tradição protestante fundado nos Estados Unidos no início do 
século XX, o termo pentecostalismo seria utilizado mais tarde 
para definir uma série de agremiações e denominações 
religiosas marcadas na prática por uma grande diversidade 
teológica e ritual. Do movimento original, pode-se dizer que 
tinha sua base social nos segmentos populares e sua base 
bíblica no livro de Atos dos Apóstolos, cuja leitura literal 
gerou a crença de que o mesmo fenômeno ocorrido com os 
apóstolos no dia de Pentecostes – o batismo de fogo – poderia 
se repetir entre os fiéis, abrindo-lhes a possibilidade do 
desenvolvimento de dons carismáticos como cura, profecia, 
glossolalia e libertação, entre outros (1996: 45).  

 

O início do movimento pentecostal contemporâneo ocorreu nos Estados Unidos, no 

ano de 19063, na cidade de Los Angeles, numa humilde igreja de negros na Azuza Street, 

fato que é afirmado por César (1999) e outros autores. O texto do capítulo 2° do livro de 

Atos foi utilizado no sermão do jovem pastor negro William J. Seymour. Ele apontara para 

                                                 
3 O consenso a respeito das origens do movimento pentecostal não é monolítico. Outras fontes chamam a 
atenção para o começo do movimento com Charles Fox Perham, diretor do Bethel Bible College, de Topeka, 
estado de Kansas, nos Estados Unidos. Ali, o fenômeno da glossolalia foi noticiado a 1° de Janeiro de 1901, 
embora o mesmo fenômeno tivesse sido antecipado no estado da Carolina do Norte, em 1896, por William F. 
Bryant (Enciclopédia de Bíblia, Teologia e Filosofia). Por outro lado, outros autores chamam a atenção para a 
grande influência que o reavivamento da rua Azuza em 1906 exerceu sobre o movimento. 



 14 

uma terceira bênção que Deus teria para os fiéis, além da conversão e da santificação – essa 

bênção era o batismo do Espírito Santo. O sermão de Seymour resultou na sua expulsão 

pela pastora da igreja, Neeley Terry, também negra. Este fato levou Seymour a ter que 

promover reuniões em casas particulares da cidade. Corria o ano de 1906 – e no dia 06 de 

Abril, um menino negro de oito anos, além de outras pessoas, começou a falar em línguas. 

Poucos dias depois, Seymour e seus seguidores alugaram um antigo templo, antes 

pertencente à Igreja Metodista Episcopal Africana, e ali iniciaram um movimento que 

tomou o nome de “The Apostolical Faith” (A Fé Apostólica). O endereço – Azuza Street 

312 – ficou famoso e reconhecido como base da formação e divulgação mundial do 

moderno movimento pentecostal.  

 No Brasil o pentecostalismo já tem cerca de 94 anos de existência. O movimento 

chega ao país no final da primeira década do século XX. Em 1910 foi fundada a 

“Congregação Cristã do Brasil”, no bairro do Brás em São Paulo, organizada por um 

italiano chamado Luigi Francescon. Em 1911, é instalada em Belém, no Estado do Pará, a 

“Assembléia de Deus”, fundada pelos missionários suecos Daniel Berg e Gunnar Vingren. 

Esta denominação tem para si o cenário evangélico durante toda a primeira metade do 

século XX, sendo a principal responsável pela expansão inicial do pentecostalismo no 

Brasil. 

 Considerando a dinâmica interna dessas igrejas no Brasil, e estabelecendo um corte 

histórico-institucional, Paul FRESTON (1996: 70) analisa o pentecostalismo brasileiro a 

partir de uma terminologia tomada emprestada da física. Ele classifica as fases do 



 15 

fenômeno em “ondas”4. No caso da Assembléia de Deus e da Congregação Cristã, estas 

duas denominações seriam classificadas como pertencentes à primeira onda do Movimento 

Pentecostal. Outros autores classificam o período da primeira onda – 1910 a 1950 – como 

“pentecostalismo clássico”, a exemplo de BITTENCOURT (2003: 117) e o grupo de 

estudos da religião no Brasil conhecido como KOINONIA Presença Ecumênica e Serviço 

do Rio de Janeiro.  

 De acordo com FRESTON, a “segunda onda” pentecostal no Brasil tem início nos 

anos 50 (conhecida também como pentecostalismo de transição). 5 A “Cruzada Nacional de 

Evangelização”, liderada pelos missionários Harold William e Raymond Boatreight, dá 

novo impulso à pregação com cura divina. As campanhas de cura divina organizadas por 

esta igreja difundem-se rapidamente através do rádio e também por intermédio de grandes 

congraçamentos públicos em estádios de futebol e ginásios de esporte. Milhares de adeptos 

vindos do catolicismo e de outros grupos protestantes são atraídos. Paralelamente ao 

sucesso da Cruzada surgem as igrejas do “Evangelho Quadrangular” (fundada no Brasil 

pelo Missionário Harold William em 1951), “O Brasil para Cristo” (fundada pelo 

pernambucano Manuel de Melo, em 1955) e a “Igreja Pentecostal Deus é Amor” (fundada 

em 1962 por Davi Miranda), só para citar as principais denominações representantes da 

segunda onda do pentecostalismo no Brasil.  

                                                 
4 A metáfora das ondas usada por Freston é um recurso tipológico que procura oferecer uma maior 
inteligibilidade ao fenômeno – heterogêneo e plural – pentecostal agrupando numa mesma “onda” os grupos 
com características mais próximas. Tal construção, contudo, não esgota a complexidade do fenômeno.  
5 Nesta época, são muitas as pessoas que migram do campo para a cidade, com a esperança de uma vida 
melhor, principalmente para Rio de Janeiro e São Paulo. É bom salientar que o processo urbano brasileiro é 
seguido de agudos problemas sociais e existenciais. Os não incluídos no processo produtivo preenchem 
maciçamente as periferias dos grandes centros urbanos e têm seus sonhos de melhoria de vida frustrados pelo 
desemprego, violência e/ou precárias condições de sobrevivência. Esta situação é agravada no final da década 
de 70 com o fim do milagre econômico.   



 16 

 É importante ressaltar no presente momento que a tipologia proposta por 

FRESTON, ao tentar estabelecer a fronteira entre os pentecostalismos de 2ª e 3ª onda, 

apresenta dificuldades. O problema do modelo tricotômico do mencionado autor está 

vinculado ao fato de os três grupos mencionados acima já trazerem em si muitas das 

características desenvolvidas posteriormente pelas igrejas de terceira onda, principalmente 

a Igreja Universal do Reino de Deus. 

 Na segunda metade da década de 70 nasce a “terceira onda” do movimento 

pentecostal, também conhecida como neopentecostalismo6. Tem início após a 

modernização autoritária do país, quando a urbanização já atinge dois terços da população, 

o milagre econômico se encontra exaurido, e a década perdida dos anos 80 tem início. A 

onda começa e se firma no Rio de Janeiro economicamente decadente, com sua violência, 

máfias do jogo e política populista.  

O que se tem é um contexto de massificação decorrente do estilo de vida urbano, 

que faz com que o indivíduo sofra de problemas psicossociais, a exemplo da perda de 

referenciais simbólicos de um estilo de vida anterior (como a família e a religião 

tradicional), da solidão e de outros fatores. A secularização faz emergir na vida do 

indivíduo uma crise de sentido, se quisermos fazer uso de uma noção weberiana. A 

experiência religiosa neste caso desempenha um importante papel seja como fator de 

integração social ou direcionamento de vida.  

As igrejas neopentecostais são essencialmente urbanas e têm o seu séqüito de fiéis, 

inicialmente, oriundo das camadas incluídas precariamente na dinâmica capitalista da 

sociedade.  

                                                 
6 O termo neopentecostalismo nasceu nos Estados Unidos, nos anos 70, para designar o movimento de 
renovação carismática no meio protestante. Muito embora o mesmo seja para nós um termo ainda recente, ele 
vai ganhando cada vez mais a simpatia entre os pesquisadores e estudiosos do fenômeno pentecostal.  



 17 

Ao surgir, o neopentecostalismo traz consigo um movimento de renovação profunda 

nos fundamentos teológicos do pentecostalismo.  Com a ênfase neopentecostal no Diabo, 

no dinheiro e nas doenças, este terceiro momento da história pentecostal brasileira acaba 

por revolucionar teologicamente o pentecostalismo . Os neopentecostais distinguir-se-iam, 

portanto, dos demais pentecostais basicamente pelas seguintes características, como aponta 

MARIANO (1995): 

 

- Teologia da prosperidade: a prosperidade material, uma vida financeira 

com sucessos e uma saúde estável são sinais da benção de Deus na vida do 

fiel;  

- Teologia da Batalha Espiritual: enfatiza uma luta permanente que deve 

ser travada contra o Diabo e seus asseclas (as forças malignas) os quais 

provocam todos os males e malefícios desviando os homens das bênçãos 

divinas;  

- Liberalidade em relação aos usos e costumes: é permitido ao membro de 

uma denominação neopentecostal a ida a teatro, cinema, estádios de 

futebol. Ao contrário de outros grupos como a Assembléia de Deus, no 

que diz respeito às mulheres, não é vedada a estas, no caso neopentecostal, 

o direito de cortar os cabelos, usar jóias, calça comprida (outros trajes) e 

maquiagens. 

- A salvação não está condicionada à rejeição do mundo: é inclusive um 

sinal da bênção divina, e da salvação, a busca de riquezas, status social, 

felicidade e satisfação material neste mundo.  

 



 18 

A Igreja Universal do Reino de Deus seria o produto institucional mais famoso da 

terceira onda do pentecostalismo. Além da IURD7, outras denominações também se 

destacam no cenário neopentecostal brasileiro: a “Igreja de Nova Vida”8, fundada em 1960, 

no bairro de Botafogo, no Rio de Janeiro, pelo pastor canadense Walter Robert McAlister, 

que lançou no Brasil a “Cruzada de Nova Vida”; “Comunidade Evangélica Sara Nossa 

Terra”, fundada em 1976 , em Goiânia, por Robson Lemos Rodovalho; “Igreja 

Internacional da Graça de Deus”, fundada em 1980 por Romildo Ribeiro Soares; “Igreja 

Renascer em Cristo”, fundada em 1986, na cidade de São Paulo, pelo pastor Estevam 

Fernandes Filho e Sônia Hernandes, sua esposa. 

 

Enfoques acadêmicos: Religião – Sociedade X Religião – Indivíduo 

   

 Além de delinear a trajetória do pentecostalismo no Brasil, é importante também 

que se analise os tipos de enfoques acadêmicos que o fenômeno estudado obteve no âmbito 

das ciências sociais no Brasil. 

 A partir da leitura de obras consideradas importantes na vasta bibliografia que 

refere-se ao presente assunto, percebe-se que duas abordagens se destacam nas discussões. 

Uma delas é a que segue a problemática religião – sociedade. 

                                                 
7 O termo deriva da sigla IURD, que representa Igreja Universal do Reino de Deus, e será usado com 
freqüência neste trabalho. Aparecerão também as palavras “iurdiano”, “iurdiana”, e “iurdianas”, ora se 
referindo aos fiéis, ora relacionando-se às características da igreja. Por exemplo, “teologia iurdiana” refere-se 
à teologia da Igreja Universal. 
8 Estevam Fernandes de OLIVEIRA (1998: 29) chama a atenção para o importante papel desempenhado pela 
“Nova Vida” no neopentecostalismo brasileiro. “Foi formadora e provedora dos quadros de liderança das 
duas maiores igrejas neopentecostais do país: a IURD e a Igreja Internacional da Graça de Deus. Dela 
saíram Edir Macedo e Romildo Ribeiro Soares. Sua importância também se deve ao fato de que as principais 
doutrinas neopentecostais estavam, de forma embrionária, presentes em suas doutrinas: valorização da 
prosperidade financeira, ausência do rigor legalista e combate ao espiritismo em suas várias expressões, 
especialmente as religiões afro-brasileiras”. O autor também aponta que ao lado da igreja O Brasil para 
Cristo, a Nova Vida foi também pioneira no uso da televisão como veículo de divulgação de suas mensagens.   



 19 

 Neste primeiro enfoque, os pesquisadores buscam esclarecer o fenômeno do 

crescimento do pentecostalismo no Brasil e suas conseqüências em termos de mudança 

social. 

 Nos seus mais de noventa anos de história, o pentecostalismo conseguiu arrebanhar 

mais de 400 milhões de fiéis em todo o mundo, levando-se em consideração estatísticas 

expostas em um número especial da Revista Concilium, de título “Movimentos 

pentecostais: Um desafio ecumênico”, na qual é reconhecida por parte de teólogos, 

pastoralistas e missiólogos ecumênicos a necessidade de se levar a sério este movimento 

religioso. 

 No Brasil, o número de fiéis adeptos de igrejas pentecostais e neopentecostais gira 

em torno de 15 milhões de pessoas, tendo como base um artigo de FRESTON, já 

mencionado, “Breve história do pentecostalismo brasileiro” (1996). A não exatidão do 

número abre margem para a existência paralela de outros percentuais, no entanto, próximos 

entre si. Em 1978, HOFFNAGEL já chamava a atenção para o fato de os pentecostais 

constituírem mais de 50% de todos os protestantes no país.  

 O crescimento do movimento pentecostal, sobretudo na América latina, assim como 

a sua explicação, sempre despertou, e ainda desperta, o interesse de cientistas sociais. 

 Os estudos considerados clássicos, como o de Emilio WILLEMS (1967), Lalive 

D´EPINAY (1970), Beatriz Muniz de SOUZA (1969), dentre outros, analisaram o 

pentecostalismo como fator de ajuste social, num contexto de intensas mudanças 

provocadas pelos processos de urbano-industrialização. Estes autores faziam uso de 

categorias oriundas de Émile Durkheim, Max Weber e Ernest Troeltsch, tais como anomia, 

integração, solidariedade e o gradiente seita – igreja, para explicar as relações do 



 20 

pentecostalismo com uma sociedade que deixava de ser rural para se tornar urbano – 

industrial. 

 Os estudos mencionados acima procuravam contextualizar social e economicamente 

a sociedade, para assim relacionar as suas características com a adesão ao pentecostalismo. 

Este era sempre entendido como uma forma de reintegração sócio-psíquica do indivíduo a 

uma sociedade em processo acelerado de transformações. Os autores, no entanto, divergiam 

quanto as conseqüências desta forma de reintegração, via pentecostalismo, em termos de 

mudança na estrutura da sociedade. Alguns como Lalive D`EPINAY viam na conversão ao 

pentecostalismo um reforço dos mecanismos geradores de desigualdades sociais. Já 

WILLEMS analisa o fenômeno pentecostal como um propulsor de transformações sociais 

nos países em desenvolvimento.  

 Esta controvérsia parece permanecer em estudos macrosociológicos mais recentes. 

Interessados pelo novo impulso de crescimento do protestantismo, em especial do 

pentecostalismo, na América Latina, MARTIN (1990) e STOLL (1990) vêem 

positivamente a influência deste fenômeno no processo de democratização dos países deste 

continente. Por outro lado, outros autores, apontam o mesmo fenômeno como fator de 

retardo no avanço das idéias e práticas democráticas (PIERRUCI e PRANDI, 1994; 

CORTEN, 1996). 

 Ainda no campo dos estudos que problematizaram o pentecostalismo a partir da 

relação entre religião e sociedade, houve autores que tentaram esclarecer o fenômeno do 

crescimento do pentecostalismo no Brasil e suas conseqüências em termos de mudança 

social. Autores como Francisco Cartaxo ROLIM (1985), Carlos Rodrigues BRANDÃO 

(1980) e Judith Chambliss HOFFNAGEL (1978) o fizeram. 



 21 

 No caso específico de HOFFNAGEL, na sua tese de doutoramento, a autora coloca 

que a relação entre pentecostalismo e mudança social deve ser considerada em dois níveis: 

um primeiro sendo individual e um outro social. Levando em conta variáveis sociológicas 

tradicionais (sexo, idade, ocupação, renda, etc) e relações de poder e gênero, a autora 

identifica neste fenômeno elementos de reforço e ruptura com valores e práticas 

tradicionais. Conclui que a afiliação à Assembléia de Deus funciona como agente de 

controle e mantenedor dos valores tradicionais a nível sócio-estrutural, mas que, a nível 

individual, a ética do pentecostalismo funciona como um agente de transformação do 

comportamento dos indivíduos. Atributos como status, liderança, melhoria de vida, antes 

negados pela sociedade, são agora, pós-conversão, viabilizados pela participação em uma 

comunidade religiosa. 

 Surge então um outro tipo de enfoque que problematiza o fenômeno pentecostal. 

Estando conscientes da presença de um potencial transformador no pentecostalismo em 

termos individuais, os pesquisadores dirigem suas atenções á uma outra relação, a 

problemática religião – indivíduo. Os estudos mais atuais procuram identificar e 

compreender as vantagens adaptativas da adesão ao pentecostalismo do ponto de vista do 

indivíduo e tentam fugir às perspectivas macro, por muitas vezes comprometidas 

ideologicamente com determinadas posturas políticas. Deve-se considerar aqui a 

importância neste sentido dos estudos antropológicos. O pentecostalismo passa a ser 

analisado sob uma nova perspectiva, a de estratégia na consecução do que BOURDIEU 

(1974) chama de “bens de salvação”: cura, ascensão financeira, resolução de problemas 

afetivos, etc 

 Exemplos deste tipo de abordagem são os estudos de Cecília Loreto MARIZ. No 

artigo “Libertação e ética – uma análise do discurso de pentecostais que se recuperaram 



 22 

do alcoolismo” (1996: 204), Cecília MARIZ, a partir de entrevistas com membros da 

Assembléia de Deus e de outras igrejas pentecostais, lança a hipótese de que o universo 

mágico não constitui o fator fundamental do sucesso pentecostal. O que o faz é a forma 

como esta religião articula a magia e o sobrenatural com a ética.  A autora mostra que esta 

articulação é feita fundamentalmente através do conceito pentecostal de “libertação”. É 

mostrado no artigo, portanto, que, ao oferecer uma “libertação do mal”, o pentecostalismo 

leva o crente a se conceber como um “indivíduo”, com determinado grau de autonomia e 

poder de escolha, e a rejeitar a concepção de “pessoa”, ou seja, de um sujeito que está 

restrito aos papéis tradicionalmente prescritos e que é incapaz de escolher seu destino. A 

idéia de “libertação” seria o primeiro passo de um processo de racionalização, a ponte entre 

a “pessoa” e o “indivíduo”. 

 Num outro estudo desta mesma autora, contido no livro Coping with poverty (1994), 

correspondente a sua tese de doutoramento, examinando a relação entre pentecostalismo e 

pobreza, Cecília MARIZ chama a atenção para a sensação de powerlessness sentida por 

aqueles cujos vínculos sociais se encontram em estado de precariedade em decorrência de 

uma extrema privação material, e que buscam nos grupos pentecostais formas de se 

conviver e de combater a pobreza. MARIZ enfatiza que numa situação de extrema pobreza, 

de marginalização cultural e material, por vezes agravada pelo racismo, o senso de 

dignidade pessoal sofre abalos e que problemas como o alcoolismo, desemprego, abandono 

pelo companheiro reforçam sentimentos de autodepreciação. Segundo a autora, as 

diferentes religiões oferecem experiências que ajudam a superar esses sentimentos e 

fortalecer a dignidade pessoal, auxiliando no processo de restabelecimento da dignidade do 

indivíduo pobre de diferentes maneiras. 



 23 

 A dissertação de mestrado da antropóloga Roberta CAMPOS (1995) de título 

“Emoção, magia, ética e racionalização: as múltiplas faces da Igreja Universal” também 

está situada no rol de estudos que problematizam a relação entre religião e indivíduo. O 

estudo empreendido pela pesquisadora busca compreender a afiliação religiosa à Igreja 

Universal e suas repercussões na vida daqueles que por ela optam. A autora constrói sua 

abordagem com a identificação dos fatores sócio-culturais envolvidos na escolha religiosa e 

também o caráter da experiência emocional vivenciada pelos convertidos. É percebido 

então o convívio de elementos emocionais, mágicos e ético-racionalizadores no arcabouço 

de práticas e crenças dos fiéis da referida igreja. É chamada a atenção para o fato de que a 

mistura de tais elementos fornece contornos “inusitados” à denominação religiosa e que os 

aspectos mágico-emocionais não impedem o compromisso ético-religioso, mas o 

viabilizam. 

 Um outro importante estudo que também se enquadra no conjunto da argumentação 

supra colocada é o livro de Regina NOVAES “Os escolhidos de Deus” (1985). 

Aproximando-se do ponto de vista de Carlos Rodrigues BRANDÃO (1986), de que o 

pentecostalismo pode ser uma possibilidade de expressão de luta política, Regina 

NOVAES, em estudo realizado no interior de Pernambuco, em Santa Maria da Boa Vista, 

constatou que muitos dos trabalhadores rurais crentes da Assembléia de Deus, através da 

redefinição de sua identidade a partir da conversão e da absorção de novos princípios 

morais, passam a sacralizar a luta pelos seus direitos na participação em sindicatos dos 

trabalhadores rurais. 

 Não obstante a importância de se ressaltar o potencial transformador que o 

fenômeno pentecostal possui no que diz respeito a mudanças de rumo em trajetórias 

individuais, tomando como exemplos questões relativas a relações de gênero, exercício da 



 24 

cidadania e posturas ético-racionalizadoras diante do mundo, é importante também chamar 

a atenção para os modos como os grupos pentecostais lidam com as experiências 

individuais de aflição e buscas de cura. 

 Partindo-se da constatação de que a religião é um fenômeno importante na 

interpretação e tratamento da doença, fato amplamente reconhecido pela antropologia e 

ciências afins, o passo seguinte é identificar como se dá a passagem da doença à saúde em 

contextos religiosos. Para que se possa identificar a referida passagem, é importante que se 

atente para o papel transformador dos rituais e também para a questão da transformação da 

experiência aflitiva. É necessário que, por um lado se faça a análise de como a performance 

ritual induz seus participantes a perceberem de forma nova o universo circundante, e de 

outro, que seja feita uma abordagem compreensiva da experiência da aflição, abordagem 

esta que deve estar voltada para os sujeitos. 

 Neste sentido, portanto, dizendo respeito a grupos pentecostais, espíritas, 

carismáticos católicos e afro-brasileiros, encontram-se os estudos de pesquisadores como 

Miriam Cristina M. RABELO, Paulo César ALVES e Iara Maria de SOUZA, expostos no 

livro “Experiência de doença e narrativa” (1999). Problematizando também a relação entre 

religião e cura e colocando questões importantes para a presente discussão, esteve a 

publicação do programa de pós-graduação da Universidade Federal de Pernambuco, por 

intermédio, da revista “Anthropológicas” (2002), através do artigo “Em busca da cura: 

ministros e ‘doentes’ na Renovação Carismática Católica” dos pesquisadores Raymundo 

Heraldo MAUÉS, Kátia Bárbara SANTOS e Marinéa Carvalho dos SANTOS. Neste artigo, 

o Ministério de Cura da Renovação Carismática Católica em Belém é analisado a partir da 

relação entre ministros e doentes. Para compreender esta relação, os autores investigam a 

preparação espiritual dos ministros, os efeitos de suas orações sobre os doentes, os métodos 



 25 

de tratamento, as doenças mais tratadas e a eficácia da cura carismática, considerando os 

depoimentos orais, as expressões corporais e outros aspectos observados durante a referida 

pesquisa. 

 Os textos acima mencionados oferecem subsídios importantes na análise das 

alternativas existenciais oferecidas pelos grupos pentecostais aos indivíduos que buscam 

seus templos e cultos.  

 No caso específico da cura, é necessário colocar que se trata de um fenômeno 

tematizado em gradações específicas nas liturgias de igrejas de vertentes pentecostais e 

neopentecostais. No caso dos grupos pertencentes à 3ª onda do fenômeno pentecostal no 

Brasil, tomando mais uma vez emprestada a terminologia de FRESTON, e no caso 

específico da Igreja Universal do Reino de Deus, a cura é considerada um dom 

contemporâneo. A ênfase nos milagres é associada ao comportamento das comunidades 

cristãs do primeiro século, da forma como são relatadas no Novo Testamento.  

      

Neopentecostalismo e Igreja Universal 

 

 Antes de dar inicio a discussão dos temas que compuseram as etapas da pesquisa, é 

necessário definir de maneira segura o termo neopentecostalismo, dada a sua aparição 

recorrente nas páginas deste trabalho.  

 Os autores estudiosos do fenômeno pentecostal concordam em afirmar que a 

variedade de paradigmas e metodologias empregados nas abordagens do pentecostalismo 

provocou um enorme emaranhado de termos e teorias.9 

                                                 
9 Este fato salta aos olhos como resultado da leitura do conjunto vasto de estudos a respeito do fenômeno 
pentecostal iniciados a partir dos anos 60. Os paradigmas e as metodologias de pesquisas passam pela teoria 



 26 

 É importante, portanto, especificar o que se tem em mente quando se junta o prefixo 

neo ao termo pentecostalismo, supostamente claro para a comunidade acadêmica.  

 O que se quer realmente dizer ao se falar em neopentecostalismo é referir-se àquelas 

igrejas pentecostais que estão alicerçadas na tríade: cura, exorcismo e prosperidade. Refere-

se também aos grupos que mesclam elementos próprios da modernidade contemporânea 

(rádio, TV, marketing, internet, etc) com mensagens de conteúdo religioso. São os grupos 

que não estabelecem vínculos com as igrejas históricas e tradicionais e que espalham um 

tipo de mensagem hostil a grupos religiosos diferentes e destilam em seus discursos e 

práticas uma aversão patente a toda e qualquer tentativa de ecumenismo. Trata-se de 

denominações que já não mais centralizam suas liturgias, a exemplo dos grupos 

pertencentes ao início da história do pentecostalismo no Brasil, no fenômeno glossolálico, 

mas direcionam esforços coletivos para a libertação. O termo denota também uma certa 

proximidade existente entre estes grupos e a religiosidade popular a partir do 

compartilhamento de três elementos: parco embasamento teológico, magia e 

emocionalismo, como bem mostra Roberta CAMPOS (1995). 

 Como já foi afirmado em páginas anteriores, a principal representante deste novo 

pentecostalismo, no Brasil, é a Igreja Universal do Reino de Deus. Fundada no Rio de 

Janeiro em 1977 pelo então evangelista Edir Macedo, até o presente momento constitui um 

empreendimento marcado por um crescimento expresso em altas taxas de membresia e 

arrecadação financeira. 

 A Igreja Universal traz para o campo evangélico brasileiro um arcabouço teológico 

bastante influenciado pela corrente religiosa norte – americana conhecida como “Health 

                                                                                                                                                     
da secularização, por questões relativas a ajustes e desajustes sociais, pelo gradiente seita – igreja, temas sobre 
conflitos de classes sociais, a relação entre pentecostalismo, magia e sincretismo e, mais recentemente, 
estudos sobre a relação entre pentecostalismo, modernidade e pós-modernidade.  



 27 

and Wealth Gospel”, em português, a teologia da prosperidade. (cf. FRESTON; 1994). 

Trata-se de uma corrente religiosa cuja mola propulsora é a confissão positiva e cujo lema é 

nunca confessar dúvidas, temores, doenças ou qualquer outro mal. 

 Esta postura diante da prosperidade, de considerá-la uma benção divina e até um 

sinal do compromisso ético de Deus para com o fiel, no caso específico da Igreja Universal, 

pode ser melhor compreendida a partir do exame de certos traços de sua teologia. No seu 

livro “Teatro, templo e mercado” (1999), ao expor as razões que justificam a existência de 

uma visão de mundo teológica própria da Igreja Universal, Leonildo Silveira CAMPOS 

chama a atenção para a importância atribuída por parte dos pentecostais à experiência. Este 

conceito de experiência, no que diz respeito à Igreja Universal, é um traço fundamental de 

sua teologia. Trata-se de um conceito muito bem situado no corpo de doutrinas deste grupo. 

Isto se verifica ao se levar em consideração uma afirmação de um dos mentores do Bispo 

Edir Macedo, uma de suas primeiras influências no campo evangélico. Fala-se aqui do 

fundador da Igreja de Nova Vida, grupo de onde saiu Edir Macedo na metade da década de 

70, o bispo Robert MCALISTER. No seu livro “A experiência pentecostal” (1977: 63, 64), 

MCALISTER afirmara que “no pentecostalismo é a teologia que brota da experiência e 

não esta da reflexão teológica”. O próprio fundador da Igreja Universal, no seu livro “A 

libertação da teologia” (1997) conclama os cristãos para uma “experiência genuína e 

contínua” com Cristo, que deve ser buscada nos evangelhos e praticada cotidianamente.   

 Na Igreja Universal, a prosperidade é apenas uma das benesses que podem ser 

conquistadas pelos seus membros e um dos frutos que podem ser colhidos a partir da 

experiência acima mencionada. Distanciando-se um pouco de um terreno teológico e 

aproximando-se um pouco mais de uma discussão sociológica, levando-se em consideração 

o que Wilson GOMES (1996:230) comenta a respeito da Igreja Universal, verifica-se que a 



 28 

categoria mais fundamental da teologia e filosofia deste grupo é a posse, isto é, a detenção 

de uma vida próspera, de um corpo livre de espíritos malignos, logo, saudável e de um lar 

com laços familiares estáveis. O estatuto que a experiência possui no nível teológico, a 

posse possuiria no nível sociológico.  

 Segundo a argumentação de Wilson GOMES (1996: 231), este termo não significa 

posse mística ou transe, mas a detenção de bens em vista de sua fruição. São bens 

geralmente descritos como elementos indispensáveis para aquilo que se pode qualificar de 

uma vida digna e feliz.  

O autor defende a idéia de que a mola propulsora das reuniões do grupo e da vida do 

fiel é a idéia de posse. Os fiéis devem tomar posse daquilo que é necessário para uma vida 

feliz. Está implícita neste imperativo a concepção segundo a qual a vida humana conforme 

a vontade de Deus, a vida humana autêntica, é aquela em que os homens possuem e 

desfrutam dos bens do mundo. Prosperidade, saúde e uma vida familiar que usufrui de 

estabilidade, como já foi afirmado, inserem essencialmente a existência humana, enquanto 

são sinais da realização do destino que Deus deu ao homem. A teologia da Igreja Universal 

defende, portanto, que só em gozo destes bens o homem vive conforme o desejo do criador.        

 De uma maneira genérica, ao se analisar um empreendimento religioso como a 

Igreja Universal o pesquisador percebe que está diante de um fenômeno alvo e criador de 

controvérsias. A igreja é criticada por um suposto uso utilitário e mágico do sagrado, por 

promover uma religião de caráter individualista e massificadora, por não formar uma 

comunidade, por não fornecer aos seus pastores uma formação teológica profunda e 

também por apresentar liturgias que manipulam elementos oriundos de religiões distintas 

como catolicismo, espiritismo e candomblé. Neste sentido de crítica se enquadram quase 

que todos os meios de comunicação impressa, jornalística, e também alguns nomes do 



 29 

cenário acadêmico brasileiro, a exemplo do próprio Wilson GOMES, citado anteriormente, 

e o pesquisador José BITTENCOURT FILHO (2003). 

 Por outro lado, existem abordagens sobre a Igreja Universal que buscam ir além das 

controvérsias e das características que facilitam a formação de críticas. São abordagens que 

buscam compreender a própria lógica do empreendimento religioso, inclusive sua eficácia 

simbólica e comunicativa, a exemplo dos estudos de Cecília Loreto MARIZ (1994), 

Leonildo Silveira CAMPOS (1999) e Paul FRESTON (1993). São estudos que tentam 

apreender a importância social do fenômeno, atentando para o que Max WEBER (1982: 

335) afirma nos seus ensaios sobre a psicologia social das religiões mundiais: “nem as 

religiões, nem os homens são livros abertos. Foram antes construções históricas do que 

construções lógicas ou mesmo psicológicas sem contradição”.   

  
  
  

 

 

 

   
   

  
  
      

    
  
  
  



 30 

CAPÍTULO II 
 

METODOLOGIA 
 

Os primeiros contatos com o fenômeno, a formação da inquietação antropológica e a 

escolha do objeto 

 

 Antes de estudar a Igreja Universal do Reino de Deus enquanto fenômeno religioso 

de grande importância, mantive contatos esporádicos com esta denominação. Os contatos 

se deram por intermédio da televisão. Pelos idos de 1989 lembro-me de imagens veiculadas 

por um canal de televisão que mostravam a realização de um mega-culto da Igreja 

Universal no estádio do Maracanã, que se encontrava lotado. No gramado, um pequeno 

palco montado tinha o bispo Edir Macedo enquanto coordenador principal do evento. As 

imagens que vêm à minha mente encontram-se desconexas. Pessoas deixando óculos, 

muletas e próteses de pernas e braços diante do palco, submetendo-se a orações proferidas 

pelos pastores e pela multidão que lotava o estádio. Ao final da oração, brados coletivos da 

palavra “sai” são dados três vezes, tanto pelos pastores como pela massa de fiéis que 

preenche as arquibancadas do estádio. Uma outra imagem, símbolo de grande polêmica, 

mostrava assistentes da igreja carregando sacos em direção aos túneis do vestuário. O 

conteúdo desses sacos, fosse ou não fosse dinheiro dos fiéis, ainda hoje serve de 

especulação.  

Este foi um primeiro contato. Um outro se deu no ano de 1995, no mês de outubro, ao 

assistir o Jornal Nacional. Eram mostradas cenas do bispo Von Helde chutando a imagem 

da santa padroeira do Brasil, Nossa Senhora Aparecida. Num programa matutino de 



 31 

televisão, o bispo Von Helde, em São Paulo, levara para o estúdio uma imagem de gesso da 

santa e para demonstrar a “falsidade” do culto aos ídolos, chutou algumas vezes a estátua 

de gesso. Este acontecimento, que foi assistido por algumas dezenas de milhares de 

pessoas, tornou-se nacionalmente conhecido, graças à reprodução dessas imagens pela 

Rede Globo de Televisão, concorrente ferrenha da Rede Record e de sua proprietária, a 

Igreja Universal do Reino de Deus. O resultado foi uma verdadeira comoção nacional e a 

exaltação de ânimos no embate entre a mídia e a Igreja Universal. 

As minhas impressões acerca da Igreja Universal, nesta época, estavam imbuídas de 

um preconceito próprio de alguém que não conhece um certo universo cultural, mas que, 

mesmo assim, acredita piamente na sua forma de interpretar esta realidade. 

No ano de 1999, já engajado na universidade, no curso de Ciências Sociais, tive a 

oportunidade de empreender uma tentativa de aproximação analítica com a Igreja Universal 

do Reino de Deus. Estava cursando a disciplina Métodos e Técnicas de Pesquisa II, e 

envolvido na discussão a respeito da metodologia de caráter qualitativo e do trabalho de 

campo. Como proposta de avaliação, foi sugerida pelo ministrante da disciplina a idéia de 

cada aluno escolher um objeto e descrevê-lo etnograficamente. Desse modo, empolgado 

com as leituras, tanto da disciplina, como também com as obras de antropologia e 

sociologia da religião que estavam sendo trabalhadas no PET- Antropologia10, refleti acerca 

da possibilidade de se realizar um trabalho de pesquisa sobre a Igreja Universal do Reino 

de Deus.  

Minhas primeiras idas à Igreja Universal, com este intento, foram efetuadas no mês 

de Março de 1999. O templo escolhido localizava-se na rua Getúlio Vargas, no número 

                                                 
10 Refiro-me aqui ao Programa Especial de Treinamento em Antropologia. Trata-se de um grupo de doze 
bolsistas tutelado por um professor doutor, instalado no campus da Universidade Federal de Campina Grande.  



 32 

599, e era conhecido como a Catedral da Fé, ou Sede. Trata-se do principal templo da 

Igreja Universal na cidade de Campina Grande. 

As visitas se deram nos meses de março, abril e maio. O meu estranhamento para 

com a forma iurdiana de se vivenciar o cristianismo se manifestou em inúmeras situações, 

principalmente nas horas passadas no interior do templo durante as celebrações dos cultos. 

A única informação que eu tinha acerca da Igreja Universal era de que se tratava de 

uma denominação neopentecostal. A idéia de pentecostalismo que a minha mente guardava 

não estava muito clara. Achava que a única diferença entre o culto de uma igreja como a 

Universal e os cultos pregados nas demais igrejas protestantes, de caráter mais tradicional, 

repousava no grau de efervescência. No entanto, com um estudo de obras que discutiam 

precisamente o fenômeno do pentecostalismo, pude perceber que o grau de efervescência 

que marca o culto iurdiano e o distingue de outras denominações protestantes, é apenas um 

dos elementos diferenciadores desta denominação.  

Durante os três meses do primeiro contato com a IURD, algo que sempre me 

intrigava era a forte ênfase que as mensagens veiculadas pela igreja colocavam sobre a 

figura do Diabo. A antagonização da figura do demônio para com Deus era enfatizada em 

todas as reuniões que se realizavam durante a semana. Gradativamente fui compreendendo 

as especificidades do dualismo iurdiano. Consegui vislumbrar o lugar que o Diabo ocupa na 

doutrina pregada pelos pastores da igreja e, a partir de conversas com os fiéis, na igreja e 

nas residências destes, pude visualizar a função (re)ordenadora da vida que este dualismo 

exerce. 

As conclusões às quais eu cheguei nesta época serviram de base para a produção de 

um primeiro trabalho sobre a igreja. Trata-se de um relato desta primeira experiência de 



 33 

campo, intitulado: Te repreendo ou te abençôo? Estudo acerca da relação dualista entre 

bênção e maldição na Igreja Universal do Reino de Deus.  

Após a realização do exercício etnográfico para a disciplina Métodos e Técnicas de 

Pesquisa II continuei interessado em pesquisar a IURD. 

A permanência desta inquietação em meu espírito deu ensejo a feitura de um 

posterior trabalho sobre a Igreja Universal, já no semestre final da graduação em Ciências 

Sociais.  

Neste segundo momento, fiz uma pesquisa qualitativa durante os meses de Outubro, 

Novembro e Dezembro de 2001 a qual resultou numa monografia de final de curso 

intitulada “Drama, corpo e teologia – uma análise sócio-antropológica da Igreja Universal 

do Reino de Deus”. 

No ensaio monográfico acima referido busquei problematizar a intensidade 

dramática dos rituais celebrados no Templo da Fé em relação com o modo como a 

religiosidade iurdiana usa a materialidade corpórea nestes rituais, além de também tentar 

identificar a existência de uma teologia própria à Igreja Universal do Reino de Deus. 

Em 2003, a partir das leituras efetuadas nas disciplinas oferecidas pelo Mestrado em 

Antropologia da Universidade Federal de Pernambuco, novas inquietações vieram à tona e 

estimularam uma nova ida à campo, com o intuito de aprofundar a análise do fenômeno.  

As leituras realizadas durante o primeiro ano do mestrado serviram para delimitar 

fenomenologicamente um objeto a ser estudado numa situação futura. A partir do estudo de 

obras que problematizavam a experiência religiosa individual e também a interpretavam em 

contextos ritualísticos, buscando identificar os elementos que compõem a performance 

ritual, pude escolher a cura como fenômeno possível de ser analisado em pesquisa cujas 

etapas foram divididas e realizadas durante o ano de 2004. 



 34 

Cura, ritual e experiência constituem uma tríade cuja relação é exposta nas páginas 

deste trabalho.  É importante colocar que a cura constitui um fenômeno bastante relevante 

no âmbito dos rituais da IURD e também no imaginário do seu conjunto de membros. Os 

próprios programas de rádio e televisão veiculados por esta igreja estão repletos de relatos 

de recuperações de saúde. Trata-se aqui de pessoas que estando doentes num primeiro 

momento, ao começarem a participar dos rituais da Igreja, tiveram seus corpos curados.  

Não só a televisão e o rádio constituem meios de constatação das curas. Os próprios 

cultos são situações que as tematizam. Desse modo, é de fundamental importância 

identificar e compreender os processos específicos através dos quais o ritual produz uma 

transformação na experiência de seus participantes, buscando visualizar a influência 

exercida sobre a saúde física e mental dos participantes pela carga de dramaticidade dos 

cultos.    

A escolha da tríade supra mencionada como objeto a ser problematizado no presente 

trabalho está vinculada a uma postura individual minha de buscar completar e aprofundar 

uma análise pessoal do empreendimento religioso conhecido como Igreja Universal do 

Reino de Deus.     

 

A localização espacial da pesquisa, as dificuldades e os aspectos metodológicos do 

trabalho 

 

O Município de Campina Grande11 apresenta hoje um diversificado e rico campo 

religioso. Percorrendo o interior da cidade percebe-se que o leque de bens simbólicos 

oferecido é bastante diversificado. Terreiros de umbanda (estes em lugares bastante 
                                                 
11 Campina Grande fica situada na mesorregião do Agreste do Estado da Paraíba, na zona oriental e trecho 
mais escarpado (de grande declive) do planalto da Serra da Borborema. Possui uma área de 518 quilômetros 
quadrados e uma população cuja estimativa ultrapassa um pouco os 400.000 habitantes.   



 35 

periféricos), denominações católicas carismáticas e tradicionais, igrejas protestantes, 

centros espíritas e até locais de devoção para os adeptos das filosofias espirituais do Oriente 

podem ser encontrados por um observador curioso.  

No caso mais específico do protestantismo, a oferta de bens simbólicos também é 

marcada pela diversidade. Igrejas protestantes reformadas dividem o espaço urbano com 

denominações pentecostais ou neopentecostais. E no que diz respeito ao fenômeno 

neopentecostal, ou pentecostalismo autônomo, este tem dado passos firmes no espaço 

urbano de Campina Grande.  

A Igreja Universal do Reino de Deus tem sido uma das representantes deste avanço 

pentecostal em terreno campinense. Inúmeras vezes os moradores de bairros mais distantes 

do centro da cidade surpreendem-se com a transformação de antigos galpões ou 

supermercados em templos da IURD. 

Dois templos da IURD constituíram locais de coleta dos dados discutidos nas 

páginas deste trabalho. Um dos templos foi o prédio conhecido como Templo da Fé, ou 

Catedral, localizado na rua Getúlio Vargas nº 599, no centro de Campina Grande.  

Este prédio foi visitado durante a fase inicial da pesquisa. Durante o primeiro mês. 

Após desentendimentos com o pastor que estava à frente dos trabalhos neste templo, cujas 

razões serão expostas um pouco mais adiante, a minha presença na Catedral ficou 

completamente impossibilitada. Após o primeiro mês, o referido templo só foi visitado em 

vigílias ou em correntes que ocorreram apenas em seu interior. 

Para que a pesquisa prosseguisse, um outro templo da IURD teve que ser escolhido. 

A pesquisa teve prosseguimento em um templo localizado num bairro distante do centro, 

conhecido como Palmeira. Neste bairro, o prédio utilizado como templo é alugado e 

localiza-se na rua Professor Balbino. 



 36 

O trabalho de campo cujos resultados são discutidos na presente dissertação teve 

duração de quatro meses. A coleta de dados foi feita, inicialmente, no prédio do Templo da 

Fé. Dadas as dificuldades apresentadas, o seu prosseguimento ocorreu em um outro templo, 

já mencionado. 

 É bom que se esclareça quais as dificuldades que se apresentaram durante o 

primeiro mês de trabalho. Era intenção minha realizar o trabalho de campo integralmente 

no Templo Da Fé. Logo na primeira semana de ida à campo, no dia 9 de março de 2004, 

após o término da reunião, dirigi-me até o pastor titular, que havia celebrado o culto, para 

expor as razões de minha presença no templo bem como as intenções por trás. Falei da 

pesquisa que ora se iniciava, dos seus objetivos e da relevância de se estudar a IURD, dada 

a sua importância contemporânea no cenário religioso brasileiro. Disse-lhe também que já 

havia feito trabalhos anteriores sobre a IURD naquele templo específico e que agora 

pretendia aprofundar a análise. Após escutar-me o pastor colocou que não poderia dar uma 

resposta naquele exato momento. Ele teria que ir até João Pessoa, onde fica a Sede 

Estadual, o principal templo da IURD no estado da Paraíba. Após falar com o bispo 

estadual e passar-lhe as minhas informações, ele me daria alguma resposta. O pastor 

colocou que eu só poderia obter a resposta uma semana depois, na próxima segunda-feira. 

 Na semana anterior ao recebimento da permissão para a realização do trabalho, 

permaneci visitando o templo de modo a rever pessoas com as quais havia mantido contatos 

durante as pesquisas anteriores. Revi alguns membros, apresentei as mesma informações  

que dissera ao pastor e obtive compreensão dos interlocutores. Dei início às observações de 

campo, ainda de maneira assistemática, uma vez que estava esperando o aval do pastor. 

 Uma semana após o primeiro contato com o pastor, fui a sua procura, no dia 15 de 

Março. Obtive a autorização, ainda que com muitas ressalvas. Foi colocado que era 



 37 

estritamente proibida o uso de máquinas fotográficas, câmeras de vídeo e gravadores de 

som no interior do templo. Uma última ressalva foi a de que a minha presença seria 

observada e vigiada. Que eu fizesse o trabalho de maneira a não gerar problemas para a 

igreja.     

  Obtida a permissão, teve início oficialmente o trabalho de campo. Minhas 

observações adquiriram natureza sistemática e participante. A medida que fui visitando o 

templo, fui sendo percebido por obreiros, membros e pastores. Dentre os membros, os que 

percebiam a minha presença eram aqueles com quem eu já havia mantido contatos. Dentre 

estes havia a pessoa de Dona Socorro12. 

Esta senhora havia assistido a apresentação da minha monografia diante da banca 

examinadora, em Maio de 2002, numa exposição aberta ao público. Ela havia sido um dos 

sujeitos que eu entrevistara durante o trabalho de campo, junto com dois filhos seus. 

Devido ao fato de cartazes com a data da apresentação da monografia terem sido fixados 

nos corredores da universidade, e de um dos filhos de Dona Socorro estudar na UFCG, no 

dia da defesa pública da monografia Dona Socorro esteve presente com um de seus filhos. 

Foi exposto então uma interpretação do fenômeno que fazia uso de metáforas como 

o teatro e o drama e que problematizava as implicações da conversão ao universo religioso 

da IURD.  

Ao retornar ao templo da IURD, ao Templo Da Fé, mantive novos contatos com 

Dona Socorro. Ela se mostrou bastante surpresa com a minha presença na igreja e 

perguntou as razões. Após ouvir-me, ela colocou que não havia gostado do que eu falara a 

respeito da Igreja Universal na ocasião referida acima. Segundo sua argumentação, teria 

                                                 
12 O expediente adotado neste trabalho é o de utilizar nomes fictícios para se referir aos sujeitos da pesquisa. 
A fim de evitar algum tipo de prejuízo a pastores, obreiros e fiéis que colaboraram com esta pesquisa, prefiro 
não mencionar nomes. 



 38 

faltado solenidade e respeito da minha parte e da parte dos professores examinadores na 

discussão de um tema tão sagrado como a Igreja Universal. O trabalho teria sido bastante 

crítico e injusto com a Igreja. Ela se encontrava, portanto indignada com a minha presença 

na Igreja e também com os meus intuitos.  

Tentei ao máximo reparar a situação no diálogo. A senhora não aceitou minhas 

justificativas e disse que eu não procurasse entrevista-la que a mesma não se faria 

disponível. 

Apesar deste desentendimento, dei prosseguimento ao trabalho. Permaneci indo ao 

Templo da Fé, continuei a fazer as observações e cheguei inclusive a acertar horários para 

entrevistas. 

Era intenção minha aplicar questionários entre o conjunto de pessoas freqüentadoras 

do Templo da Fé. Cheguei a elaborar questionários que buscavam identificar o perfil sócio-

religioso e sócio-econômico dos freqüentadores do templo, a fim de identificar os membros 

e os não membros e suas trajetórias sócio-religiosas.  

Ao decidir aplicar questionários, achei necessário ir até o pastor para pedir-lhe 

permissão para o mesmo. Após o término de uma reunião, fui até o pastor perguntar a 

respeito dos questionários. O mesmo já se encontrava de sobreaviso a respeito dos 

desentendimentos ocorridos comigo e Dona Socorro. Ele colocou que se encontrava 

decepcionado com a minha pessoa, pois eu teria, numa outra ocasião, exposto um trabalho 

que ridicularizara a Igreja e também deixara uma fiel constrangida. Devido ao uso desse 

expediente, eu não poderia mais realizar nenhum tipo de trabalho no Templo da Fé e que 

ele iria entrar em contato com os pastores de outros bairros para que minha possível 

presença em outros prédios da IURD  fosse vigiada. 



 39 

Não procurei polemizar com o pastor. Embora a postura logo depois do diálogo 

tenha sido a de um pânico controlado, hoje este ocorrido é visto com outros olhos.  

O antropólogo chega a campo com um entusiasmo típico de quem pensa estar 

capacitado o suficiente para apreender o fenômeno a ser investigado. O conhecimento dos 

métodos e técnicas antropológicos recomendados para a realização de um bom trabalho de 

campo e uma suposta segurança de quem já foi a campo e se vê como conhecedor de suas 

armadilhas preenchem e estimulam o entusiasmo acima mencionado. Ao dar início ao 

campo, todas as certezas e todas as escolhas pré – estabelecidas dão espaço às dificuldades 

de relacionamento, perdas de ânimo, conflitos entre o que se idealizou e o que torna-se 

necessário ser feito, tudo isso, em conjunto, mostra que uma vez em campo, os rumos 

tomados não passam exclusivamente pelo crivo do pesquisador. 

Tratam-se de situações importantes que constituem aspectos do trabalho de campo 

que devem ser discutidos e tematizados. Pelo menos é o que afirma BERREMAN (1990) 

no seu artigo “Etnografia e controle de impressões em uma aldeia do Himalaia”. O autor 

mostra que o antropólogo deve tomar consciência de que o trabalho de campo põe o 

pesquisador diante de armadilhas que fogem ao seu controle. Inserido em situações nas 

quais os sujeitos são pessoas que diferem consideravelmente do antropólogo em termos de 

interesses e perspectivas, é importante que o pesquisador saiba fazer uso tanto dos 

conhecimentos teórico – metodológicos bem como de sua intuição. 

Após a conversa com o pastor, decidi verificar a possibilidade de dar 

prosseguimento a pesquisa em outro templo. Eu já prestara a atenção na presença de 

moradores do bairro da Palmeira no Templo da Fé. Eu os havia conhecido durante a 

pesquisa do ano de 2001, quando eu cheguei a entrevistar alguns freqüentadores do templo 

da IURD localizado no bairro da Palmeira. 



 40 

Eram quatro pessoas que moravam no bairro da Palmeira, (dois homens e duas 

mulheres), mas que trabalhavam num hospital localizado na rua Getúlio Vargas, situado um 

pouco antes do templo da IURD. Quando os turnos de cada um se encerravam no hospital, 

o que muitas vezes ocorria por volta das 18:00 horas da tarde, eles se dirigiam ao Templo 

da Fé para assistir as reuniões das 19:00 horas. 

 Ao falar um pouco da realização da pesquisa sobre a IURD com estas pessoas, dias 

após os desentendimentos com o pastor, fui convidado a ir até o templo da Palmeira. As 

idas até este templo tiveram início no mês de Abril, no dia 08. 

 Ao chegar no templo da Palmeira, numa noite de quinta feira, tive a oportunidade de 

rever algumas pessoas com as quais mantivera contatos durante o ano de 2001, em pesquisa 

anterior. Assisti o culto e após o seu término, fui até o pastor acompanhado de um obreiro o 

qual havia sido entrevistado por mim em ocasião anterior. Disse-lhe a mesma coisa que 

havia dito ao pastor da Sede, sem revelar os desentendimentos ocorridos na Sede. Ao falar, 

o pastor mostrou ser alguém mais solicito com a presença de um pesquisador no templo 

referido. Surgiu a impressão de que o mesmo não havia tomado conhecimento dos 

problemas que haviam ocorrido. A pesquisa prosseguiu até o seu término neste templo do 

bairro da Palmeira.  

Os dados discutidos aqui possuem natureza estritamente qualitativa. São frutos de 

entrevistas realizadas com base num roteiro de perguntas previamente estabelecido, e 

observações realizadas no interior dos templos já mencionados. No que diz respeito às 

entrevistas, estas foram feitas em número de 20, sendo que 3 delas foram realizadas com 

membros freqüentadores do Templo da Fé. As observações, durante quase todo o período 

da pesquisa, foram feitas em regime sistemático com caráter participante, com anotações 

em diário de campo. Questionários não foram aplicados. Os dados relativos ao perfil sócio-



 41 

econômico e sócio religioso bem como a trajetória da afiliação foram coletados nas 

residências dos entrevistados a partir das entrevistas.  

O acesso aos curados foi efetuado a partir de uma rede de informantes formada no 

interior do templo da Palmeira. Os quatro membros mencionados anteriormente conheciam 

pessoas que possuíam testemunhos de cura. Cada um deles conseguiu apresentar um 

membro que tinha um testemunho pessoal de cura ou que conhecia alguém que havia sido 

curado. A medida que os homens e mulheres iam sendo entrevistados, pedia-se a indicação 

de alguém que também fosse membro da igreja e pudesse ser entrevistado, de modo que a 

rede de sujeitos possíveis de serem entrevistados foi se formando gradativamente.  

Em auxílio à análise dos dados oriundos das entrevistas foram tomadas as anotações 

do diário de campo. A atitude de registrar em diário as impressões das situações 

vivenciadas pelo grupo investigado gerou frutos valiosos em termos metodológicos. 

Lembrando o que Roberto MOTTA coloca no texto “Edjé Balé – Alguns aspectos do 

sacrifício no Xangô de Pernambuco”, Roberta CAMPOS (1995) comenta a importância das 

observações e anotações do diário de campo, uma vez que fornecem o referencial empírico 

do que pode aparecer no discurso dos entrevistados. Ora, é nas páginas  do diário de campo 

que se anotam fenômenos cuja importância só pode ser registrada se observados em plena 

realidade. Trata-se aqui do registro dos imponderáveis da vida real, cuja importância é 

justificada em páginas escritas por MALINOWSKI (1984) já no século passado Toda a 

discussão a respeito dos rituais da IURD, além de ser fruto de uma leitura cuidadosa da 

literatura sócio-antropológica especializada sobre o assunto, também buscou subsídios em 

anotações de campo. 



 42 

Uma literatura sobre o assunto abordado também foi extensamente utilizada como 

ponto de orientação e comparação com os dados colhidos, fazendo-se um esforço em 

articular o fenômeno em sua existência empírica com uma abordagem teórica. 

Os recursos metodológicos utilizados, portanto, o foram no sentido de se atingir ou 

desvendar o significado real existente por trás de uma suposta áurea de exótico a partir da 

qual se interpreta a IURD usualmente.     

 

  

  

  

 

  

 

 

 

 

   
 

  
 

  
  

 

 

 



 43 

CAPÍTULO III 

 

DESCREVENDO O FENÔMENO 
 

O templo e os cultos  

 

 O objetivo deste capítulo é descrever etnograficamente os locais de culto iurdiano 

visitados por mim, e também as próprias reuniões, buscando apresentar como os dois 

templos organizam e distribuem seus rituais durante a semana.  

Como já foi colocado no capítulo referente a metodologia, a pesquisa cujo fruto é a 

presente dissertação foi realizada em dois templos da Igreja Universal, localizados na 

cidade de Campina Grande, no estado da Paraíba.  

 As idas a campo tiveram início no mês de Março do ano de 2004, precisamente no 

dia oito, numa segunda-feira a noite. Naquela noite era realizada no Templo da Fé a  

Reunião dos Empresários.  

Ao adentrar no salão, cerca de meia hora antes do horário de início da reunião, 

escolhi um assento em uma das últimas filas de bancos que se espalhavam pelo amplo 

salão. A escolha do lugar se deu pelo motivo de eu ter visto uma fiel de quem, havia muito, 

não tinha notícia. Esta fiel é Dona Ana, uma obreira da igreja. Na época do trabalho 

monográfico feito a respeito da IURD, em 2001, esta obreira demonstrara uma atenção 

bastante carinhosa para comigo. Isto fez com que um laço de amizade fosse criado entre 

nós. Ao vê-la, decidi me aproximar. Ao me ver, Dona Ana logo estendeu a mão para 

cumprimentar-me. Ela estava, neste momento, conversando com uma outra pessoa. Quando 

o seu diálogo terminou ela dirigiu-se a mim e demos início a uma conversa. Perguntei a ela 



 44 

se sua vida ia bem, ao que ela me respondeu positivamente. Ela logo perguntou se eu havia 

“aceito a Cristo”, uma vez que eu estava retornando à igreja. Falei-lhe que me encontrava 

na igreja com a intenção de dar início a uma nova pesquisa, só que desta vez uma pesquisa 

para o mestrado. Esclareci-lhe a minha situação de pós-graduando. Percebi que ela não 

estava usando o uniforme de obreira. Pensei comigo sobre a possibilidade dela não mais 

estar servindo a igreja na função que outrora lhe cabia, ao que formulei a pergunta se ela 

continuava obreira da igreja. A reposta foi sim, salientando que neste dia específico era-lhe 

permitida a vinda ao templo sem o uniforme. Fui perguntado se estava vindo com 

freqüência ao templo e respondi que iria procurar estar presente na igreja o maior tempo 

possível. Dona Ana deu um firme “venha” como contrapartida à minha colocação. Depois, 

uma mulher, provavelmente sua amiga, se aproximou e a chamou para conversar. Nós nos 

despedimos momentaneamente. Reservei-me então silenciosamente no assento. 

Comecei a observar a variedade de pessoas que chegavam ao salão para assistir a 

reunião. Chamava-me a atenção a humildade de alguns que entravam no templo, a firmeza 

com que seguravam suas Bíblias. Algumas pessoas entravam no templo, sentavam-se, 

começavam a folhear a Bíblia, retiravam papéis de seu interior, anotações de estudo ou 

pedidos de oração. Outros se dirigiam aos bancos e se ajoelhavam, colocando os braços na 

parte acolchoada e proferiam orações silenciosamente. Outras pessoas, doentes, se 

aproximavam dos assentos sendo auxiliadas por outras. Pessoas com dificuldade para 

andar, por exemplo.  

Nos instantes que antecediam o início da reunião eu observava também o espaço no 

qual o culto iria ser realizado. Ficara impressionado com a beleza e o aconchego do templo 

desde o momento de chegada. A segurança e firmeza que a parte externa do prédio 

transmite é equivalente ao conforto e opulência presentes no espaço interno. Externamente, 



 45 

a fachada do templo exibe em letras góticas o mote da igreja: “Jesus Cristo é o Senhor”, 

tendo logo abaixo “Igreja Universal do Reino de Deus” e ainda abaixo do nome 

denominacional o símbolo iconográfico de um coração e dentro dele uma pomba em pleno 

vôo. O nome da igreja, o mote e o ícone se encontram fixados na fachada em cor dourada13.  

Fiquei admirado, portanto, com a estrutura física do prédio desde o portão de 

entrada. A sua grandiosidade, provavelmente, transmite àqueles que nele adentram uma 

sensação de permanência, afastando toda e qualquer característica de fragilidade que uma 

construção mais modesta pudesse denotar. Fiquei imaginando em possíveis traços barrocos 

que os templos e as liturgias iurdianas possuem, no sentido de fazer com que seus 

participantes sofram espanto ao adentrar nos templos.  

Internamente o espaço é amplo, com quatro agrupamentos de bancos que 

comportam cerca de 450 pessoas, tendo ainda uma galeria superior que pode agregar 

duzentas pessoas. Os sistemas de ventilação e som são sofisticados, com caixas acústicas 

fixadas nas paredes laterais do salão de cultos, proporcionando um efeito de som surround 

nas horas de louvor, e também caixas de ar-condicionado presas nas paredes, produzindo 

no templo uma agradável sensação de frescor. O altar se assemelha muito a um palco. É 

amplo e eleva-se cerca de um metro e meio do nível do piso que compõe a igreja. No seu 

espaço estão o púlpito (ou tribuna), atrás deste, numa distância de cerca de seis metros, 

encontra-se uma fonte de água usada nos dias de batismo. Acima da fonte, um quadro com 

a pintura de um córrego. No palco-altar também se encontram um teclado órgão para o 

acompanhamento dos momentos de louvor, uma mesa de alvenaria, à direita da fonte, com 

alguns elementos que durante o culto são manipulados e distribuídos entre os fiéis, 

                                                 
13 O prédio passou por uma reforma no início da década de 1990 e antes de ser adquirido pela IURD sediava o 
antigo Cine-Avenida.  



 46 

condizentes com a corrente a ser realizada no dia. Por sobre a mesa, permanentemente, se 

encontram um candelabro para sete velas, uma Bíblia aberta (também deixada no púlpito), 

um cálice com óleo e um outro com vinho e uma jarra com água. De frente à mesa, uma 

cruz branca, iluminada internamente, com 1,80m permanece de pé. O altar é um espaço 

isolado por duas grossas colunas que se erguem do piso indo até o teto, cujo acesso é 

permitido por dois lances de escada, um em cada lateral.  Numa fachada interna do templo, 

em cima do altar, lêem-se os dizeres em dourado: “Jesus Cristo é o Senhor”, tendo, ao lado 

da frase, uma cruz também em dourado.  

O culto teve início às 19:00 h. Ao entrar no altar, por uma porta lateral, o pastor 

iniciou a reunião com um período de oração. Ao adentrar, todos os que se encontravam 

assentados aguardando, levantaram-se e a pedido do pastor, fecharam os olhos, colocaram 

as mãos na região do peito e passaram a concordar com a oração proferida, repetindo as 

frases. O momento da oração tomou os primeiros 40 minutos da reunião.    

Ao proferir a última frase, foi pedido para que todas as pessoas colocassem as mãos 

em cima de suas cabeças. Foi dada então continuidade à oração, só que desta vez num tom 

mais enfático. As frases proferidas tematizavam os males que provavelmente estivessem 

afligindo as vidas dos fiéis. O pastor dizia: “Senhor Jesus, tu sabes que acreditamos em ti, 

liberta estas pessoas, então, de todo mal, de todo sentimento de angústia, de todo mal 

físico, de toda incapacidade, tira a miséria das vidas dessas pessoas, tira o olho grande, a 

pobreza”; neste instante a palavra “queima” começou a ser proferida pelos fiéis. Todo o 

espaço interno da igreja estava envolvido pelo coro coletivo que bradava com veemência: 

“queima”, “queima”. Num certo momento, o pastor colocou: “Que todo mal, toda tristeza, 

toda doença, toda miséria, em nome de Jesus, de Jesus, sai, sai”. Todos aqueles que se 

encontravam no templo, em um só gesto, ao proferirem a palavra “sai”, jogaram as mãos 



 47 

para cima simbolizando a expulsão dos males tematizados nas orações. Ao término da 

oração, seguiu-se um momento de alívio. As pessoas respiravam fundo, relaxavam os 

ombros, os braços, passavam as mãos no rosto. Durante os quarenta minutos de oração o 

pastor e os obreiros estiveram percorrendo o templo fazendo orações com imposição de 

mãos. 

À oração seguiu-se a pregação. O pastor dirigiu-se até o púlpito e iniciou o sermão 

da noite com a seguinte frase: “Deus está à procura de pessoas que tenham um espírito 

diferente”. Era chamada a atenção para o fato de que os “filhos de Deus merecem ter uma 

vida digna”, mas que para isso ocorra é necessário que as pessoas façam por onde. Era 

colocado que o espírito do fiel deveria ser determinado, que ele precisava ter fé. Segundo as 

palavras ditas na pregação, “a fé tem o efeito de um raio. Ela existe de tal modo que é capaz 

de destruir todos os males. Ao mesmo tempo destrói e purifica”. A posição de coitado, de 

vítima, que algumas pessoas pudessem vir a ter era fortemente criticada. O crente teria que 

ter iniciativa. Com o pouco que ele tivesse, se ele ofertasse, “se ele sacrificasse e 

materializasse sua fé, Deus materializaria suas bênçãos”. 

Ao final da pregação, um novo momento de oração foi iniciado. Foi sucedido pelo 

pedido de dízimos e ofertas nesta ordem. Os obreiros se aproximaram do púlpito, num 

grupo de quatro, e se posicionaram de frente para os bancos. Nas mãos de cada um, 

respectivamente, um cálice com óleo, um alforje vermelho para que nele se colocassem 

dízimos e ofertas, alguns exemplares da Folha Universal e cinco volumes do livro “Orixás, 

Caboclos e Guias” do Bispo Edir Macedo. Ao pedir os dízimos o pastor colocava que estes 

representavam 10% de tudo que o fiel recebesse. O grau de fidelidade do crente para com 

Deus permitir-lhe-ia exigir o que lhe é de direito, a prosperidade. O crente fiel é aquele que 

oferta a Deus, mas que também lhe dá o dízimo. Depois do pedido dos dízimos, houve um 



 48 

período de louvor e, logo depois, as ofertas foram pedidas. Era colocado que ao ofertar, o 

crente deveria sacrificar à Deus. O que este lhe pedisse deveria ser dado. Vários valores de 

ofertas foram estipulados, seguindo uma ordem decrescente, a partir de R$ 30,00 chegando 

até R$ 1,00. Os que dessem os trinta reais levariam o livro do Bispo Macedo e os que só 

tivessem um real levariam o exemplar da Folha Universal. Os que nada tivessem deveriam 

se levantar, se dirigir até o púlpito para serem ungidos com óleo.  Ao se encerrar este 

momento, toda a assembléia ficou de pé, louvores foram cantados e a reunião foi encerrada. 

O culto que havia sido realizado nesta noite era conhecido pelos fiéis e pastores 

como a Corrente da Prosperidade, que ocorre todas as segundas-feiras. A programação dos 

cultos da IURD segue um calendário organizado em correntes. À medida que freqüenta 

algum templo da IURD, o indivíduo percebe que em cada dia da semana acontece uma 

corrente diferente. De segunda a sábado ocorrem, respectivamente, as correntes da 

Prosperidade, da Saúde, do Espírito Santo e dos filhos de Deus, a Corrente da Família, a 

Corrente da Libertação e a Corrente Sentimental, também conhecida como Terapia do 

Amor. 

Retornei ao Templo da Fé na noite do dia seguinte, nove de Março, uma terça – 

feira. Ao chegar no salão, tive a mesma impressão de inquietação tida na pesquisa anterior 

em relação as vestimentas dos pastores e obreiros.  Vestiam roupas brancas, calça, camisa e 

sapatos. As obreiras vestiam uma beca branca, própria de enfermeiros e médicos, por cima 

da vestimenta tradicional, composta por saias azul escuro que vão até o joelho e blusas 

brancas que possuem o ícone da igreja e o nome Universal costurados no tecido em 

tamanho bastante pequeno.  

Um dos pastores percorria o templo com um microfone e um rádio nas mãos, 

transmitindo via Rádio Cariri para os ouvintes da programação radiofônica da igreja, 



 49 

alertando para a reunião que ia ocorrer naquela noite. Era a Sessão Espiritual do 

Descarrego. Fiquei muito intrigado com o tipo de roupa usada pelo quadro de liderança da 

Igreja. Percebi que um dos pastores se encontrava assentado em uma das primeiras fileiras 

de bancos, já perto do altar. Eu ainda não havia colocado para nenhum pastor as minhas 

intenções quanto à pesquisa. Este pastor estava conversando com uma fiel da Igreja, 

possivelmente prestando atendimento. Quando vi que a fiel já havia se afastado, acenei com 

a mão e ele respondeu positivamente, permitindo a minha ida até a sua pessoa. Dirigi-me 

até ele e me apresentei. Disse que era estudante da Universidade Federal de Pernambuco e 

que estava ali com a intenção de realizar um trabalho de pesquisa. Coloquei que o meu 

trabalho não buscava ter um conteúdo jornalístico, que eu apenas desejava observar as 

reuniões e conversar com alguns fiéis. O pastor escutou bastante pacientemente. Quando eu 

terminei de falar, ele disse que eu poderia fazer este trabalho, mas que eu procurasse falar 

com o pastor titular que estava a frente dos trabalhos realizados no templo, pois a “última 

palavra no que diz respeito às coisas relacionadas com a Igreja vêm dele”. Agradeci a 

atenção. Nós trocamos um aperto de mão e ele me desejou boa sorte. 

Voltei ao meu lugar. Faltavam vinte minutos para o início da reunião. Um obreiro 

que transitava pelo salão, perto de onde eu estava se aproximou de mim e sentou-se no 

banco da frente. Iniciamos uma conversa. Ele perguntou meu nome e também quis saber se 

eu estava disposto a aceitar os desafios propostos por Deus para a minha vida. Respondi 

afirmativamente. Uma outra pergunta feita foi se eu estava vindo “da escola”. Eu disse que 

sim e ainda lhe coloquei as mesmas informações já ditas ao pastor minutos antes. Também 

lhe disse que me encontrava bastante satisfeito com as pregações feitas pelo pastor e pelos 

outros pastores e que o templo transmitia uma sensação de conforto e segurança bastante 

agradáveis. Ao terminar de me ouvir falar, este obreiro colocou que, além da pesquisa, eu 



 50 

fosse ao templo para “ouvir a palavra de Jesus e ser abençoado”, que eu “deixasse Deus 

entrar na minha vida”. Ele afirmou:“Deus tem um plano para mim, para você, para todos 

nós. Agora é necessário que deixemos ele trabalhar em nós”. 

Após ele ter dito isso, o horário já se encontrava bastante próximo do início do 

culto. Cumprimentamo-nos e, minutos depois, o pastor titular entrou no templo e iniciou a 

reunião, todo vestido de branco. O início foi marcado pela oração proferida em conjunto 

com a congregação. De modo recorrente era pedido às pessoas que desafiassem os espíritos 

maus que se encontravam em suas vidas, que “rasgassem seus corações e entregassem 

suas almas para Deus”. Foram cerca de 40 minutos de oração. Durante o tempo dessa 

primeira parte do culto, algumas pessoas foram “possuídas”. À medida que os obreiros iam 

encontrando no templo pessoas que demonstrassem estarem possuídas por demônios, eram 

estas levadas para o altar de modo que, neste local, as mesmas se submeteriam ao momento 

de expulsão de demônios. Ao término da oração, foi pedido que toda a igreja se assentasse. 

  Haviam duas mulheres “possuídas” no altar. Uma breve preleção foi iniciada pelo 

pastor acerca do que é ter “uma conduta justa diante de Deus”. Paralelamente ao que era 

falado, a atenção dos presentes era direcionada para as condições em que se encontravam 

as duas mulheres. O pastor conversava com as duas, ambas ajoelhadas com as mãos em 

forma de nó colocadas para trás, e perguntava qual era o espírito que as possuía. Uma delas 

gargalhava bastante, afirmando ser o “demônio da frieza sexual”, dizendo que se 

manifestava no leito, entre o marido e a esposa, impedindo-os de copularem. Afirmava ser 

o demônio Pomba-Gira. A outra mulher afirmava, com uma voz rouca, ser o próprio 

Lúcifer. Além de dialogar com os demônios, o pastor dava prosseguimento à sua fala 

inicial e chamava a atenção dos presentes para o fato de “não haver luz no corpo dessas 

duas mulheres”, o “encosto havia escurecido o espírito de cada uma”. Elas tinham vindo 



 51 

para a igreja, para se apresentar diante de Deus, no entanto, o Diabo as possuíra. Era feita a 

pergunta: é justo? O pastor ressaltava que a conduta fiel do crente para com Deus não 

implica apenas numa certa freqüência aos cultos. A freqüência ao templo não significa 

muito, uma vez que o Diabo era o “freqüentador mais assíduo”. O que faltava aos fiéis era 

“fome e sede de justiça”, que poderiam ser justificados a partir de uma conduta fiel. Uma 

vez querendo justiça, “o crente não pode se apresentar diante de Deus de mãos vazias”, 

“suas súplicas irão ressoar tal qual a súplica de um mudo”, “gritos vazios”. Após cerca de 

quinze minutos falando, o pastor deu início ao momento de expulsão dos demônios. Foi 

pedido que a Bíblia que se encontrava aberta em cima do púlpito fosse trazida para a sua 

base e que, quando as mãos de cada uma das mulheres tocassem a “palavra do Deus que 

liberta”, os seus corpos iriam se ver livres dos espíritos malignos. O pastor pediu ajuda a 

um obreiro, que este agarrasse uma das mulheres e a levasse até perto do altar, onde a 

Bíblia estava. O pastor ordenou que as mulheres tocassem a Bíblia. As duas mulheres se 

contorciam e proferiam num alto tom de voz a palavra “não”. Depois de alguns segundos, 

as mãos de cada uma tocaram o altar e os demônios foram expulsos. Ambas caíram no chão 

do altar ao que imediatamente foram auxiliadas por obreiros que se encontravam próximos. 

Quando cada uma já se encontrava no seu estado de consciência, o pastor fez algumas 

perguntas acerca de suas vidas. Uma e outra revelaram ser freqüentadoras de terreiros e que 

estavam com a vida muito “atribulada”. Tinham ido à Igreja “buscar libertação”. O pastor 

brincou dizendo que “a única coisa certa que vocês fizeram foi escolher a Universal como 

lugar de sua libertação”, ao que ele acrescentou: “Aqui nós não fechamos as portas para 

fazer retiro, nós trabalhamos para libertar os cativos, pois não existe tesouro maior do que 

uma alma”. A fidelidade diante de Deus era colocada como um elemento primordial para 

que o indivíduo tivesse sua alma liberta. Esta postura do fiel deve ser provada diariamente 



 52 

por intermédio dos dízimos e das ofertas, pois só com estes dois elementos a “obra de Deus 

pode crescer e as almas serem libertas”. Algumas outras palavras foram ditas para as duas 

mulheres e logo depois elas se dirigiram aos seus assentos. Houve a pregação e um 

momento de entrega de dízimos e ofertas. 

O culto já estava no final. Após a entrega dos dízimos e ofertas, o pastor proferiu 

uma oração e chamou todos os fiéis para que viessem até a frente, antes de saírem, para 

receberem um saquinho plástico com água, o qual deveria ser perfurado tendo seu conteúdo 

aspergido pela casa de cada membro da igreja, para abençoá-la e impedir que os demônios 

entrem.  

 Ao freqüentar o Templo da Fé, mantive contatos com membros freqüentadores do 

templo da IURD localizado no bairro da Palmeira. Já havia um conhecimento prévio das 

duas partes, a do pesquisador e a dos membros da igreja, ocorrido durante a pesquisa feita 

no ano de 2001. 

  Ao conversar com os membros do outro templo na noite do dia 17 de Março de 

2004, ao final da reunião, e expor as razões da presença na Catedral da Fé, fui convidado a 

ir visitar também o templo da Palmeira, de maneira que, de acordo com a argumentação 

dos membros, a pesquisa pudesse ser enriquecida com a coleta de dados em dois locais 

distintos. O convite foi aceito e na noite do dia 20 de Março de 2004 foi feita uma visita ao 

templo do mencionado bairro. Era uma sexta feira.  

 Ao chegar no templo, percebi o caráter mais modesto das dimensões externas e 

internas do prédio. Externamente, o prédio possui a mesma fachada. Internamente, o 

espaço é bem menor em relação à Catedral. É ocupado por 120 cadeiras de plástico 

espalhadas organizadamente pelo salão. Após as cadeiras, há o altar que se ergue cerca de 

um metro do nível do piso da igreja. No seu meio localiza-se o púlpito. Atrás deste, a 



 53 

direita do pastor, permanece uma coluna de alvenaria que guarda no seu topo uma jarra 

com azeite consagrado, o qual é manipulado e passado nas mãos por membros e obreiros 

que, ao chegarem no templo, se dirigem a este ponto do altar e aí proferem suas orações. A 

direita do púlpito permanece um teclado que é utilizado nos momentos de louvor. Acima 

do altar, a mesma frase presente na Catedral: “Jesus Cristo é o Senhor”, e também uma 

galeria cujo espaço é ocupado apenas por uma sala na qual permanece o pastor momentos 

antes do início do culto, estudando e organizando suas pregações provavelmente. 

Este templo é alugado. Faz cinco anos que a IURD o mantém no mesmo lugar. É 

um prédio cujo conjunto de membros e freqüentadores é oriundo de bairros como Palmeira, 

Monte Santo, Jeremias, Jardim Continental e Bela Vista, bairros próximos localizados na 

mesma zona urbana. O conjunto de membros que freqüenta este espaço o faz desde a 

abertura do templo, em 1993, no bairro do Monte Santo.  

A reunião começou às 19:15 horas. Antes do início, uma obreira havia entregue aos 

que chegavam um papel que tinha o mesmo formato de um “pé”. Este papel deveria ser 

colocado dentro do sapato para que fosse pisado num dado momento da reunião, durante as 

orações. Neste papel, o fiel deveria escrever os problemas que os afligiam naquele 

momento de sua vida.  

 Ao entrar no salão, o pastor deu início a reunião com um período de oração. Ao 

longo deste primeiro momento, três mulheres apresentaram sintomas de possessão e foram 

levadas até a frente para serem exorcizadas. Após um breve diálogo do pastor com as 

entidades que ora possuíam estas pessoas, sendo elas uma “Pomba Gira”, o “Zé – Pilintra” 



 54 

e uma “Mãe-Pequena”14, um longo período de oração teve início, acompanhado de 

tentativas por parte das obreiras de expulsar as entidades.  

 Após expulsar os demônios, as três senhoras foram levadas até os seus assentos e 

teve início um momento dedicado ao canto de louvores. Após o canto de três hinos, tiveram 

início as orações que iriam tematizar os problemas que haviam sido escritos no papel que 

estava no interior dos sapatos. As pessoas fecharam os olhos, abaixaram as cabeças e 

apontaram as mãos em direção aos pés. No final da oração bradaram três vezes a palavra 

“sai”, jogando os braços para cima. Após as orações, seguiu-se uma sensação coletiva de 

alívio ao que foi sucedida pelo pedido de dízimos e ofertas, a pregação e o término da 

reunião.  

 Em ambos os templos pesquisados, a organização semanal das reuniões é quase que 

a mesma. No caso do templo da Palmeira há uma exceção que é o culto do Sábado, quando 

ocorre uma reunião conhecida como Corrente da Revolta. 

 Durante a semana, diferentes áreas da vida particular do membro da IURD são 

tematizadas nas reuniões. É importante que se faça aqui o mesmo exercício didático feito 

pela antropóloga Roberta CAMPOS (1995) ao expor de maneira organizada os cultos 

realizados nos templos da IURD no transcorrer das semanas e também os temas de cada 

reunião. 

 No caso das segundas-feiras, durante o culto é dada uma forte ênfase na libertação 

do trabalho assalariado. É a chamada Corrente da Prosperidade, também conhecida como 

                                                 
14 Utilizando o glossário presente no livro “Guerra de Orixá” (2001), da antropóloga Yvonne Maggie, 
verifica-se o significado dos termos acima colocados no conjunto de crenças afro-brasileiras. No caso da 
Pomba-Gira, trata-se de um termo que exprime a natureza feminina de Exu. A Pomba-Gira representa uma 
mulher de vida fácil, “mulher de sete maridos”, que faz o bem e o mal, diz palavrões e faz gestos obscenos. 
Sua imagem de cerâmica representa uma mulher com muitas jóias, algumas vezes vestida de cigana, outras 
vezes com o corpo pintado de cor avermelhada. A mãe – pequena refere-se a um dos postos da hierarquia 
espiritual. Trata-se de um médium auxiliar do pai ou mãe-de-santo.  



 55 

Clamor dos 318. O fervor emocional é mais moderado em relação às quintas, sextas e 

sábados. Nas terças feiras, a cura é o tema principal da liturgia e das pregações. Ocorre a 

Sessão Espiritual do Descarrego. O grau de emoção sentido pelo observador é mais forte 

que nas segundas. Distribui-se elementos chamados de “pontos de contato”, os quais são 

objetos consagrados que são utilizados para purificar o corpo e os locais visitados pelo 

membro, inclusive sua casa. Nas quartas feiras ocorrem a Reunião do Espírito Santo. Trata-

se de um dia onde os membros buscam mais agradecer do que pedir. As pregações são mais 

prolongadas. Os membros se dirigem ao templo em jejum. A reunião é marcada por uma 

forte carga emotiva, dada a certeza coletiva de que a comunidade está mais próxima do 

Espírito Santo. Na quinta feira ocorre a Terapia da Família. Nas pregações feitas pelo 

pastor e nas orações proferidas pelos fiéis é dada uma ênfase na libertação dos problemas 

familiares. Cada fiel dirige seu corpo, com os braços erguidos, à sua casa, ordenando que as 

forças do mal não a habitem mais. Direitos e deveres dos homens e mulheres são 

lembrados no que diz respeito a relação conjugal e familiar. O fervor emocional é mais 

intenso do que a reunião da segunda feira. A corrente da sexta feira é conhecida como 

Corrente da Libertação. Este dia está relacionado com as práticas de “trabalhos de 

macumba”. É um dia bastante propício para expulsar demônios, uma vez que constitui um 

dia de libertação do mal. Cantos são entoados de maneira bastante emotiva. Frases de efeito 

são proferidas com bastante veemência pelos membros durante suas orações. No sábado, 

no Templo da Fé, ocorre a Terapia do Amor. É uma reunião dedicada a problemas 

relacionados com a vida afetiva daqueles que visitam e freqüentam o templo. A carga 

emotiva do culto também é grande, no entanto, a emoção é resultado de um clima que 

favorece o reforço dos sentimentos de amor e paixão entre homem e mulher. Nesta reunião 

são cantados hinos propriamente religiosos em paralelo a execução em playback de 



 56 

músicas profanas, pertencentes a um repertório pop romântico, tocadas em FMS. No 

Domingo, a reunião é bastante semelhante a quarta feira. Deve-se ir a igreja de manhã, em 

jejum, exclusivamente para louvar e agradecer a Jesus. É um dia onde os conhecimentos 

bíblicos são aprofundados e a presença do Espírito Santo é sentida. 

No Templo da Fé, os cultos são realizados quatro vezes ao dia. Às oito horas, nove, 

meio dia e dezenove horas. No templo da Palmeira ocorrem três reuniões a cada dia. A 

primeira delas ocorre às nove horas da manhã. Uma segunda reunião é celebrada às quinze 

horas e uma última às dezenove horas. No caso do Domingo, a reunião da manhã é 

realizada às sete horas da manhã, um horário escolhido devido ao seu caráter desafiador. 

Segundo a mentalidade dos que freqüentam o templo, cumprem este horário apenas aqueles 

que estão dispostos a sacrificar.  

A nível de impressões pessoais, as idas aos dois templos da IURD pesquisados 

constituíam experiências antropológicas bastante inquietantes. Durante muitos momentos 

nos cultos, paralelamente ao vislumbre do transcorrer da liturgia, impressionava-me 

sobremaneira a carga dramática presente no ritual litúrgico e as características rituais e 

representacionais que este possuía. Todas as imagens acumuladas na memória a respeito 

dos rituais de aflição analisados e descritos nos livros de antropologia da religião vinham a 

mente. Perguntas como: seria possível estabelecer uma conexão entre o sagrado 

experimentado na Igreja Universal e as práticas teatrais? O templo da IURD poderia ser 

visto como um espaço cênico? Como problematizar a força catártica dos rituais da IURD? 

Eram perguntas que instigavam o espírito. 

Antes de adentrarmos na discussão do modo como a religião é vivida nos rituais da 

Igreja Universal do Reino de Deus, é importante tecermos algumas rápidas considerações 



 57 

sobre o tipo de comunidade que freqüenta os dois templos visitados e também 

apresentarmos considerações sobre a organização da IURD.   

 

O tipo de comunidade pesquisada 

 

A clientela que freqüenta o Templo da Fé é variada. Durante os cultos das segundas 

feiras, a Corrente da Prosperidade, percebe-se a chegada de afiliados pertencentes a 

extratos melhor situados na dinâmica da sociedade. Durante a terça feira, o quadro já é 

outro. Uma massa de pessoas incluídas precariamente na dinâmica acima mencionada 

chega ao templo para assistir a Sessão Espiritual do Descarrego. Também chegam pessoas 

que estão passando por problemas graves de saúde, que já foram desenganadas pela 

medicina, que estão vivendo situações – limites em suas vidas. A percepção desta diferença 

nas condições sócio – econômicas dos membros e freqüentadores do Templo da Fé também 

ocorre entre os membros. Uma senhora, funcionária do Fórum Afonso Campos, servidora 

estadual, dizia o seguinte em uma entrevista: “vou ao templo nas terças feiras porque 

quando saio de lá, me sinto lavada espiritualmente. Mas pra ser sincero, prefiro as 

reuniões da quarta e do domingo. Terça e sexta são dias muito carregados, onde só chega 

a igreja quem já tá nas últimas”. 

 A clientela que freqüenta o templo do bairro da Palmeira não possui o mesmo 

caráter diverso. Por se tratar de um bairro cuja maior parte de sua extensão é habitada por 

famílias de baixa renda e que faz fronteira com bairros também considerados pobres, a 

exemplo do Monte Santo, do Jardim Continental, da Bela Vista e de outros, a clientela 

frequentadora deste templo é, em sua maioria, composta de trabalhadores autônomos 

(vendedores de materiais de limpeza como detergente ou polidores de alumìnio, 



 58 

cozinheiras), prestadores de serviços autônomos com pouca especialização (faxineiras, 

pedreiros, vigias, coveiros, empregadas domésticas, lavadeiras, etc) e alguns mais 

especializados como técnicos em enfermagem, funcionários de escolas estaduais e 

particulares, funcionárias de universidade, donas de salão de beleza, estes últimos, em 

pequeno grupo vale salientar. 

  

A organização 

 

É importante também tecer algumas considerações sobre a organização interna da 

IURD. A hierarquia é uma marca central de sua organização. No estado da Paraíba, e assim 

o é em todos os estados onde a IURD se faz presente, existe a igreja Sede do estado, a qual 

se desmembra em outros templos menores. Apenas cidades com mais de 100 mil habitantes 

possuem sedes. Ao visitar o templo sede do estado, foram encontrados vários pastores 

auxiliares sob o comando de um bispo líder.  

Hierarquicamente, a IURD se organiza em camadas. De acordo com a posição na 

hierarquia, maiores exigências comportamentais são cobradas. Abaixo do representante da 

IURD no Brasil, encontram-se os bispos regionais, os bispos estaduais, os pastores 

titulares, os pastores auxiliares, os obreiros, os candidatos a obreiros, os membros e os 

clientes. 

Quanto aos pastores, estes se espalham pelo Brasil em número superior a sete mil. 

Trabalham em tempo integral e se dividem em: regionais, que coordenam as igrejas de 

uma determinada região, os pastores de igrejas locais, que dirigem os templos espalhados 

nos vários bairros das cidades e os pastores auxiliares, que geralmente são aqueles em 

início de carreira pastoral e por isso mesmo trabalham ao lado de um pastor mais 



 59 

experiente. No conjunto, e a própria experiência da pesquisa corrobora, são bastante 

jovens, solteiros ou recém casados. Distanciam-se, por outro lado, no que diz respeito ao 

passado religioso, pela passagem ou não por seminários de estudos bíblicos e pelo estado 

de origem. A essa diversidade combina-se uma estrutura padronizada dos cultos ao mesmo 

tempo que o estilo pessoal do Bispo Macedo é por eles copiado. 

Numa base inferior da estrutura eclesiástica estão os obreiros e obreiras , cuja 

função principal é a de prestarem assistência nas portas e interiores dos templos e também, 

orientarem espiritualmente aqueles que os procuram. 

  Para se compreender o modo como a IURD se organiza, Paul FRESTON (1996: 

142) apresenta informações úteis. O autor coloca que a Universal trabalha com um conceito 

de camadas. Em um nível mais baixo em termos de compromisso com a Igreja, oferecem-

se serviços para uma clientela flutuante. No próximo nível, há os membros, mas destes 

ainda não se fazem muitas exigências comportamentais. Depois, vem o nível dos obreiros 

voluntários, para quem as exigências são maiores. Finalmente, atinge-se o nível dos 

pastores pagos.  

Acima de tudo isso, encontra-se a figura de Edir Macedo, líder inconteste da Igreja 

Universal e de todas as suas atividades e também o Conselho Episcopal Mundial, formado 

por bispos que permanecem no Brasil e no exterior.   

 

 

    

  

   



 60 

CAPÍTULO IV 
 

A RELAÇÃO ENTRE DRAMA E RELIGIÃO NA IGREJA 
UNIVERSAL DO REINO DE DEUS 

 

Situando a abordagem 

 

 A exposição das características do fenômeno estudado, principalmente a descrição 

das reuniões, colocados no capítulo anterior, serviram como guia de orientação na análise 

teórica do universo simbólico da Igreja Universal feita no presente capítulo.  

 A observação dos cultos neopentecostais, a exemplo das reuniões celebradas nos 

templos da IURD, chama a atenção para a aproximação existente entre religião e 

espetáculo. A percepção deste aspecto instiga a formação de uma análise dos cultos 

iurdianos a partir de um ponto de vista dramatúrgico. É importante salientar, no entanto, 

que a escolha de uma análise que leva em consideração o aspecto dramatúrgico da atuação 

das forças sociais religiosas aqui discutidas é feita ressaltando a importância do caráter de 

metáfora social do teatro – drama. A metáfora dramatúrgica é usada com a intenção de se 

estimular a imaginação sociológica. Feita a ressalva, entremos na discussão. 

 Não seria imprudente afirmar que o homem sempre sentiu urgência em expressar 

suas crenças, temores, esperanças e frustrações de maneira dramática. No Ocidente, a partir 

da leitura dos textos bíblicos, verifica-se que o próprio Deus teria dramatizado o seu amor 

aos homens quando o Verbo tornou-se carne. Também é possível retornar até antes de 

Cristo e pensar no sagrado drama da alma de Platão, que imaginou o espírito como que 

ocupado em uma longa peregrinação que teria começado muito antes do nascimento físico 

e que envolveria sua união com a Realidade última, mesmo depois da morte biológica. Uma 



 61 

jornada até a Índia permite vislumbrar o modo como o hinduísmo considera a existência 

humana, pensando-a como uma comédia sagrada, uma cena repleta de bom – humor, a 

despeito de todos os sofrimentos por que passam os homens. 

 Retornando mais uma vez à realidade da Grécia antiga, a começar pelo século V 

A.C e, de uma forma mais elaborada, a partir de um século mais tarde, em Ésquilo, 

Sófocles e Eurípedes, constata-se que o drama surge como uma das principais formas de 

arte. No templo de Dionísio, deus grego da fertilidade, eram apresentados dramas, bem 

como em outros lugares que os gregos consideravam sagrados. Estas apresentações teatrais 

atraíam multidões de espectadores. Muitos temas religiosos eram então ventilados, como o 

destino, a predestinação, o problema do mal, a intercomunicação entre deuses e homens, 

tragédias e vitórias do espírito humano, a ressurreição de deuses e da natureza, o poder dos 

deuses, o temor aos deuses e a reconciliação dos homens com as divindades. 

 Os exemplos acima citados servem para demonstrar que o teatro reflete o drama 

metafísico, podendo ser um poderoso instrumento para provocar os sentimentos e  

convicções religiosos. 

 O teatro é, portanto uma das possíveis metáforas para se falar das relações que os 

seres humanos, enquanto atores religiosos, estabelecem entre si e com os entes invisíveis. 

Isto se dá porque, a dramatização, além de mediar as relações entre o visível e o invisível, 

traz à tona os elementos fundamentais que sustentam a unidade e os propósitos dos grupos 

sociais. No seu livro “Sociologia del teatro: ensayo sobre las sombras coletivas” 

(1966;11), Jean DUVIGNAUD, ao analisar sociologicamente o teatro, coloca que a 

sociedade recorre ao teatro cada vez que quer afirmar a sua existência ou realizar um ato 

decisivo que a consolide. Partindo daí, DUVIGNAUD afirma que nenhuma outra arte 



 62 

provoca tanta adesão e participação entre os membros de determinada sociedade como o 

teatro. 

 A motivação em aplicar uma teoria da dramatização para interpretar os rituais da 

Igreja Universal do Reino de Deus surgiu de um estudo cuidadoso de obras escritas por 

autores como Erwing GOFFMAN (1995), Roberto Da MATTA (1979), Jean 

DUVIGNAUD (1983, 1981), Marcel MAUSS (2003), entre outros. Cada um desses autores 

se preocupou, de maneira específica, com a mediação das relações humanas pelos ritos e 

dramatizações, não sendo difícil perceber que paira sobre cada um a influência de 

DURKHEIM (1996), autor que no início do século XX afirmava que o rito exprime o ritmo 

da vida em sociedade, na medida em que as pessoas se reúnem em grupos para reavivar as 

percepções que têm de si mesmas. Na sua obra “As formas elementares da vida religiosa”, 

ao discutir as principais atitudes rituais, o referido autor coloca (1996:375, 377): 

 

Para que estejamos autorizados a ver na eficácia 
atribuída aos ritos algo mais do que o produto de um delírio 
crônico com o qual a humanidade se enganaria, é preciso 
poder estabelecer que o culto tem de fato por efeito recriar 
periodicamente um ser moral do qual dependemos, assim 
como ele depende de nós. Ora, esse ser existe: é a sociedade. 
(...) O ritmo a que a vida religiosa obedece apenas exprime o 
ritmo da vida social e dele resulta. A sociedade não pode 
reavivar o sentimento que tem de si mesma a menos que se 
reúna. Mas ela é incapaz de manter perpetuamente seus 
encontros. As exigências da vida não lhe permitem 
permanecer indefinidamente em estado de congregação; 
portanto, ela se dispersa para se reunir de novo, quando mais 
uma vez sentir necessidade.     

  

 As colocações de DURKHEIM acima expostas ajudam sobremaneira na 

compreensão da linguagem ritualística das assembléias religiosas, particularmente da 

liturgia iurdiana. 



 63 

 No Brasil, Roberto Da MATTA, adotando uma perspectiva macro-antropológica, 

tem obtido destaque na apreensão de algumas características dos processos sociais 

brasileiros, expressas em ritos socialmente dramatizados e em alguns tipos ideais. Da 

MATTA (1990:34) insiste que os ritos são “momentos especiais de convivência social” e 

devem ser analisados no contexto mais amplo no qual são praticados. Isso porque, a 

dramatização é um processo de visibilização de poderosas forças que se fazem e se fizeram 

presentes nos templos visitados. 

 No espaço interno do templo, durante o transcorrer do trabalho de campo, o que Da 

MATTA chama de forças sociais, que no caso da IURD seriam o mal, os encostos, a 

prosperidade, a cura, a fé e tantos outros elementos que compõem o universo simbólico do 

fenômeno, se cristalizam e promovem o drama, exteriorizando e materializando crenças e 

pressupostos até então invisíveis. 

 Na mesma discussão, por sua vez, DUVIGNAUD (1966;11) afirma que “a ação 

dramática não ocorre apenas no palco do teatro mas também dentro da rotina da vida 

cotidiana, levando-se em consideração as muitas formas de associação tais como reunião 

política, missa, festa familiar ou bairro”, cada situação colocando em prática atos 

dramáticos distintos. 

 Um outro autor, também importante no conjunto da argumentação, é Erwing 

GOFFMAN. Este autor pressupõe que as definições socialmente compartilhadas em pautas 

de significados são moldadas pelos papéis e paradigmas que afetam a interpretação de cada 

agente. A sua obra mais famosa no âmbito acadêmico brasileiro é “A representação do eu 

na vida cotidiana” (1995:74). Neste trabalho, GOFFMAN aprofunda o exame da idéia de 

que “a própria vida é uma encenação dramática”.       



 64 

 Para GOFFMAN, os limites institucionais constituiriam o palco no qual a vida 

cotidiana acontece, e os atores e platéia se interagem, através de papéis construídos 

socialmente. Nesse processo de interação, atores e platéia se influenciam mutuamente, sob 

o manto de significados, símbolos e sinais comuns, resultando numa impressão que deve 

ser manipulada com técnicas e arte.15  

 Como já foi colocado, nos parágrafos anteriores que situaram a importância da 

análise de Roberto Da MATTA para a presente discussão, teatro e religião seriam, 

portanto, processos sociais em que as coisas intangíveis se revestem de tangibilidade, e às 

visíveis, se atribuem valores invisíveis. Ambos se alimentariam da necessidade humana de 

encontrar, além do visível, uma razão que dê sentido às ações sociais e um objetivo pelo 

qual se possa viver e até morrer. A dramatização ensejaria, por conseguinte, a permissão de 

abandono da passividade, reafirmando a cada um a possibilidade de intervir na vida 

cotidiana, em decorrência da descoberta recente de uma dimensão prestadora de auxílios, a 

qual teria se tornado um eficaz instrumento para mover as dificuldades concretas da 

existência. 

 Dessa forma, o processo dramatúrgico seria um dos meios fundamentais de 

sobrevivência das organizações na história, pois seria através dele que, atores e platéias, 

revivem e reinventam, continuamente, a instituição à qual pertencem. 

 

 

                                                 
15 É importante lembrar que a noção de “papel” tem sido empregada na sociologia desde Charles COOLEY e 
George Herbert MEAD, para explicar o funcionamento do mundo social. No caso deste último autor, o 
exercício do papel permite a realização do EU na outra pessoa. Em seu conceito, é fundamental que no 
processo de socialização o “eu” se realiza através dos outros. BERGER & LUCKMAN(1997:104, 108), de 
uma outra maneira, consideram o papel uma “resposta tipificada a uma expectativa tipificada”. Os autores 
colocam que se os papéis forem compartilhados pelos atores sociais, eles “tornam possível a existência das 
instituições continuamente como presença real na experiência de indivíduos vivos”. 



 65 

Religião e drama na Igreja Universal do Reino de Deus  

 

 Como estabelecer então os limites entre teatro e templo no que diz respeito às 

práticas litúrgicas da Igreja Universal do Reino de Deus? Como analisar 

antropologicamente o cenário, os objetos cúlticos e os símbolos manipulados?  Qual seria o 

motivo que esclareceria o fato de o culto da Igreja Universal e de outros grupos 

neopentecostais se adequarem tão bem aos contornos do teatro? São questões cujas 

respostas foram buscadas durante todo o transcorrer da pesquisa a partir da observação 

participante nos cultos e de uma leitura de uma bibliografia que problematiza o assunto. 

 Da análise dos cultos da Igreja Universal do Reino de Deus, é possível observar que 

são espetáculos a serem assistidos com uma participação intensa dos presentes. Em cultos 

deste tipo, a coreografia, as luzes e os atores constituem elementos que se unem numa 

demonstração coletiva de ações, gestos e palavras, mediados pela música, em uma peculiar 

exteriorização do sagrado. No decorrer dos cultos, o espaço litúrgico se torna um teatro, 

onde o sagrado é construído coletivamente por todos os atores, indistintamente 

posicionados, no palco ou na platéia.  

Durante as visitas aos dois templos freqüentados no período do trabalho de campo, 

no decorrer dos cultos haviam deslocamentos freqüentes de pessoas, formação de filas e 

procissões internas, no espaço do templo. Em momentos distintos, durante as reuniões, 

ocorriam a “travessia do Rio Jordão”, a passagem pelo “arco do amor”, o “toque de 

trombetas na queda dos muros de Jericó”. Essas e outras formas de participação dos fiéis 

exemplificavam a alta mobilidade corporal que o culto da IURD exige das pessoas, inserida 

em um contexto de elevada carga de dramatização.  



 66 

 Ao observar as reuniões, a percepção era a mesma de Waldo CÉSAR, autor que 

captou bem o comportamento do fiel ao sair de um culto pentecostal, em observações que 

valem principalmente para as reuniões da Igreja Universal do Reino de Deus. CÉSAR 

(1999:40) afirma: 

 
Aparentemente, ninguém sai frustrado de um culto 

pentecostal, por mais que conheça o ritual, os cânticos, os 
apelos, as mensagens, as coletas. O que se passa no púlpito (no 
palco) é apenas o primeiro ato. Em seguida todo o auditório se 
transforma no palco da ação. Invertem-se os papéis 
momentaneamente: o pastor se torna assistente, espectador do 
êxtase que invade as almas e os corpos de um plenário lotado, 
pleno de manifestação pessoal e coletiva. Cada um para si, Deus 
em todos. Desde a entrada no templo, tudo é submissão, mas, na 
saída é a missão. 

 

Por causa dessas características, os cultos celebrados em templos da Igreja 

Universal são fortemente expressivos e sensitivos, porque neles se valoriza o visual e o 

auditivo, reservando-se o tato apenas para alguns gestos como a imposição de mãos, seja 

para abençoar, ungir com óleo, curar ou exorcizar, ou para o abraço entre os casais, sem 

deixar de lembrar aqui a importância da fé na execução destes atos.16  

                                                 
16 O uso privilegiado dos sentidos, é importante que se diga, constitui uma das características que contrasta 
com algumas práticas litúrgicas do pentecostalismo clássico e do protestantismo de vertente reformada. Ao 
historicizar o uso do teatro no cristianismo, em âmbito católico e protestante, o historiador protestante Carl 
HAHN (1989), em obra de fundamental importância para seminaristas e teólogos, coloca que, na Idade 
Média, os desempenhos teatrais pintavam as cenas da crucificação, a ressurreição de Jesus dentre os mortos, a 
visita das mulheres ao sepulcro. Este autor afirma que a princípio o teatro era simples. Mas logo desenvolveu-
se como uma forma de arte. Peças representando a paixão de Cristo eram populares, e outras cenas bíblicas 
eram apresentadas incluindo a descida de Cristo ao Hades. Os fiéis teriam passado a apresentar as vidas dos 
santos e cristãos poderosos do passado, o que seria classificado como peças de santos. Peças de milagres 
também eram comuns, pelo que muitas das histórias de milagres, feitos por Jesus, eram apresentadas. Os 
templos e as catedrais eram usados como lugares de apresentação teatral. Eram armados palcos sobre rodas, 
tornando-os móveis. O protestantismo teria eliminado o culto aos santos, propondo a secularização dos 
lugares onde o “serviço” religioso deveria acontecer, ridicularizou o comércio de artesanato e de bens 
religiosos associados aos santuários católicos (HAHN: 1989; 223). A Reforma Protestante teria colocado no 
lugar da devoção em movimento, uma platéia de boca fechada e ouvidos abertos, estacionada ao redor do 
púlpito, lugar de onde o sagrado se irromperia através da palavra articulada racionalmente. O protestantismo 
delimitou a criatividade litúrgica e, condenando veementemente a missa católica, impôs sobre o culto um 
rígido roteiro. O resultado foi o culto ritualista que, no caso brasileiro, o protestante aprendeu á prestar a 
divindade a partir de uma influência exercida por missionários norte-americanos, a despeito de todo um 



 67 

 O grau de festividade dos cultos celebrados pela IURD não seria o único traço que a 

distingue de outras denominações pertencentes ao protestantismo reformado ou ao 

pentecostalismo clássico. Um outro ponto de contraste seria o rompimento com o modelo 

tradicional de dois sacramentos, que, no protestantismo histórico, são o batismo e a santa 

ceia. A IURD passa a incluir na sua prática litúrgica novos “sinais visíveis da graça 

invisível”, inserindo expressões rituais e gestos relativamente originais para pontuar o 

tempo litúrgico, como também propõe novos eventos e ciclos de festas religiosas. Desse 

modo, surge na Igreja Universal um calendário litúrgico centrado em “campanhas de fé”, 

eventos sazonais e mais amplos que contém as “correntes de fé”, uma atividade diária na 

vida ritual da igreja. 

 A utilização dos novos sinais acima colocados delimita a fronteira do sincretismo 

que marca a religiosidade praticada pela Igreja Universal do Reino de Deus. Ao se falar de 

sincretismo, é importante que se esclareça o seu uso. O termo é utilizado tendo como base 

as colocações de Pierre SANCHIS (2001), cujo argumento mostra o modo como os 

processos sincréticos descrevem a maneira pela qual as sociedades humanas, quando 

confrontadas – igual ou desigualmente – a outra sociedade, outro grupo social ou 

                                                                                                                                                     
imaginário católico sincrético. Segundo HAHN (1989), apesar da catequese católica ter tentado empregar o 
teatro nos seus rituais, o cristianismo oficial no mundo moderno manteve uma certa distância do lado teatral e 
espetacular de se expressar a fé.  

O que se percebe é que coube ao cristianismo na sua vertente mais popular a manutenção de uma 
certa continuidade entre a estética e a religião. Este aspecto dramático de se representar a fé de uma maneira 
até sanguinária, floresceu entre os islâmicos do Irã. A festa xiita do Muharran, quando se celebra o martírio de 
Hussain, neto de Maomé, ocorrido em 680 D.C, é um bom exemplo do poder da representação sobre as 
condutas individuais. Nesta festa, multidões de peregrinos invadem teatros para permanecerem em oração e 
apreciarem pregações, cânticos e cenas de violência. Nas ruas, ocorrem procissões para encenar o martírio de 
Hussain, cujo corpo foi pisoteado por animais, e a cabeça cortada, a mando do califa de Damasco. No ápice 
da procissão, em direção ao túmulo do má rtir, pessoas golpeiam a própria cabeça, dilaceram a carne, ensopam 
as roupas de sangue. Elias CANETTI (1995:150) reproduz descrições comoventes dessas cenas mostrando 
como a excitação provocada pelo xiismo consegue total participação do público neste espetáculo. 
 

    
 



 68 

simplesmente outra visão do mundo, redefinem suas próprias identidades a partir da 

alteridade cultural.  

 Durante a pesquisa, foram muitas as cerimônias onde se percebia a existência de 

sincretismo entre ritos e símbolos oriundos do judaísmo e do cristianismo. Por exemplo, 

nas práticas litúrgicas iurdianas são muitos os momentos onde se usa suco de uva, 

representando o sangue de Cristo, “o Cordeiro de Deus”, para embeber um chumaço de 

algodão, que, levado dentro de um envelope de plástico, é usado para passar no umbral 

externo da porta de entrada da casa de alguém, tal como os hebreus fizeram no Egito. Essa 

ação simbólica serve para impedir a entrada de demônios no interior da casa do crente. 

 Nos dois templos pesquisados percebe-se que a conjunção da ação dos pastores, do 

espaço sacralizado, dos objetos do culto e dos símbolos propiciam a oportunidade aos 

participantes do culto de fazerem parte de um espetáculo alegre e atraente, que iniciado a 

menos de trinta anos, já seduziu e persuadiu milhões de pessoas no Brasil e no mundo. 

 

O cenário e os objetos   

 

A idéia de visualizar o templo enquanto um espaço cênico parte da premissa de que, 

para que ocorra a dramatização do espetáculo de fé iurdiano, é necessária a delimitação de 

um espaço para nos seus limites atores e platéia representarem seus papéis. Marcel 

MAUSS (1974:77), ao esboçar sua teoria da magia, coloca “que o mágico necessita de um 

lugar qualificado para o seu cerimonial e, na falta desse espaço, ele traça um círculo ou 

um quadrado mágico – um templum – ao seu redor e é ali que ele trabalha”.  

 Estando o espaço religioso delimitado e organizado materialmente, objetos surgem 

no decorrer da liturgia. No transcorrer de muitos cultos observados na IURD do bairro da 



 69 

Palmeira, eram muitos os objetos que apareciam durante os cultos. A maioria se encontrava 

no altar, em cima de uma mesa, outros eram trazidos dos bastidores pelos obreiros ou 

obreiras. Desse modo, apareciam “a rosa abençoada”, “as pedras do Sinai”, “o pão de 

Israel”, “a água do Rio Jordão”, “o cajado da Vitória”, “a pedra de Davi”, “a corrente da 

vitória” e muitos outros objetos distribuídos gratuitamente.  

 No universo religioso iurdiano, estes objetos servem de elo entre as pessoas e o 

sagrado. De acordo com a terminologia iurdiana, são os “pontos de contato”, tendo a 

função de despertar a fé nas pessoas. A sua forma de agir é dialética uma vez que 

espiritualizam (produzem um significado sagrado) o material e também promovem a 

materialização do espiritual. Os objetos materiais ligam, pois, duas realidades: uma visível 

e outra apreensível apenas através da fé, por ser invisível aos sentidos. Estes objetos 

requerem a criação de novos recursos hermenêuticos dependendo da necessidade, pois 

devem ser capazes de estimular a fé das pessoas de diferentes tradições religiosas: 

católicos, protestantes, afro-brasileiros, etc.  

 Algo muito curioso ocorreu no dia 23 de Abril de 2004, que corrobora as 

colocações feitas acima, durante a celebração da Corrente da Libertação. Neste dia, no 

templo da Palmeira, os fiéis iriam derrubar o gigante Golias que estava nas suas vidas. 

Golias era simbolizado pelos problemas que afligiam as vidas dos fiéis. Na reunião, num 

momento posterior ao início do culto, o pastor perguntou se a igreja estava disposta a 

derrubar o gigante. Este momento ocorreu depois de um período muito longo de orações. 

 Foram chamadas pessoas que se encontravam sentindo alguma espécie de dor ou 

desconforto físico. Seis pessoas subiram ao altar. Cada uma sentia um desconforto 

específico. Neste dia a Igreja se encontrava mobilizada, pois seria o dia em que Golias iria 

ser derrotado. Todos se encontravam com um pequeno alforje pendurado em volta do 



 70 

pescoço, tendo no seu interior uma pequena pedra. O pastor havia alertado para que os fiéis 

trouxessem suas pedras, sendo que as seis pessoas que se encontravam no altar, não haviam 

trazido. Foi pedido para que os obreiros trouxessem uma pedra para cada um. Um obreiro 

subiu ao altar, trazendo seis pedras e um cálice com óleo. As seis pedras foram ungidas 

com óleo. Logo depois o pastor deu início a um processo de cura. Dizia: “Assim que esta 

pedra, ungida com o óleo do Espírito tocar o corpo de vocês, a dor vai desaparecer”. As 

pessoas diziam o que estavam sentindo e a pedra ungida era colocada no local do corpo 

afligido pela doença ou pela dor. Todas as seis pessoas tiveram seus desconfortos físicos 

curados. 

São muitos os momentos semelhantes ao narrado logo acima. Um outro exemplo 

seria o “Corredor dos setenta pastores”. Trata-se de uma cena que acontece nos maiores 

templos da Igreja Universal do Reino de Deus. Segundo o jornal da Igreja, são muitos os 

milagres que acontecem a partir da participação em eventos como estes. No dia 18 de Maio 

de 2004, o bispo titular do Templo da Fé de João Pessoa, distribuiu a miniatura de um 

cajado para as pessoas passarem no local da enfermidade ou estenderem nos lugares 

considerados “amarrados pelos demônios”, como a vida financeira, por exemplo. No meio 

do corredor, foi jogada “água do Rio Jordão”, e as pessoas deviam, tal como Moisés, 

apontar o cajado para aquela água, “determinando” o tipo de vitória que gostariam de 

obter. No mesmo culto estendeu-se o “manto consagrado” no túmulo de Jesus. “Com isso”, 

afirmava o bispo com microfone em punho, “o Diabo, causador de todos os males, foi 

cercado por todos os lados”. 

 No Templo da Fé de Campina Grande, em uma das sessões espirituais do 

descarrego do mês de Junho, em um corredor formado pelo conjunto de pastores e obreiros 

que permanecem no templo, podiam ser vistas pessoas em busca de cura passarem as mãos 



 71 

ou beijarem um manto branco, intitulado “manto sagrado”. Posteriormente, esse manto foi 

retalhado em pequenos pedaços distribuídos às pessoas, que deram uma “oferta de amor” 

para a Igreja.    

 São objetos mágicos que marcam o local no qual o sagrado se manifesta, processo 

definido por ELÍADE (1965:35-39) como hierofania. Segundo este autor, a manifestação 

de um poder transcendente deixa ao redor do ser humano um território marcado pelos 

sinais e objetos, verdadeiros rastros da presença do absoluto no interior de um espaço, 

agora, por causa da manifestação do sagrado, dividido em sagrado e profano.  

Ao analisar a função dos objetos nos cultos, não pude deixar de recordar uma 

palavra de origem melanésia, muito presente na literatura sociológica clássica, palavra 

empregada por Marcel MAUSS (1974:137) para explicar o poder atribuído aos objetos 

mágicos: mana. Em culturas da Oceania, os objetos têm mana quando possuem uma 

qualidade ou um estado diferenciado dos demais, cujas características são expressas pelas 

palavras: “poder espiritual”, “força sobrenatural”, “influência não-física” Para MAUSS, a 

força dos objetos dotados de mana não está neles próprios, e sim no grupo social que os 

nomeou e os escolheu, objetos singulares, projetando sobre eles uma realidade invisível aos 

olhos: é uma força moral. 

 É importante, portanto, enfatizar, a exemplo do que MAUSS afirma no texto acima 

mencionado, que os objetos de culto iurdiano são manipulados em práticas mágicas. Isso se 

torna uma questão importante porque aparentemente, os objetos nessa Igreja são 

distribuídos, empregados e apropriados dentro de uma mentalidade mágica. Os que se 

apropriam dos bens distribuídos em seus cultos querem se defender dos ataques simbólicos 

de outros poderes. Assim também ocorre no mundo da magia, onde os amuletos são objetos 

aos quais se atribuem poder curativo e de defesa. Esses objetos são individuais ou 



 72 

coletivos, podem ser criados para um indivíduo especificamente ou, como é praxe na 

sociedade de consumo, reproduzidos em massa e estandardizados. Mas, seja qual for a sua 

forma, o poder de um amuleto se deve tanto à força coletiva como também à auto – 

sugestão de quem o recebe.17  

    Os objetos manipulados nos cultos, incluindo também os que são colocados no 

palco – altar, um dos seus significados é o de representarem o lugar fronteiriço ocupado 

pela Igreja Universal do Reino de Deus no campo simbólico religioso mais amplo, o da 

religiosidade brasileira. Como já foi colocado em capítulo anterior, descrevendo o espaço 

interno do templo, na frente do palco, uma cruz de madeira, vazia, sem a imagem do Cristo 

crucificado, se posiciona entre o rigor protestante, que excluiu de seus templos o crucifixo, 

e a Igreja Católica, que faz dele sua marca distintiva. No pé da cruz estão a água abençoada 

e uma discreta tigela de “azeite orado”, marcas dos cultos kardecistas e afro – brasileiros. 

                                                 
17 Há quase um século, sociólogos e antropólogos discutem as relações entre magia e religião. James 
FRAZER (1982) orientou o debate durante muito tempo por intermédio da divisão entre a magia homeopática 
e contaminante. O primeiro tipo se baseia no postulado de que “o semelhante produz o semelhante”, e o 
segundo advoga a contaminação de um objeto por um outro, sintetizado na seguinte frase: “As coisas que 
estiveram em contato continuam a agir umas sobre as outras, mesmo à distância, depois de cortado o contato 
físico.” Este autor (1854 – 1941) escreveu a sua magistral coletânea no final do século XIX e início deste 
século. Ao consultar uma edição bastante resumida, editada em 1982, percebe-se que FRAZER refletiu as 
procupações e preconceitos de seu tempo com relação à magia. Para ele, a “magia é um sistema espúrio de lei 
natural, bem como um guia enganoso de comportamento (...) própria (...) à tosca inteligência não só do 
selvagem como também dos ignorantes e dos obtusos em toda parte” (1982:35). Para FRAZER, L. LÉVY-
BRUHL (1857 – 1939) e outros, a magia fazia parte de uma infância da raça humana e seria superada com o 
desenvolvimento da ciência, porque esta iria remover esse conhecimento “bastardo”, baseado numa falsa 
associação de idéias e sentimentos. DURKHEIM (1989) também discute longamente a tendência humana 
para a magia e as suas relações com a religião, considerando que a magia persegue “ fins técnicos e utilitários” 
e, por isso mesmo, “não perde o seu tempo com especulações”. Para atingir os seus fins, a magia estabelece 
rituais, invoca forças, até os demônios se for necessário, fazendo de todos eles “instrumento de ação mágica”. 
Por esses e outros  motivos, “religião” se opõe a “magia”. Para Max WEBER (1991: 293,294), a religião se 
caracteriza pela submissão do homem ao sagrado, serviços prestados à divindade, súplicas, sacrifícios e 
adoração; já a magia, pela manipulação e coerção do sagrado. A partir dessa distinção, WEBER propunha 
uma diferenciação entre o mago e o sacerdote como tipos ideais opostos. Porém, apesar de WEBER 
reconhecer a presença de uma qualificação mágica no sacerdote cristão, tem prevalecido entre os sociólogos a 
idéia de que há uma oposição entre magia e religião. No entanto, é lançada a questão, neste trabalho: diante 
do uso de objetos como amuletos na IURD e em outros movimentos neopentecostais, essa distinção pode ser 
mantida?  



 73 

Sobre a mesa está a menorah, o castiçal judaico de sete velas, cujas velas raramente são 

acesas. 

Distanciando-se um pouco da discussão sobre o conteúdo moral presente nos 

objetos, e problematizando o espaço no qual os mesmos são usados, é importante colocar, 

tendo como base os meses de observação em campo, que o templo da Universal localizado 

no bairro da Palmeira e também a Catedral da Fé campinense, para além de locais onde 

religião e teatro se relacionam, são espaços para o fiel freqüentar e nele adorar o seu Deus. 

Ao escutar a Rádio Cariri, em um dos programas veiculados pela Igreja, algumas 

pessoas colocavam a importância do dia em que entraram pela primeira vez num templo da 

Universal. Uma mulher, moradora do bairro do José Pinheiro, dizia: “Quando entrei no 

templo da Getúlio Vargas, pela primeira vez, senti a primeira sensação de alívio na minha 

vida. Ali eu encontrei a felicidade”. 

 O lugar do qual o sagrado se irradia acaba por ser mais do que um lugar. Torna-se 

uma construção coletiva, elaborada por um conjunto de atores , pastores, obreiros e platéia, 

num processo de interação efervescente. É por este singular motivo que os endereços dos 

templos são sempre anunciados como o “local da bênção”, o “endereço da felicidade” ou 

então, o slogan mais conhecido, “o lugar onde um milagre espera por você”. Para o 

iurdiano, não se trata mais de um slogan e sim de uma realidade existencialmente 

experimentada. 

 As ações simbólicas descritas de maneira etnográfica um pouco mais acima são 

vividas com muita intensidade, proporcionando a cada fiel a oportunidade de reviver 

eventos do passado, tidos como essenciais para a fé, de uma maneira existencial. 

Rememoram-se, em cada encenação, eventos primordiais carregados de força simbólica. O 

ambiente é de festas, o que facilita a transformação de cada um em “contemporâneos dos 



 74 

deuses e dos seres semidivinos”. As dramatizações proporcionam às pessoas uma saída 

momentânea do presente e um reencontro com as dimensões sagradas da existência, 

confirmando as observações de Mircea ELIADE (2001: 102, 117). A presença do 

transcendental na vida quebra as rotinas, sendo experimentada com festas efervescentes, 

que segundo Roger CAILLOIS (1988:  96, 97) fazem com que cada indivíduo se sinta 

realizado, confortado e amparado por uma força superior a si mesmo. A respeito da 

natureza arriscada e urgente da manifestação do sagrado, na obra citada, Roger CAILLOIS 

teceu considerações que são de fundamental importância para o antropólogo interessado no 

estudo das religiões. Ao discutir as relações gerais do sagrado e do profano, o autor afirma 

(1988: 22): 

 

Sob a sua forma elementar, o sagrado representa, pois, 
acima de tudo, uma energia perigosa, incompreensível, 
arduamente manejável, eminentemente eficaz. Para quem decida 
recorrer a ela, o problema consiste em captá-la e utiliza-la da 
melhor maneira para os seus interesses, sem esquecer de se 
proteger dos riscos inerentes ao emprego de uma força tão difícil 
de dominar. Quanto mais considerável é o objetivo que se 
persegue mais a sua intervenção é necessária, e mais a sua 
aplicação é arriscada. Ela não se doma, não se dilui, não se 
fraciona.   

 

Os pastores  

 

  Em situações dramáticas como as que estão sendo discutidas no presente capítulo, 

além do cenário e dos objetos, é fundamental a atuação do ator que com presença, voz, 

gestos e dramaticidade provoca atitudes, reações e mudanças no comportamento da platéia. 

Porém, de modo algum esta ação é isolada, pois o culto neopentecostal exige a participação 

de todos, algo nem sempre possível numa sociedade de indivíduos e fragmentada. 



 75 

 O pastor então é visto como um ator. Por meio de suas palavras e gestos, procura 

integrar todos os presentes num processo de exercício coletivo da fé. Recebe o mesmo 

respeito que os mágicos, os sacerdotes, os videntes, os profetas, os feiticeiros e outros 

indivíduos especializados em encaminhar pedidos dos leigos, endereçados às instâncias 

sagradas. 

 Com o respeito e a liberdade que o seu cargo lhe confere, o pastor cria, a partir de 

um cenário apropriado, um ambiente mágico no qual os membros do grupo são 

convencidos de que seus desejos e vontades poderão se tornar realidade, graças à 

intervenção de forças visíveis apenas através de quem pode enxergar com os “olhos da fé”. 

 O papel de mediação entre o sagrado e o profano, pretendido pela Igreja Universal 

do Reino de Deus, toma corpo através da ação de atores concretos, entre os quais está o 

pastor que preside o ritual. Ele seria o que Leonildo Silveira CAMPOS (1999:94) chama de  

ator – mediador que, vestido como um moderno executivo, no dizer do bispo Macedo, “põe 

para quebrar”. Com a sua entrada no palco, a dramatização se inicia. Ele tira o paletó e o 

coloca sobre o espaldar da cadeira central, e então, de camisa com mangas compridas e 

gravata, assume a direção de mais um culto espetáculo.  

 Construindo uma narrativa num nível típico, ideal, tendo como base as observações 

realizadas nos dois templos pesquisados, o momento de sua entrada serve para convidar a 

multidão ao louvor, enquanto os obreiros se postam à frente, tendo ao lado as obreiras, com 

seus uniformes padronizados, formados de saia azul e blusa, de uma cor intermediária entre 

o branco e o azul claro, contendo estampas de fundo, pequenas imagens estilizadas de um 

coração com a pomba dentro, símbolo da IURD. Um auxiliar produz no teclado, ou no 

piano eletrônico, músicas compostas por pessoas da própria igreja. Quando não há 



 76 

organistas, coloca-se uma gravação, reproduzida por um toca fitas conectado ao sistema de 

som, criando assim um fundo musical propício para o desenrolar da ação litúrgica. 

 Num primeiro momento, o pastor se ajoelha, e coloca o rosto no chão, e de costas 

para a platéia, com o microfone nas mãos, inicia uma longa oração, que pode durar até 

quinze minutos, percorrendo durante esse período de tempo os pólos litúrgicos situados 

entre a prece e o cântico. A sua voz incisiva e chorosa é amplificada pelo sistema de som, 

elemento imprescindível num culto neopentecostal. Assim, paulatinamente, os presentes 

vão sendo integrados num mesmo clima, e, alguns minutos depois, o pastor está em pé, e a 

oração continua, transformando-se numa canção cantada por ele e exaustivamente repetida 

pela platéia.  

 Com essa prece inicial, o pastor coloca em movimento forças poderosas, baseadas 

no poder da fé do “Povo de Deus”, uma verdadeira massa, que nos noventa minutos 

seguintes, serão controladas e “domesticadas.18 Porém, a oração e os louvores têm por 

finalidade, como todo rito inicial, chamar a atenção do sagrado para o que irá ocorrer 

naquele lugar. Edir MACEDO (1994:56) escreveu: “A verdade é que os louvores que 

ministramos a Deus são o seu alimento (...) Por isso mesmo, antes de fazermos qualquer 

pedido ao Senhor, devemos atraí-lo com os nossos louvores...”  

 Assim, sem nervosismo e demonstrando segurança, o pastor vai abrindo picadas 

entre o monturo de insensibilidades acumuladas pela rotina secularizante da vida, 

                                                 
18 A inserção das massas, potencialmente tendente à desordem, dentro de uma fronteira, é um elemento de 
fundamental importância para Elias CANETI (1995: 16, 23, 24). Para ele, a religião institucional busca o 
controle das massas e o estabelecimento de uma fronteira que “impede um crescimento desordenado, mas 
também dificulta e adia a desintegração” da massa. Através desse controle, a massa se torna um rebanho 
obediente. “É comum contemplarem os fiéis como cordeiros e louvarem-lhe a obediência”. Porém as massas, 
uma vez habituadas a encontrar no templo essa experiência de unidade e de sentido para a vida, tornam-se 
dependentes delas, assim como dependem do próprio alimento para viverem. Roger BASTIDE (1975), por 
sua vez, se refere a esse fenômeno como a domesticação do “sagrado selvagem”, segundo ele um elemento 
importantíssimo para o estabelecimento de formas institucionais permanentes de controle dos fiéis. 



 77 

“amarrando” e afastando os demônios para que eles não venham atrapalhar o ritual de 

culto. Depois de alguns minutos, o pastor se comporta como um “show man”, que detém 

um domínio quase completo sobre um auditório submisso. Com o sucesso obtido até então, 

ele já pode ser encarado como o guardião de forças que regulam e dão sentido à vida. Na 

platéia, os fiéis em pé, com as mãos cruzadas sobre o coração e olhos fechados, balançam o 

corpo ritmicamente, enquanto oram ou levantam as mãos para cima e cantam. 

Aparentemente, os fiéis flutuam entre músicas, oração e fragmentos de discursos ensaiados. 

Prossegue então um frenesi místico das massas. 

 As observações fazem crer que a avaliação do pastor é feita tendo como medida a 

sua produtividade. Por causa de uma ambigüidade característica da IURD, de ser uma 

instituição religiosa situada numa linha fronteiriça entre o “ser igreja” e o “ser empresa”, 

faz da mensuração das coletas e da presença física de fiéis, as principais formas de 

avaliação do trabalho de um pastor. O culto – espetáculo, possivelmente, é avaliado em 

função dos milagres realizados, dos exorcismos concretizados e, principalmente, em função 

dos dízimos e ofertas arrecadados. 

 O pastor, no momento de culto, é o elo entre Deus e os homens. Seu sucesso se 

deve a Deus, mas o progresso da Igreja depende de sua habilidade em arrecadar aquilo que 

Edir Macedo diz ser o “sangue da Igreja”, isto é, o dinheiro. Portanto, a capacidade de 

aumentar o total arrecadado é que distingue o “pastor de sucesso” do “pastor improdutivo”. 

Aos que se habituam a superar as metas, há promessas de uma carreira próspera, 

exteriorizada em participação nos rendimentos do templo, e na promoção que pode levá-lo 

a se tornar um líder estadual ou um bispo. 

 Apesar das promessas que o pastorado da IURD oferece, muitos membros, ao serem 

entrevistados, ressaltaram as dificuldades que fazem parte do ofício pastoral iurdiano. Ao 



 78 

entrevistar com profundidade membros do templo da IURD localizado no bairro da 

Palmeira, inclusive dois obreiros, um homem e uma mulher, estes, ao falarem de suas 

experiências, faziam questão de enfatizar “a importância da vocação para o exercício da 

obra”, pois, “no mundo de hoje, não é fácil”. 

 Um obreiro, casado, 39 anos, dizia o seguinte:  

 

 Ser pastor da Igreja Universal não é tão fácil como a 
pessoa pensa. Muito pastor, tem que se negar tudo, entendeu, 
tem que se negar tudo, ele não pode se apegar em carro, em 
nada...e tem que ter amor pelas almas, um amor mesmo, 
verdadeiro. Porque a pressão do Diabo é muito grande. O 
Diabo vai colocar vaidade no coração dele, vai botar mulheres 
bonitas em seu caminho, tudo pra ele se desviar do caminho do 
Senhor e enfraquecer sua vocação. É difícil ser pastor, muito 
difícil... 

 

 Além da vocação, portanto, o pastor deve por meio de sua ação integrar as práticas, 

anseios e expectativas, que se acham dispersos na platéia. O “bom pastor” seria aquele que 

consegue provocar em seu auditório emoções, uma participação contínua nos cultos e nas 

“campanhas de fé” e na decisão de se envolver em compromissos financeiro mais ou 

menos permanentes, na Igreja. Ele é admirado e querido pelo seu auditório, não porque fale 

corretamente a língua pátria ou porque use um discurso, que denote sabedoria, mas 

sobretudo, pelos resultados de sua “intimidade com Deus”. 

 Esta intimidade é percebida através do conteúdo das conversas com os fiéis. Uma 

senhora, empregada doméstica, membro do templo da Palmeira, colocava a respeito do 

pastor que presidia as reuniões: 

 

Eu me emociono muito com as pregação do pastor. Ele é 
um filho de Deus mesmo. Tem comunhão mesmo. O que sai da 
boca dele vem mandado por Deus. E ele é dedicado. Ele jejua. 



 79 

Ele estuda a palavra. Ele vive com Jesus. Tem uma vida 
consagrada no Espírito.    

 

 Da mesma forma que o ator teatral, o pastor iurdiano provoca o momento de 

efervescência, desperta aquelas forças supostamente adormecidas no interior de cada um, 

gerando assim uma integração das consciências, no sentido dado por DURKHEIM, 

fundindo-as todas numa nova ordem proposta pela Igreja. Para conseguir resultado, o 

pastor precisa realizar o que BERGER & LUCKMAN (1997:103, 104) atribuem ser 

importante para o ator, isto é, corporificar os papéis e efetivar o “drama ao representa-lo 

em um determinado palco.” Pois nem “o drama nem a instituição existem empiricamente 

separados desta realização repetida.” 

 Antes de discutir o papel desempenhado pelos obreiros, seria importante tecer 

considerações sobre a pessoa do pastor que estava a frente dos trabalhos no templo da 

Palmeira. Como já foi colocado, a pesquisa não pôde ser realizada no Templo da Fé, pelos 

motivos já esclarecidos.  

No início do mês de Abril, cheguei ao templo da Palmeira. No primeiro dia, após 

assistir ao culto, fui até o pastor acompanhado de uma fiel que já me conhecia desde a 

época da primeira pesquisa. Ela me apresentou ao pastor. Esclareci a ele as minhas 

intenções. Já fazia quinze dias desde os desentendimentos com o pastor da Sede. O que me 

impressionou após o contato com o pastor do Templo da Palmeira foi a natureza de sua 

reação. Ele me escutou e logo depois colocou que eu poderia fazer a pesquisa. Apenas não 

gostaria que eu utilizasse filmadoras ou gravadores de som no espaço interno do templo. 

Quando o campo prosseguiu, muitas foram as oportunidades após as reuniões, que 

nós conversávamos. Uma das estratégias utilizadas por mim para gerar uma relação 

amigável era discutir assuntos relacionados a teologia da Igreja. Eu fazia leituras dos livros 



 80 

do Bispo Macedo, e ao chegar no templo no dia seguinte, após as reuniões eu me dirigia até 

o pastor e pedia que ele me esclarecesse o significado de termos como “libertação”, 

“amarração”, e também pedia a ele que me falasse um pouco sobre a sua história de vida 

individual.  

Para conversar com o pastor, eu fazia uso de uma formação religiosa protestante 

adquirida durante minha infância. Eu me identifiquei durante toda a pesquisa, para o pastor 

e para os membros, como um evangélico freqüentador da Igreja Presbiteriana. Esta igreja 

foi a denominação freqüentada por mim e minha família durante um longo período de 

minha vida.  

Este pastor tinha cinco anos de experiência no pastorado da Igreja Universal. 

Passara cinco anos como obreiro. Tinha 35 anos de idade. Dez anos ao todo, como membro 

da IURD em Campina Grande. Já havia trabalhado como pastor em Monteiro, Serra 

Branca, Bayeux e Patos, cidades do interior do Estado da Paraíba. Em Campina Grande, 

antes de estar a frente do templo da Palmeira, havia sido pastor titular do templo do bairro 

do Pedregal.  

Segundo informações coletadas por mim em conversas com ele no interior do 

templo, com os dados sendo registrados em anotações no diário de campo após a 

celebração de reuniões, antes de se converter, sua vida tinha sido marcada pela bandidagem 

e pelas ofertas aos encostos.” Segundo suas palavras: 

 

 olha, eu sempre morei no Pedregal, antes de me 
converter. Quando eu chegava lá, depois de ter bebido o dia 
inteiro, eu ficava passando uma peixeira nas parades das casas 
das pessoas. Eu gostava de aterrorizar as pessoas. Hoje eu te 
digo, era um encosto isso. Só tem esse tipo de comportamento 
quem tá com um encosto no corpo. 



 81 

A sua experiência religiosa, antes da IURD, foi toda constituída pela presença das 

“religiões dos encostos”, que segundo suas palavras, teriam sido o candomblé, o 

espiritismo e a umbanda. O catolicismo na sua vida esteve presente apenas durante sua 

infância, até os quinze anos.  

Após os 15 anos, este pastor teria começado a beber, dando início a um período de 

“alcoolismo”, termo utilizado por ele, que teria durado até os seus 25 anos. Neste período 

de dez anos, o álcool o levou até “a sarjeta”. Segundo suas palavras, “eu bebia até cair, até 

me sentir mal e vomitar.”  

A sua mudança de vida ocorreu durante os 25 anos de idade. Um dia, após beber 

durante a tarde inteira, passara pela frente de um templo da IURD localizado no bairro do 

Pedregal, no início da noite, e teria sido ali que obtivera sua “libertação”. Segundo suas 

palavras, 

 

Rapaz, eu me senti tão humilhado. Eu cheguei, aí me 
encostei numa parede, na entrada da Igreja. É um prédio 
pequeno, de aparência bem modesta. A minha intenção inicial 
era de chegar ali, e começar a mangar do povo e do pastor. Aí 
um obreiro veio e me perguntou se eu queria entrar. Aí eu entrei 
e aquela palavra começou a me tocar. Eu comecei a me sentir 
humilhado. Comecei a me sentir ridículo. Eu já com 25 anos de 
vida, não tinha feito nada da vida ainda. Eu tava trabalhando 
como gari da prefeitura. Aí, eu fui sentindo uma leveza. No outro 
dia voltei a igreja e comecei a participar das reuniões. E foi 
naquele templo do bairro do Pedregal que eu deixei de ser 
aquela pessoa. Aquele prédio é muito especial pra mim. 

 

 Durante toda a pesquisa, eu fiquei impressionado com a natureza tolerante da 

atitude do pastor diante da minha pesquisa. Todos os dias que eu chegava no templo, eu 

sentia um receio de que aquele seria o dia que eu não teria mais permissão para fazer nada 



 82 

a respeito da pesquisa, pois o pastor teria ficado sabendo dos desentendimentos ocorridos 

no Templo da Fé. Mas isto não ocorreu. 

 Esta postura do pastor tornou-se um dado bastante relevante para a minha pesquisa. 

A “autoridade etnográfica”, conceito problematizado por James CLIFFORD (1998),  foi 

construída a partir de uma atitude inesperada do sujeito observado/observador.  Como 

problematizar este dado? 

 O caminho escolhido para responder a pergunta colocada acima foi o do universo 

relacional brasileiro. Parto da hipótese de que o referido pastor tomou ciência dos 

desentendimentos ocorridos no Templo da Fé campinense. Como isto teria acontecido? Por 

intermédio das reuniões com os obreiros e pastores que estão a frente dos templos 

espalhados pelo território campinense, ocorridas no Templo da Fé semanalmente. O pastor 

do templo da Palmeira teria sabido. O próprio pastor do Templo central me dissera que iria 

revelar o tipo de “atitude desonesta” que eu havia exercido, a todos os pastores da cidade 

em todos os templos. E eu não duvido que ele tenha de fato feito isto. 

Vejamos. Teria o pastor do templo da Palmeira se recusado a submeter-se a ordem 

dada pelo pastor do Templo da Fé? Provavelmente. E não seria uma atitude a se estranhar, 

se levarmos em consideração o caráter peculiar do universo relacional brasileiro. 

Segundo Roberto Da Matta (1985,1990), buscando inspiração em Louis DUMONT, 

o nosso universo relacional é marcado pela hierarquia. O elemento hierárquico daria ao 

relacional brasileiro um aspecto assimétrico verticalizado. 

A postura de Da MATTA, no entanto, não fornece subsídios analíticos suficientes 

para entender as atitudes do referido pastor para comigo. Aqui nós temos o exemplo de 

uma atitude contra a hierarquia. A impressão que permaneceu em mim foi a de que a 

estrutura hierárquica brasileira não dá conta de preencher todos os espaços. Existiriam 



 83 

fissuras, frestas, no tecido social brasileiro que não são preenchidas pela hierarquia. O seu 

preenchimento seria feito de outra maneira. E aqui eu me alinho com o tipo de 

interpretação acerca da sociedade brasileira e sua relação com a hierarquia, dada pelo 

antropólogo Bartolomeu Tito Figueirôa de MEDEIROS (1995), quando na sua tese de 

doutorado, defende a existência de “fissuras” no tecido social brasileiro e que estas seriam 

preenchidas de uma dupla maneira: seja por pruridos autoritários de pessoas de status 

inferior a quem está acima na hierarquia social, ou por atitudes igualitárias de resistência 

passiva a ordem consagrada. A atitude do pastor pode ser explicada e compreendida se a 

situarmos no segundo tipo de postura, defendida pelo pesquisador pernambucano.   

 

As equipes  

 

Os obreiros também exercem o papel de atores concretos responsáveis pela 

encenação do drama neopentecostal nos templos da IURD. A análise do seu desempenho 

pode ser feita a partir das contribuições de GOFFMAN em seu livro “A representação do 

eu na vida cotidiana”. Ao analisar o papel dramatúrgico desempenhado pelas equipes na 

administração de uma impressão criada, ele as define como (1995:78) “um grupo de 

indivíduos, que cooperam na encenação de uma rotina particular”, a fim de ajudar a 

manter uma determinada definição da situação. 

 A existência de auxiliares nos rituais de cultos ou de magia é uma coisa normal. Há 

sempre, ao lado do ator principal, atores “secundários” que mantêm a ordem durante o 

decorrer do cerimonial , desempenhando a função de “guardiãs” de fronteiras ou de 

“porteiros”,  do cenário, usando os termos de Leonildo Silveira CAMPOS (1999:106). Eles 

vigiam, inclusive para evitar que haja alguma ruptura no crescente clima emocional, 



 84 

importante elemento para o sucesso do serviço religioso, a ponto de ser interpretado pelos 

seus participantes com expressões semelhantes a esta: “o culto foi uma benção hoje”. No 

catolicismo há os “sacristãos” ou “coroinhas”; nos templos presbiterianos, os “diáconos”; 

nos cultos afro – brasileiros, o “cambono”, que seria um mediun auxiliar da mãe, ou pai – 

pequeno. Tem como função auxiliar os médiuns incorporados nas consultas, anotar as 

receitas, traduzir palavras do caboclos e pretos velhos para os consulentes, etc. Quando o 

auxiliar é mulher, chama-se samba, segundo informações contidas em MAGGIE 

(2001:141).  

 Em cultos como os da Igreja Universal, o pastor raramente se apresenta sozinho. A 

sua atuação está atrelada a ação de outros figurantes, também importantes para o sucesso da 

encenação. É praxe haver em seus templos, além do pastor titular, pastores auxiliares e 

também homens e mulheres que atuam como obreiros, formando juntos uma equipe de 

trabalho possível de desdobramento em outras equipes de propaganda ou ação social. 

Conforme o Manual do Obreiro (IURD, s/d: 81, 100, 101) há na Igreja Universal somente 

“duas ordens” sagradas, a ministerial, constituída de pastores, e a leiga, formada por 

evangelistas. Os pastores e evangelistas são itinerantes e estão sempre sujeitos a remoções 

periódicas. Em cada templo local há um pastor titular, que escolhe ou exclui os “obreiros 

da Igreja”, levando-se sempre em conta as qualidades religiosas de cada um. 

  Há mecanismos de controle comportamental em relação aos obreiros que são mais 

rígidos do que os aplicados no tocante aos membros. Há um maior rigor na cobrança por 

um comportamento mais ascético, uma maior presença na Igreja é cobrada por parte dos 

pastores e também há uma cobrança na postura e modo de se vestir. É o que se apreende 

das observações em campo e do conteúdo das entrevistas. Um obreiro de 39 anos, cujo 



 85 

depoimento já teve uma parte citada neste trabalho em páginas anteriores, colocava o 

seguinte: 

 

 O obreiro tem que tá barbeado, tem que tá com o cabelo 
baixinho, tem que estar com o uniforme bem arrumadinho, 
porque a gente somos o espelho da Igreja. Se você chega lá, eu 
tô todo barbudo, tá de sandália, aí o rapaz diz: ah, isso aí é uma 
bagunça. Então a gente dá um exemplo. Nas reunião de obreiro, 
a gente não pode faltar, por causa das orientação que os 
pastores dá a gente, para vivificar o espírito pela obra. Nos 
cultos, é importante que todo o tempo livre que o obreiro tenha, 
que ele venha pra igreja, pra o pastor ver ele, ver a sua 
dedicação, ver o seu compromisso. Não é fácil não colega. Você 
vê: pensa, que é só chegar na Igreja e assistir a reunião é? Tá 
muito enganado. Quando termina, tem que varrer o templo, 
apanhar os papéis, passar pano no chão da igreja, atender as 
pessoas, se tiver evangelização, tem que ir nos presídios, nos 
hospitais. É só pra quem tem coração entregue pra Jesus, 
mesmo... 

 

 Os obreiros e obreiras não têm vínculo empregatício com a igreja e atuam como 

voluntários, não recebem por esse trabalho qualquer ajuda financeira. No entanto, eles se 

reportam aos pastores, pelos quais são escalados, respeitando-se suas atividades 

profissionais na vida cotidiana. A função deles é auxiliar o pastor antes, durante e após o 

culto, atender as pessoas que chegam para os cultos, aconselhá-las, ungi-las com óleo, 

cuidar das crianças, enquanto os pais assistem às reuniões, e dirigir algum dos 

departamentos em que se divide a igreja local.   

 

A sociedade  

 

 O templo da IURD, portanto, é um lugar que oferece proteção. Trata-se de um 

espaço acolhedor, um ambiente que gera conforto espiritual. Situando a presente discussão 

em um contexto sociológico mais amplo, verifica-se que acolhimento e tranquilidade são 



 86 

itens muito valorizados numa sociedade como a brasileira, é importante que se diga. 

Principalmente, se levarmos em conta as profundas mudanças pelas quais passou a 

sociedade, tendo a sua fisionomia sofrido muitas alterações. 

Nos últimos cinqüenta anos, deve ser registrado, desmontou-se um cenário que, 

bem ou mal, oferecia às pessoas um mínimo de integração, proteção e conforto. Como 

resultado, a pessoa comum atualmente experimenta, nessa sociedade, um alto grau de 

desconforto e falta de proteção, principalmente nas camadas médias e pobres da população, 

entre as quais cresce o sentimento de desamparo e de incertezas quanto aos rumos da vida. 

Tal perspectiva, muitas vezes, provoca uma cômoda entrega das esperanças nas 

mãos de planos econômicos “milagrosos” como “Plano Cruzado”, “Plano Collor” e 

“Plano Real”, na eleição de políticos neopopulistas, como Collor, na crença fácil em 

palavras de milagrosos “homens de Deus”, dos quais Edir Macedo seria o melhor exemplo, 

na enorme popularidade de livros esotéricos de Paulo Coelho e de filosofias otimistas de 

auto-ajuda, como provam as estantes de inúmeras livrarias espalhadas pelo Brasil afora.  

Estas transformações teriam provocado o abandono ou reduziram a atratividade 

daquelas opções religiosas, que mantinham o “indivíduo – fora – do – mundo”, como foi o 

próprio pentecostalismo inicial, para usar uma categoria de Louis DUMONT (2000:35). A 

busca do novo céu e da nova terra, fora do mundo e da história, é uma opção limitada e não 

mais atrai a totalidade dos excluídos econômica e socialmente. Há, neste momento, uma 

massa emergente de indivíduos que se sentem à margem do mercado, querem usufruir do 

conforto proporcionado pelo consumo e, por tal motivo, optam por uma ética centrada no 

“aqui – e – agora”. Tendem estas a abandonar todo templo, que proponha uma 

“comunidade renuciante” e preferem outras alternativas, que lhes acenem com uma 

“comunidade integradora” e lhes prometa uma alternativa tipo “indivíduo – no – mundo”, 



 87 

porém, que mantenha uma retórica levemente rebelde, do tipo “indivíduo – contra – o – 

mundo”.  

 Precisamente a respeito da Igreja Universal, o que se constata é que nos seus 

templos há uma relativização da representação do santuário como o lugar dos sonhos 

inconseqüentes, e do refúgio contra as frustrações da vida. Não se aplica satisfatoriamente 

ao seu caso o modelo marxista do espaço sagrado como “lugar da alienação”. O indivíduo 

não é alienado da crueldade e violência do cotidiano, e nem se tenta fazer do templo uma 

caverna cômoda a se opor ao caos externo, onde predomina a doença, o insucesso, as 

confusões da vida urbana e o desamparo. Muito pelo contrário, nos templos pesquisados, 

todas as misérias da vida são citadas e reveladas, porém, as explicações dadas, as terapias 

oferecidas também se encontram muito longe da proposta marxista de conscientização e 

luta. O templo é o lugar da prestação de serviços de cura, libertação, dotação de 

significados e aprendizagem do caminho para uma vida de sucesso. 

 

 

 

 

      

     

 

  

  

      



 88 

CAPÍTULO V 

 

A CURA NOS RITUAIS E NAS EXPERIÊNCIAS INDIVIDUAIS 

 

Situando a análise 

 

O capítulo anterior procurou visualizar os rituais celebrados nos templos da Igreja 

Universal do Reino de Deus como práticas transformativas. Ao direcionar uma parte da 

análise à interpretação do sistema ritualístico da IURD, busco visualizar a influência 

exercida por estes sobre a saúde física e mental dos participantes, tentando identificar as 

mudanças ocorridas em suas experiências a partir da participação nos cultos. É o que 

pretendo fazer no presente capítulo a partir da análise dos fenômenos de cura ocorridos nos 

templos da IURD. É importante salientar que ao analisar a cura, não o faço apenas no nível 

ritualístico, mas também a partir de depoimentos de experiências individuais de cura.    

 Ao se voltar para um estudo do ritual, vários antropólogos têm enfatizado seu papel 

transformativo: manipulando símbolos em um contexto extra cotidiano, carregado de 

emoção, o ritual induz seus participantes a perceberem de forma nova o universo 

circundante e sua posição particular neste universo.  

 O antropólogo norteamericano Clifford GEERTZ (1989) explorou essa idéia ao 

sugerir que a briga de galos balinesa organiza experiências e sensações do cotidiano dos 

balineses em um “todo” ordenado, constituindo para estes uma espécie de “educação 

sentimental”. Partindo de um ponto de vista semelhante, Victor TURNER (1974, 1982) 

escreveu extensamente sobre como os rituais operam de modo a conduzir os indivíduos a 

determinados estados e atitudes frente ao mundo: o isolamento de objetos e imagens de seu 



 89 

contexto ordinário e sua (re) combinação em novos contextos, a focalização em 

determinadas unidades simbólicas, a combinação de fortes estímulos sensoriais e 

intelectuais. 

 No caso da relação entre cura e ritual, um antropólogo que oferece subsídios 

teóricos relevantes é Bruce KAPFERER (1986:188). Este autor argumenta que o ritual 

produz cura na medida em que permite uma mudança na perspectiva subjetiva pela qual o 

paciente e comunidade percebem o contexto da aflição, reiterando aqui o que já foi 

afirmado em página anterior. 

 Mas como esta mudança em nível subjetivo ocorreria ritualisticamente? O 

mencionado autor apresenta dois elementos, que segundo a sua argumentação, devem ser 

levados em conta no estudo dos rituais, de maneira a esclarecer a inquietação colocada na 

pergunta acima.   

 O primeiro diria respeito ao arranjo do espaço e organização dos participantes e 

audiência no local da performance. Durante a performance de um ritual, os indivíduos 

podem passar de uma situação de meros espectadores a participantes diretos do drama 

encenado, respondendo diferencialmente aos vários estímulos visuais, auditivos e olfativos 

que lhes são lançados. O movimento daqueles reunidos em uma ocasião ritual, através dos 

papéis de participante e audiência, seria importante, segundo o autor, para um entendimento 

de como o ritual promove experiência e potencial para os indivíduos refletirem sobre essa 

experiência. Totalmente envolvidos na ação, enquanto participantes, os indivíduos 

poderiam objetivar sua experiência para si e para os outros. A medida em que a 

performance os distancia do quadro da ação, tornando-os audiência para ação, permite sua 

reflexão sobre essa mesma experiência. 



 90 

 Um outro elemento importante na análise do ritual enquanto performance diz 

respeito ao uso dos meios ? canta, dança, discurso formal, comédia, etc. ? através dos 

quais a ação é desenvolvida. A utilização de determinados meios durante a performance 

facilita a construção de certos cenários, contribuindo para persuadir os indivíduos a 

orientarem de maneira nova sua ação em função de contextos recém descobertos. 

 No Brasil há uma pluralidade de cultos religiosos que oferecem serviços de cura. 

Cada qual conta com um rico repertório de imagens e símbolos que expressam distintas 

visões de mundo e oferecem aos seus participantes posições e/ou papéis específicos neste 

mundo. Cada qual visa, através de seus rituais, reconstituir a experiência dos indivíduos de 

modo a conformá-la a estes papéis. A cura que prometem a seus clientes e seguidores é, via 

de regra, parte deste projeto mais abrangente. 

 Em igrejas que praticam a cura divina como a Igreja Universal do Reino de Deus, a 

sessão de cura constitui momento central do ritual para o qual convergem todas as atenções 

e expectativas. Antes de adentramos de uma maneira mais profunda na descrição destes 

momentos, seria importante tecermos algumas considerações sobre o lugar ocupado pela 

cura na visão de mundo teológica desta instituição religiosa. 

A Igreja Universal associa sua ênfase nos milagres ao comportamento das 

comunidades cristãs neotestamentárias, da forma como são relatadas no Novo Testamento. 

Nessa igreja, assim crêem seus fiéis, vive-se a contemporaneidade de todos os dons 

espirituais, especialmente os dons da cura e do exorcismo. A sua postura, frente aos 

milagres, pode ser verificada nas palavras de um de seus apologistas, Josef SUED (Folha 

Universal, 18.2.96): 

 



 91 

Das mãos de Deus, tudo o que flui é milagre (...) Os 
apóstolos de Jesus viveram sob a efervescência dos milagres (...) 
A Igreja Primitiva cresceu e tomou conta do mundo com 
milagres, foi propagada por meio de milagres (...) O homem 
anseia pelo milagre (...) por operar milagres e viver na 
atmosfera do sobrenatural. Quer um Deus vivo, que opere 
milagres, que lhe revele o sobrenatural e que lhe encha de 
espanto para que seu coração transborde de fé (...) todas as 
pessoas normais anelam pelo sobrenatural (...) O âmbito 
milagroso é o âmbito natural do homem (...) Deus não mudou. 
Quem mudou foi a Igreja (...) foram os cristãos. 

 

 A imprensa iurdiana, seus programas de rádio e de televisão estão repletos de 

relatos de milagrosas recuperações de saúde. Entre esses milagres há doenças tidas como 

incuráveis pela medicina, como câncer, leucemia ou AIDS. Vez ou outra, há pessoas que 

apresentam exames médicos, feitos antes ou depois da propalada cura. O tom do discurso 

destina-se a eliminar quaisquer dúvidas quanto ao feito milagroso. 

 Segundo o Manual do Obreiro (IURD, s/d:38,39), são estas as razões da ênfase da 

Igreja Universal na cura divina: 

 

A cura divina está de acordo com o caráter de Deus, que 
sendo um pai amoroso, não poderia aceitar na vida dos seus 
filhos doenças ou enfermidades, (...) as doenças, na sua grande 
maioria, são causadas pelos demônios, que uma vez saindo do 
corpo das pessoas, as levam consigo, (...) elas não contribuem 
para a glória de Deus, e sim para a miséria e a desgraça dos 
homens (...) A Igreja (...) ministra a oração para a cura divina 
por intermédio de seus Bispos, Pastores e Obreiros, quer com 
imposição de mãos conforme determinam as Escrituras, quer 
sem imposição de mãos, porque obedece à ordem do Senhor 
Jesus Cristo, que mandou curar os enfermos e expelir os 
demônios. Uma pessoa cheia de doenças não está a vontade 
para glorificar a Deus. Não pode compreender corretamente o 
Seu amor, se não for curada e abençoada em todas as coisas. 

 

Após situar o fenômeno em termos teológicos, é necessário colocar que uma análise 

dos fenômenos de cura ocorridos nos rituais da IURD implica também em uma 

problematização da maneira como este grupo religioso faz uso do corpo quando reunido. 



 92 

Esta preocupação se justifica uma vez que ficaria muito difícil analisar dois elementos de 

sua teologia ? a cura e o exorcismo ? sem fazer referência ao pressuposto de que o corpo 

é o lugar em que as forças físicas e espirituais se encontram. 

 As observações feitas em campo, nos dois templos pesquisados, ajudam a 

corroborar a impressão de que na IURD, o corpo seria o receptáculo de espíritos que tomam 

forma para a prática de ações boas ou más. O corpo não teria valor em si mesmo, podendo 

receber, além da alma que dá identidade ao ser humano, outros espíritos bons, como por 

exemplo o Espírito Santo, ou maus, tais como os encostos/demônios. Ao metaforizar os 

aspectos vislumbrados nos rituais iurdianos, especificamente nos momentos de possessão e 

expulsão de entidades, vislumbra-se a possibilidade de o corpo estar sintonizado com uma 

dimensão espiritual, com a qual se relaciona como um para – raio que atrairia energias 

cósmicas positivas e negativas. 

 Nos cultos da IURD, as reações do corpo ocupam o centro de uma liturgia ágil e 

viva. De acordo com o universo simbólico iurdiano, o corpo carregaria consigo a 

possibilidade de deixar de ser morada de demônios para se transformar num templo do 

Espírito Santo, desde que submetido a uma limpeza específica – o exorcismo. O corpo 

torna-se um lugar de suma importância, o ponto de encontro entre o homem e o 

transcendente, entre o homem e forças cósmicas boas ou más. 

Observando os cultos realizados, estive envolvido em circunstâncias bastante 

inquietantes. São muitos os momentos em que pessoas que se dizem doentes, sobem nos 

altares e lá têm os seus males físicos sanados, por intermédio de um teatro exorcista 

encenado pelo pastor e obreiros com a participação da platéia. São ocasiões que servem de 

alvo a muitos questionamentos.  Como vislumbrar a eficácia destes momentos? Como 

delimitar a fronteira entre a efervescência social e a recuperação da saúde individual? Que 



 93 

influência exerce a teatralização do sagrado sobre a saúde física e mental daqueles que 

participam dos cultos da igreja? Existe predisposição, ou seja, uma maior tendência social 

ou psicológica em certos indivíduos para se submeterem ao momento catártico de 

expulsão? São questões que buscam compreender a realidade social do modelo terapêutico 

de cura da Igreja Universal do Reino de Deus. 

 

As práticas de exorcismo da Igreja Universal do Reino de Deus e sua relação com a 

cura  

 
“Sim, o teatro eterno exorcista de demônios, que 

pacifica as paixões, que junta as solidões; o teatro que – 
exatamente porque torna o irreal mais verdadeiro que o real 
– faz de nossos mais vagos sonhos, de nossas mais difusas 
aspirações, de nossas mais inconscientes necessidades, não 
mais testemunhos de impotência ou de fugas estéreis, mas 
um trampolim para uma humanidade mais lúcida e mais 
violentamente ávida de sua própria realização.”19 

 

Buscando compreender a eficácia da cura nos rituais da IURD, é importante 

problematizá-la em relação às práticas de exorcismo, bastante comuns nos cultos, uma vez 

que na teologia da Igreja existe um nexo causal entre possessão demoníaca e doenças. 

 Os próprios pastores e bispos elaboram listas, reproduzidas em folhetos distribuídos 

pelos fiéis, em cartazes nas portas dos templos e em programas de televisão, nos quais 

apresentam-se os “dez sinais de possessão demoníaca”, que são: nervosismo, dores de 

cabeça constantes, insônia, medo, desmaios ou ataques, desejo de suicídio, doenças que os 

médicos não descobrem as causas, visões de vultos ou audição de vozes, vícios e depressão. 

Estes dados são importantes, uma vez que ajudam a elaborar o ponto de partida da análise, 

qual seja: o exorcismo só faz sentido num quadro conceitual que aceite a possibilidade da 

                                                 
19 TOUCHARD, Pierre A. O teatro e a angustia dos homens. São Paulo. Duas Cidades. 1970. pp. 201. 



 94 

possessão. É porque há possessões de pessoas por espíritos considerados maus que se 

admite a necessidade de expulsá-los. 

 Conforme a teologia da Igreja, “há demônios que têm prazer em se apossar de um 

germe e atuam no corpo de uma pessoa para fazer-lhe mal.” (MACEDO: 1993; 45) O 

próprio Bispo Macedo afirma: “nem todo doente é endemoninhado, mas todo 

endemoninhado é doente.” (MACEDO: 1993; 57) 

 Nos cultos, a cura é encenada como uma batalha na qual o pastor, suas obreiras e os 

demais fiéis oram juntos para expulsar as entidades do mal que estão alojadas no corpo do 

doente. Muitas vezes o pastor chama doentes e aflitos à frente para que possa proceder a 

oração de cura, pedindo-lhes que coloquem a mão sob a parte enferma do corpo. Reza em 

tom de comando enquanto emissário do poder de Jesus Cristo sobre o mal. Colocando suas 

mãos sobre o local indicado pelo doente, ordena para que Satanás e seus comparsas 

manifestem-se e curvem-se perante o poder de Cristo. A mesma oração é proferida várias 

vezes, substituindo-se apenas o nome da entidade maléfica: na Igreja Universal, estas são 

vários exus (da feitiçaria, do vício, etc), quando não os próprios orixás. A voz ríspida e 

desafiadora do pastor gradativamente se mistura às vozes das obreiras, que repetem 

operações semelhantes em outros doentes, e dos demais participantes, cada qual 

enunciando sua própria oração. A atmosfera é tensa e parece caminhar para um clímax 

final. Em meio à profusão de vozes e orações pode-se distinguir, em intervalos variáveis, 

gritos de “Sai, Sai, Sai”, que marcam o final de cada oração, quando o pastor e/ou obreiros 

retiram bruscamente a mão que vinham comprimindo sobre o doente. Tal movimento, 

marcando o cessar repentino de uma pressão sobre o corpo, reforça a imagem da cura 

enquanto expulsão de algo que comprime e pesa sobre o mesmo.  



 95 

 Antes de adentramos propriamente na análise das práticas de exorcismo e de sua 

relação com a cura, é importante colocar que fenômenos como transe, possessão e 

mediunidade são fenômenos religiosos recorrentes na sociedade brasileira. No candomblé, 

na umbanda, no espiritismo, no pentecostalismo, e em outros grupos religiosos, entidades, 

espíritos, guias, o Espírito Santo, orixás descem ou sobem, se incorporam, se comunicam 

etc. através de cavalos, aparelhos, ou do que Gilberto VELHO (1994:53) chama de 

“indivíduo agente empírico”, unidade significativa da sociedade ocidental moderna nos 

termos de Louis DUMONT (2000). 

 Gilberto VELHO também afirma, que para uma população de mais de cento e trinta 

milhões de habitantes, parece um cálculo modesto dizer que cerca de metade participa 

diretamente de sistemas religiosos em que a crença em espíritos e na sua periódica 

manifestação através dos indivíduos é característica fundamental. Esse tipo de dado, 

segundo o mencionado autor, aparece muito precariamente em estatísticas e censos. No 

entanto, o mais fundamental não seria tanto saber quantas pessoas na sociedade brasileira se 

identificam publicamente como umbandistas, espíritas, etc., mas ser capaz de perceber os 

significados desse conjunto de crenças e sua importância para construções sociais da 

realidade na cultura brasileira. 

 Na cosmologia social própria aos agentes religiosos da Igreja Universal, o mundo é 

a arena onde se dá a luta entre Deus, Satanás e seus respectivos exércitos de anjos. O ser 

humano seria o objeto dessa guerra cuja adesão é disputada em renhidas batalhas 

espirituais. 

 Esta visão de mundo, historicamente, tem sido retomada em épocas distintas. A 

passagem dos tempos medievais da Europa para os tempos modernos teria provocado o que 

se pode chamar de uma grande “explosão diabólica”. A onipresença do Diabo em todas as 



 96 

esferas da vida cotidiana se instalara no imaginário popular. Jean DELUMEAU 

(1993:245,247), ao descrever este período de intenso medo, registra que mesmo as 

interpretações teatrais na Europa do século XVI, estavam impregnadas de satanismo, uma 

vez que os diretores e artistas sabiam que o elemento diabólico agradava o público formado 

de pessoas comuns.20 

 As crenças neopentecostais, especialmente as da Igreja Universal, refletem esta 

antiga perspectiva do mal personificado nos demônios. É por isso que, durante os inícios de 

culto, freqüentemente se inicia “amarrando os demônios” para que estes não interfiram no 

desenrolar do ritual.  

 O exorcismo na IURD, de acordo com as palavras de Leonildo Silveira CAMPOS 

(1999:337) é a porta de entrada para se adquirir uma vida saudável. A importância do 

fenômeno reflete-se na própria prática ritual iurdiana, pois, se o culto for dividido em três 

partes – louvor, exorcismo e consagração de ofertas – a luta contra os demônios ocupa em 

termos de tempo uma significativa parte da liturgia. É usado com freqüência na IURD o 

termo “libertar”, denotando o ato de vitória de Deus sobre os demônios “presentes” na vida 

das pessoas. O Manual do Obreiro (IURD, s/d:38) afirma o seguinte:  

 

Acreditamos (...) que os demônios atuam na vida das 
pessoas com o propósito de afastá -las de Deus e 
conseqüentemente, não deixá-las entender o plano divino para 

                                                 
20 É importante registrar que em terras brasileiras, o Diabo atraca sua embarcação acompanhado dos 
colonizadores, dos jesuítas e dos degredados. Laura de MELLO E SOUZA (1995,2001) analisa este evento 
colocando que, aqui chegados, os jesuítas encontraram uma multidão de espíritos perambulando pelos rios e 
florestas, assombrando os nativos que com eles tratavam através dos pajés. Identificando-os imediatamente, 
os missionários teriam ficado impressionados com a desenvoltura de Satã na terra, e nas cartas jesuíticas, o 
Príncipe das Trevas é freqüentemente mencionado, sendo os índios vistos como “o povo do Diabo”. O Diabo, 
não querendo perder o seu domínio, procurava atrapalhar a ação evangelizadora do padre Nóbrega e dos 
outros jesuítas que viam, por toda a parte, efeitos da malícia diabólica: o vento que espalhava as hóstias sobre 
o altar armado no descampado era soprado pelo demônio; o jacaré que ameaçava virar a canoa no rio era o 
próprio demônio...Por toda a colônia, travava-se a peleja. Era tal a obsessão dos missionários pelo Diabo que 
acabaram se tornando agentes demonizadores do cotidiano colonial.   



 97 

suas vidas. Daí entendermos que a primeira coisa que deve ser 
feita com alguém, para trazê-lo ao senhor é libertá-lo do poder e 
da influência do Diabo e dos seus anjos, os demônios (...) Uma 
vez libertado dessa influência, a pessoa pode encontrar forças 
para perseverar em seguir ao Senhor Jesus e caminhar a vida 
Cristã de uma maneira vitoriosa. 

 

O exorcismo é então o ponto de partida para uma vida cristã normal, daí a 

centralidade desse ato de “libertação” no culto e na teologia iurdiana. 

Os rituais de exorcismo observados na IURD são momentos privilegiados para se 

perceber qual o lugar que a cura ocupa em sua teologia, e, por conseguinte, na sua 

cosmologia. 

No dia 21 de Maio de 2004 realizava-se a Corrente da Libertação no templo da 

Palmeira, reunião que ocorre todas as sextas – feiras. Após as orações que marcam o início 

de cada reunião terem sido concluídas, um homem já se encontrava possuído no altar, de 

joelhos, com as mãos em forma de nó, dando gargalhadas. O pastor que dirigia o culto se 

aproximou desse homem e tendo-o alguns metros à sua frente, tentava mostrar à igreja as 

maneiras atrevidas de o Diabo agir. Ele chamava a atenção para o fato de que a reunião não 

havia nem começado, porém, o Diabo já se manifestara. Após suas breves palavras, teve 

início o momento de expulsão do espírito. O pastor se abraça com o fiel, segurando-o pelos 

cabelos, e começa a proferir palavras de ordens como “manifesta”, “apareça agora”. 

Também ordena ao espírito que este se identifique: “Quem é o chefe aí?”. O homem 

possuído respondia de maneira confusa. Nesta noite a entidade possessora manifestada foi 

Exu. O pastor perguntava em vários momentos qual o mal que este espírito estava fazendo 

na vida deste fiel. Em meio a gritos e gemidos, a resposta foi dada apontando para um 

desconforto na garganta e também ressaltando uma oferta feita ao Diabo com sangue de 

bode. Neste momento, pastor e assembléia juntaram forças e expulsaram o espírito, 



 98 

obedecendo as características litúrgicas do ritual. Após o espírito ter sido expulso, o pastor 

dá início a um diálogo com o fiel, já consciente. O pastor lhe pergunta acerca do mal que o 

afligia. Ele diz que estava sentindo uma dor muito grande na garganta e que não conseguia 

falar no momento que entrara na igreja.  Ele é perguntado como está se sentindo. Responde 

que está se sentindo muito melhor do que antes e que já havia tomado vários remédios, mas 

que a dor continuava. Logo após escutar suas palavras, o pastor pediu que fosse trazido um 

sanduíche e um copo d’água para este homem. O homem comeu o sanduíche, engolindo-o 

lentamente, tomando o copo de água em seguida, atestando a veracidade do ritual. O pastor 

lhe diz: “seu corpo agora é templo do Espírito Santo”. Pediu à assembléia: “uma salva de 

palmas para Jesus”, e teve início um período longo de louvor. 

As circunstâncias acima descritas são importantes para a partir delas perceber a 

relação que existe entre corpo, cosmologia social e subjetividade no ritual iurdiano. A 

mesma relação problematizada por Claude LÉVI-STRAUSS (1967) nos seus famosos 

ensaios “O feiticeiro e sua magia” e “A eficácia simbólica”.  

Claude LÉVI-STRAUSS (1967; 223) coloca no seu ensaio “A eficácia simbólica”: 

 

 Tudo se passa como se o oficiante tratasse de conduzir 
uma doente – cuja atenção ao real está indubitavelmente 
diminuída – e a sensibilidade exacerbada – pelo sofrimento, a 
reviver de maneira muito precisa e intensa uma situação inicial, 
e a perceber dela mentalmente os menores detalhes. 

 

 No ensaio de LÉVI-STRAUSS, o organismo desordenado da parturiente Cuna é 

forjado enquanto um palco para a encenação de um drama cênico que requer, para que 

afinal tal se dê, a participação atenta e efetiva da mulher. Ela hospeda no seu corpo a 

realização de um teatro e cumpre, a um só tempo, a função de espectador e protagonista. É 



 99 

preciso que ela viva intensamente, e nos “menores detalhes” a experiência do drama. Um 

pouco mais adiante, LÉVI-STRAUSS relata: 

 

Com efeito, esta situação introduz uma série de 
acontecimentos da qual o corpo e os órgãos internos da 
doente constituirão o teatro suposto. Vai-se, pois, passar da 
realidade mais banal ao mito, do universo físico ao universo 
fisiológico, do mundo exterior ao corpo interior. E o mito, 
desenvolvendo-se no corpo interior, deverá conservar a 
mesma vivacidade, o mesmo caráter de experiência vivida à 
qual, graças ao estado patológico e a uma técnica obsedante 
apropriada, o xamã terá imposto as condições. 

 

Voltando ao contexto da Igreja Universal, o mito do embate cósmico entre Deus e o 

Diabo é revivido no teatro que é montado no corpo e nas entranhas do fiel. É estabelecida 

uma passagem do exterior ao interior, da idéia à fisiologia, do abstrato cosmológico (social) 

à concretude orgânica (individual). Sem a experiência íntegra e inequívoca da fiel possessa 

(ou do fiel possesso) – situação que exige de ambos uma fé inquestionável – o drama 

exorcista estaria fadado ao fracasso. De modo semelhante ao que é relatado na situação da 

parturiente, o êxito da cura no momento acima narrado depende da capacidade de 

interiorização profunda do mito por parte do iurdiano, a tal ponto que assim possam 

responder todos os seus órgãos, todos os seus músculos. Todo o conjunto de emoções 

desencadeadas remete para um estado de êxtase vinculado a narrativa do pastor - exorcista, 

que conta com uma técnica extremamente sensível e acurada, de modo a fazer com que o 

indivíduo se sinta efetivamente penetrado pelos demônios protagonistas evocados. Desse 

modo, o que se visualiza é um poder de proceder à cura investido no pastor e no fiel. 

Retornando ao ensaio de LÉVI-STRAUSS (228):  

 

A cura consistiria, pois, em tornar pensável uma 
situação dada inicialmente em termos afetivos, e aceitáveis 



 100 

para o espírito as dores que o corpo se recusa a tolerar. Que a 
mitologia do xamã não corresponda a uma realidade objetiva, 
não tem importância: a doente acredita nela, e ela é membro 
de uma sociedade que acredita. Os espíritos protetores e os 
espíritos malfazejos, os monstros sobrenaturais e os animais 
mágicos, fazem parte de um sistema coerente que fundamenta 
a concepção indígena do universo. A doente os aceita, ou, 
mais exatamente, ela não os pôs jamais em dúvida. O que ela 
não aceita são dores incoerentes e arbitrárias, que constituem 
um elemento estranho a seu sistema, mas que, por apelo ao 
mito, o xamã vai reintegrar, num conjunto onde todos os 
elementos se apóiam mutuamente. 

 

 As palavras de ordens proferidas pelo pastor fornecem uma linguagem àquele que 

está possuído. Antes, sem a linguagem de ordem mítica fornecida, havia apenas caos, 

desordem, incoerência, dor. O que antes era desordem e incoerência passa a se inscrever 

numa ordem dotada de um sentido que é fornecido pela finalidade do ritual, qual seja, a 

libertação do espírito mal, que é responsável pela doença no fiel. Reintegra-se 

individualmente, com a ajuda do pastor e da efervescência coletiva, alma e corpo. 

 Interpretando a prática de exorcismo a partir das considerações de LÉVI-

STRAUSS, o rito se revela enquanto uma terapia. A terapêutica apurada do pastor – 

exorcista busca assegurar com a maior verossimilhança possível que o fiel simbolize 

claramente sua dor e a desordem orgânica causada pela possessão, no combate entre uma 

força divina e outra diabólica, num campo determinado: o seu corpo. O que está em causa, 

diria LÉVI-STRAUSS, é a manipulação psicológica do estado biológico do fiel sendo a 

cura o momento esperado desta manipulação. 

 A manipulação simbólica expressa um segredo médico que é utilizado pelo pastor – 

“representações psicológicas determinadas são invocadas para combater perturbações 

fisiológicas, igualmente bem definidas” (1967:221) – ressaltando o fato de que o êxito 

dessa manipulação não lograria – a eficácia simbólica – se o fiel doente (possesso) não 



 101 

trouxesse de antemão, consciente e inconscientemente, o complexo de informação 

fornecido por sua cultura e cosmologia. Seria importante neste ponto lembrarmos do que o 

antropólogo Ioan LEWIS (1971;77) coloca acerca da possessão, parafraseando STEWART 

(1946;325),  a importância da subjetividade na construção da realidade objetiva do ritual: 

 

Pouco importa se as manifestações de possessão são na 
realidade devidas a anormalidades físicas ou psíquicas ou se 
elas são na realidade induzidas por auto-sugestão. O fator 
essencial da possessão é a crença de que uma pessoa foi 
invadida por um ser sobrenatural e está portanto 
temporariamente fora de autocontrole, estando seu ego 
subordinado ao intruso. 

 

 A eficácia do ritual depende da fé dos envolvidos. Mas não uma fé construída 

naquele momento para fins práticos, como se fosse uma crença circunstancial nas palavras 

do pastor - exorcista. A fé define-se por razões profundas e inescrutáveis herdadas pelo 

emolduramento da cultura, algo de que não se duvida, que nunca se pôs como objeto de 

questionamento, senão arriscando os fundamentos metafísicos da sociedade, as linhas que 

marcam e definem o caráter da cultura. Como diria Cecília MARIZ (1997; 54), “a crença 

no Diabo reforça a moral e a crença em Deus”. Na Igreja Universal do Reino de Deus a 

possessão seria uma experiência culturalmente normativa.21 

 A crença absoluta e irrestrita no mito é condição sine qua non para que a 

simbolização dos agentes da doença – a identificação do Diabo e dos seus encostos – 

provoque uma resposta orgânica. A eficácia simbólica então se realiza no templo: “é a 

eficácia simbólica que garante a harmonia do paralelismo entre mito e operações” 

(1967:232). Os deuses e os demônios existem – o fiel e a congregação bem o sabem. O 

                                                 
21 Keith THOMAS (1991:386) cita um autor da Idade Moderna que afirma: “é uma política do Diabo 
persuadir-nos de que não há nenhum diabo”, pois “aquele que acreditar que não há nenhum diabo, logo 
acreditará que não há nenhum Deus”. 



 102 

pastor é creditado socialmente a ministrar a expulsão. Ninguém põe isto em dúvida. O 

diabo é finalmente expulso. 

 A relação entre corpo, cosmologia social e subjetividade presente na terapia 

proposta pela Igreja Universal do Reino de Deus, cuja argumentação foi demonstrada nos 

parágrafos anteriores, aproxima o sistema de cura desta igreja da terapêutica xamãnica. 

Trata-se de uma terapia que supõe o engajamento dos agentes, fazendo com que estes 

atribuam intencionalidade aos perigos que circundam suas vidas e, principalmente, seus 

corpos. Conhecer o mundo, para o membro da IURD, é atribuir intencionalidade aos seus 

objetos. A doença é um ataque do demônio. Para estar sadio, além de ser necessário ir ao 

médico, é também fundamental que o corpo esteja protegido espiritualmente, proteção esta 

que só pode ser obtida por intermédio da participação nos rituais da igreja. Faço uso, neste 

parágrafo, de uma argumentação semelhante a do antropólogo Eduardo Viveiros de 

CASTRO (1999:112), quando este tece comentários a respeito do tipo de postura que as 

sociedades ameríndias compartilham para explicar os fenômenos mundanos. O referido 

pesquisador coloca:   

 

Conhecer, para nós é dessubjetivar. Você conhece algo 
bem quando é capaz de ver aquilo (inclusive você mesmo) de 
fora, como um objeto. A psicanálise é uma espécie de método 
por excelência ocidental em que você é capaz de objetivar o 
próprio sujeito mais íntimo. Nossa atitude cognitiva básica é 
de que a Ciência com C maiúsculo, será um dia capaz de ser 
descritível numa linguagem completamente objetiva. Isto é, 
para nós, uma boa interpretação do real é aquela na qual eu 
sou capaz de reduzir a intencionalidade do objeto à zero (...) 
Ou seja, quanto mais eu desanimizo o mundo, mais eu 
conheço. Conhecer é desanimizar, retirar subjetividade do 
mundo, idealmente retirar até você mesmo. Na verdade, para 
o mundo da ciência, para o materialismo científico oficial, 
ainda somos animistas porque achamos que os seres humanos 
têm alma. Nós não somos tanto quanto os índios, que achavam 
que os animais também tinham. Mas idealmente nós seremos 



 103 

capazes de chegar num mundo em que não precisaremos mais 
dessa hipótese. Tudo poderá ser descrito sob a linguagem da 
postura física,e não mais da postura intencional. Eu diria que 
o que move o pensamento dos xamãs, que são os cientistas lá, 
é o contrário. Conhecer bem alguma coisa não é como aqui. 
Conhecer bem lá é ser capaz de atribuir o máximo de 
intencionalidade ao que você está conhecendo, e não o mínimo 
como aqui. Quanto mais eu sou capaz de atribuir 
intencionalidade a um objeto, mais eu conheço o objeto.  (...) 
Para nós, explicar é retirar a intencionalidade.” (Revista 
Sexta – Feira, 1999; 112).    

 

 Seria imprudente tecer considerações a respeito das práticas de exorcismo na Igreja 

Universal e não o fazer levando-se em consideração os fenômenos de transe, possessão e 

êxtase, os conceitos de cada termo. 

 No artigo “Bailando com o Senhor: técnicas corporais de culto e louvor (o êxtase e 

o transe como técnicas corporais” (2003), o antropólogo Raymundo Heraldo MAUÉS 

situa o estado atual da discussão a respeito destes conceitos. O autor, ao discutir material 

empírico coletado em pesquisa de campo realizada na cidade de Belém e na região de 

Salgado, na Amazônia Oriental Brasileira, entre os adeptos do Movimento Carismático 

Católico e também entre participantes de cultos com características xamânicas, como a 

pajelança rural amazônica (não indígena), tece suas considerações finais afirmando que só 

há duas alternativas para o ser humano: ou ser de Deus, ou ser do inimigo. E essas duas 

maneiras de ser, embora não se atualizem sempre em forma de êxtase, transe ou possessão, 

constituem um estado latente que, nas ocasiões em que são provocadas, propiciadas ou 

induzidas, se manifestam de diferentes formas, de modo conspícuo, com intensidades 

diversas.    

 Em seu artigo são expostas as distinções entre transe e êxtase, propostas por Marion 

AUBRÉE. Segundo esta autora, o transe seria um fenômeno composto ao mesmo tempo de 

elementos psicofisiológicos e culturais. De acordo com a sua argumentação, “a indução ao 



 104 

transe passa pelo ruído e pela agitação: ela requer a presença de outros, enquanto o 

êxtase surge na imobilidade e no silêncio da solidão.” (AUBRÉE, apud MAUÉS: 2003; 

21). O êxtase, para esta autora,  

 

diferencia-se tanto pelos modos de indução quanto pelos 
estados psicofisiológicos que o caracterizam em relação ao 
transe e, pode-se acrescentar, pelo simbolismo expresso por 
aqueles que o vivenciam. De fato, o êxtase, quer esteja 
relacionado à mística cristã, xamãnica ou espírita, é sempre 
descrito como uma saída de si, geralmente segundo uma 
dinâmica de viagem, enquanto que o transe corresponde 
sempre à descida de uma divindade ou de um espírito na 
pessoa.      

 

  
  A mencionada autora propõe uma distinção a respeito das formas de transe que teria 

encontrado em sua própria pesquisa, em Recife, entre os adeptos do xangô e do 

pentecostalismo. Em relação ao xangô, haveria o “transe de possessão” e nos grupos 

pentecostais haveria o “transe de inspiração”. No primeiro caso, o possuído muda de 

personalidade, no sentido de que ele se transforma na divindade; no segundo caso, o 

indivíduo conserva sua personalidade, mas é cercado pela divindade que, ao dominá-lo, faz 

dele seu porta – voz. 

 Um outro autor cuja obra fornece elementos teóricos bastante importantes para a 

discussão sobre a diferença entre êxtase e transe é o antropólogo Roberto MOTTA. O 

mencionado autor considera o êxtase como uma categoria de transe ao lado da possessão. 

Estes dois tipos de transe são diferenciados por MOTTA da seguinte maneira (1991): 

 

...é irrelevante que o transe de êxtase resulte do silêncio e 
da privação sensorial, ou, ao contrário, da festa, da dança e do 
excesso de sons. O essencial é que constitua uma experiência 
durante a qual o sujeito se encontre a tal ponto compenetrado da 
imagem ou da idéia de seu deus (ou da força que vai possuí-lo, 
como quer que seja definida) que suas faculdades (inteligência, 



 105 

imaginação, afeto, emoções, etc) tornam-se por assim dizer 
sobrecarregadas pelo excesso, irradiação ou brilho daquela 
mensagem e por algum tempo interrompem seu funcionamento 
normal. O transe de êxtase, por conseguinte, ocorre, ou tende a 
ocorrer, no plano da intuição supra – discursiva. Assim 
compreendido, torna-se fácil concluir que o transe de êxtase 
tende a anular, ao menos por algum tempo, a produção e a 
transmissão de mensagens verbais, embora nada impeça, como é 
constante na literatura especializada, que o sujeito emita sons 
inarticulados ou mesmo palavras e frases soltas, muitas vezes a 
exclamação do louvor ou a proclamação da glória do deus ou da 
força que se supõe estar atuando. No que denomino simples 
possessão, ou transe de possessão, o sujeito cai também sob o 
domínio de um deus, entidade, força, etc. Mas, sem nem falar na 
possessão que não conduz ao transe, mas a uma doença ou a 
algum outro efeito físico ou moral, mais ou menos 
correspondendo ao encosto de nossos xangozistas e juremeiros, 
o transe de possessão – dentro do qual pode-se distinguir muitas 
variedades – se caracteriza essencialmente pelo fato de que uma 
outra personalidade se manifesta no sujeito, mas com plena 
possessão de raciocínio e de articulação vocabular, embora 
muitas vezes utilizando arrazoados léxicos, estilos e outras 
particularidades inteiramente diversas das da personalidade 
básica do sujeito.     

 

 A conceituação de MOTTA parece ser a mais adequada para a apreensão do 

fenômeno do transe na IURD, ponto também corroborado por Roberta CAMPOS (1995). 

As observações em campo fazem crer que a estrutura dos cultos iurdianos viabiliza dois 

tipos de experiências com o sobrenatural: estas seriam o transe de possessão e o êxtase. O 

primeiro tipo seria demoníaco e a conduta diante do mesmo é terapêutica, sendo exercida 

por intermédio do exorcismo. O outro tipo de experiência, a extática, se apresentaria nos 

rituais em decorrência de uma exacerbação afetiva. 

 Cada experiência, é importante fazer a ressalva, toma forma de uma maneira 

particular e diferente das que ocorrem entre os grupos afro – brasileiras ou ameríndios, 

devido ao fato de situarem-se em contextos religiosos distintos. 

 

 



 106 

As experiências individuais 

 

 Tendo analisado o ritual de exorcismo da Igreja Universal do Reino de Deus, é 

importante também tecer comentários sobre os atores envolvidos na performance. Quais 

tipos de pessoas se submetiam aos momentos de expulsão dos demônios durante a 

pesquisa? Quais os males que os/as afligiam? Como estavam suas vidas? Lembrando o 

artigo, citado anteriormente, de Eduardo Viveiros de CASTRO, como se dá o processo de 

subjetivação dos novos referenciais simbólicos sobre as aflições sofridas pelo corpo?  

 Estes dados foram coletados no templo da Palmeira . Por se tratar de um prédio 

menor, freqüentado por uma pequena quantidade de pessoas, em comparação ao Templo da 

Fé, localizado no centro. 

Durante as terças e sextas feiras, dias nos quais eram celebrados as Sessões 

Espirituais de Descarrego e as Correntes da Libertação, respectivamente, eu visitava o 

referido templo do bairro da Palmeira nos três turnos. Nas manhãs, tardes e noites. O fazia 

buscando manter contato com as pessoas que porventura viessem a sofrer o transe de 

possessão e que viessem a ser curadas. Após o término da reunião, dirigia-me até a pessoa 

e procurava conversar com a mesma. 

 Embora não tenha conseguido entrevistar nenhuma pessoa que houvesse sido vítima 

de possessão demoníaca durante as reuniões, em sua residência, obtive dados importantes 

em curtas conversas na porta de entrada do templo, após as reuniões, registrando o que 

escutava no caderno de campo. 

 É importante colocar a razão de eu não ter conseguido marcar nenhuma entrevista 

em residências com estas pessoas. Eu percebia que uma das razões dessa impossibilidade 



 107 

era o momento pelo qual a pessoa estava passando, em termos existenciais, afetivos. Não 

queriam se expor a ponto de receberem a minha pessoa em suas casas. 

Durante o mês de Abril de 2004, consegui conversar com três pessoas que haviam 

sofrido o transe de possessão demoníaca. Duas mulheres e um homem. Ainda não eram 

convertidos. Estavam em processo de conversão. As duas mulheres e o homem relataram 

estar sofrendo de males físicos. 

Ana era uma dessas pessoas. Empregada doméstica, moradora do bairro do 

Jeremias, 35 anos, sofria crises de depressão profunda. Disse não se lembrar de nada a 

respeito da ocasião em que fora possuída, minutos atrás. Vinha freqüentando o templo da 

Palmeira, haviam seis meses. Segundo relato seu a mim, logo após uma sessão espiritual do 

descarrego onde havia manifestado, estava em um momento de sua vida no qual “tinha que 

tomar uma decisão forte. Estava entre a cruz e a espada”. Vinha sentindo muita vontade de 

“dar cabo da própria vida” por causa dos problemas que estava passando com o marido e o 

filho. O seu marido bebia muito e gastava todo o dinheiro com jogos. Já o seu filho estava 

se envolvendo com drogas. Ela já havia encontrado cigarros de maconha no quarto do seu 

filho, em sua residência. As suas crises de depressão, segundo ela, já estavam tão intensas, 

que ela estava achando estar com uma úlcera, por causa de barulhos que vinha escutando 

em seu estômago. Em um dado momento de nossa conversa, ela disse: “Venho sentido 

dores no estômago. Escuto uma zoada danada na minha barriga as vezes. Tô com muito 

medo de ir por médico. Vai é uma úlcera. Não venho comendo direito. Minha vida tá um 

inferno”. 



 108 

Durante o culto, quando Ana estava possuída, a entidade que a possuiu foi 

Oxosse.22 No momento do diálogo com esta entidade, ao ser perguntado sobre o que estava 

fazendo na vida desta mulher, o espírito possessor respondia ao pastor: “Tô acabando com  

a vida dela. Vou tirar o filho dela, o marido e vou matar ela com uma doença. Ela me 

oferece os despachos mas eu vou matar ela. Essa vagabunda”. 

 No mesmo dia que conversei com Ana, após a nossa conversa, o pastor do templo 

veio ao meu encontro e procurou saber o que nós havíamos conversado. Ele me explicou a 

razão de sua curiosidade colocando que vinha assistindo aquela mulher. O grupo de 

evangelização da igreja estava visitando a residência daquela senhora. No entanto, ela não 

havia se libertado ainda devido ao fato de estar freqüentando “casas de encosto e outras 

igrejas também”. Ao lado do pastor, encontrava-se um obreiro que falou o seguinte: 

 

Esta senhora não vai conseguir se libertar enquanto não 
se entregar totalmente pro Senhor Jesus. A gente procura 
saber da vida dela pelos vizinhos e eles nos dizem que ela 
ainda freqüenta os terreiros lá do Jeremias. Ainda faz 
oferenda ao Diabo. E quando ela vem conversar com a gente, 
ela diz que não tá dando os dízimos. Ou seja, ela não tá sendo 
fiel. Deus não pode liberta-lá.. Antes de misericordioso, Deus 
é justo. Por quê? Porque ela trabalha. Ela tem condições de 
dar o dízimo na Igreja. Se ela fizer isso e abandonar de vez o 
Diabo, ela vai se libertar. 

 

 Uma outra senhora que eu também consegui conversar foi Dona Eliete. 40 anos, 

casada, cozinheira de uma das escolas estaduais de ensino fundamental do bairro do 

Jeremias, também moradora deste bairro. Freqüentava este templo da IURD durante três 

meses. Vinha sofrendo de um problema em sua garganta já fazia vários anos. Segundo suas 

palavras, “sofro de uma sensibilidade muito grande pra resfriado. Sinto dores na garganta 

                                                 
22 Segundo glossário em MAGGIE (2001:150), o termo Oxosse refere-se a orixá que representa figuras 
indígenas ou do campo.  



 109 

fortes. Tem vez que fico sem falar. É um problema que começa na garganta, pega ela toda 

e também o nariz. Meu nariz começa a sangrar. Quando é inverno, desejo morrer. É um 

sofrimento grande. Já tomei todo tipo de remédio, já fui ao médico, mas não adianta nada. 

Tenho outro problema também que é o de alcoolismo. Bebo muito, inclusive quando tô 

resfriada. Quando tá muito frio, bebo cerveja até cair.”  

 Durante nossa conversa, logo após o término de uma Corrente da Libertação, em 

uma manhã de sexta – feira, era visível o seu esforço para conversar comigo. Engasgava 

várias vezes. Cuspia freqüentemente. Um leve hálito de cerveja fluía de sua boca. Disse 

não se lembrar de nada sobre seu transe. Além do seu problema físico, também vinha 

passando por dificuldades financeiras. Seu marido havia sido demitido. Era funcionário de 

um açougue. Durante seu transe de possessão, a entidade que a possuiu foi Iansã.23 Esta 

senhora, ao estar possuída diante do altar, movimentava-se de maneira semelhante às mães 

– de – santo dos terreiros de umbanda, como se estivesse dançando ao som de atabaques. 

Ao conversar com o pastor durante o transe, o seu corpo reagindo diante das palavras de 

ordem, em um dado momento vomitou na tribuna. No diálogo com o espírito, este revelou 

ser ela uma freqüentadora de um terreiro do bairro do Jardim Continental. 

 Esta senhora, segundo informações do pastor e também de acordo com depoimentos 

de outros membros do templo, vinha freqüentando de fato um terreiro localizado no bairro 

do Jardim Continental.  

 De acordo com a mentalidade neopentecostal, principalmente das pessoas que 

freqüentam a IURD, nos momentos de possessão demoníaca, o Diabo busca “envergonhar” 

                                                 
23 Ainda segundo MAGGIE (2001), Iansã constitui um orixá feminino chefe de uma das falanges de Iemanjá. 
Iansã dança equilibrando um cálice na palma da mão. Usa uma coroa dourada com uma franja de pérolas. 
Associada a Santa Bárbara.  



 110 

as pessoas. Isto teria ocorrido no transe da senhora Eliete, segundo palavras de um dos 

obreiros da igreja. Num outro dia, ao comentar a ocasião, este me dizia:  

 

Se a pessoa não tiver em confraternização com Deus, 
isso pode ser exposto durante a reunião. A pessoa cai no 
poder do Diabo. Um espírito daquele pode relatar a vida da 
pessoa todinha ali. Você vê. Dona Eliete mesmo. Ela já me 
disse que quer se converter. Mas ela não abandonou ainda o 
Diabo. Ela ainda não o desafiou. Ela fica dizendo que já 
deixou de freqüentar a casa de encosto. Já disse inclusive pro 
pastor. Nem deixar de beber ela deixou ainda. Aí é grave. 
Porquê você tá mentindo pra o homem de Deus. Aí sabe o que 
é que o Diabo faz? Ele desmascara você na frente de todo 
mundo e lhe envergonha. Você vê, até dançar como baiana ela 
dançou. Então ela tá o u não freqüentando os terreiros? Claro 
que tá. Quer prova maior? 

 

 Além de Ana e Eliete, também conversei com Adriano. Adriano é funcionário de 

uma das escolas de ensino fundamental do bairro da Palmeira .Tem 38 anos. Conversamos 

após uma Sessão Espiritual do Descarrego, no mês de Abril, à noite, e ele relatou a mim 

que vinha sofrendo já fazia seis meses, de dores nas costas. Levantava-se e sentava-se com 

dificuldades nos bancos da Igreja. Sentia uma rigidez em suas costas e também algo 

semelhante a uma compressão dos nervos de sua coluna vertical. Muitas vezes sentia como 

se o nervo estivesse sendo pressionado. Segundo suas palavras, “o pior é que estas dores 

vêm ocorrendo quando eu tô trabalhando. Tem hora que eu tô na secretaria da escola, aí a 

dor vem com tudo. Tenho que parar o que eu tô fazendo e pedir que alguém faça uma 

massagem. Também venho sentindo estas dores em casa. Quando sinto em casa, tem que 

botar compressa de água quente e também encostar uma lâmpada nas minhas costas pra 

aliviar.” Vinha freqüentando o templo, pois após as reuniões, sentia sensações de alívio, 

principalmente após os cultos da terça e da sexta. 



 111 

 Na noite de nossa conversa, em um dado momento do culto, o pastor chamara as 

pessoas que estavam sentindo alguma dor no corpo, para irem até a frente receber orações 

com imposição de mãos. Adriano foi uma das pessoas que se dirigiu até a frente. Ao ter as 

mãos de uma das obreiras colocadas em sua testa, começou a manifestar. Foi o único que 

manifestou nessa noite. Seu corpo começou a inclinar-se para a frente até que perdeu o 

equilíbrio e caiu no chão. O obreiro teve cuidado e o segurou, deitando-o no chão da igreja. 

O seu corpo permaneceu deitado, com o seu rosto em direção ao teto da igreja, pernas 

esticadas e braços para trás. Não debateu-se muito. Mantinha os olhos fechados. Apenas a 

cabeça e os pés se movimentavam bastante.  

 O pastor começou a dialogar com a entidade que o possuía. O seu nome era Preto 

Velho.24 A entidade afirmava estar causando dores no corpo de Adriano e que ia continuar 

a fazer até ele não andar mais. Ia deixar ele “curvado”, “humilhado”, eram as palavras 

proferidas pelo espírito.  

 Estas três pessoas com as quais eu conversei após as reuniões, e que tinham sofrido 

o transe de possessão próprio às reuniões de libertação da IURD, disseram estar se sentindo 

aliviadas após o término das reuniões. Também revelaram ter procurado a IURD por “esta 

ser a única igreja que oferece um tratamento religioso pras doenças”, segundo palavras de 

Adriano. 

  Ana, Eliete e Adriano , durante o tempo da pesquisa, permaneceram indo ao templo 

da Universal no bairro da palmeira, durante as reuniões de cada semana, pelo menos em um 

turno por dia. Quando concluí as idas a campo, verifiquei que cada um havia obtido curas 

                                                 
24 Segundo MAGGIE (2001:151), Preto Velho é uma entidade que representa velhos e velhas pretas. São 
velhos ex – escravos (vovôs e vovós ou tios e tias) que andam curvados, algumas vezes apoiados em bengalas 
e falam errados. Esses ex – escravos teriam sido velhos feiticeiros ou velhos guerreiros. Sua imagem de 
cerâmica representa um velho ou uma velha preta com os cabelos brancos e roupas rústicas brancas, sempre 
fumando um cachimbo. 



 112 

parciais, em relação aos males que vinham sofrendo. Ainda não estavam curados 

definitivamente, porém, vinham sofrendo as aflições numa intensidade menor. Tinham 

recuperado sua auto – estima e estavam com uma percepção diferente a respeito de sua 

realidade copórea. 

Ao conversar com Ana, durante a última semana de campo, ela me falou que suas 

crises de depressão estavam bem menos freqüentes. Tinha parado definitivamente de visitar 

as casas de encosto. Seu marido estava empregado e vinha largando gradativamente o 

álcool. Estava trabalhando como motorista de ônibus municipal. Seu filho não estava mais 

se envolvendo com drogas.  

Esta mudança qualitativa em Ana foi realmente algo que eu pude observar durante o 

trabalho de campo. Apesar de não ter podido visitar sua casa para uma conversa mais 

prolongada, acompanhei como observador, na igreja, o seu desempenho como membro. Em 

todas as reuniões em que estive presente, eu percebia que ela ia até o pastor pedir 

orientações. As ocasiões de possessão diminuíram bastante. Durante a segunda quinzena de 

Maio e durante todo o mês de Junho, esta senhora esteve presente nas reuniões das terças e 

sextas, e seu humor estava bem diferente. Não sofreu o transe de possessão nenhuma vez. 

Ao conversar com ela, na frente da Igreja, ela relatou: 

 

   Se eu te dissesse que eu tô curada mesmo da 
depressão, Eduardo, eu estaria mentindo. Ainda sofro quedas 
de ânimo. Posso te dizer que não tenho depressão mais, só 
tenho quedas de ânimo, que só estão aparecendo de vez em 
quando. E eu tô tendo ajuda da Igreja. Eles estão visitando 
minha casa. Olha, se eu não tivesse conhecido a Universal, eu 
já tinha me matado a muito tempo. Foi muito importante pra 
mim. Hoje meu corpo é templo do Espírito Santo. Minha 
semana é alegre. Quando a depressão aparece, repreendo em 
nome de Jesus, e ela vai embora. Estou no grupo de 
evangelização da Igreja. Tô acertando com o pastor pra ter 



 113 

meu batismo nas águas acertado. Vou ser membro daqui um 
dia, você vai ver. 

 

 Também tive oportunidade de conversar com Eliete, no mês de Julho, último mês 

de pesquisa. Segundo ela, seus problemas de garganta tinham diminuído de intensidade 

consideravelmente. Já fazia, inclusive, um mês que ela não tomava remédio nem sentia 

irritações. Também não bebia mais. Havia banido a bebida dos seus hábitos e também de 

sua casa. Estava tomando remédio de maneira esporádica e tinha de maneira definitiva, 

parado com suas idas ao terreiro. Quando alguma dor aparecia, era logo repreendida, sendo 

percebida como um lembrete de Deus, da atenuação de seus sofrimentos. Estava também, a 

exemplo de Ana, prestes a ser batizada nas águas. Já se identificava como membro da 

Igreja. Segundo suas palavras, atribuía a melhora de seu estado ao trabalho de libertação da 

Igreja. Tinha percebido que “serva do Senhor não merece sofrer. Se Deus nos dá um corpo, 

é para que ele seja abençoado. Agora nós temos que fazer nossa parte, temos que utilizá-lo 

de maneira santa, pois nosso corpo é um templo do Espírito”. Esta senhora colocou para 

mim que teria sido central para a melhora de sua garganta a participação em uma corrente 

que ocorrera no mês de Junho, a “Corrente do corpo fechado”, celebrada no templo da 

Palmeira, exclusivamente. Nesta corrente, por intermédio da unção com água de arruda 

consagrada, os corpos dos fiéis e freqüentadores ficariam fechados para o mal e para as 

doenças. Segundo seu depoimento, 

 

Depois que eu participei desta corrente, passei a sentir um 
alívio muito grande no meu corpo. Participei mesmo. Fui ungida 
com a água e também passei a dar as ofertas e dízimos para a 
Igreja. No dia do culto da corrente, não senti uma cura 
imediata. Mas depois que os dias foram passando, fui sentindo o 
alívio. Você vê, agora mesmo, tá um frio danado aqui em 
Campina, e aqui na Palmeira que é alto, aí é que faz frio mesmo. 
Mas já faz um mês que não tomo nenhum anti-inflamatório. 
Ainda não tô curada do jeito que eu quero, mas percebo que 



 114 

algo em mim tá diferente, tá melhor. As inflamações que eu sinto 
hoje, quando elas aparecem eu repreendo logo. São bem menos 
doloridas do que antigamente. E não bebo mais nada, nada 
mesmo. Hoje eu vejo que meus problemas na garganta eram 
também por causa da bebida. Bebia no frio, as vezes não me 
alimentava direito. (...) As dores que ainda sinto, pequenas, é 
Deus me lembrando que a gente tem que tá vigilante. Quando tá 
tudo bem a gente se afasta de Deus. Aquilo ali era inflamação do 
Diabo. Tá repreendido, amarrado e acorrentado, em nome de 
Jesus.   

 

Adriano também havia participado da “Corrente do corpo fechado”. Conversei com 

ele no mês de Julho. Eu vinha percebendo que Adriano estava andando com mais 

desenvoltura. Sentava-se e levantava-se sem ajuda mais das pessoas que estivessem perto. 

Ao conversarmos, ele me falou que as dores nas suas costas estavam bem menos 

freqüentes. Quando as sentia, era numa intensidade muito menor. Quando as dores 

apareciam, começava logo a louvar a Deus e a agradecer a cura que havia obtido. Não 

sentia mais a rigidez em suas costas. O que sentia de vez em quando era algo semelhante a 

uma compressão num nervo de sua coluna, mas que era indolor. Era apenas uma pressão.  

 Estes dados chamam a atenção para a natureza processual do fenômeno da cura. Os 

três informantes acima mencionados, ao término do trabalho de campo, não se 

consideravam totalmente curados. No entanto, a medida em que participavam das reuniões 

da IURD na Palmeira e se envolviam em suas terapias, desenvolviam novas percepções 

sobre suas saúdes física e psíquica. 

 Seria importante lembrarmos da discussão proposta por Thomas CSORDAS em seu 

livro “The Sacred Self”, no que diz respeito a natureza processual do fenômeno da cura. Ao 

discutir a relação entre processo terapêutico e experiência, CSORDAS (1997:67) propõe o 

conceito de “somatic modes of attention”. Buscando inspiração no conceito de “atenção” 



 115 

elaborado por Alfred Schultz25, o autor busca explicar a alteração ocorrida no sujeito na 

maneira de perceber (attention) o próprio corpo em decorrência da participação em 

processos terapêuticos carismáticos. Seria melhor citarmos o próprio autor: 

 

 Therapeutic process in charismatic physical healing 
can be an alteration of the mode of attention – a capacity for 
orientation in the world and hence an aspect of self – toward 
one´s own body in a way that it´s vigilant, but that sharply 
contrasts with the vigilance of hypochondria. 

 

 CSORDAS define “mode of attention” como uma capacidade utilizada pelo sujeito 

para orientar-se no mundo, sendo esta capacidade uma caracterísitica do “self”. Se 

voltarmos para os relatos etnográficos expostos anteriormente, verifica-se primeiro a 

obtenção de “curas parciais”, e aí o conceito é do próprio CSORDAS, to be partially 

healed of a physical problem. Além disso, temos dados de natureza semelhante aos 

coletados pelo antropólogo norte-americano. Os três sujeitos, Ana, Eliete e Adriano não 

apenas reinterpretaram a persistência dos seus sintomas, mas também adotaram uma 

consciência preventiva desses sintomas. Retornemos a CSORDAS para esclarecer a 

argumentação.   

Ao comentar o caso de uma mulher que sofria de uma forte susceptibilidade a gripe, 

e que ao participar de um dos serviços de cura da comunidade carismática estudada pelo 

autor, esta teria obtido uma cura parcial e estaria passando por um episódio de sofrimentos 

menores, CSORDAS (1997:69,70) coloca: 

 

                                                 
25 No seu livro “On phenomenology and social relations”, Alfred Schultz teria definido o termo “attention” da 
seguinte maneira: “full alertness and the sharpness of apperception connected with consciuously turning 
toward an object, combined with further considerations and anticipations of it´s characteristics and uses .” 
Cito esta definição a partir da leitura do referido livro de CSORDAS.     



 116 

The significant observation is not that the woman has 
reinterpreted the persistence of her symptons, but that she has 
adopted a preventive consciousness of those symptons, a self-
reminder not only to behave as if she were healed, but a 
somatic mode of attention constructed to preempt those 
symptoms.  

 

 O que CSORDAS chama de “self – reminder” pôde ser percebido nas conversas que 

mantive com os três informantes cujos depoimentos foram citados acima, principalmente 

no caso de Eliete e Adriano. Embora não estivessem totalmente curados ainda, encaram o 

grau de suas melhoras como sendo pleno e completo. Não apenas reinterpretam a presença 

ainda dos sintomas, mas também adotam uma consciência preventiva em relação aos 

mesmos. Verifica-se isso no caso de Eliete, a respeito do vínculo entre dor na garganta e 

álcool. 

 A leitura de CSORDAS nos fornece subsídios teóricos relevantes para vislumbrar o 

fenômeno da cura como um evento inserido num processo terapêutico que tem início no 

templo, mas cuja continuação se dá no dia – a dia. A cura torna-se um fenômeno cuja busca  

chega inclusive a fazer parte da criação de um novo self. Nas palavras do autor (1997: 70): 

 

I suggest we understand this as a therapeutic process 
that may be initiated in a healing service, but transcends the 
event and continues as an everyday self process. The 
recognition of healing is a modulation of orientation in the 
world, so that one monitors one´s symptoms and responds to 
them by modifying one´s activities. This reorientation not only 
preserves but actually constitutes the healing. 

 

Além de ter conseguido conversar com os três informantes de nomes já 

mencionados, também tive a oportunidade de obter depoimentos de curas definitivas. E de 

os registrá-los em fitas cassetes em entrevistas realizadas nas residências dos interlocutores.  

Foi o caso de Dona Maria do Socorro, a ser descrito e analisado nesta dissertação. 



 117 

 Dona Maria do Socorro freqüenta o templo da Palmeira. Tem 45 anos de idade. Faz 

cerca de 10 anos que ela, junto ao seu esposo tornaram-se membros da Universal. É 

cozinheira. Prepara comidas para festas. Seu marido é corretor de imóveis. Eu a entrevistei 

no dia 20 de Março de 2004, em sua residência, acompanhada de seu esposo. A sua 

conversão se deu no Templo da Fé, em Campina Grande, no entanto, já faz cinco anos que 

o casal é freqüentador do templo da Palmeira. Um evento central na sua história individual 

de vida e na sua experiência na IURD foi a sua cura, dividida em três momentos, situada 

em três partes de seu corpo. De acordo com o seu depoimento, a sua vida, desde os trinta 

anos vinha passando por inúmeros problemas. Depressão, rejeição, dores de cabeça 

constantes e problemas financeiros. A cura obtida foi a de um desaparecimento de um 

nódulo no seio, de um mioma e também de um “esporão”.  Examinemos seu depoimento. 

 A sua trajetória religiosa é composta de percursos pelo catolicismo, espiritismo e 

também o Ministério Palavra da Fé, antes de começar a freqüentar a Igreja Universal. A sua 

infância foi marcada pelo catolicismo. Manteve contatos com umbanda enquanto jovem 

por intermédio da avó, que freqüentava “centros espíritas” e “terreiros de macumba”.26 

Dona Maria do Socorro casou muito nova, com 15 anos de idade.  

 
Eu nasci na Igreja Católica. Eu não conhecia Jesus. O 

que é que eu conhecia? O espiritismo que minha vó me levava 
desde quando eu era adolescente. Minha vó era espírita e 
minha mãe também. Nós íamos juntas, eu, minha mãe e minha 
vó, para um centro espírita que fica aqui na palmeira. 
Participava da Mesa Branca, tomava a água que eles dão no 
final, e também eu buscava desenvolver minha mediunidade. 
Lá no centro eles me diziam que eu tinha de desenvolver. 
Minha vó também me levava pra cantos mais pesados que era 
um terreiro de macumba que fica lá no Jeremias27. Aí você vê, 
lá na Palavra do Senhor, diz o quê? Que a maldição dura até 
a 4ª geração. Aí veja: minha vó levou minha mãe, que me 

                                                 
26 Termos nativos utilizados pela informante. 
27 Bairro campinense que fica próximo a Palmeira.  



 118 

levou que levei minha filha, 4ª geração. Eu me casei com 15 
anos de idade. Com 16 anos eu fui mãe. Com 19 já tinha 3 
filhos.  

  

 Após o seu casamento, segundo suas palavras, sua vida passou por períodos de boa 

situação financeira intercalada com crises de depressão e aflições. Na primeira década de 

seu casamento se reconhecia religiosamente como espírita. Em 1984 o casal perdeu uma 

imobiliária cuja propriedade pertencia ao esposo e gerava a principal renda da casa. Uma 

série de problemas seguiu este momento de perda de um bem, inclusive envolvendo a 

época de conhecimento dos trabalhos da Igreja Universal. 

 

Com 19 anos eu já tinha três filhos. Todos os anos eu me 
operava, só vivia doente. Dava uns negócios em mim, umas 
tremedeiras, umas dores. Sentia muita depressão O povo do 
centro que eu freqüentava dizia que eram os espíritos que iam 
me passar. Com dez anos de casados a gente vivia muito bem. 
Eu fazia as oferendas aos espíritos e minha vida melhorava. 
Só melhorava financeiramente, porquê conjugalmente mesmo, 
tava indo de água a baixo. Com dez anos de casados, a gente 
tinha dois carros, morava numa mansão, só que era tudo 
mentira, eu era doente, era triste, era oprimida, vazia. As 
oferendas que eu fazia, não era nem pra trazer coisa boa, 
financeiramente, mas era pra atrair meu marido pra mim. Eu 
tava me sentindo rejeitada. Em 84, a gente perdeu a 
imobiliária. Ficamos sem nada. Vendemos casa, carros, um 
monte de coisa. Essa casa que você tá hoje, ela é alugada, não 
é da gente. A gente perdeu tudo. Aí foi quando eu achei que ia 
morrer mesmo. Nessa época busquei muita ajuda no 
espiritismo. Fui a uma mãe de santo lá no Jeremias pedir 
ajuda. Depois fui em Mossoró atrás de um homem, que foi 
indicado por essa mulher, um pai de santo muito famoso por 
lá. Ele me disse que aonde eu morava, tinha uns negócios lá 
enterrado, só na Bahia desmanchava. Tudo, tudo mesmo, 
perdeu tudo. Ficou igual a Jó, de esmola. A gente ficou 
vendendo os troços de dentro de casa pra comer, entrei em 
depressão. Ele (o esposo) teve depressão também, eu tive uma 
depressão tão grande que eu não comia nem tomava mais 
banho, chorava o dia e a noite, só fumava, fumava duas 
carteiras de cigarro por dia. Não tinha mais nada pra 
acontecer na minha vida, já tava tudo destruído. O Diabo deu 
tudo, depois tirou tudo. Porque ele faz assim, ele dá depois ele 
toma tudo, e foram muitas lutas, muitas angústias, muito 



 119 

ranger de dentes, choro mesmo, pra mim me entregar ao 
Senhor. 

 

 O conhecimento do trabalho da Igreja Universal se deu por intermédio de uma 

vizinha. A época era a mesma dos problemas acima mencionados. Os seus primeiros 

contatos com a IURD incluíram situações de possessão individual no templo.  

 

Quando você perde tudo, você não tem mais amigos, 
você não tem mais ninguém, eu digo sempre: você fica igual 
aqueles leprosos, todo mundo se afasta de você. Você parece 
que tem doença contagiosa, a gente não tem mais amigos, a 
gente não tem mais ninguém. Eu conheci o trabalho da Igreja 
Universal pela televisão. Eu tava assistindo a televisão através 
da antena parabólica, uma programação do R. R. Soares28. Aí 
depois passei a assistir a programação da Universal. Aí o 
pastor falando que Jesus libertava, que Jesus curava, o pastor 
falando do poder de Deus. Aí eu disse: meu Deus, se isso que 
ele tá dizendo é verdade, manda pra cá um convite que eu vô 
praí. Aí uma senhora, no outro dia, que conhecia a família da 
gente por intermédio da imobiliária, e que era nossa vizinha, 
que já tinha feito negócio com a gente, veio aqui convidar a 
gente pra ir no Templo da Fé, lá no centro. Olhe, essa senhora 
era endemoninhada, antes de conhecer o trabalho da igreja, 
era prostituta, dizia palavrão de toda qualidade. Você só 
podia conhecer uma mulher imoral, de boca, de agressão, de 
palavra, e de repente essa mulher com os convites pra gente ir 
pra Igreja. Era 1986. Agora, meus problemas não acabaram 
assim que eu conheci a Igreja não. Foram 6 anos de luta 
dentro da Igreja Universal. Aí teve um dia que eu disse, em 
93: Deus, tua palavra diz que a casta de demônios só sai com 
jejum e oração,e tem uma casta na minha vida, e hoje eu vou 
expulsar esta casta.  Eu me arrepio todinha quando eu falo, eu 
quis prova de Deus, e hoje eu vou pra tua casa, eu não quero 
sair de lá do mesmo jeito que vou entrar, eu quero sair liberta. 
Eu cheguei na Universal, tinha dor de cabeça constante, 
perturbação direto. Aí no dia que eu fiz prova com Deus, 
quando eu cheguei lá, eu manifestei, um demônio. E não foi 
uma vez só não, foi várias vezes. 

 
Entrevistador: A senhora manifestou na Catedral da 

Fé? 
 Sim, um jejum que eu tive que fazer, numa corrente. Eu 

tava muito doente, cheia de dor, dor na coluna, tinha dor por 
todos os cantos, dor de cabeça, muito perturbada, chorava, 

                                                 
28 A entrevistada refere-se aqui ao evangelista Romildo Ribeiro Soares. 



 120 

nervosa, não aceitava, porque não tem coisa pior do que você 
tá, você viver lá em cima, depois cair no buraco, porque você 
fica mesmo no fundo do poço onde você não tem mais 
nada,sem casa,sem carro, sem nada mais. Aí eu disse: Deus, 
eu não aceito não, porque tua palavra diz: tenha vida e vida 
em abundância. Isso não é vida que eu tô tendo. Eu quero que 
tu mude minha vida. E depois que, que eu manifestei e, que 
tomei posse da minha libertação, foi tudo diferente. A gente 
também, eu e meu marido,  a gente tinha coisa encoberta entre 
a minha vida e a dele,e a gente se abriu um pro outro e Deus 
começou a mudar. Em 2001, eu e meu marido nos batizamos 
na Igreja, aqui no bairro da Palmeira.  

 

 Ao falar de sua experiência de cura, Dona Maria do Socorro coloca que a obteve 

como resultado da participação em uma Fogueira Santa de Israel. A cura obtida diz respeito 

ao desaparecimento de um mioma, de um nódulo e também da cura de um “esporão”. 

 
A cura do meu mioma foi o seguinte: eu vinha sentindo 

dores leves, internas, na região do útero, no ano de 2002. 
Aquilo me preocupou bastante. Fui ao médico e ele verificou, 
e confirmou que era um mioma. O tipo dele era, como é o 
nome, quando é na parte externa do útero, é, é, sim, é 
subseroso. Nessa época, aqui na Palmeira tava tendo uma 
corrente nas terças feiras, do descarrego, uma corrente que 
era: a corrente do corpo consagrado. A gente recebia um 
sabonete na igreja, tanto os homens como as mulheres. 
Quando chegasse em casa, era pra tomar banho com esse 
sabonete, só esse. E foi o que eu fiz. Tomei banho durante toda 
a semana com esse sabonetezinho só. E na outra semana, 
quando era a semana da cirurgia, o médico fez um novo 
exame e não tinha mais nada. Eu vinha sim tomando alguns 
remédios, mas não foi remédio que curou isso não, foi o 
Senhor Jesus. No ano de 2003, fiz um exame que mostrou um 
nódulo mamário no meu seio esquerdo. Era o segundo 
semestre já. Tava sentindo também muita dificuldade de 
andar. Por causa de um esporão. Esporão, pra quem não sabe 
é a mesma coisa de você estar pisando num caco de vidro. Era 
como eu me sentia. As vezes tinha até que parar de andar e me 
encostar num canto. O pé sangrava de tanta dor. Era um osso 
cortando a carne.  Nessa época, tava tendo uma Fogueira 
Santa29 aqui na igreja, aqui na Palmeira. Eu tava participando 

                                                 
29 Esta campanha é também conhecida por Campanha de Isael. É realizada todo anos, em dois momentos, em 
Junho e em Janeiro. Esta campanha está ligada ao dia da “Fogueira Santa de Israel”. As pessoas preparam os 
seus pedidos em formulários especiais, que são queimados numa “fogueira santa” e as cinzas levadas para 
Israel onde, em pontos geográficos de forte identificação emocional dos cristãos são lançadas, depois das 
orações dos bispos sobre elas. 



 121 

e quando me lancei f oi assim um propósito, foi uma luta muito 
grande que eu passei, tava tendo depressão, pra conseguir o 
voto.Aí eu fui pra igreja, aí, já me dando dor de cabeça, 
querendo me dar depressão, quando eu cheguei lá na igreja, 
aí o Diabo querendo me falar: tu, com a vida derrotada, não 
tem mais feira, não tem mais casa, não tem mais nada, como é 
que tu vai pegar o envelope? Porque ele bota logo isso na sua 
cabeça, que você não tem condição, não pode. Mas o meu 
objetivo era a cura do meu nódulo. Corpo de serva do Senhor 
não é pra ter nódulo, não é pra ter nada. Tá amarrado! 
Quando foi numa terça feira que eu cheguei lá com dor de 
cabeça, sessão do descarrego, eu disse: é agora satanás, vou 
pisar na tua cabeça desgraçado, peguei o envelope. Meu voto 
foi de R$ 360,00. Eu não tinha, eu digo a vocês, eu não tinha, 
um real eu não tinha pra comprar de pão. E aluguel, que não 
tinha mais nada. Aí, sabe o que foi que eu fiz? Eu disse: eu vou 
me lançar Senhor. Quando eu passei naquele, naquele 
santuário, que peguei o envelope de Deus e que eu fiz o voto 
com Deus, eu disse: Deus, ou tu muda minha vida ou tu me 
leva. Que eu digo assim com Deus, eu tenho essa 
intimidade.Deus, ou tu muda ou tu faz, ou tu pode me levar. Aí 
eu peguei, aí eu me lancei. Aí eu comecei a vender doces. Deus 
começou a escancarar as portas. Quando foi no final do ano, 
fiz peru, fiz toda qualidade, fiz tudo. Quando foi num dia, aí 
ele botou que eu tava com o nódulo, que eu tinha feito uns 
exames, quando eu fiz aí deu o nódulo. Aí eu disse: só com 
raiva de tu Satanás, vou aumentar o voto. Meu voto vai ser, 
550 ou foi 600 que aumentou. Tudo que passou na minha mão, 
eu fui botando no envelope, fui engordando meu bolso, fui 
engordando, engordando, quando eu cheguei no dia tava com 
600 reais. Eu trabalhei, trabalhei, que Deus me ajudou, 
fazendo doce, fazendo bolo, fazendo torta no final do ano, fiz 
peru, tudinho. Quando foi no dia eu tava com o meu envelope, 
foi 600 reais que eu coloquei no altar. Eu fui fiel a Deus e 
Deus me curou. Neste dia eu molhei meus pés com água 
consagrada, voltei pra casa que não sentia nada nos pés. O 
Esporão tinha sumido. Quando eu, antes de um mês que eu fiz 
a ultra-som, não deu mais nada pra honra e glória do Senhor. 

 

 Saiamos um pouco do universo relatado pela fiel Maria do Socorro. Aproximemo-

nos mais de uma discussão teórica sobre o conceito antropológico de experiência em 

proveito de um esclarecimento sobre a importância dos depoimentos aqui expostos. 

  

 



 122 

A importância do conceito de experiência para a análise 

 

O termo “experiência” diz respeito a algo bastante valorizado pelos membros e 

líderes da Igreja Universal. Não só os seus membros, mas os próprios pentecostais fazem 

da experiência o eixo central de sua teologia. Para este grupo de pessoas, a palavra 

“experiência” se refere a algo que já foi mencionado aqui, ou seja, a possibilidade de 

existência e vivência contemporânea dos dons do Espírito Santo. A presença em suas vidas 

da cura, da prosperidade, de uma vida conjugal equilibrada, enfim, de uma felicidade 

experimentada diariamente.    

 No sentido antropológico, a importância do conceito de experiência neste trabalho 

reside em equilibrar a análise. Neste ponto da argumentação, temas como drama, ritual e 

cura estão relacionados. A recuperação da saúde individual e a efervescência social são 

dois momentos que só existem efetivamente se ligados um ao outro. Não é possível separá-

los. Busco, portanto, atingir um equilíbrio semelhante ao estabelecido por Bruce 

KAPFERER, no seu artigo “Performance and the structuring of meaning” (1986:194). Este 

autor afirma que as ações rituais engajam os participantes numa mesma experiência. No 

entanto a reflexão acerca desta experiência é formulada de maneira distinta. Este foi um 

dos objetivos que eu tentei atingir ao analisar as trajetórias individuais de cura, perceber as 

idiossincrasias de cada reflexão verbalizada.  

Ao tecer comentários sobre os rituais de exorcismo dos sinhaleses habitantes do sul 

do Sri Lanka, o referido autor coloca no mencionado artigo: 

 

I definitely am not arguing that shifts and 
transformations do not occur in exorcisms. Their overt 
purpose is, after all, decidedly transformational. Exorcist, 
patients, and others assembled at exorcisms understand them 



 123 

to be effective ways to sever the malign relation between 
demons and patient, to move the patient from sickness to 
health, and to achieve important definitions and redefinitions 
by the patient and others of the reality in which they are all 
placed. Instead, I am directing attention to the level at which 
shifts and transformations in meaning, understanding, and 
experience are achieved. This is not at the level of the text, 
here identified as a combination of the structural principles 
ordering the rite as a whole and the rules governing both the 
syntagmatic progression of ritual events and the manner of 
their enactement. Rather, important definitions of reality by 
the patient and others assembled for the rite, and shifts and 
transformation in these definitions, are possible through the 
structure of performance. 

  

A relevância das colocações de KAPFERER para o presente estudo apresenta-se em 

dois níveis. O primeiro deles é o de mostrar a importância em problematizar a cura de 

doenças no contexto dos rituais da IURD. Essa postura permite compreender como um 

modelo religioso de cura possibilita uma re-significação da experiência do doente. Um 

outro nível seria o de desenvolver um preocupação com o que os participantes do ritual 

expressam e negociam neste contexto. A análise da experiência individual de cura deve 

recuperar a perspectiva dos atores sociais, os membros da IURD, explorando o contexto 

mais amplo, extra-ritual, sobre o qual se desenvolve a experiência da doença e da cura, 

como bem mostram os estudiosos da cura Miriam Cristina RABELO & Paulo Cèsar 

ALVES (1999:171). 

 Ao analisar as experiências individuais de cura dos membros da IURD, também 

procurei preocupar-me com o caráter “encarnado” destas experiências. Influenciado pela 

leitura do conjunto de autores que tratam da relação entre “embodiment” e “culture”, e 

partindo da idéia de experiência enquanto modo de estar no mundo, minhas preocupações 

foram remetidas ao tema “corpo” como fundamento da inserção individual no mundo. 



 124 

 Seria o corpo que fornece a perspectiva pela qual os atores da IURD se colocam no 

espaço ritual e manipulam os objetos; pela qual os objetos e o próprio espaço ritual ganham 

sentido para estes atores. O corpo do fiel da IURD é o lócus não apenas do hábito, mas o 

lócus do movimento de realização do projeto de cura. Não só é o fiel da IURD um ser em 

situação, como também é um ser continuamente voltado para transcender a situação, 

orientado para um futuro. 

 A realização do projeto acima mencionado, ou seja, de o fiel conseguir efetivamente 

ser curado, depende de sua capacidade em explorar o que Thomas CSORDAS (1997:71) 

chama de “margin of disability”. Retornemos a discussão proposta por este autor. 

 CSORDAS propõe este conceito buscando compreender o grau de motivação dos 

sujeitos que estão passando por uma experiência grave de incapacidade física. É a terapia 

religiosa um evento capaz de desenvolver esta motivação no sujeito? É uma das questões 

sobre as quais o autor se debruça. 

 Insiro este conceito na discussão deste trabalho dada a sua importância fundamental 

em minha pesquisa. A leitura de CSORDAS permitiu a mim compreender que, os homens 

e mulheres participantes da Sessão Espiritual do Descarrego ou da Corrente da Libertação, 

que sofriam dores crônicas em um dado membro do corpo, e que eram capazes de o mover 

mas não o faziam, e que eram auxiliados por terceiros na sua movimentação pelos espaços 

internos do templo, a razão dessa incapacidade residia no que o autor chama de “lack of 

sufficient motivation to make the risk of pain worhwhile.” 

 O processo de cura, portanto, é de natureza existencial. O seu desenvolvimento se 

dá a partir da exploração dessa “margem de incapacidade”. As palavras de CSORDAS são 

muito importantes (1997:71): 

 



 125 

The process of healing is an existential process of 
exploring the margin of disability, motivated by the conviction 
of divine power and the committed participant´s desire to 
demonstrate it in himself as well as by the support of the 
assembly and it´s acclamation for a supplicant´s testimony of 
healing. 

 

 Também seria importante colocar que, durante o campo, as observações das 

reuniões de cura realizadas nos dois templos da IURD, e principalmente, a visualização do 

esforço físico dos sujeitos que queriam ser curados, fizeram-me crer no que o antropólogo 

norte-americano coloca. Mantive uma postura semelhante a de CSORDAS, quando este 

relata o esforço feito pelos suplicantes da cura durante sua pesquisa. É importante 

reproduzir mais uma vez as palavras do autor: 

 

To be convinced of this interpretation one need only 
consider the hesitant, faltering steps of the supplicant who at 
the healer´s request rises from her wheelchair and shuffles 
slowly up and down a church aisle, or again the slowly 
unclenching  fist of the sufferer from chronic arthritis whose 
hand is curled by affliction into a permanent fist. Healing 
allow this by challenging the sensory commitment to a habitual 
posture, by removing inhibitions on the motor tendency toward 
normal postural tone, and by modulating the somatic mode of 
attention. 

 

 Estando inserida numa assembléia religiosa e respaldada pelo apoio coletivo, a 

recuperação processual da saúde ocorre a partir de uma motivação de natureza psico- 

somática gerada no indivíduo. Esta motivação desafia os limites impostos pela aflição e 

pelo corpo doente, abrindo espaço para uma gradativa recuperação das funções orgânicas, 

físicas e mentais do corpo individual.    

 

    

 



 126 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

  

O drama foi um dos elementos problematizados nas páginas deste ensaio. Procurou-

se mostrar que a Igreja Universal do Reino de Deus consegue unir, por meio da 

teatralização do culto a necessidade de participação dos fiéis, a oferta de novos produtos 

simbólicos e as emanações originadas das profundezas do imaginário social. Como diria 

BAUDRILLARD (1994;13,14), “para as massas, o Reino de Deus sempre esteve sobre a 

terra, na imanência pagã das imagens, no espetáculo que a igreja lhes oferecia”.  

 A IURD lida com um elemento que o protestantismo histórico, de origem norte-

americana, não soube lidar. Este movimento fez sucesso no Brasil apenas entre os que 

tinham condições de aceitar a sua mensagem racionalizadora de mundo, sendo estes um 

grupo minoritário na população. O alcance da mensagem protestante tradicional ao resto da 

população não logrou êxito. Com o desenvolvimento das mudanças socioeconômicas, a 

forma de uma parcela da sociedade vivenciar a religião sofreu transformações. Neste 

contexto, a mensagem pentecostal é acolhida, transformada e “reestilizada” dentro de novos 

moldes. 

 A dramatização neopentecostal é então um momento em que as transformações 

mencionadas acima são experimentadas no palco da vida, com a ressalva de que isto ocorre 

em nível simbólico. A IURD torna-se, portanto, um teatro permanente e seus pastores, 

obreiros e fiéis, atores que são, participam de uma encenação cuja intensidade ultrapassa as 

paredes do templo e espraia-se na vida cotidiana de cada um.  

No culto espetáculo da IURD, o exorcismo e a cura encenados ritualisticamente 

provocam alívio nas pessoas abatidas pela tempestade emocional desencadeada desde o 



 127 

primeiro ato de culto. Entretanto, nos cultos que eu tive oportunidade de presenciar, 

observei que, nem todas as pessoas experimentavam indistintamente o fenômeno. Uma 

explicação que defendo a respeito disto, é a de que o transe de possessão ocorre porque há 

pessoas com mais predisposição psicológica ou social, o que as tornam sujeitos mais 

susceptíveis de manipulações psicológicas e experiências catárticas. No entanto, sejam 

quais forem as causas, o importante é que, após tal experiência, os que dela participam 

dizem que se “sentem bem”, readquirem clareza para pensar e coordenar as suas ações, 

afirmando que a confusão anterior foi substituída pela “luz de Jesus”. 

Muitos descrevem essa experiência como se fosse a retirada das costas de um fardo 

pesado. O sentimento de alívio proporcionado pelo transe e despossessão decorre da 

descarga de tensões; da reconciliação do indivíduo com o grupo do qual ele se sentia 

separado e do sentimento de coesão, que a comunidade de sacerdotes transmite aos que 

dela participam. Neste ponto, o otimismo gerado pela participação em cultos dessa natureza  

torna-se um dos principais fatores responsáveis pelo desaparecimento ou estagnação da 

doença. 

No que diz respeito às experiências de cura problematizadas em páginas anteriores 

constatei que estas são distintas quanto ao tipo e a intensidade. Cada sujeito guarda consigo 

uma experiência específica, vinculada ao grau de comprometimento seu com a terapia 

proposta. A experiência não se esgota nas paredes do templo. Ao invés disso, ela é relatada 

a terceiros e é colocada a prova diariamente no cotidiano do fiel. A experiência de cura 

possui natureza processual, vai além do espaço da Igreja e tem sua continuidade no dia a 

dia.  

 Nestas experiências de cura a fé exerce um papel fundamental. Ela é acionada pela 

comunidade pentecostal, gerando uma reorganização cognitiva e emocional do sujeito. Esta 



 128 

reorganização traz implicações somáticas na medida em que sua ação sobre o corpo 

provoca mudanças no interior da psique. 

 Estimulada por forças dramatizadas liturgicamente, externas, portanto, ao indivíduo, 

brota de dentro destes uma energia que se julga adormecida. Tal energia, ao ser alavancada 

e direcionada produz processos terapêuticos inacreditáveis. De acordo com o Bispo 

Macedo, a fé precisa ser despertada e quando isto acontece, a cura inevitavelmente se 

realiza. No entanto, toda a eficácia depende de um querer humano e de uma postura de 

abertura para o sagrado.   

           

  

  

  

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 129 

BIBLIOGRAFIA 

 

ANTONIAZZI, Alberto, FERNANDES, Rubem César, FILHO, José Bittencourt. Et al. 

Nem anjos nem demônios. Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes. 1996. 

 

BASTIDE, Roger. O sagrado selvagem. Tradução de Rita Amaral, retirada da Internet na 

páginas “Os urbanitas”.  

 

BAUDRILLARD, Jean. À sombra das maiorias silenciosas: o fim do social e o surgimento 

das massas. 4ª ed., São Paulo: Brasiliense, 1994.  

 

BENTES, J.M & CHAMPLIN, R.N. Enciclopédia de Bíblia, teologia e filosofia. São 

Paulo. Candeia. 1995. 

 

BERGER, Peter L. O dossel sagrado: elementos para uma teoria sociológica da religião. 2ª 

ed., São Paulo: Paullus, 1985. 

 

BERGER, Peter L. Perspectives sociológicas. São Paulo. Vozes. 1989.  

 

BERGER, Peter L. & LUCKMAN, Thomas. A construção social da realidade. São Paulo. 

Vozes. 1989. 

 

BERREMAN, Gerald. Etnografia e controle de impressões em uma aldeia do Himalaia. In: 

ZALUAR (org.), Desvendando mascaras sociais, Francisco Alves, Rio de Janeiro, 123-174. 

1990. 

 

BIRMAN, Patrícia, CRESPO, Samira, NOVAES, Regina. Orgs. O mal à brasileira. Rio de 

Janeiro: EDUERJ. 1997. 

 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Os deuses do povo. São Paulo. Brasiliense. 1980. 

 



 130 

CAILOIS, Roger. O homem e o sagrado. Lisboa. Edições 70. 1990. 

 

CAMPOS, Roberta. Emoção, Magia, Ética e Racionalização: as múltiplas faces da Igreja 

Universal do Reino de Deus. Dissertação de Mestrado. UFPE. 1995. 

 

CAMPOS, Leonildo S. Teatro, templo e mercado: organização e marketing de um 

empreendimento neopentecostal. 2ª ed., São Paulo. Vozes, 1997. 

 

CANETI, Elias. Massa e Poder. 2ª ed., São Paulo. Companhia das Letras, 1995.  

 

CASTRO, Eduardo Viveiros de. Entrevista. In: Eduardo Viveiros de CASTRO. A 

inconstância da alma selvagem. São Paulo. Cosac & Naify. 2002. 

  

CÉSAR, Waldo. “Vida cotidiana e transcendência no pentecostalismo”. In: Waldo CÉSAR 

e R. SHAULL. Pentecostalismo e futuro das igrejas cristãs. Petrópolis/ São Leopoldo, 

Vozes/Sinodal, 1999. 

 

CLIFFORD, James. A experiência etnográfica. Antropologia e literatura no século XX; 

org. José Reginaldo Santos GONÇALVES. Rio de Janeiro. Editora UFRJ, 1998. 

 

CORTEN, André. Os pobres e o espírito santo: o pentecostalismo no Brasil. Petrópolis, Rio 

de Janeiro. Vozes, 1996. 

 

CSORDAS, Thomas. The sacred self. A cultural phenomenology of charismatic healing. 

Berkeley, Los Angeles and London: University of California Press, 1994. 

 

DAMATTA, Roberto. Carnavais, malandros e heróis. Rio de Janeiro: Guanabara Koogan, 

1990. 

 
DELUMEAU, Jean. História do medo no Ocidente. São Paulo, Companhia das Letras, 

1993. 



 131 

 

D´EPINAY, Christian Lalive. O refúgio das massas.  Estudo sociológico do protestantismo 

chileno, Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1970. 

 
DUMONT, Louis. O Individualismo. Rio de Janeiro. Rocco. 2000. 

 

DURKHEIM, Émile. As formas elementares da vida religiosa. São Paulo: Martins Fontes. 

1996. 

 

DUVIGNAUD, Jean. Festas e civilizações. Fortaleza. Tempo Brasileiro, 1983. 

 

________________. Sociologia Del teatro: Ensayo sobre lãs sombras coletivas. México. 

Fondo de Cultura Economico, 1996.  

 

ELÍADE, Mircea. O sagrado e o profano. Lisboa. Livros do Brasil, s/d.  

 

FILHO, José Bittencourt. Matriz religiosa brasileira. Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes. 

1993. 

 

FRAZER, James. O ramo de ouro. Rio de Janeiro. Jorge Zahar. 1982. 

 

FRESTON, Paul. Breve história do pentecostalismo brasileiro. Nem anjos nem demônios. 

Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes. 1996. 

 

GEERTZ, Clifford. Notas sobre a briga de galos balinesa. In: GEERTZ, Clifford. A 

interpretação das culturas. Rio de Janeiro: Jorge Zahar. 1978.  

 

GOFFMAN, Erwing. A representação do eu na vida cotidiana. Rio de Janeiro: Vozes. 

1995. 

 



 132 

GOMES, Wilson. Nem anjos nem demônios: o estranho caso das novas seitas populares no 

Brasil da crise. In: ANTONIZAZZI, Alberto et allii. Nem anjos nem demônios. Petrópolis. 

Rio de Janeiro. Vozes, 1994.  

 

HAHN, Carl J. História do culto protestante no Brasil. São Paulo. ASTE, 1989. 

 

HOFFNAGEL, Judith. The believers: Pentecostalism in a Brasilian city. Phd dissertação, 

Indiana University. 1978. 

 

KAPFERER, Bruce. Performance and the structuring of meaning. The anthropology of 

experience. University of Illinois Press. 1986. 

 

LEVI-STRAUSS, Claude. A eficácia simbólica. Antropologia estrutural. Rio de Janeiro: 

Tempo Brasileiro. 1967a.  

 

_____________________. O feiticeiro e sua magia. Antropologia estrutural. Rio de 

Janeiro. Tempo Brasileiro. 1967b. 

 

LEWIS, Ioan. Êxtase religioso. São Paulo. Perspectiva. 1971.  

 

MACEDO, Edir. Orixás, caboclos e guias. Rio de Janeiro. Gráfica Universal. 1993. 

 

______________________. A libertação da teologia. Rio de Janeiro. Gráfica Universal. 

S/d. 

 

McALISTER, Robert. A experiência pentecostal. Rio de Janeiro. Igreja de Nova Vida, 

1977. 

 

MACHADO, Maria das D. C.  Carismáticos e pentecostais: adesão religiosa na esfera 

familiar. Campinas. ANPOCS/Autores Associados, 1996. 

 



 133 

MAGGIE, Yvonne. Guerra de Orixá. Um estudo de ritual e conflito. Rio de Janeiro. Jorge 

Zahar. 2001. 

 

MALINOWSKI, Bronislaw. Introdução. In: MALINOWSKI, Bronislaw. Os argonautas do 

pacífico ocidental. São Paulo. Victor Civita. 1984.   

 

MARIANO, Ricardo. Neopentecostalismo: os pentecostais estão mudando. Dissertação de 

mestrado – USP, São Paulo.1995.  

 

MARIZ, Cecília Leite. O demônio e os pentecostais no Brasil. O mal à brasileira. Rio de 

Janeiro: EDUERJ. 1997. 

 

__________________. Coping with poverty: Pentecostals and Christian base communities 

in Brazil. Temple University Press, Philadelphia, 1994. 

 

__________________. Libertação e ética. Uma análise do discurso de pentecostais que se 

recuperaram do alcoolismo. In: ANTONIZAZZI, Alberto et allii. Nem anjos nem demônios. 

Petrópolis. Rio de Janeiro. Vozes, 1994. 

 

MARTIN, David. Tongues of fire. Basil Blackwell ltd, Oxford, UK. 1990. 

 

MAUÉS, Raymundo Heraldo, SANTOS, Kátia Bárbara, SANTOS, Marinéa Carvalho dos. 

Em busca da cura: ministros e “doentes” na renovação carismática católica. In: 

ANTHROPOLOGICAS. Ano 6. Vol. 13. Org. MEDEIROS, Bartolomeu Tito Figueirôa & 

THEIJE, Marjo de. UFPE. 2002. 

 

____________________. “Bailando com o Senhor”: técnicas corporais de culto e louvor (o 

êxtase e o transe como técnicas corporais). Revista de Antropologia da USP. São Paulo. 

Vol 46. 2003. 

 

MAUSS, Marcel. Sociologia e antropologia. São Paulo. Cosac & Naify. 2003. 



 134 

 

______________. Esboço de uma teoria geral da magia. Sociologia e antropologia. São 

Paulo. Cosac & Naify. 2003. 

 

MEDEIROS, Bartolomeu Tito Figueirôa de. Entre almas, santos e entidades outras no Rio 

de Janeiro: os mediadores. Tese de doutoramento. Museu Nacional. 1995.  

 

MOTTA, Roberto. Transe du corps et transe de la parole dans lê religions syncrétiques du 

nordest du Brésil. Cahier de L ímaginaire, L  ́Harmattan, no. 7 et 8, 47-62. 

 

NOVAES, Regina. Os escolhidos de Deus. Cadernos do ISER. Rio de Janeiro. Marco Zero. 

1985. 

 

OLIVEIRA, Estevam. F. de. Igreja Universal do Reino de Deus: conversão ou adesão? 

Dissertação de Mestrado. UFPB, 1998. 

 

PIERRUCI, A. F. & PRANDI, R. Religiões e o voto no Brasil: as eleições presidenciais de 

1994. ANPOCS, 18º encontro anual, nov., Caxambu – MG.  

 

RABELO, Miriam Cristina, ALVES, Paulo César, SOUZA, Iara Maria. Experiência de 

doença e narrativa. Rio de Janeiro. Fiocruz. 1999.  

 

ROLIM, Francisco C. Pentecostais no Brasil, Petrópolis, Rio de Janeiro, Vozes, 1985. 

 

SANCHIS, Pierre. Religiões, religião...Alguns problemas do sincretismo no campo 

religioso brasileiro. In: Fiéis e cidadãos. Percursos de sincretismo no Brasil. SANCHIS, 

Pierre (org.). Rio de Janeiro. Eduerj. 2001.   

 

SOUZA, Laura de M. O diabo e a terra de Santa Cruz. São Paulo. Companhia das Letras, 

1995.  
 



 135 

SOUZA, Beatriz Muniz de. A experiência da salvação: pentecostais em São Paulo. São 

Paulo. Duas Cidades, 1970. 

 

STOLL, David. Is latin america turning protestant? The politics of evangelicals growth. 

University of California Press, Berkeley, 1990.  

 

THOMAS, Keith. Religião e o declínio da magia. Companhia das Letras. São Paulo, 1991. 

 

TOUCHARD, Pierre Aimé. O teatro e a angústia dos homens. Duas Cidades. São Paulo. 

1970. 

 

TURNER, Victor. Dramas fields and metaphors. Ithaca: Cornel University Press. 1974. 

 

TURNER, Victor, BRUNER, Edward. The anthropology of experience. University of 

Illinois Press. 1986. 

 

VELHO, Gilberto. Projeto e metamorfose. Rio de Janeiro: Zahar. 1994. 

 

WEBER, Max. Sociologia da religião. Economia e sociedade. Vol. 1. Brasília: Editora da 

Universidade de Brasília. 1991.  

 

____________. Ensaios de sociologia. Rio de Janeiro. Koogan. 1982.  

 

WILLEMS, Emilio. Followers of a new faith: culture change and the rise of the 

Protestantism in Brazil and Chile. Nashville: Vanderbilt University Press. 1967. 

 
 
 
 
 
 



 136 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ANEXOS 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 



 137 

ROTEIRO DAS ENTREVISTAS 

 

1. Como você ingressou na IURD? 

 

2. Por que a IURD? 

 

3. Como foi o dia que você resolveu aceitar Jesus? 

 

4. O que você mais gosta nas reuniões da Igreja Universal? Qual a diferença desta Igreja 

em relação as outras denominações evangélicas? 

 

5. O que você sente ao participar das Reuniões do Espírito Santo, nas Quartas e Domingos? 

Porque elas são tão importantes? 

 

5. Qual tipo de cura você obteve? 

 

6. Quais eram os sintomas que o seu corpo sentia? 

 

7. Você já manifestou? 

 

8. O que mudou na sua vida após a sua conversão?  

 

 

 

 

 

 

 



 138 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 139 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 


