DINARTE LOPES

KIERKEGAARD ENTRE KANT E HEGEL: O SENTIDO EXISTENCIAL DA
VERDADE

Dissertagdo apresentada ao Programa de Pos-
Graduacdo em Filosofia da Universidade
Federal de Pernambuco para obtengao do grau
de Mestre.

Orientagdo: Professor Doutor JESUS VAZQUEZ TORRES (UFPE)

RECIFE

Agosto de 2005



Lopes, Dinarte

Kierkegaard entre Kant e Hegel : o sentido
existencial da verdade. — Recife : O Autor, 2005.

110 folhas.

Dissertagdo (mestrado) — Universidade Federal de
Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2005.

Inclui bibliografia.

1. Projeto filosofico ocidental - Critica da
objetividade. 2. Verdade e subjetividade — Dialetica
existencial . 3. Critica da moralidade - Origem do
dever moral - Liberdade e angustia. I. Titulo.

165.5 CDU (2.ed.) UFPE
170 CDD (22.ed.) BC2006-028



DINARTE LOPES

KIERKEGAARD ENTRE KANT E HEGEL: O SENTIDO EXISTENCIAL DA
VERDADE

Dissertacdao apresentada ao Programa de Pos-
Graduacdo em Filosofia da Universidade
Federal de Pernambuco para obtencdo do grau
de Mestre.

RECIFE, de de 2005.

Professor Doutor JESUS VAZQUEZ TORRES (UFPE)

1° Examinador/ Presidente

Professor Doutor

2° Examinador

Professor Doutor

3° Examinador



TERMO DE APROVACAQ
DINARTE LOPES

Dissertagdo de Mestrado em Filosofia aprovada com
distingfo, pela Comissdo Examinadora formada pelos professores a seguir
relacionados, como requisito parcial a obtengdo do titulo de Mestre em
Filosofia, pela Universidade Federal de Pernambuco.

Dr. JESUS VAZQUEZ TORRES
/-'?

Cisilr /‘Zio’rf-z.ﬂ =
/-' ORIENFADOR .~

Dr. WITOLD SKWARA

*??’ /!) jybbﬂfc:

EXAMINADOR

1

Dr. JUAN BONACCINI

/\r T “)ﬂf“x-m——e =

“~__2° BXAMINADOR

RECIFE/2005



- A quem mais amas, responde, homem enigmatico: a
teu pai, tua mae, tua irma ou teu irmao.

- Nao tenho pai, nem mae, nem irma, nem irmao.
- Teus amigos?

- Eis uma palavra cujo sentido, para mim, permanece
obscuro até hoje.

- Tua patria?

- Ignoro em que latitude esta situada.

- A beleza?

- Gostaria de ama-la Deusa e imortal.

- O ouro?

- Detesto-o como detestais a Deus.

- Entdo! A que ¢ que tu amas, excéntrico estrangeiro?

- Amo as nuvens... as nuvens que passam... longe... 14
muito longe... as maravilhosas nuvens!

Charles Baudellaire



AGRADECIMENTOS

A Viviane, minha esposa, que sempre suportou 0s meus excessos.

A minha familia e, em especial, @ minha mae cuja ajuda no momento devido foi
imprescindivel para a realiza¢do desse trabalho.

Aos meus sogros, Reginaldo e Betianate Leandro, incansaveis parceiros.

Aos meus amigos, o casal Eber e Andréa Araujo, pela generosidade do auxilio com a
bibliografia estrangeira.

A Marcos Sampaio, sempre prestativo nas inimeras vezes em que dele precisei.

Aos meus professores neste Departamento. Em especial, ao Professor Doutor Roberto
Markenson, pela orientagdo de minha monografia da qual poderia dizer que esta dissertagao
representa um aprofundamento. Agradeco ainda ao Professor Doutor Witold Sqwara, pela
atenciosa leitura deste trabalho e pelas valiosas correcdes. Ao Professor Doutor Jesus
Vazquez pela orientacao e pelas corre¢des do trabalho.

A Maria Betania, de cuja ajuda sou, indiscutivelmente, devedor.



RESUMO

A afirmacdo kierkegaardiana de que “a verdade ¢ a subjetividade” ¢ aqui
apresentada como resultado de sua critica a objetividade enquanto projeto filosofico. No
esforco de validacdo do conhecimento objetivo, a filosofia tende a aniquilar a diferenca
radical entre sujeito e objeto. Para Kierkegaard, esta identificagdo ¢ fatal, pois, sob a escusa
de garantia da certeza, o pensamento especulativo vé€ sucumbir diante de si a subjetividade
mesma. Entdo, se a afirmagdo de que a verdade ¢ a subjetividade figura como reafirmagao
da diferenca entre sujeito e objeto, a dialética existencial de Kierkegaard, por outro lado, na
condic¢do de discurso fundado nesta diferenca inconciliavel, apresenta-se como um discurso
do paradoxo que, ao negar a possibilidade de Deus como objeto do pensamento, assume-o
como o Absolutamente Outro. O itinerario da pesquisa partiu das categorias existenciais da
angustia ¢ do paradoxo para, em seguida, explicitar os polos em que se move o discurso
kierkegaardiano: da formulagdo socratica da pergunta pela possibilidade da verdade aos

herdeiros modernos de Socrates: Kant e Hegel.

PALVRAS-CHAVE: Angustia. Autonomia da moral. Dialética existencial. Fé e razao.

Paradoxo. Verdade e subjetividade.



ABSTRACT

In the present thesis the Kierkegaardian statement that “truth is subjectivity” is
shown as a consequence of Kierkegaard’s critique of objectivity as a philosophical project.
In its effort for objective knowledge validation, philosophy tends to annihilate the radical
difference between subject and object. For Kierkegaard, this is a fatal identification since,
under the excuse of certainty warranty, speculative thought watches the very subjectivity
succumb before it. Then, if the statement that truth is subjectivity appears as a reassertion
of the difference between subject and object, on the other hand, Kierkegaard’s existential
dialectic, in its condition of a discourse founded on this irreducible difference, shows up as
a discourse of paradox that, denying the possibility of God as object of thought, assumes
Him as the Wholly Other. This search had as point of departure of its itinerary the
existential categories of anxiety and paradox, after which it was made clear the poles in
whose interior Kierkegaardian discourse moves itself: from the elaboration of the Socratic

question for the possibility of truth to Socrates’ modern inheritors: Kant and Hegel.

KEY WORDS: Anxiety. Existential dialectic. Faith and reason. Moral autonomy Paradox.

Truth and subjectivity.



LISTA DE ABREVIATURAS

CA - O conceito de angustia
CUP — Concluding uncientific postscript
PF — Philosophical fragments

TT — Temor e tremor



Sumario

INEFOAUGAO. ..ottt ettt et e et e e eat e e e taeeetaeeeasaeeeasee e aseeeenseeesseeeaneeas 11
Parte I — Aproximacio do conceito Kierkegaardiano de existéncia

Capitulo 1. O carater indeterminado da existéncia

1. categorias da EXISTEICIAL ....ecuieiiieeiieitie et eriee et ete ettt e ettt eebeetaeenbeebeeesseesaesnseeseeenns 20
1.1 Possibilidade € angUstia..........cccueieiiieeiiieeiee ettt 23
1.2 O itinerario da anGUSLIA.........cccveeerierieeiiieniieeieesieeteesteeeteesteeebeenseeesseesseessseeseesnseenseennns 24
1.3 A €5C01la da an@USLIA.......ccuueeeiuiieeiiieeiieeeieeeeee et e e ste e et e e e eeeesaeeessraeesaree e saeeenaaeenaeenas 27
1.4 O paradoxo: a fé em virtude do absurdo............ceeevieriieciienieiieeiece e 29
1.5 A posi¢ao de Temor e Tremor em relagdo ao tema da verdade subjetiva...................... 34
1.6 CONCIUSAO. ...ttt sttt sttt et sae ettt beenees 41
2. A subjetividade eXiStENCIAL.......c.cecuiiriieiiieiie ettt ens 43
2.1. Pensador subjetivo € pensador eSpeculativo...........ccueeevieeiiieeiiieeiieeeee e 44
2.2 A subjetividade cOmO tarefa..........cceeiiieiiiiiiieiiece et 47
2.3 A INLEIIOTIAAAR. ...ttt st ettt e e bt e e e e beeeaneens 49
2.4 Subjetividade € PaiXA0.......ccveiiiiiiieiieeiieeie ettt ettt et e e e teeeaaeens 50
2.5 Antropologia EXIStENCIAL........cccueiiiiiiiiiieciie ettt e 52
2.6 CONCIUSAO. ...ttt ettt sttt ettt et b e bt et e bt enbe et e seeenbeennes 53

Capitulo 2. O sentido existencial da verdade

1. Verdade e subjetividade.........cccueecuieiiiiiiieiiiciecee et 56
1.1 A possibilidade da verdade............cceeeriiiiiiiiiiie e e 57
1.2 O paradoX0 aDSOIULO.....cc.eeeiiiiiieiieeie ettt ettt ettt et eeeeebeeseessbeensaeensaens 61
1.3. O paradoXo € @ f&......ccouiieiiie ettt e ere e e naee e 66
2. A dialética eXISTENCIAL....c.cuiieiiiieeiie e et e e erae e 68
2.1 Dialética existencial e dialética hegeliana ...........cccoccveeiieriieiieniieieeeeee e 68
2.2 A Dialética da existéncia CriStd N0 POSISCHIPDIUNM. ............cccueeeerveeeireeeiiiieeeieeeeieeeeieeeaeas 69
2.3 O sentido existencial do estagio religI0S0.......cccuieruiirriiiiiieiieie et 74

Parte II. A dialética existencial de Kierkegaard

Capitulo 1. Kierkegaard e Kant

1.1 Com Kant, para além de Kant..............cceeeiiieiiiiiiiic e 76
1.2 A posicao kantiana: @ moral QUtONOMA.........c.eeeveeriieriieeiieiie et 77
1.3 A passagem da moral & r€lIZIA0.......c..eeevuiieeiiiieeiie et 79

1.4 Uma leitura kierkegaardiana de Kant............ccccoecvieriieiieniiiiienieeeeceeeeee e 81



1.5 A critica kierkegaardiana € SEUS PreSSUPOSLOS. ....cuveerveerrieerrierieeiienieeieesreeseesseeenseenenes 82
1.6 A 1€ em virtude do ADSUFAO.................ccuoeeecueieeiiieiiiiecieeeeee e e 85
L7 A€ 110 ADSUFAO. ...ttt ettt et ees 87

Capitulo 2. Kierkegaard e Hegel

2.1 A tensdo objetividade-subjetividade..........cooveevieriiiiiieniieieee e 89
2.2 A critica a Hegel €M Temor € tremOr ..........c..uveeceeeeeiieeeiieeeieeeeiee e eae e evaeesvae e 90
2.3 A critica @ Hegel N0 POSISCHIDIUM. .........ccccueeeuieeiieiieeiieecieeeie ettt eiee e ee e e saneens 93
2.4 Eternidade e temporalidade...........c.ceoviieeiiiiiiiieeeeee e 96
2.5 Sobre a impossibilidade de um sistema existencial...........c.cccceeevvierieriiienieniieeieeeeenee. 98
L1071 Te] 10 - o SRS 101

LB 10) VU0 a2 i - USRS 106



Introdugao

A obra kierkegaardiana, mais famosa do que propriamente conhecida, tem se
prestado a inumeras interpretagdes. Precursor do existencialismo, pensador religioso,
opositor de Hegel, sdo alguns dos rotulos que se tem aplicado a Kierkegaard e muitos deles
nao nos oferecem mais do que uma caricatura. Em todo caso, revelam aspectos de sua obra
que costumam ser tomados pelo essencial. A reflexdo sobre o existente concreto, sobre o
sentido existencial da religiosidade, a critica ao discurso hegeliano, sdo alguns desses
aspectos que, embora parciais, podem encontrar uma unidade de coeréncia a partir da
investigacdo sobre o sentido existencial da verdade em Kierkegaard. Eis o tema geral desta
dissertacdo: o sentido existencial da verdade e suas ressondncias no discurso
kierkegaardiano no que ele tem de mais caracteristico: a forma de um “discurso do
paradoxo”.

Naturalmente, um discurso que assume tal forma deve levantar questdes. Em
primeiro lugar, pode-se realmente chama-lo de discurso? Todo discurso deve proceder por
sinteses. Em Kant, os proprios juizos da experiéncia, que possibilitam a enuncia¢do do
mundo, sdo todos sintéticos. E em Hegel, ¢ gracas a sucessivas operagdes de sintese que a
razdo chega a um discurso total que abarca inclusive ela mesma. Para Hegel, “O Espirito ¢
o Ser-revelado, isto €, uma sintese do Ser (objetivo) e de sua revelagdo (subjetiva) .

Mas Kierkegaard nao procede por sinteses; esse caminho lhe ¢ totalmente
interditado e por isso para na contradi¢do, na oposi¢do, no paradoxo. Rechaga qualquer

possibilidade de sintese dialética, porque pensamento e existéncia, sujeito e objeto,

' KOJEVE, Alexandre. Introdu¢do a Leitura de Hegel. Rio de Janeiro: Contra-ponto: UDUERJ, 2002. p.

405.



encontram-se originariamente em relagdo de oposicao. Finito-infinito, temporal-eterno, sao
alguns dos termos que, ndo se deixando conciliar, conferem a existéncia a sua qualidade de
indizivel — pelo menos nos moldes de uma filosofia sistemdtica — e cujo sentido cabe ao
pensador subjetivo enunciar.

Cabe-nos, portanto, iniciar pela concepg¢ao kierkegaardiana de existéncia. No
Postscriptum, veremos, a reflexdo sobre a existéncia ndo se da no interior da oposi¢ao
esséncia-existéncia, mas a partir da oposicao objetivo-subjetivo. Entretanto, o sujeito de que
fala Kierkegaard nada tem a ver com o sujeito cognoscente universal que, desde Descartes,
levanta a pretensdo de vencer a sua relagdo de oposicao frente a objetividade. O sujeito
kierkegaardiano, ao contrario, mantém essa diferenca essencial, afirmando-se em sua
individualidade, concretude e temporalidade. Existéncia ndo deve significar entdo a
atualiza¢do de uma esséncia, mas o individuo concreto cujo ser nunca se deixa apreender a
partir do conceito.

A investigacdo filosoéfica procede pela andlise dos conceitos em sua
necessidade. Kierkegaard, diferentemente, ao falar da existéncia, dedica-se a descrevé-la
em seus modos possiveis. A possibilidade ¢ o modo de ser temporal do individuo existente;
conceitua-lo implica em toma-lo abstratamente, quer dizer, sem consideragio de seu
aspecto concreto. Por isso, Kierkegaard ndo nos oferece definicdes nem dedugdes, mas
descrigdes de situagdes existenciais, onde a existéncia € aproximada através de seus modos
de ser concretamente. E dentro deste “método” de analise que se situa O Conceito de
Angustia.

Obra sobre a liberdade, trata do aspecto contingente da existéncia que se
apresenta sempre como possibilidade. Angustia ¢ a consciéncia do individuo frente as

infinitas possibilidades que a existéncia oferece. O individuo ndo se angustia por esta ou



por aquela possibilidade, mas porque todas elas sdo igualmente possiveis. Dai o carater
sempre instavel da existéncia e que exige a decisdo, o salto (caracteristico da dialética
existencial de Kierkegaard), e que culminara na idéia de paradoxo, apresentada em Temor e
Tremor.

Sdo esses dois elementos constitutivos da existéncia, a possibilidade e o
paradoxo, que nos ocupardo no primeiro capitulo da primeira parte. Sdo eles que, ao nosso
ver, caracterizam o modo como Kierkegaard entende a existéncia e suas categorias. Dai a
recorréncia as obras O Conceito de Angustia (1844) e Temor e Tremor (1843). Na primeira
encontram-se as varias formas que pode assumir a angustia (se bem que, para este estudo, o
nosso interesse tenha se voltado primordialmente para a primeira forma da angustia,
apresentada no primeiro capitulo como estado que antecede o pecado original), enquanto a
segunda aborda o tema da consciéncia individual marcada pelo paradoxo que se resolve na
fe.

Uma vez esclarecida a concepcao kierkegaardiana de existéncia, passaremos
as suas categorias, porque ¢ a elas que Kierkegaard recorre quando discorre sobre seu ideal
de verdade em sentido existencial. Desse modo, a abordagem dos conceitos de
subjetividade, individualidade, interioridade e paixdo interessam a presente pesquisa porque
compdem o instrumental de que se serve o filosofo para a critica da verdade filosofica
considerada como sistema, compdem a no¢ao kierkegaardiana de subjetividade existencial.

Entretanto, uma “analitica dos conceitos” aos quais acabamos de nos referir
ndo nos ¢ possivel. Nos textos de Kierkegaard, eles aparecem compondo o instrumental
daquilo que o filésofo chama de a tarefa de tornar-se subjetivo. Por isso eles serdo aqui

apresentados da mesma forma em que Kierkegaard os deixou: sempre juntos, apoiando-se



uns nos outros, e a partir de seus contextos de utilizagdo, de onde podemos apreender suas
diversidades de significacdo, mas nunca sob a forma de defini¢des dedutiveis e precisas.

Portanto, o primeiro capitulo esclarecera alguns dos conceitos fundamentais
da obra do dinamarqués, conceitos necessarios & compreensdo da critica kierkegaardiana
como critica filoséfica, capaz de ultrapassar a idéia de um subjetivismo ingé€nuo.

Na elabora¢dao de sua critica da verdade, Kierkegaard parte da oposi¢ao
radical entre pensamento e existéncia. Nega, assim, a identifica¢do entre sujeito e objeto’.
Por isso, lembra Jean Wahl, sua filosofia “opde-se a toda filosofia da imanéncia, quer essa
imanéncia unifique tudo no Eu, quer unifique tudo no ndo-Eu; opde-se tanto a0 monismo
subjetivo quanto a0 monismo objetivo, e a unido destes dois, que é 0 monismo hegeliano™”.
O pensamento abstrato — aquele que separa artificialmente sujeito e objeto - ndo pode
pensar a existéncia sendo sob pena de esvazia-la de seu contetido concreto. Entretanto,
quando separa pensar e existir, Kierkegaard refere-se ao pensamento objetivo, vale dizer,
especulativo, sistematico, caracteristico da atividade subjetivo-gnosioldgica, i.e.,
objetivista. Isso ndo deve significar que a existéncia seja absolutamente impensavel, uma
vez que Kierkegaard abre uma segunda via de pensamento que deve se realizar através da
categoria da subjetividade existencial, essencialmente distinta da subjetividade metafisica
tipica da modernidade.

E a partir desta categoria da subjetividade existencial que ganha sentido a
afirmacdo kierkegaardiana de que “a verdade ¢ a subjetividade”. Nao quer dizer o filésofo

que a verdade seja produzida individualmente, mas que deve ser apropriada e vivida

2 KIERKEGAARD, Soren. Concluding Unscientific Postscript. Traducdo de David F. Swenson. New Jersey:
Princeton University Press, 1941. P. 112

3 WAHL Jean, Etudes Kierkégaardiennes (paris, 1967 ) p.130.



subjetivamente - vale dizer, existencialmente - e que a verdade oriunda do pensamento
especulativo, € absolutamente vazia, pois nao se refere ao existente concreto.

Se a comparacdo ¢ possivel, poderiamos dizer que, assim como se observa
em Nietzsche, a critica kierkegaardiana da verdade ndo ¢ uma questdo gnosiologica ou
epistemolodgica; por isso o que o dinamarqués também colocard em questdo ¢ o valor e ndo
a validade da verdade. H4, naturalmente, um problema epistemoldgico subjacente a critica
do dinamarqués, mas esta ndo lhe aparece de maneira estrita como uma questdo sobre a
cientificidade da abordagem objetiva da filosofia. A questdo kierkegaardiana é saber que
valor subjetivo possui uma verdade objetivamente valida, qual o interesse existencial de
uma certeza objetiva. Dessa maneira, ainda analogamente a Nietzsche, a critica
kierkegaardiana se realiza desde fora de um discurso de valida¢cao do conhecimento. Nao ¢
uma critica rigorosamente interna, portanto. Trata-se, antes, de trazer a questdo a um outro
terreno, o terreno subjetivo da vivéncia existencial.

A questdo da verdade entendida subjetivamente serd tratada no segundo
capitulo e deverd remeter-nos a um outro aspecto fundamental do pensamento de
Kierkegaard: o cristianismo. Porque as reivindicagdes em favor da existéncia e da
individualidade sdo na realidade reivindicacdes cristds, pois, para o fildsofo, ser individuo
singular expressa a unica relagdo possivel com Deus, e ¢ a categoria cristd por exceléncia.
O cristianismo pressupde a conversdo do sujeito concreto em individuo. Assim, a
apropriagdo subjetiva da verdade assume também um sentido cristdo: mais importante do

que conhecer a verdade ¢ estar na verdade, como afirma o proprio Kierkegaard:



“A filosofia ensina que o caminho ¢ tornar-se objetivo, enquanto o

cristianismo ensina que o caminho ¢ tornar-se subjetivo, i.e, tornar-se um sujeito na

verdade®”.

Por isso, a partir de agora, aparecem-nos como possiveis duas leituras de
Kierkegaard. A primeira delas, sugerida por Paul Ricoeur, pde-no face a Kant naquilo que o
fil6sofo francés chama de “critica das possibilidades existenciais”. Neste caso, as categorias
da existéncia seriam condi¢des de possibilidade ndo de uma experiéncia em geral — como
em Kant -, mas de uma experiéncia existencial’. Pergunta Ricoeur: “nio se pode dizer que
suas categorias da existéncia constituam um novo tipo de critica, uma critica da existéncia,
e que elas remetam a possibilidade de falar da existéncia? Nao poderiamos dizer que as
categorias kierkegaardianas da existéncia constituem uma resposta aos problemas da Razao
pratica levados a um impasse por Kant? ¢,

A propria nocdo kierkegaardiana do paradoxo, segundo Ricoeur, deve
remeter-nos a Kant: “a frase ‘o paradoxo requer a fé, ndo a compreensdo’, remete
inegavelmente a Kant: ‘eu tive de abolir o saber para dar lugar a f&’””.

De qualquer maneira, se Kierkegaard segue — pelo menos formalmente — a
critica kantiana quantos as possibilidades da razdo no nivel teérico, ¢ também verdade que
ele a ultrapassa, pois a ética nunca pode fornecer os meios para uma auténtica realizagao do
individuo em vista de suas acdes. Rejeita entdo a reabilitagdo kantiana da razdo em seu uso

pratico.

4 philosophy teaches that the way is to become objective, while Christianity teaches that the way is to
become subjective, i.e,. to become a subject in truth CUP.Op. cit. p. 117. (grifo nosso).

3 RICOEUR, Paul. Filosofar Apos Kierkegaard. Leituras-2 A Regido dos Filosofos. Sdo Paulo: ed. Loyola,
1996. p. 37

8 RICOEUR. Op. cit. p.37.
7 Ibidem p. 36.



A segunda leitura, que geralmente ¢ apresentada como Obvia, confronta-o
com Hegel. E a leitura do Kierkegaard critico do sistema e do discurso filoséfico como
discurso total. Em Hegel, Kierkegaard vé o grande inimigo do individuo, pois sacrifica-o
em nome do conceito. Tanto para Hegel, quanto para Kierkegaard, sujeito e objeto
encontram-se originariamente em situagdo de oposicao. Mas se, para Hegel, ¢ possivel a
sintese dialética de ambos no Saber Absoluto, esta possibilidade se funda, diz Kierkegaard,
no uso improprio de conceitos equivocados como o conceito obscuro de negatividade como
principio dindmico que explica todo movimento dialético. Acreditamos que esta leitura
ajuda a tornar inteligivel ndo apenas a dialética existencial de Kierkegaard, mas seu proprio
projeto filosofico como um todo.

A segunda parte do trabalho deverd lidar com os resultados desses dois
confrontos. Em relacdo a Kant, apesar de assumir também a impossibilidade de uma razao
pura capaz de pensar por si propria a existéncia e os atributos de Deus, Kierkegaard
sustenta a legitimidade de uma religiosidade que, ao invés de se apoiar em um postulado da
razdo pratica, funda-se na idéia do paradoxo. Se em Kant a fé aparece como crenga
racional, quer dizer, como crenca cuja pretensdao pode ser racionalmente (através do
conhecimento da lei moral) justificada, para Kierkegaard a fé apresenta-se como salto
justamente porque transpde sem qualquer mediacdo a diferenca absoluta entre o homem e
Deus; ao invés de crenca racional, a fé ¢ paradoxo.

Em relagdo a Hegel, ¢ o proprio paradoxo que implica a existéncia que deve
frear o discurso e suas operacdes de sinteses dialéticas. Ao apresentar a existéncia como a
cisdo entre pensamento e ser, Kierkegaard nega a possibilidade de elaboragdo de um
sistema tal como Hegel o concebeu, um sistema absoluto que prescinde de qualquer

pressuposi¢do. Assim, o discurso filosofico, ao assumir como tarefa a integragdo da



existéncia a0 pensamento (a tarefa subjetiva), deve absorver também as contradi¢des que,
em Ultima instincia sdo inconcilidveis®.

Ao nosso ver, as duas leituras ndo se excluem. Ao contrario, sdo leituras
complementares que fornecem um marco da posicdo de Kierkegaard em relacdo ao
pensamento moderno. A sua critica da verdade, apresentada aqui no segundo capitulo da
primeira parte, apareceu-nos como um ponto de convergéncia privilegiado entre as duas,
tanto pela rejei¢dao da verdade como sistema (critica a Hegel), quanto pela insuficiéncia do
estagio ético como lugar da auténtica realiza¢do do individuo (ultrapassamento de Kant).

Cabe-nos apresentar ainda duas breves ressalvas, uma em relacdo ao titulo
do trabalho, outra em relagdo as citagdes. Lé-se no titulo: Kierkegaard entre Kant e Hegel.
No trabalho de levantar os pressupostos da critica Kierkegaardiana da verdade, fomos
levados irremediavelmente aos dois grandes filosofos da lingua alema. Entdo, se Kant e
Hegel aqui comparecem, ¢ porque parecem poder ser interpretados como coordenadas a
fornecerem o marco da posi¢do kierkegaardiana no pensamento moderno. Trata-se,
contudo, de um trabalho sobre Kierkegaard. Quem esta entre ¢ Kierkegaard e ai se coloca
por meio de sua dialética existencial que o leva tanto a aceitar o interdito kantiano as
pretensoes da razdo metafisica quanto a ultrapassar a solucdo moral de Kant; dialética
existencial que o leva ainda a assumir a forma dialética do discurso que opera pela oposi¢ao
de antiteses, embora rejeite como artificial a sintese dialética de Hegel, o que torna o seu
discurso, o “discurso do paradoxo”, um simulacro do discurso hegeliano. De qualquer

maneira, o que ¢ de nosso interesse ressaltar ¢ que ndo esta no foco de nossas atencgdes

¥ A este respeito, Deleuze aponta no movimento logico-dialético de Hegel o alvo central da critica de
Kierkegaard, ao passo em que confirma o seu estranho parentesco com Nietzsche: “Kierkegaard e Nietzsche
estdo entre os que trazem a Filosofia novos meios de expressdo. A propdsito deles, fala-se de bom grado de
um ultrapassamento da Filosofia. Ora, o que esta em questdo em toda a sua obra é o movimento. O que eles
criticam em Hegel é a permanéncia no falso movimento, no movimento légico abstrato, isto é, na ‘mediagdo’.
DELEUZE, Gilles. Diferenga e repeti¢do. Rio de Janeiro: Graal, 1988. p. 32.



apresentar qualquer aspecto dos pensamentos de Kant e Hegel que ndo estejam em contato
franco com o tema da verdade subjetiva em Kierkegaard.

Acrescentamos ainda que ndo ¢ isenta de dificuldades a tarefa de ler
Kierkegaard em portugués. O Postscriptum, por exemplo, ainda ndo possui uma edi¢io
brasileira, enquanto as Migalhas Filoséficas, tradugdo de Alvaro Valls, encontra-se
atualmente esgotada. Por esta razdo, para a leitura desses titulos, recorremos a duas edigdes
americanas. As citagdes desses dois textos sdo apresentadas em portugués. As notas de
rodapé, entretanto, trazem o texto citado em inglés, de maneira que o leitor tenha acesso ao
texto original, cujo sentido pleno poderia facilmente se perder ao ser traduzido por alguém
a quem faltam as habilidades necessarias a um bom tradutor. As citagdes de Temor e
Tremor sdo todas extraidas da edicdo brasileira (referéncia completa na bibliografia) a
excecdo da ultima citagdo que fizemos do texto de Johannes de Silentio’, onde utilizamos a
traducdo americana de Walter Lowrie. Neste caso, segue também o texto traduzido na nota

de rodapé, referente a citacao.

? Pseudonimo com que Kierkegaard assina Temor e Tremor.



PARTE I

Aproximagdo do conceito kierkegaardiano de existéncia

CAPITULO I

O carater indeterminado da existéncia

1. Categorias da existéncia.

As reflexdes kierkegaardianas acerca da existéncia tém em vista a
consciéncia individual cristd. As principais categorias existenciais sdo, na verdade,
categorias ético-religiosas subjacentes ao exercicio da vida autenticamente cristd e que
marcam a relacdo entre a acdo individual livre e a consciéncia do pecado. Caracterizam a
consciéncia individual da experiéncia de estar diante de Deus. Por isso aplicam-se
plenamente apenas a existéncia religiosa, ja que, para Kierkegaard — e isso veremos adiante
—, ¢ o cristianismo que possibilita a realizacdo de uma existéncia autenticamente individual.

A compreensdo da noc¢do kierkegaardiana da existéncia partira, portanto, de
duas observagdes. A primeira delas é que existir implica a conversdo do existente em
individuo. A segunda aponta para o cristianismo como uma experiéncia existencial da
verdade que deve conduzir a esta conversao.

Antes de tudo, deve-se perceber o sentido que assume a palavra existéncia
no vocabuldrio Kierkegaardiano. Diferentemente da tradicdo filosofica, Kierkegaard
procura pensar a existéncia fora da oposicdo esséncia-existéncia. Dessa maneira, ndo se
deve entender por existente simplesmente aquele ser cuja esséncia tornou-se atual. Existir,

para Kierkegaard, ¢ um modo de ser proprio do ser do homem, cuja esséncia,



diferentemente do que ocorre com as coisas, sO se deixa apreender a partir da concretude
particularizante do individuo. Isso ndo deve significar, por outro lado, que os objetos do
mundo que nos sdo dados a conhecer e com os quais, por for¢a do habito, estamos
familiarizados nao existam. Existem, embora em um sentido muito distante daquele que
Kierkegaard costuma empregar freqiientemente.

Os objetos no mundo deixam-se apreender pela sua participagdo no
conceito. Se dissermos, por exemplo, “mesa”, ndo nos referimos a nenhuma mesa em
particular, mas ao conceito universal de mesa. Se apontamos para uma cadeira e dizemos
“mesa”, falamos de maneira incompreensivel, pois atribuimos a um objeto a participacao
em um conceito ao qual ndo pertence. E s6 no e pelo conceito que os objetos tornam-se
inteligiveis. Entretanto se perguntam: “a que mesa se refere o conceito ‘mesa’?” nao seria
absurdo responder: a nenhuma. Pois embora o conceito expresse os atributos de todas as
mesas em geral, ndo se refere a nenhuma delas em particular. Quer dizer, o conceito,
embora condicdo de inteligibilidade dos objetos, ¢ algo inteiramente abstrato, pois
prescinde do particular.

Entdo, dizer de um objeto que ele existe significa simplesmente que aquele
conjunto de atributos presente no conceito tornou-se atual. Neste sentido, se existe, ¢ como
exemplar do conceito universal. Existe apenas na condi¢do de objeto.

Com o homem, ao contrario, ocorre algo inteiramente diferente. Dizer que o
homem existe deve significar que possui um modo de ser que lhe ¢é proprio.
Diferentemente, por um lado, dos seres naturais em geral - que existem na medida em que
participam de um conceito universal -, deve o homem assumir como tarefa a sua conversao
em individuo independente da espécie. Diferente ainda, por outro lado, do ser divino - cujo

modo de ser ¢ a eternidade -, 0 modo de ser humano ¢ o da finitude - o que, segundo



Kierkegaard, arranca o homem de qualquer interpretagdo determinista da historia'.
Enquanto as coisas existem por sua participagdo no conceito, o homem existe porque, como
individuo, ndo ha qualquer conceito que lhe possa ser aplicado.

A esta altura ¢ conveniente lembrar que, para Kierkegaard, a categoria da
individualidade esta decisivamente ligada ao modo de vida cristdo, pois a fé ¢, segundo o
dinamarqués, o modo de relagdo entre o individuo e Deus. Na fé o individuo arranca-se do
geral e coloca-se, individualmente, em relagdo absoluta com Deus. Portanto, a fé s6 ¢
possivel para aquele que assumiu como sua a tarefa de tornar-se individuo. A conversao ao
cristianismo pressupde a conversdo do existente em individuo. Assim, a individualidade
aparece como categoria ultima da relagdo entre Deus e o homem''. E como individuo que
cada um conhece a Deus e pode ser por Ele conhecido.

As categorias existenciais de que trataremos a seguir revelam bem esse
duplo aspecto de Kierkegaard: a sua concep¢ao da existéncia como tarefa individual e o
sentido cristdo dessa tarefa. Esta vinculagdo com o cristianismo se faz sentir facilmente,
pois serd sempre por um ato de fé que as categorias aqui apresentadas revelardo seu
conteudo edificante. A dialética existencial de Kierkegaard procura refletir aquilo que, para
o filosofo, ¢ a marca distintiva da existéncia religiosa: o paradoxo. A narracdo biblica do
episodio de Abrado exprime exemplarmente esta realidade existencial, pois diante do

absurdo do pedido divino nada resta ao patriarca sendo saltar em dire¢do ao assassinato do

' A afirmagdo da finitude humana tem, para Kierkegaard, o mesmo sentido de uma negagdo da sintese
dialética entre sejeito e objeto. Para o dinamarqués, a identificagdo de ambos no saber absoluto pressupde um
intelecto divino capaz de pensar o mundo sub specie aeterni, sem consideracdo do devir temporal. Pressupde
um intelecto divino, portanto. CUP, p. 267.

' Este modo de relagdo com Deus persistird como pano de fundo em diversos temas do pensamento
Kierkegaardiano. E a partir desta concepgdo de uma imediagdo absoluta entre Deus ¢ o homem que
Kierkegaard levara adiante a sua critica ao imanentismo filos6fico, cujas raizes encontram-se em um projeto
que remonta a Socrates-Plato, a saber, o projeto de validagio do conhecimento objetivo. E a este projeto cujo
legado ainda se faz presente em Kant e Hegel, seus herdeiros na modernidade, que Kierkegaard opora sua
concepcao de que a verdade € a subjetividade.



filho. O episddio revela o cardter angustiante que antecede a acdo livre ante a possibilidade
do pecado, bem como o paradoxo que ¢ o termo ultimo em que se resolve a decisdo de
Abrado, irredutivel — e, por esta razdo incompreensivel - a qualquer forma de raciocinio.

E preciso, portanto, examinar essas duas categorias, a possibilidade (que se
revela na angustia) e o paradoxo (expresso na formula de que o individuo, como tal, pde-se
em uma relacdo absoluta com o absoluto), se quisermos entender o que significa, para
Kierkegaard, a existéncia; pois ¢ em nome dela que postula a sua critica da verdade

considerada especulativamente.

1.1 Possibilidade e angustia

A concepcao kierkegaardiana de que a verdade ¢ a subjetividade deve-se, em
certa medida, ao reconhecimento de que as disciplinas filosoficas excedem os limites dos
ambitos que lhes sdo proprios. Sinais do projeto filoséfico de construir uma forma de
discurso capaz de exprimir adequadamente a existéncia podem ser encontrados desde a
introducdo do Conceito de Angustia, onde Kierkegaard critica o equivoco de Hegel em
fazer da existéncia objeto da Logica.

Segundo Gordon D. Marino, Virgilius Haufiniesis'?, diferentemente dos
hegelianos, situa a existéncia inteiramente fora da ciéncia da logica. “A ldgica € a provincia

1399

da necessidade Ciente de que para cada objeto do pensamento hd uma ciéncia

apropriada, Haufiniesis apresenta a existéncia sob a categoria da possibilidade, observando

12 Pseuddnimo com que Kierkegaard assina O conceito de angiistia.

" MARINO, Gordon D. Anxiety in The Concept of Anxiety. In: Hannay, Alastair & Marino, Gordon.
Cambridge Companion to Kierkegaard. Cambridge: Cambridge University Press, 2000P.311.



que Hegel, ao inclui-la na Logica, extrapola os limites de sua propria ciéncia e confunde a
propria existéncia. Neste caso, o que se confunde, o que permanece esquecido, ¢ que a
existéncia ¢ fundamentalmente possibilidade.

Com O Conceito de Angustia, Kierkegaard remete-nos a esse carater sempre
possivel da existéncia. Marino chega mesmo a identificar angustia e possibilidade: “a
angustia ¢ virtualmente sindnimo de possibilidade e, mais especificamente, da possibilidade
da liberdade'*”. A partir desta afirmagdo, poderiamos dizer que, se a angustia ¢é
possibilidade, e, mais propriamente, possibilidade da liberdade, ¢ pela angustia que

conhecemos esta condigao.

1.1.2 O itinerario da angustia

Ao Conceito de angustia subjaz a problematica da relacdo entre o individuo
cristdo e a consciéncia do pecado. Trata-se do problema da possibilidade do mal, que se
impoe a acdo livre. Para Marino, a conexdo entre angustia e pecado ¢ bastante relevante e

nao pode ser negligenciada.

“Penso que parte do génio de Kierkegaard foi ter reconhecido a conexao

entre angustia e pecado, ou, se preferir, entre a anglstia ¢ o mal. Menos de

cinqiienta anos depois, Freud aprendeu a reconhecer a mesma conexdo'””.

4 Marino. Op. cit. p. 317.
'3 Ibidem. p.309.



Kierkegaard denomina de angustia o modo de ser caracteristico da existéncia
consciente de sua liberdade que deve incluir, portanto, a possibilidade do mal. Vejamos o
que isso significa.

E o episodio biblico do pecado original que serve a Kierkegaard de pretexto
para introduzir as suas reflexdes. A histéria de Adao traz consigo um aspecto que, para o
dinamarqués, ¢ absolutamente incompreensivel: como pdde Addo passar de um estado de
completa inocéncia ao estado do pecado? A Unica resposta possivel é: “por meio de um
salto”. Foi por meio de um salto que o primeiro pecado veio ao mundo, o que significa
dizer que sua natureza ¢ absolutamente inexplicavel, uma vez que ndo existe qualquer fio
de continuidade entre o estado de inocéncia e o de pecado.

E por esta descontinuidade absoluta entre a inocéncia e o pecado que,
conforme observou Ricoeur, ndo pode haver nenhuma ciéncia do pecado'®. Este permanece
um salto precedido pela angustia.

“A inocéncia ¢ ignorancia”, diz Kierkegaard'’. Inocente, ndo pode o homem
discernir entre o bem e o mal. Entretanto, embora inocente, ndo pode ignorar a realidade da
angustia, sendo que ¢ a propria inocéncia que a engendra. Este ¢ o grande mistério da
angustia, que surge de um estado de total indeterminagdo. E o objeto da angustia ¢, de fato,
vazio de qualquer contetido: ¢ nada. Angustiando-se, o angustiado angustia-se por nada. “E

a inocéncia vé continuamente diante de si este nada'®”.

' RICOUER, Paul. Kierkegaard e o Mal. Leituras-2 A Regido dos Filoésofos. Sdo Paulo: ed. Loyola, 1996.
p.20.

17KIERKEGAARD, Soren. O Conceito de Angustia. Sao Paulo: Hemus, 1968.p.46

'® C.A. Op.cit.p.47



A este respeito, Marino, juntamente com Gregory Beabout', afirma que “o
nada em torno do qual a angustia se forma ¢ geralmente orientado para o futuro. Na medida
em que o futuro esta carregado de possibilidade, nossa relagdo com o futuro esta carregada
de angustia®”.

De qualquer maneira, o que hd de essencial na anguistia é a sua propria

possibilidade. Dai a observagao de Kierkegaard:

“Por isso devo chamar a atengdo para a circunstdncia de que ¢ mister
distinguir bem do medo e demais estados analogos; estes se referem sempre a algo
determinado, enquanto a angustia ¢ a realidade da liberdade como possibilidade®'”.
Fiel ao texto, Ricoeur observa que o surgimento da angustia como resposta

as insinuacdes da liberdade representa o nascimento daquilo que no Conceito de Angustia

receberd o nome de espirito. Assim exprime-se Ricoeur, quase parafraseando o texto

original:

“Que dizer da propria angtstia? E o nascimento do espirito: desse espirito
que a Biblia chama de discernimento do bem e do mal; mas o espirito ai ainda esta

sonhando; ndo ha mais inocéncia, ndo ha ainda o bem e o mal. Entdo com que

sonha o espirito? Com nada. Com o nada. Esse nada gera a angustia®”.

Seja como for, ndo ¢ pela possibilidade disso ou daquilo que Adao deve se
angustiar; mas porque a liberdade instaura uma possibilidade absoluta, “a angustiante

possibilidade de poder>”.

" BEABOUT, Gregory. Fredom and its Misuses.p. 63
2 MARINO. Ibidem p.319.

* C.A. Ibidem. p.47

2 RICOEUR Op.cit.p.18.

# C.A. Ibidem. p.50.



“(...) a proibi¢do o angustia, pois desperta nele a possibilidade da liberdade
(...) so existe a possibilidade de poder como uma forma superior de ignorancia e
como uma expressao superior da angustia **”.

Este aspecto totalmente indeterminado da angustia se reflete na prépria
escolha da narrativa do pecado original. Antes de provar o fruto, Addo ndo conhecia a
distin¢do entre bem e mal; desse modo ndo poderia sequer compreender a proibi¢do divina.
Pdde, entretanto, conhecer a angustia e o fato de que ndo conhecesse seu objeto ndo a
tornava menor; ao contrario, era exatamente esta ignorancia que a sustentava.

Entretanto, ¢ pela angustia que reconhecemos a nossa liberdade. Por isso,
Marino adverte que a angustia ndo deve ser entendida simplesmente como uma afec¢do do

espirito, pois seu contetido revela um valor cognitivo.

“Assim como Heidegger, Sartre, Tillich e outros cuidadosamente
apontaram, Haufiniesis sustentou que na angustia, através de um sentimento,
podemos entender que somos livres. Se nos conformamos com a dicotomia
cognigdo-afeccdo, tdo firmemente enraizada na tradicdo ocidental, entdo
poderiamos certamente dizer que, para Haufiniesis, a anglstia ¢ uma afecgdo com
contetido cognitivo™”.

1.3 A escola da angustia

A partir dessa analise do conceito de angustia, Kierkegaard apresenta a
possibilidade como uma categoria da mais alta importancia do ponto de vista existencial,
pois ¢ através dela que o individuo chega a consciéncia de sua liberdade, a0 mesmo tempo

em que reconhece o seu efeito terrificante:

2 C.A. Ibidem.
% MARINO.Ibidem.p.319.



“Na possibilidade tudo ¢ igualmente possivel e aquele que,
verdadeiramente, tenha sido educado pela possibilidade, compreende o terrivel ndo
menos que o agradavel*®”.

A possibilidade, entretanto, tem ainda um efeito positivo além daquele efeito
paralisante da angustia; trata-se do movimento em dire¢do a infinitude. Apenas aqueles

verdadeiramente educados pelo possivel podem aspirar a alcangar a infinitude:

“ O educado pela angustia é educado pela possibilidade e s6 o educado pela
possibilidade é educado de acordo com a sua infinitude®”.

Esta ambigiiidade ¢ fundamental ao fenomeno da angustia. Se esta apresenta,
por um lado, seu efeito vertiginoso, terrivel, €, por outro lado, o meio pelo qual o cristao
arranca-se do finito. A angustia € a escola na qual o individuo, “o discipulo do possivel”,
chega a conhecer a natureza de sua propria liberdade, a liberdade como puro possivel, o

infinito ao qual deve aspirar.

A angustia €, portanto, uma categoria circunscrita ao proprio cristianismo,
ligada a consciéncia do pecado, uma vez que a antecede; ligada ainda a prépria decisao da
fé, pois, como explicita Kierkegaard no préprio titulo do capitulo V do Conceito de
Angustia, € junto a fé que a angustia pode salvar. Alem disso, ¢ ainda uma categoria
estritamente individual; s6 se angustia individualmente, diante da propria liberdade. E

através da angustia que o individuo pde-se diante de si.

% C.A. Ibidem. p.175.
2 C.A. Ibidem.



1.4 O paradoxo: a fé em virtude do absurdo

Se o conceito de angustia exprime a relagdo entre o individuo e o pecado, o
paradoxo ¢ a propria expressdo da fé. A fé é um paradoxo™ e como tal escapa a qualquer
mediagdo. Uma vez mais recorre Kierkegaard a um episddio biblico no qual deverd inserir
a sua reflex@o. Desta vez, o aspecto paradoxal da fé ¢ analisado contra o pano de fundo da
historia de Abrado que, como se sabe, recebe de Deus a ordem de sacrificar o proprio filho,
Isaac.

Subjaz implicitamente a interpretacdo de Kierkegaard, um didlogo com a
concepe¢do kantiana acerca da moralidade, a moral autdbnoma, cujo felos € o acordo interno
da razdo consigo mesma.

Refletindo sobre o episdédio de Abrado, Kant observa que nenhum dever
direto para com Deus ¢é possivel para a razdo humana. E verdade que as vezes define a
religido como “o reconhecimento de todos os nossos deveres como ordens divinas®”. Mas a
asser¢do contraria, a de que uma ordem divina possa implicar uma suspensao teleologica do
dever moral é completamente incompativel com a nossa razao finita. Assim, Abrado nao

podia saber com certeza se era de fato a voz de Deus que o ordenava a sacrificar [saac.

2 Como se podera verificar ao longo deste trabalho o conceito de paradoxo tem, em Kierkegaard, uma certa
variedade de significado. Em Temor e Tremor o conceito ¢ empregado exaustivas vezes para qualificar o
modo da relacdo entre o individuo existente e Deus, uma “relacdo absoluta com o absoluto”. Nas Migalhas
Filosoficas, o conceito atua como um limite ao pensamento; nesta obra, consiste o paradoxo em “querer
descobrir algo que o pensamento mesmo ndo pode pensar” (p.37). E mais adiante ¢ duplamente qualificado:
“negativamente, ao tornar clara a diferenca [entre 0 homem e Deus] absoluta do pecado e, positivamente, ao
pretender anular esta absoluta na identidade absoluta” (p.47). Ja no Postscriptum, o paradoxo emerge do fato
de que a verdade eterna relaciona-se com o individuo existente (p. 186,187). Ainda na mesma obra, o conceito
define a irrupgdo do eterno no tempo, o nascimento de Cristo (505-506). Considerando ainda o Conceito de
Angustia, o paradoxo tem o sentido de uma peticdo de principio. A anglstia antecede algo que, por ela, deve
ser explicado.

¥ KANT, Imannuel. 4 religido nos limites da simples razdo. So Paulo: Abril Cultural, 1980. p.142.



Para Kierkegaard, o principio que orienta a decisdo de Abrado deve ser
interpretado em oposi¢do ao principio da moralidade. Consiste a oposi¢do em que Abrado,
ao tomar Isaac em cumprimento a ordem divina, age contra um dever moral; se desobedece,
peca, pois ndo realiza a prova de fé. Entretanto, Abrado segue com Isaac e sua acdo nao ¢
apenas conflitante, mas absolutamente paradoxal. E os termos do paradoxo sdo o Individuo

e o geral, o primeiro pertencente ao dominio da fé, o segundo ao dominio da moral:

“A moralidade, em si, esta no geral, e a este titulo ¢ aplicavel a todos. O que
pode, por outro lado, exprimir-se dizendo que ¢ aplicavel a cada instante. Repousa
imanente em si mesma, sem nada exterior que seja o seu felos sendo ela mesma
telos de tudo que lhe é exterior’.

Esta passagem parece estar de acordo com o principio da autonomia que
Kant reivindicava para a moral. Mas Abrado ultrapassou o geral, dai o conteudo paradoxal

de sua a¢do que constitui o proprio sentido da prova, sem o qual estariamos diante de um

assassino:

“Com efeito, ¢ a fé este paradoxo segundo o qual o individuo est4 acima do
geral, mas de tal maneira que, e isto importa, o movimento se repita e, por
conseqiiéncia, o Individuo, depois de ter permanecido no geral, se isole logo a
seguir, como Individuo acima do geral. Se ndo € este o conteudo da fé, Abrado esta
perdido, nunca houve fé no mundo, porque jamais ela passou do geral’'”.
Esta posi¢ao de Abrado leva Kierkegaard a denomina-lo cavaleiro da fé de
quem se distingue o heroi tragico. Enquanto este permanece sempre na esfera do geral —

poderiamos dizer, no estagio ético -, aquele o ultrapassa; mesmo que se sacrifique, o hero6i

tragico o faz em nome do geral. Por isso sua acdo sempre se justifica e se faz

3 KIERKEGAARD, Soren. Temor e Tremor. Sdo Paulo: Abril Cultural , 1979. p. 141
*'T.T. Op. cit. p. 141



compreensivel. O cavaleiro da fé, ao contrdrio, ndo pode se justificar; sua acdo ¢

incompreensivel, pois estd num dominio alheio ao da moralidade e ndo se refere de modo

132 339y

algum ao geral®”. Abrado estd, como individuo, numa “relagao absoluta com o absoluto
Fiel ao proposito de Kierkegaard, o cavaleiro da fé atua, nas palavras de Deleuze®, como
uma “personagem conceitual”, figura criada para por em movimento o conceito de salto,

tema tdo caro ao pensamento kierkegaardiano e unica alternativa ao paradoxo que marca a

posicao de Abrado.

“Esta posigdo escapa a mediacdo que se efetua sempre em virtude do geral.
Ela ¢ e permanece eternamente um paradoxo inacessivel ao pensamento. A fé ¢ este
paradoxo *”.

Entende-se melhor agora porque, para Kierkegaard, a individualidade ¢ uma
categoria eminentemente cristd. Por meio da acdo moral pode o individuo relacionar-se
com Deus; mas esta relagio é sempre mediada pelo geral. E, portanto, uma relacio relativa
(ao geral) com o absoluto. Completamente diferente ¢ o caso de Abrado que relaciona-se
absolutamente — quer dizer, sem qualquer mediag¢do; exclusivamente na qualidade de
individuo - com o absoluto. Eis o essencial ao cavaleiro da fé: a auséncia de uma instancia

intermediéria que o salve. Depreende-se dai a ambigiiidade constitutiva da fé:

2 £ bem verdade que a situagio de Abrado pode ser interpretada em termos de um conflito tragico. Antigona,
por exemplo, ao decidir enterrar o cadaver do irmao, tem de escolher entre a lei divina e as leis da cidade.
Mas Abrado, embora imerso em semelhante conflito, realiza o duplo movimento que, para Kierkegaard, é
exclusivo ao cristianismo. Em um primeiro momento, Abrado realiza o movimento da resignacdo infinita ao
renunciar a Isaac; Em um segundo momento, realiza o movimento da fé, do salto, pelo qual mantém
constantemente diante de si a esperanga de reaver seu filho. Esta forma de esperancga era algo inteiramente
estranho a Antigona e a religiosidade grega em geral.

3 Ibidem p.142.

* DELEUZE, Gilles. O que é a Filosofia? Sdo Paulo: Editora 34, 1992. p. 98.

3 KIERKEGAARD, Soren. 1949. p142

36 Ibidem. p.143.



“Por um lado, a fé ¢ a expressdo do supremo egoismo: realiza o terrificante,
realiza-o por amor de si proprio; por outro lado ¢ a expressdo do mais absoluto
abandono, atua por amor de Deus®””.

Dessa maneira, assim como ocorre com a angustia, o paradoxo também
revela seu aspecto inquietante. Ao suspender o estddio moral, renuncia-se a media¢do do
geral. Esta-se sozinho™®. Este é o sentido de estar s6 diante de Deus. Mas h4, por outro lado,
um aspecto positivo no paradoxo que ¢ a modalidade auténtica de relacionar-se com o
absoluto, vale dizer, individualmente. Por isso, a existéncia cristd deve ser consciéncia
deste paradoxo.

Essa exposi¢do preliminar acerca do paradoxo da fé responde a primeira das
trés questdes levantadas em Temor e Tremor em relagdo a historia de Abrado: “Hd uma

suspensdo teleologica da moralidade? "

“A histdria de Abrado comporta uma suspensao teleologica da moral. Como
Individuo, superou o geral. Tal é o paradoxo que se recusa a mediagdo. Nao se pode
explicar nem como ai entra nem como ai permanece™”’.

Esta suspensdo so se justifica se respondermos positivamente a segunda

questao posta por Kierkegaard: “ha um dever absoluto para com Deus?”. Este dever ndo

apenas justifica o salto do estadio moral, mas define a propria natureza do paradoxo:

“Pode-se ainda formular o paradoxo dizendo que ha um dever absoluto para
com Deus; porque, nesse dever, o Individuo se refere como tal absolutamente ao
absoluto*””.

37 Ibidem. p.152.

3 Isto Kierkegaard o repete insistentemente: “O cavaleiro da fé s6 dispde, em tudo e para tudo, de si proprio;
dai o terrivel da situac¢do”. “O cavaleiro da fé esta s6 em todos os momentos”. “O cavaleiro da fé encontra-se
sempre no mais completo isolamento”. “O cavaleiro da fé, pelo contrario, é o paradoxo, ¢ o Individuo,
absoluta e unicamente o Individuo, sem conexdes nem consideragdes”. Ibidem.

% Ibidem. p.149.

* Ibidem. p.151.



O cavaleiro da fé situa-se exclusivamente na esfera privada. Por isso, sua
acao ¢ completamente incompreensivel. Ninguém pode compreendé-lo e ele jamais podera
explicar-se. Porque para exprimir-se tem der regressar ao geral; mas nesta esfera algo como
uma relagdo absoluta com o absoluto ndo encontra sentido algum. O paradoxo exige,

portanto, o siléncio*; e a fé estd entre as coisas das quais ndo se pode falar.

“Abrado cala-se porque ndo pode falar; nesta impossibilidade residem a
tribulagdo e a angustia (...) pode dizer tudo, exceto uma coisa, ¢ quando ndo pode
dizé-la de maneira a fazer-se entender, ndo fala”.

Nada em Abrado pode ser julgado desde a esfera moral, inclusive o seu
siléncio. Responde-se, portanto, a ultima pergunta levantada por Kierkegaard: “pode
moralmente justificar-se o siléncio de Abrado perante Sara, Eliezer e Isaac?”.

A escolha de Abrado se da entre a acdo racional em acordo com normas
¢ticas universais, uma escolha que pode ser expressa em uma linguagem conceitual e
justificavel perante os outros, e uma adesdo a incompreensivel vontade de Deus, concebido
como o “absolutamente outro”. A existéncia ética exige que cada individuo subordine sua
particularidade, seus desejos e inclinagdes a mediagdo da lei moral universal. Ainda assim,
Abrado poe de lado a segurancga do universal através de um movimento que, do ponto de
vista de uma consciéncia ética, deve aparecer como perverso.

Este ¢ o aspecto terrivel da fé de Abrado, que repousa fora da possibilidade
de qualquer justificagdo racional, uma vez que os critérios éticos universais por meio dos

quais toda acdo humana deve ser julgada foram teleologicamente suspensos. Abrado

* Note-se 0 emblematico pseudénimo adotado por Kierkegaard em Temor e Tremor: Johannes de Silentio.



personifica uma forma mais elevada de individualidade, cuja interioridade angustiada situa-

se em “relagdo absoluta com o Absoluto” *,

1.5 A posicao de Temor e Tremor em relagdo ao tema da verdade subjetiva.

A leitura que apresentamos de Temor e Tremor pOs Kierkegaard frente a
Kant no que se refere a autonomia da moral em relagdo as exigéncias da vida religiosa. Para
este trabalho, essa interpretacdo traz a vantagem de preparar o conceito de paradoxo como
relacdo imediata entre o individuo e Deus, concepcao que aparecerd ainda nas Migalhas e
no Postscriptum, como veremos adiante. Ronald M. Green®, entretanto, alerta para os
varios niveis de interpretagdo que a obra de Johannes de Silentio comporta.

Em seu artigo “Developing” Fear and Trembling, Green apresenta quatro
diferentes niveis de interpretacdo do texto. Acreditamos que, apesar de diferentes, as
diversas leituras de Temor e Tremor prestam-se, em maior ou menor grau, ao
esclarecimento do tema geral deste trabalho.

Em um primeiro nivel interpretativo, Temor e Tremor aparece como um
chamado ao compromisso cristdo ao apresentar Abrado como modelo de uma f¢é auténtica,
cujo sentido originario fora completamente esquecido. Neste nivel, ressalta-se o
compromisso individual do cristdo frente a Deus. Trata-se de existir individualmente como

cristdo, de existir como individuo diante de Deus. Segundo Green, ¢ isso que Johannes quer

*2 STAFFORD, Antoinette. Kant and Kierkegaard: the Subjectivization of Faith. Animus. A Philosophical
Journal for Our Time, vol. 3, 1998. p.99.

“GREEN, Ronald M. “Developing” Fear and Trembling. In: Hannay, Alastair & Marino, Gordon.
Cambridge Companion to Kierkegaard. Cambridge: Cambridge University Press, 2000.



dizer quando afirma que o que se tem esquecido na historia de Abrado ¢ a angustia por que
passou o patriarca™.

Como exemplo do tipo de fé a qual Johannes se opde, Green oferece a
concep¢do de fé dos hegelianos, que a apresentam como um estdgio primario do
desenvolvimento intelectual, a ser ultrapassado pela sua filosofia racional. Neste caso,
aspectos da histéria individual como a decisdo religiosa, por exemplo, subordinam-se a
compreensdo do sentido universal da historia®. Desse modo, o objetivo de Johannes seria
uma reductio ad absurdum de todas as tradigdes que incluem na fé algum tipo de acordo
racional®.

Em um segundo nivel interpretativo, a histéria de Abrado contada por
Johannes apresenta-se como uma “psicologia da fé”. Aqui, o essencial a fé ndo s3o os

47 Trata-se da idéia

grandes feitos, mas os “dificeis e silenciosos movimentos do espirito
de duplo movimento da fé.
O primeiro movimento ¢ a “resignag¢do infinita” que ¢ alcancado pela

“renuncia aos desejos do coragdo™”

. Ao partir com Isaac, Abrado renuncia ao proprio filho.
Mas realiza ainda um segundo movimento ao manter a certeza de que retornard com ele.
Porque se renuncia voluntariamente a Isaac, mantém a fé em que Deus ndo exigira o
sacrificio, e que mais uma vez desfrutara de sua presenca nesta vida *. Ali onde parou o

“cavaleiro da resignac¢do infinita”, realizou o “cavaleiro da f¢” o segundo movimento da f¢,

através do qual Abrado recebe Isaac novamente.

* GREEN. Op. cit. p.260
* Ibidem.

 Ibidem.

7 Ibidem. p.261

8 Ibidem.

* Ibidem.



Avangando mais um pouco, chegamos a um terceiro nivel de interpretagido
que comporta diversas leituras e cujo foco ¢ a forma normativa da existéncia cristd. Neste
caso Temor e Tremor, apareceria como um estudo sobre a ética cristd. A questdo central
aqui ¢ o conflito entre o juizo ético sobre a acdo de Abrado e a natureza divina da ordem
que exigia o sacrificio de Isaac.

Nesta linha de interpretagdo, Green apresenta diversas leituras que
consideram que a questdo central de Temor e Tremor € uma problematica ética. A seguir,
apresentamos sumariamente algumas dessas leituras:

1) Muitos intérpretes de Kierkegaard situam Temor e Tremor como uma
critica ao absolutismo ético kantiano que, claramente, ndo deixa espaco para qualquer tipo
de exce¢do. Basta lembrar do artigo Do Suposto Direito de Mentir por Amor a
Humanidade, onde Kant nega a possibilidade de justificar-se moralmente uma mentira que
impeca o agressor de assassinar uma pessoa que, temporariamente, escondeu-se em nossa
casa. Para os que defendem esta leitura, Johannes, por ndo poder justificar a agdo de Abrado
dentro da rigida estrutura da moral kantiana, situa esta possibilidade no dominio do
religioso, fazendo da esfera religiosa um estagio superior ao estagio ético™’.

2) Ainda na linha de interpretagdo que situa Temor e Tremor como obra
sobre ética, uma outra leitura possivel ¢ a de uma critica contra Hegel. Neste caso, o alvo da
critica de Johannes seria a idéia hegeliana de Sittlichkeit. Assim como ocorre em Kant, para
Hegel, a ética consiste na subordinacdo das inclinagdes individuais as exigéncias do
universal. Mas em Hegel, universalidade ética deve tomar forma na vida publica concreta
de um povo, institucionalizando-se na familia, na sociedade civil e no Estado. O Estado

aqui aparece, entdo, como divindade terrena®.

5 GREEN. Ibidem. 264.
5! Ibidem.




Para Green, esta leitura ¢ relativamente 6bvia, ja que, no inicio do primeiro
problema, Johannes pergunta se a moralidade social no sentido hegeliano ¢, de fato, a mais
alta e uma vez que, tal como apresentado por Johannes, Abrado decide-se a violar seus dois
principais papeis sociais, o de pai € o de lider de seu povo™. Merold Westphal, por outro
lado, atribui a esta leitura uma importancia maior do que Green, chegando mesmo a apontar
Hegel como “o alvo principal de Temor e Tremor™”. Retornaremos a uma apresentagdo
mais detida desta interpretacdo de Westphal na parte final deste trabalho quando da critica
de Kierkegaard a Hegel. Importa-nos agora apenas apontar para essa possibilidade de
leitura levantada por Green.

3) Uma ultima leitura de Temor e Tremor, ainda seguindo a interpretacao
ética da obra, sugere Johannes como um defensor de uma visdo da ética como
mandamentos divinos. Para aqueles que seguem esta leitura, diz Green, a licdo de Abrado ¢
tornar claro que o religioso comprometido deve manter-se aberto a possibilidade de uma
ordem direta de Deus, cujo dever de cumprimento situa-se acima de deveres éticos
racionalmente justificaveis™.

Até agora, foram apresentados trés niveis de interpretacdo de Temor e
Tremor, conforme exposto por Ronald M. Green. O primeiro deles acentua o chamado, a
convocag¢do ao compromisso cristdo; o segundo enfatiza a psicologia da fé a partir do duplo
movimento realizado por Abrado; o terceiro nivel privilegia o aspecto ético da obra e aqui
apresentamos trés leituras que, segundo Green, correspondem a este nivel de interpretagao:

a primeira opde Abrado ao absolutismo ético de Kant, a segunda coloca-o contra o conceito

> Ibidem.
> WESTPHAL, Merold. Kierkegaard and Hegel. In: Hannay, Alastair & Marino, Gordon. Cambridge
Companion to Kierkegaard. Cambridge: Cambridge University Press, 2000. , p.107.

*GREEN. Op cit.p. 266.



hegeliano de Sittlichkeit e a terceira sugere que Abrado personifica uma visao do dever
ético como mandamentos divinos.

Finalmente, h4 ainda um quarto nivel de interpretacao que, segundo Green, ¢
geralmente negligenciado, mas ndo menos importante, embora ndo muito aparente ao longo
do texto. Trata-se dos temas do pecado e do perddo. Desta perspectiva, “todos os outros
niveis de Temor e Tremor — o foco em Abrado, a investigacdo da psicologia da fé¢ e a
extensa discussdo sobre a ‘suspensdo teleologica do ético’ — t€ém como significado latente
os temas do pecado e do perddo®”. Entre outras razdes, Green acredita poder justificar esta
posicao através da afirmagdo de Johannes de Silentio de que através do pecado o individuo
¢ demoniacamente levado acima do universal®® e que quando, por sua propria culpa, é
levado para fora do universal, s6 podera retornar se, como individuo, entrar em relacao
absoluta com o absoluto®’.

Dentre as diversas interpretacdes apresentadas por Green, pareceu-nos
particularmente irrecusdvel a ultima leitura em que Abrado personifica a visdo
kierkegaardiana da condi¢cdo humana acentuadamente marcada pelo pecado. Porque nao
nos parece ser outra a inten¢ao de Kierkegaard ao exprimir constantemente a acdo de
Abrado como aquela que o pde em “relacao absoluta com o absoluto”. Ressalta, assim, a
diferenca absoluta (pecado) que marca a relagdo entre o0 homem e Deus, diferenca que nao
pode ser vencida por qualquer mediacdo (moralidade, Estado, etc.), sendo pelo salto da fé.
Dai resulta o sentido do paradoxo abradmico, o de estar, como individuo, relacionado

absolutamente com o absoluto.

»GREEN. Ibidem. p.269.
GREEN. Ibidem. p.272.
*7 Ibidem.



Ao assumirmos esta leitura, ndo nos distanciamos muito de algumas
posicdes registradas por Kierkegaard nas Migalhas e nos Postscriptum. Pois nelas o
problema da verdade s6 pode ser resolvido pelo reconhecimento da ignorancia — que ¢
afastamento da verdade, pecado — e pela sua superagdo — que € a apropriacao subjetiva da
verdade, a fé. Alids, assumimos o pecado como pressuposto para a leitura das quatro obras
de Kierkegaard aqui estudadas. Porque sem pecado, ou sem a possibilidade de pecar - ja o
vimos -, ndo hé angustia; sem pecado - € o que tentamos mostrar agora - nao ha fé, nao ha
necessidade do salto e Abrado pode encerrar-se no estidgio ético; sem pecado — isso
veremos -, ndo ha apropriagdo subjetiva da verdade, e Kierkegaard ndo pode afirmar que a
verdade ¢ a subjetividade.

De qualquer maneira, convém notar que a inten¢do de Green ndo ¢ apenas
mostrar os temas do pecado e do arrependimento como tracos mais profundos - embora
ocultos - em Temor e Tremor, mas alertar que, apesar de cada nivel preservar um
significado independente, um sentido cumulativo surge a medida que desencobrimos o
texto avangando em cada um dos niveis. Além disso, estabelece Temor e Tremor como uma
propedéutica a obra de Kierkegaard como um todo, pois contém os grandes temas da ética e
da fé cristds que sucederio na obra pseudonima posterior € em varios discursos religiosos™®.

Assim, os trés primeiros niveis de interpretagdo apresentados por Green
também s3o de interesse para este trabalho. Em que pese as criticas de Green a algumas das
interpretagdes por ele apresentadas — e cujos contetidos houveram de ser omitidos, pois nos
levariam longe demais em relagdo ao tema geral desta pesquisa -, parece razoavel afirmar a
validade, ainda que parcialmente, das quatro grandes linhas de interpretacdo. Neste caso,

Temor e Tremor se aproximaria do tema da verdade subjetiva tocando-o em varios pontos.

¥ GREEN. Ibidem. p.278.



Primeiramente, se considerarmos a obra como um chamado ao compromisso
cristdo, como uma reacdo a concepcao hegeliana da fé como simples momento do processo
de desenvolvimento intelectual e cujo resultado ¢ a dilui¢do do individuo na totalidade do
espirito, a critica de Temor e Tremor antecipa a convocacao kierkegaardiana, apresentada
no Postscriptum, a tarefa de tornarmo-nos subjetivos. Dizer que a verdade ¢ a subjetividade
pressupde a conversdo ao cristianismo na medida em que “o cristianismo ensina que o
caminho ¢ tornar-se subjetivo, i.e. tornar-se sujeito na verdade™”.

Se, por outro lado, considerarmos a psicologia da fé envolvida no episddio
de Abrado, chegamos a um movimento andlogo ao apresentado no Postscriptum. Abrado, a
cada momento, realiza, interiormente, 0 movimento em direcdo ao infinito. Pela aceitagao
do paradoxo, renuncia ao finito e mantém a fé de que tera Isaac de volta. No Postscriptum a
apropriagdo subjetiva da verdade também supde a aceitacdo do paradoxo. “A verdade ¢
precisamente o risco que escolhe uma incerteza objetiva com a paixdo do infinito®”.

Outra alternativa ¢ a interpretacdo de Temor e Tremor como uma critica aos
grandes paradigmas éticos que ndo deixam espago para as exigéncias da existéncia
individual, em especial a moral autobnoma de Kant e o conceito de Sittlichkeit de Hegel.
Esta terceira interpretacdo, além de se adequar ao esfor¢o kierkegaardiano de pensar a
excegdo, antecipa o encontro, no final deste trabalho, entre Kierkegaard e Kant e entre
Kierkegaard e Hegel.

A ultima leitura levantada por Green e que, segundo o autor, lanca luz sobre
todas as anteriores, servindo até como unificadora daquelas, e por isso privilegiada neste

trabalho, apresenta os temas do pecado e do arrependimento como centrais em Temor e

Tremor. Dentro do tema geral desta pesquisa, esta leitura também se revela bastante util,

% CUP. Op. cit. p. 117.
5 CUP. Ibidem, p.182.




pois coloca-nos diante de uma questdo central das Migalhas Filosoficas que aparecera no
segundo capitulo. Trata-se da questdo sobre a possibilidade de alcangarmos a verdade. O
individuo, como tal, estd fora da verdade. O individuo ¢ a ndo verdade e o é por sua propria
culpa. A este estado, onde o individuo estad fora da verdade por sua propria culpa,
Kierkegaard denominara de pecado®. Entdo, a possibilidade de alcangar a verdade depende,
primeiramente, do reconhecimento desta condi¢do e, segundo, que o proprio Deus fornega a
condicdo para que se alcance a verdade.

O que a apresentagdo dessas perspectivas de leitura de Temor e Tremor visa
ndo ¢ uma interpretacdo total da obra em si mesma. Isso extrapolaria o objetivo deste
trabalho. O importante aqui ¢ mostrar que este livro antecipa e centraliza uma série de

questdes que concorrerdo para o tratamento da no¢ao kierkegaardiana da verdade subjetiva.

1.6 Conclusdo

Pretendeu-se nesta primeira secdo apresentar duas categorias centrais na
concepgdo kierkegaardiana sobre a existéncia, a angustia da possibilidade e o paradoxo da
fé. Entre ambas, hd dois pontos de contato que gostariamos de destacar e que devem
justificar a exposi¢do precedente.

Em primeiro lugar, pode-se dizer que nos dois casos trata-se de categorias
por intermédio das quais o individuo se pde autenticamente frente a sua condi¢ao. No caso

da angustia isso ocorre mediante o descobrimento da propria liberdade como possibilidades

6! “como podemos chamar este estado onde se é ndo verdade e ndo sé-lo por culpa propria? Permita-nos

chama-lo de pecado”. KIERKEGAARD, Soren. Philosophical Fragments. New Jersey: Princeton University
Press, 1985.p.15.



infinitas. Ja o paradoxo da fé pde o individuo em uma relagdo absoluta com o absoluto. E
porque prescinde de qualquer mediagdo que a fé em virtude do absurdo ¢ paradoxal. Isso
pde em relagdo direta a interioridade finita do existente individual e a realidade absoluta do
infinito, e estabelece que em um momento apaixonado de fé o individuo isolado, em virtude
da crenga no absurdo, encontra-se acima do universal, em relagdo imediata com o divino.

Ha ainda o fato de que tanto na angustia do possivel quanto no paradoxo da
fé atua o conceito de salto como meio de explicar algo, em principio, incompreensivel. No
caso da angustia, o pecado® — dai o seu aspecto paradoxal, uma vez que ela explica-o ao
mesmo tempo em que dele decorre; no caso do paradoxo de Abrado, a auséncia de
mediagdo que o pde, como individuo, acima do geral, em uma relacdo absoluta com o
absoluto.

E por meio de um salto que Addo adentra o estado do pecado; é também
desta maneira que Abrado pode abandonar o geral, em cujo interior ndo pode ser
compreendido. Por isso o paradoxo lhe angustia. Diriamos: a angustia ¢ paradoxal (pois
pressupde aquilo que pretende explicar) e o paradoxo ¢ angustiante (“o que ¢ omitido da

historia de Abrado ¢ a angustia®”).

2. A subjetividade existencial.

LENNT

62 «g| pecado aparece, pues como algo subito, es decir, mediante el salto”; “pero la inocencia se pierde
exclusivamente por medio del salto cualitativo del individuo”. KIEREKGAARD, Soren. El concepto de la
angustia. 3* ed. Buenos Aires: Espasa-Calpe, 1946. p. 36 e 43.

8 T.T. Op. cit. (ver pag)



Antes de iniciar uma analise mais detida do que para Kierkegaard significa a
subjetividade, um breve esclarecimento a respeito de dois tracos que lhe sdo fundamentais.
O primeiro deles ¢ o sentido existencial do termo: tornar-se sujeito ¢ uma tarefa do
individuo para consigo mesmo, a sua mais alta tarefa. Desta forma, a subjetividade recebe
uma conotacdo particular que Kierkegaard passa a definir a partir do termo inferioridade. A
subjetividade ¢ a vida interior do individuo existente e, sob este ponto de vista, ndo guarda
qualquer parentesco com a subjetividade gnosiologica universal das filosofias da

modernidade. E o que se depreende das palavras do proprio Kierkegaard:

“O sujeito real ndo € o sujeito cognitivo, ja que ao conhecer ele se move na
esfera do possivel; o sujeito real é o sujeito eticamente existente.’*”.

O segundo traco que marca a concepcao da subjetividade em Kierkegaard ¢
a sua vincula¢do ao cristianismo ja que o modo como o individuo se relaciona com a
verdade — isso veremos mais adiante - é o da incerteza objetiva que exige a fé. E a
descricdo desta subjetividade existencial, considerada a partir das nogdes kierkegaardianas
de interioridade e paixao, que dedicaremos a ultima parte deste capitulo. O carater religioso
desta subjetividade, em estreita conexao com o problema da verdade em Kierkegaard, sera
tratado apenas no proximo capitulo, juntamente com a concepg¢ao de verdade das Migalhas
filosoficas.

Cabe, entretanto, ressaltar desde ja a estreita vinculagdo - poderiamos
mesmo dizer, a identificacdo -, entre 0 modo de pensar subjetivo e a vida autenticamente
cristd. Porque a tarefa existencial de tornar-se subjetivo traduz o esfor¢o kierkegaardiano

em responder a questdao “como tornar-se cristdao?”. Tornar-se cristdo € tornar-se subjetivo e

54 “The real subject is not the cognitive subject, since in knowing he moves in the sphere of the possible; the
real subject is the ethically existing subject “ CUP. op cit. p. 281.



o pensador subjetivo, o proprio Kierkegaard o afirma®, identifica-se com o crente. “O

crente é um pensador subjetivo®”.

2.1 Pensador subjetivo e pensador especulativo

Conforme mencionou-se acima, quando utiliza expressdes como
subjetividade, subjetivo, sujeito, ndo esta Kierkegaard se referindo a uma atividade de um
sujeito transcendental (como Kant) ou de um sujeito universal (como Hegel); ndo se refere
a uma categoria gnosiologica, mas existencial. Por isso a palavra sujeito tem em
Kierkegaard o sentido oposto do que ocorre nas filosofias da modernidade; ao invés de
indicar uma estrutura universal de validacdo do conhecimento, significa o proprio existente
individual, singular. Trata-se, portanto, de uma subjetividade existencial que, para
Kierkegaard, distingue o homem universal, disperso na multiddo, do individuo consciente

de si e interessado em sua propria existéncia.

“Ser um individuo ¢ algo que tem sido abolido e todo filésofo especulativo

confunde a si mesmo com a humanidade em geral, pelo que se torna algo de

infinitamente grande e, a0 mesmo tempo, absolutamente nada®”.

E essa nogdo existencial da subjetividade que leva Kierkegaard a postular
também um modo existencial de pensar, opondo assim o pensamento existencial, cujo

interesse ¢ conhecer o individuo em sua propria existéncia, ao pensamento sistematico, que

6 CUP.Ibidem. p.316.

5 Ibidem.

7 “Being an individual man is a thing that has been abolished, and every speculative philosopher confuses
himself with humanity at large; whereby he becomes something infinitely great, and at the same time nothing
at all” CUP. Ibidem. p.113



privilegia o universal em detrimento do particular e cujo objeto é sempre abstrato. Quer
dizer, enquanto o pensamento subjetivo inclui reflexivamente o sujeito deste pensar, o
pensamento objetivo o ignora e, enquanto individuo, o pensador objetivo é absolutamente
irrelevante ao proprio pensamento.®

Por outro lado, se a existéncia é, por defini¢do, o individuo, o singular, o

particular; Kierkegaard recusa a sua inclusdo no pensamento sistematico:

“Assim, nada que tenha qualquer relacdo com a existéncia, que ndo seja
indiferente & existéncia, pode ser integrado a um sistema 16gico®”.

O pensamento especulativo ndo pode, portanto, abarcar a existéncia. A
existéncia apresenta-se de tal modo que pensa-la nos moldes de uma filosofia sistematica
significa anular o que ela tem de essencial. O pensamento sistemadtico, metafisico, vale-se
sempre de conceitos e € sempre através deles que pode prosseguir em sua tarefa; pensar um
objeto em seu conceito ¢ pensd-lo em sua universalidade e, por isso, fora de sua existéncia.
Pensar algo em seu conceito ¢ pensa-lo como ndo-existente. A existéncia, portanto, nao se
deixa conceituar, pois assim a aniquilamos.

Para Kierkegaard, Descartes, ao deduzir a existéncia do pensamento,
deduziu a existéncia de um ego puro, quer dizer, ndo existente; € o equivoco deriva-se do
fato de que o cogito cartesiano, ainda segundo Kierkegaard, ndo passa de uma tautologia

que poderiamos expressar pela formula “eu sou, logo sou’"”.

8 CUP. Ibidem, p.319.

% “Nothing must then be incorporated in a logical system that has any relation to existence, that is not
indifferent to existence” CUP. Ibidem. p. 100.

" CUP. Ibidem. p.28]1.

! Ibidem.



E de que maneira incluir no pensamento especulativo a angulstia e o
paradoxo, que para Kierkegaard apenas se deixam explicar por meio de um salto, em um
sistema? E, no entanto, se os expulsarmos, expulsamos também a propria existéncia.

Diante desta impossibilidade, Kierkegaard apresenta entdo a figura do
pensador subjetivo, cuja reflexdo se realiza a partir de sua propria existéncia e para quem o
conhecimento universal s6 tem importdncia na medida em que se refere a sua
individualidade concreta ou, para falar com as palavras de Kierkegaard, busca compreender

o abstrato concretamente:

“Enquanto o pensamento abstrato procura entender o concreto
abstratamente, o pensador subjetivo, ao contrario, tem de entender o abstrato
concretamente. O pensamento abstrato parte do homem concreto para o homem em
geral. O pensador subjetivo busca entender a determinagdo abstrata do que é ser
humano em termos deste ser humano particular existente.””.

Desta constatagdo sobre a impossibilidade de incluir a existéncia no modo
especulativo de pensar derivam-se duas conseqiiéncias. A primeira delas ¢ que o sujeito
considerado existencialmente — quer dizer, como individuo — ¢ retirado por completo da
abordagem objetiva, tornando-se o “objeto” autentico daquele tipo de pensador que
Kierkegaard chamara de pensador existencial, ao qual opde o pensador sistematico. Incluir

a existéncia no sistema significa aniquila-la.

“Pode-se perceber, de uma perspectiva puramente abstrata, que sistema e
existéncia nao podem ser pensados juntos; porque afim de pensar existéncia, o
pensamento sistematico deve pensd-la como anulada e, portanto, como ndo

existente’”.

2 “While abstract thought seeks to understand the concrete abstractly, the subjective thinker has conversely
to understand the abstract concretely. Abstract thought turns from concrete men to consider men in general,
the subjective thinker seeks to understand the abstract determination of being human in terms of this
particular existing human being”.CUP. Ibidem. p. 315



A segunda conseqiiéncia, por sua vez decorrente da primeira, ¢ a necessidade
de um modo de pensar apropriado a natureza deste objeto, a existéncia. Este modo de
pensar ¢ sua dialética existencial que, veremos no proximo capitulo, afasta-se
completamente do modo dialético de pensar hegeliano. Prossigamos por hora com a

concepgao de subjetividade existencial de Kierkegaard.

2.2 A subjetividade como tarefa

Para Kierkegaard, tornar-se individuo ¢, acima de tudo, uma tarefa. Os
filésofos de sistemas negligenciam esta tarefa, sdo desinteressados de si proprios e
dissolvem a si proprios e todos os outros individuos no universal. A tarefa de tornar-se um
individuo apresenta-se, portanto, como uma decisdo em que o individuo escolhe-se ou

abandona-se:

“Em geral, dois caminhos estdo abertos para o individuo existente. Ou ele
pode fazer o maximo para esquecer que ¢ um individuo existente, pelo que se torna
uma figura comica, ja que a existéncia tem a notavel caracteristica de impelir o
individuo existente a existir, quer ele queira ou ndo (...). Ou ele pode concentrar
toda a sua energia sobre o fato de que é um individuo existente ™.

O terreno onde esta tarefa se realiza plenamente ¢ no seio do proprio

cristianismo, uma vez que exige do individuo que se eleja a si mesmo. Tornar-se cristao

B It may be seen, from a purely abstract point of view, that system and existence are incapable of being
thought together; because in order to think existence at all, systematic thought must think it as abrogated,
and hence as not existing. CUP. Ibidem. p. 107.

™ “Two ways, in general, are open for an existing individual: Either he can do his utmost to forget that he is
an existing individual, by which he becomes a comic figure, since existence has the remarkable trait of
compelling an existing individual to exist whether he wills or not (...). Or he can concentrate his entire energy
upon the fact that he is an existing individual”. CUP. Ibidem. p. 109.



ndo equivale a escolher uma crencga na qual se pode tranqiiillamente fazer um deposito de fé.
O que o cristdo escolhe ¢ a si mesmo como individuo através de um ato de paixao infinita.
Pode-se dizer que o cristianismo €, para Kierkegaard, oposto a objetividade. Enquanto a

objetividade aniquila o individuo, o cristianismo o convoca:

“Dessa maneira, o cristianismo protesta contra qualquer forma de
objetividade; ele deseja que o sujeito seja infinitamente interessado em si proprio. E
com a subjetividade que o cristianismo se interessa, ¢ ¢ apenas na subjetividade que
a sua verdade existe, se € que existe. Objetivamente, o cristianismo nio tem
absolutamente nenhuma existéncia’”.

De fato, e isto ¢ o que se pretende mostrar logo a seguir, a reflexdo subjetiva
deve conduzir, mesmo que de maneira nao necessaria, a uma existéncia religiosa. A esse

respeito afirma o proprio Kierkegaard que

“S6 o conhecimento ético e ético-religioso tém uma relagao essencial com a
existéncia daquele que conhece’™®”.

2.3 A interioridade

Considerada existencialmente, a subjetividade assume para o individuo o
sentido de uma tarefa, uma conversdo. “Tornar-se subjetivo” ¢ a maxima que exprime esta
tarefa e cujo sentido ¢ o de um interesse do individuo para consigo mesmo. Por isso

Kierkegaard define a subjetividade em termos de inferioridade e paixdo. A subjetividade

" “In this way Christianity protests every form of objectivity, it desires that the subject should be infinitely
concerned about himself. It is subjectivity that Christianity is concerned with, and it is only in subjectivity
that its truth exists, if it exists at all; objectively, Christianity has absolutely no existence”. CUP. Ibidem
p.116.

6 “Only ethical and ethico-religious knowledge has an essential relationship to the existence of the knower”
CUP. Ibidem. p .177.



deve ser interessada por si propria. Por isso a verdade, para que seja digna de interesse,
deve referir-se ao sujeito; ¢ também apenas na medida em que se refere ao sujeito que pode
ser tomada como verdade. E é por isso que a verdade objetivamente considerada ¢

indiferente ao individuo.

“Distante do sujeito, o modo objetivo de pensar leva a verdade objetiva e
enquanto o sujeito e sua subjetividade se tornam indiferentes, a verdade também se

torna indiferente e essa indiferenca ¢ precisamente a sua validade objetiva; porque

todo interesse, bem como toda decisdo, esta enraizado na subjetividade’”.

Ao afirmar que a verdade oriunda do modo objetivo de pensar ndo ¢ digna
de interesse, ndo quer dizer Kierkegaard que ela ndo seja valida; ao contrario, reconhece
sua validade, mas aponta para o fato de que sua validade ¢ abstrata, ndo se refere ao
individuo concreto. A validade objetiva ¢ desprovida de interesse subjetivo. O pensamento
abstrato negligencia exatamente aqueles aspectos que sao fundamentais a existéncia como a
individualidade do sujeito existente e sua imersao no tempo. Esses aspectos, que
objetivamente sdo considerados acidentais, sdo, do ponto de vista subjetivo, essenciais. E,
inversamente, a objetividade, por ndo se referir a esses aspectos — agora tomados por

essenciais -, €, subjetivamente, considerada acidental — quer dizer, ndo essencial:

“Todo conhecimento que, na reflexdo da interioridade, ndo se relacione
interiormente com a existéncia, €, considerado essencialmente, um conhecimento
acidental *”.

T “Away from the subject the objective way of reflection leads to the objective truth, and while the subject
and his subjective become indifferent, the truth also becomes indifferent, and this indifference is precisely its
objective validity, for all interest, like all decisiveness, is rooted in subjectivity” CUP. Ibidem. p. 173.

B“All knowledge which does not inwardly relate itself to existence, in the reflection of inwardness, is,
essentially viewed, accidental knowledge”. CUP. Ibidem. p. 176.



Pode—se dizer entdo que ndo € o conteudo objetivo da verdade, mas o modo
através do qual o individuo a alcanga que estd em questdo para Kierkegaard. A verdade, se
a quisermos entender a partir da afirmacdo de que “a verdade ¢ a subjetividade”, deve ser

objeto de uma apropriagio individual”.

2.4 Subjetividade e paixdo

Esta apropriagio, por sua vez, ndo ¢é fortuita. E fruto de um interesse e de
uma decisdo. Este interesse que move o individuo em dire¢do a si proprio € o que
Kierkegaard chama de paixdo. A paixdo ¢ o que distingue o pensador especulativo,
desinteressado, do pensador existencial, cuja reflexdo ¢ voltada para si mesmo. Deve entdo
a paixdo traduzir o fato de que, para o individuo, sua existéncia ndo lhe ¢ indiferente. O
interesse sobre si mesmo ¢ o que marca a diferenca entre o pensador objetivo e o pensador
existencial®.

Além disso, qualificada como paixdo pelo infinito, figura como o caminho
através do qual o individuo alcanga o paradoxo que envolve sua propria existéncia. Existir é
existir com paixao. E existir com paixdo ¢ manter sempre diante dos olhos o paradoxo
implicito na afirma¢do de que a verdade ¢ a subjetividade; paradoxo decorrente de que a

verdade possa estar em relagdo com o individuo existente®:

7 Mas isso ndo quer dizer que, para Kierkegaard, as verdades “claras e distintas” que Descartes tanto buscou
sejam menos verdadeiras; ocorre tdo somente que sdo verdadeiras em si mesmas, fora de sua relagdo com o
individuo. “In the case of a mathematical proposition the objectivity is given, but for this reason the truth of
such a proposition is also na indifferent truth” CUP.Ibidem. p. 182.

% OLIVEIRA, Nythamar Fernandes de. Dialetic and Existence in Kant and Kierkegaard. In: Veritas, 46/2
(2001): 231-253. p.236.

8" “When the eternal truth is related to an existing individual it becomes a paradox” CUP. Ibidem. p. 187



“A verdade essencial e eterna, a verdade que tem uma relagdo essencial
com o individuo existente, porque pertence essencialmente a existéncia (...), ¢ um

paradoxo; mas ela se torna paradoxal em virtude de sua relagdo com um individuo

existente®?”.

A paixdo ndo apenas reconhece o paradoxo, mas exige-o. Existir
apaixonadamente ¢ existir no paradoxo. Por isso, a critica da verdade realizada por
Kierkegaard devera remeter-nos, tal como veremos no capitulo seguinte, a sua concepcao
da fé cristd, uma vez que esta repousa sobre a contradicdo entre a paixdo infinita e a
incerteza objetiva.

“A fé é precisamente a contradi¢do entre a paixdo infinita da interioridade
individual e a incerteza objetiva®”.

Por fim, cabe ainda a ressalva de que a paixdo ndo deve ser entendida em
oposicao a racionalidade. Ao contrario, ela é o trago caracteristico do pensamento
subjetivo®; resulta de um modo de pensar que poderiamos chamar de existencial. E da

propria natureza do objeto deste pensar que irrompe esta paixao:

“Todos os problemas existenciais sdo problemas passionais, porque quando

a existéncia ¢ interpenetrada pela reflexdo, gera paixao®”.

2.5 Antropologia existencial

82 “The eternal and essential truth, the truth which has an essential relationship to an existing individual
because it pertains essentially to existence (...),is a paradox. But the eternal essential truth is by no means in
itself a paradox; but it becomes paradoxical by virtue of its relationship to an existing individual” CUP.
Ibidem. p. 183

8 “Faith is precisely the contradiction between the infinite passion of the individual’s inwardness and the
objective uncertainty”. CUP. Ibidem. p. 182

¥ “For it is impossible to think about existence in existence without passion”. CUP. Ibidem. p.313

8 “All existential problems are passionate problems, for when existence is interpenetrated with reflection it

generates passion” Ibidem.



A nogao kierkegaardiana de uma subjetividade entendida existencialmente,
ou seja, definida a partir do préprio individuo e sua vida interior, assinala um entendimento
do termo existéncia em um sentido diferente da tradigdo metafisica. Para Kierkegaard, o
termo “existéncia” nao pode ser entendido simplesmente como uma esséncia cujo conceito
¢ ndo apenas possivel, mas também atual. A predicagdo “existente” ¢ algo que s se aplica a
individuos e, mais rigorosamente, a individuos humanos. Kierkegaard certamente nao
negaria que os objetos percebidos em um instante do tempo e em um lugar no espaco
existem. Mas existem como exemplares, ndo como individuos. Um objeto, uma mesa, por
exemplo, apenas exemplifica, em sua particularidade, aqueles atributos que ja conhecemos
no conceito “mesa”. Muito diferente ¢ o que se dd com o individuo humano, que existe no
sentido forte do termo, e ndo como exemplar de um conceito ao qual pertenga; porque
como existente, o individuo ndo ¢ passivel de conceituagdo. Seu modo real de ser ¢ o da
possibilidade.

Poderiamos falar entdo em uma concep¢do de homem em Kierkegaard que
ndo apenas prescinde do conceito, mas que sé se realiza autenticamente em cada individuo
em particular. E essa ¢ a reivindicagdo kierkegaardiana. A reapropriacdo individual da
interioridade esquecida em favor do pensamento puro. Para o dinamarqués, Hegel ¢ o
grande representante desta postura intelectual segundo a qual o sentido da existéncia
individual estd subordinada ao processo de desenvolvimento historico de todo o género

humano:

“Os homens sdo levados a se perderem na totalidade das coisas, na
histéria mundial, fascinados e enganados por um feitico magico; ninguém deseja se
tornar um ser humano individual. Dai, talvez, as tantas tentativas de continuar



abracando a Hegel, mesmo por parte daqueles homens que alcangaram um insight

sobre o caréter questionavel de sua filosofia®”.

Todo o pensamento de Kierkegaard gira em torno desta circunstancia: s6 o
individuo humano existe. Deus ndo existe, diz Kierkegaard, Ele ¢ eterno®. As coisas
também nao existem, a ndo ser como exemplares - quer dizer, no sentido fraco do termo -
dos conceitos aos quais pertencem. S6 0 homem ¢ capaz de desligar-se do género no qual

se insere e fazer emergir a sua existéncia. Esta deve ser a sua tarefa.

2.6 Conclusao

Coube a este primeiro capitulo a tarefa de esclarecer alguns dos conceitos
centrais do pensamento de Kierkegaard, notadamente, aqueles que atuam na construgdo de
uma nog¢ao de existéncia que, em sua obra, recebe a marca da contradi¢do, do paradoxo. A
énfase sobre este aspecto paradoxal que Kierkegaard confere a existéncia devera nos
aproximar do tema da verdade, sobretudo em dois pontos em particular.

O primeiro deles € que, ao deslocar o foco de sua reflexdo para o individuo
singular, Kierkegaard descobre na existéncia o seu carater “irracional” e passa a postular
uma nova forma de reflexdo capaz de pensar adequadamente a realidade existencial

y e

concreta. Dito de outra forma, o que Kierkegaard busca ¢ incluir o paradoxo em sua

8 Men are determined to lose themselves in the totality of things, in world-history, fascinated and deceived by
a magic witchery, no one wants to be an individual human being. Hence perhaps the many attempts to
continue clinging Hegel, even by men who have reached an insight into the questionable character of his
philosophy” Ibidem. p.317.

% Ibidem. p.296.



reflex@o. Paradoxo que esta implicito na angustia, na f¢ da qual Abrado ¢ o grande exemplo
e, finalmente, na relagdo do individuo com a verdade. Quer dizer: a afirmagdo de que a
verdade ¢ a subjetividade apdia-se fundamentalmente na concepg¢do de existéncia aqui
apresentada.

O segundo ponto de aproximagdo ¢ preparado pela noc¢do kierkegaardiana do
pensador existencial. O pensador existencial ¢ aquele que pensa o individuo em sua
existéncia; mas qual ¢ a forma desse pensamento? Sua forma ¢ a de uma dialética, mas uma
dialética existencial. Ao negar a possibilidade de o pensamento especulativo, abstrato,
pensar adequadamente a existéncia, Kierkegaard ndo afirma uma irracionalidade original

insuperavel da existéncia; o pensador subjetivo ndo renuncia ao pensamento,

“Ele certamente pensa, mas pensa tudo em relagdo consigo mesmo, sendo

infinitamente interessado no fato de existir®”.

A fungdo do pensamento existencial ndo ¢, em ultima instancia, a critica no
sentido rigoroso do termo, uma avaliacao das “condi¢des de possibilidade” de um discurso
filosofico a partir de uma andlise puramente conceitual, mas a realizagdo de uma tarefa que
a propria filosofia tem negligenciado.

De agora em diante, o sentido existencial da verdade subjetiva se apresentara
em torno daqueles dois pontos ja esbocados: o aspecto paradoxal da verdade
subjetivamente considerada (o paradoxo absoluto) e a forma do discurso que Kierkegaard

utiliza para enuncia-la (a dialética existencial).

8 “He certainly thinks, but he thinks everything in relation to himself, being infinetely interested in existing”.
Ibidem. p.281.



CAPITULO 11

O sentido existencial da verdade

1. Verdade e subjetividade.

O capitulo anterior apresentou a reivindica¢do kierkegaardiana por uma
modalidade de pensamento capaz de incluir autenticamente a existéncia no interior da
reflexdo, ou seja, capaz de pensar o individuo a partir de sua propria existéncia - ao invés
de toma-lo abstratamente — e cujo representante Kierkegaard chamou de pensador
subjetivo. O ponto de partida do pensamento deve ser, portanto, existencial.

Assim como Kierkegaard identifica a subjetividade existencial com a
existéncia cristd, a verdade cuja esséncia ¢ predicada como subjetiva também adquire
plenitude de sentido apenas no contexto cristdo. Para Kierkegaard, s6 o cristianismo realiza

a existéncia auténtica, quer dizer, a existéncia consciente de sua individualidade. Entdo a



verdade da qual o individuo deve apropriar-se ¢ a verdade crista, paradoxal; dai a exigéncia
de que esta apropriagdo se realize por um ato de fé. Esta identificacdo entre a abordagem
subjetiva da verdade e a f¢ crista, em oposi¢ao ao ponto de vista objetivo, ¢ bastante clara ja

desde o principio do Postscriptum:

“O sujeito perscrutador deve estar em uma ou outra de duas situagoes. Ou
estd na fé, convencido da verdade do cristianismo, e na fé esta seguro de sua relagéo

com a fé mesma — em cujo caso nao pode estar infinitamente interessado em todo o

resto, ja que a fé € ela propria o interesse infinito no cristianismo, uma vez que

qualquer outro interesse pode vir prontamente a constituir uma tentagdo. Ou o

perscrutador esta, por outro lado, ndo em atitude de fé, mas objetivamente em

atitude de contemplag@o e, portanto, ndo infinitamente interessado na determinagdo
da questdo.*”.

A partir da leitura do Postscriptum, ndo apenas a identificagdo entre
pensamento subjetivo e Cristianismo, mas também a sua oposi¢do ao pensamento objetivo,
torna-se cada vez mais clara. E a propria pergunta pela verdade - levando sempre em
consideracdo que a verdade ¢ a subjetividade -, deve ser feita no interior da pergunta pelo

proprio Cristianismo: ao invés da questdo “o que ¢ o cristianismo”, levantada pelo

pensamento especulativo, pergunta Kierkegaard: “como me tornar cristao?”.

1.1 A possibilidade da verdade

E com essas observacdes que iniciamos a exposi¢do da reflexdo

kierkegaardiana acerca do problema da verdade, pois para resolver a questdo, Kierkegaard a

¥ “The inquiring subject must be in one or the other of the two situations. Either he is in faith convinced of
the truth of Cristianity, and in faith assured of his own relationship to it; in which case he cannot be infinitely
interested in all the rest, since faith itself is the infinite interest in Christianity, and since every other interest
may readily come to constitute a temptation. Or the inquirer is, on the other hand, not in an attitude of faith,
but objectively in an attitude of contemplation, and hence not infinitely interested in the determination of the
question”. Ibidem. p. 23.



formula em termos existenciais, notadamente, a partir da questdo socratico-platonica “a
verdade pode ser aprendida?”. A dificuldade de Socrates € bastante conhecida: por um lado
reconhece a impossibilidade de alguém procurar por algo que lhe seja desconhecido, e,
neste caso, o ignorante nao pode procurar a verdade, visto ndo saber nem mesmo o que
procura; por outro lado, é igualmente impossivel a busca da verdade por aquele que ja a
conhece, pois, conhecendo-a ndo ha motivo para procura-la.

A este dilema Socrates responde com a afirmagdo de que para alcangar a

verdade o individuo deve previamente possui-la, bastando apenas que dela se recorde:

“Socrates pensa a dificuldade através do principio de que todo aprendizado
e toda busca sdo apenas rememoragdo. Assim, o ignorante precisa apenas ser
lembrado para que, por si proprio, traga a mente o que sabe. A verdade ndo lhe é
acrescentada, mas ja estava nele’”.

Para Kierkegaard, Socrates ¢ o modelo de mestre que serve como ocasido
para que o aprendiz relembre-se de sua relacdo implicita com a verdade eterna. A
admiracao de Kierkegaard por Socrates se deve ao fato de que, diferentemente de Platdo e
seus sucessores idealistas, recusou humildemente em ultrapassar os limites de sua propria
existéncia subjetiva em busca do verdadeiro conhecimento do infinito ¢ do eterno. Do
ponto de vista socratico, a verdade ¢ a subjetividade; a fé socratica consiste na certeza de
que o pensamento e a acdo, embora enraizados na finitude humana, mantém uma relagao

intelectual com o infinito. A ignorancia socratica, portanto, ¢ o reconhecimento de que,

% “Socrates thinks through the difficulty by means of the principle that all learning and seeking are but
recollecting. Thus the ignorant person merely needs to be reminded in order, by himself, to call to mind what
he knows the truth is not introduced to him, but was in him”. PF. Op. cit. p.9.



apesar da verdade eterna ndo ser paradoxal em si mesma, deve, em sua relagdo com o

homem em sua finitude, aparecer como tal *'.

Entretanto, a solucdo socratica, segundo Kierkegaard, toma o momento da
apreensdo da verdade como algo acidental, vazio®, tornando-o sem importancia decisiva
para o individuo, pois que a verdade ja estava sob sua posse, faltando-lhe apenas a ocasidao

de rememora-la.

A esta concepc¢do acidental da verdade legada por Socrates, Kierkegaard
opde o seu conceito de instante. Em Socrates o instante do encontro do individuo com a
verdade ¢ completamente dissolvido no tempo, pois através dele se descobre que ja se
estava de posse da verdade eternamente. Para Kierkegaard, ao contrario, o instante assume
uma importancia absoluta, ja que, diferentemente de Socrates, sustenta que o individuo

esta, desde o inicio, fora da verdade. O individuo € a ndo-verdade:
“Agora, se o instante deve adquirir importancia decisiva, entdo aquele que
busca ndo deve, até o momento, ter possuido a verdade, mesmo sob a forma de

ignorancia; porque neste caso o instante torna-se simplesmente o instante da

ocasido (...). Conseqlientemente, ele deve ser definido como estando fora da

verdade (...) ou como nio-verdade®”.

Portanto, a concepcdo kierkegaardiana difere da socratica em dois pontos
essenciais:
1) Ao contrario de Socrates, que acreditava que o individuo traz consigo a

verdade, bastando apenas que relembre dela, Kierkegaard afirma que a posi¢do original do

' STAFFORD. Op. cit. p.19.

2 P.F Ibidem. p.11

% “Now if the moment is to acquire decisive significance, then the seeker up to that moment must not have
possessed the truth, not even in the form of ignorance, for in that case the moment becomes merely the
moment of occasion. (...) Consequently, he has to be defined as being outside the truth (...) or as untruth”.
PF. Ibidem. p. 13



individuo ¢ fora da verdade, ¢ a ndo-verdade. Este afastamento da verdade ¢ absoluto, pois
além de ser ndo-verdade, ¢ também ignorante de sua propria condigdo.

2) Em Socrates a figura do mestre ¢ apenas ocasido para que o aprendiz
descubra que ja traz consigo a verdade. Kierkegaard, diferentemente, apresenta o mestre
como aquele que mostra ao aprendiz que a sua condi¢do original ¢ a ndo-verdade.

Portanto, a unica comparagdo possivel entre a concepgdo socratica e a
kierkegaardiana ¢ a de que em ambas o mestre torna o aprendiz consciente de sua condigao.
No caso de Socrates, positivamente — quer dizer, fazendo-o relembrar da verdade que ja
possuia; no caso de Kierkegaard, negativamente — pois que o aprendiz ¢ a ndo-verdade.

O mestre de que fala Kierkegaard deve ser entdo totalmente diferente do que
Sécrates apresenta. Porque se o individuo ¢ a ndo-verdade e por meio do mestre é capaz de
alcangar a verdade, entdo o mestre deve ser capaz de ndo apenas fornecer a condi¢do para
que se alcance a verdade, mas deve fornecer a verdade mesma. Por isso, para o individuo, o
instante ¢ decisivo; se o individuo ja estivesse de posse da verdade, o mestre seria somente
uma ocasido e o instante ndo teria maior significacao.

Mas como qualificar um mestre que fornece ndo apenas a condi¢do, mas a
propria verdade? Este mestre, diz Kierkegaard, ndo pode ser nenhum outro individuo — ja
que ele deveria possuir a verdade -, nenhum outro ser humano, mas um ser divino, que
Kierkegaard denomina pela expressdo o deus”. Fica, portanto, estabelecido mais uma vez o

carater religioso da reflexdo kierkegaardiana, pois s6 Deus pode fornecer a verdade:

% Por inumeras vezes aparece nas Migalhas “o deus”, um substantivo precedido pelo artigo definido. Para
Howard Hong, esta forma incomum de uso da palavra “deus” refor¢a o contexto socratco-platonico de
desenvolvimento deste livro. Exceto nas Migalhas, a expressdo o deus aparece muito raramente em toda a
obra de Kierkegaard. Anthony Storm lembra que Sécrates usava “o deus” (o theos) ou “a divindade” (fo
daimonion) e que, em grego, o deus ndo significava o Deus Unico, mas um deus em particular. Ainda segundo
Storm, ao empregar a expressdo o deus Kierkegaard ndo apenas ancora o livro na questdo socratica, mas
ressalta a intengdo em referir-se a um deus especifico: o Deus cristdio. STORM, Anthony. 4 comentary on
Kierkegaard — Philosophical Fragments. p.2. Disponivel em http//:sorenkierkegaard.org/comment.htm .



“Mas nenhum ser humano é capaz de fazé-lo; se isso deve acontecer, entdo
deve ser feito pelo proprio deus””.

Além disso, o que ha de essencial neste afastamento da verdade ¢ que, se o
individuo ¢ a nao-verdade, o € por sua propria culpa. Por isso Kierkegaard chama este
estado de pecado — o que marca a diferenca entre o homem e Deus - € o conhecimento da

verdade adquire, assim, o sentido de uma conversao.

“O mestre, entdo, ¢ o proprio deus, que atuando como ocasido, leva o
discipulo a lembrar de que ¢ ndo-verdade e que o é por sua propria culpa. Mas este
estado — ser ndo-verdade e sé-lo por propria culpa -, como podemos chama-lo?
Permita-nos chama-lo de pecado’”.

Percebe-se, portanto, que o problema da verdade, enquanto problema
existencial — e ndo epistemologico ou metafisico-gnosioldogico — ndo pode ser tratado, para
Kierkegaard, separadamente de uma certa concepgao de fé que € também existencial - vale
dizer, pessoal, individual -, marcada, como ja vimos pelo paradoxo®’. Por isso, a concep¢do
kierkegaardiana da verdade se fara a partir de uma relagdo também paradoxal entre duas

categorias cristas: o eterno e o temporal.

1.2 O paradoxo absoluto

% “But no human being is capable of doing this; if it is to take place, it must be done by the god himself” PF.
Ibidem. p. 15.

% “The teacher, then, is the god himself, who, acting as the occasion, prompts the leaner to be reminded that
he is untruth and is that through his own fault. But this state — to be untruth and to be that through one’s own
fault — what can we call? Let us call it sin”. Tbidem.

7 Nythamar Fernandes de Oliveira, em seu artigo intitulado “Dialetic and existence in Kierkegaard and
Kant”, resume assim o projeto kierkegaardiano: “Com efeito, o projeto kierkegaardiano busca fundar a
‘verdade’ em um ato de fé que afirma ser tanto pessoal quanto objetiva”. OLIVEIRA. Op. cit. p. 238.



O paradoxo ¢ a verdade, porquanto a verdade é a subjetividade. E nesta
relacdo — fora da qual ndo ha verdade no sentido kierkegaardiano — entre a verdade e o
individuo que reside o paradoxo. Por isso mesmo, o paradoxo € insuperavel. Dir-se-ia, ndo
apenas insuperavel, mas inextrincavel, pois que figura como “momento” do pensamento
mesmo; mas daquela forma de pensamento que Kierkegaard apresenta como pensamento
existencial, marcado pelo interesse do individuo sobre si mesmo, pela paix@o. Nas palavras

do proprio Kierkegaard:

“Mas ndo se deve fazer mau juizo do paradoxo, porque o paradoxo ¢é a
paixdo do pensamento e o pensador sem o paradoxo ¢ como 0 amante sem paixao:
um sujeito mediocre. Mas o ultimo grau de toda paixdo é sempre desejar a sua
propria ruina e, entdo, ¢ também a paixdo ultima do entendimento desejar a colisdo,
embora de um modo ou de outro, a colisdo deva tornar-se a sua ruina. Este é, entdo,
o paradoxo ultimo do pensamento: querer descobrir algo que o proprio pensamento

ndo pode pensar’™”’.

O que gostariamos de ressaltar a essa altura ¢ que ao utilizar o conceito de
paradoxo, Kierkegaard tenta pensar uma questdo que, por sua natureza, termina por
aproximar o dinamarqués de uma corrente de pensamento - classificada por Nythamar
Fernandes de Oliveira como “tradi¢do idealista transcendental®” - que se inicia com Kant, a

19 PDeus — se

saber, a questdo de em que medida pode-se pensar o “desconhecido
quisermos usar uma linguagem kantiana, aquilo que ¢ incondicionado no tempo e no

espago.

% “ But one must not think ill of the paradox, for the paradox is the passion of thought, and the thinker
without the paradox is like the lover without passion: a mediocre fellow. But the ultimate potentiation of
every passion is always to will its own downfall, and so it is also the ultimate passion of the understanding to
will the collision, although in one way or another the collision must become its downfall. This, then, is the
ultimate paradox of thought: to want to discover something that thought itself cannot think” PF. Ibidem. p. 37
% OLIVEIRA. Ibidem. p.232.

1% “Therefore, let us call this unknown the god”. P.F. Ibidem. p.39



De acordo com Kant, as idéias de Deus, liberdade e imortalidade surgem
inevitavelmente a mente humana como resultado de nosso empenho em unificar e
sintetizar nossos conhecimentos empiricos. Em outras palavras a razéo busca naturalmente
certos objetos que estdo além dos limites de nosso conhecimento empirico. As condigdes
transcendentais de possibilidade do conhecimento do mundo empirico sdo incapazes de
cumprir suas fungdes em relacdo atais idéias, pois enquanto as condicdes transcendentais
de nosso conhecimento (espago, tempo, e as categorias) requerem um contelido sensivel,
aquelas idéias surgem justamente pela abstragéo deste contelido.

Kant divide todas as provas teoricas da existéncia de Deus em trés tipos. o
argumento ontoldgico busca provar a existéncia de Deus a partir do conceito de um ser
necess&rio; 0 argumento cosmologico parte da existéncia das coisas no mundo para a
necessidade da existéncia de Deus como seu criador; e 0 argumento fisico-teolégico parte
do pressuposto de uma ordem racional ordenadora do mundo para a necessidade de uma
razéo divina reguladora desse ordenamento natural .

De acordo com Kant, o argumento ontolégico falha porque sustenta
erroneamente que a existéncia € um predicado real que adiciona algo a natureza de um
conceito. Na verdade, devemos sair de nossos conceitos e apelar a intuicéo se quisermos
estabel ecer a existéncia de algum objeto.

O argumento cosmolégico falha porque assume que leis aplicadas a objetos
no mundo — alei de causalidade, por exemplo -, deve também se aplicar a0 mundo como
um todo. Mas ndo podemos jamais ter certeza de que algo tenha sido a causa da existéncia
do mundo, pois 0 mundo como um todo nunca se Nos apresenta como intuic¢ao sensivel.

Finamente, o argumento fisico-teoldgico também faha em provar a

existéncia de um ser necessario que tenha, de fato, criado a matéria do mundo. Pode-se, no



maximo, dizer que hd no mundo uma ordem gue independe da vontade humana.

Em geral, os trés argumentos falham pela mesma razdo. Todos tentam
adquirir conhecimento da existéncia de em objeto que esta necessariamente além dos
limites transcendentai s de nosso conhecimento.

A resposta de Kant a questdo é conhecida, por isso foi aqui exposta de
maneira sumaria. O importante é reconhecer que, da mesma maneira, Kierkegaard também
rejeita a possibilidade da prova. Para o dinamarqués, Deus ndo pode ser objeto do
pensamento puro, embora possa ser pensado subjetivamente sob a forma de “incerteza
objetiva”, que ¢ a expressao existencial da fé.

Para Paul Ricoeur, esta primazia kierkegaardiana da fé deve também ser
interpretada em relagdo a critica kantiana, remetendo-nos imediatamente a sentenca “Eu

tive de abolir o saber para dar lugar a f¢”. Evidencia-se, portanto, a partir do conceito de

paradoxo, uma proximidade de Kierkegaard em relacdo a Kant:

“A fungdo filosofica do paradoxo, em Kierkegaard, ¢ proxima da funcdo
filosofica do limite em Kant; pode-se mesmo dizer que a dialética rompida de
Kierkegaard tem alguma afinidade com a dialética kantiana, compreendida como

critica da ilusdo'"".
Antoinete Stafford confirma claramente a fun¢do filosofica do paradoxo
kierkegaardiano apontado por Ricoeur. “A sua fun¢do pode entdo ser comparada aos
conceitos da dialética kantiana que esclarecem os limites do conhecimento, embora nao

possam levar o pensamento além desses limites'**”. Apesar de incompreensivel, o paradoxo

ndo € um mero non-sense. O paradoxo € um conceito negativamente determinado, gerado

" RICOEUR, Paul. Filosofar Apos Kierkegaard. Leituras-2 A Regido dos Filosofos. Sao Paulo: ed. Loyola,
1996. p. 36.

12 STAFFORD. Ibidem . p. 25.



pelo proprio entendimento e que constitui um critério negativo daquilo que esta acima do
conhecimento humano'®.

De qualquer maneira, as seguintes observagdes podem justificar a remissao
de Kierkegaard a Kant, bem como esclarecer o papel do paradoxo em sua dialética
existencial:

1) Kierkegaard parece partir da idéia kantiana de que os objetos da
metafisica ndo podem ser pensados pela razdo pura teorica. Neste caso, o paradoxo seria a
expressao kierkegaardiana para a afirmacdo de Kant de que a razdo pde a si propria objetos
que ¢ incapaz de pensar e cujo resultado sdo as famosas antinomias da razdo.

2) Assim como Kant, Kierkegaard reconhece a impossibilidade de pensar a
existéncia de Deus a partir de uma abordagem teorética, propondo um modo de pensar
distinto daquele que se faz mediante o uso da razdo teorica. Introduz, desse modo, em sua
reflexdo, um outro da razio.

3) Kierkegaard procura construir um discurso filosofico capaz de
reapropriar-se daqueles bens que Kant submeteu ao confisco. A dialética existencial ¢ a
tentativa de ultrapassar o interdito kantiano da dialética transcendental, a fim de poder
pensar “o fruto proibido do desejo metafisico'**”.

Poderiamos entdo dizer que a reflexdo existencial de Kierkegaard inclui a
tese kantiana sobre a impoténcia da razdo em provar a existéncia de Deus, o que, para o
dinamarqués, ¢ a mais alta expressao do paradoxo.

Desse modo, parece plausivel pensar, juntamente com Nythamar Fernandes
de Oliveira, que Kierkegaard estd de acordo com a dialética kantiana que demonstra a

impossibilidade de a razdo provar por seus proprios esfor¢os a existéncia de Deus, esforcos

15 Thidem
104 OLIVEIRA. Ibidem P. 232.




que resultam sempre em antinomias insoluveis para a propria razdo. Kierkegaard resume a

sua maneira a impossibilidade da prova:

“Se, notadamente, o deus nao existe, entdo é obviamente impossivel
demonstra-lo. Mas se ele existe, entdo é tolice querer demonstra-lo'*”.

Mas, como ja vimos, Kierkegaard nao ¢ um pensador especulativo e a sua
idéia do paradoxo nao repousa fundamentalmente na constatagdo de uma contradigao
interna da razao, tal como ocorre em Kant. Apenas acontece que, para Kierkegaard, Deus
ndo pode ser pensado metafisicamente, o que resulta numa relacdo pessoal entre o
individuo e Deus. Para o dinamarqués, o paradoxo reside essencialmente no fato de que a
verdade estd, como tal, referida ao individuo. O paradoxo s6 adquire plena significagao

quando referido a relacdo entre a verdade e a subjetividade existencial.

1.3 O paradoxo ¢ a fé.

A afirmacdao de que Deus ndo pode ser objeto de um modo de pensar
especulativo leva Kierkegaard a formulacao de sua concepgao do paradoxo nao apenas no
sentido de que a razdo ponha a si propria objetos que ¢ incapaz de pensar (cf Kierkegaard.
Op.cit. p. 37); mas, precisamente por conta dessa incapacidade, resulta o paradoxo em que
o individuo pode-se em uma relagdo pessoal com Deus. Este modo de relacdo que,
conforme exposto no capitulo I, fora apresentada por Kierkegaard em Temor e Tremor sob

a formulacdo de que o individuo, como tal, encontra-se acima do geral em relagdo

195 “If namely, the god does not exist, then of course it is impossible to demonstrate it. But if does exist, then

it is foolishness to want to demonstrate it” PF. Ibidem. p.39.



absoluta com o absoluto, ¢ melhor desenvolvida em seu postscriptum em termos de

interioridade e subjetividade, em oposi¢ao a certeza objetiva:

“Mas, uma vez que o paradoxo ndo ¢, em primeira instincia,
paradoxal em si mesmo (mas apenas em sua relagdo com o existente individual),

ndo repele com uma interioridade intensa o bastante. Pois sem risco, ndo ha fé, e

quanto maior o risco, maior a fé; quanto mais seguranca objetiva, menos

interioridade (pois a interioridade € precisamente a subjetividade) e quanto menor a

seguranga objetiva, mais profunda possivel a interioridade'”.

Depreende-se, portanto, o sentido fundamental do paradoxo absoluto: a
oposicao eterno-temporal. “A verdade ¢ a subjetividade” exprime o paradoxo de que a
verdade eterna esteja em relagdo com o existente concreto'”’.

Em Temor e Tremor, o paradoxo foi estabelecido a partir de uma abordagem
ético-religiosa; no Postscriptum a abordagem ¢ feita no ambito da critica kierkegaardiana
da verdade, notadamente, a partir da afirmacdo de que a verdade ¢ a subjetividade. Em
ambos os casos, entretanto, percebe-se uma relagdo imediata entre o individuo e o absoluto:
em Temor e Tremor, Deus; no Postscriptum, a verdade. Esta relagdo deve ser sempre
paradoxal justamente porque prescinde de qualquer mediagdo. E a auséncia de mediagdo
que exige o salto, através do qual Abrado ¢ colocado, como individuo, acima do geral e que

o individuo, como tal, pode estar em relacdo imediata com a verdade. Dai a

correspondéncia entre o paradoxo e a fé, pois que o paradoxo a exige:

1% “But since the paradox is not in first instance itself paradoxical (but only in its relationship to the existing
individual), it does not repel with a sufficient intensive inwardness. For without risk there is no faith, and the
grater the risk the greater the faith; the more objective security the less inwardness (for inwardness is
precisely subjectivity), and the less objective security the more profound the possible inwardness”. CUP.
Ibidem. p. 188.

197 CUP. ibidem p.187



“Quando o paradoxo ¢ paradoxal em si mesmo, repele o individuo em

virtude de seu absurdo € a paixdo correspondente da interioridade ¢ a f&'**”,
Compreende-se também agora porque Kierkegaard define a f¢ como uma
incerteza objetiva. Incerta porque paradoxal, quer dizer, ndo objetiva no sentido
especulativo; objetiva porque enraizada na concretude da interioridade individual, ou seja,
nao abstrato no sentido existencial. Reafirma-se, portanto, a idéia kierkegaardiana sobre o

aspecto paradoxal da fé como contradigdo entre interioridade e objetividade'®.

E por reconhecer o carater paradoxal da verdade'"

que Kierkegaard procura
construir um discurso filosoéfico capaz de absorver a contradicdo, de integra-la

legitimamente a reflexao, esforco cujo resultado € a sua dialética existencial.

2. A dialética existencial.

2.1 Dialética existencial e dialética hegeliana

Ja foi antecipado que a dialética kierkegaardiana fornece-lhe o instrumental
para a construcdo de um discurso capaz de exprimir adequadamente a realidade do
existente concreto. Mas que caracteristica possui esta existéncia a ponto de exigir um
discurso proprio que a exprima? A caracteristica ¢ o seu proprio aspecto dialético.

Trata-se, porém, de uma dialética bastante peculiar, cujas contradi¢des nao

se deixam conciliar, derivando dai o seu aspecto paradoxal. Difere, portanto, da dialética

"% “When the paradox is paradoxical in itself, it repels the individual by virtue of its absurdity, and the

corresponding passion of inwardness is faith”. CUP. Ibidem. p. 188.
19 CUP. Ibidem. p. 29
""" CUP. Ibidem. p. 183.



hegeliana, que ¢ uma dialética da conciliacdo, abstrata, e cujos impotentes esfor¢os em

incluir o existente concreto no sistema Kierkegaard ndo cansa de apontar:

“...Eu devo ser igualmente orgulhoso, insistente, destemido e até mesmo
ousado em defender minha tese: que a filosofia hegeliana, ao falhar em definir sua
relacdo com o individuo existente e ao ignorar o individuo ético, confunde a
existéncia''',

Quer dizer, em oposi¢do a dialética hegeliana, a dialética existencial ¢, para
Kierkegaard, a verdadeira dialética do concreto. Enquanto a primeira negligencia aspectos
fundamentais da existéncia, a segunda os contempla, exprimindo inclusive o seu aspecto

concreto.

“O sistematico ein, zwei, drei € uma forma abstrata, e, portanto, deve falhar
quando aplicada ao concreto. No mesmo grau em que o pensador subjetivo €
concreto, sua forma tornar-se-4 concretamente dialética.''>”.

2.2 A Dialética da existéncia cristd no Postscriptum

Esta dialética da existéncia é, na verdade, uma dialética da existéncia crista,
quer dizer, da existéncia que aceitou o paradoxo cristdo - expresso nas Migalhas filosoficas
como paradoxo absoluto, como angustia no Conceito de Angustia e como relacdo imediata
entre o individuo e o absoluto em Temor e Tremor - e que Kierkegaard no seu

Postscriptum

" “I shall be equally proud, insistent, fearless, and even defiant in standing by my thesis: that the Hegelian
philosophy, by failing to define its relation to the existing individual, and by ignoring the ethical, confounds
existence”. CUP. Ibidem. p.275.

12 “The systematic ein, zwei, drei is an abstract form, and must be therefore fail when applied to the
concrete. In the same degree that the subjective thinker himself is concrete, his form will become concretely
dialectical”. CUP. Ibidem. p. 319



exprimiu em trés diferentes matizes'":

1. “A contradi¢do dialética que é a “ruptura”: esperar uma felicidade eterna no tempo

por meio de uma relagdo com algo no tempo”.

Aqui Kierkegaard opde a religido cristd, que enfatiza o paradoxo — neste
caso expresso a partir da tensdo Eterno-temporal -, a filosofia sistematica. Trata-se, para
Kierkegaard de duas formas de religiosidade que precisam ser diferenciadas, a religiosidade
A e a religiosidade B; a “religido-mediacdo” e a “religido-paradoxo”. Na primeira,
escamoteia-se o aspecto decisivo da eternidade, dissolvendo-a no puro ser, enquanto que na
segunda este aspecto ¢ ressaltado uma vez que a eternidade ¢ posta em oposicao absoluta

com a existéncia''“,

“A religiosidade paradoxal define a distingdo absolutamente, acentuando
paradoxalmente o que ¢ existir. Pois como o eterno veio ao mundo em um momento
do tempo, o individuo existente, no decurso do tempo, ndo entra em relacdo com o
eterno nem pensa-o (esta ¢ a religido A), mas no tempo entra em relagdo com o
eterno no tempo; assim a relacdo estd no tempo e este relacionamento colide
igualmente com todo pensamento, quer se reflita sobre individuo, quer sobre a
divindade'"”.

' Para Kierkegaard, a grande dificuldade do Cristianismo surge quando consideramos o seu aspecto
historico. Do ponto de vista objetivo, o Cristianismo € simplesmente reduzido a um fenémeno historico e
descobrir-lhe a verdade torna-se um problema de penetra-lo com o pensamento. Mas, segundo o dinamarqués,
ai comegam os equivocos, pois 0 maximo de certeza que se pode conseguir em relagdo a um fato historico ndo
pode passar de uma aproximagdo. O ponto de vista subjetivo, por outro lado, assume o paradoxo que ¢ a
historicidade do cristianismo, o Deus-homem que vem a existéncia em um momento determinado do tempo, o
paradoxo Eterno-temporal, sobre o qual o individuo baseia a sua felicidade eterna. E é por assumi-lo como
paradoxo que a sua compreensdo depende de um ato de fé.

14« To the eyes of speculative philosophy, existence has vanished and only pure being is, and yet the eternal
is constantly concealed in it and as concealed is present. The paradoxical religiousness places the
contradiction absolutely between existence and the eternal”. CUP. Ibidem. p. 506.

15 “The paradoxical religiousness defines the distinction absolutely by accentuating paradoxically what it is
to exist. For as the eternal came into the world at a moment of time , the existing individual does not in the
course of time come into relation with the eternal and think about it (this is A), but in time it comes into
relation with the eternal in time, so that the relation is within time, and this relationship conflicts equally
with all thinking, whether one reflect upon the individual or upon the Deity”. CUP.p.505-506.



Esta distingdo entre Religido A e Religido B ¢ de interesse particular a esta
pesquisa porque representa uma ruptura com as filosofias da imanéncia. Para Stafford, o
agente moral autdbnomo kantiano, cuja fé aparece como resposta as tensdes surgidas entre
sua liberdade nouménica e seu cardter fenoménico, pode ser claramente enquadrado na
Religido A''S. Por outro lado, a Religido B identifica-se com a posi¢do kierkegaardiana
segundo a qual ndo ha qualquer “conexdo fundamental entre o temporal € o eterno''”. De
qualquer maneira, esta distincdo sera tratada mais detidamente na segunda parte do

trabalho, onde as concepcdes de fé de Kierkegaard e Kant serdo confrontadas.

Nao surpreende o fato de Kierkegaard considerar o cristianismo como a
religido que enfatiza radicalmente o paradoxo. O proprio cristianismo ¢ o paradoxo. O Deus
encarnado, situado em um momento determinado no tempo é expressdo maxima do

paradoxo eterno-temporal.

2. “A contradicdo dialética de que uma felicidade eterna se baseie em algo historico”.

E um dos pilares do evangelho cristdo a idéia da redencdo, de que através do
sacrificio de Cristo realizou-se a remissdo dos pecados e instaurou-se a possibilidade de
uma nova vida, a vida eterna. Este telos do agir cristdo (felicidade eterna) baseia-se na
encarnacdo de Cristo (fato histérico) e esta relagdo de oposi¢do s6 pode ser devidamente
compreendida por meio da paixao existencial.

Para o historiador, o fato histérico ndo tem importincia subjetiva.

Subjetivamente, ¢ inteiramente desinteressado daquilo que objetivamente o ocupa. Como

16 STAFFORD. Ibidem. p.26
"7 Ibidem.




investigador pode possuir, no maximo, a paixado objetiva de um investigador, mas nenhuma
paixdo subjetiva. Para o cristdo, ao contrario, o fato historico ¢ revestido da mais alta
importancia, pois € objeto da paixdo subjetiva. E essa deve ser a tarefa, a mais dificil tarefa,
do individuo que decidiu pelo cristianismo, pois implica apropriar-se do paradoxo elevado

a condigao de verdade.

“A dificuldade € tornar-se cristdo, porque todo cristdo ¢é tal apenas por ser
tomado pelo paradoxo de ter baseado sua felicidade eterna sobre a relagdo com algo
historico''®”.

3. “A contradi¢do dialética de que o fato historico aqui em questdo ndo seja um simples

fato historico, mas seja constituido por aquilo que, apenas contra sua natureza, pode

tornar-se historico; portanto, em virtude do absurdo”.

Aparece agora o aspecto contraditorio do proprio fato histoérico: a sua
eternidade. Trata-se do paradoxo cristdo por exceléncia: o Deus encarnado num momento
determinado do tempo. Este acontecimento ndo ¢ um fato histérico comum, pois, em

virtude do absurdo que implica, constitui uma ruptura com o pensamento:

“Mas aquilo que, de acordo com sua natureza, € eterno, vem a existéncia no
tempo, nasce, cresce € morre; isso € uma ruptura com todo pensamento''*”,

Evidencia-se, portanto, que o fato historico, devido a sua propria natureza (a

irrup¢ao do eterno no tempo), ndo pode ser objeto de uma certeza objetiva. Uma pesquisa

U8 “The difficult is to become a Christian, because every Christian is such only by being nailed to the paradox
of having based his eternal happiness upon the relation to something historical”. Cup. Ibidem. p. 512.

" “But that which in accordance with its nature is eternal comes into existence in time, is born, grows up,
and dies — this is a breach with all thinking”. CUP. Ibidem. p. 516.



historica, por exemplo, ndo ¢ capaz de explicé-lo, por isso a sua verdade deve permanecer
no ambito da apropriagdo subjetiva. Dai a afirmacdo de Kierkegaard segundo a qual é mais
dificil dizer o que o cristianismo ¢ do que aceitd-lo. Porque a aceitacdo do cristianismo

implica a aceita¢do do paradoxo:

“Objetivamente, ndo ¢ mais dificil afirmar o que ¢ o cristianismo do que o
que ¢ o islamismo ou qualquer outra religido historica, exceto na medida em que o
cristianismo ndo € um simples fato historico; mas a dificuldade ¢ tornar-se cristdo,
porque todo cristdo ¢ tal apenas por ser tomado pelo paradoxo de ter baseado sua
felicidade eterna sobre a relagdo com algo historico'*””.

Para Nythamar Fernandes de Oliveira'?!, a dialética existencial de
Kierkegaard, apesar das modificagcdes sofridas ao longo de seu desenvolvimento, buscou
sempre a realizacdo do estagio religioso. Trata-se, naturalmente, da religiosidade crista, a
religiosidade B, que acentua a contradicao dialética ao invés de oculta-la. E a contradi¢ao
que o cristianismo pde sempre diante dos olhos do cristdo € o “Deus no tempo™.

Mas o paradoxo Eterno-temporal ndo ¢ o Unico a permear a dialética
kierkegaardiana. Este ¢ apenas o paradoxo ultimo do cristianismo. Em outras obras,
Kierkegaard apresenta também as oposicdes entre finito-infinito, possibilidade-necessidade
como irredutiveis e podem ser consideradas, para Nythamar de Oliveira'?, como extensdes

da dialética eternidade-tempo.

120 “Objectively it is no more difficult to ascertain what Christianity is than what Mohammedanism is or any
other historical religion, except in so far as Christianity is not a simple historical fact; but the difficult is to
become a Christian, because every Christian is such only by being nailed to the paradox of having based his
eternal happiness upon the relation to something historical”. CUP. Ibidem. p.512.

2l OLIVEIRA. Ibidem. p.248.

22 OLIVEIRA. Ibidem. p.249.



2.3 O sentido existencial do estagio religioso

As exposigdes precedentes mostraram como, para Kierkegaard, a
apropriacdo subjetiva da verdade ¢ indissociavel do modo de vida cristdo, uma vez que o
filésofo identifica a paixdo necessdria a esta apropriagdo com a propria fé, considerada
como paixao superior capaz de abragar o paradoxo implicito na afirma¢do de que a verdade
¢ a subjetividade. De fato, na segunda parte de seu Postscriptum, Kierkegaard apresenta o
cristianismo como a alternativa aquele modo de pensar especulativo, fazendo da fé o meio
através do qual o individuo pode realizar a tarefa de tornar-se subjetivo pela intensificacao

da paixao:

“Para que ndo pareca uma mera disputa de palavras, permitam-me dizer que
o cristianismo deseja intensificar a paixdo ao seu grau maximo; mas a paixdo ¢ a
subjetividade e ndo existe objetivamente'*”.

Cristianismo e pensamento especulativo excluem-se mutuamente, porquanto
a doutrina crista exige a apropriacdo subjetiva da verdade pelo ato de fé. A f¢é cristd deve,
pois, realizar a individualidade do existente singular. Primeiro por levé-lo além da esfera
¢tica onde a dignidade individual é reconhecida na medida em que o individuo age de
acordo com imperativos éticos universais. Em segundo lugar, por coloca-lo, justamente
como individuo, em relagio absoluta com o absoluto. E na esfera da religiosidade que as

demandas da existéncia individual sdo atendidas.

'3 “Lest this should seem a mere dispute about words, let me say that Christianity wishes to intensify passion
to its highest pitch; but passion is subjectivity, and does not exist objectively”. CUP. p. 117.



Ao erguer o estagio religioso como a esfera da experiéncia humana onde as
contradi¢des da existéncia sdo assumidas ao invés de escamoteadas, Kierkegaard tem em
mente as excegdes que as categorias da ética ndo podem resolver. Abrado, conforme
apresentado, representa um caso exemplar deste tipo de excegdo. Percebe-se claramente o
intuito de Kierkegaard ao fornecer a sua interpretagdo da historia, pois, longe de dissolver o
aspecto absurdo que aquele episodio envolve, ressalta, ao contrario, o paradoxo segundo o
qual o individuo determina sua relagdo com o universal a partir de sua relagao (individual)
com o absoluto. No estagio religioso a contradi¢do, ao invés de suprimida, ¢ assumida
como constituinte da experiéncia existencial.

Considere-se as exposicdes do conceito de angustia e da suspensio
teleologica da moralidade constantes no primeiro capitulo. Em ambos os casos estamos
diante do paradoxo que uma religiosidade auténtica deve ressaltar. No caso da angustia, o
paradoxo ¢ o proprio principio. O pecado entra no mundo através de um salto que
pressupde a si mesmo. Na obra sobre a angustia desenha-se aquela dialética que Ricoeur '**
chama de “psicoldgica e ndo logica”. Em Temor e Tremor , o individuo relaciona-se com o
absoluto também através de um salto por meio do qual ultrapassa a instancia intermediaria
do geral a fim de realizar a vontade de Deus. Aqui, ja o vimos, o proprio salto é expressao

do paradoxo.

2 RICOEUR, Paul. Kierkegaard e o Mal. Leituras-2 A Regido dos Filosofos. Sdo Paulo: ed. Loyola, 1996. p.
19.



PARTE II

A dialética existencial de Kierkegaard

CAPITULO 1

Kierkegaard e Kant

1.1 Com Kant, para além de Kant

J& foram apontadas, no inicio deste trabalho, duas possibilidades de leitura
de Kierkegaard, uma colocando-o frente a Kant, outra confrontando-o com Hegel.
Iniciamos pelas relagdes entre Kierkegaard e Kant. Parte dessa primeira leitura ja foi
antecipada no segundo capitulo da primeira parte, onde foi apresentada a concepgao
kierkegaardiana do paradoxo. No projeto kierkegaardiano de elaborar uma via de
pensamento capaz de fundamentar a nogdo de que a verdade ¢ a subjetividade, o paradoxo

125

desempenha um papel andlogo a noc¢ao de limite no projeto critico kantiano <. Mas, em

Kierkegaard, ¢ a existéncia que ndo pode ser alcancada: “a Unica coisa-em-si que nao pode
ser pensada ¢ a existéncia'*®”.

Por outro lado, Kierkegaard reconhece ainda a incapacidade de a razdo
pensar em termos teoréticos a existéncia e a natureza de Deus, e nisso ainda esta de acordo

com Kant. Mas reabilita a fé como relagdo imediata entre o individuo e Deus (f¢ no

paradoxo), enquanto, para Kant, a fé s6 se legitima pelo reconhecimento do dever moral

123 Cf. RICOEUR, Paul. Filosofar Apos Kierkegaard. Leituras-2 A Regido dos Filosofos. S@o Paulo: ed.
Loyola, 1996. p. 36.

126 CUP. Ibidem. p.293.



universal como mandamento divino. A relagdo entre o individuo e Deus ¢, portanto
mediada pelo dever moral (fé moral).

Na Critica da Razdo Pura, Kant deixou claro que a razio, por sua natureza,
pde a si propria objetos que, por estarem de além de seus limites, € incapaz de pensar. A
razdo finita, portanto, deve necessariamente falhar em seus esfor¢os para provar a
existéncia de Deus. Acerca de Sua existéncia ndo podemos formar qualquer tipo de juizo,
seja sintético - pois dele ndo nos ¢ dada a possibilidade de uma intui¢do sensivel -, seja
analitico — pois a existéncia ndo ¢ um predicado real. Entretanto, se a crenga em Deus ndo
pode encontrar apoio no campo da razdo teodrica, pode, entretanto, encontrar sua
legitimidade como postulado da razdo pratica. Desse modo, a “fé racional” de Kant deve
passar pela mediagcdo da moralidade.

O confronto de Kierkegaard em relagdo a Kant deve tornar explicitos dois
pontos fundamentais. Primeiramente, assim como Kant, Kierkegaard rejeita qualquer
possibilidade de um discurso sobre Deus em termos teoréticos. E esta recusa que leva o
dinamarqués a formular a sua nogdo de fé no absurdo. Em segundo lugar, veremos como a
solugdo kantiana nao satisfaz a Kierkegaard. Ao invés de uma “fé¢ racional”, uma fé¢ em
virtude de uma coeréncia com a lei moral, apresenta a f¢ de Abrado que prescinde de

qualquer mediacao, uma fé em virtude do absurdo.

1.2 A posicao kantiana: a moral autdnoma

Desde a Critica da Razdo Pura Kant destituiu a Metafisica, enquanto ciéncia

da Razdo pura, de suas pretensdes a uma validade objetiva. Essa foi a conclusdo a que

chegou a Dialética Transcendental, estabelecendo a razdo pura tedrica a impossibilidade de



qualquer conhecimento acerca da liberdade, da existéncia de Deus e da imortalidade da
alma, seus trés maiores objetos e sobre os quais a razdo nao pode deixar de se debrugar, a
despeito do interdito kantiano.

Entretanto, ao proceder o exame da razdo pratica pura, Kant observa que, no
seu uso pratico, a razdo prescreve a liberdade leis morais a priori que, justamente por
prescindirem de qualquer componente sensivel, assumem a forma de um mandamento
absoluto. E como leis da liberdade, legislam sobre o que deve ser ao passo em que as leis da
natureza legislam sobre o que é.

Em suma, apesar de reconhecer a impoténcia da razdo tedrica em sua
pretensdo de conhecer o absoluto, Kant continua firme na exigéncia filosofica de chegar até
ele'”’. Se o absoluto ndo é dado a razdo especulativa, resta ao filosofo a possibilidade de
realiza-lo praticamente. A razdo deve, entdo, tornar-se pratica.

O primeiro conceito apresentado logo na primeira secdo da Fundamentagdo
da Metafisica dos Costumes, € o conceito de boa vontade, quer dizer, de uma vontade que
seja incondicionalmente boa. Como observa que nada ha no mundo do qual se possa dizer
que ¢ absolutamente bom, Kant define a boa vontade como aquela que prescinde de toda
matéria sensivel, sendo, portanto, boa em si mesma. A boa vontade se define, entdo, por sua
forma e ndo por seu contetdo.

Que forma deve assumir a vontade para que se possa chama-la boa? Deve
assumir a forma de um dever que, ao desconsiderar os moveis sensiveis da agdo, se deixa
exprimir sob a formulagdo de um imperativo categorico que prescreva leis morais

universais. O imperativo categorico ¢, portanto, a forma racional do dever-ser, uma “regra

12" HERRERO, Francisco Javier. Religido e Historia em Kant. Sdo Paulo: Loyola, 1991. p. 9.



pratica que impde a uma vontade sujeita subjetivamente a contingéncia, os principios
necessarios da Razdo enquanto razdo prdtica®.

O que a Fundamentagdo da metafisica dos costumes procurou realizar foi a
demonstragdo a priori da existéncia deste imperativo como principio necessario a agao
moral. Com isso, a inten¢do de Kant é mostrar que a agdo, para que tenha valor moral, deve

ser motivada pelo dever e que este, por sua vez, ndo pode encontrar seu fundamento na

experiéncia.

1.3 A passagem da moral a religido

Apesar de prescindir inteiramente de motivos originarios da sensibilidade e,
portanto, devendo também desconsiderar a possibilidade de realizagao da felicidade como
condicdo da agdo, a liberdade deve, entretanto, buscar produzir o Soberano Bem no mundo,
quer dizer, deve promover o enlace entre moralidade e felicidade'”. Em outras palavras,
embora a busca pela felicidade ndo deva ser tomada como condi¢do para o agir moral
(heteronomia), ao agir moralmente o homem deve tornar-se digno de alcanga-la. Pelo agir
moral ndo se torna necessariamente feliz, mas digno da felicidade.

O problema ¢ que apesar de Kant ter mostrado a necessidade a priori da
unido entre moralidade e felicidade, o homem ndo pode por si s6 garanti-la, ainda que a lei

pratica seja uma obrigagdo incondicional™. Por isso Kant postula a existéncia de Deus

18y AZ, Henrique C. de Lima. Esccritos Filosdficos IV. Introducdo a Etica Filoséfica 1. Sao Paulo: ed.
Loyola, 1999. p.339..

139 HPRRERO OpmCfpigs da criagdo enquanto submetido a lei moral. Mas o homem, como sujeito da lei
moral, deve obrigatoriamente realizar o seu fim-término: o Soberano Bem no mundo, que é conseqiiéncia
imposta pela lei moral. E nesse Soberano Bem est4 necessariamente incluida a concordancia da natureza com
a moralidade posta pela lei moral. E nesse Soberano Bem estd necessariamente incluida a concordancia da
natureza com a moralidade”. HERRERO. Ibidem. p.66.



como razdo da concordancia entre moralidade e felicidade. Mas entenda-se bem que aqui a
existéncia de Deus aparece simplesmente como postulado da razdo pratica e de modo
algum como prova, pois a sua impossibilidade ja& fora demonstrada na Critica da razdo
pura. Trata-se tdo somente de mostrar a viabilidade do dever incondicional de realizar o
Soberano Bem.

Nao se segue, portanto, que do dever de realizagdo do Soberano Bem
devemos concluir necessariamente a existéncia de Deus. “S6 se o homem ¢ fiel a sua
determinagdo moral e nessa fidelidade quer ser coerente com sua razdo ¢ que precisa aceitar

a existéncia de Deus'"”

. Tampouco depende o valor incondicionado da lei moral do fim-
término e da aceitacdo da existéncia de Deus. Mas se 0 homem deve realizar o Soberano
Bem, deve aceitar também a existéncia de Deus como o ser capaz de garantir esta
realizagao.

Entdo, a caracterizacdo de Kant acerca da religido como o reconhecimento
de todos os deveres como mandamentos divinos ndo deve significar que Deus seja o
fundamento do dever, mas que o efeito da obediéncia ao dever (o Soberano Bem) depende
da existéncia de Deus. “O dever ¢ mandamento de Deus s6 enquanto tem em vista a

consecucdo real do soberano bem'**”.

1.4 Uma leitura kierkegaardiana de Kant

B! Ibidem. p. 69.
2 Ibidem. p. 74.



Para Kant, a autonomia do sujeito ético, expressa na auto-imposicao do
imperativo categorico, significa que deve-se primeiro saber que algo € prescrito como dever
antes de aceita-lo como uma ordem divina. Mas apesar de apresentar a f¢ como alternativa
aos problemas da esfera ética, Kierkegaard sustenta, contra Kant, que em suas mais altas
expressoes a religido constitui uma esfera completamente independente da universalidade

ética.

Hé diversas concepgoes kierkegaardianas que indicam um claro afastamento
do dinamarqués em relagdo a no¢do kantiana da fé como crenga racional. A apresentagdo da
fé cristd como paradoxal, a figura do cristdio como sujeito existencial desesperado cuja
conversao se afigura como salto, a descontinuidade entre moralidade e religiosidade, a
paixao — ao invés da razdo - como mediagdo entre a agdo ética e a fé religiosa sdo alguns

dos exemplos que atestam a pertinéncia da comparacao.

Entretanto, se Kierkegaard rejeita a nog¢do kantiana de fé moral, parece
plausivel, por outro lado, aceitar que a sua concepc¢do de fé pressuponha um certo acordo

com algumas posi¢des basicas do pensamento de Kant'*,

Para Antoinette M. Stafford, Kierkegaard, ao negar a possibilidade da
ciéncia e da filosofia especulativa conhecerem a realidade tal como ¢ em si mesma, segue o
dualismo epistemologico de Kant'**; segue-o ainda ao aceitar que as restrigdes aos poderes
da razdo ao mundo fenoménico ndo invalidam as aspira¢cdes humanas em relacdo ao supra-

sensivel””. Ainda segundo Stafford, tanto para Kant quanto para Kierkegaard, a ética ndo

representa uma esfera autonoma da existéncia. Isso significa que, na tarefa de satisfazer

'3 STAFFORD. Ibidem. p.20.
13 Ibidem. p. 18.
133 Ibidem.



suas mais profundas necessidades enquanto agente moral, a consciéncia ética inclina-se

inelutavelmente para além de seus limites em dire¢do a realidade transcendente da fé'*°.

Entdo, para ambos, a religido ¢ entendida como uma solugao necessaria aos
problemas praticos que emergem no interior da propria estrutura do ético'”’, de modo que
“aquele que, primeiramente, ndo compreendeu completamente as implicagdes do que
significa ser um sujeito ético, ¢ incapaz de experimentar a profunda necessidade pela fé

religiosa que a vida moral em ultima instancia invoca*®”.

1.5 A critica kierkegaardiana e seus pressupostos.

Ao apresentar a critica de Kierkegaard a concepcao kantiana da f¢,
pretendemos mostrar como os motivos da critica ja se encontram na posi¢ao
kierkegaardiana quanto ao status epistemologico da filosofia enquanto pensamento
especulativo, apresentada na primeira parte do trabalho. Para tanto, continuaremos a seguir

as analises de Antoinete Stafford.

Para a autora, a oposicdo existencialista de Kierkegaard a fé kantiana,
repousa no reconhecimento da contradicdo em que cai o imanentismo dualista de Kant
quando tenta preservar a auto-fundamentagdo da liberdade moral enquanto, a0 mesmo
tempo, reconhece a incapacidade de uma consciéncia finita em superar a livre inclinagdo ao

mal radical'®’.

136 Tbidem.
7 Ibidem.
138 Ibidem.
13 STAFFORD. Ibidem. p-19.



Em Kant, o mal radical aparece como uma propensao natural do homem para
o mal. Este mal ¢ radical porque perverte o fundamento de todas as maximas da agao e,
como propensdo natural, ¢ inextrincavel pelas for¢as do proprio homem. A questdo que se
impoe deve ser entdo a seguinte: como podemos ser agentes racionais autdbnomos, capazes
de agir unicamente por respeito a lei moral, e, a0 mesmo tempo, seres que, por natureza,
estdo impelidos ao mal radical?'®’. Se Kant afirmasse tdo somente que somos livres na
esfera nouménica, ao passo que na esfera fenoménica somos interpelados pelas inclinagdes
sensiveis, ndo faria sentido levantar a questdo'*'. Mas a posi¢do de Kant é que o

fundamento do mal é a propria liberdade'**.

ujei - a ificu u u \%

O sujeito moral depara-se entdo com a dificuldade de que enquanto o dever
prescreve a sua “regeneragao moral”, quer dizer, que a vontade auto-supere sua escolha
livre pelo mal, do ponto de vista da razao pratica, esta auto-transformagdo por parte do

individuo finito ¢ impossivel'*.

Na Religido nos Limites da Simples Razdo, Kant apresenta o postulado da
graga como possibilidade de uma assisténcia divina na superacdo do mal radical.
Entretanto, diferentemente do postulado da existéncia de Deus, a graca ¢ mantida por Kant
como pura crenga, € seu aparecimento nao se da por nenhuma exigéncia necessaria da razao

pratica. Desse modo, ndo podemos sustentar a crenga em uma obra da graga sem exceder os

4 STAFFORD. Ibidem. p.6.

41 A este respeito, Herrero argumenta que “se considerdssemos cada um dos mdveis separadamente, o
homem ndo seria mau seguindo cada um deles. Se ndo tivesse inclinagoes, seguiria a lei moral. Seria bom
sem luta, porque a lei moral é imposta a sua disposi¢do pela personalidade. Sem a lei moral, o homem
seguiria suas inclina¢ées sem ser mau, seguiria apenas a sua disposi¢do natural para a humanidade.
Tomados em si mesmos, os dois moveis sdo bons”. Herrero. Ibidem. p. 78

42 STAFFORD. Ibidem.p.6. Neste quesito, Herrero concorda com Stafford, sustentando a mesma posi¢do:
A possibilidade do mal situa-se no plano inteligivel do homem. E obra exclusiva da liberdade” HERRERO.
Op. Cit. p. 85.

' Ibidem. p.17.



limites da razdo'*. Para Stafford, poderiamos ser levados a objetar que, na busca das
condi¢cdes de possibilidade da regeneracdo moral, Kant estaria nos levando a ultrapassar os

limites da razdo universal que ele proprio estabeleceu'®.

A vulnerabilidade da filosofia moral kantiana a estas contradi¢des internas
remete-nos para além dos limites da razdo em dire¢ao ao mistério religioso como solugao
possivel destas contradi¢cdes. Assim, Stafford afirma que, para Kierkegaard, isso atesta a
impoténcia do pensamento filoséfico, bem como da moral, em unificar os pdlos
fenoménico-nouménico, finito-infinito, temporal-eterno, que constituem os proprios

fundamentos da visdo kantiana do real. A este respeito, Stafford esclarece:

“A oposicao de Kierkegaard a Kant, entretanto, ndo se deve ao fato
de que ele mantém esses polos problematicamente opostos, mas, mais exatamente,
porque, assim como os pensadores imanentistas que o antecederam, presume
erroneamente que a razdo humana, seja tedrica, seja pratica, deva, de algum modo,
ser capaz de vencer o abismo que os separam'*®”.

Entdo, se Kierkegaard ndo nega o dualismo kantiano, sua resposta ao
problema se dara pela recolocagdo da fé no nucleo histérico da religido cristda como Unica
forma de vencer o impasse dualista. Ele sustentard entdo que “apenas pela fé apaixonada

(...) a aporia gerada pelo imanentismo kantiano podera ser resolvida'*””.

1.6 A fé em virtude do absurdo.

4 Ibidem.12.
145 Ibidem.

146 Ibidem. p.20.
7 Ibidem.



Para Kierkegaard, a fé auténtica leva o individuo além do universalismo
ético kantiano, primeiro pelo reconhecimento da alteridade absoluta entre Deus € 0 homem
e, segundo, pela sua unificagdo paradoxal. Para Stafford, este ¢ o sentido fundamental de
Temor e Tremor, posi¢do que parece se aproximar da interpretagdo de Green'®®, segundo a

qual o tema do pecado e do perddo ¢ o sentido latente ao texto de Johannes de Silentio'*’.

Desde a perspectiva kantiana, a fé de Abrado exemplifica o risco de
confundir as exigéncias universais de uma ética autonoma com os ditames de uma
consciéncia religiosa heterdnoma, historica e existencialmente condicionada. Para de
Silentio, o dilema de Abrado oferece o mais claro exemplo da tensdo entre a “reducdo”

kantiana da fé a mero epifendomeno do ético, e da f€ como uma resposta paradoxal e

150

angustiada ao impasse intrinseco a0 modo de vida ético”". Assim Stafford esclarece a

diferenca entre os dois pontos de vista:

“Apesar da clara oposi¢do entre suas consideragdes sobre a fé de
Abrado, ¢ evidente que, tanto para Kant quanto para Kierkegaard, a crenca religiosa
pressupde e completa o ético. Para Kant, a fé surge como garantia da coeréncia
racional da vida ética frente as suas visiveis contradigdes internas. Para
Kierkegaard, a fé aparece como uma possibilidade paradoxal para o individuo que
reconhece o ético, nmas cujos limites de seu universalismo se tornaram manifestos.
Kierkegaard, entretanto, ndo se satisfaz com a apropriagdo kantiana de categorias
religiosas como meio de auto-realizagdo do ético. Ele insiste que a propria
investigacdo ética de Kant acerca do mal radical aponta para além de uma esfera
autonoma, dentro da qual Deus funciona como “um ponto invisivel” e que o modelo
abradmico da fé esclarece, mais propriamente, como a fé surge apenas quando a
impossibilidade de uma mediacdo racional foi plenamente reconhecida’’

A f€ em virtude do absurdo ¢ paradoxal porque desafia qualquer mediagao.

Ela pde em conjun¢ao direta a interioridade infinita do existente individual infinitamente

%8 Cf. GREEN. Op. cit. p. 269.

' Lembre-se que, para Kierkegaard, a conciliagdo paradoxal entre Deus € o homem depende, primeiramente,
do reconhecimento da diferenca absoluta que os separam. A esta diferenca kierkegaard chamou pecado.

'3 STAFFORD. Ibidem.p.22.

! Ibidem.



resignado e a realidade absoluta do infinito, proclamando que, em um momento apaixonado
de fé, em virtude do absurdo, o individuo isolado se coloca acima da universalidade ética,
em relagdo imediata com o divino. Para Stafford, a f&é em virtude do absurdo ¢ a recusa
kierkegaardiana em admitir qualquer principio de mediagdo capaz de superar a dualidade
entre individualidade fenoménica e a autonomia moral situada no plano nouménico,
dualidade estabelecida por Kant para evitar o confronto entre estes polos opostos da

152

experiéncia humana ™. Kierkegaard, portanto,

“rejeita o esforco de Kant em manter uma continuidade racional entre as
categorias do ético e as do religioso, pois vé na categoria kantiana de “crenga
racional” um obscurecimento fatal da distin¢do entre a interioridade ética finita e a
Alteridade Absoluta de Deus. Ele insiste que apenas uma distingdo absoluta com
respeito a esses dois polos é capaz de preservar tanto a autonomia humana quanto a
transcendéncia divina, de modo que a temporalidade finita do homem néo se reduza
a um aspecto vazio do infinito (como na resignacdo infinita), € nem a
transcendéncia divina se reduza uma mera fungdo de ideais humanistas imanentes
(como no idealismo kantiano)'>.

1.7 A {é no absurdo.

Ja fora mencionado, no segundo capitulo da primeira parte, que o agente
moral autonomo de Kant pode ser enquadrado naquilo que Kierkegaard chamou de
Religido A. Retornamos agora tanto a distingao entre Religido A e Religido B, quanto ao
conceito de paradoxo absoluto, dentro da perspectiva da critica de Kierkegaard a concepgao

kantiana de fé racional.

132 Ibidem.p.24
'3 Ibidem.



Em primeiro lugar a Religido B ou a “religiosidade paradoxal” constitui uma
ruptura com qualquer filosofia da imanéncia porque nega qualquer relagdo fundamental
entre temporal e eterno'™. entdo a distingdo entre as duas formas de religiosidade reflete a

recusa de Kierkegaard em relacdo aa tentativa kantiana de “intelectualizar” a fé:

“A passagem para a religido B, ou o cristianismo auténtico,
constitui um reconhecimento para Kierkegaard de que a dialética da interioridade
subjetiva, caracteristica da Religido A, alcangou seu ponto maximo de
desenvolvimento, mas ndo pode realizar o que ¢ exigido para a auto-realizag¢do
moral do individuo'*”.

Além disso, a premissa Kierkegaardiana que justifica a passagem de uma
concepcdo de fé imanente para uma concepgao de fé paradoxal ¢ a condi¢do individual
original de que “a subjetividade ¢ a nao-verdade”, quer dizer, “que o sujeito finito, longe de
ser - como diria Kant - a fonte autonoma da lei moral que esta em relagdo necessaria com a

156>

verdade eterna, deve reconhecer que ¢ de fato um pecador Assim, a distingao

epistemologica entre noumeno e fendmeno, homem e Deus, fundamental a teleologia moral

de Kant, é retomada por Kierkegaard como diferenca ontoldgica absoluta'”’.

A concepcao kierkegaardiana do paradoxo absoluto, bem como a distingdao
entre as formas de religiosidade A e B, podem ser tomadas, entdo, como uma recusa dos
poderes do sujeito moral finito em produzir sua auto-realizacdo e uma insisténcia no poder

salvifico da fé'8,

14 Cf. CUP. p. 59.

133 STAFFORD. Ibidem. p. 27.
156 Ibidem.

157 Ibidem.

158 Ibidem.



Outra oposicao de Kierkegaard ¢ quanto a interpretagdo kantiana da historia
de cristo, a historia de sua vida e de sua morte, como arquétipo moral acessivel a todos os
seres racionais, cuja facticidade historica ¢ uma questdo indiferente. Kierkegaard afirma,
contrariamente, que ¢ justamente a tendéncia em intelectualizar a verdade cristd, de extrai-

la de sua realidade historica que deve ser tomada como inauténtica.

“O objeto da fé ndo € uma doutrina, porque entdo a relagdo [entre o
individuo e Deus] seria intelectual (...). O objeto da fé ndo ¢ um mestre com uma
doutina, pois quando um mestre possui uma doutrina, a doutrina €, eo ipso, mais
importante que o mestre e a relacdo ¢ novamente intelectual (...). O objeto da fé¢ ¢ a
realidade do mestre (...). O objeto da fé & entdo a realidade do Deus-homem no
sentido de sua existéncia (...). O objeto da fé é a realidade de Deus na existéncia
enquanto individuo particular, o fato de que Deus existiu como um ser humano
particular'®””.

Em suma, a “sintese real de eternidade e temporalidade no individuo” ¢ o

unico modo de superar a aporia moral de Kant, resultando o paradoxo absoluto como o

coragao da fé crista.

CAPITULO 2

KIERKEGAARD E HEGEL

2.1 A tensao objetividade-subjetividade

13 “The object of faith is not a doctrine, for then the relationship would be intellectual (...) The object of
faith is not a teacher with a doctrine; for when a teacher has a doctrine, the doctrine is eo ipso more important
than the teacher, and the relationship is again intellectual (...) The object of faith is the reality of the teacher
(...) The object of faith is hence the reality of the God-man in the sense of His existence (...) The object of
faith is thus God’s reality in existence as a particular individual, the fact that God has existed as an individual
human being”. CUP. p.290.



A leitura da bibliografia disponivel sobre o pensamento de Kierkegaard
parece revelar uma disputa em que se pdoem em lados opostos uma filosofia sistematica
cujo modo de pensar por puros conceitos resulta em um total aniquilamento da
subjetividade e uma filosofia subjetivista que, partindo da singularidade concreta do
individuo, encontra dificuldades em universalizar seus resultados encerrando-se, por isso,
em um discurso paradoxal. Apesar de simplista, fartos sdo os exemplos de passagens
retiradas tanto de Kierkegaard como de Hegel e cujo contetido tem se prestado a legitimar
a interpretacdo grosseira de uma disputa em que os dois filésofos figuram como
representantes de um subjetivismo irracional e de um objetivismo desmedido,
respectivamente. Que nos seja permitida a apresentacdo de uma dessas passagens em que
Hegel diz:

“... vivemos em uma época na qual a participacdo do individuo e

da sua atividade na obra total do Espirito s6 pode ser reduzida, pois a

universalidade do Espirito foi grandemente fortalecida e a singularidade, como

convém, tornou-se proporcionalmente insignificante. Essa universalidade se
mantém em toda a sua extensdo ¢ em toda a riqueza que se veio formando, ¢ as

exige para si. O individuo deve, pois, como ja a natureza da ciéncia implica,
quanto possivel esquecer-se a si mesmo'®”.

Ha, sem duvida, alguma possibilidade de iniciar um confronto entre
Kierkegaard e Hegel a partir da passagem transcrita acima. Estaria aberto o caminho para
apontarmos as oposi¢oes objetividade-subjetividade, individuo-universal, etc. E, de fato,
essas oposi¢des sao incontornaveis. Mas o que deve estar em evidéncia aqui sdo 0s
motivos que levam o pensamento de Kierkegaard a gravitar em torno desses opostos.
Vejamos, entdo, como o dinamarqués desenvolve a sua critica a Hegel em duas de suas
obras aqui estudadas e que podem ser vistas como desdobramentos dessa argumentagao

que se centra na tensao objetivo-subjetivo.

' HEGEL, Georg Wilhelm Fredrich. Fenomenologia do espirito. Sdo Paulo: 1980. p.39.



2.2 A critica a Hegel em Temor e Tremor.

Ja se aludiu na primeira parte deste trabalho as diversas interpretacdes que a
leitura de Temor e Tremor pode suscitar. Viu-se ainda que, para Gordon Marino, entender a
obra de Johannes de Silentio como uma critica a Hegel ndo nos levaria muito longe em
direcdo ao sentido fundamental daquele livro. Westphal, ao contrério, aponta o confronto
com Hegel ndo apenas como uma leitura possivel simplesmente, mas chega a fazer desta

critica o objetivo central da obra: “Hegel ¢ o alvo principal de Temor e Tremor'®”.

Segundo Westphal, os indicios da intengdo contra Hegel no texto de de
Silentio sdo abundantes. Ja4 no prefacio, encontra-se um pardgrafo contendo a conhecida
passagem em que o dinamarqués nega seu status de filosofo e identifica a filosofia que esta
confrontando com aquilo que denomina (nove vezes) de Sistema e, por vezes (duas vezes),
de Ciéncia. A referéncia a Hegel parece ainda mais clara quando identifica a filosofia com
o esforgo em transpor todo o contetido da fé em uma forma conceitual. E bastante lembrar
que, para Hegel, o conteudo da filosofia ¢ o mesmo da religido, embora a filosofia substitua

a forma representacional inadequada da religido por uma forma conceitual'®.

Seguindo ainda a leitura de Westphal, a referéncia a Hegel pode ser
percebida na propria forma em que se pde os trés problemas centrais da obra. Os
enunciados dos problemas, observa Westphal, podem todos ser reduzidos a seguinte
formula: “Se tal € o caso, Hegel estd certo; mas entdo Abrado estd perdido”. Desse modo,

Temor e Tremor aparece como recurso para um confronto entre Abrado e Hegel; e seu tema

' WESTPHAL, Merold. Kierkegaard and Hegel. In: Hannay, Alastair & Marino, Gordon. Cambridge
Companion to Kierkegaard. Cambridge: Cambridge University Press, 2000. p. 107.

12 WESTPHAL. Op. cit p.108.



central ¢ a incompatibilidade entre a filosofia hegeliana e a fé cristd da qual Abrado ,e o

paradigma.

A célebre ‘“‘suspensdo teleologica da moralidade” também ¢ operada,
segundo Westphal, tendo Hegel como alvo. Neste caso, o ético ndo significaria, em Temor
e Tremor, a lei moral no sentido kantiano do termo. Nem tampouco decorreria o carater
absurdo e paradoxal da fé¢ de uma possivel oposi¢cdo entre os contetidos da religido e os da
moral. A concepgao ética cujo telos de Silentio suspende identifica-se, na verdade, com a
nocao hegeliana de Sittlichkeit, do ético considerado no corpo das leis, dos costumes, das
institui¢des e das praticas de um povo. Hegelianamente: a suspensao teleologica da
moralidade ndo se dirige, portanto, a Moralitdt, a uma ética da Razdo pura ndo mediada

historicamente, mas a Sittlichkeit.

Além disso, a classificacdo de Jefté, Agamenon e Brutus como herdis
tragicos pressupde uma no¢do de heroismo que s6 a concep¢do da moralidade como
Sittlichkeit pode justificar. Nas palavras de Westphal: “ A Sittlichkeit que justifica aqueles
assassinatos e que conforta os pais em sua dor sdo as leis e os costumes ndo apenas de seu
163”.

povo, mas também do (criada por) seu povo e, sobretudo, para (em favor de) seu povo

Agem, portanto, moralmente no sentido hegeliano.

Nao se trata, finalmente, de ressaltar uma oposi¢ao entre moral e religido. O
que de Silentio chama de suspensdo teleologica da moralidade ndo ¢ uma supressdo da
moral em virtude da religido; trata-se de questionar o carater absoluto da lei moral, o que se

torna claro pela distingao que de Silentio faz entre o universal e o absoluto:

' Ibidem. p.109.



“O ético como tal ¢ o universal e enquanto universal aplica-se a todos, o
que pode ser expresso, de outro ponto de vista, dizendo-se que se aplica a todo
instante (...) Considerado imediatamente como fisico e psiquico, o individuo
particular ¢ o individuo que tem seu telos no universal e seu compromisso ético é
expressar-se constantemente no universal, abolir a sua particularidade a fim de
tornar-se universal (...) A fé é precisamente este paradoxo, que o individuo como o
particular é maior que o universal e justificado perante ele, ndo como inferior , mas
como superior — embora de tal modo que € o individuo que, apés ter estado
subordinado como particular ao universal ... torna-se o individuo que como
particular ¢ superior ao universal, pelo fato de que o individuo como particular esta
em relacdo absoluta com o absoluto ( ...) Este é o paradoxo da fé, o de que o
individuo € maior que o universal, que o individuo determina sua relacdo com o
universal a partir de sua relagdo com o absoluto e ndo a sua relagdo com o absoluto
pela sua relagdo com o universal'*”,

Para Westphal, estd claro que o absoluto ao qual o individuo estd

absolutamente relacionado ¢ Deus'®

. Assim, a suspensdo teleoldgica da moralidade deve
significar a absolutiza¢do do dever para com Deus, ja que, para a fé, o ético ¢ reduzido - em
virtude de o individuo determinar a sua relacdo com o universal a partir de sua relacdo com
o absoluto - ao relativo. Abrado ¢ incompreensivel porque escapa a qualquer mediacao,

porque toda mediagdo se opera em virtude do universal. Abrado ¢ e permanecerd sempre

um paradoxo inacessivel ao pensamento.

2.3 A critica a Hegel no Postscriptum.

1 “The ethical as such is the universal, and as the universal it applies to everyone, which may be expressed
from another point of view by saying that it applies every instant (...) Conceived immediately as physical and
psychical, the particular individual is the individual who has his telos in the universal, and his ethical task is
to express himself constantly in it, to abolish his particularity in order to become the universal (...) Faith is
precisely this paradox, that the individual as the particular is higher than the universal, is justified over
against it, is not subordinate but superior—yet in such a way that it is the particular individual who, after he
has been subordinated as the particular to the universal, now through the universal becomes the individual
who as the particular is superior to the universal, for the fact that the individual as the particular stands in an
absolute relation to the absolute. Absolute (...) The paradox of faith is this, that the individual is higher than
the universal, that the individual (to recall a dogmatic distinction now rather seldom heard) determines his
relation to the universal by his relation to the absolute, not his relation to the absolute by his relation to the
universal”. KIERKEGAARD, Soren. Fear and trembling. Traducdo de Walter Lowrie. New Jersey:
Princeton University Press, 1941. p. 26, 27, 35

' WESTPHAL, Ibidem. p.110.



Por toda a parte no Postscriptum aparece a reacdo de Kierkegaard a idéia
hegeliana de que a filosofia possa apresentar-se como Ciéncia. Por varias vezes a objecdo a
esta pretensdo atinge o ponto da satira. Segundo Westphal'®, o Sistema abranda ou mesmo
anula o abismo entre 0 homem e Deus, fundamental para Climacus'®’: “A realidade em si
mesma ¢ um sistema — para Deus; mas ndo pode ser um sistema para nenhum espirito
existente'®®”. A critica a Hegel deve entdo restabelecer a diferenca entre a temporalidade da
existéncia e a eternidade da divindade ao mesmo tempo em que retira a afirmac¢do de que a
“verdade ¢ a subjetividade” do contexto socratico (Migalhas) e insere-a no contexto
moderno, em oposicdo a nocao hegeliana da verdade: “a verdadeira forma na qual a
verdade existe pode ser apenas o sistema cientifico de tal verdade. Ajudar a aproximar a
filosofia da Ciéncia, do ponto onde ela pode abandonar o titulo de “amor ao conhecimento”

e torna-se conhecimento atual — isso é o que me pus a fazer'®.”.

A Parte I do Postscriptum ¢ dedicada a anélise da objetividade como projeto
epistemologico. Trata-se aqui de explicitar como o pensamento objetivo transforma
questdes subjetivas em questdes objetivas, esvaziando-as de sua importancia existencial.
Duas imagens desta postura, Kierkegaard oferece-nos através de dois retratos

paradigmadticos apresentados no Postscriptum.

O primeiro deles'” é o retrato aristotélico dos deuses que se comprazem no

prazer contemplativo que o pensamento lhes oferece:

16 WESTPHAL. Ibidem. p.102.

17 Pseuddnimo adotado por Kierkegaard nas Migalhas e no Postscriptum.

198 “Reality itself is a system — for God; but it cannot be a system for any existing spirit”. CUP. Ibidem. p.107.
' Phenomenology of Spirit, citado em: WESTPHAL. Ibidem. p. 101, 102.

1" No Postscriptum as duas imagens aparecem na ordem inversa da que a apresentamos agora.



“Aristoteles, ao tratar do que ¢ a felicidade, identifica a mais alta felicidade
com os prazeres do pensamento, relembrando nesta conexdo o passatempo
abencoado dos deuses na especulacdo. Deve-se, além disso, ter alguma nogdo e
respeito pelo entusiasmo destemido do académico filosofico, sua devogdo
persistente ao servigo da Idéia. Mas para o filésofo especulativo, a questdo de sua
felicidade eterna ndo pode ser levantada; precisamente porque sua tarefa consiste
em afastar-se mais e mais de si proprio e tornar-se objetivo, desaparecendo, assim,
diante de si proprio e tornando-se o que se pode chamar a energia contemplativa da
propria filosofia'””.

Esta postura, que no Postscriptum remete-nos a Aristoteles, representa,
segundo observa Merold Westphal, aquela atitude desinteressada em que Kierkegaard tanto
insistiu e que foi apresentada na primeira parte deste trabalho. Ainda segundo Westphal, a
descricdo desta atitude contemplativa deve aplicar-se também a Hegel, uma vez que o
sistema hegeliano culmina em uma citagdo de Aristoteles que retrata Deus como o

pensamento pensando a si mesmo em perfeito repouso.

A segunda imagem que aparece no Postscriptum representando a postura
desinteressada frente a existéncia ¢ um retrato satirico. Um homem comega a duvidar se ¢é

de fato um verdadeiro cristdo e encontra junto a esposa a reposta para sua inquietagao:

“Meu querido esposo, como podes ter tais idéias em tua cabegca? Como
podes duvidar de que és cristdo? Néo és dinamarqués, e a geografia ndo diz que a
forma luterana do cristianismo ¢ a religido corrente na Dinamarca? Pois que
certamente ndo és judeu nem maometano; entdo, o que poderias ser sendo cristido?
Héa mil anos o paganismo foi varrido da Dinamarca, por isso sei que ndo és pagdo
(...). Assim € claro que s6 podes ser cristio'’>”.

' “Aristotle, in treating of what happiness is, identifies the highest happiness with the joys of thought,
recalling in this connection the blessed pastime of the eternal gods in speculation. And he must furthermore
have conception of, and respect for, the fearless enthusiasm of the phlosophical scholar, his persistent
devotion to the service to the Idea, but for the speculating philosopher the question of his personal eternal
happiness cannot arise; precisely because his task consists in getting more and more away from himself so as
to become objective, thus vanishing from himself and becoming what might be called the contemplative
energy of philosophy himself” CUP. Ibidem. p. 54.

"2 “Dear husband of mine, how can you get such notions in your head? How can you doubt that you are a
Christian? Are you not a Dane, and does not the geography say that the Lutheran form of the Christian
religion is the ruling religion in Denmark? For you are surely not a Jew, nor are you a Mohammedan; what
then can you be if not a Christian? It is a thousand years since paganism was driven out of Denmark, so 1
know you are not a pagan (...) you are a Christian. So then of course you must be a Christian” CUP.
Ibidem. p.49.



Segundo Westphal, o que Climacus considera “especulativo e quase
hegeliano” nesta esposa, sem considerar se ela conhece Hegel ou ndo, é que ela transforma
uma questao subjetiva em uma questio objetiva. Westphal ressalta ainda que nas palavras
que Climacus pds na boca desta mulher esta implicita a postura tipica do ponto de vista
objetivo, pois a questdo ¢ tratada objetivamente, de modo que ndo ha nada a se considerar

ou escolher'™.

E, portanto, contra o pano de fundo desta nogdo de objetividade que
Climacus argumenta. A questdo aqui nao ¢ negar a verdade objetiva, mas ressaltar, no que
diz respeito ao “o qué”, que o conhecimento humano ndo pode nunca realizar mais que
uma aproximagdo, e ressaltar também, no que diz respeito ao “como”, que a tarefa de

apropriacao nao deve ser suplantada pela investigagao objetiva.

2.5 Eternidade e temporalidade.

Ja4 fora mencionada a distingdo absoluta que Kierkegaard faz entre Deus,
eterno, e o homem, temporal. Também no Postscriptum aparece a tensdo entre eternidade e
tempo, a partir da qual se esclarecerd a diferenca entre o “ponto e vista objetivo” e o “ponto

de vista subjetivo”.

Ao esquecer os limites humanos, a especulagdo torna-se uma auto-deificagdo

da razdo humana, agora identificada como Razdo. Westphal esclarece assim que se a fé

' Westphal. Ibidem. p. 114.



apresenta-se como loucura ou absurdo, como contraditoria ou mesmo paradoxal, isto nao
significa que ela seja, em si mesma, loucura, absurdo, contradicdo ou paradoxo; significa
tdo somente que a fé encontra-se em total disparidade em relagdo aquela forma de razao.
Esta constatagcdo, por outro lado, s6 se tornaria uma objecdo fatal a fé se a razdo fosse
concebida como Razdo, quer dizer, concebida como intelecto divino, tomada como o mais

74 E contra esse tipo de pretensdo filoséfica que Climacus declara

alto modelo da verdade
que a verdade ¢ a subjetividade. Conforme observa Westphal, esta definicdo nio pretende
se mostrar como o mais alto grau da verdade, mas como o mais alto grau da verdade
acessivel para um existente concreto. Ao restringir o termo existéncia apenas a modos
temporais de ser, kierkegaard ressalta a diferenga absoluta entre o humano e o divino, entre

a temporalidade e a contingéncia do conhecimento humano e a eternidade de uma

consciéncia divina, a Gnica capaz de um saber absoluto.

Este tema comeca a aparecer de maneira mais explicita na quarta e ltima

tese que Climacus atribuiu a Lessing:

“Lessing disse que se Deus tivesse toda a verdade em sua mao direita e na
mao esquerda tivesse a busca permanente por ela, teria escolhido a mao
esquerda'”™”.

Conforme apresentadas no Postscriptum, as palavras de Lessing diante da
possibilidade da escolha perante Deus foram: “Eu me curvaria humildemente diante Dele, a

sua mao esquerda e diria: dai-me, Pai. A verdade pura €, de fato apenas para ti”.

" WESTPHAL. Ibidem. p. 115.
' CUP. Ibidem. p. 97.



O problema que se levanta aqui é que o pensamento especulativo precisa ver
o mundo sub specie aeterni, ou, assim como Lessing reconhece, ver o mundo tal como
Deus o vé. Entretanto, observa Climacus, ja que existir ndo pode significar existir sub
specie aeterni a marcha do pensamento objetivo rumo a certeza objetiva pressupde um
sujeito objetivo ficticio. Para Westphal, ao afirmar que a verdade ¢ para Deus apenas,
Lessing estd chamando a aten¢do para a temporalidade do conhecimento humano e, assim,

para “a distingdo entre o humano € o divino que a especulagido ndo pode obliterar'’®”.

2.5 Sobre a impossibilidade de um sistema existencial.

Em seu Postscriptum, Climacus confronta as duas teses seguintes: a) Um

sistema logico é possivel e b) um sistema existencial é impossivel.

Westphal alerta-nos que a contraposicao das duas teses pode levantar a falsa
impressao de que Climacus estaria de acordo quanto a possibilidade da Logica de Hegel, ao
passo em que discordaria de sua “Realphilosophie”, de suas Filosofia da Natureza e
Filosofia do Espirito. Esta interpretacdo, entretanto, resulta de um equivoco. Porque, para
Climacus, Hegel faz da Logica um sistema da existéncia; procura dar conta ndo apenas de

Deus — que simplesmente ¢, e, portanto, habita a eternidade -, mas estende-se por sobre as

' WESTPHAL. Ibidem.p.116.



177

coisas que existem no mundo, temporalmente'’’. Assim Climacus aponta o equivoco

hegeliano:

r

“Na construcdo de um sistema logico, € necessario primeiro e
principalmente, tomar cuidado para ai ndo incluir nada que seja matéria de uma
dialética existencial (...) dai segue-se muito simplesmente que a incomparavel
descoberta de Hegel, a matéria de uma tao incomparavel admiragdo, a saber, a
introducdo do movimento na légica, ¢ uma completa confusio da ciéncia da
logica'™”.

Para Hegel, o comeco da filosofia como sistema cientifico deve ser absoluto,

imediato, sem qualquer pressuposi¢do'”

. Climacus, entretanto, pde em duvida se Hegel ¢
capaz de atender ao seu proprio critério. J4 no Conceito de angustia, podemos ler que “A
Logica comega cabalmente com o produto mais escorregadio da mais sutil das abstracdes, a

saber, com o imediato'*"”. Por outro lado, a Ciéncia da Ldgica inicia com o capitulo “Com

o que a Ciéncia deve comegar?”, onde Hegel argumenta:

“O comego deve ser, portanto, um comego absoluto ou, o que aqui ¢
sinénimo, um comego abstrato; desse modo, ndo pode pressupor nada, ndo deve ser
mediado por nada nem possuir um fundamento; antes, deve ele mesmo ser o
fundamento de toda a ciéncia. Conseqiientemente, deve ser pura e simplesmente
uma imediatidade ou, mais precisamente, simplesmente a imediatidade mesma ... o
comego, portanto, € o puro ser'®"”.

Climacus parece ter compreendido a exigéncia hegeliana: “O Sistema
comega com o imediato, portanto, sem quaisquer pressuposigdes, portanto, absolutamente;

o comego do Sistema é um comego absoluto'®*”. Entretanto, logo levanta a questdo: “Como

" WESTPHAL. Ibidem. p.118. Kojeve, a este respeito, diz: “ A logica de Hegel ndo é uma légica no sentido
comum do termo, nem uma gnosiologia, mas uma ontologia ou ciéncia do Ser considerado como Ser”.
Inttoducdo a Leitura de Hegel, p. 421.

178 CUP. Ibidem. p.99.

' WESTPHAL. Ibidem. p. 118.

18 C.A. Ibidem. p. 40.

'8 “Thus the beginning must be an absolute, or what is synonymous here, an abstract beginning; and so it
may not presuppose anything nor have a ground; rather it is to be itself the ground of the entire science.
Consequently, it must be purely and simply an immediacy, or rather merely immediacy itself ... the beginning
therefore is pure being”. HEGEL. Science of logic, p. 70. citado em: WESTPHAL . Ibidem. p. 118.

'8 CUP. Ibidem. p. 101,.



o Sistema comega com o imediato, quer dizer, come¢a com ele imediatamente?'®”. A
resposta, segundo o proprio Climacus, “deve ser um incondicional negativo'®”; nenhum
sistema existencial ¢ possivel e “nenhum sistema logico pode gabar-se de um comego
absoluto, uma vez que um tal comego, assim como o puro ser, ¢ uma quimera'®”. Comegar

imediatamente com o imediato seria como pensar acidentalmente ou por milagre; seria

como ndo pensar'*®,

Assim, para Climacus, Hegel cai necessariamente em equivoco ao articular
de maneira impropria categorias fundamentais do sistema: “A Idéia do sistema € a
identidade do sujeito e do objeto, a unidade do pensamento e do ser. A existéncia, por outro
lado, € sua separa¢do'™”. Na introducdo do Conceito de Religido 1&-se que “o espirito nio
se limita a estar em relacdo com seu objeto, em uma relacdo onde se da uma separacao
entre o sujeito cognoscente € o objeto conhecido, mas, no nivel absoluto, o objeto ¢ o
mesmo que aquele que sabe”. E contra esta identificacio que Climacus argumenta no
Postscriptum. Isso ndo significa, entretanto, que a existéncia seja impermeavel ao

pensamento, mas que resulta na separagio entre sujeito e objeto, entre ser ¢ pensar'®®.

Desde a perspectiva objetiva, o pensamento apresenta-se cComo puro ser, cujo
objeto ¢ o proprio pensamento e a verdade o resultado da correspondéncia do pensamento
consigo mesmo. Este pensar objetivo ndo possui qualquer relagdo com o sujeito existente;
ao contrario, representa a subjetividade abstrata em que deve necessariamente transformar-

se a subjetividade concreta e pessoal ao deslizar nesta objetividade.

183 Ibidem.
1% Ibidem.
185 Ibidem. P. 102.
'8 Ibidem.
187 Ibidem. p.112.
188 Ibidem.



A especulacdo ndo pode abarcar a realidade a ndo ser transformando-a em
possibilidade. Todo o saber sobre a realidade consiste tdo somente em sua traducdo em
possibilidade. Com Hegel, “A filosofia moderna fez entrar a realidade na légica e logo, por
distracdo, se esquece que a realidade, na ldgica, ndo ¢ mais que realidade pensada, ou seja,
possibilidade. Arte, ciéncia, poesia, etc., ndo t€ém a ver a ndo ser com a possibilidade, quer
dizer, ndo no sentido de uma hipotese ociosa, mas com a possibilidade no sentido de

realidade ideal'®”.

CONCLUSAO

Inicialmente, a no¢do de que a verdade ¢ a subjetividade pode ter soado
como mera conseqiiéncia de uma reviravolta no foco da investigacdo filosofica em que se
passa a priorizar o individuo, o particular, em detrimento do universal. Tal posi¢do,
entretanto, ndo ¢ imune a criticas quanto aos riscos de tropegos em aporias que toda forma
de subjetivismo deve necessariamente suscitar. Entretanto, ndo € este o caso; pois a critica
de Kierkegaard ndo é uma critica de natureza epistemoldgica. E uma critica ao proprio
projeto epistemoldgico de absolutizar a objetividade da verdade. A nocdo da verdade
subjetiva apareceu-nos, portanto, como critica da objetividade como projeto da

modernidade.

139 Tbidem.



Assim como ocorre em Nietzsche, o ponto de partida de Kierkegaard ¢
Sécrates. Entretanto, se, para Nietzsche, Socrates inicia um longo periodo de decadéncia na
Histéria da Filosofia ao desclassificar a aparéncia como erro, ilusdo, e ao identificar a
verdade como valor supremo, ligando a racionalidade a oposi¢do metafisica verdade-ilusdo,
a critica de Kierkegaard ¢ que, para Socrates, - em que pese o elogio da ironia como o
“despertar da subjetividade”; em que pese ainda a relevancia que, do ponto de vista
existencial, assume a questdo “em que medida ¢ possivel aprender a verdade?” -, a verdade
ndo seria mais do que uma simples referéncia historica, pois o instante ndo passaria de mera

ocasido para a apreensao do verdadeiro, destituido, portanto, de importancia decisiva.

Assim como o Socrates de Nietzsche, o Socrates de Kierkegaard, que nas
Migalhas ¢ identificado com Platdo em sua no¢do de rememoracdo como meio de acesso a
verdade interior, também encontra seus descendentes na modernidade. Através de sua
critica da verdade, Kierkegaard leva-nos de Socrates a Kant. Como observa Stafford'®,
para ambos, o pensar € o agir autenticamente humanos permanecem em uma relacdo
dualista em relagdao ao Absoluto transcendente. Kant ainda ¢ socratico em sua fé racional na
relagdo ultima que existe entre o sujeito moral finito e o transcendente autor moral do
mundo, bem como na insisténcia em que a verdade desta relacao esta além da capacidade

do entendimento em compreendé-la'’.

Entdo, a critica de Kierkegaard a Kant, aqui tomado como herdeiro do
projeto socratico, deve ressaltar, em primeiro lugar, o ponto central de sua critica a Socrates

(pressuposto de sua critica da verdade e da objetividade como projeto filoséfico): a nogao

% STAFFORD. Ibidem. p. 96
! Tbidem.



de que a posi¢ao originaria do homem ¢ a ndo-verdade - pecado -, 0 que marca a diferenga
absoluta em relacdo a Deus; em segundo lugar, o paradoxo da fé como critica a “fé
racional” de Kant decorre dessa diferenca, pois, enquanto diferenca absoluta, escapa a

qualquer mediacao.

A partir da oposicao a Kant, se esclarece ainda a leitura de Ricoeur segundo
a qual as categorias existenciais atuam na composi¢ao de uma critica da existéncia. Porque
nao se poderia dizer, por exemplo, que a subjetividade nos retira de uma esfera - a esfera
objetiva (e objetificante) -, onde a existéncia ¢ impensada, impensavel e indizivel? Nao se
pode dizer que a interioridade assegura ao pensamento um sujeito real em cujo discurso se

possa incluir a propria existéncia particular?

Também a partir de Sécrates podemos percorrer o caminho que leva de
Kierkegaard a Hegel. Westphal, por exemplo, observa que enquanto a razdo ¢ representada
pela doutrina da rememoracao nas Migalhas, o Postscriptum trata da versdo hegeliana deste

projeto especulativo'®

. O Sécrates das Migalhas apareceria entdo como fundador de uma
racionalidade que perpassa toda a Histdria da Filosofia e chega até Hegel (lembremos —
uma vez mais! — do Sodcrates nietzschiano) como ameaca moderna a existéncia. Mas,
embora a diferenca entre rememoracao e revelacdo, ja tragada nas Migalhas, conecte-se a

distincdo entre objetividade e subjetividade presente no Postscriptum, a diferenga entre

Socrates e Platdo, imperceptivel naquela primeira obra, agora reaparece novamente.

A especulagdo — platonica ou hegeliana — ¢ um modo de objetividade em

que a finitude do sujeito ¢ anulada em favor de uma apreensdo da verdade de maneira

2 WESTPHAL. Ibidem. p. 111.



objetiva, universal, atemporal. No Postscriptum, essa dissolugdo da existéncia no eterno

assume um duplo sentido, individual e coletivo'”

. Do ponto de vista individual, o acento
recai sobre o retorno platonico em dire¢do ao eterno por meio da rememoracao. Do ponto
de vista coletivo, o foco se da no encerramento hegeliano da histéria. Em ambos os casos,

trata-se de um esforgo da filosofia especulativa em ver o mundo sub specie aeterni e por

isso Climacus os trata como duplo aspecto de um mesmo tema'*.

Ja o Socrates do Postscriptum, desenvolve o tema da rememoracao de modo
subjetivo, pondo-a a servico do interesse apaixonado, infinito e pessoal pela felicidade

eterna e nunca retira o individuo das condi¢des de sua finitude temporal'®”.

Esta critica da objetivizacdo da existéncia apareceu em varios pontos da obra
do dinamarqués. Desde o conceito de angustia, onde se aponta a possibilidade como modo
real de ser do existente concreto (em oposicdo a necessidade, condigdo de sua
objetivizacdo), passando por Temor e Tremor, onde a suspensdo teleoldgica da moralidade
representa a rejei¢do do ideal moderno como hostil a vida genuinamente humana; passando
também pelas Migalhas, onde Climacus oferece como alternativa ao po6lo objetivo da
rememoragdo a noc¢do do instante, até culminar no Postscriptum, onde o pensamento

assume como sua a tarefa de tornar-se subjetivo.

Hegel apresentou-se a Kierkegaard como representante maior desta postura
objetiva. Em primeiro lugar, porque Hegel representa o estagio ético da existéncia. Se, para
Hegel, Kant representa a visdo ética do mundo, para Kierkegaard, Hegel representa o

estagio ético da existéncia, pois reduz o individuo ao geral, o pensador subjetivo ao

' WESTPHAL. Ibidem. p. 121.
% Tbidem.
1% Ibidem.p. 111.



pensamento objetivo, impessoal, desinteressado. “O racional ¢ real, e o real ¢ racional”
afigura-se como “prescri¢do de todo pensamento ético que reduz o individuo ao geral'™. A
suspensdo teleoldgica da moralidade ilustra a precaugdo kierkegaardiana contra a

periculosidade de uma visdo ética que neutralize a individualidade em nome do geral.

A identificagdo entre sujeito e objeto ¢ o grande equivoco hegeliano. E se a
dialética hegeliana deve levar ao reconhecimento da verdade como identificacdo absoluta
entre sujeito e objeto, a dialética existencial de Kierkegaard, a dialética do paradoxo, deve
mostrar que os dois termos da oposi¢do sdo inconcilidveis. Pois o fundamento do
cristianismo ¢ a cisdo entre o finito e o infinito, entre o tempo e a eternidade, entre o
homem e Deus. E o idealismo de Hegel anula esta diferenca, por sua identificagdo do ser
com o pensamento. Entdo, para Kierkegaard, o ser ndo pode ser uno com o pensamento,
porque ndo caberia distinguir entre a idéia geral do ser e o ser divino; entre o ser absoluto e

os seres concretos e finitos, que, para Hegel, ndo sdo sendo momentos do ser infinito.

Diriamos entdo que a dialética existencial de Kierkegaard, partindo da nocao
de existéncia como diferenga absoluta entre o homem e Deus, caracterizada assim pela
finitude e temporalidade, ndo pode realizar as sinteses operadas pela dialética hegeliana,
fundada na unidade entre sujeito e objeto. Afigura-se como uma “dialética do paradoxo”
porque respeita o real e ndo lhe impde categorias improprias. Para Kierkegaard, a dialética
de Hegel, a dialética da conciliacdo, da mediacdo, da sintese, deve aparecer, ao contrario,

como abstra¢do fantasiosa.

1% RICOEUR. Ibidem. p. 42.



bh

Ao situar Kierkegaard entre Kant e Hegel, a sua “critica da verdade
aparece-nos como ponto privilegiado de uma critica mais ampla que visa atingir o proprio
projeto moderno como um todo, pois o identifica como nocivo a uma vivéncia existencial
tipicamente humana. Ao anular o imenso abismo entre o homem e Deus, seja no
imanentismo de Kant, seja no idealismo de Hegel, anula-se aquilo que na existéncia ha de

essencial: o existente.

Bibliografia

Kierkegaard:

KIERKEGAARD, Soren. Concluding Unscientific Postscript. Tradugdo de David F.

Swenson. New Jersey: Princeton University Press, 1941.

. Temor e Tremor. Sdo Paulo: Abril Cultural , 1979.

.El concepto de la angustia. 3* ed. Buenos Aires: Espasa-Calpe, 1946.

. O conceito de angustia. Sao Paulo: Hemus, 1968.

. O Conceito de Ironia. Petropolis: Vozes, 1991.

. Philosophical Fragments. New Jersey: Princeton University Press, 1985.



Kant:

. Critica da Razdo Pura. Lisboa: Fundagao Calouste Gulbenkian, 1989.

. Fundamentagdo da Metafisica dos Costumes e outros escritos. texto integral.

Sao Paulo: Martin Claret, 2003.

. A Religido nos Limites da Simples Razdo (Colecao Os Pensadores Volume

Kant). Sao Paulo: Abril Cultural , 1980.

Hegel:

HEGEL, Fredrich. El concepto de Religion. México: D.F.: Fondo de Cultura Econdmica,

1981.

. Fenomenologia do Espirito. Petropolis: Vozes, 1997.

Bibliografia secundaria:

AQUINO, Marcelo Fernandes de. O Conceito de Religido em Hegel. Sao Paulo: Loyola,

1989.

BARRIO, Jaime Franco. Kierkegaard frente ao Hegelianismo. Universidade de Valladolid,

1996.



DELEUZE, Gilles. Diferenca e repeti¢do. Rio de Janeiro: Graal, 1988.

. O que é a Filosofia? Sao Paulo: Editora 34, 1992.

HERRERO, Francisco Javier. Religido e Historia em Kant. Sdo Paulo: Loyola, 1991.

HYPPOLITE, Jean. Introdugdo a Leitura de Hegel. Rio de Janeiro: Civilizacao Brasileira,

1971.

KOJEVE, Alexandre. Introducdo a Leitura de Hegel. Rio de Janeiro: Contra-ponto:

UDUERJ, 2002.

LOWRIE, Walter. Kierkegaard. Nova York: Oxford University Press, 1938,

. A Shot Life of Kierkegaard. New Jersey: Princeton University Press, 1942.

MARTINEZ, Luiz Guerrero. Kierkegaard: Los Limites de la Razon en la Existencia

Humana. Sociedade Iberoamericana de Estudos Kierkegaardianos, 1993.

MESNARD, Paul. Kierkegaard. Lisboa: Edi¢des 70, 1991.

PLATAO. Defesa de Sécrates (Colegdo Os Pensadores, Volume Sécrates). Sdo Paulo:

Abril Cultural, 1972.

. Ménon. Belém : Editora da Universidade Federal do Para, 1980

RICOEUR, Paul. Filosofar Apds Kierkegaard. Leituras-2 A Regido dos Filoésofos. Sao

Paulo: ed. Loyola, 1996.



. Kierkegaard e o Mal. Leituras-2 A Regido dos Filosofos. Sao Paulo: ed. Loyola,

1996.

VAZ, Henrique C. de Lima. Esccritos Filoséficos IV. Introducio a Etica Filoséfica 1. Sdo

Paulo: ed. Loyola, 1999.

WL, Jean. Etudes kierkegaardiennes. Paris: Editions Aubier, 1967.

WESTPHAL, Merold. Kierkegaard and Hegel. In: Hannay, Alastair & Marino, Gordon.

Cambridge Companion to Kierkegaard. Cambridge: Cambridge University Press, 2000.

MARINO, Gordon D. Anxiety in The Concept of Anxiety. In: Hannay, Alastair & Marino,
Gordon. Cambridge Companion to Kierkegaard. Cambridge: Cambridge University Press,

2000

GREEN, Ronald M. “Developing” Fear and Trembling. In: Hannay, Alastair & Marino,
Gordon. Cambridge Companion to Kierkegaard. Cambridge: Cambridge University Press,

2000.

Artigos

STAFFORD, Antoinette. Kant and Kierkegaard: the Subjectivization of Faith. Animus. A

Philosophical Journal for Our Time, vol. 3, 1998.

OLIVEIRA, Nythamar Fernandes de. Dialectic and Existence in Kant and Kierkegaard. In:

Veritas, 46/2 (2001): 231-253.



. Philosophy of Religion after Kant and Kierkegaard. In: D.Z. Phillips Tessin,

Kant and Kierkegaard on Religion. London: Macmillian, 2000. pp.245-262

VALLS, Alvaro L. Montenegro. Algumas Reflexoes sobre Razdo e Religido em
Kierkegaard. Consacratio Mundi — Homenagem a Urbano Zilles. Porto Alegre: Edipucrs,

1998.

. O Amor Socrdtico. A analise kierkegaardiana de sua teoria e de sua pratica.
Sintese, vol. 20, n°® 63/1993. Centro ¢ Estudos Superiores da Companhia de Jesus, Belo

Horizonte.

. Entre Socrates e Cristo. Em Foco, n°2. Petropolis: Vozes. Outubro 1995/ margo

1996.

. Possibilidade, Necessidade e Realidade na Dialética de Kierkegaard. Revista
do Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas da Universidade Federal do Rio Grande do

Sul, ano X. Porto Alegre: 1978.



