
DINARTE LOPES

KIERKEGAARD ENTRE KANT E HEGEL: O SENTIDO EXISTENCIAL DA 
VERDADE

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação  em  Filosofia  da  Universidade 
Federal de Pernambuco para obtenção do grau 
de Mestre. 

Orientação: Professor Doutor JESUS VÁZQUEZ TORRES (UFPE)

RECIFE

Agosto de 2005



2



DINARTE LOPES

KIERKEGAARD ENTRE KANT E HEGEL: O SENTIDO EXISTENCIAL DA 
VERDADE

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação  em  Filosofia  da  Universidade 
Federal de Pernambuco para obtenção do grau 
de Mestre. 

RECIFE,         de                       de    2005.

_________________________
Professor Doutor JESUS VÁZQUEZ TORRES (UFPE)

1° Examinador/ Presidente

_________________________
Professor Doutor

2° Examinador

_________________________
Professor Doutor

3° Examinador

3



4



- A quem mais amas, responde, homem enigmático: a 
teu pai, tua mãe, tua irmã ou teu irmão.

- Não tenho pai, nem mãe, nem irmã, nem irmão.

- Teus amigos?

- Eis uma palavra cujo sentido, para mim, permanece 
obscuro até hoje.

- Tua pátria?

- Ignoro em que latitude está situada.

- A beleza?

- Gostaria de amá-la Deusa e imortal.

 - O ouro?

- Detesto-o como detestais a Deus.

- Então! A que é que tu amas, excêntrico estrangeiro?

- Amo as nuvens... as nuvens que passam... longe... lá 
muito longe... as maravilhosas nuvens!

 Charles Baudellaire 

5



AGRADECIMENTOS

A Viviane, minha esposa, que sempre suportou os meus excessos.

À  minha  família  e,  em  especial,  à  minha  mãe  cuja  ajuda  no  momento  devido  foi 
imprescindível para a realização desse trabalho.

Aos meus sogros, Reginaldo e Betianate Leandro, incansáveis parceiros. 

Aos meus amigos,  o  casal  Éber e  Andréa Araújo,  pela  generosidade do auxílio  com a 
bibliografia estrangeira.  

A Marcos Sampaio, sempre prestativo nas inúmeras vezes em que dele precisei. 

Aos  meus  professores  neste  Departamento.  Em especial,  ao  Professor  Doutor  Roberto 
Markenson, pela orientação de minha monografia da qual poderia dizer que esta dissertação 
representa um aprofundamento. Agradeço ainda ao Professor Doutor Witold Sqwara, pela 
atenciosa  leitura  deste  trabalho  e  pelas  valiosas  correções.  Ao  Professor  Doutor  Jesus 
Vázquez pela orientação e pelas correções do trabalho. 

À Maria Betânia, de cuja ajuda sou, indiscutivelmente, devedor.

6



RESUMO

A  afirmação  kierkegaardiana  de  que  “a  verdade  é  a  subjetividade”  é  aqui 

apresentada como resultado de sua crítica à objetividade enquanto projeto filosófico. No 

esforço de validação do conhecimento objetivo, a filosofia tende a aniquilar a diferença 

radical entre sujeito e objeto. Para Kierkegaard, esta identificação é fatal, pois, sob a escusa 

de garantia da certeza, o pensamento especulativo vê sucumbir diante de si a subjetividade 

mesma. Então, se a afirmação de que a verdade é a subjetividade figura como reafirmação 

da diferença entre sujeito e objeto, a dialética existencial de Kierkegaard, por outro lado, na 

condição de discurso fundado nesta diferença inconciliável, apresenta-se como um discurso 

do paradoxo que, ao negar a possibilidade de Deus como objeto do pensamento, assume-o 

como o Absolutamente Outro. O itinerário da pesquisa partiu das categorias existenciais da 

angústia e do paradoxo para, em seguida, explicitar os pólos em que se move o discurso 

kierkegaardiano: da formulação socrática da pergunta pela possibilidade da verdade aos 

herdeiros modernos de Sócrates: Kant e Hegel.  

PALVRAS-CHAVE: Angústia.  Autonomia da moral.  Dialética existencial.  Fé e razão. 

Paradoxo. Verdade e subjetividade. 

7



ABSTRACT

In  the  present  thesis  the  Kierkegaardian  statement  that  “truth  is  subjectivity”  is 

shown as a consequence of Kierkegaard’s critique of objectivity as a philosophical project. 

In its effort for objective knowledge validation, philosophy tends to annihilate the radical 

difference between subject and object. For Kierkegaard, this is a fatal identification since, 

under the excuse of certainty warranty, speculative thought watches the very subjectivity 

succumb before it. Then, if the statement that truth is subjectivity appears as a reassertion 

of the difference between subject and object, on the other hand, Kierkegaard’s existential 

dialectic, in its condition of a discourse founded on this irreducible difference, shows up as 

a discourse of paradox that, denying  the possibility of God as object of thought,  assumes 

Him  as  the  Wholly  Other.  This  search  had  as  point  of  departure  of  its  itinerary  the 

existential categories of anxiety and paradox, after which it was made clear the poles in 

whose interior Kierkegaardian discourse moves itself: from the elaboration of the Socratic 

question for the possibility of truth to Socrates’ modern inheritors: Kant and Hegel.

KEY WORDS: Anxiety. Existential dialectic.  Faith and reason. Moral autonomy Paradox. 

Truth and subjectivity. 

8



LISTA DE ABREVIATURAS

CA – O conceito de angústia

CUP – Concluding uncientific postscript

PF – Philosophical fragments

TT – Temor e tremor

9



Sumário

Introdução.............................................................................................................................11 

Parte I – Aproximação do conceito Kierkegaardiano de existência

Capítulo 1. O caráter indeterminado da existência

1. categorias da existência.....................................................................................................20
1.1 Possibilidade e angústia..................................................................................................23
1.2 O itinerário da angústia...................................................................................................24
1.3 A escola da angústia........................................................................................................27
1.4 O paradoxo: a fé em virtude do absurdo.........................................................................29
1.5  A posição de Temor e Tremor em relação ao tema da verdade subjetiva......................34
1.6 Conclusão........................................................................................................................41

2. A subjetividade existencial...............................................................................................43
2.1. Pensador subjetivo e pensador especulativo..................................................................44
2.2 A subjetividade como tarefa............................................................................................47
2.3 A interioridade................................................................................................................49
2.4 Subjetividade e Paixão....................................................................................................50
2.5 Antropologia Existencial.................................................................................................52
2.6 Conclusão........................................................................................................................53

Capítulo 2. O sentido existencial da verdade

1.  Verdade e subjetividade...................................................................................................56 
1.1 A possibilidade da verdade.............................................................................................57
1.2 O paradoxo absoluto.......................................................................................................61
1.3. O paradoxo e a fé...........................................................................................................66

2. A dialética existencial.......................................................................................................68
2.1 Dialética existencial e dialética hegeliana ......................................................................68 
2.2 A Dialética da existência cristã no Postscriptum............................................................69
2.3 O sentido existencial do estágio religioso.......................................................................74

Parte II. A dialética existencial de Kierkegaard

Capítulo 1. Kierkegaard e Kant

1.1 Com Kant, para além de Kant.........................................................................................76
1.2 A posição kantiana: a moral autônoma...........................................................................77
1.3 A passagem da moral à religião......................................................................................79 
1.4 Uma leitura kierkegaardiana de Kant..............................................................................81

1



1.5 A crítica kierkegaardiana e seus pressupostos................................................................82
1.6 A fé em virtude do absurdo.............................................................................................85
1.7 A fé no Absurdo..............................................................................................................87

Capítulo 2. Kierkegaard e Hegel

2.1 A tensão objetividade-subjetividade...............................................................................89
2.2 A crítica a Hegel em Temor e tremor..............................................................................90
2.3 A crítica a Hegel no Postscriptum..................................................................................93
2.4 Eternidade e temporalidade.............................................................................................96
2.5 Sobre a impossibilidade de um sistema existencial........................................................98

Conclusão............................................................................................................................101

Bibliografia.........................................................................................................................106

1



Introdução

 

A obra kierkegaardiana, mais famosa do que propriamente conhecida, tem se 

prestado  a  inúmeras  interpretações.  Precursor  do  existencialismo,  pensador  religioso, 

opositor de Hegel, são alguns dos rótulos que se tem aplicado a Kierkegaard e muitos deles 

não nos oferecem mais do que uma caricatura. Em todo caso, revelam aspectos de sua obra 

que costumam ser tomados pelo essencial. A reflexão sobre o existente concreto, sobre o 

sentido  existencial  da  religiosidade,  a  crítica  ao  discurso  hegeliano,  são  alguns  desses 

aspectos  que,  embora  parciais,  podem encontrar  uma  unidade  de  coerência  a  partir  da 

investigação sobre o sentido existencial da verdade em Kierkegaard. Eis o tema geral desta 

dissertação:  o  sentido  existencial  da  verdade  e  suas  ressonâncias  no  discurso 

kierkegaardiano  no  que  ele  tem  de  mais  característico:  a  forma  de  um  “discurso  do 

paradoxo”.

Naturalmente, um discurso que assume tal forma deve levantar questões. Em 

primeiro lugar, pode-se realmente chamá-lo de discurso? Todo discurso deve proceder por 

sínteses.  Em Kant,  os próprios juízos da experiência,  que possibilitam a enunciação do 

mundo, são todos sintéticos. E em Hegel, é graças a sucessivas operações de síntese que a 

razão chega a um discurso total que abarca inclusive ela mesma. Para Hegel, “O Espírito é 

o Ser-revelado, isto é, uma síntese do Ser (objetivo) e de sua revelação (subjetiva) 1”.

 Mas Kierkegaard não procede por sínteses; esse caminho lhe é totalmente 

interditado e por isso pára na contradição, na oposição, no paradoxo. Rechaça qualquer 

possibilidade  de  síntese  dialética,  porque  pensamento  e  existência,  sujeito  e  objeto, 

1  KOJÈVE, Alexandre.  Introdução à Leitura de Hegel. Rio de Janeiro: Contra-ponto: UDUERJ, 2002.  p. 

405. 

1



encontram-se originariamente em relação de oposição. Finito-infinito, temporal-eterno, são 

alguns dos termos que, não se deixando conciliar, conferem à existência a sua qualidade de 

indizível – pelo menos nos moldes de uma filosofia sistemática – e cujo sentido cabe ao 

pensador subjetivo enunciar. 

Cabe-nos, portanto, iniciar pela concepção kierkegaardiana de existência. No 

Postscriptum,  veremos,  a reflexão sobre a existência não se dá no interior da oposição 

essência-existência, mas a partir da oposição objetivo-subjetivo. Entretanto, o sujeito de que 

fala Kierkegaard nada tem a ver com o sujeito cognoscente universal que, desde Descartes, 

levanta a pretensão de vencer a sua relação de oposição frente à objetividade.  O sujeito 

kierkegaardiano,  ao  contrário,  mantém  essa  diferença  essencial,  afirmando-se  em  sua 

individualidade,  concretude  e  temporalidade.  Existência  não  deve  significar  então  a 

atualização de uma essência, mas o indivíduo concreto cujo ser nunca se deixa apreender a 

partir do conceito. 

A  investigação  filosófica  procede  pela  análise  dos  conceitos  em  sua 

necessidade.  Kierkegaard, diferentemente, ao falar da existência, dedica-se a descrevê-la 

em seus modos possíveis. A possibilidade é o modo de ser temporal do indivíduo existente; 

conceituá-lo  implica  em  tomá-lo  abstratamente,  quer  dizer,  sem  consideração  de  seu 

aspecto concreto.  Por isso,  Kierkegaard não nos oferece definições nem deduções,  mas 

descrições de situações existenciais, onde a existência é aproximada através de seus modos 

de ser  concretamente.  É dentro deste  “método” de análise  que se situa  O Conceito  de 

Angústia. 

Obra sobre a liberdade,  trata do aspecto contingente da existência que se 

apresenta  sempre  como possibilidade.  Angústia  é  a  consciência  do  indivíduo  frente  às 

infinitas possibilidades que a existência oferece. O indivíduo não se angustia por esta ou 

1



por aquela possibilidade, mas porque todas elas são igualmente possíveis. Daí o caráter 

sempre instável  da existência  e  que exige a decisão,  o salto  (característico da dialética 

existencial de Kierkegaard), e que culminará na idéia de paradoxo, apresentada em Temor e  

Tremor. 

São  esses  dois  elementos  constitutivos  da  existência,  a  possibilidade  e  o 

paradoxo, que nos ocuparão no primeiro capítulo da primeira parte. São eles que, ao nosso 

ver, caracterizam o modo como Kierkegaard entende a existência e suas categorias. Daí a 

recorrência às obras O Conceito de Angústia (1844) e Temor e Tremor (1843). Na primeira 

encontram-se as várias formas que pode assumir a angústia (se bem que, para este estudo, o 

nosso  interesse  tenha  se  voltado  primordialmente  para  a  primeira  forma  da  angústia, 

apresentada no primeiro capítulo como estado que antecede o pecado original), enquanto a 

segunda aborda o tema da consciência individual marcada pelo paradoxo que se resolve na 

fé. 

Uma vez esclarecida a concepção kierkegaardiana de existência, passaremos 

às suas categorias, porque é a elas que Kierkegaard recorre quando discorre sobre seu ideal 

de  verdade  em  sentido  existencial.  Desse  modo,  a  abordagem  dos  conceitos  de 

subjetividade, individualidade, interioridade e paixão interessam à presente pesquisa porque 

compõem o instrumental  de que se serve o filósofo para a crítica da verdade filosófica 

considerada como sistema, compõem a noção kierkegaardiana de subjetividade existencial. 

Entretanto, uma “analítica dos conceitos” aos quais acabamos de nos referir 

não nos é possível. Nos textos de Kierkegaard, eles aparecem compondo o instrumental 

daquilo que o filósofo chama de  a tarefa de tornar-se subjetivo. Por isso eles serão aqui 

apresentados da mesma forma em que Kierkegaard os deixou: sempre juntos, apoiando-se 

1



uns nos outros, e a partir de seus contextos de utilização, de onde podemos apreender suas 

diversidades de significação, mas nunca sob a forma de definições dedutíveis e precisas.

Portanto, o primeiro capítulo esclarecerá alguns dos conceitos fundamentais 

da obra do dinamarquês, conceitos necessários à compreensão da crítica kierkegaardiana 

como crítica filosófica, capaz de ultrapassar a idéia de um subjetivismo ingênuo. 

Na  elaboração  de  sua  crítica  da  verdade,  Kierkegaard  parte  da  oposição 

radical entre pensamento e existência. Nega, assim, a identificação entre sujeito e objeto2. 

Por isso, lembra Jean Wahl, sua filosofia “opõe-se a toda filosofia da imanência, quer essa 

imanência unifique tudo no Eu, quer unifique tudo no não-Eu; opõe-se tanto ao monismo 

subjetivo quanto ao monismo objetivo, e à união destes dois, que é o monismo hegeliano3”. 

O pensamento abstrato – aquele  que  separa artificialmente  sujeito  e  objeto -  não pode 

pensar a existência senão sob pena de esvaziá-la de seu conteúdo concreto.  Entretanto, 

quando separa pensar e existir, Kierkegaard refere-se ao pensamento objetivo, vale dizer, 

especulativo,  sistemático,  característico  da  atividade  subjetivo-gnosiológica,  i.e., 

objetivista.  Isso não deve significar que a existência seja absolutamente impensável, uma 

vez que Kierkegaard abre uma segunda via de pensamento que deve se realizar através da 

categoria da subjetividade existencial, essencialmente distinta da subjetividade metafísica 

típica da modernidade.  

É a partir desta categoria da subjetividade existencial que ganha sentido a 

afirmação kierkegaardiana de que “a verdade é a subjetividade”. Não quer dizer o filósofo 

que  a  verdade  seja  produzida  individualmente,  mas  que  deve  ser  apropriada  e  vivida 

2 KIERKEGAARD, Soren. Concluding Unscientific Postscript. Tradução de David F. Swenson. New Jersey: 
Princeton University Press, 1941. P. 112

3 WAHL Jean, Études Kierkégaardiennes (paris, 1967 ) p.130. 

1



subjetivamente - vale dizer,  existencialmente -  e que a verdade oriunda do pensamento 

especulativo, é absolutamente vazia, pois não se refere ao existente concreto. 

Se a comparação é possível, poderíamos dizer que, assim como se observa 

em Nietzsche,  a  crítica kierkegaardiana da verdade não é uma questão gnosiológica ou 

epistemológica; por isso o que o dinamarquês também colocará em questão é o valor e não 

a validade da verdade. Há, naturalmente, um problema epistemológico subjacente à crítica 

do dinamarquês, mas esta não lhe aparece de maneira estrita como uma questão sobre a 

cientificidade da abordagem objetiva da filosofia. A questão kierkegaardiana é saber que 

valor subjetivo possui uma verdade objetivamente válida, qual o interesse existencial de 

uma  certeza  objetiva.  Dessa  maneira,  ainda  analogamente  a  Nietzsche,  a  crítica 

kierkegaardiana se realiza desde fora de um discurso de validação do conhecimento. Não é 

uma crítica rigorosamente interna, portanto. Trata-se, antes, de trazer a questão a um outro 

terreno, o terreno subjetivo da vivência existencial.  

A  questão  da  verdade  entendida  subjetivamente  será  tratada  no  segundo 

capítulo  e  deverá  remeter-nos  a  um  outro  aspecto  fundamental  do  pensamento  de 

Kierkegaard:  o  cristianismo.  Porque  as  reivindicações  em  favor  da  existência  e  da 

individualidade são na realidade reivindicações cristãs, pois, para o filósofo, ser indivíduo 

singular expressa a única relação possível com Deus, e é a categoria cristã por excelência. 

O  cristianismo  pressupõe  a  conversão  do  sujeito  concreto  em  indivíduo.  Assim,  a 

apropriação subjetiva da verdade assume também um sentido cristão: mais importante do 

que conhecer a verdade é estar na verdade, como afirma o próprio Kierkegaard:

1



“A  filosofia  ensina  que  o  caminho  é  tornar-se  objetivo,  enquanto  o 
cristianismo ensina que o caminho é tornar-se subjetivo, i.e, tornar-se um sujeito na 
verdade4”.  

Por isso, a partir de agora, aparecem-nos como possíveis duas leituras de 

Kierkegaard. A primeira delas, sugerida por Paul Ricoeur, põe-no face a Kant naquilo que o 

filósofo francês chama de “crítica das possibilidades existenciais”. Neste caso, as categorias 

da existência seriam condições de possibilidade não de uma experiência em geral – como 

em Kant -, mas de uma experiência existencial5. Pergunta Ricoeur: “não se pode dizer que 

suas categorias da existência constituam um novo tipo de crítica, uma crítica da existência, 

e que elas remetam à possibilidade de falar da existência? Não poderíamos dizer que as 

categorias kierkegaardianas da existência constituem uma resposta aos problemas da Razão 

prática levados a um impasse por Kant? 6”. 

A  própria  noção  kierkegaardiana  do  paradoxo,  segundo  Ricoeur,  deve 

remeter-nos  a  Kant:  “a  frase  ‘o  paradoxo  requer  a  fé,  não  a  compreensão’,  remete 

inegavelmente a Kant: ‘eu tive de abolir o saber para dar lugar à fé’7”. 

De qualquer maneira, se Kierkegaard segue – pelo menos formalmente – a 

crítica kantiana quantos às possibilidades da razão no nível teórico, é também verdade que 

ele a ultrapassa, pois a ética nunca pode fornecer os meios para uma autêntica realização do 

indivíduo em vista de suas ações. Rejeita então a reabilitação kantiana da razão em seu uso 

prático.

4 “ philosophy teaches that the way is to become objective, while Christianity teaches that the way is to 
become subjective, i.e,. to become a subject in truth  CUP.Op. cit. p. 117. (grifo nosso).
5 RICOEUR, Paul.  Filosofar Após Kierkegaard. Leituras-2 A Região dos Filósofos. São Paulo: ed. Loyola, 
1996. p. 37

6 RICOEUR. Op. cit. p.37.
7 Ibidem p. 36.

1



A segunda leitura, que geralmente é apresentada como óbvia, confronta-o 

com Hegel. É a leitura do Kierkegaard crítico do sistema e do discurso filosófico como 

discurso total. Em Hegel, Kierkegaard vê o grande inimigo do indivíduo, pois sacrifica-o 

em  nome  do  conceito.  Tanto  para  Hegel,  quanto  para  Kierkegaard,  sujeito  e  objeto 

encontram-se originariamente em situação de oposição. Mas se, para Hegel, é possível a 

síntese dialética de ambos no Saber Absoluto, esta possibilidade se funda, diz Kierkegaard, 

no uso impróprio de conceitos equivocados como o conceito obscuro de negatividade como 

princípio dinâmico que explica todo movimento dialético.  Acreditamos que esta leitura 

ajuda a tornar inteligível não apenas a dialética existencial de Kierkegaard, mas seu próprio 

projeto filosófico como um todo. 

A segunda  parte  do  trabalho  deverá  lidar  com os  resultados  desses  dois 

confrontos. Em relação a Kant, apesar de assumir também a impossibilidade de uma razão 

pura  capaz  de  pensar  por  si  própria  a  existência  e  os  atributos  de  Deus,  Kierkegaard 

sustenta a legitimidade de uma religiosidade que, ao invés de se apoiar em um postulado da 

razão  prática,  funda-se  na  idéia  do  paradoxo.  Se  em  Kant  a  fé  aparece  como  crença 

racional,  quer  dizer,  como  crença  cuja  pretensão  pode  ser  racionalmente  (através  do 

conhecimento  da  lei  moral)  justificada,  para  Kierkegaard  a  fé  apresenta-se  como salto 

justamente porque transpõe sem qualquer mediação a diferença absoluta entre o homem e 

Deus; ao invés de crença racional, a fé é paradoxo. 

Em relação a Hegel, é o próprio paradoxo que implica a existência que deve 

frear o discurso e suas operações de sínteses dialéticas. Ao apresentar a existência como a 

cisão  entre  pensamento  e  ser,  Kierkegaard  nega  a  possibilidade  de  elaboração  de  um 

sistema  tal  como  Hegel  o  concebeu,  um  sistema  absoluto  que  prescinde  de  qualquer 

pressuposição.  Assim,  o  discurso  filosófico,  ao  assumir  como  tarefa  a  integração  da 

1



existência ao pensamento (a tarefa subjetiva), deve absorver também as contradições que, 

em última instância são inconciliáveis8. 

Ao nosso ver, as duas leituras não se excluem. Ao contrário, são leituras 

complementares  que  fornecem  um  marco  da  posição  de  Kierkegaard  em  relação  ao 

pensamento moderno. A sua crítica da verdade, apresentada aqui no segundo capítulo da 

primeira parte, apareceu-nos como um ponto de convergência privilegiado entre as duas, 

tanto pela rejeição da verdade como sistema (crítica a Hegel), quanto pela insuficiência do 

estágio ético como lugar da autêntica realização do indivíduo (ultrapassamento de Kant).  

Cabe-nos apresentar ainda duas breves ressalvas, uma em relação ao título 

do trabalho, outra em relação às citações. Lê-se no título: Kierkegaard entre Kant e Hegel. 

No trabalho  de  levantar  os  pressupostos  da  crítica  Kierkegaardiana  da  verdade,  fomos 

levados irremediavelmente aos dois grandes filósofos da língua alemã. Então, se Kant e 

Hegel aqui comparecem, é porque parecem poder ser interpretados como  coordenadas a 

fornecerem o  marco  da  posição  kierkegaardiana  no  pensamento  moderno.  Trata-se, 

contudo, de um trabalho sobre Kierkegaard. Quem está entre é Kierkegaard e aí se coloca 

por  meio de sua dialética existencial  que o leva tanto a  aceitar  o  interdito kantiano às 

pretensões  da  razão  metafísica  quanto a  ultrapassar  a  solução moral  de  Kant;  dialética 

existencial que o leva ainda a assumir a forma dialética do discurso que opera pela oposição 

de antíteses, embora rejeite como artificial a síntese dialética de Hegel, o que torna o seu 

discurso,  o  “discurso  do  paradoxo”,  um simulacro  do  discurso  hegeliano.  De qualquer 

maneira, o que é de nosso interesse ressaltar é que não está no foco de nossas atenções 

8 A este  respeito,  Deleuze  aponta  no  movimento  lógico-dialético  de  Hegel  o  alvo  central  da  crítica  de 
Kierkegaard, ao passo em que confirma o seu estranho parentesco com Nietzsche: “Kierkegaard e Nietzsche 
estão entre os que trazem à Filosofia novos meios de expressão. A propósito deles, fala-se de bom grado de  
um ultrapassamento da Filosofia. Ora, o que está em questão em toda a sua obra é o movimento. O que eles  
criticam em Hegel é a permanência no falso movimento, no movimento lógico abstrato, isto é, na ‘mediação’.  
DELEUZE, Gilles. Diferença e repetição. Rio de Janeiro: Graal, 1988. p. 32.   

1



apresentar qualquer aspecto dos pensamentos de Kant e Hegel que não estejam em contato 

franco com o tema da verdade subjetiva em Kierkegaard.     

Acrescentamos  ainda  que  não  é  isenta  de  dificuldades  a  tarefa  de  ler 

Kierkegaard em português. O  Postscriptum,  por exemplo, ainda não possui uma edição 

brasileira,  enquanto  as  Migalhas  Filosóficas,  tradução  de  Álvaro  Valls,  encontra-se 

atualmente esgotada. Por esta razão, para a leitura desses títulos, recorremos a duas edições 

americanas.  As citações desses dois textos são apresentadas em português. As notas de 

rodapé, entretanto, trazem o texto citado em inglês, de maneira que o leitor tenha acesso ao 

texto original, cujo sentido pleno poderia facilmente se perder ao ser traduzido por alguém 

a  quem faltam as  habilidades necessárias  a  um bom tradutor.  As citações  de  Temor e  

Tremor  são  todas  extraídas  da  edição brasileira  (referência  completa  na bibliografia)  à 

exceção da ultima citação que fizemos do texto de Johannes de Silentio9, onde utilizamos a 

tradução americana de Walter Lowrie. Neste caso, segue também o texto traduzido na nota 

de rodapé, referente à citação.        

9 Pseudônimo com que Kierkegaard assina Temor e Tremor.

2



PARTE I

Aproximação do conceito kierkegaardiano de existência

CAPÍTULO I

O caráter indeterminado da existência

 

1. Categorias da existência.

As  reflexões  kierkegaardianas  acerca  da  existência  têm  em  vista  a 

consciência  individual  cristã.  As  principais  categorias  existenciais  são,  na  verdade, 

categorias  ético-religiosas  subjacentes  ao  exercício  da  vida  autenticamente  cristã  e  que 

marcam a relação entre a ação individual livre e a consciência do pecado. Caracterizam a 

consciência  individual  da  experiência  de  estar  diante  de  Deus.  Por  isso  aplicam-se 

plenamente apenas à existência religiosa, já que, para Kierkegaard – e isso veremos adiante 

–, é o cristianismo que possibilita a realização de uma existência autenticamente individual.

A compreensão da noção kierkegaardiana da existência partirá, portanto, de 

duas observações.  A primeira  delas  é  que  existir  implica a  conversão do  existente  em 

indivíduo.  A segunda  aponta  para  o  cristianismo como uma experiência  existencial  da 

verdade que deve conduzir a esta conversão. 

Antes de tudo, deve-se perceber o sentido que assume a palavra existência 

no  vocabulário  Kierkegaardiano.  Diferentemente  da  tradição  filosófica,  Kierkegaard 

procura pensar a existência fora da oposição  essência-existência.  Dessa maneira, não se 

deve entender por existente simplesmente aquele ser cuja essência tornou-se atual. Existir, 

para  Kierkegaard,  é  um  modo  de  ser  próprio  do  ser  do  homem,  cuja  essência, 

2



diferentemente do que ocorre com as coisas, só se deixa apreender a partir da concretude 

particularizante do indivíduo. Isso não deve significar, por outro lado, que os objetos do 

mundo  que  nos  são  dados  a  conhecer  e  com os  quais,  por  força  do  hábito,  estamos 

familiarizados não existam. Existem, embora em um sentido muito distante daquele que 

Kierkegaard costuma empregar freqüentemente. 

Os  objetos  no  mundo  deixam-se  apreender  pela  sua  participação  no 

conceito.  Se  dissermos,  por  exemplo,  “mesa”,  não  nos  referimos  a  nenhuma mesa  em 

particular, mas ao conceito universal de mesa. Se apontamos para uma cadeira e dizemos 

“mesa”, falamos de maneira incompreensível, pois atribuímos a um objeto a participação 

em um conceito ao qual não pertence. É só no e pelo conceito que os objetos tornam-se 

inteligíveis. Entretanto se perguntam: “a que mesa se refere o conceito ‘mesa’?” não seria 

absurdo responder: a nenhuma. Pois embora o conceito expresse os atributos de todas as 

mesas  em geral,  não se refere  a nenhuma delas  em particular.  Quer dizer,  o conceito, 

embora  condição  de  inteligibilidade  dos  objetos,  é  algo  inteiramente  abstrato,  pois 

prescinde do particular. 

Então, dizer de um objeto que ele existe significa simplesmente que aquele 

conjunto de atributos presente no conceito tornou-se atual. Neste sentido, se existe, é como 

exemplar do conceito universal.  Existe apenas na condição de objeto.

Com o homem, ao contrário, ocorre algo inteiramente diferente. Dizer que o 

homem  existe  deve  significar  que  possui  um  modo  de  ser  que  lhe  é  próprio. 

Diferentemente, por um lado, dos seres naturais em geral - que existem na medida em que 

participam de um conceito universal -, deve o homem assumir como tarefa a sua conversão 

em indivíduo independente da espécie. Diferente ainda, por outro lado, do ser divino - cujo 

modo de ser é a eternidade -,  o modo de ser humano é o da finitude - o que, segundo 

2



Kierkegaard,  arranca  o  homem  de  qualquer  interpretação  determinista  da  história10. 

Enquanto as coisas existem por sua participação no conceito, o homem existe porque, como 

indivíduo, não há qualquer conceito que lhe possa ser aplicado. 

A esta altura é conveniente lembrar que, para Kierkegaard, a categoria da 

individualidade está decisivamente ligada ao modo de vida cristão, pois a fé é, segundo o 

dinamarquês, o modo de relação entre o indivíduo e Deus. Na fé o indivíduo arranca-se do 

geral  e  coloca-se,  individualmente,  em relação absoluta  com Deus.  Portanto,  a  fé  só é 

possível para aquele que assumiu como sua a tarefa de tornar-se indivíduo. A conversão ao 

cristianismo pressupõe a conversão do existente em indivíduo. Assim, a individualidade 

aparece como categoria última da relação entre Deus e o homem11. É como indivíduo que 

cada um conhece a Deus e pode ser por Ele conhecido.

As  categorias  existenciais  de  que  trataremos  a  seguir  revelam bem esse 

duplo aspecto de Kierkegaard: a sua concepção da existência como tarefa individual e o 

sentido cristão dessa tarefa. Esta vinculação com o cristianismo se faz sentir facilmente, 

pois  será  sempre  por  um ato  de  fé  que  as  categorias  aqui  apresentadas  revelarão  seu 

conteúdo edificante. A dialética existencial de Kierkegaard procura refletir aquilo que, para 

o filosofo, é a marca distintiva da existência religiosa: o paradoxo. A narração bíblica do 

episódio  de  Abraão  exprime  exemplarmente  esta  realidade  existencial,  pois  diante  do 

absurdo do pedido divino nada resta ao patriarca senão saltar em direção ao assassinato do 

10 A afirmação da finitude humana tem, para Kierkegaard,  o mesmo sentido de uma negação da síntese 
dialética entre sejeito e objeto. Para o dinamarquês, a identificação de ambos no saber absoluto pressupõe um 
intelecto divino capaz de pensar o mundo sub specie aeterni, sem consideração do devir temporal.  Pressupõe 
um intelecto divino, portanto. CUP, p. 267.
11 Este  modo  de  relação  com  Deus  persistirá  como  pano  de  fundo  em  diversos  temas  do  pensamento 
Kierkegaardiano.  É  a  partir  desta  concepção  de  uma  imediação  absoluta  entre  Deus  e  o  homem  que 
Kierkegaard levará adiante a sua crítica ao imanentismo filosófico, cujas raízes encontram-se em um projeto 
que remonta a Sócrates-Platão, a saber, o projeto de validação do conhecimento objetivo. É a este projeto cujo 
legado ainda se faz presente em Kant e Hegel, seus herdeiros na modernidade, que Kierkegaard oporá sua 
concepção de que a verdade é a subjetividade. 

2



filho. O episódio revela o caráter angustiante que antecede a ação livre ante a possibilidade 

do pecado, bem como o paradoxo que é o termo último em que se resolve a decisão de 

Abraão, irredutível – e, por esta razão incompreensível - a qualquer forma de raciocínio. 

É preciso, portanto, examinar essas duas categorias, a possibilidade (que se 

revela na angústia) e o paradoxo (expresso na fórmula de que o indivíduo, como tal, põe-se 

em uma relação absoluta  com o absoluto),  se  quisermos entender o que significa,  para 

Kierkegaard,  a  existência;  pois  é  em nome  dela  que  postula  a  sua  crítica  da  verdade 

considerada especulativamente.

1.1 Possibilidade e angústia

A concepção kierkegaardiana de que a verdade é a subjetividade deve-se, em 

certa medida, ao reconhecimento de que as disciplinas filosóficas excedem os limites dos 

âmbitos  que  lhes  são próprios.  Sinais  do  projeto filosófico  de  construir  uma forma de 

discurso capaz de exprimir adequadamente a existência podem ser encontrados desde a 

introdução do  Conceito de Angústia,  onde Kierkegaard critica o equívoco de Hegel em 

fazer da existência objeto da Lógica. 

Segundo  Gordon  D.  Marino,  Virgilius  Haufiniesis12,  diferentemente  dos 

hegelianos, situa a existência inteiramente fora da ciência da lógica. “A lógica é a província 

da  necessidade13”.  Ciente  de  que  para  cada  objeto  do  pensamento  há  uma  ciência 

apropriada, Haufiniesis apresenta a existência sob a categoria da possibilidade, observando 

12 Pseudônimo com que Kierkegaard assina O conceito de angústia.
13 MARINO,  Gordon D.  Anxiety  in  The  Concept  of  Anxiety.  In:  Hannay,  Alastair  & Marino,  Gordon. 
Cambridge Companion to Kierkegaard. Cambridge: Cambridge University Press, 2000P.311.

2



que Hegel, ao incluí-la na Lógica, extrapola os limites de sua própria ciência e confunde a 

própria existência. Neste caso, o que se confunde, o que permanece esquecido, é que a 

existência é fundamentalmente possibilidade. 

Com O Conceito de Angústia, Kierkegaard remete-nos a esse caráter sempre 

possível  da  existência.  Marino  chega  mesmo a  identificar  angústia  e  possibilidade:  “a 

angústia é virtualmente sinônimo de possibilidade e, mais especificamente, da possibilidade 

da  liberdade14”.  A  partir  desta  afirmação,  poderíamos  dizer  que,  se  a  angústia  é 

possibilidade,  e,  mais  propriamente,  possibilidade  da  liberdade,  é  pela  angústia  que 

conhecemos esta condição. 

1.1.2 O itinerário da angústia

  

Ao Conceito de angústia subjaz a problemática da relação entre o indivíduo 

cristão e a consciência do pecado. Trata-se do problema da possibilidade do mal, que se 

impõe à ação livre. Para Marino, a conexão entre angústia e pecado é bastante relevante e 

não pode ser negligenciada. 

“Penso que parte do gênio de Kierkegaard foi ter reconhecido a conexão 
entre  angústia  e  pecado,  ou,  se  preferir,  entre  a  angústia  e  o  mal.  Menos  de 
cinqüenta anos depois, Freud aprendeu a reconhecer a mesma conexão15”.

14 Marino. Op. cit. p. 317.
15 Ibidem. p.309.

2



Kierkegaard denomina de angústia o modo de ser característico da existência 

consciente de sua liberdade que deve incluir, portanto, a possibilidade do mal. Vejamos o 

que isso significa.

É o episódio bíblico do pecado original que serve a Kierkegaard de pretexto 

para introduzir as suas reflexões. A história de Adão traz consigo um aspecto que, para o 

dinamarquês, é absolutamente incompreensível: como pôde Adão passar de um estado de 

completa inocência ao estado do pecado? A única resposta possível é: “por meio de um 

salto”.  Foi por meio de um salto que o primeiro pecado veio ao mundo, o que significa 

dizer que sua natureza é absolutamente inexplicável, uma vez que não existe qualquer fio 

de continuidade entre o estado de inocência e o de pecado.

É  por  esta  descontinuidade  absoluta  entre  a  inocência  e  o  pecado  que, 

conforme observou Ricoeur, não pode haver nenhuma ciência do pecado16. Este permanece 

um salto precedido pela angústia.  

“A inocência é ignorância”, diz Kierkegaard17. Inocente, não pode o homem 

discernir entre o bem e o mal. Entretanto, embora inocente, não pode ignorar a realidade da 

angústia,  senão que é a  própria inocência que a engendra.  Este  é o grande mistério da 

angústia, que surge de um estado de total indeterminação. E o objeto da angústia é, de fato, 

vazio de qualquer conteúdo: é nada. Angustiando-se, o angustiado angustia-se por nada. “E 

a inocência vê continuamente diante de si este nada18”.

16 RICOUER, Paul. Kierkegaard e o Mal. Leituras-2 A Região dos Filósofos. São Paulo: ed. Loyola, 1996. 
p.20.

17KIERKEGAARD, Soren. O Conceito de Angústia. São Paulo: Hemus, 1968.p.46

18 C.A. Op.cit.p.47

2



A este respeito, Marino, juntamente com Gregory Beabout19, afirma que “o 

nada em torno do qual a angústia se forma é geralmente orientado para o futuro. Na medida 

em que o futuro está carregado de possibilidade, nossa relação com o futuro está carregada 

de angústia20”.

De qualquer  maneira,  o que  há  de  essencial  na angústia  é  a  sua  própria 

possibilidade. Daí a observação de Kierkegaard:

“Por  isso  devo  chamar  a  atenção  para  a  circunstância  de  que  é  mister 
distinguir bem do medo e demais estados análogos; estes se referem sempre a algo 
determinado, enquanto a angústia é a realidade da liberdade como possibilidade21”. 

Fiel ao texto, Ricoeur observa que o surgimento da angústia como resposta 

às insinuações da liberdade representa o nascimento daquilo que no Conceito de Angústia  

receberá  o  nome  de  espírito.  Assim  exprime-se  Ricoeur,  quase  parafraseando  o  texto 

original:

“Que dizer da própria angústia? É o nascimento do espírito: desse espírito 
que a Bíblia chama de discernimento do bem e do mal; mas o espírito aí ainda está 
sonhando; não há mais inocência, não há ainda o bem e o mal. Então com que 
sonha o espírito? Com nada. Com o nada. Esse nada gera a angústia22”. 

Seja como for, não é pela possibilidade disso ou daquilo que Adão deve se 

angustiar;  mas  porque  a  liberdade  instaura  uma  possibilidade  absoluta,  “a  angustiante 

possibilidade de poder23”. 

19 BEABOUT,  Gregory. Fredom and its Misuses.p. 63
20 MARINO. Ibidem  p.319.
21 C.A. Ibidem. p.47
22 RICOEUR Op.cit.p.18.
23 C.A. Ibidem. p.50.

2



“(...) a proibição o angustia, pois desperta nele a possibilidade da liberdade 
(…) só existe a possibilidade de poder como uma forma superior de ignorância e 
como uma expressão superior da angústia 24”.

Este  aspecto  totalmente  indeterminado  da  angústia  se  reflete  na  própria 

escolha da narrativa do pecado original.  Antes de provar o fruto, Adão não conhecia a 

distinção entre bem e mal; desse modo não poderia sequer compreender a proibição divina. 

Pôde, entretanto, conhecer a angústia e o fato de que não conhecesse seu objeto não a 

tornava menor; ao contrário, era exatamente esta ignorância que a sustentava. 

Entretanto, é pela angústia que reconhecemos a nossa liberdade. Por isso, 

Marino adverte que a angústia não deve ser entendida simplesmente como uma afecção do 

espírito, pois seu conteúdo revela um valor cognitivo. 

“Assim  como  Heidegger,  Sartre,  Tillich  e  outros  cuidadosamente 
apontaram,  Haufiniesis  sustentou  que  na  angústia,  através  de  um  sentimento, 
podemos  entender  que  somos  livres.  Se  nos  conformamos  com  a  dicotomia 
cognição-afecção,  tão  firmemente  enraizada  na  tradição  ocidental,  então 
poderíamos certamente dizer que, para Haufiniesis, a angústia é uma afecção com 
conteúdo cognitivo25”. 

1.3 A escola da angústia

 

A  partir  dessa  análise  do  conceito  de  angústia,  Kierkegaard  apresenta  a 

possibilidade como uma categoria da mais alta importância do ponto de vista existencial, 

pois é através dela que o indivíduo chega à consciência de sua liberdade, ao mesmo tempo 

em que reconhece o seu efeito terrificante:

24 C.A. Ibidem.
25 MARINO.Ibidem.p.319.

2



“Na  possibilidade  tudo  é  igualmente  possível  e  aquele  que, 
verdadeiramente, tenha sido educado pela possibilidade, compreende o terrível não 
menos que o agradável26”.

A possibilidade, entretanto, tem ainda um efeito positivo além daquele efeito 

paralisante da angústia; trata-se do movimento em direção à infinitude.  Apenas aqueles 

verdadeiramente educados pelo possível podem aspirar a alcançar a infinitude:

“ O educado pela angústia é educado pela possibilidade e só o educado pela 
possibilidade é educado de acordo com a sua infinitude27”.

Esta ambigüidade é fundamental ao fenômeno da angústia. Se esta apresenta, 

por um lado, seu efeito vertiginoso, terrível, é, por outro lado, o meio pelo qual o cristão 

arranca-se do finito. A angústia é a escola na qual o indivíduo, “o discípulo do possível”, 

chega a conhecer a natureza de sua própria liberdade, a liberdade como puro possível, o 

infinito ao qual deve aspirar. 

A angústia é, portanto, uma categoria circunscrita ao próprio cristianismo, 

ligada à consciência do pecado, uma vez que a antecede; ligada ainda à própria decisão da 

fé,  pois,  como  explicita  Kierkegaard  no  próprio  título  do  capítulo  V  do  Conceito  de 

Angústia,  é  junto  à  fé  que  a  angústia  pode  salvar.  Alem disso,  é  ainda  uma categoria 

estritamente  individual;  só  se  angustia  individualmente,  diante  da  própria  liberdade.  É 

através da angústia que o indivíduo põe-se diante de si.      

26 C.A. Ibidem. p.175.
27 C.A. Ibidem.

2



1.4  O paradoxo: a fé em virtude do absurdo

Se o conceito de angústia exprime a relação entre o indivíduo e o pecado, o 

paradoxo é a própria expressão da fé. A fé é um paradoxo28 e como tal escapa a qualquer 

mediação. Uma vez mais recorre Kierkegaard a um episódio bíblico no qual deverá inserir 

a sua reflexão. Desta vez, o aspecto paradoxal da fé é analisado contra o pano de fundo da 

história de Abraão que, como se sabe, recebe de Deus a ordem de sacrificar o próprio filho, 

Isaac.  

Subjaz implicitamente à interpretação de Kierkegaard,  um diálogo com a 

concepção kantiana acerca da moralidade, a moral autônoma, cujo telos é o acordo interno 

da razão consigo mesma.  

Refletindo sobre  o episódio de Abraão,  Kant  observa que nenhum dever 

direto para com Deus é possível para a razão humana. É verdade que às vezes define a 

religião como “o reconhecimento de todos os nossos deveres como ordens divinas29”. Mas a 

asserção contrária, a de que uma ordem divina possa implicar uma suspensão teleológica do 

dever moral é completamente incompatível com a nossa razão finita. Assim, Abraão não 

podia saber com certeza se era de fato a voz de Deus que o ordenava a sacrificar Isaac. 

28 Como se poderá verificar ao longo deste trabalho o conceito de paradoxo tem, em Kierkegaard, uma certa 
variedade de significado. Em  Temor e Tremor o conceito é empregado exaustivas vezes para qualificar o 
modo da relação entre o indivíduo existente e Deus, uma “relação absoluta com o absoluto”. Nas Migalhas 
Filosóficas,  o conceito atua como um limite ao pensamento; nesta obra, consiste o paradoxo em “querer 
descobrir algo que o pensamento mesmo não pode pensar” (p.37). E mais adiante é duplamente qualificado: 
“negativamente, ao tornar clara a diferença [entre o homem e Deus] absoluta do pecado e, positivamente, ao 
pretender anular esta absoluta na identidade absoluta” (p.47). Já no Postscriptum, o paradoxo emerge do fato 
de que a verdade eterna relaciona-se com o indivíduo existente (p. 186,187). Ainda na mesma obra, o conceito 
define a irrupção do eterno no tempo, o nascimento de Cristo (505-506). Considerando ainda o Conceito de 
Angústia, o paradoxo tem o sentido de uma petição de princípio. A angústia antecede algo que, por ela, deve 
ser explicado.      
29 KANT, Imannuel. A religião nos limites da simples razão. São Paulo: Abril Cultural, 1980. p.142. 

3



Para  Kierkegaard,  o  princípio  que  orienta  a  decisão  de  Abraão  deve  ser 

interpretado em oposição ao princípio da moralidade. Consiste a oposição em que Abraão, 

ao tomar Isaac em cumprimento à ordem divina, age contra um dever moral; se desobedece, 

peca, pois não realiza a prova de fé. Entretanto, Abraão segue com Isaac e sua ação não é 

apenas conflitante, mas absolutamente paradoxal. E os termos do paradoxo são o Indivíduo 

e o geral, o primeiro pertencente ao domínio da fé, o segundo ao domínio da moral:

“A moralidade, em si, está no geral, e a este título é aplicável a todos. O que 
pode, por outro lado, exprimir-se dizendo que é aplicável a cada instante. Repousa 
imanente em si mesma, sem nada exterior que seja o seu  telos sendo ela mesma 
telos de tudo que lhe é exterior30”.

Esta passagem parece estar  de acordo com o princípio da autonomia que 

Kant reivindicava para a moral.  Mas Abraão ultrapassou o geral, daí o conteúdo paradoxal 

de sua ação que constitui o próprio sentido da prova, sem o qual estaríamos diante de um 

assassino:

“Com efeito, é a fé este paradoxo segundo o qual o indivíduo está acima do 
geral,  mas  de  tal  maneira  que,  e  isto  importa,  o  movimento  se  repita  e,  por 
conseqüência,  o  Indivíduo,  depois de  ter  permanecido no geral,  se  isole logo a 
seguir, como Indivíduo acima do geral. Se não é este o conteúdo da fé, Abraão está 
perdido, nunca houve fé no mundo, porque jamais ela passou do geral31”.

Esta posição de Abraão leva Kierkegaard a denominá-lo cavaleiro da fé de 

quem se distingue o herói trágico. Enquanto este permanece sempre na esfera do geral – 

poderíamos dizer, no estágio ético -, aquele o ultrapassa; mesmo que se sacrifique, o herói 

trágico  o  faz  em  nome  do  geral.  Por  isso  sua  ação  sempre  se  justifica  e  se  faz 

30 KIERKEGAARD, Soren. Temor e Tremor. São Paulo: Abril Cultural , 1979. p. 141
31 T.T. Op. cit. p. 141

3



compreensível.  O  cavaleiro  da  fé,  ao  contrário,  não  pode  se  justificar;  sua  ação  é 

incompreensível, pois está num domínio alheio ao da moralidade e não se refere de modo 

algum ao geral32. Abraão está, como indivíduo, numa “relação absoluta com o absoluto33”. 

Fiel ao propósito de Kierkegaard, o cavaleiro da fé atua, nas palavras de Deleuze34, como 

uma “personagem conceitual”, figura criada para por em movimento o conceito de  salto, 

tema tão caro ao pensamento kierkegaardiano e única alternativa ao paradoxo que marca a 

posição de Abraão.

“Esta posição escapa à mediação que se efetua sempre em virtude do geral. 
Ela é e permanece eternamente um paradoxo inacessível ao pensamento. A fé é este 
paradoxo 35”.

Entende-se melhor agora porque, para Kierkegaard, a individualidade é uma 

categoria eminentemente cristã.  Por meio da ação moral pode o indivíduo relacionar-se 

com Deus; mas esta relação é sempre mediada pelo geral. É, portanto, uma relação relativa 

(ao geral) com o absoluto. Completamente diferente é o caso de Abraão que relaciona-se 

absolutamente  –  quer  dizer,  sem  qualquer  mediação;  exclusivamente  na  qualidade  de 

indivíduo - com o absoluto. Eis o essencial ao cavaleiro da fé: a ausência de uma instância 

intermediária que o salve36. Depreende-se daí a ambigüidade constitutiva da fé:

32 É bem verdade que a situação de Abraão pode ser interpretada em termos de um conflito trágico. Antígona, 
por exemplo, ao decidir enterrar o cadáver do irmão, tem de escolher entre a lei divina e as leis da cidade. 
Mas Abraão, embora imerso em semelhante conflito, realiza o duplo movimento que, para Kierkegaard, é 
exclusivo ao cristianismo. Em um primeiro momento, Abraão realiza o movimento da resignação infinita ao 
renunciar  a  Isaac;  Em um segundo  momento,  realiza  o  movimento  da  fé,  do  salto,  pelo  qual  mantém 
constantemente diante de si a esperança de reaver  seu filho. Esta forma de esperança era algo inteiramente 
estranho a Antígona e à religiosidade grega em geral.
33 Ibidem p.142.
34 DELEUZE, Gilles. O que é a Filosofia? São Paulo: Editora 34, 1992. p. 98.
35 KIERKEGAARD, Soren. 1949. p142
36 Ibidem. p.143.

3



“Por um lado, a fé é a expressão do supremo egoísmo: realiza o terrificante, 
realiza-o por amor de si próprio; por outro lado é a expressão do mais absoluto 
abandono, atua por amor de Deus37”.   

Dessa  maneira,  assim como ocorre  com a  angústia,  o  paradoxo também 

revela seu aspecto inquietante. Ao suspender o estádio moral, renuncia-se à mediação do 

geral. Está-se sozinho38. Este é o sentido de estar só diante de Deus. Mas há, por outro lado, 

um aspecto positivo no paradoxo que é  a modalidade autêntica de relacionar-se com o 

absoluto,  vale  dizer,  individualmente.  Por  isso,  a  existência  cristã  deve ser  consciência 

deste paradoxo.

 Essa exposição preliminar acerca do paradoxo da fé responde a primeira das 

três questões levantadas em Temor e Tremor em relação à história de Abraão: “Há uma 

suspensão teleológica da moralidade?”:

“A história de Abraão comporta uma suspensão teleológica da moral. Como 
Indivíduo, superou o geral. Tal é o paradoxo que se recusa à mediação. Não se pode 
explicar nem como aí entra nem como aí permanece39”.

Esta  suspensão  só  se  justifica  se  respondermos  positivamente  a  segunda 

questão posta por Kierkegaard: “há um dever absoluto para com Deus?”. Este dever não 

apenas justifica o salto do estádio moral, mas define a própria natureza do paradoxo:

“Pode-se ainda formular o paradoxo dizendo que há um dever absoluto para 
com Deus; porque, nesse dever, o Indivíduo se refere como tal absolutamente ao 
absoluto40”.

37 Ibidem. p.152.
38 Isto Kierkegaard o repete insistentemente: “O cavaleiro da fé só dispõe, em tudo e para tudo, de si próprio; 
daí o terrível da situação”. “O cavaleiro da fé está só em todos os momentos”.  “O cavaleiro da fé encontra-se 
sempre  no mais completo isolamento”.  “O cavaleiro da fé,  pelo contrário,  é  o  paradoxo,  é  o  Indivíduo, 
absoluta e unicamente o Indivíduo, sem conexões nem considerações”.  Ibidem.
39 Ibidem. p.149.
40 Ibidem. p.151. 

3



 

O cavaleiro da fé situa-se exclusivamente na esfera privada. Por isso, sua 

ação é completamente incompreensível. Ninguém pode compreendê-lo e ele jamais poderá 

explicar-se. Porque para exprimir-se tem der regressar ao geral; mas nesta esfera algo como 

uma relação  absoluta  com o  absoluto  não  encontra  sentido  algum.  O paradoxo  exige, 

portanto, o silêncio41; e a fé está entre as coisas das quais não se pode falar. 

“Abraão cala-se  porque não pode falar;  nesta  impossibilidade residem a 
tribulação e a angústia (...) pode dizer tudo, exceto uma coisa, e quando não pode 
dizê-la de maneira a fazer-se entender, não fala”.

Nada em Abraão pode ser  julgado desde a  esfera  moral,  inclusive  o seu 

silêncio.  Responde-se,  portanto,  a  ultima  pergunta  levantada  por  Kierkegaard:  “pode 

moralmente justificar-se o silêncio de Abraão perante Sara, Eliezer e Isaac?”. 

A escolha de Abraão se dá entre a ação racional em acordo com normas 

éticas  universais,  uma  escolha  que  pode  ser  expressa  em uma linguagem conceitual  e 

justificável perante os outros, e uma adesão à incompreensível vontade de Deus, concebido 

como o “absolutamente outro”. A existência ética exige que cada indivíduo subordine sua 

particularidade, seus desejos e inclinações à mediação da lei moral universal. Ainda assim, 

Abraão põe de lado a segurança do universal através de um movimento que, do ponto de 

vista de uma consciência ética, deve aparecer como perverso.  

Este é o aspecto terrível da fé de Abraão, que repousa fora da possibilidade 

de qualquer justificação racional, uma vez que os critérios éticos universais por meio dos 

quais  toda  ação  humana  deve  ser  julgada  foram  teleologicamente  suspensos. Abraão 

41 Note-se o emblemático pseudônimo adotado por Kierkegaard em Temor e Tremor: Johannes de Silentio.

3



personifica uma forma mais elevada de individualidade, cuja interioridade angustiada situa-

se em “relação absoluta com o Absoluto” 42.

1.5 A posição de Temor e Tremor em relação ao tema da verdade subjetiva. 

A leitura que apresentamos de  Temor e Tremor pôs Kierkegaard frente a 

Kant no que se refere à autonomia da moral em relação às exigências da vida religiosa. Para 

este trabalho, essa interpretação traz a vantagem de preparar o conceito de paradoxo como 

relação imediata entre o indivíduo e Deus, concepção que aparecerá ainda nas Migalhas e 

no  Postscriptum,  como veremos adiante.  Ronald  M.  Green43,  entretanto,  alerta  para  os 

vários níveis de interpretação que a obra de Johannes de Silentio comporta. 

Em seu artigo  “Developing” Fear and Trembling, Green apresenta quatro 

diferentes  níveis  de  interpretação  do  texto.  Acreditamos  que,  apesar  de  diferentes,  as 

diversas  leituras  de  Temor  e  Tremor  prestam-se,  em  maior  ou  menor  grau,  ao 

esclarecimento do tema geral deste trabalho. 

Em um primeiro nível  interpretativo,  Temor e  Tremor aparece como um 

chamado ao compromisso cristão ao apresentar Abraão como modelo de uma fé autêntica, 

cujo  sentido  originário  fora  completamente  esquecido.  Neste  nível,  ressalta-se  o 

compromisso individual do cristão frente a Deus. Trata-se de existir individualmente como 

cristão, de existir como indivíduo diante de Deus. Segundo Green, é isso que Johannes quer 

42 STAFFORD, Antoinette.  Kant and Kierkegaard: the Subjectivization of Faith.  Animus. A Philosophical 
Journal for Our Time, vol. 3, 1998. p.99.

43GREEN,  Ronald  M.  “Developing”  Fear  and  Trembling.  In:  Hannay,  Alastair  &  Marino,  Gordon. 
Cambridge Companion to Kierkegaard. Cambridge: Cambridge University Press, 2000. 

3



dizer quando afirma que o que se tem esquecido na história de Abraão é a angústia por que 

passou o patriarca44. 

Como exemplo  do  tipo  de  fé  à  qual  Johannes  se  opõe,  Green  oferece  a 

concepção  de  fé  dos  hegelianos,  que  a  apresentam  como  um  estágio  primário  do 

desenvolvimento  intelectual,  a  ser  ultrapassado  pela  sua  filosofia  racional.  Neste  caso, 

aspectos da história individual como a decisão religiosa,  por exemplo,  subordinam-se à 

compreensão do sentido universal da história45. Desse modo, o objetivo de Johannes seria 

uma reductio ad absurdum de todas as tradições que incluem na fé algum tipo de acordo 

racional46. 

Em  um  segundo  nível  interpretativo,  a  história  de  Abraão  contada  por 

Johannes apresenta-se como uma “psicologia da fé”.  Aqui,  o essencial  à fé não são os 

grandes feitos, mas os “difíceis e silenciosos movimentos do espírito47”.  Trata-se da idéia 

de duplo movimento da fé. 

O  primeiro  movimento  é  a  “resignação  infinita”  que  é  alcançado  pela 

“renúncia aos desejos do coração48”. Ao partir com Isaac, Abraão renuncia ao próprio filho. 

Mas realiza ainda um segundo movimento ao manter a certeza de que retornará com ele. 

Porque  se  renuncia  voluntariamente  a  Isaac,  mantém a  fé  em que  Deus  não  exigirá  o 

sacrifício, e que mais uma vez desfrutará de sua presença nesta vida 49. Ali onde parou o 

“cavaleiro da resignação infinita”, realizou o “cavaleiro da fé” o segundo movimento da fé, 

através do qual Abraão recebe Isaac novamente. 

44 GREEN. Op. cit. p.260
45 Ibidem.
46 Ibidem.
47 Ibidem. p.261
48 Ibidem.
49 Ibidem.

3



Avançando mais um pouco, chegamos a um terceiro nível de interpretação 

que comporta diversas leituras e cujo foco é a forma normativa da existência cristã. Neste 

caso Temor e Tremor, apareceria como um estudo sobre a ética cristã. A questão central 

aqui é o conflito entre o juízo ético sobre a ação de Abraão e a natureza divina da ordem 

que exigia o sacrifício de Isaac. 

Nesta  linha  de  interpretação,  Green apresenta  diversas  leituras  que 

consideram que a questão central de Temor e Tremor é uma problemática ética. A seguir, 

apresentamos sumariamente algumas dessas leituras:

1)  Muitos intérpretes de Kierkegaard situam  Temor e  Tremor  como uma 

crítica ao absolutismo ético kantiano que, claramente,  não deixa  espaço para qualquer tipo 

de  exceção.  Basta  lembrar  do  artigo  Do  Suposto  Direito  de  Mentir  por  Amor  à  

Humanidade, onde Kant nega a possibilidade de justificar-se moralmente uma mentira que 

impeça o agressor de assassinar uma pessoa que, temporariamente, escondeu-se em nossa 

casa. Para os que defendem esta leitura, Johannes, por não poder justificar a ação de Abraão 

dentro  da  rígida  estrutura  da  moral  kantiana,  situa  esta  possibilidade  no  domínio  do 

religioso, fazendo da esfera religiosa um estágio superior ao estágio ético50.

2) Ainda na linha de interpretação que situa  Temor e Tremor  como obra 

sobre ética, uma outra leitura possível é a de uma crítica contra Hegel. Neste caso, o alvo da 

crítica de Johannes seria a idéia hegeliana de Sittlichkeit. Assim como ocorre em Kant, para 

Hegel,  a  ética  consiste  na  subordinação  das  inclinações  individuais  às  exigências  do 

universal. Mas em Hegel, universalidade ética deve tomar forma na vida pública concreta 

de um povo, institucionalizando-se na família, na sociedade civil e no Estado. O Estado 

aqui aparece, então, como divindade terrena51.
50 GREEN. Ibidem. 264.
51 Ibidem.

3



Para Green, esta leitura é relativamente óbvia, já que, no início do primeiro 

problema, Johannes pergunta se a moralidade social no sentido hegeliano é, de fato, a mais 

alta e uma vez que, tal como apresentado por Johannes, Abraão decide-se a violar seus dois 

principais papeis sociais, o de pai e o de líder de seu povo52. Merold Westphal, por outro 

lado, atribui a esta leitura uma importância maior do que Green, chegando mesmo a apontar 

Hegel como “o alvo principal de  Temor e Tremor53”. Retornaremos a uma apresentação 

mais detida desta interpretação de Westphal na parte final deste trabalho quando da crítica 

de  Kierkegaard a  Hegel.  Importa-nos agora apenas apontar  para  essa  possibilidade  de 

leitura levantada por Green.    

3) Uma última leitura de  Temor e Tremor, ainda seguindo a interpretação 

ética  da  obra,  sugere  Johannes  como  um  defensor  de  uma  visão  da  ética  como 

mandamentos divinos. Para aqueles que seguem esta leitura, diz Green, a lição de Abraão é 

tornar claro que o religioso comprometido deve manter-se aberto à possibilidade de uma 

ordem  direta  de  Deus,  cujo  dever  de  cumprimento  situa-se  acima  de  deveres  éticos 

racionalmente justificáveis54.

Até  agora,  foram  apresentados  três  níveis  de  interpretação  de  Temor  e  

Tremor, conforme exposto por Ronald M. Green. O primeiro deles acentua o chamado, a 

convocação ao compromisso cristão; o segundo enfatiza a psicologia da fé a partir do duplo 

movimento realizado por Abraão; o terceiro nível privilegia o aspecto ético da obra e aqui 

apresentamos três leituras que, segundo Green, correspondem a este nível de interpretação: 

a primeira opõe Abraão ao absolutismo ético de Kant, a segunda coloca-o contra o conceito 

52 Ibidem.
53 WESTPHAL,  Merold.  Kierkegaard  and  Hegel.  In:  Hannay,  Alastair  &  Marino,  Gordon.  Cambridge 
Companion to Kierkegaard. Cambridge: Cambridge University Press, 2000.  , p.107.

54GREEN. Op cit.p. 266.

3



hegeliano de  Sittlichkeit e a terceira sugere que Abraão personifica uma visão do dever 

ético como mandamentos divinos.  

Finalmente, há ainda um quarto nível de interpretação que, segundo Green, é 

geralmente negligenciado, mas não menos importante, embora não muito aparente ao longo 

do texto. Trata-se dos temas do pecado e do perdão. Desta perspectiva, “todos os outros 

níveis de  Temor e Tremor – o foco em Abraão, a investigação da psicologia da fé e a 

extensa discussão sobre a ‘suspensão teleológica do ético’ – têm como significado latente 

os temas do pecado e do perdão55”. Entre outras razões, Green acredita poder justificar esta 

posição através da afirmação de Johannes de Silentio de que através do pecado o indivíduo 

é  demoniacamente levado acima do universal56 e  que quando,  por sua própria  culpa,  é 

levado para fora do universal,  só poderá retornar se, como indivíduo, entrar em relação 

absoluta com o absoluto57.

Dentre  as  diversas  interpretações  apresentadas  por  Green,  pareceu-nos 

particularmente  irrecusável  a  última  leitura  em  que  Abraão  personifica  a  visão 

kierkegaardiana da condição humana acentuadamente marcada pelo pecado. Porque não 

nos parece ser outra a intenção de Kierkegaard  ao exprimir constantemente a ação de 

Abraão como aquela que o põe em “relação absoluta com o absoluto”. Ressalta, assim, a 

diferença absoluta (pecado) que marca a relação entre o homem e Deus, diferença que não 

pode ser vencida por qualquer mediação (moralidade, Estado, etc.), senão pelo salto da fé. 

Daí  resulta  o  sentido  do  paradoxo abraâmico,  o  de  estar,  como indivíduo,  relacionado 

absolutamente com o absoluto. 

55GREEN. Ibidem. p.269.
56GREEN. Ibidem. p.272.
57 Ibidem.

3



Ao  assumirmos  esta  leitura,  não  nos  distanciamos  muito  de  algumas 

posições  registradas  por  Kierkegaard  nas  Migalhas  e  nos  Postscriptum.  Pois  nelas  o 

problema da verdade só pode ser resolvido pelo reconhecimento da ignorância – que é 

afastamento da verdade, pecado – e pela sua superação – que é a apropriação subjetiva da 

verdade, a fé. Aliás, assumimos o pecado como pressuposto para a leitura das quatro obras 

de Kierkegaard aqui estudadas. Porque sem pecado, ou sem a possibilidade de pecar - já o 

vimos -, não há angústia; sem pecado - é o que tentamos mostrar agora - não há fé, não há 

necessidade  do  salto  e  Abraão  pode  encerrar-se  no  estágio  ético;  sem  pecado  –  isso 

veremos -, não há apropriação subjetiva da verdade, e Kierkegaard não pode afirmar que a 

verdade é a subjetividade.

De qualquer maneira, convém notar que a intenção de Green não é apenas 

mostrar os temas do pecado e do arrependimento como traços mais profundos - embora 

ocultos  -  em  Temor  e  Tremor,  mas  alertar  que,  apesar  de  cada  nível  preservar  um 

significado independente,  um sentido  cumulativo  surge à  medida  que desencobrimos o 

texto avançando em cada um dos níveis. Além disso, estabelece Temor e Tremor como uma 

propedêutica à obra de Kierkegaard como um todo, pois contém os grandes temas da ética e 

da fé cristãs que sucederão na obra pseudônima posterior e em vários discursos religiosos58. 

Assim,  os  três  primeiros  níveis  de  interpretação  apresentados  por  Green 

também são de interesse para este trabalho. Em que pese as críticas de Green a algumas das 

interpretações por ele apresentadas – e cujos conteúdos houveram de ser omitidos, pois nos 

levariam longe demais em relação ao tema geral desta pesquisa -, parece razoável afirmar a 

validade, ainda que parcialmente, das quatro grandes linhas de interpretação. Neste caso, 

Temor e Tremor se aproximaria do tema da verdade subjetiva tocando-o em vários pontos. 

58 GREEN. Ibidem. p.278. 

4



Primeiramente, se considerarmos a obra como um chamado ao compromisso 

cristão, como uma reação à concepção hegeliana da fé como simples momento do processo 

de desenvolvimento intelectual e cujo resultado é a diluição do indivíduo na totalidade do 

espírito, a crítica de Temor e Tremor antecipa a convocação kierkegaardiana, apresentada 

no Postscriptum, à tarefa de tornarmo-nos subjetivos. Dizer que a verdade é a subjetividade 

pressupõe a conversão ao cristianismo na medida em que “o cristianismo ensina que o 

caminho é tornar-se subjetivo, i.e. tornar-se sujeito na verdade59”.  

Se, por outro lado, considerarmos a psicologia da fé envolvida no episódio 

de Abraão, chegamos a um movimento análogo ao apresentado no Postscriptum. Abraão, a 

cada momento, realiza, interiormente, o movimento em direção ao infinito. Pela aceitação 

do paradoxo, renuncia ao finito e mantém a fé de que terá Isaac de volta. No Postscriptum a 

apropriação subjetiva da verdade também supõe a aceitação do paradoxo. “A verdade é 

precisamente o risco que escolhe uma incerteza objetiva com a paixão do infinito60”.

Outra alternativa é a interpretação de Temor e Tremor como uma crítica aos 

grandes  paradigmas  éticos  que  não  deixam  espaço  para  as  exigências  da  existência 

individual, em especial a moral autônoma de Kant e o conceito de  Sittlichkeit de Hegel. 

Esta  terceira  interpretação,  além de  se  adequar  ao esforço kierkegaardiano de pensar  a 

exceção,  antecipa o encontro,  no final deste trabalho, entre Kierkegaard e Kant e entre 

Kierkegaard e Hegel. 

A última leitura levantada por Green e que, segundo o autor, lança luz sobre 

todas as anteriores, servindo até como unificadora daquelas, e por isso privilegiada neste 

trabalho, apresenta os temas do pecado e do arrependimento como centrais em  Temor e  

Tremor. Dentro do tema geral desta pesquisa, esta leitura também se revela bastante útil, 
59 CUP. Op. cit. p. 117. 
60 CUP. Ibidem, p.182.

4



pois coloca-nos diante de uma questão central das Migalhas Filosóficas que aparecerá no 

segundo capítulo. Trata-se da questão sobre a possibilidade de alcançarmos a verdade. O 

indivíduo, como tal, está fora da verdade. O indivíduo é a não verdade e o é por sua própria 

culpa.  A  este  estado,  onde  o  indivíduo  está  fora  da  verdade  por  sua  própria  culpa, 

Kierkegaard denominará de pecado61. Então, a possibilidade de alcançar a verdade depende, 

primeiramente, do reconhecimento desta condição e, segundo, que o próprio Deus forneça a 

condição para que se alcance a verdade.  

O que a apresentação dessas perspectivas de leitura de Temor e Tremor visa 

não é  uma interpretação total  da  obra em si  mesma.  Isso extrapolaria  o  objetivo deste 

trabalho. O importante aqui é mostrar que este livro antecipa e centraliza uma série de 

questões que concorrerão para o tratamento da noção kierkegaardiana da verdade subjetiva. 

  

1.6 Conclusão

Pretendeu-se  nesta  primeira  seção  apresentar  duas  categorias  centrais  na 

concepção kierkegaardiana sobre a existência, a angústia da possibilidade e o paradoxo da 

fé.  Entre  ambas,  há  dois  pontos  de  contato  que  gostaríamos  de  destacar  e  que  devem 

justificar a exposição precedente. 

Em primeiro lugar, pode-se dizer que nos dois casos trata-se de categorias 

por intermédio das quais o indivíduo se põe autenticamente frente à sua condição. No caso 

da angústia isso ocorre mediante o descobrimento da própria liberdade como possibilidades 

61 “como podemos chamar este estado onde se é não verdade e não sê-lo por culpa própria?  Permita-nos 
chamá-lo de pecado”.  KIERKEGAARD, Soren. Philosophical Fragments. New Jersey: Princeton University 
Press, 1985.p.15.  

4



infinitas. Já o paradoxo da fé põe o indivíduo em uma relação absoluta com o absoluto. É 

porque prescinde de qualquer mediação que a fé em virtude do absurdo é paradoxal. Isso 

põe em relação direta a interioridade finita do existente individual e a realidade absoluta do 

infinito, e estabelece que em um momento apaixonado de fé o indivíduo isolado, em virtude 

da crença no absurdo, encontra-se acima do universal, em relação imediata com o divino. 

Há ainda o fato de que tanto na angústia do possível quanto no paradoxo da 

fé atua o conceito de salto como meio de explicar algo, em princípio, incompreensível. No 

caso da angústia, o pecado62 – daí o seu aspecto paradoxal, uma vez que ela explica-o ao 

mesmo  tempo  em  que  dele  decorre;  no  caso  do  paradoxo  de  Abraão,  a  ausência  de 

mediação que o põe,  como indivíduo, acima do geral,  em uma relação absoluta com o 

absoluto. 

É por meio de um salto que Adão adentra o estado do pecado; é também 

desta  maneira  que  Abraão  pode  abandonar  o  geral,  em  cujo  interior  não  pode  ser 

compreendido. Por isso o paradoxo lhe angustia. Diríamos: a angústia é paradoxal (pois 

pressupõe aquilo que pretende explicar) e o paradoxo é angustiante (“o que é omitido da 

história de Abraão é a angústia63”).

         

2. A subjetividade existencial.

62 “El  pecado aparece, pues como algo súbito, es decir, mediante el salto”; “pero la inocencia se pierde 
exclusivamente por medio del salto cualitativo del individuo”. KIEREKGAARD, Soren.  El concepto de la  
angustia. 3ª ed. Buenos Aires: Espasa-Calpe, 1946.  p. 36 e 43.    

63 T.T. Op. cit. (ver pág)

4



Antes de iniciar uma análise mais detida do que para Kierkegaard significa a 

subjetividade, um breve esclarecimento a respeito de dois traços que lhe são fundamentais. 

O  primeiro  deles  é  o  sentido  existencial  do  termo:  tornar-se  sujeito  é  uma  tarefa  do 

indivíduo para consigo mesmo, a sua mais alta tarefa. Desta forma, a subjetividade recebe 

uma conotação particular que Kierkegaard passa a definir a partir do termo interioridade. A 

subjetividade é a vida interior do individuo existente e, sob este ponto de vista, não guarda 

qualquer  parentesco  com  a  subjetividade  gnosiológica  universal  das  filosofias  da 

modernidade. É o que se depreende das palavras do próprio Kierkegaard:

“O sujeito real não é o sujeito cognitivo, já que ao conhecer ele se move na 
esfera do possível; o sujeito real é o sujeito eticamente existente.64”.

O segundo traço que marca a concepção da subjetividade em Kierkegaard é 

a  sua vinculação ao cristianismo já  que o modo como o indivíduo se relaciona com a 

verdade  –  isso  veremos  mais  adiante  -  é  o  da  incerteza  objetiva que  exige  a  fé.  É  à 

descrição desta subjetividade existencial, considerada a partir das noções kierkegaardianas 

de interioridade e paixão, que dedicaremos a última parte deste capítulo. O caráter religioso 

desta subjetividade, em estreita conexão com o problema da verdade em Kierkegaard, será 

tratado apenas no próximo capítulo, juntamente com a concepção de verdade das Migalhas  

filosóficas. 

Cabe,  entretanto,  ressaltar  desde  já  a  estreita  vinculação  -  poderíamos 

mesmo dizer, a identificação -, entre o modo de pensar subjetivo e a vida autenticamente 

cristã. Porque a tarefa existencial de tornar-se subjetivo traduz o esforço kierkegaardiano 

em responder a questão “como tornar-se cristão?”. Tornar-se cristão é tornar-se subjetivo e 
64 “The real subject is not the cognitive subject, since in knowing he moves in the  sphere of the possible; the 
real subject is the ethically existing subject “ CUP. op cit. p. 281.

4



o pensador  subjetivo,  o  próprio Kierkegaard o afirma65,  identifica-se com o crente.  “O 

crente é um pensador subjetivo66”.

2.1 Pensador subjetivo e pensador especulativo

Conforme  mencionou-se  acima,  quando  utiliza  expressões  como 

subjetividade, subjetivo, sujeito, não está Kierkegaard se referindo a uma atividade de um 

sujeito transcendental (como Kant) ou de um sujeito universal (como Hegel); não se refere 

a  uma  categoria  gnosiológica,  mas  existencial.  Por  isso  a  palavra  sujeito  tem  em 

Kierkegaard o sentido oposto do que ocorre nas filosofias da modernidade; ao invés de 

indicar uma estrutura universal de validação do conhecimento, significa o próprio existente 

individual,  singular.  Trata-se,  portanto,  de  uma  subjetividade  existencial que,  para 

Kierkegaard, distingue o homem universal, disperso na multidão, do indivíduo consciente 

de si e interessado em sua própria existência. 

“Ser um indivíduo é algo que tem sido abolido e todo filósofo especulativo 
confunde  a  si  mesmo com a  humanidade  em geral,  pelo  que  se  torna  algo  de 
infinitamente grande e, ao mesmo tempo, absolutamente nada67”. 

É essa noção existencial da subjetividade que leva Kierkegaard a postular 

também um modo existencial  de  pensar,  opondo assim o  pensamento  existencial,  cujo 

interesse é conhecer o indivíduo em sua própria existência, ao pensamento sistemático, que 

65 CUP.Ibidem. p.316.
66 Ibidem.
67  “Being an individual man is a thing that has been abolished, and every speculative philosopher confuses  
himself with humanity at large; whereby he becomes something infinitely great, and at the same time nothing  
at all” CUP. Ibidem. p.113

4



privilegia o universal em detrimento do particular e cujo  objeto  é sempre abstrato. Quer 

dizer,  enquanto o  pensamento  subjetivo  inclui  reflexivamente  o sujeito  deste  pensar,  o 

pensamento objetivo o ignora e, enquanto indivíduo, o pensador objetivo é absolutamente 

irrelevante ao próprio pensamento.68 

Por outro lado, se a existência é, por definição, o indivíduo, o singular, o 

particular; Kierkegaard recusa a sua inclusão no pensamento sistemático:

“Assim, nada que tenha qualquer relação com a existência, que não seja 
indiferente à existência, pode ser integrado a um sistema lógico69”.   

O  pensamento  especulativo  não  pode,  portanto,  abarcar  a  existência.  A 

existência apresenta-se de tal modo que pensá-la nos moldes de uma filosofia sistemática 

significa anular o que ela tem de essencial. O pensamento sistemático, metafísico, vale-se 

sempre de conceitos e é sempre através deles que pode prosseguir em sua tarefa; pensar um 

objeto em seu conceito é pensá-lo em sua universalidade e, por isso, fora de sua existência. 

Pensar algo em seu conceito é pensá-lo como não-existente. A existência, portanto, não se 

deixa conceituar, pois assim a aniquilamos70. 

Para  Kierkegaard,  Descartes,  ao  deduzir  a  existência  do  pensamento, 

deduziu a existência de um ego puro, quer dizer, não existente; e o equívoco deriva-se do 

fato de que o  cogito cartesiano, ainda segundo Kierkegaard, não passa de uma tautologia 

que poderíamos expressar pela fórmula “eu sou, logo sou71”.

68 CUP. Ibidem, p.319.
69 “Nothing must then be incorporated in a logical system that has any relation to existence, that is  not  
indifferent to existence” CUP. Ibidem. p. 100.
70 CUP. Ibidem. p.281.
71 Ibidem.

4



E  de  que  maneira  incluir  no  pensamento  especulativo  a  angústia  e  o 

paradoxo, que para Kierkegaard apenas se deixam explicar por meio de um salto, em um 

sistema? E, no entanto, se os expulsarmos, expulsamos também a própria existência. 

Diante  desta  impossibilidade,  Kierkegaard  apresenta  então  a  figura  do 

pensador subjetivo, cuja reflexão se realiza a partir de sua própria existência e para quem o 

conhecimento  universal  só  tem  importância  na  medida  em  que  se  refere  à  sua 

individualidade concreta ou, para falar com as palavras de Kierkegaard, busca compreender 

o abstrato concretamente:

“Enquanto  o  pensamento  abstrato  procura  entender  o  concreto 
abstratamente,  o  pensador  subjetivo,  ao  contrário,  tem  de  entender  o  abstrato 
concretamente. O pensamento abstrato parte do homem concreto para o homem em 
geral. O pensador subjetivo busca entender a determinação abstrata do que é ser 
humano em termos deste ser humano particular existente.72”. 

Desta constatação sobre a impossibilidade de incluir a existência no modo 

especulativo de pensar derivam-se duas conseqüências. A primeira delas é que o sujeito 

considerado existencialmente – quer dizer, como indivíduo – é retirado por completo da 

abordagem  objetiva,  tornando-se  o  “objeto”  autentico  daquele  tipo  de  pensador  que 

Kierkegaard chamará de pensador existencial, ao qual opõe o pensador sistemático. Incluir 

a existência no sistema significa aniquilá-la.

“Pode-se perceber, de uma perspectiva puramente abstrata, que sistema e 
existência  não  podem ser  pensados juntos;  porque afim de  pensar  existência,  o 
pensamento  sistemático  deve  pensá-la  como  anulada  e,  portanto,  como  não 
existente73”.

72  “While abstract thought seeks to understand the concrete abstractly, the subjective thinker has conversely  
to understand the abstract concretely. Abstract thought turns from concrete men to consider men in general;  
the  subjective  thinker  seeks  to  understand  the  abstract  determination  of  being  human  in  terms  of  this  
particular existing human being”.CUP. Ibidem. p. 315

4



A segunda conseqüência, por sua vez decorrente da primeira, é a necessidade 

de um modo de pensar apropriado à natureza deste objeto,  a existência.  Este modo de 

pensar  é  sua  dialética  existencial  que,  veremos  no  próximo  capítulo,  afasta-se 

completamente  do  modo  dialético  de  pensar  hegeliano.  Prossigamos  por  hora  com  a 

concepção de subjetividade existencial de Kierkegaard. 

2.2 A subjetividade como tarefa

Para  Kierkegaard,  tornar-se  indivíduo  é,  acima  de  tudo,  uma  tarefa.  Os 

filósofos  de  sistemas  negligenciam  esta  tarefa,  são  desinteressados  de  si  próprios  e 

dissolvem a si próprios e todos os outros indivíduos no universal. A tarefa de tornar-se um 

indivíduo apresenta-se,  portanto,  como uma decisão  em que o  indivíduo escolhe-se  ou 

abandona-se:

“Em geral, dois caminhos estão abertos para o indivíduo existente. Ou ele 
pode fazer o máximo para esquecer que é um indivíduo existente, pelo que se torna 
uma figura cômica, já que a existência tem a notável característica de impelir o 
indivíduo existente a existir, quer ele queira ou não (...). Ou ele pode concentrar 
toda a sua energia sobre o fato de que é um indivíduo existente 74”.

O  terreno  onde  esta  tarefa  se  realiza  plenamente  é  no  seio  do  próprio 

cristianismo, uma vez que exige do indivíduo que se eleja a si mesmo. Tornar-se cristão 

73 It may be seen, from a purely abstract point of view, that system and existence are incapable of being  
thought together; because in order to think existence at all, systematic thought must think it as abrogated,  
and hence as not existing.CUP. Ibidem. p. 107.
74 “Two ways, in general, are open for an existing individual: Either he can do his utmost to forget that he is  
an existing individual,  by which he becomes a comic figure,  since existence has the remarkable trait  of  
compelling an existing individual to exist whether he wills or not (...). Or he can concentrate his entire energy  
upon the fact that he is an existing individual”.   CUP. Ibidem. p. 109.

4



não equivale a escolher uma crença na qual se pode tranqüilamente fazer um depósito de fé. 

O que o cristão escolhe é a si mesmo como indivíduo através de um ato de paixão infinita. 

Pode-se dizer que o cristianismo é, para Kierkegaard, oposto à objetividade. Enquanto a 

objetividade aniquila o indivíduo, o cristianismo o convoca:

“Dessa  maneira,  o  cristianismo  protesta  contra  qualquer  forma  de 
objetividade; ele deseja que o sujeito seja infinitamente interessado em si próprio. É 
com a subjetividade que o cristianismo se interessa, e é apenas na subjetividade que 
a  sua  verdade  existe,  se  é  que  existe.  Objetivamente,  o  cristianismo  não  tem 
absolutamente nenhuma existência75”.

     

De fato, e isto é o que se pretende mostrar logo a seguir, a reflexão subjetiva 

deve conduzir, mesmo que de maneira não necessária, a uma existência religiosa. A esse 

respeito afirma o próprio Kierkegaard que

“Só o conhecimento ético e ético-religioso têm uma relação essencial com a 
existência daquele que conhece76”.
 

2.3 A interioridade

Considerada  existencialmente,  a  subjetividade  assume para  o  indivíduo o 

sentido de uma tarefa, uma conversão. “Tornar-se subjetivo” é a máxima que exprime esta 

tarefa  e  cujo  sentido  é  o  de  um interesse  do  indivíduo para  consigo  mesmo.  Por  isso 

Kierkegaard define a subjetividade em termos de  interioridade e  paixão. A subjetividade 
75 “In this way Christianity protests every form of objectivity; it desires that the subject should be infinitely  
concerned about himself. It is subjectivity that Christianity is concerned with, and it is only in subjectivity  
that its truth exists, if it exists at all; objectively, Christianity has absolutely no existence”.   CUP. Ibidem 
p.116.
76 “Only ethical and ethico-religious knowledge has an essential relationship to the existence of the knower”  
CUP. Ibidem. p .177.

4



deve ser interessada por si própria. Por isso a verdade, para que seja digna de interesse, 

deve referir-se ao sujeito; é também apenas na medida em que se refere ao sujeito que pode 

ser  tomada  como  verdade.  E  é  por  isso  que  a  verdade  objetivamente  considerada  é 

indiferente ao indivíduo. 

“Distante do sujeito, o modo objetivo de pensar leva à verdade objetiva e 
enquanto o sujeito e sua subjetividade se tornam indiferentes, a verdade também se 
torna indiferente e essa indiferença é precisamente a sua validade objetiva; porque 
todo interesse, bem como toda decisão, está enraizado na subjetividade77”. 

 

Ao afirmar que a verdade oriunda do modo objetivo de pensar não é digna 

de interesse, não quer dizer Kierkegaard que ela não seja válida; ao contrário, reconhece 

sua validade,  mas aponta  para  o  fato  de  que sua  validade  é  abstrata,  não se  refere  ao 

indivíduo concreto. A validade objetiva é desprovida de interesse subjetivo. O pensamento 

abstrato negligencia exatamente aqueles aspectos que são fundamentais à existência como a 

individualidade  do  sujeito  existente  e  sua  imersão  no  tempo.  Esses  aspectos,  que 

objetivamente são considerados acidentais, são, do ponto de vista subjetivo, essenciais. E, 

inversamente,  a  objetividade,  por  não  se  referir  a  esses  aspectos  –  agora  tomados  por 

essenciais -, é, subjetivamente, considerada acidental – quer dizer, não essencial:

“Todo conhecimento  que,  na  reflexão da interioridade,  não  se  relacione 
interiormente com a existência, é, considerado essencialmente, um conhecimento 
acidental 78”. 

77 “Away from the subject the objective way of reflection leads to the objective truth, and while the subject  
and his subjective become indifferent, the truth also becomes indifferent, and this indifference is precisely its  
objective validity; for all interest, like all decisiveness, is rooted in subjectivity” CUP. Ibidem. p. 173. 
78“All  knowledge  which  does  not  inwardly  relate  itself  to  existence,  in  the  reflection  of  inwardness,  is,  
essentially viewed, accidental knowledge”. CUP. Ibidem. p. 176.

5



Pode–se dizer então que não é o conteúdo objetivo da verdade, mas o modo 

através do qual o indivíduo a alcança que está em questão para Kierkegaard. A verdade, se 

a quisermos entender a partir da afirmação de que “a verdade é a subjetividade”, deve ser 

objeto de uma apropriação individual79.  

2.4 Subjetividade e paixão

Esta apropriação, por sua vez, não é fortuita. É  fruto de um interesse e de 

uma  decisão.  Este  interesse  que  move  o  indivíduo  em  direção  a  si  próprio  é  o  que 

Kierkegaard  chama  de  paixão.  A  paixão  é  o  que  distingue  o  pensador  especulativo, 

desinteressado, do pensador existencial, cuja reflexão é voltada para si mesmo. Deve então 

a paixão traduzir o fato de que, para o indivíduo, sua existência não lhe é indiferente. O 

interesse sobre si mesmo é o que marca a diferença entre o pensador objetivo e o pensador 

existencial80. 

Além disso, qualificada como paixão pelo infinito, figura como o caminho 

através do qual o indivíduo alcança o paradoxo que envolve sua própria existência. Existir é 

existir com paixão. E existir com paixão é manter sempre diante dos olhos o paradoxo 

implícito na afirmação de que a verdade é a subjetividade; paradoxo decorrente de que a 

verdade possa estar em relação com o indivíduo existente81:

 

79 Mas isso não quer dizer que, para Kierkegaard, as verdades “claras e distintas” que Descartes tanto buscou 
sejam menos verdadeiras; ocorre tão somente que são verdadeiras em si mesmas, fora de sua relação com o 
indivíduo. “In the case of a mathematical proposition the objectivity is given, but for this reason the truth of  
such a proposition is also na indifferent truth” CUP.Ibidem. p. 182.
80 OLIVEIRA, Nythamar Fernandes de.  Dialetic and Existence in Kant and Kierkegaard.  In: Veritas, 46/2 
(2001): 231-253. p.236. 

81 “When the eternal truth is related to an existing individual it becomes a paradox” CUP. Ibidem. p. 187

5



“A verdade essencial e  eterna, a  verdade que tem uma relação essencial 
com o indivíduo existente, porque pertence essencialmente à existência (...), é um 
paradoxo; mas ela se torna paradoxal em virtude de sua relação com um indivíduo 
existente82”.   

A  paixão  não  apenas  reconhece  o  paradoxo,  mas  exige-o.  Existir 

apaixonadamente  é  existir  no  paradoxo.  Por  isso,  a  crítica  da  verdade  realizada  por 

Kierkegaard deverá remeter-nos, tal como veremos no capítulo seguinte, à sua concepção 

da  fé  cristã,  uma vez que esta  repousa  sobre a  contradição entre  a  paixão infinita  e  a 

incerteza objetiva.

“A fé é precisamente a contradição entre a paixão infinita da interioridade 
individual e a incerteza objetiva83”. 

Por fim, cabe ainda a ressalva de que a paixão não deve ser entendida em 

oposição  à  racionalidade.  Ao  contrário,  ela  é  o  traço  característico  do  pensamento 

subjetivo84;  resulta de um modo de pensar que poderíamos chamar de existencial.  É da 

própria natureza do objeto deste pensar que irrompe esta paixão:

“Todos os problemas existenciais são problemas passionais, porque quando 
a existência é interpenetrada pela reflexão, gera paixão85”. 

2.5 Antropologia existencial

82 “The eternal and essential truth, the truth which has an essential relationship to an existing individual  
because it pertains essentially to existence (…),is a paradox. But the eternal essential truth is by no means in  
itself a paradox; but it  becomes paradoxical by virtue of its relationship to an existing individual”  CUP. 
Ibidem. p. 183
83 “Faith is precisely the contradiction between the infinite passion of the individual’s inwardness and the 
objective uncertainty”. CUP. Ibidem. p. 182
84 “For it is impossible to think about existence in existence without passion”. CUP. Ibidem. p.313 
85“All existential problems are passionate problems, for when existence is interpenetrated with reflection it  
generates passion” Ibidem.

5



A noção kierkegaardiana de uma subjetividade entendida existencialmente, 

ou seja, definida a partir do próprio indivíduo e sua vida interior, assinala um entendimento 

do termo existência em um sentido diferente da tradição metafísica. Para Kierkegaard, o 

termo “existência” não pode ser entendido simplesmente como uma essência cujo conceito 

é não apenas possível, mas também atual. A predicação “existente” é algo que só se aplica a 

indivíduos  e,  mais  rigorosamente,  a  indivíduos  humanos.  Kierkegaard  certamente  não 

negaria que os objetos percebidos em um instante do tempo e em um lugar no espaço 

existem. Mas existem como exemplares, não como indivíduos. Um objeto, uma mesa, por 

exemplo, apenas exemplifica, em sua particularidade, aqueles atributos que já conhecemos 

no conceito “mesa”. Muito diferente é o que se dá com o indivíduo humano, que existe no 

sentido forte do termo, e não como exemplar de um conceito ao qual pertença; porque 

como existente, o indivíduo não é passível de conceituação. Seu modo real de ser é o da 

possibilidade. 

Poderíamos falar então em uma concepção de homem em Kierkegaard que 

não apenas prescinde do conceito, mas que só se realiza autenticamente em cada indivíduo 

em particular.  E  essa é  a  reivindicação  kierkegaardiana.  A reapropriação individual  da 

interioridade  esquecida  em favor  do  pensamento  puro.  Para  o  dinamarquês,  Hegel  é  o 

grande  representante  desta  postura  intelectual  segundo  a  qual  o  sentido  da  existência 

individual está subordinada ao processo de desenvolvimento histórico de todo o gênero 

humano:

“Os homens são levados a se perderem na totalidade das coisas, na 
história mundial, fascinados e enganados por um feitiço mágico; ninguém deseja se 
tornar  um ser  humano individual.  Daí,  talvez,  as  tantas  tentativas  de  continuar 

5



abraçando a Hegel, mesmo por parte daqueles homens que alcançaram um insight 
sobre o caráter questionável de sua filosofia86”. 

Todo o pensamento de Kierkegaard gira em torno desta circunstância: só o 

indivíduo  humano  existe.  Deus  não  existe,  diz  Kierkegaard,  Ele  é  eterno87.  As  coisas 

também não existem, a não ser como exemplares - quer dizer, no sentido fraco do termo - 

dos conceitos aos quais pertencem. Só o homem é capaz de desligar-se do gênero no qual 

se insere e fazer emergir a sua existência. Esta deve ser a sua tarefa.

2.6 Conclusão

Coube a este primeiro capítulo a tarefa de esclarecer alguns dos conceitos 

centrais do pensamento de Kierkegaard, notadamente, aqueles que atuam na construção de 

uma noção de existência que, em sua obra, recebe a marca da contradição, do paradoxo. A 

ênfase  sobre  este  aspecto  paradoxal  que  Kierkegaard  confere  à  existência  deverá  nos 

aproximar do tema da verdade, sobretudo em dois pontos em particular. 

O primeiro deles é que, ao deslocar o foco de sua reflexão para o indivíduo 

singular, Kierkegaard descobre na existência o seu caráter “irracional” e passa a postular 

uma  nova  forma  de  reflexão  capaz  de  pensar  adequadamente  a  realidade  existencial 

concreta.  Dito  de  outra  forma,  o  que  Kierkegaard  busca  é  incluir  o  paradoxo  em sua 

86 Men are determined to lose themselves in the totality of things, in world-history, fascinated and deceived by  
a magic witchery; no one wants to be an individual human being. Hence perhaps the many attempts to  
continue clinging Hegel, even by men who have reached an insight into the questionable character of his 
philosophy” Ibidem. p.317.
87 Ibidem. p.296.

5



reflexão. Paradoxo que está implícito na angústia, na fé da qual Abraão é o grande exemplo 

e, finalmente, na relação do indivíduo com a verdade. Quer dizer: a afirmação de que a 

verdade  é  a  subjetividade  apóia-se  fundamentalmente  na  concepção  de  existência  aqui 

apresentada.

O segundo ponto de aproximação é preparado pela noção kierkegaardiana do 

pensador  existencial.  O  pensador  existencial  é  aquele  que  pensa  o  indivíduo  em  sua 

existência; mas qual é a forma desse pensamento? Sua forma é a de uma dialética, mas uma 

dialética  existencial.  Ao  negar  a  possibilidade  de  o  pensamento  especulativo,  abstrato, 

pensar adequadamente a existência, Kierkegaard não afirma uma irracionalidade original 

insuperável da existência; o pensador subjetivo não renuncia ao pensamento, 

“Ele certamente pensa, mas pensa tudo em relação consigo mesmo, sendo 
infinitamente interessado no fato de existir88”.

A função do pensamento existencial não é, em última instância, a crítica no 

sentido rigoroso do termo, uma avaliação das “condições de possibilidade” de um discurso 

filosófico a partir de uma análise puramente conceitual, mas a realização de uma tarefa que 

a própria filosofia tem negligenciado.

De agora em diante, o sentido existencial da verdade subjetiva se apresentará 

em  torno  daqueles  dois  pontos  já  esboçados:  o  aspecto  paradoxal  da  verdade 

subjetivamente considerada (o paradoxo absoluto) e a forma do discurso que Kierkegaard 

utiliza para enunciá-la (a dialética existencial). 

88 “He certainly thinks, but he thinks everything in relation to himself, being infinetely interested in existing”.  
Ibidem. p.281.

5



     CAPÍTULO II

O sentido existencial da verdade

1. Verdade e subjetividade. 

O  capítulo  anterior  apresentou  a  reivindicação  kierkegaardiana  por  uma 

modalidade  de  pensamento  capaz  de  incluir  autenticamente  a  existência  no  interior  da 

reflexão, ou seja, capaz de pensar o indivíduo a partir de sua própria existência - ao invés 

de  tomá-lo  abstratamente  –  e  cujo  representante  Kierkegaard  chamou  de  pensador 

subjetivo. O ponto de partida do pensamento deve ser, portanto, existencial.

Assim  como  Kierkegaard  identifica  a  subjetividade  existencial  com  a 

existência  cristã,  a  verdade  cuja  essência  é  predicada  como subjetiva  também adquire 

plenitude de sentido apenas no contexto cristão. Para Kierkegaard, só o cristianismo realiza 

a existência autêntica, quer dizer, a existência consciente de sua individualidade. Então a 

5



verdade da qual o indivíduo deve apropriar-se é a verdade cristã, paradoxal; daí a exigência 

de que esta apropriação se realize por um ato de fé. Esta identificação entre a abordagem 

subjetiva da verdade e a fé cristã, em oposição ao ponto de vista objetivo, é bastante clara já 

desde o princípio do Postscriptum:

“O sujeito perscrutador deve estar em uma ou outra de duas situações. Ou 
está na fé, convencido da verdade do cristianismo, e na fé está seguro de sua relação 
com a fé mesma – em cujo caso não pode estar infinitamente interessado em todo o 
resto, já que a fé é ela própria o interesse infinito no cristianismo, uma vez que 
qualquer  outro  interesse  pode  vir  prontamente  a  constituir  uma tentação.  Ou  o 
perscrutador  está,  por  outro  lado,  não  em atitude  de  fé,  mas  objetivamente  em 
atitude de contemplação e, portanto, não infinitamente interessado na determinação 
da questão.89”.  

A  partir  da  leitura  do  Postscriptum, não  apenas  a  identificação  entre 

pensamento subjetivo e Cristianismo, mas também a sua oposição ao pensamento objetivo, 

torna-se  cada  vez  mais  clara.  E  a  própria  pergunta  pela  verdade -  levando sempre  em 

consideração que a verdade é a subjetividade -, deve ser feita no interior da pergunta pelo 

próprio  Cristianismo:  ao  invés  da  questão  “o  que  é  o  cristianismo”,  levantada  pelo 

pensamento especulativo, pergunta Kierkegaard: “como me tornar cristão?”. 

1.1 A possibilidade da verdade

É  com  essas  observações  que  iniciamos  a  exposição  da  reflexão 

kierkegaardiana acerca do problema da verdade, pois para resolver a questão, Kierkegaard a 

89 “The inquiring subject must be in one  or the other of the two situations. Either he is in faith convinced of  
the truth of Cristianity, and in faith assured of his own relationship to it; in which case he cannot be infinitely  
interested in all the rest, since faith itself is the infinite interest in Christianity, and since every other interest  
may readily come to constitute a temptation. Or the inquirer is, on the other hand, not in an attitude of faith,  
but objectively in an attitude of contemplation, and hence not infinitely interested in the determination of the  
question”. Ibidem. p. 23.

5



formula em termos existenciais,  notadamente,  a partir  da questão socrático-platônica “a 

verdade pode ser aprendida?”. A dificuldade de Sócrates é bastante conhecida: por um lado 

reconhece a impossibilidade de alguém procurar por algo que lhe seja desconhecido, e, 

neste caso, o ignorante não pode procurar a verdade, visto não saber nem mesmo o que 

procura; por outro lado, é igualmente impossível a busca da verdade por aquele que já a 

conhece, pois, conhecendo-a não há motivo para procurá-la. 

A este dilema Sócrates responde com a afirmação de que para alcançar a 

verdade o indivíduo deve previamente possuí-la, bastando apenas que dela se recorde:

“Sócrates pensa a dificuldade através do princípio de que todo aprendizado 
e  toda  busca  são  apenas  rememoração.  Assim,  o  ignorante  precisa  apenas  ser 
lembrado para que, por si próprio, traga à mente o que sabe. A verdade não  lhe é 
acrescentada, mas já estava nele90”. 
 

Para Kierkegaard, Sócrates é o modelo de mestre que serve como ocasião 

para  que  o  aprendiz  relembre-se  de  sua  relação  implícita  com  a  verdade  eterna.  A 

admiração de Kierkegaard por Sócrates se deve ao fato de que, diferentemente de Platão e 

seus sucessores idealistas, recusou humildemente em ultrapassar os limites de sua própria 

existência  subjetiva em busca do verdadeiro conhecimento do infinito  e  do eterno.  Do 

ponto de vista socrático, a verdade é a subjetividade; a fé socrática consiste na certeza de 

que o pensamento e a ação, embora enraizados na finitude humana, mantém uma relação 

intelectual com o infinito. A ignorância socrática, portanto, é o reconhecimento de que, 

90 “Socrates thinks  through the difficulty by means of  the principle that all learning and seeking are but 
recollecting. Thus the ignorant person merely needs to be reminded in order, by himself, to call to mind what 
he knows the truth is not introduced to him, but was in him”. PF. Op. cit. p.9.

5



apesar da verdade eterna não ser paradoxal em si  mesma, deve,  em sua relação com o 

homem em sua finitude, aparecer como tal 91.

Entretanto, a solução socrática, segundo Kierkegaard, toma o momento da 

apreensão da verdade como algo acidental, vazio92, tornando-o sem importância decisiva 

para o indivíduo, pois que a verdade já estava sob sua posse, faltando-lhe apenas a ocasião 

de rememorá-la.

A esta  concepção acidental  da  verdade  legada  por  Sócrates,  Kierkegaard 

opõe o seu conceito de  instante. Em Sócrates o instante do encontro do indivíduo com a 

verdade é completamente dissolvido no tempo, pois  através dele  se descobre que já  se 

estava de posse da verdade eternamente. Para Kierkegaard, ao contrário, o instante assume 

uma importância absoluta,  já que,  diferentemente de Sócrates, sustenta que o indivíduo 

está, desde o início, fora da verdade. O indivíduo é a não-verdade:

“Agora, se o instante deve adquirir importância decisiva, então aquele que 
busca não deve, até o momento, ter possuído a verdade, mesmo sob a forma de 
ignorância;  porque  neste  caso  o  instante  torna-se  simplesmente  o  instante  da 
ocasião  (...).  Conseqüentemente,  ele  deve  ser  definido  como  estando  fora  da 
verdade (...) ou como não-verdade93”. 

Portanto,  a concepção kierkegaardiana difere da socrática em dois pontos 

essenciais:

1) Ao contrário de Sócrates, que acreditava que o indivíduo traz consigo a 

verdade, bastando apenas que relembre dela, Kierkegaard afirma que a posição original do 

91 STAFFORD. Op. cit. p.19.
92 P.F Ibidem. p.11
93 “Now if the moment is to acquire decisive significance, then the seeker up to that moment must not have  
possessed the truth, not even in the form of ignorance, for in that case the moment becomes merely the  
moment of occasion. (…) Consequently, he has to be defined as being outside the truth (…) or as untruth”.  
PF. Ibidem. p. 13

5



indivíduo é fora da verdade, é a não-verdade. Este afastamento da verdade é absoluto, pois 

além de ser não-verdade, é também ignorante de sua própria condição.

2) Em Sócrates a figura do mestre é apenas ocasião para que o aprendiz 

descubra que já traz consigo a verdade. Kierkegaard, diferentemente, apresenta o mestre 

como aquele que mostra ao aprendiz que a sua condição original é a não-verdade. 

Portanto,  a  única  comparação  possível  entre  a  concepção  socrática  e  a 

kierkegaardiana é a de que em ambas o mestre torna o aprendiz consciente de sua condição. 

No caso de Sócrates, positivamente – quer dizer, fazendo-o relembrar da verdade que já 

possuía; no caso de Kierkegaard, negativamente – pois que o aprendiz é a não-verdade.

O mestre de que fala Kierkegaard deve ser então totalmente diferente do que 

Sócrates apresenta. Porque se o indivíduo é a não-verdade e por meio do mestre é capaz de 

alcançar a verdade, então o mestre deve ser capaz de não apenas fornecer a condição para 

que se alcance a verdade, mas deve fornecer a verdade mesma. Por isso, para o indivíduo, o 

instante é decisivo; se o indivíduo já estivesse de posse da verdade, o mestre seria somente 

uma ocasião e o instante não teria maior significação. 

Mas como qualificar um mestre que fornece não apenas a condição, mas a 

própria verdade? Este mestre, diz Kierkegaard, não pode ser nenhum outro indivíduo – já 

que ele deveria possuir a verdade -, nenhum outro ser humano, mas um ser divino, que 

Kierkegaard denomina pela expressão o deus94. Fica, portanto, estabelecido mais uma vez o 

caráter religioso da reflexão kierkegaardiana, pois só Deus pode fornecer a verdade:

94 Por inúmeras vezes aparece nas  Migalhas “o deus”, um substantivo precedido pelo artigo definido. Para 
Howard  Hong,  esta  forma  incomum de  uso  da  palavra  “deus”  reforça  o  contexto  socrátco-platônico  de 
desenvolvimento deste livro. Exceto nas  Migalhas, a expressão  o deus aparece muito raramente em toda a 
obra de Kierkegaard. Anthony Storm lembra que Sócrates usava “o deus” (ho theos)  ou “a divindade” (to  
daimonion) e que, em grego, o deus não significava o Deus único, mas um deus em particular. Ainda segundo 
Storm, ao empregar a expressão  o deus Kierkegaard não apenas ancora o livro na questão socrática, mas 
ressalta a intenção em referir-se a um deus específico: o Deus cristão. STORM, Anthony.  A comentary on 
Kierkegaard – Philosophical Fragments. p.2. Disponível em http//:sorenkierkegaard.org/comment.htm . 

6



“Mas nenhum ser humano é capaz de fazê-lo; se isso deve acontecer, então 
deve ser feito pelo próprio deus95”. 

Além disso, o que há de essencial neste afastamento da verdade é que, se o 

indivíduo é a não-verdade,  o é por sua própria culpa. Por isso Kierkegaard chama este 

estado de pecado – o que marca a diferença entre o homem e Deus - e o conhecimento da 

verdade adquire, assim, o sentido de uma conversão. 

“O mestre,  então,  é  o  próprio  deus,  que  atuando  como ocasião,  leva  o 
discípulo a lembrar de que é não-verdade e que o é por sua própria culpa. Mas este 
estado – ser não-verdade e sê-lo por própria culpa -,  como podemos chamá-lo? 
Permita-nos chamá-lo de pecado96”. 

Percebe-se,  portanto,  que  o  problema  da  verdade,  enquanto  problema 

existencial – e não epistemológico ou metafísico-gnosiológico – não pode ser tratado, para 

Kierkegaard, separadamente de uma certa concepção de fé que é também existencial - vale 

dizer, pessoal, individual -, marcada, como já vimos pelo paradoxo97. Por isso, a concepção 

kierkegaardiana da verdade se fará a partir de uma relação também paradoxal entre duas 

categorias cristãs: o eterno e o temporal. 

1.2 O paradoxo absoluto

95 “But no human being is capable of doing this; if it is to take place, it must be done by the god himself”  PF. 
Ibidem. p. 15.
96 “The teacher, then, is the god himself, who, acting as the occasion, prompts the leaner to be reminded that  
he is untruth and is that through his own fault. But this state – to be untruth and to be that through one’s own  
fault – what can we call? Let us call it sin”.  Ibidem. 
97 Nythamar Fernandes de Oliveira, em seu artigo intitulado  “Dialetic and existence in Kierkegaard and  
Kant”,   resume assim o projeto kierkegaardiano:  “Com efeito, o projeto kierkegaardiano busca fundar a  
‘verdade’ em um ato de fé que afirma ser tanto pessoal quanto objetiva”. OLIVEIRA. Op. cit. p. 238. 

6



O paradoxo é a verdade,  porquanto a  verdade é  a subjetividade.  É nesta 

relação – fora da qual não há verdade no sentido kierkegaardiano – entre a verdade e o 

indivíduo que reside o paradoxo. Por isso mesmo, o paradoxo é insuperável. Dir-se-ia, não 

apenas insuperável, mas inextrincável, pois que figura como “momento” do pensamento 

mesmo; mas daquela forma de pensamento que Kierkegaard apresenta como pensamento 

existencial, marcado pelo interesse do indivíduo sobre si mesmo, pela paixão. Nas palavras 

do próprio Kierkegaard:

“Mas não se deve fazer mau juízo do paradoxo, porque o paradoxo é a 
paixão do pensamento e o pensador sem o paradoxo é como o amante sem paixão: 
um sujeito medíocre. Mas o ultimo grau de toda paixão é sempre desejar a sua 
própria ruína e, então, é também a paixão última do entendimento desejar a colisão, 
embora de um modo ou de outro, a colisão deva tornar-se a sua ruína. Este é, então, 
o paradoxo ultimo do pensamento: querer descobrir algo que o próprio pensamento 
não pode pensar98”.

O que gostaríamos de ressaltar a essa altura é que ao utilizar o conceito de 

paradoxo,  Kierkegaard  tenta  pensar  uma  questão  que,  por  sua  natureza,  termina  por 

aproximar o  dinamarquês  de uma corrente  de  pensamento -  classificada  por  Nythamar 

Fernandes de Oliveira como “tradição idealista transcendental99” - que se inicia com Kant, a 

saber,  a  questão  de  em  que  medida  pode-se  pensar  o  “desconhecido100”,  Deus  –  se 

quisermos  usar  uma  linguagem kantiana,  aquilo  que  é  incondicionado  no  tempo  e  no 

espaço. 

98 “ But one must not think ill of the paradox, for the paradox is the passion of thought, and the thinker  
without the paradox is like the lover without passion: a mediocre fellow. But the ultimate potentiation of  
every passion is always to will its own downfall, and so it is also the ultimate passion of the understanding to  
will the collision, although in one way or another the collision must become its downfall. This, then, is the  
ultimate paradox of thought: to want to discover something that thought itself cannot think” PF. Ibidem. p. 37
99 OLIVEIRA. Ibidem. p.232. 
100 “Therefore, let us call this unknown the god”. P.F. Ibidem. p.39

6



De acordo com Kant, as idéias de Deus, liberdade e imortalidade surgem 

inevitavelmente  à  mente  humana  como  resultado  de  nosso  empenho  em  unificar  e 

sintetizar nossos conhecimentos empíricos. Em outras palavras a razão busca naturalmente 

certos objetos que estão além dos limites de nosso conhecimento empírico. As condições 

transcendentais de possibilidade do conhecimento do mundo empírico são incapazes de 

cumprir suas funções em relação a tais idéias, pois enquanto as condições transcendentais 

de nosso conhecimento (espaço, tempo, e as categorias) requerem um conteúdo sensível, 

aquelas idéias surgem justamente pela abstração deste conteúdo.

Kant divide todas as provas teóricas da existência de Deus em três tipos: o 

argumento ontológico busca provar a existência de Deus a partir do conceito de um ser 

necessário;  o argumento  cosmológico parte  da  existência  das  coisas  no mundo para  a 

necessidade da existência de Deus como seu criador; e o argumento físico-teológico parte 

do pressuposto de uma ordem racional ordenadora do mundo para a necessidade de uma 

razão divina reguladora desse ordenamento natural. 

De  acordo  com  Kant,  o  argumento  ontológico  falha  porque  sustenta 

erroneamente que a existência é um predicado real que adiciona algo à natureza de um 

conceito. Na verdade, devemos sair de nossos conceitos e apelar à intuição se quisermos 

estabelecer a existência de algum objeto. 

O argumento cosmológico falha porque assume que leis aplicadas a objetos 

no mundo – a lei de causalidade, por exemplo -, deve também se aplicar ao mundo como 

um todo. Mas não podemos jamais ter certeza de que algo tenha sido a causa da existência 

do mundo, pois o mundo como um todo nunca se nos apresenta como intuição sensível. 

Finalmente,  o  argumento  físico-teológico  também  falha  em  provar  a 

existência de um ser necessário que tenha, de fato, criado a matéria do mundo. Pode-se, no 

6



máximo, dizer que há no mundo uma ordem que independe da vontade humana. 

Em geral,  os  três  argumentos  falham  pela  mesma  razão.  Todos  tentam 

adquirir  conhecimento  da  existência  de  em objeto  que  está  necessariamente  além dos 

limites transcendentais de nosso conhecimento. 

A resposta  de  Kant  à  questão  é  conhecida,  por  isso  foi  aqui  exposta  de 

maneira sumária. O importante é reconhecer que, da mesma maneira, Kierkegaard também 

rejeita  a  possibilidade  da  prova.  Para  o  dinamarquês,  Deus  não  pode  ser  objeto  do 

pensamento puro,  embora  possa ser  pensado subjetivamente  sob a  forma de “incerteza 

objetiva”, que é a expressão existencial da fé. 

Para Paul  Ricoeur,  esta  primazia kierkegaardiana  da fé  deve  também ser 

interpretada em relação à crítica kantiana, remetendo-nos imediatamente à sentença “Eu 

tive de abolir o saber para dar lugar à fé”. Evidencia-se, portanto, a partir do conceito de 

paradoxo, uma proximidade de Kierkegaard em relação a Kant: 

“A função filosófica do paradoxo, em Kierkegaard, é próxima da função 
filosófica  do  limite  em Kant;  pode-se  mesmo dizer  que  a  dialética  rompida de 
Kierkegaard tem alguma afinidade com a dialética kantiana, compreendida como 
crítica da ilusão101”. 

Antoinete  Stafford  confirma  claramente  a  função  filosófica  do  paradoxo 

kierkegaardiano  apontado  por  Ricoeur.  “A  sua  função  pode  então  ser  comparada  aos 

conceitos da dialética kantiana que esclarecem os limites do conhecimento, embora não 

possam levar o pensamento além desses limites102”. Apesar de incompreensível, o paradoxo 

não é um mero non-sense. O paradoxo é um conceito negativamente determinado, gerado 

101 RICOEUR, Paul. Filosofar Após Kierkegaard. Leituras-2 A Região dos Filósofos. São Paulo: ed. Loyola, 
1996. p. 36.

102 STAFFORD. Ibidem . p. 25.

6



pelo próprio entendimento e que constitui um critério negativo daquilo que está acima do 

conhecimento humano103.   

De qualquer maneira, as seguintes observações podem justificar a remissão 

de  Kierkegaard  a  Kant,  bem  como  esclarecer  o  papel  do  paradoxo  em  sua  dialética 

existencial:

1)  Kierkegaard  parece  partir  da  idéia  kantiana  de  que  os  objetos  da 

metafísica não podem ser pensados pela razão pura teórica. Neste caso, o paradoxo seria a 

expressão kierkegaardiana para a afirmação de Kant de que a razão põe a si própria objetos 

que é incapaz de pensar e cujo resultado são as famosas antinomias da razão. 

2) Assim como Kant, Kierkegaard reconhece a impossibilidade de pensar a 

existência de Deus a partir de uma abordagem teorética, propondo um modo de pensar 

distinto daquele que se faz mediante o uso da razão teórica. Introduz, desse modo, em sua 

reflexão, um outro da razão.

3)  Kierkegaard  procura  construir  um  discurso  filosófico  capaz  de 

reapropriar-se daqueles bens que Kant submeteu ao confisco. A dialética existencial é a 

tentativa de ultrapassar o  interdito  kantiano da dialética transcendental,  a fim de poder 

pensar “o fruto proibido do desejo metafísico104”.

Poderíamos então dizer que a reflexão existencial de Kierkegaard inclui a 

tese kantiana sobre a impotência da razão em provar a existência de Deus, o que, para o 

dinamarquês, é a mais alta expressão do paradoxo.

Desse modo, parece plausível pensar, juntamente com Nythamar Fernandes 

de Oliveira,  que Kierkegaard está de acordo com a dialética kantiana que demonstra  a 

impossibilidade de a razão provar por seus próprios esforços a existência de Deus, esforços 
103 Ibidem
104 OLIVEIRA. Ibidem P. 232.

6



que resultam sempre em antinomias insolúveis para a própria razão. Kierkegaard resume à 

sua maneira a impossibilidade da prova:

“Se,  notadamente,  o  deus  não  existe,  então  é  obviamente  impossível 
demonstrá-lo. Mas se ele existe, então é tolice querer demonstrá-lo105”.

Mas, como já vimos, Kierkegaard não é um pensador especulativo e a sua 

idéia  do  paradoxo  não  repousa  fundamentalmente  na  constatação  de  uma  contradição 

interna da razão, tal como ocorre em Kant. Apenas acontece que, para Kierkegaard, Deus 

não  pode  ser  pensado  metafisicamente,  o  que  resulta  numa  relação  pessoal  entre  o 

indivíduo e Deus. Para o dinamarquês, o paradoxo reside essencialmente no fato de que a 

verdade está, como tal, referida ao indivíduo. O paradoxo só adquire plena significação 

quando referido à relação entre a verdade e a subjetividade existencial. 

1.3 O paradoxo e a fé. 

A  afirmação  de  que  Deus  não  pode  ser  objeto  de  um  modo  de  pensar 

especulativo leva Kierkegaard à formulação de sua concepção do paradoxo não apenas no 

sentido de que a razão ponha a si própria objetos que é incapaz de pensar (cf Kierkegaard. 

Op.cit.  p. 37); mas, precisamente por conta dessa incapacidade, resulta o paradoxo em que 

o   indivíduo  põe-se  em  uma  relação  pessoal  com  Deus.  Este  modo  de  relação  que, 

conforme exposto no capítulo I, fora apresentada por Kierkegaard em Temor e Tremor sob 

a  formulação  de  que  o  indivíduo,  como  tal,  encontra-se  acima  do  geral  em  relação  

105 “If, namely, the god does not exist, then of course it is impossible to demonstrate it. But if does  exist, then  
it is foolishness to want to demonstrate it”  PF. Ibidem.  p.39.

6



absoluta  com  o  absoluto,  é  melhor  desenvolvida  em  seu  postscriptum  em  termos  de 

interioridade e subjetividade, em oposição à certeza objetiva:

“Mas,  uma  vez  que  o  paradoxo  não  é,  em  primeira  instância, 
paradoxal em si mesmo (mas apenas em sua relação com o existente individual), 
não repele com uma interioridade intensa o bastante. Pois sem risco, não há fé, e 
quanto  maior  o  risco,  maior  a  fé;  quanto  mais  segurança  objetiva,  menos 
interioridade (pois a interioridade é precisamente a subjetividade) e quanto menor a 
segurança objetiva, mais profunda possível a interioridade106”.                              

Depreende-se,  portanto,  o  sentido  fundamental  do  paradoxo  absoluto:  a 

oposição eterno-temporal.  “A verdade é  a subjetividade” exprime o paradoxo de que a 

verdade eterna esteja em relação com o existente concreto107. 

Em Temor e Tremor, o paradoxo foi estabelecido a partir de uma abordagem 

ético-religiosa; no Postscriptum a abordagem é feita no âmbito da crítica kierkegaardiana 

da verdade, notadamente, a partir da afirmação de que a verdade é a subjetividade. Em 

ambos os casos, entretanto, percebe-se uma relação imediata entre o indivíduo e o absoluto: 

em  Temor  e  Tremor,  Deus;  no  Postscriptum,  a  verdade.  Esta  relação deve  ser  sempre 

paradoxal justamente porque prescinde de qualquer mediação. É a ausência de mediação 

que exige o salto, através do qual Abraão é colocado, como indivíduo, acima do geral e que 

o  indivíduo,  como  tal,  pode  estar  em  relação  imediata  com  a  verdade.  Daí  a 

correspondência entre o paradoxo e a fé, pois que o paradoxo a exige:

106“But since the paradox is not in first instance itself paradoxical (but only in its relationship to the existing  
individual), it does not repel with a sufficient intensive inwardness. For without risk there is no faith, and the  
grater  the risk the greater  the  faith;  the more objective security  the  less  inwardness  (for  inwardness  is  
precisely subjectivity), and the less objective security the more profound the possible inwardness”.   CUP. 
Ibidem. p. 188.
107 CUP. ibidem  p.187

6



“Quando  o  paradoxo é  paradoxal  em si  mesmo,  repele  o  indivíduo em 
virtude de seu absurdo e a paixão correspondente da interioridade é a fé108”. 

Compreende-se também agora porque Kierkegaard define a fé como uma 

incerteza  objetiva.  Incerta  porque  paradoxal,  quer  dizer,  não  objetiva  no  sentido 

especulativo; objetiva porque enraizada na concretude da interioridade individual, ou seja, 

não abstrato no sentido existencial. Reafirma-se, portanto, a idéia kierkegaardiana sobre o 

aspecto paradoxal da fé como contradição entre interioridade e objetividade109. 

É por reconhecer o caráter paradoxal da verdade110 que Kierkegaard procura 

construir  um  discurso  filosófico  capaz  de  absorver  a  contradição,  de  integrá-la 

legitimamente à reflexão, esforço cujo resultado é a sua dialética existencial. 

2. A dialética existencial.  

2.1 Dialética existencial e dialética hegeliana  

Já foi antecipado que a dialética kierkegaardiana fornece-lhe o instrumental 

para  a  construção  de  um  discurso  capaz  de  exprimir  adequadamente  a  realidade  do 

existente  concreto.  Mas  que  característica  possui  esta  existência  a  ponto  de  exigir  um 

discurso próprio que a exprima? A característica é o seu próprio aspecto dialético. 

Trata-se, porém, de uma dialética bastante peculiar, cujas contradições não 

se deixam conciliar, derivando daí o seu aspecto paradoxal. Difere, portanto, da dialética 

108“When the paradox is  paradoxical  in itself,  it  repels the individual by virtue of  its  absurdity,  and the  
corresponding passion of inwardness is faith”.  CUP. Ibidem. p. 188.
109 CUP. Ibidem. p. 29
110 CUP. Ibidem. p. 183.

6



hegeliana,  que é uma dialética da conciliação,  abstrata, e cujos impotentes esforços em 

incluir o existente concreto no sistema Kierkegaard não cansa de apontar: 

“…Eu devo ser igualmente orgulhoso, insistente, destemido e até mesmo 
ousado em defender minha tese: que a filosofia hegeliana, ao falhar em definir sua 
relação  com  o  indivíduo  existente  e  ao  ignorar  o  indivíduo  ético,  confunde  a 
existência111“.

Quer dizer, em oposição à dialética hegeliana, a dialética existencial é, para 

Kierkegaard, a verdadeira dialética do concreto. Enquanto a primeira negligencia aspectos 

fundamentais da existência, a segunda os contempla, exprimindo inclusive o seu aspecto 

concreto.

“O sistemático ein, zwei, drei é uma forma abstrata, e, portanto, deve falhar 
quando  aplicada  ao  concreto.  No  mesmo  grau  em que  o  pensador  subjetivo  é 
concreto, sua forma tornar-se-á  concretamente dialética.112”.   

2.2 A Dialética da existência cristã no Postscriptum  

Esta dialética da existência é, na verdade, uma dialética da existência cristã, 

quer dizer, da existência que aceitou o paradoxo cristão - expresso nas Migalhas filosóficas 

como paradoxo absoluto, como angústia no Conceito de Angústia e como relação imediata 

entre  o  indivíduo  e  o  absoluto  em  Temor  e  Tremor -  e  que  Kierkegaard  no  seu 

Postscriptum 

111 “I shall be equally proud, insistent, fearless, and even defiant in standing by my thesis: that the Hegelian  
philosophy, by failing to define its relation to the existing individual, and by ignoring the ethical, confounds 
existence”. CUP. Ibidem. p.275.
112 “The systematic  ein,  zwei,  drei is  an  abstract  form,  and must  be therefore  fail  when  applied to  the  
concrete. In the same degree that the subjective thinker himself is concrete, his form will become concretely  
dialectical”. CUP. Ibidem. p. 319

6



exprimiu em três diferentes matizes113:

1.  “A contradição dialética que é a “ruptura”: esperar uma felicidade eterna no tempo 

por meio de uma relação com algo no tempo”.

 Aqui Kierkegaard opõe a religião cristã, que enfatiza o paradoxo – neste 

caso expresso a partir da tensão Eterno-temporal -, à filosofia sistemática. Trata-se, para 

Kierkegaard de duas formas de religiosidade que precisam ser diferenciadas, a religiosidade 

A  e  a  religiosidade  B;  a  “religião-mediação”  e  a  “religião-paradoxo”.  Na  primeira, 

escamoteia-se o aspecto decisivo da eternidade, dissolvendo-a no puro ser, enquanto que na 

segunda este aspecto é ressaltado uma vez que a eternidade é posta em oposição absoluta 

com a existência114.  

“A religiosidade paradoxal  define  a distinção absolutamente,  acentuando 
paradoxalmente o que é existir. Pois como o eterno veio ao mundo em um momento 
do tempo, o indivíduo existente, no decurso do tempo, não entra em relação com o 
eterno nem pensa-o (esta é a religião A), mas no tempo entra em relação com o 
eterno  no  tempo;  assim  a  relação  está  no  tempo  e  este  relacionamento  colide 
igualmente  com todo pensamento,  quer  se  reflita  sobre  indivíduo,  quer  sobre  a 
divindade115”.  

113 Para  Kierkegaard,  a  grande  dificuldade  do  Cristianismo  surge  quando  consideramos  o  seu  aspecto 
histórico. Do ponto de vista objetivo, o Cristianismo é simplesmente reduzido a um fenômeno histórico e 
descobrir-lhe a verdade torna-se um problema de penetrá-lo com o pensamento. Mas, segundo o dinamarquês, 
aí começam os equívocos, pois o máximo de certeza que se pode conseguir em relação a um fato histórico não 
pode passar de uma aproximação. O ponto de vista subjetivo, por outro lado, assume o paradoxo que é a 
historicidade do cristianismo, o Deus-homem que vem à existência em um momento determinado do tempo, o 
paradoxo Eterno-temporal, sobre o qual o indivíduo baseia a sua felicidade eterna. E é por assumi-lo como 
paradoxo que a sua compreensão depende de um ato de fé. 
114 “ To the eyes of speculative philosophy, existence has vanished and only pure being is, and yet the eternal  
is  constantly  concealed  in  it  and  as  concealed  is  present.  The  paradoxical  religiousness places  the 
contradiction absolutely between existence and the eternal”. CUP. Ibidem. p. 506.
115  “The paradoxical religiousness defines the distinction absolutely by accentuating paradoxically what it is  
to exist. For as the eternal came into the world at a moment of time , the existing individual does not in the  
course of time come into relation with the eternal and think about it (this is A), but  in time it comes into 
relation with the eternal  in time; so that the relation is within time, and this relationship conflicts equally  
with all thinking, whether one reflect upon the individual or upon the Deity”.  CUP.p.505-506.

7



Esta distinção entre Religião A e Religião B é de interesse particular a esta 

pesquisa porque representa uma ruptura com as filosofias da imanência. Para Stafford, o 

agente moral autônomo kantiano, cuja fé aparece como resposta às tensões surgidas entre 

sua liberdade noumênica e seu caráter  fenomênico,  pode ser claramente enquadrado na 

Religião A116.  Por outro lado, a Religião B identifica-se com a posição kierkegaardiana 

segundo a qual não há qualquer “conexão fundamental entre o temporal e o eterno117”. De 

qualquer  maneira,  esta  distinção  será  tratada  mais  detidamente  na  segunda  parte  do 

trabalho, onde as concepções de fé de Kierkegaard e Kant serão confrontadas.      

Não surpreende  o  fato  de  Kierkegaard  considerar  o  cristianismo como a 

religião que enfatiza radicalmente o paradoxo. O próprio cristianismo é o paradoxo. O Deus 

encarnado,  situado  em  um  momento  determinado  no  tempo  é  expressão  máxima  do 

paradoxo eterno-temporal.

2. “A contradição dialética de que uma felicidade eterna se baseie em algo histórico”.

É um dos pilares do evangelho cristão a idéia da redenção, de que através do 

sacrifício de Cristo realizou-se a remissão dos pecados e instaurou-se a possibilidade de 

uma nova vida, a vida eterna. Este  telos  do agir cristão (felicidade eterna) baseia-se na 

encarnação de Cristo (fato histórico) e esta relação de oposição só pode ser devidamente 

compreendida por meio da paixão existencial. 

Para  o  historiador,  o  fato  histórico  não  tem  importância  subjetiva. 

Subjetivamente, é inteiramente desinteressado daquilo que objetivamente o ocupa. Como 
116 STAFFORD. Ibidem.  p.26
117 Ibidem. 

7



investigador pode possuir, no máximo, a paixão objetiva de um investigador, mas nenhuma 

paixão subjetiva.  Para o  cristão,  ao contrário,  o  fato  histórico é  revestido da mais alta 

importância, pois é objeto da paixão subjetiva. E essa deve ser a tarefa, a mais difícil tarefa, 

do indivíduo que decidiu pelo cristianismo, pois implica apropriar-se do paradoxo elevado 

à condição de verdade.

“A dificuldade é tornar-se cristão, porque todo cristão é tal apenas por ser 
tomado pelo paradoxo de ter baseado sua felicidade eterna sobre a relação com algo 
histórico118”.

3. “A contradição dialética de que o fato histórico aqui em questão não seja um simples  

fato  histórico,  mas seja constituído por  aquilo  que,  apenas contra sua  natureza,  pode  

tornar-se histórico; portanto, em virtude do absurdo”.

Aparece  agora  o  aspecto  contraditório  do  próprio  fato  histórico:  a  sua 

eternidade. Trata-se do paradoxo cristão por excelência: o Deus encarnado num momento 

determinado  do  tempo.  Este  acontecimento  não  é  um fato  histórico  comum,  pois,  em 

virtude do absurdo que implica, constitui uma ruptura com o pensamento:

“Mas aquilo que, de acordo com sua natureza, é eterno, vem à existência no 
tempo, nasce, cresce e morre; isso é uma ruptura com todo pensamento119”.   

Evidencia-se, portanto, que o fato histórico, devido a sua própria natureza (a 

irrupção do eterno no tempo), não pode ser objeto de uma certeza objetiva. Uma pesquisa 

118 “The difficult is to become a Christian, because every Christian is such only by being nailed to the paradox 
of having based his eternal happiness upon the relation to something historical”. Cup. Ibidem. p. 512.
119“But that which in accordance with its nature is eternal comes into existence in time, is born, grows up,  
and dies – this is a breach with all thinking”.  CUP. Ibidem. p. 516.

7



histórica, por exemplo, não é capaz de explicá-lo, por isso a sua verdade deve permanecer 

no âmbito da apropriação subjetiva. Daí a afirmação de Kierkegaard segundo a qual é mais 

difícil dizer o que o cristianismo é do que aceitá-lo. Porque a aceitação do cristianismo 

implica a aceitação do paradoxo: 

“Objetivamente, não é mais difícil afirmar o que é o cristianismo do que o 
que é o islamismo ou qualquer outra religião histórica, exceto na medida em que o 
cristianismo não é um simples fato histórico; mas a  dificuldade é tornar-se cristão, 
porque todo cristão é tal apenas por ser tomado pelo paradoxo de ter baseado sua 
felicidade eterna sobre a relação com algo histórico120”.

Para  Nythamar  Fernandes  de  Oliveira121,  a  dialética  existencial  de 

Kierkegaard, apesar das modificações sofridas ao longo de seu desenvolvimento, buscou 

sempre a realização do estágio religioso. Trata-se, naturalmente, da religiosidade cristã, a 

religiosidade B, que acentua a contradição dialética ao invés de ocultá-la. E a contradição 

que o cristianismo põe sempre diante dos olhos do cristão é o “Deus no tempo”.

Mas  o  paradoxo  Eterno-temporal  não  é  o  único  a  permear  a  dialética 

kierkegaardiana.  Este  é  apenas  o  paradoxo  último  do  cristianismo.  Em  outras  obras, 

Kierkegaard apresenta também as oposições entre finito-infinito, possibilidade-necessidade 

como irredutíveis e podem ser consideradas, para Nythamar de Oliveira122, como extensões 

da dialética eternidade-tempo. 

120 “Objectively it is no more difficult to ascertain what Christianity is than what Mohammedanism is or any  
other historical religion, except in so far as Christianity is not a simple historical fact; but the difficult is to  
become a Christian, because every Christian is such only by being nailed to the paradox of having based his  
eternal happiness upon the relation to something historical”.  CUP. Ibidem. p.512.
121 OLIVEIRA. Ibidem. p.248.
122 OLIVEIRA. Ibidem. p.249.

7



2.3 O sentido existencial do estágio religioso

As  exposições  precedentes  mostraram  como,  para  Kierkegaard,  a 

apropriação subjetiva da verdade é indissociável do modo de vida cristão, uma vez que o 

filósofo identifica a paixão necessária a esta apropriação com a própria fé,  considerada 

como paixão superior capaz de abraçar o paradoxo implícito na afirmação de que a verdade 

é a subjetividade. De fato, na segunda parte de seu Postscriptum, Kierkegaard apresenta o 

cristianismo como a alternativa àquele modo de pensar especulativo, fazendo da fé o meio 

através do qual o indivíduo pode realizar a tarefa de tornar-se subjetivo pela intensificação 

da paixão:

“Para que não pareça uma mera disputa de palavras, permitam-me dizer que 
o cristianismo deseja intensificar a paixão ao seu grau máximo; mas a paixão é a 
subjetividade e não existe objetivamente123”.

Cristianismo e pensamento especulativo excluem-se mutuamente, porquanto 

a doutrina cristã exige a apropriação subjetiva da verdade pelo ato de fé. A fé cristã deve, 

pois, realizar a individualidade do existente singular. Primeiro por levá-lo além da esfera 

ética onde a  dignidade individual é  reconhecida na medida em que o indivíduo age de 

acordo com imperativos éticos universais.  Em segundo lugar,  por colocá-lo,  justamente 

como indivíduo, em relação absoluta com o absoluto. É na esfera da religiosidade que as 

demandas da existência individual são atendidas.

123“Lest this should seem a mere dispute about words, let me say that Christianity wishes to intensify passion  
to its highest pitch; but passion is subjectivity, and does not exist objectively”. CUP. p. 117. 

7



Ao erguer o estágio religioso como a esfera da experiência humana onde as 

contradições da existência são assumidas ao invés de escamoteadas, Kierkegaard tem em 

mente  as  exceções  que  as  categorias  da  ética  não  podem resolver.   Abraão,  conforme 

apresentado, representa um caso exemplar deste tipo de exceção. Percebe-se claramente o 

intuito de Kierkegaard ao fornecer a sua interpretação da história, pois, longe de dissolver o 

aspecto absurdo que aquele episódio envolve, ressalta, ao contrário, o paradoxo segundo o 

qual o indivíduo determina sua relação com o universal a partir de sua relação (individual) 

com o absoluto.  No estágio religioso a  contradição,  ao invés de suprimida,  é assumida 

como constituinte da experiência existencial.

Considere-se  as  exposições  do  conceito  de  angústia  e  da  suspensão 

teleológica da moralidade constantes no primeiro capítulo. Em ambos os casos estamos 

diante do paradoxo que uma religiosidade autêntica deve ressaltar. No caso da angústia, o 

paradoxo  é  o  próprio  princípio.  O  pecado  entra  no  mundo  através  de  um  salto  que 

pressupõe a si mesmo. Na obra sobre a angústia desenha-se aquela dialética que Ricoeur 124

chama de “psicológica e não lógica”. Em Temor e Tremor , o indivíduo relaciona-se com o 

absoluto também através de um salto por meio do qual ultrapassa a instancia intermediária 

do geral a fim de realizar a vontade de Deus. Aqui, já o vimos, o próprio salto é expressão 

do paradoxo.

124 RICOEUR, Paul. Kierkegaard e o Mal. Leituras-2 A Região dos Filósofos. São Paulo: ed. Loyola, 1996. p. 
19.

7



PARTE II

A dialética existencial de Kierkegaard

CAPÍTULO 1

Kierkegaard e Kant

1.1 Com Kant, para além de Kant

Já foram apontadas, no início deste trabalho, duas possibilidades de leitura 

de  Kierkegaard,  uma  colocando-o  frente  a  Kant,  outra  confrontando-o  com  Hegel. 

Iniciamos  pelas  relações  entre  Kierkegaard  e  Kant.  Parte  dessa  primeira  leitura  já  foi 

antecipada  no  segundo  capítulo  da  primeira  parte,  onde  foi  apresentada  a  concepção 

kierkegaardiana  do  paradoxo.  No  projeto  kierkegaardiano  de  elaborar  uma  via  de 

pensamento capaz de fundamentar a noção de que a verdade é a subjetividade, o paradoxo 

desempenha um papel análogo à noção de limite no projeto crítico kantiano125. Mas, em 

Kierkegaard, é a existência que não pode ser alcançada: “a única coisa-em-si que não pode 

ser pensada é a existência126”.

Por  outro  lado,  Kierkegaard  reconhece  ainda  a  incapacidade  de  a  razão 

pensar em termos teoréticos a existência e a natureza de Deus, e nisso ainda está de acordo 

com Kant.  Mas  reabilita  a  fé  como relação  imediata  entre  o  indivíduo  e  Deus  (fé  no 

paradoxo), enquanto, para Kant, a fé só se legitima pelo reconhecimento do dever moral 

125 Cf.  RICOEUR, Paul.  Filosofar Após Kierkegaard.  Leituras-2 A Região dos Filósofos. São Paulo: ed. 
Loyola, 1996. p. 36.

126 CUP. Ibidem. p.293.

7



universal  como  mandamento  divino.  A  relação  entre  o  indivíduo  e  Deus  é,  portanto 

mediada pelo dever moral (fé moral).

Na Crítica da Razão Pura, Kant deixou claro que a razão, por sua natureza, 

põe a si própria objetos que, por estarem de além de seus limites, é incapaz de pensar. A 

razão  finita,  portanto,  deve  necessariamente  falhar  em  seus  esforços  para  provar  a 

existência de Deus. Acerca de Sua existência não podemos formar qualquer tipo de juízo, 

seja sintético - pois dele não nos é dada a possibilidade de uma intuição sensível -, seja 

analítico – pois a existência não é um predicado real. Entretanto, se a crença em Deus não 

pode  encontrar  apoio  no  campo  da  razão  teórica,  pode,  entretanto,  encontrar  sua 

legitimidade como postulado da razão prática. Desse modo, a “fé racional” de Kant deve 

passar pela mediação da moralidade.

O confronto de Kierkegaard em relação a Kant deve tornar explícitos dois 

pontos  fundamentais.  Primeiramente,  assim  como  Kant,  Kierkegaard  rejeita  qualquer 

possibilidade de um discurso sobre Deus em termos teoréticos. É esta recusa que leva o 

dinamarquês a formular a sua noção de fé no absurdo. Em segundo lugar, veremos como a 

solução kantiana não satisfaz a Kierkegaard. Ao invés de uma “fé racional”, uma fé em 

virtude de uma coerência  com a lei  moral,  apresenta a  fé  de Abraão que prescinde de 

qualquer mediação, uma fé em virtude do absurdo.

1.2 A posição kantiana: a moral autônoma

Desde a Crítica da Razão Pura Kant destituiu a Metafísica, enquanto ciência 

da Razão pura, de suas pretensões a uma validade objetiva. Essa foi a conclusão a que 

chegou a Dialética Transcendental, estabelecendo à razão pura teórica a impossibilidade de 

7



qualquer conhecimento acerca da liberdade, da existência de Deus e da imortalidade da 

alma, seus três maiores objetos e sobre os quais a razão não pode deixar de se debruçar, a 

despeito do interdito kantiano.                                                                     

Entretanto, ao proceder o exame da razão prática pura, Kant observa que, no 

seu uso prático,  a razão prescreve à liberdade leis morais  a priori que,  justamente por 

prescindirem de  qualquer  componente  sensível,  assumem a  forma  de  um mandamento 

absoluto. E como leis da liberdade, legislam sobre o que deve ser ao passo em que as leis da 

natureza legislam sobre o que é.

Em  suma,  apesar  de  reconhecer  a  impotência  da  razão  teórica  em  sua 

pretensão de conhecer o absoluto, Kant continua firme na exigência filosófica de chegar até 

ele127. Se o absoluto não é dado à razão especulativa, resta ao filósofo a possibilidade de 

realizá-lo praticamente.  A razão deve, então, tornar-se prática.  

O primeiro conceito apresentado logo na primeira seção da Fundamentação 

da Metafísica dos Costumes, é o conceito de boa vontade, quer dizer, de uma vontade que 

seja incondicionalmente boa. Como observa que nada há no mundo do qual se possa dizer 

que é absolutamente bom, Kant define a boa vontade como aquela que prescinde de toda 

matéria sensível, sendo, portanto, boa em si mesma. A boa vontade se define, então, por sua 

forma e não por seu conteúdo.

 Que forma deve assumir a vontade para que se possa chamá-la boa? Deve 

assumir a forma de um dever que, ao desconsiderar os móveis sensíveis da ação, se deixa 

exprimir  sob  a  formulação  de  um  imperativo  categórico que  prescreva  leis  morais 

universais. O imperativo categórico é, portanto, a forma racional do dever-ser, uma “regra 

127 HERRERO, Francisco Javier. Religião e História em Kant. São Paulo: Loyola, 1991. p. 9.

7



prática  que  impõe  a  uma  vontade  sujeita  subjetivamente  à  contingência,  os  princípios 

necessários da Razão enquanto razão prática128”. 

O que a Fundamentação da metafísica dos costumes procurou realizar foi a 

demonstração  a priori da existência deste imperativo como princípio necessário à ação 

moral. Com isso, a intenção de Kant é mostrar que a ação, para que tenha valor moral, deve 

ser motivada pelo  dever  e que este, por sua vez, não pode encontrar seu fundamento na 

experiência. 

1.3 A passagem da moral à religião

Apesar de prescindir inteiramente de motivos originários da sensibilidade e, 

portanto, devendo também desconsiderar a possibilidade de realização da felicidade como 

condição da ação, a liberdade deve, entretanto, buscar produzir o Soberano Bem no mundo, 

quer dizer, deve promover o enlace entre moralidade e felicidade129. Em outras palavras, 

embora a busca pela felicidade não deva ser tomada como condição para o agir  moral 

(heteronomia), ao agir moralmente o homem deve tornar-se digno de alcançá-la. Pelo agir 

moral não se torna necessariamente feliz, mas digno da felicidade. 

O problema é que apesar de Kant ter mostrado a necessidade  a priori da 

união entre moralidade e felicidade, o homem não pode por si só garanti-la, ainda que a lei 

prática seja uma obrigação incondicional130.  Por isso Kant postula a existência de Deus 

128VAZ, Henrique C. de Lima.  Esccritos Filosóficos IV. Introdução à Ética Filosófica 1.  São Paulo: ed. 
Loyola, 1999. p.339..

129 HERRERO. Op. Cit. p. 65.130 “O homem é fim término da criação enquanto submetido à lei moral. Mas o homem, como sujeito da lei 
moral, deve obrigatoriamente realizar o seu fim-término: o Soberano Bem no mundo, que é conseqüência 
imposta pela lei moral. E nesse Soberano Bem está necessariamente incluída a concordância da natureza com 
a moralidade posta pela lei moral. E nesse Soberano Bem está necessariamente incluída a concordância da 
natureza com a moralidade”. HERRERO. Ibidem. p.66. 

7



como razão da concordância entre moralidade e felicidade. Mas entenda-se bem que aqui a 

existência  de  Deus aparece  simplesmente  como postulado da  razão  prática  e  de  modo 

algum como prova, pois a sua impossibilidade já fora demonstrada na  Crítica da razão 

pura. Trata-se tão somente de mostrar a viabilidade do dever incondicional de realizar o 

Soberano Bem.

Não  se  segue,  portanto,  que  do  dever  de  realização  do  Soberano  Bem 

devemos concluir  necessariamente a  existência  de Deus.  “Só se o homem é fiel  a  sua 

determinação moral e nessa fidelidade quer ser coerente com sua razão é que precisa aceitar 

a existência de Deus131”. Tampouco depende o valor incondicionado da lei moral do fim-

término e da aceitação da existência de Deus. Mas se o homem deve realizar o Soberano 

Bem,  deve  aceitar  também  a  existência  de  Deus  como  o  ser  capaz  de  garantir  esta 

realização. 

Então, a caracterização de Kant acerca da religião como o reconhecimento 

de  todos  os  deveres  como  mandamentos  divinos não  deve  significar  que  Deus  seja  o 

fundamento do dever, mas que o efeito da obediência ao dever (o Soberano Bem) depende 

da  existência  de  Deus.  “O dever  é  mandamento  de  Deus  só  enquanto  tem em vista  a 

consecução real do soberano bem132”. 

1.4 Uma leitura kierkegaardiana de Kant

131 Ibidem. p. 69.
132 Ibidem. p. 74. 

8



Para  Kant,  a  autonomia  do  sujeito  ético,  expressa  na  auto-imposição  do 

imperativo categórico, significa que deve-se primeiro saber que algo é prescrito como dever 

antes de aceitá-lo como uma ordem divina. Mas apesar de apresentar a fé como alternativa 

aos problemas da esfera ética, Kierkegaard sustenta, contra Kant, que em suas mais altas 

expressões a religião constitui uma esfera completamente independente da universalidade 

ética. 

Há diversas concepções kierkegaardianas que indicam um claro afastamento 

do dinamarquês em relação à noção kantiana da fé como crença racional. A apresentação da 

fé  cristã como paradoxal,  a figura do cristão como sujeito existencial  desesperado cuja 

conversão se  afigura como  salto,  a  descontinuidade entre  moralidade e  religiosidade,  a 

paixão – ao invés da razão - como mediação entre a ação ética e a fé religiosa são alguns 

dos exemplos que atestam a pertinência da comparação.

Entretanto,  se  Kierkegaard  rejeita  a  noção  kantiana  de  fé  moral,  parece 

plausível, por outro lado, aceitar que a sua concepção de fé pressuponha um certo acordo 

com algumas posições básicas do pensamento de Kant133.

Para  Antoinette  M.  Stafford,  Kierkegaard,  ao  negar  a  possibilidade  da 

ciência e da filosofia especulativa conhecerem a realidade tal como é em si mesma, segue o 

dualismo epistemológico de Kant134; segue-o ainda ao aceitar que as restrições aos poderes 

da razão ao mundo fenomênico não invalidam as aspirações humanas em relação ao supra-

sensível135.  Ainda segundo Stafford, tanto para Kant quanto para Kierkegaard, a ética não 

representa uma esfera autônoma da existência. Isso significa que, na tarefa de satisfazer 
133 STAFFORD. Ibidem. p.20.
134 Ibidem. p. 18.
135 Ibidem. 

8



suas mais profundas necessidades enquanto agente moral,  a consciência ética inclina-se 

inelutavelmente para além de seus limites em direção à realidade transcendente da fé136. 

Então, para ambos, a religião é entendida como uma solução necessária aos 

problemas práticos que emergem no interior da própria estrutura do ético137, de modo que 

“aquele  que,  primeiramente,  não  compreendeu  completamente  as  implicações  do  que 

significa ser um sujeito ético, é incapaz de experimentar a profunda necessidade pela fé 

religiosa que a vida moral em última instância invoca138”. 

1.5 A crítica kierkegaardiana e seus pressupostos.

Ao  apresentar  a  crítica  de  Kierkegaard  à  concepção  kantiana  da  fé, 

pretendemos  mostrar  como  os  motivos  da  crítica  já  se  encontram  na  posição 

kierkegaardiana  quanto  ao  status epistemológico  da  filosofia  enquanto  pensamento 

especulativo, apresentada na primeira parte do trabalho. Para tanto, continuaremos a seguir 

as análises de Antoinete Stafford. 

Para  a  autora,  a  oposição  existencialista  de  Kierkegaard  à  fé  kantiana, 

repousa no reconhecimento da contradição em que cai  o imanentismo dualista de Kant 

quando tenta  preservar  a  auto-fundamentação  da  liberdade  moral  enquanto,  ao  mesmo 

tempo, reconhece a incapacidade de uma consciência finita em superar a livre inclinação ao 

mal radical139. 

136 Ibidem.
137 Ibidem. 
138 Ibidem.
139 STAFFORD. Ibidem. p.19.

8



Em Kant, o mal radical aparece como uma propensão natural do homem para 

o mal. Este mal é radical porque perverte o fundamento de todas as máximas da ação e, 

como propensão natural, é inextrincável pelas forças do próprio homem. A questão que se 

impõe deve ser então a seguinte: como podemos ser agentes racionais autônomos, capazes 

de agir unicamente por respeito à lei moral, e, ao mesmo tempo, seres que, por natureza, 

estão impelidos ao mal radical?140.  Se Kant afirmasse tão somente que somos livres na 

esfera noumênica, ao passo que na esfera fenomênica somos interpelados pelas inclinações 

sensíveis,  não  faria  sentido  levantar  a  questão141.  Mas  a  posição  de  Kant  é  que  o 

fundamento do mal é a própria liberdade142. 

O sujeito moral depara-se então com a dificuldade de que enquanto o dever 

prescreve a sua “regeneração moral”, quer dizer, que a vontade auto-supere sua escolha 

livre pelo mal, do ponto de vista da razão prática, esta auto-transformação por parte do 

indivíduo finito é impossível143. 

Na  Religião nos Limites da Simples Razão, Kant apresenta o postulado da 

graça  como  possibilidade  de  uma  assistência  divina  na  superação  do  mal  radical. 

Entretanto, diferentemente do postulado da existência de Deus, a graça é mantida por Kant 

como pura crença, e seu aparecimento não se dá por nenhuma exigência necessária da razão 

prática. Desse modo, não podemos sustentar a crença em uma obra da graça sem exceder os 

140 STAFFORD. Ibidem. p.6.
141 A este  respeito,  Herrero argumenta  que  “se considerássemos cada um dos móveis  separadamente,  o  
homem não seria mau seguindo cada um deles. Se não tivesse inclinações, seguiria a lei moral. Seria bom  
sem luta, porque a lei moral é imposta à sua disposição pela personalidade. Sem a lei moral, o homem  
seguiria  suas  inclinações  sem ser  mau,  seguiria  apenas  a  sua  disposição  natural  para  a  humanidade.  
Tomados em si mesmos, os dois móveis são bons”. Herrero. Ibidem. p. 78
142 STAFFORD. Ibidem.p.6. Neste quesito, Herrero concorda com Stafford, sustentando a mesma posição: ” 
A possibilidade do mal situa-se no plano inteligível do homem. É obra exclusiva da liberdade” HERRERO. 
Op. Cit. p. 85.
143 Ibidem. p.17.  

8



limites  da  razão144.  Para  Stafford,  poderíamos  ser  levados  a  objetar  que,  na  busca  das 

condições de possibilidade da regeneração moral, Kant estaria nos levando a ultrapassar os 

limites da razão universal que ele próprio estabeleceu145. 

A vulnerabilidade da filosofia moral kantiana a estas contradições internas 

remete-nos para além dos limites da razão em direção ao mistério religioso como solução 

possível destas contradições. Assim, Stafford afirma que, para Kierkegaard, isso atesta a 

impotência  do  pensamento  filosófico,  bem  como  da  moral,  em  unificar  os  pólos 

fenomênico-noumênico,  finito-infinito,  temporal-eterno,  que  constituem  os  próprios 

fundamentos da visão kantiana do real. A este respeito, Stafford esclarece:

“A oposição de Kierkegaard a Kant, entretanto, não se deve ao fato 
de que ele mantém esses pólos problematicamente opostos, mas, mais exatamente, 
porque,  assim  como  os  pensadores  imanentistas  que  o  antecederam,  presume 
erroneamente que a razão humana, seja teórica, seja prática, deva, de algum modo, 
ser capaz de vencer o abismo que os separam146”.

Então,  se  Kierkegaard  não  nega  o  dualismo  kantiano,  sua  resposta  ao 

problema se dará pela recolocação da fé no núcleo histórico da religião cristã como única 

forma de vencer o impasse dualista. Ele sustentará então que “apenas pela fé apaixonada 

(...) a aporia gerada pelo imanentismo kantiano poderá ser resolvida147”.

1.6 A fé em virtude do absurdo.

144 Ibidem.12.
145 Ibidem.
146 Ibidem. p.20.
147 Ibidem.

8



Para Kierkegaard,  a  fé  autêntica  leva o indivíduo além do universalismo 

ético kantiano, primeiro pelo reconhecimento da alteridade absoluta entre Deus e o homem 

e, segundo, pela sua unificação paradoxal. Para Stafford, este é o sentido fundamental de 

Temor e Tremor, posição que parece se aproximar da interpretação de Green148, segundo a 

qual o tema do pecado e do perdão é o sentido latente ao texto de Johannes de Silentio149.  

Desde  a  perspectiva  kantiana,  a  fé  de  Abraão  exemplifica  o  risco  de 

confundir  as  exigências  universais  de  uma  ética  autônoma  com  os  ditames  de  uma 

consciência  religiosa  heterônoma,  histórica  e  existencialmente  condicionada.  Para  de 

Silentio, o dilema de Abraão oferece o mais claro exemplo da tensão entre a “redução” 

kantiana  da  fé  a  mero  epifenômeno do  ético,  e  da  fé  como uma resposta  paradoxal  e 

angustiada ao impasse  intrínseco  ao  modo de  vida  ético150.  Assim Stafford esclarece a 

diferença entre os dois pontos de vista:

“Apesar da clara oposição entre suas considerações sobre a fé de 
Abraão, é evidente que, tanto para Kant quanto para Kierkegaard, a crença religiosa 
pressupõe e completa o ético. Para Kant, a fé surge como garantia da coerência 
racional  da  vida  ética  frente  às  suas  visíveis  contradições  internas.  Para 
Kierkegaard, a fé aparece como uma possibilidade paradoxal para o indivíduo que 
reconhece o ético, nmas cujos limites de seu universalismo se tornaram manifestos. 
Kierkegaard, entretanto, não se satisfaz com a apropriação kantiana de categorias 
religiosas  como  meio  de  auto-realização  do  ético.  Ele  insiste  que  a  própria 
investigação ética de Kant acerca do mal radical aponta para além de uma esfera 
autônoma, dentro da qual Deus funciona como “um ponto invisível” e que o modelo 
abraâmico da fé esclarece, mais propriamente, como a fé surge apenas quando a 
impossibilidade de uma mediação racional foi  plenamente reconhecida151   

A fé em virtude do absurdo é paradoxal porque desafia qualquer mediação. 

Ela põe em conjunção direta a interioridade infinita do existente individual infinitamente 

148 Cf. GREEN. Op. cit. p. 269.
149 Lembre-se que, para Kierkegaard, a conciliação paradoxal entre Deus e o homem depende, primeiramente, 
do reconhecimento da diferença absoluta que os separam. A esta diferença kierkegaard chamou pecado.
150 STAFFORD. Ibidem.p.22.
151 Ibidem. 

8



resignado e a realidade absoluta do infinito, proclamando que, em um momento apaixonado 

de fé, em virtude do absurdo, o indivíduo isolado se coloca acima da universalidade ética, 

em relação imediata com o divino. Para Stafford, a fé em virtude do absurdo é a recusa 

kierkegaardiana em admitir qualquer princípio de mediação capaz de superar a dualidade 

entre  individualidade  fenomênica  e  a  autonomia  moral  situada  no  plano  noumênico, 

dualidade  estabelecida  por  Kant  para  evitar  o  confronto  entre  estes  pólos  opostos  da 

experiência humana152. Kierkegaard, portanto, 

“rejeita o esforço de Kant em manter uma continuidade racional entre as 
categorias  do  ético  e  as  do  religioso,  pois  vê  na  categoria  kantiana  de “crença 
racional” um obscurecimento fatal  da distinção entre a interioridade ética finita e a 
Alteridade Absoluta de Deus. Ele insiste que apenas uma distinção absoluta com 
respeito a esses dois pólos é capaz de preservar tanto a autonomia humana quanto a 
transcendência divina, de modo que a temporalidade finita do homem não se reduza 
a  um  aspecto  vazio  do  infinito  (como  na  resignação  infinita),  e  nem  a 
transcendência divina se reduza uma mera função de ideais humanistas imanentes 
(como no idealismo kantiano)153. 

1.7 A fé no absurdo.  

Já fora mencionado, no segundo capítulo da primeira parte, que o agente 

moral  autônomo  de  Kant  pode  ser  enquadrado  naquilo  que  Kierkegaard  chamou  de 

Religião A. Retornamos agora tanto à distinção entre Religião A e Religião B, quanto ao 

conceito de paradoxo absoluto, dentro da perspectiva da crítica de Kierkegaard à concepção 

kantiana de fé racional. 

152 Ibidem.p.24
153 Ibidem.

8



Em primeiro lugar a Religião B ou a “religiosidade paradoxal” constitui uma 

ruptura com qualquer filosofia da imanência porque nega qualquer relação fundamental 

entre temporal e eterno154. então a distinção entre as duas formas de religiosidade reflete a 

recusa de Kierkegaard em relação aa tentativa kantiana de “intelectualizar” a fé: 

“A  passagem  para  a  religião  B,  ou  o  cristianismo  autêntico, 
constitui um reconhecimento para Kierkegaard de que a dialética da interioridade 
subjetiva,  característica  da  Religião  A,  alcançou  seu  ponto  máximo  de 
desenvolvimento,  mas não pode realizar  o  que é  exigido para  a  auto-realização 
moral do indivíduo155”. 

Além disso, a premissa Kierkegaardiana que justifica a passagem de uma 

concepção de fé imanente para uma concepção de fé paradoxal é a condição individual 

original de que “a subjetividade é a não-verdade”, quer dizer, “que o sujeito finito, longe de 

ser - como diria Kant - a fonte autônoma da lei moral que está em relação necessária com a 

verdade  eterna,  deve  reconhecer  que  é  de  fato  um  pecador156”.  Assim,  a  distinção 

epistemológica entre noumeno e fenômeno, homem e Deus, fundamental à teleologia moral 

de Kant, é retomada por Kierkegaard como diferença ontológica absoluta157.

A concepção kierkegaardiana do paradoxo absoluto, bem como a distinção 

entre as formas de religiosidade A e B, podem ser tomadas, então, como uma recusa dos 

poderes do sujeito moral finito em produzir sua auto-realização e uma insistência no poder 

salvífico da fé158. 

154 Cf. CUP. p. 59.
155 STAFFORD. Ibidem. p. 27.
156 Ibidem.
157 Ibidem.
158 Ibidem.

8



Outra oposição de Kierkegaard é quanto à interpretação kantiana da história 

de cristo, a história de sua vida e de sua morte, como arquétipo moral acessível a todos os 

seres racionais, cuja facticidade histórica é uma questão indiferente. Kierkegaard afirma, 

contrariamente, que é justamente a tendência em intelectualizar a verdade cristã, de extraí-

la de sua realidade histórica que deve ser tomada como inautêntica. 

“O  objeto  da  fé  não  é  uma  doutrina,  porque  então  a  relação  [entre  o 
indivíduo e Deus] seria intelectual (...). O objeto da fé não é um mestre com uma 
doutina, pois quando um mestre possui uma doutrina, a doutrina é,  eo ipso, mais 
importante que o mestre e a relação é novamente intelectual (...). O objeto da fé é a 
realidade do mestre (...). O objeto da fé é então a realidade do Deus-homem no 
sentido de sua existência (...). O objeto da fé é a realidade de Deus na existência 
enquanto indivíduo particular,  o fato de que Deus existiu como um ser humano 
particular159”.

Em suma, a “síntese real de eternidade e temporalidade no indivíduo” é o 

único modo de superar a aporia moral de Kant, resultando o paradoxo absoluto como o 

coração da fé cristã. 

CAPÍTULO 2

KIERKEGAARD E HEGEL

2.1 A tensão objetividade-subjetividade

159 “The object of faith is not a doctrine, for  then  the relationship would be intellectual (…) The object of 
faith is not a teacher with a doctrine; for when a teacher has a doctrine, the doctrine is eo ipso  more important 
than the teacher, and the relationship is again intellectual (…) The object of faith is the reality of the teacher 
(…) The object of faith is hence the reality of the God-man in the sense of His existence (…) The object of 
faith is thus God’s reality in existence as a particular individual, the fact that God has existed as an individual 
human being”. CUP. p.290.

8



A leitura  da  bibliografia  disponível  sobre o pensamento de  Kierkegaard 

parece revelar uma disputa em que se põem em lados opostos uma filosofia sistemática 

cujo  modo  de  pensar  por  puros  conceitos  resulta  em  um  total  aniquilamento  da 

subjetividade  e  uma  filosofia  subjetivista  que,  partindo  da  singularidade  concreta  do 

indivíduo, encontra dificuldades em universalizar seus resultados encerrando-se, por isso, 

em um discurso paradoxal.   Apesar de simplista, fartos são os exemplos de passagens 

retiradas tanto de Kierkegaard como de Hegel e cujo conteúdo tem se prestado a legitimar 

a  interpretação  grosseira  de  uma  disputa  em  que  os  dois  filósofos  figuram  como 

representantes  de  um  subjetivismo  irracional  e  de  um  objetivismo  desmedido, 

respectivamente. Que nos seja permitida a apresentação de uma dessas passagens em que 

Hegel diz:

“... vivemos em uma época na qual a participação do indivíduo e 
da  sua  atividade  na  obra  total  do  Espírito  só  pode  ser  reduzida,  pois  a 
universalidade do Espírito  foi  grandemente  fortalecida  e a  singularidade,  como 
convém,  tornou-se  proporcionalmente  insignificante.  Essa  universalidade  se 
mantém em toda a sua extensão e em toda a riqueza que se veio formando, e as 
exige  para  si.  O  indivíduo deve,  pois,  como já  a  natureza  da  ciência  implica, 
quanto possível esquecer-se a si mesmo160”.  

Há,  sem  dúvida,  alguma  possibilidade  de  iniciar  um  confronto  entre 

Kierkegaard e Hegel a partir da passagem transcrita acima. Estaria aberto o caminho para 

apontarmos as oposições objetividade-subjetividade, indivíduo-universal, etc. E, de fato, 

essas  oposições  são  incontornáveis.  Mas  o  que  deve  estar  em  evidência  aqui  são  os 

motivos  que  levam o pensamento de  Kierkegaard  a  gravitar  em torno desses  opostos. 

Vejamos, então, como o dinamarquês desenvolve a sua crítica a Hegel em duas de suas 

obras aqui estudadas e que podem ser vistas como desdobramentos dessa argumentação 

que se centra na tensão objetivo-subjetivo.    
160 HEGEL, Georg Wilhelm Fredrich. Fenomenologia do espírito. São Paulo: 1980. p.39.

8



2.2 A crítica a Hegel em Temor e Tremor.

Já se aludiu na primeira parte deste trabalho às diversas interpretações que a 

leitura de Temor e Tremor pode suscitar. Viu-se ainda que, para Gordon Marino, entender a 

obra de Johannes de Silentio como uma crítica a Hegel não nos levaria muito longe em 

direção ao sentido fundamental daquele livro. Westphal, ao contrário, aponta o confronto 

com Hegel não apenas como uma leitura possível simplesmente, mas chega a fazer desta 

crítica o objetivo central da obra: “Hegel é o alvo principal de Temor e Tremor161”. 

Segundo Westphal,  os  indícios  da  intenção  contra  Hegel  no  texto  de  de 

Silentio são abundantes. Já no prefácio, encontra-se um parágrafo contendo a conhecida 

passagem em que o dinamarquês nega seu status de filósofo e identifica a filosofia que está 

confrontando com aquilo que denomina (nove vezes) de Sistema e, por vezes (duas vezes), 

de Ciência. A referência a Hegel parece ainda mais clara quando identifica a filosofia com 

o esforço em transpor todo o conteúdo da fé em uma forma conceitual. É bastante lembrar 

que, para Hegel, o conteúdo da filosofia é o mesmo da religião, embora a filosofia substitua 

a forma representacional inadequada da religião por uma forma conceitual162.

Seguindo  ainda  a  leitura  de  Westphal,  a  referência  a  Hegel  pode  ser 

percebida  na  própria  forma  em  que  se  põe  os  três  problemas  centrais  da  obra.  Os 

enunciados  dos  problemas,  observa  Westphal,  podem  todos  ser  reduzidos  à  seguinte 

fórmula: “Se tal é o caso, Hegel está certo; mas então Abraão está perdido”. Desse modo, 

Temor e Tremor aparece como recurso para um confronto entre Abraão e Hegel; e seu tema 

161 WESTPHAL,  Merold.  Kierkegaard  and  Hegel.  In:  Hannay,  Alastair  &  Marino,  Gordon.  Cambridge 
Companion to Kierkegaard. Cambridge: Cambridge University Press, 2000.  p. 107. 

162 WESTPHAL. Op. cit p.108.

9



central é a incompatibilidade entre a filosofia hegeliana e a fé cristã da qual Abraão ,e o 

paradigma.

A  célebre  “suspensão  teleológica  da  moralidade”  também  é  operada, 

segundo Westphal, tendo Hegel como alvo. Neste caso, o ético não significaria, em Temor 

e Tremor, a lei moral no sentido kantiano do termo. Nem tampouco decorreria o caráter 

absurdo e paradoxal da fé de uma possível oposição entre os conteúdos da religião e os da 

moral. A concepção ética cujo telos de Silentio suspende identifica-se, na verdade, com a 

noção hegeliana de Sittlichkeit, do ético considerado no corpo das leis, dos costumes, das 

instituições  e  das  práticas  de  um  povo.  Hegelianamente:  a  suspensão  teleológica  da 

moralidade não se dirige, portanto, à  Moralität, a uma ética da Razão pura não mediada 

historicamente, mas à Sittlichkeit. 

Além  disso,  a  classificação  de  Jefté,  Agamenon  e  Brutus  como  heróis 

trágicos  pressupõe  uma  noção  de  heroísmo  que  só  a  concepção  da  moralidade  como 

Sittlichkeit pode justificar. Nas palavras de Westphal: “ A Sittlichkeit que justifica aqueles 

assassinatos e que conforta os pais em sua dor são as leis e os costumes não apenas de seu 

povo, mas também do (criada por) seu povo e, sobretudo,  para (em favor de) seu povo163”. 

Agem, portanto, moralmente no sentido hegeliano.

Não se trata, finalmente, de ressaltar uma oposição entre moral e religião. O 

que de Silentio chama de suspensão teleológica da moralidade não é uma supressão da 

moral em virtude da religião; trata-se de questionar o caráter absoluto da lei moral, o que se 

torna claro pela distinção que de Silentio faz entre o universal e o absoluto:

163 Ibidem. p.109.

9



“O ético como tal é o universal e enquanto universal aplica-se a todos, o 
que pode ser expresso, de outro ponto de vista, dizendo-se que se aplica a todo 
instante  (...)  Considerado  imediatamente  como  físico  e  psíquico,  o  indivíduo 
particular é o indivíduo que tem seu telos no universal e seu compromisso ético é 
expressar-se  constantemente  no  universal,  abolir  a  sua  particularidade  a  fim de 
tornar-se universal (...)  A fé é precisamente este paradoxo, que o indivíduo como o 
particular é maior que o universal e justificado perante ele, não como inferior , mas 
como  superior  –  embora  de  tal  modo  que  é  o  indivíduo  que,  após  ter  estado 
subordinado  como  particular  ao  universal  …  torna-se  o  indivíduo  que  como 
particular é superior ao universal, pelo fato de que o indivíduo como particular está 
em relação absoluta com o absoluto ( ...) Este é o paradoxo da fé,  o de que o 
indivíduo é maior que o universal, que  o indivíduo determina sua relação com o 
universal a partir de sua relação com o absoluto e não a sua relação com o absoluto 
pela sua relação com o universal164”.

Para  Westphal,  está  claro  que  o  absoluto  ao  qual  o  indivíduo  está 

absolutamente relacionado é Deus165. Assim, a suspensão teleológica da moralidade deve 

significar a absolutização do dever para com Deus, já que, para a fé, o ético é reduzido - em 

virtude de o indivíduo determinar a sua relação com o universal a partir de sua relação com 

o absoluto -  ao relativo. Abraão é incompreensível porque escapa a qualquer mediação, 

porque toda mediação se opera em virtude do universal. Abraão é e permanecerá sempre 

um paradoxo inacessível ao pensamento.

2.3 A crítica a Hegel no Postscriptum.
164 “The ethical as such is the universal, and as the universal it applies to everyone, which may be expressed 
from another point of view by saying that it applies every instant (…) Conceived immediately as physical and  
psychical, the particular individual is the individual who has his telos in the universal, and his ethical task is  
to express himself constantly in it, to abolish his particularity in order to become the universal (…) Faith is  
precisely this paradox, that the individual as the particular is higher than the universal, is justified over  
against it, is not subordinate but superior–yet in such a way that it is the particular individual who, after he  
has been subordinated as the particular to the universal, now through the universal becomes the individual  
who as the particular is superior to the universal, for the fact that the individual as the particular stands in an  
absolute relation to the absolute. Absolute (…) The paradox of faith is this, that the individual is higher than  
the universal, that the individual (to recall a dogmatic distinction now rather seldom heard) determines his  
relation to the universal by his relation to the absolute, not his relation to the absolute by his relation to the  
universal”. KIERKEGAARD,  Soren.  Fear  and  trembling.  Tradução  de  Walter  Lowrie.  New  Jersey: 
Princeton University Press, 1941. p. 26, 27, 35
165 WESTPHAL, Ibidem. p.110.

9



Por toda a parte no  Postscriptum  aparece a reação de Kierkegaard à idéia 

hegeliana de que a filosofia possa apresentar-se como Ciência. Por várias vezes a objeção a 

esta pretensão atinge o ponto da sátira. Segundo Westphal166, o Sistema abranda ou mesmo 

anula o abismo entre o homem e Deus, fundamental para Climacus167: “A realidade em si 

mesma é um sistema – para Deus; mas não pode ser um sistema para nenhum espírito 

existente168”. A crítica a Hegel deve então restabelecer a diferença entre a temporalidade da 

existência e a eternidade da divindade ao mesmo tempo em que retira a afirmação de que a 

“verdade  é  a  subjetividade”  do  contexto  socrático  (Migalhas)  e  insere-a  no  contexto 

moderno,  em oposição  à  noção  hegeliana  da  verdade:  “a  verdadeira  forma  na  qual  a 

verdade existe pode ser apenas o sistema científico de tal verdade. Ajudar a aproximar a 

filosofia da Ciência, do ponto onde ela pode abandonar o título de “amor ao conhecimento” 

e torna-se conhecimento atual – isso é o que me pus a fazer169.”. 

 A Parte I do Postscriptum é dedicada à análise da objetividade como projeto 

epistemológico.  Trata-se  aqui  de  explicitar  como  o  pensamento  objetivo  transforma 

questões subjetivas em questões objetivas, esvaziando-as de sua importância existencial. 

Duas  imagens  desta  postura,  Kierkegaard  oferece-nos  através  de  dois  retratos 

paradigmáticos apresentados no Postscriptum. 

O primeiro deles170 é o retrato aristotélico dos deuses que se comprazem no 

prazer contemplativo que o pensamento lhes oferece:

166 WESTPHAL. Ibidem. p.102.
167 Pseudônimo adotado por Kierkegaard nas Migalhas e no Postscriptum.
168 “Reality itself is a system – for God; but it cannot be a system for any existing spirit”. CUP. Ibidem. p.107.
169 Phenomenology of Spirit, citado em:  WESTPHAL. Ibidem. p. 101, 102. 
170 No Postscriptum as duas imagens aparecem na ordem inversa da que a apresentamos agora.

9



“Aristóteles, ao tratar do que é a felicidade, identifica a mais alta felicidade 
com  os  prazeres  do  pensamento,  relembrando  nesta  conexão  o  passatempo 
abençoado dos deuses na especulação. Deve-se, além disso, ter  alguma noção e 
respeito  pelo  entusiasmo  destemido  do  acadêmico  filosófico,  sua  devoção 
persistente ao serviço da Idéia. Mas para o filósofo especulativo, a questão de sua 
felicidade eterna não pode ser levantada; precisamente porque sua tarefa consiste 
em afastar-se mais e mais de si próprio e tornar-se objetivo, desaparecendo, assim, 
diante de si próprio e tornando-se o que se pode chamar a energia contemplativa da 
própria filosofia171”.

Esta  postura,  que  no  Postscriptum remete-nos  a  Aristóteles,  representa, 

segundo observa Merold Westphal, aquela atitude desinteressada em que Kierkegaard tanto 

insistiu e que foi apresentada na primeira parte deste trabalho. Ainda segundo Westphal, a 

descrição desta  atitude contemplativa deve aplicar-se  também a  Hegel,  uma vez  que o 

sistema  hegeliano  culmina  em  uma  citação  de  Aristóteles  que  retrata  Deus  como  o 

pensamento pensando a si mesmo em perfeito repouso.  

A segunda imagem que aparece no  Postscriptum representando a  postura 

desinteressada frente à existência é um retrato satírico. Um homem começa a duvidar se é 

de fato um verdadeiro cristão e encontra junto à esposa a reposta para sua inquietação:

“Meu querido esposo,  como podes ter  tais  idéias em tua cabeça? Como 
podes duvidar de que és cristão? Não és dinamarquês, e a geografia não diz que a 
forma  luterana  do  cristianismo  é  a  religião  corrente  na  Dinamarca?  Pois  que 
certamente não és judeu nem maometano; então, o que poderias ser senão cristão? 
Há mil anos o paganismo foi varrido da Dinamarca, por isso sei que não és pagão 
(...). Assim é claro que só podes ser cristão172”.    

171 “Aristotle,  in treating of  what happiness is,  identifies the highest happiness with the joys of  thought,  
recalling in this connection the blessed pastime of the eternal gods in speculation. And he must furthermore 
have  conception  of,  and  respect  for,  the  fearless  enthusiasm of  the  phlosophical  scholar,  his  persistent  
devotion to the service to the Idea, but for the speculating philosopher the question of his personal eternal  
happiness cannot arise; precisely because his task consists in getting more and more away from himself so as  
to become objective,  thus  vanishing from himself  and becoming what might  be called the contemplative  
energy of philosophy himself”  CUP. Ibidem. p. 54.

 
172 “Dear husband of mine, how can you get such notions in your head? How can you doubt that you are a  
Christian? Are you not a Dane, and does not the geography say that the Lutheran form of the Christian  
religion is the ruling religion in Denmark? For you are surely not a Jew, nor are you a Mohammedan; what  
then can you be if not a Christian? It is a thousand years since paganism was driven out of Denmark, so I  
know you are not a pagan (...)  you are a Christian. So then of course you must be a Christian”   CUP. 
Ibidem. p.49.

9



Segundo  Westphal,  o  que  Climacus  considera  “especulativo  e  quase 

hegeliano” nesta esposa, sem considerar se ela conhece Hegel ou não, é que ela transforma 

uma questão subjetiva em uma questão objetiva. Westphal ressalta ainda que nas palavras 

que Climacus pôs na boca desta mulher está implícita a postura típica do ponto de vista 

objetivo, pois a questão é tratada objetivamente, de modo que não há nada a se considerar 

ou escolher173.    

É,  portanto,  contra  o  pano  de  fundo  desta  noção  de  objetividade  que 

Climacus argumenta. A questão aqui não é negar a verdade objetiva, mas ressaltar, no que 

diz respeito ao  “o quê”, que o conhecimento humano não pode nunca realizar mais que 

uma aproximação, e ressaltar também, no que diz respeito ao  “como”,  que a tarefa de 

apropriação não deve ser suplantada pela investigação objetiva. 

2.5 Eternidade e temporalidade. 

Já fora mencionada a distinção absoluta que Kierkegaard faz entre Deus, 

eterno, e o homem, temporal. Também no Postscriptum aparece a tensão entre eternidade e 

tempo, a partir da qual se esclarecerá a diferença entre o “ponto e vista objetivo” e o “ponto 

de vista subjetivo”.  

Ao esquecer os limites humanos, a especulação torna-se uma auto-deificação 

da razão humana, agora identificada como Razão. Westphal esclarece assim que se a fé 

173 Westphal. Ibidem. p. 114.

9



apresenta-se como loucura ou absurdo, como contraditória ou mesmo paradoxal, isto não 

significa que ela seja, em si mesma, loucura, absurdo, contradição ou paradoxo; significa 

tão somente que a fé encontra-se em total disparidade em relação àquela forma de razão. 

Esta constatação, por outro lado, só se tornaria uma objeção fatal à fé se a razão fosse 

concebida como Razão, quer dizer, concebida como intelecto divino, tomada como o mais 

alto modelo da verdade174. É contra esse tipo de pretensão filosófica que Climacus declara 

que a verdade é a subjetividade. Conforme observa Westphal, esta definição não pretende 

se mostrar  como o mais alto  grau da verdade,  mas como o mais  alto grau da verdade 

acessível  para um existente  concreto.  Ao restringir  o  termo existência  apenas  a  modos 

temporais de ser, kierkegaard ressalta a diferença absoluta entre o humano e o divino, entre 

a  temporalidade  e  a  contingência  do  conhecimento  humano  e  a  eternidade  de  uma 

consciência divina, a única capaz de um saber absoluto. 

Este tema começa a aparecer de maneira mais explícita na quarta e última 

tese que Climacus atribuiu a Lessing: 

“Lessing disse que se Deus tivesse toda a verdade em sua mão direita e na 
mão  esquerda  tivesse  a  busca  permanente  por  ela,  teria  escolhido  a  mão 
esquerda175”.

Conforme apresentadas no  Postscriptum, as palavras de Lessing diante da 

possibilidade da escolha perante Deus foram: “Eu me curvaria humildemente diante Dele, à 

sua mão esquerda e diria: dai-me, Pai. A verdade pura é, de fato apenas para ti”. 

174 WESTPHAL. Ibidem. p. 115.
175 CUP. Ibidem. p. 97.

9



O problema que se levanta aqui é que o pensamento especulativo precisa ver 

o  mundo  sub specie aeterni, ou, assim como Lessing reconhece, ver o mundo tal como 

Deus o vê.  Entretanto,  observa Climacus,  já que existir  não pode significar existir  sub 

specie aeterni a marcha do pensamento objetivo rumo a certeza objetiva pressupõe um 

sujeito  objetivo fictício.  Para Westphal,  ao afirmar  que a  verdade é  para  Deus apenas, 

Lessing está chamando a atenção para a temporalidade do conhecimento humano e, assim, 

para “a distinção entre o humano e o divino que a especulação não pode obliterar176”.

2.5 Sobre a impossibilidade de um sistema existencial.

Em seu  Postscriptum,  Climacus confronta as duas teses seguintes: a)  Um 

sistema lógico é possível e b) um sistema existencial é impossível.  

Westphal alerta-nos que a contraposição das duas teses pode levantar a falsa 

impressão de que Climacus estaria de acordo quanto à possibilidade da Lógica de Hegel, ao 

passo  em que  discordaria  de  sua  “Realphilosophie”, de  suas  Filosofia  da  Natureza  e 

Filosofia do Espírito. Esta interpretação, entretanto, resulta de um equívoco. Porque, para 

Climacus, Hegel faz da Lógica um sistema da existência; procura dar conta não apenas de 

Deus – que simplesmente é, e, portanto, habita a eternidade -, mas estende-se por sobre as 

176 WESTPHAL. Ibidem.p.116.

9



coisas  que  existem  no  mundo,  temporalmente177.  Assim  Climacus  aponta  o  equívoco 

hegeliano:

“Na  construção  de  um  sistema  lógico,  é  necessário  primeiro  e 
principalmente, tomar cuidado para aí não incluir nada que seja matéria de uma 
dialética  existencial  (...)  daí  segue-se  muito  simplesmente  que  a  incomparável 
descoberta  de  Hegel,  a  matéria  de  uma tão incomparável  admiração,  a  saber,  a 
introdução  do  movimento  na  lógica,  é  uma  completa  confusão  da  ciência  da 
lógica178”.

Para Hegel, o começo da filosofia como sistema científico deve ser absoluto, 

imediato, sem qualquer pressuposição179. Climacus, entretanto, põe em duvida se Hegel é 

capaz de atender ao seu próprio critério. Já no Conceito de angústia, podemos ler que “A 

Lógica começa cabalmente com o produto mais escorregadio da mais sutil das abstrações, a 

saber, com o imediato180”. Por outro lado, a Ciência da Lógica inicia com o capítulo “Com 

o que a Ciência deve começar?”, onde Hegel argumenta:

“O  começo  deve  ser,  portanto,  um  começo  absoluto  ou,  o  que  aqui  é 
sinônimo, um começo abstrato; desse modo, não pode pressupor nada, não deve ser 
mediado  por  nada  nem  possuir  um  fundamento;  antes,  deve  ele  mesmo  ser  o 
fundamento de toda a ciência. Conseqüentemente, deve ser pura e simplesmente 
uma imediatidade ou, mais precisamente, simplesmente a imediatidade mesma ... o 
começo, portanto, é o puro ser181”.  

Climacus  parece  ter  compreendido  a  exigência  hegeliana:  “O  Sistema 

começa com o imediato, portanto, sem quaisquer pressuposições, portanto, absolutamente; 

o começo do Sistema é um começo absoluto182”. Entretanto, logo levanta a questão: “Como 

177 WESTPHAL. Ibidem. p.118. Kojeve, a este respeito, diz: “ A lógica de Hegel não é uma lógica no sentido 
comum do termo,  nem uma gnosiologia,  mas uma ontologia  ou ciência do Ser  considerado como Ser”. 
Inttodução à Leitura de Hegel, p. 421.   
178 CUP. Ibidem. p.99.
179 WESTPHAL. Ibidem. p. 118.
180 C.A. Ibidem. p. 40.
181  “Thus the beginning must be an absolute, or what is synonymous here, an abstract beginning; and so it  
may not presuppose anything nor have a ground; rather it is to be itself the ground of the entire science.  
Consequently, it must be purely and simply an immediacy, or rather merely immediacy itself … the beginning  
therefore is pure being”. HEGEL. Science of logic, p. 70. citado em: WESTPHAL . Ibidem. p. 118.
182  CUP. Ibidem. p. 101,. 

9



o Sistema começa com o imediato,  quer dizer, começa com ele imediatamente?183”.  A 

resposta, segundo o próprio Climacus, “deve ser um incondicional negativo184”; nenhum 

sistema existencial  é  possível  e  “nenhum sistema lógico  pode  gabar-se  de um começo 

absoluto, uma vez que um tal começo, assim como o puro ser, é uma quimera185”. Começar 

imediatamente com o imediato seria como pensar acidentalmente ou por milagre;  seria 

como não pensar186. 

Assim, para Climacus, Hegel cai necessariamente em equívoco ao articular 

de  maneira  imprópria  categorias  fundamentais  do  sistema:  “A  Idéia  do  sistema  é  a 

identidade do sujeito e do objeto, a unidade do pensamento e do ser. A existência, por outro 

lado, é sua separação187”. Na introdução do Conceito de Religião lê-se que “o espírito não 

se limita a estar em relação com seu objeto, em uma relação onde se dá uma separação 

entre o sujeito cognoscente e o objeto conhecido,  mas,  no nível absoluto,  o objeto é o 

mesmo que  aquele  que  sabe”.  É  contra  esta  identificação  que  Climacus  argumenta  no 

Postscriptum.  Isso  não  significa,  entretanto,  que  a  existência  seja  impermeável  ao 

pensamento, mas que resulta na separação entre sujeito e objeto, entre ser e pensar188. 

Desde a perspectiva objetiva, o pensamento apresenta-se como puro ser, cujo 

objeto é o próprio pensamento e a verdade o resultado da correspondência do pensamento 

consigo mesmo. Este pensar objetivo não possui qualquer relação com o sujeito existente; 

ao contrário, representa a subjetividade abstrata em que deve necessariamente transformar-

se a subjetividade concreta e pessoal ao deslizar nesta objetividade.  

183 Ibidem.
184 Ibidem.
185 Ibidem. P. 102.
186 Ibidem.
187 Ibidem. p.112.
188 Ibidem. 

9



A especulação não pode abarcar a realidade a não ser transformando-a em 

possibilidade. Todo o saber sobre a realidade consiste tão somente em sua tradução em 

possibilidade. Com Hegel, “A filosofia moderna fez entrar a realidade na lógica e logo, por 

distração, se esquece que a realidade, na lógica, não é mais que realidade pensada, ou seja, 

possibilidade. Arte, ciência, poesia, etc., não têm a ver a não ser com a possibilidade, quer 

dizer,  não  no  sentido  de  uma hipótese  ociosa,  mas  com a  possibilidade  no  sentido  de 

realidade ideal189”. 

CONCLUSÃO

Inicialmente,  a noção de que a verdade é a subjetividade pode ter  soado 

como mera conseqüência de uma reviravolta no foco da investigação filosófica em que se 

passa  a  priorizar  o  indivíduo,  o  particular,  em  detrimento  do  universal.  Tal  posição, 

entretanto, não é imune a críticas quanto aos riscos de tropeços em aporias que toda forma 

de subjetivismo deve necessariamente suscitar. Entretanto, não é este o caso; pois a crítica 

de Kierkegaard não é uma crítica de natureza epistemológica. É uma crítica ao próprio 

projeto  epistemológico  de  absolutizar  a  objetividade  da  verdade.  A  noção  da  verdade 

subjetiva  apareceu-nos,  portanto,  como  crítica  da  objetividade  como  projeto  da 

modernidade.

189 Ibidem.

1



Assim como ocorre  em Nietzsche,  o  ponto  de  partida  de  Kierkegaard  é 

Sócrates. Entretanto, se, para Nietzsche, Sócrates inicia um longo período de decadência na 

História  da Filosofia  ao desclassificar a  aparência  como erro,  ilusão,  e  ao identificar a 

verdade como valor supremo, ligando a racionalidade à oposição metafísica verdade-ilusão, 

a crítica de Kierkegaard é que, para Sócrates, - em que pese o elogio da ironia como o 

“despertar  da  subjetividade”;  em  que  pese  ainda  a  relevância  que,  do  ponto  de  vista 

existencial, assume a questão “em que medida é possível aprender a verdade?” -, a verdade 

não seria mais do que uma simples referência histórica, pois o instante não passaria de mera 

ocasião para a apreensão do verdadeiro, destituído, portanto, de importância decisiva.  

Assim como o Sócrates de Nietzsche, o Sócrates de Kierkegaard, que nas 

Migalhas é identificado com Platão em sua noção de rememoração como meio de acesso à 

verdade  interior,  também encontra  seus  descendentes  na  modernidade.  Através  de  sua 

crítica da verdade, Kierkegaard leva-nos de Sócrates a Kant.  Como observa Stafford190, 

para  ambos,  o  pensar  e  o  agir  autenticamente  humanos  permanecem em uma  relação 

dualista em relação ao Absoluto transcendente. Kant ainda é socrático em sua fé racional na 

relação última que existe entre  o sujeito moral finito e  o transcendente autor moral  do 

mundo, bem como na insistência em que a verdade desta relação está além da capacidade 

do entendimento em compreendê-la191. 

Então,  a  crítica  de  Kierkegaard  a  Kant,  aqui  tomado  como  herdeiro  do 

projeto socrático, deve ressaltar, em primeiro lugar, o ponto central de sua crítica a Sócrates 

(pressuposto de sua crítica da verdade e da objetividade como projeto filosófico): a noção 

190 STAFFORD. Ibidem. p. 96
191 Ibidem.

1



de que a posição originária do homem é a não-verdade - pecado -, o que marca a diferença 

absoluta  em relação  a  Deus;  em segundo  lugar,  o  paradoxo  da  fé  como  crítica  à  “fé 

racional”  de  Kant  decorre  dessa  diferença,  pois,  enquanto  diferença  absoluta,  escapa  a 

qualquer mediação.  

 A partir da oposição a Kant, se esclarece ainda a leitura de Ricoeur segundo 

a qual as categorias existenciais atuam na composição de uma crítica da existência. Porque 

não se poderia dizer, por exemplo, que a subjetividade nos retira de uma esfera - a esfera 

objetiva (e objetificante) -, onde a existência é impensada, impensável e indizível? Não se 

pode dizer que a interioridade assegura ao pensamento um sujeito real em cujo discurso se 

possa incluir a própria existência particular?  

Também a  partir  de  Sócrates  podemos percorrer  o  caminho que  leva  de 

Kierkegaard a Hegel. Westphal, por exemplo, observa que enquanto a razão é representada 

pela doutrina da rememoração nas Migalhas, o Postscriptum trata da versão hegeliana deste 

projeto especulativo192. O Sócrates das  Migalhas  apareceria então como fundador de uma 

racionalidade que perpassa toda a História da Filosofia e chega até Hegel (lembremos – 

uma vez  mais!  –  do  Sócrates  nietzschiano)  como  ameaça  moderna  à  existência.  Mas, 

embora a diferença entre rememoração e revelação, já traçada nas Migalhas, conecte-se à 

distinção entre  objetividade e  subjetividade presente  no  Postscriptum,  a  diferença entre 

Sócrates e Platão, imperceptível naquela primeira obra, agora reaparece novamente.

 A especulação – platônica ou hegeliana – é um modo de objetividade em 

que a finitude do sujeito é anulada em favor de uma apreensão da verdade de maneira 

192 WESTPHAL. Ibidem. p. 111. 

1



objetiva, universal, atemporal.  No  Postscriptum, essa dissolução da existência no eterno 

assume um duplo sentido, individual e coletivo193. Do ponto de vista individual, o acento 

recai sobre o retorno platônico em direção ao eterno por meio da rememoração. Do ponto 

de vista coletivo, o foco se dá no encerramento hegeliano da história. Em ambos os casos, 

trata-se de um esforço da filosofia especulativa em ver o mundo sub specie aeterni  e por 

isso Climacus os trata como duplo aspecto de um mesmo tema194.

Já o Sócrates do Postscriptum, desenvolve o tema da rememoração de modo 

subjetivo,  pondo-a a  serviço do interesse apaixonado,  infinito  e  pessoal  pela  felicidade 

eterna e nunca retira o individuo das condições de sua finitude temporal195. 

Esta crítica da objetivização da existência apareceu em vários pontos da obra 

do dinamarquês. Desde o conceito de angústia, onde se aponta a possibilidade como modo 

real  de  ser  do  existente  concreto  (em  oposição  à  necessidade,  condição  de  sua 

objetivização), passando por Temor e Tremor, onde a suspensão teleológica da moralidade 

representa a rejeição do ideal moderno como hostil à vida genuinamente humana; passando 

também pelas  Migalhas,  onde  Climacus  oferece  como alternativa  ao  pólo  objetivo  da 

rememoração  a  noção  do  instante,  até  culminar  no  Postscriptum,  onde  o  pensamento 

assume como sua a tarefa de tornar-se subjetivo.

Hegel apresentou-se a Kierkegaard como representante maior desta postura 

objetiva. Em primeiro lugar, porque Hegel representa o estágio ético da existência. Se, para 

Hegel,  Kant  representa  a  visão  ética  do  mundo,  para  Kierkegaard,  Hegel  representa  o 

estágio  ético  da  existência,  pois  reduz  o  indivíduo  ao  geral,  o  pensador  subjetivo  ao 
193 WESTPHAL. Ibidem. p. 121.
194 Ibidem.
195 Ibidem.p. 111.

1



pensamento objetivo, impessoal, desinteressado. “O racional é real,  e o real é racional” 

afigura-se como “prescrição de todo pensamento ético que reduz o indivíduo ao geral196. A 

suspensão  teleológica  da  moralidade  ilustra  a  precaução  kierkegaardiana  contra  a 

periculosidade de uma visão ética que neutralize a individualidade em nome do geral.

 A identificação entre sujeito e objeto é o grande equívoco hegeliano. E se a 

dialética hegeliana deve levar ao reconhecimento da verdade como identificação absoluta 

entre sujeito e objeto, a dialética existencial de Kierkegaard, a dialética do paradoxo, deve 

mostrar  que  os  dois  termos  da  oposição  são  inconciliáveis.   Pois  o  fundamento  do 

cristianismo é a cisão entre o finito e o infinito,  entre  o tempo e a eternidade,  entre o 

homem e Deus. E o idealismo de Hegel anula esta diferença, por sua identificação do ser 

com o pensamento. Então, para Kierkegaard, o ser não pode ser uno com o pensamento, 

porque não caberia distinguir entre a idéia geral do ser e o ser divino; entre o ser absoluto e 

os seres concretos e finitos, que, para Hegel, não são senão momentos do ser infinito.

Diríamos então que a dialética existencial de Kierkegaard, partindo da noção 

de existência como diferença absoluta entre o homem e Deus, caracterizada assim pela 

finitude e temporalidade, não pode realizar as sínteses operadas pela dialética hegeliana, 

fundada na unidade entre sujeito e objeto. Afigura-se como uma “dialética do paradoxo” 

porque respeita o real e não lhe impõe categorias impróprias. Para Kierkegaard, a dialética 

de Hegel, a dialética da conciliação, da mediação, da síntese, deve aparecer, ao contrário, 

como abstração fantasiosa. 

196 RICOEUR. Ibidem. p. 42.

1



Ao  situar  Kierkegaard  entre  Kant  e  Hegel,  a  sua  “crítica  da  verdade” 

aparece-nos como ponto privilegiado de uma crítica mais ampla que visa atingir o próprio 

projeto moderno como um todo, pois o identifica como nocivo a uma vivência existencial 

tipicamente  humana.  Ao  anular  o  imenso  abismo  entre  o  homem  e  Deus,  seja  no 

imanentismo de Kant, seja no idealismo de Hegel, anula-se aquilo que na existência há de 

essencial: o existente.  

Bibliografia

Kierkegaard:

KIERKEGAARD,  Soren.  Concluding  Unscientific  Postscript.  Tradução  de  David  F. 

Swenson. New Jersey: Princeton University Press, 1941. 

________. Temor e Tremor. São Paulo: Abril Cultural , 1979.  

________.El concepto de la angustia. 3ª ed. Buenos Aires: Espasa-Calpe, 1946. 

________. O conceito de angústia. São Paulo: Hemus, 1968.

________. O Conceito de Ironia. Petrópolis: Vozes, 1991.

________. Philosophical Fragments. New Jersey: Princeton University Press, 1985.

1



Kant:

________. Crítica da Razão Pura. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1989.

________.  Fundamentação da Metafísica dos Costumes e outros escritos:  texto integral. 

São Paulo: Martin Claret, 2003.

________.  A Religião nos  Limites  da Simples  Razão  (Coleção  Os Pensadores  Volume 

Kant). São Paulo: Abril Cultural , 1980.  

Hegel: 

HEGEL, Fredrich.  El concepto de Religion.  México: D.F.: Fondo de Cultura Econômica, 

1981.

________. Fenomenologia do Espírito. Petrópolis: Vozes, 1997. 

Bibliografia secundária:

AQUINO, Marcelo Fernandes de.  O Conceito de Religião em Hegel.  São Paulo: Loyola, 

1989. 

BARRIO, Jaime Franco. Kierkegaard frente ao Hegelianismo. Universidade de Valladolid, 

1996. 

1



DELEUZE, Gilles. Diferença e repetição. Rio de Janeiro: Graal, 1988.  

________. O que é a Filosofia? São Paulo: Editora 34, 1992.

HERRERO, Francisco Javier. Religião e História em Kant. São Paulo: Loyola, 1991. 

HYPPOLITE, Jean. Introdução à Leitura de Hegel. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 

1971.

KOJÈVE,  Alexandre.  Introdução  à  Leitura  de  Hegel.  Rio  de  Janeiro:  Contra-ponto: 

UDUERJ, 2002.  

LOWRIE, Walter. Kierkegaard. Nova York: Oxford University Press, 1938,

________. A Shot Life of Kierkegaard. New Jersey: Princeton University Press, 1942. 

MARTINEZ,  Luiz  Guerrero.  Kierkegaard:  Los  Limites  de  la  Razón  en  la  Existencia  

Humana. Sociedade Iberoamericana de Estudos Kierkegaardianos, 1993. 

MESNARD, Paul. Kierkegaard.  Lisboa: Edições 70, 1991.

PLATÃO.  Defesa  de  Sócrates (Coleção  Os  Pensadores,  Volume Sócrates).  São  Paulo: 

Abril Cultural, 1972.  

_________. Mênon. Belém : Editora da Universidade Federal do Pará, 1980

RICOEUR,  Paul.  Filosofar  Após Kierkegaard.  Leituras-2  A Região dos  Filósofos.  São 

Paulo: ed. Loyola, 1996. 

1



________. Kierkegaard e o Mal. Leituras-2 A Região dos Filósofos. São Paulo: ed. Loyola, 

1996. 

VAZ, Henrique C. de Lima. Esccritos Filosóficos IV. Introdução à Ética Filosófica 1. São 

Paulo: ed. Loyola, 1999. 

WL, Jean. Études kierkegaardiennes.  Paris: Éditions Aubier, 1967.

 WESTPHAL, Merold.  Kierkegaard and Hegel.  In: Hannay, Alastair & Marino, Gordon. 

Cambridge Companion to Kierkegaard. Cambridge: Cambridge University Press, 2000.  

MARINO, Gordon D. Anxiety in The Concept of Anxiety. In: Hannay, Alastair & Marino, 

Gordon. Cambridge Companion to Kierkegaard. Cambridge: Cambridge University Press, 

2000

GREEN, Ronald M.  “Developing” Fear and Trembling.  In: Hannay, Alastair & Marino, 

Gordon. Cambridge Companion to Kierkegaard. Cambridge: Cambridge University Press, 

2000. 

Artigos

STAFFORD, Antoinette. Kant and Kierkegaard: the Subjectivization of Faith. Animus. A 

Philosophical Journal for Our Time, vol. 3, 1998. 

OLIVEIRA, Nythamar Fernandes de. Dialectic and Existence in Kant and Kierkegaard. In: 

Veritas, 46/2 (2001): 231-253. 

1



________.  Philosophy of Religion after Kant and Kierkegaard.  In: D.Z. Phillips Tessin, 

Kant and Kierkegaard on Religion. London: Macmillian, 2000. pp.245-262 

VALLS,  Álvaro  L.  Montenegro.  Algumas  Reflexoes  sobre  Razão  e  Religião  em 

Kierkegaard.  Consacratio Mundi – Homenagem a Urbano Zilles. Porto Alegre: Edipucrs, 

1998.

________.  O Amor Socrático.  A análise kierkegaardiana de sua teoria e de sua prática. 

Síntese, vol. 20, n° 63/1993. Centro e Estudos Superiores da Companhia de Jesus, Belo 

Horizonte.

________. Entre Sócrates e Cristo. Em Foco, n°2. Petrópolis: Vozes. Outubro 1995/ março 

1996. 

________. Possibilidade, Necessidade e Realidade na Dialética de Kierkegaard.  Revista 

do Instituto de Filosofia e Ciências Humanas da Universidade Federal do Rio Grande do 

Sul, ano X. Porto Alegre: 1978.   

1


