
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

MESTRADO EM FILOSOFIA 
 

 

 

 

 

CÉLIA REGINA ODY BERNARDES 

 

 

 

 

 

MORS TUA VITA MEA: 

elementos para uma reflexão sobre o problema do racismo de Estado a partir da crítica da 

razão governamental de Michel Foucault 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

Maio de 2005



 

 

CÉLIA REGINA ODY BERNARDES 

 

 

 

 

MORS TUA VITA MEA: 

elementos para uma reflexão sobre o problema do racismo de Estado a partir da crítica da 

razão governamental de Michel Foucault 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Filosofia da Universidade 
Federal de Pernambuco como requisito parcial 
à obtenção do grau de Mestre – Área de 
concentração: Ética e Filosofia Política. 
 

 

 

Orientação: Professor Doutor FERNANDO JADER DE MAGALHÃES MELO 

 

 

RECIFE 

Março de 2005 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Bernardes, Célia Regina Ody  

 

  Mors tua vita mea : elementos para uma reflexão
sobre o problema do racismo de Estado a partir da
crítica da razão governamental de Michel Foucault /
Célia Regina Ody Bernardes.  –  Recife : O Autor,
2005.  

 142 folhas.   
 

 

 Dissertação (mestrado) – Universidade Federal de 
Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2005. 

 

  
  Inclui bibliografia. 
 

 

  1. Ontologia histórica do presente. 2. Crítica da 
razão governamental. 3. Racismo de Estado. 4. 
Resistência - Biopoder. I. Título. 

 

         
111 CDU (2.ed.) UFPE  
111 CDD (22.ed.) BC2006-061  

  





 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Certa de que se ainda estivesse por aqui, muitos equívocos e mal-traçados 

caminhos teriam sido evitados, dedico este estudo a meu pai, Acácio Bernardes, que desde 

pequenininha me ensinou – sobretudo por seu exemplo – a amar os livros e as idéias. 

Também por ter me mostrado o valor da coragem, perseverança e disciplina, tão necessários 

para concretizar sonhos. Mas, mais do que tudo, por ter me ensinado que somos enquanto 

sonhamos nossos sonhos, certos ou errados – não importa tanto –, quando os sonhamos bem, 

e especialmente, ao sonharmos juntos. 

 

 



AGRADECIMENTOS 

 

 

É difícil nomear todos aqueles que contribuíram, de uma forma ou de outra, para 

que esta etapa chegasse ao fim. E mais ainda é conseguir exprimir em palavras todo o imenso 

sentimento que nutro, em suas mais variadas formas, por cada um deles. 

 

Não posso deixar de agradecer, em primeiríssimo lugar, à minha mãe, Maria Célia 

Ody Bernardes, simplesmente por existir. E especialmente por ter dedicado toda sua 

existência adulta à família, a mim e a meus irmãos.  

 

Aos meus colegas de graduação e a meus professores da Faculdade de Direito da 

Universidade Regional de Blumenau, a quem agradeço pelo germinar de minhas indagações 

no âmbito jusfilosófico e pelo companheirismo em minhas primeiras lutas políticas.  

 

Aos meus colegas de mestrado, com os quais tanto aprendi e, sobretudo, a 

Anderson de Alencar Menezes, pelo modelo de seriedade intelectual e pela confiança em mim 

depositada.  

 

Aos meus primeiros alunos, do mini-curso ministrado em abril de 2004 no 

Instituto Salesiano de Filosofia (INSAF), que com seu espírito curioso provocaram uma 

considerável expansão de meus próprios questionamentos, por sua compreensão, gentileza e 

beleza de espírito. Agradeço também a Evandro da Fonseca Costa e a Nélio Vieira de Melo, 

por me confiarem tão honrosa tarefa. 

 



Aos meus professores do curso de mestrado da Universidade Federal de 

Pernambuco (Inácio Strieder, Jesús Vázquez Torres, Fernando Raul, Washington Martins, 

Marcelo Luiz Pelizzoli) e especialmente ao professor Fernando Jader de Magalhães Melo, que 

acreditou em mim tão logo cheguei no Recife, pela honra de ter me aceitado como sua 

orientanda e pelo inestimável apoio e serena compreensão. Também aos professores 

componentes da pré-banca, Alfredo de Oliveira Moraes e Vincenzo di Matteo, pela leitura 

criteriosa e pelas preciosas sugestões.  

 

À querida Maria Betânia Souza, pela sempre pronta atenção, pela presteza no 

atendimento de todas as nossas solicitações e no esclarecimento de nossas dúvidas, bem como 

pela confiança que sempre externou em relação a mim, desde que me apresentei no 

Departamento de Filosofia da UFPE como aluna especial. 

 

Ainda, para o meu amor da minha vida, Gustavo Leal de Albuquerque, que desde 

o primeiro dia sonhou comigo esta dissertação, por encher de graça esses anos de tão árduos 

estudos, não permitindo, para meu contentamento, que minha existência a estes tenha se 

limitado. Seu apoio, companheirismo e incondicional dedicação estão inscritos em cada uma 

das linhas deste primeiro desafio que nos apresentou o caminho que vimos percorrendo lado a 

lado. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pedimos expressamente que não achem natural o que sempre acontece. Que nada seja tido 

por natural neste tempo de confusão sangrenta, de desordem ordenada, de arbitrariedade 

sistematizada, para que nada disto se mantenha. 

Bertold Brecht 



RESUMO 

 

 

O racismo de Estado é estudado por Michel Foucault como um dos paradoxos do 

biopoder: o dispositivo que garante a função assassina do Estado em um regime de poder que 

se exerce sobre a vida. A genealogia do racismo se desenvolve enquanto fragmento da 

ontologia histórica do presente no contexto da crítica da razão governamental, atividade 

filosófica que se ocupa da análise dos tipos de racionalidade (histórica) que informam os 

mecanismos pelos quais o Estado dirige a conduta dos homens e, ao mesmo tempo, das 

possibilidades de sua superação. A questão é uma possível via de acesso a uma compreensão 

mais aguda do modo contemporâneo de exercício do poder, o que introduz, no domínio da 

vida, o corte entre o que deve viver e o que deve morrer, de acordo com o princípio segundo o 

qual a morte do outro implica o fortalecimento biológico de si próprio na medida em que se é 

membro de uma população, elemento de uma pluralidade unitária e viva. O problema das 

resistências frente aos totalitarismos é enfrentado a partir da introdução da noção de 

governamentalidade, através da qual Foucault incorpora a questão da constituição do sujeito 

autônomo à problemática das relações entre saber e poder, perspectiva a partir da qual o 

sujeito assujeitado da analítica do poder cede lugar ao sujeito agente da estética da existência. 

E é neste plano, das tecnologias de si, que tem lugar privilegiado o cuidado de si, praticado a 

partir de e em função do cuidado do outro. 

 

PALAVRAS-CHAVE: ontologia histórica do presente, crítica da razão governamental, 

racismo de Estado, biopoder, governamentalidade, resistência, cuidado de si, cuidado do 

outro. 



RÉSUMÉ 

 

 

Le racisme d’État est étudié chez Michel Foucault en tant que paradoxe du bio-

pouvoir: un dispositif qui garantit la fonction meurtrière de l’État dans un régime de pouvoir 

qui s’exerce sur la vie. La généalogie du racisme est développée comme un fragment de 

l’ontologie historique du présent dans le contexte d’une critique de la raison gouvernementale, 

activité philosophique consacrée à l’analyse des types de rationalité (historique) mis en 

oeuvre dans les mécanismes par lesquels l’État dirige la conduite des hommes, ainsi qu’aux 

possibilités de leur dépassement. Il s’agit ici d’une voie d’accès possible à une compréhension 

plus précise du mode contemporain d’exercice du pouvoir, lequel instaure, dans le domaine de 

la vie, une coupure entre ce qui doit vivre et ce qui doit mourir, d’après le principe selon 

lequel la mort de l’autre implique l’affermissement biologique de soi-même, en tant que 

membre d’une population, élément d’une pluralité unitaire et vivante. Le problème des 

résistances aux totalitarismes est abordé au moyen de l’introduction de la notion de 

gouvernementalité, à travers laquelle Foucault fait entrer la question de la constitution du 

sujet dans la problématique des rapports entre savoir et pouvoir. De par ce changement de 

perspective, le sujet assujetti de l’analytique du pouvoir cède place au sujet agissant de 

l’esthétique de l’existence. Et c’est dans ce plan, celui des technologies de soi, que trouve une 

place privilégiée le souci de soi, pratiqué à partir de et en fonction du souci de l’autre. 

 

 

MOTS CLÉS: ontologie historique du présent, critique de la raison gouvernementale, 

racisme d’État, bio-pouvoir, gouvernementalité, résistance, souci de soi, souci de l’autre. 



LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

 

CEMODECON Centro de Estudos em Filosofia Moderna e Contemporânea 

DF Departamento de Filosofia  

DH Departamento de História 

EUA Estados Unidos da América 

GIP Groupe d’information sur les prisons (Grupo de informação sobre as 

prisões) 

IFCH Instituto de Filosofia e Ciências Humanas  

IFCS Instituto de Filosofia e Ciências Sociais 

INSAF Instituto Salesiano de Filosofia 

ONU Organização das Nações Unidas 

SA Sturm Abteilung (Guarda do Exército). Nomes secundários: Sturmtruppen 

(Tropas de Assalto), Braunhemden (Camisas Pardas) 

SIS Sistema de Informação Schengen 

SS Schutzstafeln (Tropa de Proteção, Guarda Especial) 

UE União Européia 

UnB Universidade de Brasília 

UNICAMP Universidade Estadual de Campinas 

UFPE Universidade Federal de Pernambuco 

UFPR Universidade Federal do Paraná 

UFRJ Universidade Federal do Rio de Janeiro 

UFSC Universidade Federal de Santa Catarina 



SUMÁRIO 

 

 

1 INTRODUÇÃO 12

2 BIOPODER: O OLHAR GENEALÓGICO SOBRE A MODERNIDADE 

POLÍTICA 30

2.1 A especificidade da análise foucaultiana das relações de poder 30

2.2 Transformações decorrentes da assunção da vida pelo poder político 36

2.3 Biopoder: implicações teóricas 45

3 RACISMO DE ESTADO: PARA UMA REFLEXÃO ACERCA DOS 

PARADOXOS DA (IR)RACIONALIDADE (BIO) POLÍTICA 

CONTEMPORÂNEA 52

3.1 A outra face de Jano: o racismo de Estado como garantia da “função 

assassina do Estado” no modo do biopoder 52

3.2 O racismo de Estado no nazismo 57

3.3 Outras “imagens” do racismo de Estado nas sociedades contemporâneas 60

4 O SUJEITO E AS RESISTÊNCIAS: DO ASSUJEITAMENTO À 

SUBJETIVAÇÃO 82

4.1 Como resistir? A livre autoconstituição do sujeito-forma 83

4.2 A intersubjetividade agonística na constituição ético-ascética do sujeito: 

cuidar de si para cuidar do outro 96

4.3 Elementos para uma crítica do “programa” ético-político de Foucault 104

5 CONCLUSÃO 111

 REFERÊNCIAS  128

 



12 

1 INTRODUÇÃO 

 

 

O trabalho do pensamento não é o de denunciar o mal que habitaria secretamente tudo o 
que existe, mas de pressentir o perigo que ameaça em tudo o que é habitual, e o de tornar 

problemático tudo que é sólido.1 
 

 

Uma das características mais marcantes do pensamento de Michel Foucault é a 

pluralidade dos temas estudados ao longo das quatro décadas em que se desenvolveu sua 

produção teórica: loucura, crime e castigo, medicina, psicologia e psicanálise, sexualidade, 

totalitarismos, verdade e poder, sujeito, história, literatura... Dentre esses vários temas, um 

dos que vem menos recebendo atenção por parte da literatura crítica é a noção de “racismo de 

Estado”, estudada em 1976 tanto no último capítulo de A vontade de saber, no qual busca 

definir o campo de atuação do “direito de morte” e do “poder sobre a vida”, como ao longo do 

curso Em defesa da sociedade, dedicado a construir uma genealogia dos discursos sobre a 

“guerra das raças”. As escassas referências à questão talvez possam ser explicadas pela tardia 

publicação da transcrição integral do curso ministrado no Collège de France (1997, na 

França, e 1999, no Brasil). Mas continua sendo intrigante a pouca atenção que os 

comentadores dedicam ao último capítulo de A vontade de saber.  

O “racismo de Estado” é estudado por Foucault na última aula do curso Em defesa 

da sociedade como um dos paradoxos do “biopoder”: como, em uma sociedade de 

normalização cujo regime de poder tem por função gerir a vida, pode ser exercido o direito de 

                                                            
1 FOUCAULT, Michel. À propos de la généalogie de l’éthique: un aperçu du travail en cours. In: ______. Dits et 

écrits II: 1976-1988. Edição estabelecida sob a direção de Daniel Defert e François Ewald, com a colaboração 
de Jacques Lagrange. Tradução de Gilles Barbedette et al. 2. ed. Paris: Quarto Gallimard, 2001c. 1736 p. Texto 
n. 344, p. 1428-1450. Entrevista concedida a H. Dreyfus e P. Rabinow em abr. 1983 e reelaborada por Foucault 
por ocasião da publicação da tradução francesa em 1984. Quando se tratar de textos de Foucault contidos nos 
Dits et écrits, convencionou-se utilizar a seguinte forma para as citações (com exceção da primeira vez em que 
aparecerem neste trabalho): FOUCAULT, ano (2001b para o primeiro volume e 2001c para o segundo 



13 

morte? Justamente pelo racismo, “dispositivo” que garante a reativação do velho direito de 

soberania (direito de morte) nas sociedades normalizadoras (poder sobre a vida). Trata-se da 

última etapa de um longo processo que se inicia na revolução inglesa do século XVII, quando 

surgem os discursos, estrategicamente polivalentes, da “guerra das raças”, nos quais a guerra 

permanente se apresenta como o “pano de fundo da história” e as relações de dominação, o 

elemento mais importante da política.2 Com a Revolução Francesa, ocorre o 

“emburguesamento” do discurso histórico e, com ele, um deslocamento no papel da guerra: se 

antes se apresentava como elemento “constitutivo da história”, enquanto “condição de 

existência da sociedade e das relações políticas”, agora aparece em um papel “protetor e 

conservador da sociedade”, como “condição de sua sobrevivência em suas relações políticas”. 

É nesse momento que aparece a idéia de “guerra interna como defesa da sociedade contra os 

perigos que nascem em seu próprio corpo e de seu próprio corpo; é [...] a grande reviravolta 

do histórico para o biológico, do constituinte para o médico no pensamento da guerra social.”3 

Está-se diante das condições de possibilidade para a emergência dos discursos do “racismo de 

Estado”. 

É no século XIX que os discursos da “guerra das raças” sofrem uma bifurcação, 

conforme apropriados, de um lado, pelos partidários da revolução social, e de outro, pelos 

defensores do conservadorismo social. No primeiro caso, redundam no conceito de luta de 

                                                                                                                                                                                          
volume)-número do texto, número da página. No presente caso, então, tem-se: FOUCAULT, 2001c-344, p. 
1431. Salvo menção em contrário, as traduções são de nossa responsabilidade. 

2 FOUCAULT, Michel. Em defesa da sociedade: curso no Collège de France (1975-1976). Edição estabelecida 
por Mauro Bertani e Alessandro Fontana, sob a direção de François Ewald e Alessandro Fontana. Tradução de 
Maria Ermantina Galvão. São Paulo: Martins Fontes, 2000. XIV, 382 p. (Coleção Tópicos). Tradução de: Il 
faut défendre la société. p. 258. Esquematicamente, os principais conjuntos narrativos analisados por Foucault 
ao longo do curso são relativos às seguintes épocas: (1) revolução burguesa inglesa, primeira metade do século 
XVII (Ibid., p. 99-133, aula de 04 de fevereiro de 1976); (2) fim do século XVII, durante as lutas da 
aristocracia feudal reacionária anti-monarquista contra Luís XIV por ocasião da Fronda – parte do curso na 
qual Foucault analisa Boulainvilliers (Ibid., p. 134-223, aulas de 11, 18 e 25 de fevereiro de 1976); (3) no final 
do século XVIII e no início do século XIX, quando o discurso da “guerra das raças” é reativado durante a 
Revolução Francesa, sendo novamente utilizado tanto à esquerda (os liberais burgueses) quanto à direita (a 
aristocracia contra-revolucionária) (Ibid., p. 226-284, aulas de 03 e 10 de março de 1976); e (4) quando a 
guerra das raças toma a forma de um “racismo de Estado”, no final do século XIX e na primeira metade do 
século XX, sendo reinterpretada em um sentido biológico pelos biólogos racistas e eugenistas, ideólogos do 
racismo e do darwinismo social (Ibid., p. 285-315, aula de 17 de março de 1976). 



14 

classes, elaborado inicialmente pelos historiadores franceses (Thierry e Courtot): parte-se da 

idéia de que a “sociedade é constituída por antagonismos inconciliáveis” e que “o aparelho de 

Estado não é universal, mas uma arma ideológica nas mãos da classe dominante para manter a 

exploração dos camponeses e proletários. Sob essa forma, ele gerou uma consciência radical 

da historicidade e serviu a todas as revoluções que se seguiram à francesa de 1789.”4  

A segunda bifurcação do discurso da guerra das raças no século XIX resulta em 

sua utilização para fins de conservadorismo social, uma vez que a guerra é traduzida em 

termos biológicos de raças, sendo recodificada de acordo com as teorias eugenistas, da 

degenerescência, da hereditariedade, do darwinismo social. A partir da segunda metade do 

século XIX, ao se transformar em “racismo de Estado”, o discurso histórico perde totalmente 

o caráter de instrumento contra o poder. Se esse discurso fora utilizado como uma arma 

contra a centralização do poder monárquico sobre a vida dos indivíduos (no século XVII: 

“temos de nos defender contra a sociedade”), ao ser colonizado pelo “Estado policialesco e 

totalitário”5, o discurso da guerra social permanente passa a “servir à desqualificação das sub-

raças colonizadas”6, à eliminação, segregação e normalização da sociedade. Agora, é um 

discurso do poder (no século XIX, e mais agudamente no século XX: “temos de defender a 

sociedade”) tendente a eliminar todos os “inimigos internos” que, por ameaçarem a 

integridade e a pureza do corpo social, devem ser excluídos, eliminados, direta ou 

indiretamente. Trata-se, então, de 

defender o corpo social dos elementos que comprometem sua ordem e seu perfeito 
funcionamento: loucos, tarados e perversos, assassinos monomaníacos, prostitutas e 
bêbados degenerados, pobres, miseráveis e sub-raças que povoam as periferias das 
cidades européias, marginais, desempregados, vagabundos e todo tipo de escória social 
que ameaçam perverter a convivência social com greves, rebeliões, doenças, depravação 
física e moral: diferentes figuras da ‘desordem’ que ameaçavam a sociedade. A inaudita 
extensão das relações de poder pelo corpo social, determinada por investimentos estatais 

                                                                                                                                                                                          
3 FOUCAULT, 2000, p. 258. 
4 ALVES, Alexandre. A genealogia da guerra das raças e a origem do Estado Moderno: verdade e poder no curso 

“Em defesa da sociedade” de Foucault. Cadernos de ética e filosofia política, São Paulo, n. 5, p. 9-27, dez. 
2002. p. 22. 

5 Ibid., p. 23. 
6 FOUCAULT, 2000, p. 89. 



15 

e políticas públicas, uniram Estado e Ciência numa verdadeira cruzada para limar a 
sociedade de todos os elementos indesejáveis e construir o homem novo. As biopolíticas 
de exclusão e de extermínio do politicamente perigoso e do etnicamente impuro foram 
introduzidas, no século XVIII, pelo policiamento médico da sociedade e desenvolvidas, 
no século XIX, pelo darwinismo social, as teorias raciais que justificavam o 
neocolonialismo e o movimento eugenista que propunha a esterilização dos ‘anormais’.7 

Desse modo, a “luta de classes” passa a servir como princípio de exclusão no 

Estado stalinista, e a “guerra das raças”, no nazista. Segundo Alves,  

Era a vingança da soberania: o discurso que desde o século XVII serviu de luta contra a 
centralização estatal e a crescente intervenção do Estado na vida das pessoas, acabou 
sendo recolonizado pelo próprio Estado soberano para aumentar seu próprio poder de 
intervenção no corpo social – mas fez isso às custas da negação do conteúdo histórico e 
revolucionário desse discurso, usando-o num registro exclusivamente biológico e contra-
revolucionário.8 

No século XX, a posição de Carl Schmitt (a que se opõe Foucault quando insiste 

na diferenciação entre “antagonismo” e “agonismo”9) parece ilustrar perfeitamente essa tese 

tragicamente tornada realidade: o político é o campo configurante da relação amigo-inimigo, 

apresentando-se o soberano como aquele que define quem é o inimigo, o estranho que deve 

ser morto para que o amigo possa viver. O inimigo é a pessoa cuja vida aumenta com minha 

morte e, contrariamente, aquele cuja morte aumenta minha vida. O “inimigo político” é o 

“estranho”, aquele cuja alteridade representa, no conflito concreto e atual, a negação do modo 

próprio de existência, sendo necessário rechaçá-lo ou combatê-lo para preservar a própria 

forma essencial de vida. Além disso, o sentido de tal rechaço ou combate, em Schmitt, remete 

à “possibilidade real de matar fisicamente”, uma vez que a guerra procede da inimizade e esta 

é “uma negação ôntica de um ser distinto.” Dado que a possibilidade real de luta armada é o 

elemento constitutivo do conceito de inimigo e que o essencial no conceito de armamento “é 

que se trata de meios para produzir a morte física de pessoas”, não parece ser exagero afirmar 

que a disposição para a morte e para matar é o específico do conceito schmittiano do 

                                                            
7 ALVES, 2002, p. 22-23. 
8 Ibid., p. 23. 
9 Esse ponto é mais longamente desenvolvido na subseção 4.1, p. 87-89. 



16 

político.10 Tendo em vista que a análise foucaultiana do racismo de Estado toma como objeto 

justamente esse gênero de discursos, parece ficar claro o sentido do título conferido ao curso 

(Il faut défendre la société), bem como a sentença que intitula o presente estudo (Mors tua 

vita mea).  

A genealogia do racismo é um dos fragmentos indispensáveis à escrita da 

“ontologia histórico-crítica do presente” a que se propôs Foucault, inscrevendo-se 

explicitamente na tradição kantiana de pensamento. Em seus últimos escritos, Foucault 

enfatiza o fato de Kant haver inaugurado duas tradições críticas que passaram a dividir a 

filosofia em dois continentes: o da “analítica da verdade” e o da “ontologia do presente”. A 

primeira perquire acerca das condições de possibilidade de um conhecimento verdadeiro, 

sendo no âmbito da segunda que Kant teria inaugurado o discurso filosófico da modernidade 

ao problematizar duas questões que, atuantes desde então, definem o campo de interrogação 

filosófica sobre o que somos em nossa atualidade: “O que é o Aufklärung?” e “O que fazer da 

vontade de revolução?”.  

Entender a filosofia como uma prática discursiva que tem sua própria história 

implica concebê-la ao mesmo tempo como discurso sobre a modernidade e como discurso da 

modernidade (para o que é necessário fazer a genealogia da modernidade compreendida como 

questão, e não exatamente da noção de modernidade), ou seja, como problematização, pelo 

filósofo, dessa atualidade da qual ele próprio faz parte e em relação à qual é necessário se 

situar.11 Doravante, uma das grandes funções da filosofia moderna (aquela que continua 

                                                            
10 SCHMITT, Carl. El concepto de lo político. In: ______. El concepto de lo político: texto de 1932 con un 

prólogo y tres corolarios. Tradução de Rafael Agapito. Madrid: Alianza, 1991. (Alianza Universidade, 
Ciencias Sociales, 688). Tradução de: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei 
Corollarien. p. 49-106. p. 57, 62-63. 

11 FOUCAULT, Michel. Qu’est-ce que les Lumières? In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 351, p. 1498-
1507. Excerto de aula ministrada em 05 jan. 1983. p. 1500. 



17 

buscando respostas à questão “O que é o Aufklärung?”, lançada por Kant há dois séculos12) 

consiste em esquadrinhar sua atualidade discursiva. 

A dupla significação da divisa “Sapere aude!” marca a ambigüidade da definição 

kantiana do Aufklärung: ao mesmo tempo pertencimento, pois se trata de um processo em 

curso do qual os homens fazem parte coletivamente, e tarefa, na medida em que o que está 

em causa é um ato de coragem a ser efetuado pessoalmente pelos homens enquanto agentes. 

Para Foucault, esse texto permite entender a modernidade menos como um período histórico 

do que como uma “atitude de modernidade”, um ethos: um modo de relação com a atualidade, 

uma escolha voluntária feita por alguns, uma maneira de pensar, sentir, agir e de se conduzir 

que ao mesmo tempo marca um pertencimento e se apresenta como tarefa. Exatamente por 

isso, não há sentido distinguir entre épocas pré ou pós-modernas, mas, sim, procurar saber 

como a “atitude de modernidade”, desde que se formou, se encontra em luta com “atitudes de 

contramodernidade”.13 

Foucault aponta como um dos hábitos mais nocivos do pensamento 

contemporâneo as análises em que o momento presente é visto como um momento de ruptura. 

Refletir sobre seu próprio momento exige modéstia, e não solenidade, uma vez que o 

momento em que se vive não é esse momento único e fundamental a partir do qual toda a 

história acaba ou recomeça; não obstante, exige análise, tendo em vista que um dos grandes 

papéis do pensamento filosófico é dizer o que é esse “hoje” e o que é isso que somos hoje. 

Não se trata de uma simples descrição neutra dos fatos, pois dizer o que somos hoje tem a 

finalidade de “captar por onde o que é e como é poderia não mais ser o que é” e, assim, “abrir 

um espaço de liberdade concreta, de transformação possível.”14 A tarefa do intelectual ao 

                                                            
12 FOUCAULT, Michel. Qu’est-ce que les Lumières? In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 339, p. 1381-

1397. Ensaio publicado em 1984. p. 1382. 
13 FOUCAULT, 2001c-339, p. 1383-1384, 1387. 
14 FOUCAULT, Michel. Structuralisme et poststructuralisme. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 330, 

p. 1250-1276. Entrevista publicada na primavera 1983. p. 1267-1268. 



18 

“dizer a atualidade”15 é justamente seguir suas linhas de fragilidade e se inscrever em seus 

pontos de tensão para descrever “o que é”, “fazendo-o aparecer como podendo não ser, ou 

podendo não ser como é”16. Mas tal descrição do real não tem valor de prescrição (e aí se 

incluem seus próprios livros17): recorrer à história adquire sentido na medida em que a 

história tem por função  

mostrar que o que é nem sempre foi, ou seja, que é sempre na confluência de 
encontros, casualidades, que se formaram as coisas que dão a impressão de 
serem as mais evidentes. O que a razão experimenta como sua necessidade, 
ou melhor, o que as diferentes formas de racionalidade apresentam como 
sendo-lhes necessário, pode-se perfeitamente fazer sua história e encontrar 
as redes de contingências a partir de onde isso emergiu; o que não quer dizer 
que essas formas de racionalidade sejam irracionais; isso quer dizer que 
repousam sobre uma base de prática humana e de história humana, e dado 
que essas coisas foram feitas, podem, com a condição de que saibamos como 
foram feitas, ser desfeitas.18 

E é no continente kantiano da “ontologia do presente” que Foucault enraíza seu 

trabalho, orientado por “uma atitude, um ethos, uma vida filosófica em que a crítica do que 

somos é ao mesmo tempo análise histórica dos limites que nos são impostos e prova de sua 

superação possível.”19 A função da crítica genealógica da razão governamental20 seria, então, 

desamarrar a armadilha em que a história capturou o processo moderno de racionalização da 

                                                            
15 A expressão consta do título de um ensaio de Philippe Artières sobre o tema: ARTIÈRES, Philippe. Dire 

l’actualité. Le travail de diagnostic chez Michel Foucault. In: GROS, Fréderic (Coord.). Foucault: le courage 
de la vérité. Paris: PUF, 2002. (Débats Philosophiques). p. 11-34. 

16 FOUCAULT, 2001c-330, p. 1268. 
17 FOUCAULT, 2001c-281, p. 861. 
18 FOUCAULT, 2001c-330, p. 1268. 
19 FOUCAULT, 2001c-339, p. 1396. Cf., também, FOUCAULT, Michel. Le sujet et le pouvoir. In: ______. Dits 

et écrits II, op. cit., texto n. 306, p. 1041-1062. Ensaio publicado em 1982. p. 1050-1051; La technologie 
politique des individus. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 364, p. 1632-1647. Conferência 
pronunciada em out. 1982. p. 1632-1633; Introduction par Michel Foucault. In: ______. Dits et écrits II, op. 
cit., texto n. 219, p. 429-442. Introdução à versão norte-americana de O normal e o patológico, de Georges 
Canguilhem, publicada em 1978. p. 431-432; 2001c-351, p. 1498-1499; 2001c-339, p. 1381-1397. Além disso, 
no curso A hermenêutica do sujeito Foucault se refere à filosofia kantiana como exemplar de um tipo de 
questionamento que relaciona o ato de conhecimento e uma transformação do próprio ser do sujeito e do qual 
seriam representativos Hegel, Schelling, Schopenhauer, Nietzsche, Husserl (particularmente o da Crise da 
Humanidade Européia e a Filosofia) e Heidegger. Cf. FOUCAULT, Michel. L’herméneutique du sujet: cours 
au Collège de France (1981-1982). Edição estabelecida por Fréderic Gros sob a direção de François Ewald e 
Alessandro Fontana. Paris: Gallimard; Seuil, 2001e. 546 p. (Collection Hautes Études). p. 29. 

20 A “razão governamental” se apresenta como um – dentre os diversos possíveis – plano de análise que 
evidencia os “tipos de racionalidade acionados nos procedimentos pelos quais se dirige, através de uma 
administração estatal, a conduta dos homens.” FOUCAULT, Michel. Naissance de la biopolitique. In: ______. 
Dits et écrits II, op. cit., texto n. 274, p. 818-825. Resumo do curso Nascimento da biopolítica, redigido ao 
final de 1979. p. 823. 



19 

sociedade e da cultura que conduziu ao assujeitamento do homem e, em última análise, ao 

totalitarismo do século XX: “...a crítica é o movimento pelo qual o sujeito se dá o direito de 

interrogar a verdade sobre seus efeitos de poder e o poder sobre seus discursos de verdade; 

então a crítica seria a arte da inservidão voluntária, da indocilidade refletida”21.  

Mas como desenvolver essa ontologia histórico-crítica de nós mesmos? Para 

Foucault, não se trata de um trabalho elaborado na desordem e na contingência, porquanto 

exige um “labor paciente”22, uma “erudição tenaz”23: gira em torno de uma questão bem 

definida e é dotado de generalidade, sistematicidade e homogeneidade.24 

A questão da crítica foucaultiana envolve o paradoxo das relações entre a 

capacidade técnica e o poder, que surge a partir do descumprimento da grande promessa de 

parte do século XVIII: o crescimento simultâneo e proporcional da capacidade técnica de agir 

sobre as coisas e da liberdade (autonomia) dos indivíduos uns em relação aos outros. Diante 

da complexidade das relações não-lineares que se estabeleceram entre esses dois termos ao 

longo dos últimos séculos, o que está em questão é a (im)possibilidade de se desconectar o 

crescimento das capacidades e a intensificação das relações de poder, redutoras da esfera da 

autonomia individual.25 

A crítica do presente se consubstancia em análises históricas cuja homogeneidade 

é assegurada por um domínio de práticas que apresentam uma vertente tecnológica (o que e 

como os homens fazem, ou seja, “as formas de racionalidade que organizam as maneiras de 

                                                            
21 FOUCAULT, 1990, p. 39 apud ALVES, 2002. p. 10. Trata-se da comunicação “Qu’est-ce que la critique? 

Critique et Aufklärung”, apresentada por Foucault perante a Société française de philosophie na sessão de 27 
de maio de 1978, e publicada apenas postumamente (Bulletin de la Société française de philosophie, Paris, n. 
2, avr.-juin 1990, p. 35-63). 

22 FOUCAULT, 2001c-339, p. 1397.  
23 ROUANET, Sérgio Paulo. Os herdeiros do Iluminismo. In: ______. As razões do Iluminismo. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2000b. p. 200-216. p. 207. 
24 FOUCAULT, 2001c-339, p. 1394. 
25 Ibid., p. 1394-1395. 



20 

fazer”) e uma vertente estratégica (a liberdade com a qual os homens agem nesses sistemas 

práticos, reagindo ao que os outros fazem e modificando as regras do jogo).26 

Além disso, a crítica tem caráter sistemático porquanto se desenvolve em torno de 

três domínios conexos cujas especificidades e inter-relações devem ser analisadas: o eixo do 

saber (domínio sobre as coisas; “como somos constituídos como sujeitos de nosso saber”?), o 

eixo do poder (ação sobre os outros homens; “como somos constituídos como sujeitos que 

exercem ou sofrem relações de poder”?) e o eixo da ética (domínio sobre si mesmo; “como 

somos constituídos como sujeitos morais de nossas ações”?).27 

Por fim, a crítica é dotada de generalidade na medida em que o estudo dos modos 

de problematizações é “a maneira de analisar, em sua forma historicamente singular, questões 

de alcance geral”. Trata-se de captar  

em que medida o que nós sabemos dessa generalidade, as formas de 
exercício de poder que nela se exercem e a experiência que nesse âmbito 
fazemos de nós mesmos constituem apenas figuras históricas determinadas 
por uma certa forma de problematização que define objetos, regras de ação e 
modos de relação consigo.28 

                                                            
26 FOUCAULT, 2001c-339, p. 1395. 
27 Ibid., p. 1395. 
28 Ibid., p. 1396. Segundo Revel, o termo ‘problematização’ é utilizado cada vez mais freqüentemente por 

Foucault nos dois últimos anos de sua vida para definir sua pesquisa e distinguir a história do pensamento 
(que se interessa pelo modo como se constituem os problemas para o pensamento e pelas estratégias 
desenvolvidas para respondê-los) tanto da história das idéias (“análise dos sistemas de representação que 
sustentam ao mesmo tempo os discursos e os comportamentos”) quanto da história das mentalidades 
(“análise das atitudes e dos esquemas de comportamento”). Para a autora, o termo implica duas conseqüências: 
em primeiro lugar, “o verdadeiro exercício crítico do pensamento se opõe à idéia de uma busca metódica da 
‘solução’”, uma vez que a tarefa da filosofia é justamente “problematizar”. REVEL, Judith. La pensée 
verticale: une éthique de la problématisation. In: GROS, Fréderic (Coord.). Foucault: le courage de la vérité. 
Paris: PUF, 2002. (Débats Philosophiques). p. 63-86. p. 80-84. Esse entendimento já é exposto em 1970: “Qual 
é a resposta à questão? O problema. Como resolver o problema? Deslocando a questão.” FOUCAULT, Michel. 
Theatrum philosophicum. In: ______. Dits et écrits I: 1954-1975. Edição estabelecida sob a direção de Daniel 
Defert e François Ewald, com a colaboração de Jacques Lagrange. Tradução de Carl-Gustav Bjurström et al. 2. 
ed. Paris: Quarto Gallimard, 2001b. 1708 p. Texto n. 80, p. 943-967. Resenha dos livros Différence  et 
répétition e Logique du sens, de Gilles Deleuze, publicada em nov. 1970. p. 958. Em segundo lugar, continua 
Revel, cada reformulação teórica, ou seja, cada nova problematização é fundamentalmente ligada a uma 
prática, isto é, a um engajamento na atualidade, a um combate (o trabalho como psicólogo no laboratório de 
eletroencefalografia do hospital psiquiátrico Sainte-Anne no início da década de 1950, o Groupe d’information 
sur les prisons [GIP] nos anos 1970, o problema da homossexualidade na década de 1980). Sobre esse aspecto, 
cf. FOUCAULT, Michel. Questions à Michel Foucault sur la géographie. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., 
texto n. 169, p. 28-40. Entrevista publicada no 1. trim. 1976. p. 29. Portanto, a “problematização” não se define 
como “representação de um objeto preexistente” ou como “criação pelo discurso de um objeto que não existe. 
É o conjunto das práticas discursivas ou não-discursivas que faz entrar algo no jogo do verdadeiro e do falso e 
o constitui como objeto para o pensamento (seja sob a forma da reflexão moral, do conhecimento científico, da 



21 

O ethos filosófico próprio da “ontologia crítica e histórica de nós mesmos” 

proposta por Foucault é uma “atitude limite” que inverte a crítica transcendental kantiana: 

não se trata de saber quais limites o conhecimento deve renunciar a ultrapassar, deduzindo da 

forma do que somos o que nos é impossível fazer ou conhecer, mas, sim, compreender o que 

há de singular, contingente e arbitrariamente coercitivo no que nos é dado como universal, 

obrigatório e necessário. Trata-se, então, de extrair da contingência que nos fez ser o que 

somos “a possibilidade de não mais ser, fazer ou pensar o que somos, fazemos ou 

pensamos.”29  

Enquanto a crítica transcendental se exerce na busca de estruturas formais de 

valor universal que informam todo conhecimento e toda ação moral possível, a crítica 

arqueo-genealógica se apresenta como pesquisa histórica dos acontecimentos que nos 

levaram a nos constituir e a nos reconhecer como sujeitos do que fazemos, pensamos e 

dizemos, recorrendo a um método que considera como acontecimentos históricos os discursos 

que articulam o que pensamos, dizemos e fazemos. Desse modo, Foucault transforma “a 

crítica exercida na forma da limitação necessária em uma crítica prática na forma da 

transposição possível”, guiada pelo objetivo de “relançar tão longe e tão amplamente quanto 

for possível o trabalho indefinido da liberdade”. E se o trabalho crítico, hoje, não implica 

necessariamente fé nas Luzes, não dispensa o “trabalho sobre nossos limites, ou seja, um 

labor paciente que dá forma à impaciência da liberdade.”30 

                                                                                                                                                                                          
análise política etc.).” FOUCAULT, Michel. Le souci de la vérité. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 
350, p. 1487-1497. Entrevista concedida a François Ewald em maio 1984. p. 1489. Em outro momento, 
Foucault afirma: “Acredito que o trabalho que se tem que fazer é um trabalho de problematização e de perpétua 
reproblematização. O que bloqueia o pensamento é admitir [...] uma forma de problematização e procurar uma 
solução que possa substituir aquela que se aceita. Ora, se o trabalho do pensamento tem um sentido [...], é o de 
retomar radicalmente a maneira pela qual os homens problematizam seu comportamento [...]. [...] o 
pensamento não é o que nos faz crer no que pensamos nem admitir o que fazemos, mas o que nos faz 
problematizar até mesmo o que nós próprios somos. O trabalho do pensamento não é o de denunciar o mal que 
habitaria secretamente tudo o que existe, mas de pressentir o perigo que ameaça em tudo o que é habitual, e o 
de tornar problemático tudo que é sólido.” (FOUCAULT, 2001c-344, p. 1431). 

29 FOUCAULT, 2001c-339, p. 1393. 
30 Ibid., p. 1393, 1397. 



22 

Além disso, o ethos filosófico da modernidade se apresenta como uma “atitude 

experimental”, no sentido de que deve desenvolver um domínio de pesquisas históricas e se 

submeter à prova da realidade e da atualidade, tanto para captar os pontos em que a mudança 

é possível e desejável quanto para determinar qual a forma a ser conferida a tal mudança. Essa 

característica é a condição necessária para que não se incorra em um “sonho vazio da 

liberdade” e também para mantê-la afastada de projetos pretensamente globais e radicais, pois 

o furtar-se ao sistema da atualidade e recorrer a “programas totais de uma outra sociedade, de 

um outro modo de pensar, de uma outra cultura, de uma outra visão de mundo” sempre 

resultou na recondução das “mais perigosas tradições.”31  

No ethos filosófico próprio à crítica de Foucault, desempenha importante papel a 

noção de “experiência”, na qual se articulam verdade e subjetividade. Esses elementos foram 

tematizados ao longo de toda sua trajetória intelectual, mas ganharam especial ênfase nos 

últimos anos (1980-1984), notadamente quando se dedicou à “hermenêutica de si”32. Nos 

textos desse período, são constantes as referências a um determinado tipo de atividade, a uma 

experiência (“ascese”) em que se encontram intimamente relacionadas a transformação do 

sujeito e a manifestação da verdade. No curso que ministrou no Collège de France no ano 

letivo 1981-1982 (A hermenêutica do sujeito), Foucault se propõe a mostrar como, a partir do 

estabelecimento de uma relação de si consigo, foi possível se constituir, na Antiguidade, um 

tipo de experiência de si característica “da experiência ocidental do sujeito por ele mesmo, 

                                                            
31 FOUCAULT, 2001c-339, p. 1394. 
32 Na introdução a O uso dos prazeres, Foucault justifica o abandono dos projetos de estudos anteriormente 

anunciados (planejara a edição de uma História da Sexualidade composta de seis volumes) porque havia 
reorganizado suas pesquisas em torno da formação, na Antiguidade, de uma “hermenêutica de si”. A 
transformação foi vantajosa na medida em que lhe permitiu destacar alguns elementos úteis na elaboração de 
uma história da verdade: “uma análise dos ‘jogos de verdade’, dos jogos do verdadeiro e do falso através dos 
quais o ser se constitui historicamente como experiência, isto é, como podendo e devendo ser pensada.” É a 
partir dessas considerações que Foucault reavalia as pesquisas desenvolvidas em seus livros anteriores, em que 
se tratava de refletir sobre as seguintes questões: “Através de que jogos de verdade o homem se dedica a pensar 
seu ser próprio quando se percebe como louco, quando se vê como doente, quando se reflete como ser que 
vive, fala e trabalha, quando se julga e se pune enquanto criminoso? Através de que jogos de verdade o ser 
humano se reconheceu como homem de desejo?” FOUCAULT, Michel. Histoire de la sexualité II: l’usage des 
plaisirs. Paris: Gallimard, 2001d. 342 p. (Collection Tel, 279). p. 13-14, grifo nosso. 



23 

mas igualmente da experiência ocidental que o sujeito pode ter ou se fazer dos outros.”33 

Nessa época, apresentam-se inseparáveis uma prática de espiritualidade (entendida como “as 

transformações necessárias no próprio ser do sujeito que permitirão o acesso à verdade”) e a 

questão filosófica do “como ter acesso à verdade”.34 Portanto, o retorno a si, o trabalho sobre 

si, é estreitamente ligado ao saber das coisas: o acesso à verdade depende de um trabalho do 

sujeito sobre si mesmo, uma espécie de experiência espiritual, uma arte de viver (tekhnê tou 

biou) que impõe, a partir da Antiguidade, a questão: “como devo transformar meu próprio eu 

para ser capaz de aceder à verdade?”35   

A leitura e a escritura são exercícios ascéticos de meditação pelos quais  o sujeito 

se desloca “em relação ao que ele é pelo efeito do pensamento.” Nessas atividades, trata-se de 

um jogo que o pensamento efetua sobre o próprio sujeito, e não sobre os pensamentos do 

sujeito, o que explica que a leitura filosófica, como entendida na Antiguidade, seja indiferente 

ao autor ou ao contexto da frase ou da sentença: objetiva-se não tanto compreender o que o 

autor quis dizer como constituir para si uma rede de discursos verdadeiros que sejam ao 

mesmo tempo princípios de comportamento.36  

                                                            
33 FOUCAULT, 2001e, p. 220-221. 
34 Ibid., p. 18. Em entrevista concedida em 1982, Foucault afirma que sua concepção da atividade filosófica 

como algo que implica a transformação de si por seu próprio saber se aproxima da experiência estética. Cf. 
FOUCAULT, Michel. Une interview de Michel Foucault par Stephen Riggins. In: ______. Dits et écrits II, op. 
cit., texto n. 336, p. 1344-1357. Entrevista concedida a Stephen Riggins em 22 jun. 1982. p. 1355. Entretanto, é 
de se ressaltar que no início da década de 1970, houve ao menos uma ocasião em que Foucault negou tal 
aproximação, como na discussão que se seguiu às conferências sobre A verdade e as formas jurídicas, 
pronunciadas no Brasil em 1973. Questionado por Rose Marie Muraro se a arqueologia poderia ser 
considerada uma atividade aparentada à arte, Foucault afirma que desenvolve uma espécie de atividade 
histórico-política que (não se vinculando quer à arte quer a uma disciplina “científica”) se funda em “relações 
de continuidade e na possibilidade de definir atualmente objetivos táticos de estratégia e de luta, precisamente 
em função disso.” Trata-se de uma máquina crítica que tem (ou deveria ter) uma função libertadora na medida 
em que fornece “do que passou um modelo tal que permite que nos libertemos do que passou.” FOUCAULT, 
Michel. La vérité et les formes juridiques. In: ______. Dits et écrits I, op. cit., texto n. 139, p. 1406-1514. 
Conferências pronunciadas em 21-25 maio 1973. p. 1511-1512. 

35 FOUCAULT, 2001e, p. 172. Fréderic Gros, editor do curso, lembra que o manuscrito contém uma precisão 
não discutida por Foucault por ocasião das aulas: “Daí, enfim, que a filosofia ocidental pode ser lida em toda 
sua história como a lenta liberação da questão ‘como, em quais condições se pode pensar a verdade?’ em 
relação à questão ‘como, a que preço, segundo qual procedimento é necessário mudar o modo de ser do sujeito 
para que atinja a verdade?’.” (Ibid., p. 172). 

36 Ibid., p. 340-341. Esse é o segundo domínio da ascese (em sentido estrito, ‘ascese filosófica’): a transformação 
da verdade em ethos, a constituição do “sujeito de conhecimento verdadeiro como sujeito de ação correta”. Ao 
fim do curso, Foucault afirma que a subjetividade ocidental se constitui quando o bios deixa de ser o objeto de 



24 

Na introdução a O uso dos prazeres, Foucault “atualiza” as práticas de si a que 

vinha dedicando suas pesquisas e aplica a si mesmo as antigas artes da existência, 

apresentando sua “escritura” como uma atividade “etopoética”.37 Por isso é que celebra o 

ensaio filosófico – entendido enquanto “prova(ção) modificadora de si mesmo no jogo da 

verdade, como o corpo vivo da filosofia, se ao menos for ainda hoje o que foi outrora, isto é, 

uma ‘ascese’, um exercício de si, no pensamento” – e qualifica seus estudos como um 

exercício filosófico em que o que está em questão é “saber em que medida o trabalho de 

                                                                                                                                                                                          
uma tekhnê (uma arte razoável e racional) e toma a forma de uma prova(ção) de si [épreuve de soi], tanto como 
experiência (pela qual nos conhecemos a nós próprios) quanto como exercício (aquilo através do que podemos 
nos transformar, buscando a perfeição de nós mesmos). É nesse movimento que se enraíza o desafio que o 
pensamento ocidental dirige à filosofia: “como o que se dá como objeto de saber articulado sobre o domínio da 
tekhnê pode ser ao mesmo tempo o lugar em que se manifesta, em que se testa e dificilmente se realiza a 
verdade do sujeito que somos? Como o mundo, que se dá como objeto de conhecimento a partir do domínio da 
tekhnê pode ser ao mesmo tempo o lugar em que se manifesta e em que se testa o ‘si mesmo’ como sujeito 
ético da verdade?”. Pode-se perceber, nesse “desafio”, duas das tarefas herdadas do Aufklärung: interrogar 
tanto as bases de nosso sistema de saber objetivo como aquilo sobre o que repousa a experiência de si. (Ibidem, 
p. 397-398, 465-467) 

37 O termo é de Ortega, para quem a concepção de filosofia como arte de vida e práxis estilística desenvolvida 
por Foucault deve muito à influência de Pierre Hadot: ambos entendem a ascese “como arte de vida, auto-
elaboração e auto-influência”, ou seja, enquanto “possibilidade de se equipar” que redunda em uma progressiva 
“consideração de si”. ORTEGA, Francisco. Amizade e estética da existência em Michel Foucault. Rio de 
Janeiro: Graal, 1999. 184 p. (Biblioteca de Filosofia e História das Ciências, v. 22). p. 57-58. Em entrevista 
concedida alguns anos antes, Foucault já se refere a sua “escritura” como uma atividade “ascética”: “Há 
certamente muitas coisas ultrapassadas [em seus livros]. Tenho plena consciência de me deslocar sempre, ao 
mesmo tempo em relação às coisas pelas quais me interesso, quanto em relação ao que já pensei. É certo que 
jamais penso a mesma coisa porque meus livros são para mim experiências [...]. Uma experiência é algo do 
qual se sai a si mesmo transformado. [...] o livro me transforma e transforma o que penso. Cada livro 
transforma o que pensava quando terminava o livro precedente. Sou um experimentador e não um teórico. 
Chamo de teórico aquele que constrói um sistema geral [...] e o aplica de maneira uniforme a diferentes 
campos. Não é o meu caso. Sou um experimentador no sentido de que escrevo para me transformar a mim 
mesmo e não mais pensar a mesma coisa que anteriormente.” FOUCAULT, Michel. Entretien avec Michel 
Foucault. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 281, p. 860-914. Entrevista concedida a Ducio 
Trombadori no fim de 1978. p. 860-861. No mesmo sentido é a posição de Foucault na primeira versão da 
introdução geral à História da sexualidade, quando explica porque mudou o plano original da obra: “talvez não 
tivesse sentido se dar ao trabalho de escrever livros se eles não devessem ensinar àquele que os escreve o que 
ele não sabe, se eles não devessem conduzi-lo até onde ele não havia previsto, e se eles não devessem permitir-
lhe estabelecer consigo mesmo uma relação estranha e nova. A dor e o prazer do livro consiste em ser uma 
experiência.” FOUCAULT, Michel. Préface à l’‘Histoire de la sexualité’. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., 
texto n. 340, p. 1397-1403. Primeira versão da introdução geral à História da sexualidade, publicada em 1984. 
p. 1403. Pouco antes de sua morte, volta ao tema: “ Escrever um livro é abolir o precedente.” O intelectual tem 
por tarefa “desprender-se de si”, pois escrever se apresenta como um “trabalho de modificação de seu próprio 
pensamento e do pensamento dos outros.” (FOUCAULT, 2001c-350, p. 1494). Há de se observar, contudo, 
que tais preocupações já estavam no horizonte quando da redação de A arqueologia do saber (1969), em que 
Foucault pedia, ao terminar a introdução: “Não me pergunte quem sou e não me diga para permanecer o 
mesmo: é uma moral de estado civil; ela rege nossos documentos de identidade. Que ela nos deixe livres 
quando se trata de escrever.” FOUCAULT, Michel. L'archeologie du savoir. Paris: Editions Gallimard, 2001a. 
275 p. Todas essas proposições se ligam aos objetivos últimos da crítica arqueo-genealógica: a luta contra 
imposição de uma identidade fixa, contra a submissão da subjetividade e a favor de novas possibilidades de 
ação e de pensamento. 



25 

pensar sua própria história pode libertar o pensamento do que pensa silenciosamente e lhe 

permitir pensar diferentemente.”38  

Como “homem experimentado”, Foucault sabe ser imprescindível renunciar à 

esperança de atingir um ponto de vista que acredita poder alcançar um conhecimento 

completo e definitivo de nossos limites históricos. Mas sua ênfase – e também nesse aspecto 

se distancia de Kant – incide sobre a ultrapassagem dos limites: todo seu trabalho, enquanto 

intelectual e enquanto militante, está ligado às lutas contra a submissão da subjetividade, 

contra os grilhões identitários impostos pelas experiência constituídas. E não é por acaso que 

sua noção de experiência se aproxima do que Nietzsche, Bataille e Blanchot, por exemplo, 

entendem por experiência-limite, cuja função é exatamente  

[...] arrancar o sujeito de si mesmo, fazer de tal forma que não seja mais ele 
mesmo ou que seja levado a seu aniquilamento ou a sua dissolução. É um 
empreendimento de de-subjetivação [dé-subjectivation]. [...] Meu problema 
é fazer [...] uma experiência disso que somos, do que é [...] nosso presente, 
uma experiência de nossa modernidade a partir da qual saiamos 
transformados.39  

O que está em questão, para Foucault, é a recusa da identidade, pois ser 

identificado equivale a ser localizado pelo poder40, razão pela qual a luta mais importante é a 

travada contra a submissão da subjetividade, sendo a história uma construção (não uma 

                                                            
38 FOUCAULT, 2001d, p. 16-17. Nesse sentido, afirma Foucault (Ibidem, p. 15-16) que a única forma válida de 

curiosidade é “aquela que permite se desprender de si mesmo. De que valeria a obstinação do saber se somente 
assegurasse a aquisição de conhecimentos, e não, de uma certa maneira e tanto quanto possível, o descaminho 
daquele que conhece? Há momentos na vida em que a questão de saber se se pode pensar diferentemente do 
que se pensa e perceber diferentemente do que se vê é indispensável para continuar a olhar ou a refletir. [...] o 
que é então a filosofia hoje – quero dizer a atividade filosófica – se não o trabalho crítico do pensamento sobre 
si mesmo? E se não consiste, ao invés de legitimar o que já se sabe, em buscar saber como e até que ponto seria 
possível pensar diferentemente?” Sobre a distinção entre saber e conhecimento, cf. FOUCAULT, 2001c-281, 
p. 876. 

39 FOUCAULT, 2001c-281, p. 862-863, grifo nosso. A ontologia crítica do presente mantém um vínculo estreito 
com a atividade filosófica entendida como ascese. É nesse sentido que se pode compreender um livro como 
Vigiar e punir, elaborado a partir de “documentos verdadeiros, mas de tal forma que, através deles, seja 
possível efetuar não somente uma constatação de verdade, mas também uma experiência que autoriza uma 
alteração, uma transformação da relação que temos conosco mesmos e com o mundo em que, até então, nos 
reconhecíamos sem problemas (em uma palavra, com nosso saber). [...] A experiência pela qual conseguimos 
captar de modo inteligível certos mecanismos [...] e a maneira pela qual conseguimos nos destacar deles 
percebendo-os diferentemente devem ser uma única e mesma coisa. É verdadeiramente o coração do que faço.” 
(Ibid., p. 864-865). 

40 Cf. FOUCAULT, 2001c-281, p. 868-869; FOUCAULT, Michel. Interview de Michel Foucault. In: ______. 
Dits et écrits II, op. cit., texto n. 349, p. 1475-1486. Entrevista concedida a J. François e J. de Wit em 22 maio 
1981. p. 1486. 



26 

fatalidade), e o presente, um lugar de dominação, manipulação e destino ao mesmo tempo que 

um lugar de luta, resistência e transgressão que abre novas possibilidades de experiência para 

os sujeitos historicamente constituídos.41 

Justifica-se, assim, o interesse de Foucault pelas “técnicas de si”, procedimentos 

pelos quais tanto se pode fixar ou manter uma identidade como transformar o indivíduo de 

acordo com fins determinados, como a construção de novos espaços de liberdade. E é 

exatamente para esta finalidade que o pensamento desempenha um papel fundamental, qual 

seja, o de abrir em nossos jogos sociais, tão regrados e refletidos, “um novo espaço livre”.42 

De modo que a “experiência” se apresenta como a correlação entre domínios de saber, tipos 

de normatividade e formas de subjetividade que ocorre em uma determinada cultura.43 Para 

finalizar, pode-se afirmar que a crítica arqueo-genealógica de Foucault se pretende “uma 

prova(ção) histórico-prática dos limites que podemos superar”, ou seja, um “trabalho de nós 

mesmos sobre nós mesmos enquanto seres livres.”44 A convicção de estar desenvolvendo um 

                                                            
41 COLLING, Ana Maria. “O célebre fio partiu-se”: Foucault, a psicanálise e a história das mulheres. Letras de 

Hoje, Porto Alegre, v. 32, n. 1, p. 125-158, mar. 1997. p. 127, 131, 154. Em apoio à posição de Colling, cf., por 
exemplo, os seguintes textos em que Foucault se refere a seus livros como “caixas de ferramentas” a serem 
utilizadas nas lutas contra o assujeitamento: FOUCAULT, Michel. Les intellectuels et le pouvoir. In: ______. 
Dits et écrits I, op. cit., texto n. 106, p. 1174-1183. Discussão entre Foucault e Deleuze ocorrida em 04 mar. 
1972. p. 1177; 2001b-139, p. 1511-1512; FOUCAULT, Michel. Prisons et asiles dans le mécanisme du 
pouvoir. In: ______. Dits et écrits I, op. cit., texto n. 136, p. 1389-1393. Entrevista concedida a M. D’Eramo e 
publicada em 3 mar. 1974. p. 1391; FOUCAULT, Michel. Dialogue sur le pouvoir. In: ______. Dits et écrits 
II, op. cit., texto n. 221, p. 464-477. Discussão informal com estudantes de Los Angeles ocorrida em maio 
1975. p. 476-477; FOUCAULT, Michel. Pouvoirs et stratégies. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 
218, p. 418-428. Entrevista concedida a Jacques Rancière e publicada no inverno 1977. p. 427; FOUCAULT, 
Michel. Précisions sur le pouvoir. Réponses à certaines critiques. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 
238, p. 625-635. Entrevista concedida a P. Pasquino em fev. 1978. p. 633-634; FOUCAULT, 2001c-281, p. 
911-912. 

42 FOUCAULT, Michel. Pierre Boulez, l’écran traversé. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 305, p. 
1038-1041. Ensaio publicado em 1982. p. 1041. Trata-se de um artigo dedicado a Pierre Boulez, mas em 
termos transponíveis a suas próprias pesquisas. 

43 FOUCAULT, Michel. Subjectivité et vérité. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 304, p. 1032-1037. 
Resumo do curso ministrado em 1980-1981. p. 1032; FOUCAULT, 2001d, p. 10. Para Foucault, os três 
elementos fundamentais de nossa experiência são os jogos de verdade, as relações de poder e as formas de 
relação consigo e com os outros, sendo exatamente para as relações entre sujeito, verdade e constituição da 
experiência que suas pesquisas sempre se voltaram. FOUCAULT, Michel. Polémique, politique et 
problématisations. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 342, p. 1410-1417. Entrevista concedida a P. 
Rabinow em maio 1984. p. 1415; FOUCAULT, Michel. Une esthétique de l’existence. In: ______. Dits et 
écrits II, op. cit., texto n. 357, p. 1549-1554. Entrevista concedida a Alessandra Fontana e publicada em maio 
1984. p. 1550. 

44 FOUCAULT, 2001c-339, p. 1394. 



27 

“trabalho paciente” que contribui para dar “forma à impaciência da liberdade”45 – articulando, 

de um lado, a análise histórica dos limites (plano do assujeitamento) e de outro, a construção 

de estratégias que possibilitem a superação desses limites (plano da subjetivação) – é uma das 

poucas certezas produzidas por um espírito como o de Foucault, coerente o suficiente para se 

manter incoerente, fiel à atividade filosófica o bastante para permanecer infiel até mesmo a 

seu próprio pensamento.  

O desenvolvimento da presente dissertação encontra-se subdividido em três partes 

principais. Após uma breve análise da especificidade da análise foucaultiana das relações de 

poder (2.1), tematizar-se-á a modernidade política a partir de seu olhar genealógico, para o 

que é fundamental entender as transformações que a passagem das sociedades de soberania 

para as sociedades de normalização implicam, tanto no plano da teoria do direito político, 

qual seja, a substituição do direito soberano de “fazer morrer ou deixar viver” pelo biopoder 

de “fazer viver ou deixar morrer”, quanto no das tecnologias envolvidas na implementação do 

biopoder em seus dois pólos, o das disciplinas e o das regulações (2.2). Por fim, serão 

analisadas mais especificamente algumas das implicações teóricas do biopoder (2.3).  

É somente a partir dessas considerações que se pode iniciar a análise do racismo 

de Estado (seção 3). Em um primeiro momento, objetiva-se defini-lo enquanto dispositivo 

que garante o exercício da “função assassina do Estado” no modo do biopoder (3.1), ao que se 

segue a tentativa de oferecer um retrato de algumas dentre as várias “imagens” que o racismo 

de Estado apresenta nas sociedades contemporâneas (3.2 e 3.3). 

Considerando que o problema maior de Foucault não é tanto o dos sistemas de 

poder, mas o da obediência, ou seja, o que cada um de nós faz nesses sistemas, é de se 

questionar: diante de um diagnóstico tão sombrio, como resistir aos totalitarismos? Como 

escapar das práticas de assujeitamento (dentre as quais o racismo de Estado) e se dedicar a 

técnicas de subjetivação? É quando Foucault se depara com esse problema, envolvendo o 

                                                            
45 FOUCAULT, 2001c-339, p. 1397. 



28 

sujeito e as resistências (seção 4), que se volta ao estudo da “estética da existência” da 

Antiguidade grega, fase em que considera a possibilidade de a resistência aos poderes 

normalizadores da modernidade ocorrer por meio da livre autoconstituição de um “sujeito-

forma” (4.1). Entretanto, a constituição ético-ascética desse sujeito não pode prescindir do 

Outro, ou, como diz Foucault, não há “cuidado de si” que não passe por e que não esteja 

orientado, finalisticamente, para o “cuidado do outro”. Daí a importância de se avaliar o papel 

da intersubjetividade agonística na constituição do sujeito (4.2). O último tópico busca trazer 

alguns elementos para uma crítica do “programa” ético-político que Foucault elabora em seus 

últimos escritos, questionando se o “cuidado de si” se apresenta ou não como uma forma de 

resistência eficaz na luta contra os totalitarismos, dentre os quais o racismo de Estado (4.3). 

Por fim, uma palavra sobre a pretensa importância desta investigação. O presente 

estudo objetiva contribuir para o prolongamento da crítica da razão governamental proposta 

por Foucault, uma vez que traz à discussão filosófica alguns elementos reputados relevantes 

para pensar a relação entre a “racionalização e os abusos do poder político”46. Parece-nos que 

os problemas envolvidos na noção de racismo de Estado podem ser considerados como uma 

via de acesso conducente a uma avaliação adequada de pelo menos três acontecimentos 

relevantes para a compreensão de nosso presente e relacionados ao desenvolvimento do 

biopoder: o Estado vem intervindo cada vez mais na vida dos indivíduos; os problemas da 

vida vêm se tornando crescentemente importantes para o poder político; e os domínios de 

conhecimento das ciências sociais e humanas vêm se ampliando na medida em que passaram 

a se ocupar dos “problemas do comportamento individual no interior da população” e das 

“relações entre uma população viva e seu meio”.47 

                                                            
46 FOUCAULT, Michel. “Omnes et singulatim”: vers une critique de la raison politique. In: ______. Dits et 

écrits II, op. cit., texto n. 291, p. 953-980. Conferências pronunciadas em 10-16 out. 1979. p. 954. Segundo 
Foucault, tal relação é evidente: “E ninguém precisou esperar a burocracia ou os campos de concentração para 
reconhecer a existência dessas relações. Mas o problema é então saber o que fazer de um dado tão evidente.” 
Sobre o mesmo aspecto, cf., também, FOUCAULT, 2001c-306, p. 1043-1044.  

47 FOUCAULT, 2001c-364, p. 1646. Sobre a relação entre a ciência social e a nova racionalidade e tecnologia 
política dos indivíduos, cf. Ibid., p. 1647. 



29 

Dito isso, parece necessário ressaltar que, como a presente investigação versará 

especificamente sobre o tema do “racismo de Estado” no pensamento de Michel Foucault, os 

textos a partir dos quais as questões serão trabalhadas se concentram no período 1976-1984. 

Portanto, livros importantes em sua trajetória intelectual, exemplares do que comumente se 

denomina sua “fase arqueológica”, como é o caso de História da Loucura, As palavras e as 

coisas e A arqueologia do saber, não foram examinados. Além dos já citados Em defesa da 

sociedade e A vontade de saber, onde o problema do racismo de Estado é mais longamente 

desenvolvido, recorreu-se a conferências, artigos, ensaios, outras aulas e manifestos reputados 

indispensáveis ao adequado tratamento das questões suscitadas e de outras noções com as 

quais o tema se articula.  

Quanto à redação deste trabalho, cumpre esclarecer que se convencionou a 

utilização de negrito para enfatizar ou chamar a atenção sobre determinadas expressões; 

itálico, para palavras e expressões estrangeiras ou quando se tratar de títulos de publicações, 

sejam livros, artigos, cursos ou conferências; aspas duplas, quando se tratar de expressões 

com sentido ambíguo, heterodoxo ou diferente do habitual, bem como para assinalar citação 

literal não destacada da margem esquerda do texto; por fim, utilizar-se-ão aspas simples para 

indicar uma citação no interior da citação.  



30 

2 BIOPODER: O OLHAR GENEALÓGICO SOBRE A MODERNIDADE POLÍTICA 

 

 

Mas o que é então a filosofia hoje – quero dizer a atividade filosófica – se não o trabalho 
crítico do pensamento sobre si mesmo? E se não consiste, ao invés de legitimar o que já se sabe, em 

buscar saber como e até que ponto seria possível pensar diferentemente?1 
 

 

A presente seção objetiva avaliar algumas das transformações experimentadas 

pelas sociedades quando, ao atingirem o limiar da modernidade, passam a operar no modo do 

biopoder, iniciando-se com uma breve explanação acerca da especificidade do entendimento 

foucaultiano das “relações de poder” (2.1). Em um segundo momento, trata-se de abordar as 

transformações teóricas acarretadas pelo aparecimento do biopoder de modo a verificar como 

a vida e a morte são percebidas tanto na teoria jurídico-política da soberania quanto na que se 

forma no seio da sociedade de normalização. Também é importante compreender o aspecto 

tecnológico envolvido na apreensão da vida pelo poder em seus dois pólos, disciplinas do 

corpo-organismo e regulações do corpo-espécie, o que exige que se reflita sobre a 

norma(lização), exatamente o elemento que transita entre esses dois modos de exercício do 

biopoder (2.2). Por fim, abordar-se-á algumas das implicações teóricas decorrentes da noção 

de biopoder no pensamento de Michel Foucault (2.3).  

 

 

2.1 A especificidade da análise foucaultiana das relações de poder 

 

Um dos traços mais conhecidos das pesquisas de Foucault é seu objetivo de 

pensar as relações de poder em sua especificidade e autonomia, tanto em relação ao Estado e 

                                                            
1 FOUCAULT, 2001d, p. 16. 



31 

seus aparelhos quanto no que concerne à economia. Para uma reflexão adequada, entende ser 

necessário descartar o “‘economicismo’ na teoria do poder”, comum tanto à teoria jurídico-

política da soberania quanto a “uma certa concepção corrente que vale como sendo a 

concepção do marxismo”: o poder não é algo que os sujeitos possuem previamente e que 

depois cedem para constituir o corpo soberano, tampouco se inscreve na ordem da 

mercadoria.2 

Quanto ao primeiro ponto, Foucault busca elaborar um instrumental teórico que 

lhe permita entender as relações de poder “fora do modelo do Leviatã”3, ou seja, 

independentemente dos aparelhos de Estado que exerceriam um poder eminentemente 

repressivo; trata-se, ao invés de formular o “problema da alma central”, de estudar os “corpos 

constituídos, pelos efeitos de poder, como súditos”4. A microfísica se encaminha, então, para 

uma análise que privilegia o aspecto “positivo” do poder, ou seja, que evidencia sua função de 

produzir corpos politicamente dóceis e economicamente úteis.  

No que diz respeito ao segundo ponto, trata-se de compreender as relações de 

poder fora do modelo “economicista” até então disponível, sem jamais ignorar a evidente 

relação entre o político e o econômico, muito pelo contrário: já em sua tese de doutoramento 

(História da Loucura) ganhou relevo a relação entre o desenvolvimento do capitalismo e a 

“invenção” do doente mental, uma vez que este não é a “verdade enfim descoberta do 

fenômeno da loucura”, mas, antes, a “mutação propriamente capitalista na história etnológica 

                                                            
2 FOUCAULT, 2000, p. 19-20. Foucault morreu sem conhecer os trabalhos que atualmente vem desenvolvendo 

Fredric Jameson, que parecem lançar novas luzes sobre a relação entre o político e o econômico: a “lógica 
cultural do capitalismo tardio”, hoje, opera no sentido da colonização crescente de áreas até então não 
mercantilizadas”, fazendo com que se esvaneçam as fronteiras entre super e infra-estrutura. O modo de 
produção atual difere, portanto, dos outros dois “estágios do espaço capitalista”, quais sejam, o capitalismo 
clássico/de mercado (“de que se pode encontrar uma representação emblemática e resumida no livro de 
Foucault sobre as prisões”) e o capitalismo de monopólio. JAMESON, Fredric. Pós-modernismo: a lógica 
cultural do capitalismo tardio. Tradução de Maria Elisa Cevasco e Iná Camargo Costa. 2. ed. São Paulo: Ática, 
2002. 431 p. (Série Temas, v. 41, Cultura e Sociedade). Título original: Postmodernism, or, The cultural logic 
of late capitalism. p. 405-408. 

3 FOUCAULT, 2000, p. 40. 
4 Ibid., p. 34. 



32 

do louco.”5 Em Vigiar e Punir, o regime capitalista de produção também desempenha papel 

fundamental na supressão dos suplícios e na colonização da penalidade pela prisão: o sistema 

penal não é um aparelho para suprimir todos os ilegalismos, mas, sim, para geri-los 

diferencialmente, constituindo-se, portanto, como um importante mecanismo de dominação 

de classe.6 Com efeito, a penalidade assegura a  

‘economia geral’ dos ilegalismos, e se se pode falar em uma justiça de 
classe, não é somente porque a própria lei ou a maneira de aplicá-la servem 
os interesses de uma classe, mas porque toda a gestão diferencial dos 
ilegalismos por intermédio da penalidade faz parte desses mecanismos de 
dominação. [...] O ‘fracasso’ da prisão pode sem dúvida ser compreendido a 
partir disso.7 

Ao iniciar o curso Em defesa da sociedade, Foucault avalia retrospectivamente 

suas pesquisas acerca do “como do poder”, justificando-as em razão da insuficiência do 

instrumental analítico até então disponível para estudar o fenômeno do poder em sua 

especificidade e para responder a algumas das questões que as urgências históricas impuseram 

à reflexão de sua geração: “o que é esse poder, cuja irrupção, cuja força, cuja contundência, 

cujo absurdo apareceram concretamente no decorrer destes últimos quarenta anos, ao mesmo 

tempo na linha de desmoronamento do nazismo e na linha de recuo do stalinismo?” Não se 

trata de responder à questão “o que é o poder?”, mas, antes, de “determinar quais são, em seus 

mecanismos, em seus efeitos, em suas relações, esses diferentes dispositivos de poder que se 

exercem, em níveis diferentes da sociedade, em campos e com extensões tão variadas.”8 Por 

                                                            
5 FOUCAULT, Michel. La folie et la société. In: ______. Dits et Ecrits II, op. cit., texto n. 222, p. 477-499. 

Conferência pronunciada em out. 1970. p. 499. Cf. ROUANET, Sérgio Paulo. Poder e comunicação. In: 
______. As razões do Iluminismo. São Paulo: Companhia das Letras, 2000c. p. 147-192.  p. 151-152. 

6 FOUCAULT, Michel. Surveiller et punir: naissance de la prison. Paris: Gallimard, 2003. 362 p. (Collection 
Tel, 225). p. 98-106, onde se desenvolve a relação entre capitalismo e poder disciplinar. A relação entre 
biopoder e do capitalismo é tematizada em A vontade de saber (FOUCAULT, Michel. Histoire de la sexualité 
I: la volonté de savoir. Paris: Gallimard, 2002. 213 p. (Collection Tel, 248). p. 185-188), bem como em uma 
conferência pronunciada na Bahia em novembro de 1976 (FOUCAULT, Michel. Les mailles du pouvoir. In: 
______. Dits et Ecrits II, op. cit., texto n. 297, p. 1001-1020. Conferência pronunciada em 01 nov. 1976. p. 
1019). 

7 FOUCAULT, 2003, p. 318. 
8 FOUCAULT, 2000, p. 19. Por isso é que, em se tratando das pesquisas de Foucault, não parece muito preciso 

aludir a “teoria”, sendo mais apropriado o termo “analítica do poder”, no qual se pode vislumbrar dois pólos: 
definir o domínio específico formado a partir das relações de poder e determinar quais são os instrumentos 
adequados para sua análise. Para essa definição, cf. Ibid., 2002, p. 109. Foucault desenvolve uma “analítica”, e 
não uma teoria do poder, por considerar que esta implica a obrigação de considerar o surgimento do poder “em 



33 

fim, assevera que o que está em jogo nas pesquisas genealógicas que desenvolveu desde 1970 

pode ser resumido no seguinte problema: pode-se deduzir a análise dos poderes a partir da 

economia?9 

Em entrevista concedida em outubro de 1977, compreende-se melhor a 

centralidade da reflexão sobre o(s) poder(s) na trajetória intelectual de Foucault. Nessa 

ocasião, compara o problema do excesso de poder vivido pela geração pós-1956 (nazismo, 

fascismo, stalinismo) ao da miséria operária (exploração econômica, formação de riqueza e 

capital a partir da miséria) experimentada pelos contemporâneos de Marx.10 Dentre as 

promessas não cumpridas do século XIX, encontra-se a que afirmava que, uma vez resolvidos 

os problemas econômicos, seriam solucionados na mesma medida os efeitos de poder 

suplementares excessivos. Entretanto, o século XX ensinou, tragicamente, o inverso: o 

excesso de poder permanece mesmo quando resolvidas as urgências econômicas11, 

desnudando-se, assim, a insuficiência dos instrumentos de análise herdados do marxismo, que 

percebia a questão sobretudo através de esquemas econômicos.  

Em 1956, esse problema apareceu em toda sua dimensão, tanto nos regimes 

socialistas quanto nos capitalistas, tornando impossível, a partir de então, pensar que os 

                                                                                                                                                                                          
um ponto e em um momento dados, sendo necessário fazer sua gênese e depois, a dedução. Mas se o poder é 
na realidade um feixe aberto, mais ou menos coordenado (e sobretudo, sem dúvida, mal coordenado) de 
relações, então o único problema é construir uma grade de análise que permita uma analítica das relações de 
poder.” FOUCAULT, Michel. Le jeu de Michel Foucault. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 206, p. 
298-329. Entrevista concedida a D. Colas et al. no 1. sem. 1977. p. 302. Designando esse método como uma 
“analítica interpretativa”, cf. DREYFUS, Hubert L.; RABINOW, Paul. Michel Foucault, uma trajetória 
filosófica: para além do estruturalismo e da hermenêutica. Tradução de Vera Porto Carreiro e Antônio Carlos 
Maia. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1995. XXVII, 299 p. (Coleção Campo Teórico). Tradução de: 
Michel Foucault: beyond structuralism and hermeneutics. p. XXII, 103, 131-138, 147, 178, 182, 201-203, 279, 
291. 

9 FOUCAULT, 2000, p. 19. 
10 Sobre a miséria operária no século XIX, Foucault afirma: “Esse escândalo formidável havia suscitado a 

reflexão dos economistas, dos historiadores que haviam tentado resolvê-lo, justificá-lo como podiam, e, no 
coração de tudo isso, o marxismo.” Entretanto, no século XX, ao menos na Europa ocidental, mais do que o 
problema da miséria, apresentava-se aos teóricos o problema do excesso de poder: “Tivemos regimes, seja 
capitalistas [...], seja socialistas [...], nos quais o excesso de poder [...] constituía algo de absolutamente 
revoltante, tão revoltante quanto a miséria no século XIX. Os campos de concentração que conhecemos em 
todos esses países foram para o século XX o que as famosas cidades operárias, o que os famosos casebres 
operários, o que a famosa mortalidade operária foram para os contemporâneos de Marx.” FOUCAULT, 
Michel. Pouvoir et savoir. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 216, p. 399-414. Entrevista concedida a 
S. Hasumi em 13 out. 1977. p. 400-401. 



34 

excessos de poder do fascismo teriam acontecido em razão das dificuldades econômicas que o 

capitalismo vivenciou a partir de 1929, ou que os excessos de poder do stalinismo poderiam 

ser explicados pelas dificuldades enfrentadas pela União Soviética nos anos 1920-1940. No 

que diz respeito ao socialismo, o exército soviético intervém brutalmente na revolta húngara 

de 1956 – depois, portanto, da morte de Stalin, depois dos ataques oficiais de Kruschev ao 

regime stalinista e ao próprio Stalin, e, sobretudo, em um momento em que o poder soviético 

não mais se encontrava pressionado por fatores estritamente econômicos. O móvel da ação de 

Moscou era puramente político: evitar (ou melhor, remediar) rachaduras no “monolito 

soviético”12. E para demonstrar que esses problemas também se apresentam em regimes 

capitalistas, basta aludir à guerra de independência da Argélia, “conflito de uma brutalidade 

peculiar”13 que também não pode ser explicada apenas por fatores econômicos, uma vez que o 

desenvolvimento do capitalismo francês não dependia da colonização argelina.14 Sem falar no 

capitalismo norte-americano, que não depende e nunca dependeu de países como El Salvador 

                                                                                                                                                                                          
11 FOUCAULT, 2001c-216, p. 401. 
12 A expressão é de Hobsbawn, que explica haver sido o anúncio, pelo reformador comunista Imre Nagy, da 

retirada da Hungria do Pacto de Varsóvia e de sua futura neutralidade (e não apenas o estabelecimento do 
pluripartidarismo), o que se apresentou intolerável para Moscou por ocasião da revolução húngara de 
novembro de 1956. HOBSBAWN, Eric J. Era dos extremos: o breve século XX (1914-1991). Tradução de 
Marcos Santarrita. Revisão técnica de Maria Célia Paoli. 2. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 1995. 598 p. 
Tradução de: Age of extremes. The short twentieth century: 1914-1991. p. 387.  

13 HOBSBAWN, 1995, p. 218. Para o historiador, a guerra argelina (1954-1962) “ajudou a institucionalizar a 
tortura nos exércitos, polícia e forças de segurança de países que se diziam civilizados. Popularizou o infame 
uso posterior e generalizado da tortura com choques elétricos aplicados a línguas, bicos de seios e órgãos 
genitais, e levou à derrubada da Quarta República (1958) e quase à da Quinta (1961).” (Ibidem, p. 218.) Em 
conferência pronunciada em 1994, Hobsbawn alude a dois fatores “impressionantes” no que diz respeito à 
guerra argelina: em primeiro lugar, o fato de que até 1954, o uso sistemático da tortura “no Ocidente 
democrático era novidade, mesmo levando em conta o precedente ímpar do ferrão eletrificado de tanger gado, 
utilizado nas cadeias argentinas depois de 1930”; em segundo lugar, causa-lhe espécie que a partir de então a 
tortura tenha passado a se apresentar como um fenômeno “puramente ocidental”, uma vez que havia cessado 
como “prática stalinista sancionada pelo governo”. HOBSBAWN, Eric J. Sobre história: ensaios. Tradução de 
Cid Knipel Moreira. São Paulo: Companhia das Letras, 2002. 336 p. Título original: On history. p. 276. Para 
uma abordagem diferente da questão, no sentido de a tortura aplicada pelo exército francês não ser “privilégio” 
do General Massu, tampouco se restringir ao norte da África, cf. RUSCIO, Alain. La torture routinière de la 
République. Manière de voir, Paris, n. 58 (Polémiques sur l’histoire coloniale), p. 38-39, juil.-août 2001. p. 38-
39. 

14 FOUCAULT, 2001c-216, p. 401. As recentes denúncias de torturas na prisão iraquiana de Abu Ghraib 
cometidas por soldados das Forças Armadas dos Estados Unidos da América (EUA) demonstram a atualidade 
do argumento de Foucault: a maior potência econômica do planeta certamente não precisa que suas Lynndie 
England iniciem os prisioneiros “infiéis” no american way of life. 



35 

ou Nicarágua, por exemplo, que apesar de não terem sido colonizados, sofreram violentas 

interferências, muitas vezes por intermédio de seus serviços de inteligência. 

Em suma: Foucault e seus contemporâneos vivenciaram experiências totalitárias 

nas quais os mecanismos de poder se alimentavam de si próprios, “além das urgências 

econômicas fundamentais”15. Tal configuração histórica peculiar tornou inutilizável, sob 

vários aspectos, as análises tradicionais do marxismo, razão pela qual sua geração se dedicou 

mais ao problema do excesso de poder do que ao par riqueza-miserabilidade, o que teve como 

conseqüência uma maior ênfase no esforço de compreensão da especificidade das relações de 

poder. E é a esse esforço que se integra a contribuição de Foucault, que no entanto jamais 

postulou qualquer autonomia entre as esferas do político e do econômico; em sua perspectiva 

teórica, a especificidade das relações de poder é tão-somente relativa, tendo em vista 

reconhecer que o problema da produção simultânea de riqueza e de miséria, além de não 

haver sido resolvido, sofreu uma duplicação pelo problema do excesso de poder. 16 

Parece ter ficado claro, portanto, o pano de fundo histórico a partir do qual se 

coloca para Foucault a questão do poder. A seguir, serão examinados alguns aspectos das 

pesquisas que Foucault desenvolveu no curso Em defesa da sociedade e no livro A vontade de 

saber, notadamente no que diz respeito à passagem de uma economia de poder centrada na 

soberania para um regime em que é nuclear a “vida”. Dentre as implicações de tal 

diagnóstico, serão enfatizadas as que se inscrevem no plano da teoria do direito político bem 

                                                            
15 FOUCAULT, 2001c-216, p. 401. 
16 Em entrevista concedida em janeiro de 1977, afirma que o “poder se constrói e funciona a partir de poderes, de 

inúmeras questões e de efeitos de poder. É esse domínio complexo que é necessário estudar, o que não quer 
dizer que seja independente e que se poderia decifrá-lo fora do processo econômico e das relações de 
produção.” FOUCAULT, Michel. Les rapports de pouvoir passent à l’intérieur des corps. In: ______. Dits et 
écrits II, op. cit., texto n. 197, p. 228-236. Entrevista concedida a L. Finas e publicada em jan. 1976. p. 232. 
Esse aspecto já foi abordado nesta subseção (cf. p. 31-32), mas a ênfase não parece exagerada porquanto se 
trata de um aspecto correntemente distorcido na literatura secundária. 



36 

como no relacionado à constituição de tecnologias específicas de governamento17, seja no 

plano individual (disciplina), seja no da população (regulação). 

 

 

2.2 Transformações decorrentes da assunção da vida pelo poder político 

 

 

Para Foucault, uma sociedade atinge o “limiar da modernidade biológica” no 

momento em que “a espécie é o que está em jogo em suas próprias estratégias políticas. O 

homem, durante milênios, permaneceu o que era para Aristóteles: um animal vivo e, além 

disso, capaz de uma existência política; o homem moderno é um animal em cuja política sua 

vida de ser vivo [être vivant] está em questão.”18 E ingressar nessa modernidade implica uma 

série de transformações, tanto no plano teórico quanto no plano tecnológico. A presente seção 

pretende esclarecer como a tendência à estatização do biológico acarreta uma das mais 

maciças transformações na teoria do direito político do século XIX, a partir da qual o antigo 

direito soberano de “fazer morrer ou deixar viver” que girava em torno da “lei” é 

complementado por um direito novo e inverso de “fazer viver ou deixar morrer” que opera em 

termos de “norma”. 

                                                            
17 Preferiu-se o termo ‘governamento’ a ‘governo’ porquanto Foucault confere ao termo um sentido bastante 

amplo, utilizando-o para os mais diversos aspectos da vida humana (governamento de si, das almas, das 
crianças), ou seja, a práticas não limitadas à esfera do Estado. Será empregado ‘governamento’ para aludir 
tanto à forma política quanto às demais formas de governo, sendo a expressão ‘governo’ reservada aos casos 
em que se tratar exclusivamente do governo do Estado. Além disso, optou-se pela expressão 
‘governamentalidade’ (ao invés de ‘governabilidade’ ou ‘governamentabilidade’) para traduzir o neologismo 
‘gouvernementalité’. Nos dois casos, levou-se em consideração os argumentos desenvolvidos por Alfredo 
Veiga-Neto (VEIGA-NETO, Alfredo. Coisas do governo... In: RAGO, Margareth; ORLANDI, Luiz B. 
Lacerda; VEIGA-NETO, Alfredo (Org.). Imagens de Foucault e Deleuze: ressonâncias nietzschianas. Rio de 
Janeiro: DP&A, 2002. 359 p. p. 13-34.) e Márcio Alves da Fonseca (FONSECA, Márcio Alves da. Michel 
Foucault e o direito. São Paulo: Max Limonad, 2002. 329 p. p. 217, nota 335). 

18 FOUCAULT, 2002, p. 188, grifo nosso. 



37 

Na teoria jurídico-política da soberania19, a morte é o palco que se ergue para a 

celebração da cerimônia política, é o ponto em que mais brilha o absoluto poder soberano 

(cujo direito sobre a vida somente se exerce na exata medida em que pode matar). Trata-se de 

uma perspectiva teórica na qual um dos atributos fundamentais do soberano é o direito de vida 

e de morte sobre os súditos, mediante o qual a vida e a morte não são fenômenos naturais, 

mas, ao contrário, localizam-se exatamente no “campo do poder político”. Estendendo tal 

concepção até o paradoxo, tem-se que, “em relação ao poder, o súdito não é, de pleno direito, 

nem vivo nem morto” e que “a vida e a morte dos súditos só se tornam direitos pelo efeito da 

vontade soberana”.20 O paradoxo teórico se completa com uma espécie de desequilíbrio 

prático, uma vez que o direito de vida e de morte “só se exerce de forma desequilibrada, e 

sempre do lado da morte”: sendo “essencialmente um direito de espada”, o soberano somente 

exerce seu direito sobre a vida do súdito porque pode matá-lo. O direito de soberania, assim, é 

“o direito de fazer morrer ou de deixar viver”.21  

Tal estado de coisas se altera no século XIX, quando ocorre uma das mais maciças 

transformações do direito político, qual seja, a complementação desse velho direito de 

soberania por um poder novo e inverso, o biopoder de “fazer viver e de deixar morrer”.22 E 

                                                            
19 Em A vontade de saber, Foucault utiliza essa expressão para se referir aos contratualistas dos séculos XVII e 

XVIII. Cf., também, FOUCAULT, 2000, p. 287-288. 
20 FOUCAULT, 2000, p. 286. Esta afirmação se aproxima bastante da definição de homo sacer cunhada por 

Agamben para se referir à vida humana sacra (matável e insacrificável), ou seja, à vida exposta à morte que se 
apresenta como o elemento político originário, ou ainda, à vida capturada na esfera soberana (“na qual se pode 
matar sem cometer homicídio e sem celebrar um sacrifício”). Agamben objetiva, justamente, atingir o ponto de 
interseção entre o modelo jurídico-institucional (rechaçado por Foucault) e o modelo biopolítico do poder para 
demonstrar que o ingresso da vida na esfera política é o núcleo originário do poder soberano: a “contribuição 
original do poder soberano” é exatamente a “produção de um corpo biopolítico. [...] São os corpos 
absolutamente matáveis dos súditos que formam o novo corpo político do Ocidente.” Para Agamben, o poder 
soberano é aquele que, ao decidir sobre o estado de exceção, tem o poder de decidir qual vida pode “ser morta 
sem que se cometa homicídio” (a vida nua do homo sacer), enquanto que  “na idade da biopolítica este poder 
tende a emancipar-se do estado de exceção, transformando-se em poder de decidir sobre o ponto em que a vida 
cessa de ser politicamente relevante. [...] Na biopolítica moderna, soberano é aquele que decide sobre o valor 
ou sobre o desvalor da vida enquanto tal.” AGAMBEN, Giorgio. Homo sacer: o poder soberano e a vida nua I. 
Tradução de Henrique Burigo. Belo Horizonte: UFMG, 2002. 207 p. (Humanitas). Tradução de: Homo sacer – 
Il potere sovrano e la nuda vita I. p. 14, 91, 96, 131, 149. Para uma análise acerca das convergências e 
divergências entre Foucault e Agamben, cf. GENEL, Katia. La question du bio-pouvoir chez Foucault et 
Agamben. Disponível em: http://www.univ-lille3.fr/set/sem/Genel.html. Acesso em: 17 set. 2004. 

21 FOUCAULT, 2000, p. 286-287; a mesma formulação pode ser encontrada em Id., 2002, p. 178. 
22 FOUCAULT, 2000, p. 287, 294; no mesmo sentido, cf. Id., 2002, p. 181. 



38 

isso pode acontecer na exata medida em que a vida, isto é, o homem enquanto ser vivo, passa 

a ser capturado pelo poder, a partir do momento em que as sociedades atingem o já referido 

“limiar da modernidade biológica” que vem acompanhado de uma tendência à “estatização do 

biológico”.23 Nessa nova configuração, o poder deixa de se exercer exclusivamente de modo 

negativo e passa a desempenhar funções “positivas” de incitação, reforço, controle, vigilância, 

majoração e organização das forças que submete (os indivíduos e as populações). Ocorre que 

quando se atribui a função de gerir a vida, a morte é o momento que lhe escapa, seu limite, 

sua extremidade, o espaço em que o poder não tem mais nenhum campo de atuação, o que faz 

com que, na modernidade política, a morte seja o que está do lado de fora, o que se situa fora 

de seu domínio, algo sobre o que o poder só tem domínio de modo geral, global e estatístico: 

se o poder soberano se exercia através do poder de morte, o biopoder se exerce regulando a 

mortalidade, de modo que, doravante, a morte é relegada ao âmbito mais privado da 

existência, aquele em que o indivíduo escapa de modo absoluto ao exercício do poder.24 

Tendo em vista que a assunção da vida pelo poder não somente produz efeitos na 

ordem da teoria, mas também na dos mecanismos, trata-se, a seguir, de avaliar como o 

biopoder se exerce por meio de uma grande tecnologia de dupla face que produz efeitos ao 

mesmo tempo individualizantes e totalizadores. 

O biopoder se desenvolveu concretamente sob duas formas principais: as 

disciplinas e as regulações. Trata-se de dois mecanismos distintos mas interligados por um 

feixe intermediário de relações, pois entre eles transita a “norma”. A sociedade de 

normalização é aquela em que se articulam, ortogonalmente, a norma da “disciplina”, que 

permite imprimir ordem à unidade orgânica (o corpo individual), e a norma da “regulação”, 

que assegura o controle dos acontecimentos aleatórios de uma multiplicidade biológica (o 

corpo social, a população). 

                                                            
23 FOUCAULT, 2000, p. 286. 
24 Ibid., p. 296. 



39 

No primeiro caso, tem-se as “disciplinas”, constituintes de uma “anátomo-política 

do corpo humano”, uma “organo-disciplina da instituição”; no segundo, trata-se de 

intervenções e controles reguladores postos em prática pelo Estado e constitutivos de uma 

“‘biopolítica’ da espécie humana”. Estas tecnologias se diferenciam tanto por suas superfícies 

de suporte (o homem-corpo, o indivíduo, no caso das disciplinas, nas quais “o corpo é 

individualizado como organismo dotado de capacidades”, e o homem-espécie, a população, 

na regulação, em que “os corpos são recolocados nos processos biológicos de conjunto”) 

quanto por seus instrumentos.25 Sobre a diferença entre disciplina e regulação, Foucault 

afirma que a primeira 

tenta reger a multiplicidade dos homens na medida em que essa 
multiplicidade pode e deve redundar em corpos individuais que devem ser 
vigiados, treinados, utilizados, eventualmente punidos. [A regulação] se 
dirige à multiplicidade dos homens [...] na medida em que ela forma [...] 
uma massa global, afetada por processos de conjunto que são próprios da 
vida, que são processos como o nascimento, a morte, a produção, a doença, 
etc. [...] É uma tecnologia que visa [...], pelo equilíbrio global,  [...] a 
segurança do conjunto em relação a seus perigos internos. 26 

O tema das “regulações” não é estudado sistematicamente, apesar de haver sido 

desenvolvido no último capítulo de A vontade de saber (1976); seu exame exige, portanto, o 

recurso aos cursos – notadamente os ministrados em 1976 (Em defesa da sociedade, quando 

começa a tematizar algumas das questões que o levaram ao estudo da série “mecanismos de 

                                                            
25 FOUCAULT, 2000, p. 288-289, 297-298; 2002, p. 183. 
26 FOUCAULT, 2000, p. 289, 297, grifo nosso. São exatamente os processos de natalidade, mortalidade e 

longevidade próprios das populações que, juntamente com os problemas econômicos e políticos, constituíram, 
na segunda metade do século XVIII, “os primeiros objetos de saber e os primeiros alvos de controle dessa 
biopolítica” (Ibid., p. 290). Nesse momento, surgem as primeiras demografias, com a medição estatística dos 
fenômenos que constituem as áreas de intervenção da biopolítica – de saber e de poder simultaneamente, pois 
são os domínios a partir dos quais a biopolítica vai extrair seu saber e definir o campo de intervenção de seu 
poder. Dentre os principais domínios da vida doravante politizados, Foucault elenca os seguintes: (a) 
fecundidade-reprodução-natalidade (mapeamento dos fenômenos de controle dos nascimentos, que possibilitou 
as primeiras políticas intervencionistas nos fenômenos globais da natalidade); (b) morbidade-doença (não mais 
as epidemias, mas as endemias é que são agora objeto de intervenção, pois a doença passa a ser considerada 
um fenômeno populacional que por um lado diminui a vida e o tempo de trabalho e, por outro, aumenta  os 
custos econômicos, tanto em virtude da produção não realizada quanto pelo custo dos tratamentos); (c) velhice 
(na era da industrialização, passa a ser intolerável que o indivíduo se mantenha fora do campo de atividade); 
(d) incapacidades biológicas diversas (acidentes, anomalias, o que resulta na introdução de mecanismos de 
seguros, de poupança individual e coletiva, etc.); (e) os efeitos do meio de existência sobre a espécie humana 
(os meios naturais, como os pântanos, ou os construídos pela própria população, como a cidade). Para o 
desenvolvimento desses domínios da vida, cf. Ibid., p. 289-292. 



40 

segurança–população–governo”), 1978 (Segurança, território e população) e 1979 

(Nascimento da biopolítica), anos em que reflete sobre as formas históricas da 

governamentalidade (pastoral, razão de estado, liberalismo e neoliberalismo), bem como o 

início do curso de 1980 (Do governo dos vivos) –, aos seminários “privados”27, bem como aos 

marginalia, atualmente coligidos em sua quase totalidade nos Ditos e escritos.28 

As disciplinas se estabeleceram anteriormente às regulações por terem sido a 

primeira acomodação dos mecanismos de poder sobre o corpo individual, exercendo-se 

localmente, no âmbito limitado de instituições como a escola, o hospital, o quartel, a fábrica 

etc. As regulações foram a segunda acomodação, desta feita incidentes sobre os fenômenos 

globais inerentes à população, aos processos biossociológicos das massas humanas, com o 

objetivo de controlar a “massa” – meta de consecução mais difícil por implicar órgãos 

complexos de coordenação e centralização. Por essa razão, somente se formaram mais tarde, 

no final do século XVIII, no campo das práticas políticas e das observações econômicas, no 

que diz respeito a problemas como natalidade, longevidade, saúde pública, habitação e 

migração.29 

É através da combinação inédita e complexa dessas duas tecnologias no interior 

das mesmas estruturas políticas que os Estados modernos obtêm efeitos individualizantes e 

totalizadores30: no primeiro caso, manipulando os corpos considerados em sua condição de 

foco de forças a serem tornadas simultaneamente úteis e dóceis; no segundo, controlando o 

elemento aleatório, a probabilidade, e/ou compensando os efeitos inerentes aos eventos 

                                                            
27 Sobre o seminário “privado” que ocorreu no ano letivo 1979-1980 acerca do liberalismo, são esclarecedoras as 

informações contidas em DELEULE, Didier. L’héritage intellectuel de Foucault. Cités, Paris, v. 2, p. 99-108, 
mars 2000. Entrevista concedida a Francesco Paolo Adorno. p. 99-100. 

28 Cf. FONSECA, 2002, p. 193-194, 219, 230; FONTANA, Alessandro; BERTANI, Mauro. Situação do curso. 
In: FOUCAULT, 2000, p. 330; MACHADO, Roberto. Introdução: por uma genealogia do poder. In: 
FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Organização, revisão e introdução de Roberto Machado. 
Tradução de Roberto Machado et al. 9. ed. Rio de Janeiro: Graal, 1990. XXIII, 295 p. (Bibilioteca de Filosofia 
e História das Ciências, 7). p. VII-XXIII. p. XXII-XXIII. Entretanto, tendo em vista que o problema a ser 
desenvolvido nesta dissertação diz respeito à noção de racismo de Estado, somente serão considerados os 
textos que a ela se referem mais diretamente, como é o caso de Em defesa da sociedade e A vontade de saber. 

29 Cf., nesta subseção, p. 39, nota 26. 



41 

fortuitos que podem ocorrer em uma massa viva. Enquanto a tecnologia disciplinar objetiva o 

treinamento individual, a tecnologia reguladora tem por meta obter, através de uma 

homeóstase, a segurança da população em relação a seus perigos internos.31 

Pode-se perceber, portanto, que nesse estágio da reflexão de Foucault adquire 

grande importância a tematização do Estado moderno32, cuja gênese é traçada a partir da 

“governamentalidade”. A importância do estudo pode ser avaliada ao se considerar que os três 

movimentos que compreende – “governamento”, população e economia política – constituem, 

desde o século XVII, uma série sólida até hoje articulada e nuclear na “governamentalidade”. 

Esta noção foi inicialmente tematizada na aula de 01 de fevereiro de 1978 do curso 

Segurança, território e população e recobre três significados: em primeiro lugar, trata-se de 

um  

conjunto constituído pelas instituições, procedimentos, análises e reflexões, 
cálculos e táticas que permitem exercer essa forma bem específica, apesar de 
complexa, de poder, que tem por alvo principal a população, por forma 
maior de saber a economia política, e por instrumento técnico essencial os 
dispositivos de segurança.33 

Além disso, designa a tendência que há muito tempo no Ocidente vem conduzindo 

à preeminência, sobre todos os outros, de um tipo de poder que se poderia denominar 

“governamento” e que levou ao desenvolvimento de uma dupla série, constituída de um lado 

por aparelhos, e de outro, por saberes. Por fim, indica o “resultado do processo pelo qual o 

Estado de justiça medieval, que se tornou Estado administrativo nos séculos XV e XVI, foi 

pouco a pouco ‘governamentalizado’”.34  

                                                                                                                                                                                          
30 FOUCAULT, 2001c-306, p. 1048. 
31 FOUCAULT, 2001c-306, p. 1048. 
32 MACHADO, 1990, p. XXIII. 
33 FOUCAULT, Michel. La “gouvernementalité”. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 239, p. 635-657. 

Aula ministrada em 01 fev. 1978. p. 655. 
34 Ibid., p. 655. Quanto à última acepção, Foucault reconhece que reconstituir globalmente as grandes 

“economias de poder” no Ocidente é forçosamente “grosseiro e, conseqüentemente, inexato”. Apesar disso, 
avança a seguinte tipologia: o Estado de justiça nasceria em uma territorialidade do tipo feudal e 
corresponderia a uma sociedade da lei (costumeira e escrita); o Estado administrativo, em uma territorialidade 
do tipo fronteiriça, correspondendo a uma sociedade de regulamentos e de disciplinas; o Estado de 
governamento, por sua vez, não seria mais definido por sua territorialidade (a superfície ocupada permanece 
importante, mas na condição de um componente dentre outros), mas pela massa da população, correspondendo 



42 

Configura-se, assim, uma determinada “economia de poder” que deixa de atuar 

exclusivamente sobre o corpo individual porquanto passa a se exercer também através da 

regulação das populações: o biopoder age sobre o conjunto dos indivíduos com o objetivo de 

assegurar sua existência, de gerir a vida do corpo social, o que não vem desacompanhado da 

constituição de saberes correlatos. Se a disciplina é a condição (histórico-política) de 

possibilidade das ciências humanas, o biopoder desempenha tal papel em relação às ciências 

sociais.35 

Entretanto, apesar de se apresentarem em níveis distintos, disciplina e regulação 

se articulam em razão da “norma”.36 Apesar de aparecer já nos primeiros livros, é a partir dos 

primeiros cursos no Collège de France que o tema da norma(lização) adquire um sentido mais 

preciso37, sendo especialmente importante na descrição do regime de poder disciplinar 

efetuada em Vigiar e punir. Aproximadamente um ano depois, a sociedade de normalização 

volta a ser tematizada no curso Em defesa da sociedade, sendo definida nos seguintes termos:  

[...] é uma sociedade em que se cruzam, conforme uma articulação 
ortogonal, a norma da disciplina e a norma da regulamentação (sic) 
[régulation]. Dizer que o poder, no século XIX, tomou posse da vida, [...] é 
dizer que ele conseguiu cobrir toda a superfície que se estende do orgânico 
ao biológico, do corpo à população, mediante o jogo duplo das tecnologias 

                                                                                                                                                                                          
“a uma sociedade controlada pelos dispositivos de segurança”. E avança uma hipótese a ser explorada: é a 
governamentalização do Estado, e não a estatização da sociedade, o que realmente importa “para nossa 
modernidade, isto é, para nossa atualidade”. Ibid., p. 655-656. 

35 Sobre a relação disciplinas-ciências humanas, Foucault (2000b, p. 45-46) afirma que as disciplinas, definindo 
o “código [...] da normalização, referem-se necessariamente a um horizonte teórico que não será o edifício do 
direito, mas o campo das ciências humanas. [...] o processo que tornou [...] possível o discurso das ciências 
humanas foi a justaposição [...] da organização do direito em torno da soberania e da mecânica das coerções 
exercidas pelas disciplinas.” No que diz respeito à série biopoder-ciências sociais, Foucault assevera (2001c-
364, p. 1647) que, assim como não se pode isolar o nascimento da etnologia do colonialismo, há uma relação 
inequívoca entre a aparição da ciência social e o surgimento, nos séculos XVI-XVIII, de uma nova tecnologia 
política formada pela razão de Estado e pela polícia. Sobre o tema, Dreyfus e Rabinow (1995, p. 148) afirmam 
que “a investigação sistemática e empírica das condições históricas, geográficas e demográficas engendrou as 
ciências sociais modernas. Este novo saber se desprendeu de antigas formas éticas e prudentes de pensamento, 
e até do conselho maquiavélico ao príncipe.” Para a relação disciplina-ciências humanas e biopoder-ciências 
sociais, cf., também, MACHADO, 1990, p. XXII-XXIII.  

36 FOUCAULT, 2000, p. 302. 
37 Esta é a hipótese da qual parte Fonseca (2002, p. 39): é nesse momento que o tema da norma adquire uma 

“dimensão que permitiria alguns dos desdobramentos posteriores da noção de normalização, a saber, as idéias 
de normalização disciplinar e de normalização enquanto mecanismos de regulação ligados ao biopoder.”  



43 

de disciplina, de uma parte, e das tecnologias de regulamentação (sic) 
[régulation], de outra.38 

E em A vontade de saber, Foucault define a sociedade normalizadora em 

referência ao biopoder, pois se trata do “efeito histórico de uma tecnologia de poder centrada 

na vida.”39 E é exatamente a justaposição de um direito organizado em torno da soberania 

(lei) e de uma mecânica das coerções exercidas pelas disciplinas (norma) que explica tanto a 

constituição das ciências humanas quanto o funcionamento global da sociedade de 

normalização na atualidade. O poder normalizador se exerce simultaneamente pelo discurso 

                                                            
38 FOUCAULT, 2000, p. 302. Apresenta-se necessário apontar alguns problemas quanto ao termo “bio-

regulamentação”, utilizado na edição brasileira (Ibid., p. 298) para traduzir o original francês “bio-régulation”, 
que em Foucault remete mais à idéia de “regularizar” (“tornar regular; normalizar(-se)”; “tornar razoável, 
conveniente; pôr em ordem”; “pôr em dia; corrigir”, de acordo com HOUAISS, Antônio. Regularizar. In: 
______. Dicionário da língua portuguesa. São Paulo: Objetiva, 2001d. 3008 p. Disponível em: 
<://houaiss.uol.com.br/busca.jhtm?stype=k&verbete=regularizar>. Acesso em: 30 ago. 2004.) do que à noção 
de “regulamentar” (“Estabelecer um regulamento a; sujeitar a um regulamento; regular”; Complementar o 
texto de uma lei, com os princípios que orientam seu cumprimento”, segundo MICHAELIS. Regulamentar. In: 
______. Moderno dicionário da Língua portuguesa. São Paulo: Melhoramentos, 1998. 2.260 p. Disponível em: 
<http://www2.uol.com.br/michaelis/>. Acesso em: 30 ago. 2004.). Também no que diz respeito às expressões 
“régulation” e “régularisateur/régularisatrice”, é de se observar que sua tradução por “regulação” e 
“regulador(a)” é mais apropriada do que por “regulamentação” ou “regulamentador(a)”, como optou a 
tradutora brasileira, tendo em vista que “a palavra ‘régularisateur’, quando empregada por Foucault, certamente 
remete à idéia de ‘normalização’ e não à idéia de ‘regulamentação’”, como afirma Fonseca (2002, p. 211-212). 
Com efeito, segundo o Dicionário Houaiss, ‘regulação’ é “ato ou efeito de regular(-se)”, enquanto 
‘regulamentação’ é a “ação ou efeito de regulamentar, de impor regulamento”, ou ainda, o “conjunto das 
medidas legais ou regulamentares que regem um assunto, uma instituição, um instituto.” HOUAISS, Antônio. 
Regulação. In: ______. Dicionário da língua portuguesa. São Paulo: Objetiva, 2001b. 3008 p. Disponível em: 
<://houaiss.uol.com.br/busca.jhtm?stype=k&verbete=regularizar>. Acesso em: 30 ago. 2004. Id. 
Regulamentação. In: ______. Dicionário da língua portuguesa. São Paulo: Objetiva, 2001c. 3008 p. 
Disponível em: <http://houaiss.uol.com.br/busca.jhtm?stype=k&verbete=regulamentação>. Acesso em: 31 
ago. 2004. Sobre os problemas constantes na tradução brasileira da transcrição do curso Em defesa da 
sociedade no que diz respeito aos termos “régulateur(s)”, “régularisateur(s)”, “régularisatrice”, 
“régularisation”, “bio-régulation”, “mécanismes/technologie de sécurité”, cf. FONSECA, 2002, p. 211-212, 
nota 329. Para uma análise minuciosa das falhas de edição cometidas na edição francesa do curso, que se 
tornam mais graves por se tratar da matriz a partir da qual se publicou a versão brasileira, cf. FRANCHE, D. Il 
faut défendre Michel Foucault. Le banquet, Paris, n. 11, 2. sem. 1997. Disponível em: <http://www.revue-
lebanquet.com/fr/>. Acesso em: 11 out. 2004. 

39 FOUCAULT, 2002, p. 190. Sobre a articulação entre as séries corpo-organismo-disciplina-instituições 
(conjunto orgânico e institucional) e população-processos biológicos-mecanismos reguladores-Estado 
(conjunto biológico e estatal), tomando-se como exemplos a cidade e a sexualidade, cf. FOUCAULT, 2000, p. 
298-302. Para uma caracterização mais extensa desses dois modos de normalização, cf., também, Id., 2002, p. 
182-185; 2001c-297, p. 1011-1013. Foucault inicia a aula de 25 de janeiro de 1978 do curso Segurança, 
território, população insistindo na distinção entre disciplina e segurança, sobre a qual já falara na primeira aula 
em termos de ordenação das distribuições espaciais. Agora, trata-se de verificar como a disciplina e segurança 
normalizam e no que se diferenciam, a primeira como “normação” [normation] e a segunda como 
“normalização” [normalisation] em sentido estrito. FOUCAULT, Michel. Sécurité, territoire et population: 
cours au Collège de France (1977-1978). Edição estabelecida sob a direção de François Ewald e Alessandro 
Fontana, por Michel Senellart. Paris: Gallimard; Seuil, 2004. XI, 435 p. (Hautes Études). p. 65. Cabe esclarecer 
que não foi possível proceder ao estudo sistemático dos cursos Segurança, território, população e Nascimento 
da biopolítica em virtude de sua publicação somente ter acontecido no final de 2004. Portanto, ambos somente 
foram consultados para complementar questões bastante pontuais. 



44 

da “lei” e pelo discurso da “norma”40, o que faz com que as disciplinas deixem de se referir ao 

edifício do direito e passem a ter como horizonte teórico o campo das ciências humanas. Na 

medida em que os discursos disciplinares invadem o direito e os procedimentos 

normalizadores colonizam cada vez mais os procedimento da lei, não se pode mais falar de 

um saber “jurídico” (código da lei), mas de um saber de natureza clínica (código da 

normalização)41, apresentando-se como um dos efeitos mais importantes dessa sacralização 

cientificista a “neutralização” do exercício do poder: doravante, o exercício do poder se 

destaca de outros sistemas valorativos e passa a ser entendido como uma atividade técnica 

confiada a técnicos.42  

Conquanto seculares (como se observou acima, “o Normal” já atua como 

princípio de coerção nos mais variados domínios da vida social no século XVIII), as técnicas 

de normalização continuam operantes, e este é exatamente o problema que interessa a 

Foucault: será que o exercício dos poderes, hoje, não continua vinculado à tecnologia 

normalizadora? Sua resposta é afirmativa, pois entende serem as técnicas normalizadoras 

aplicadas nas instituições “como uma espécie de instrumento geral e geralmente aceito, 

porquanto científico, que permitirá dominar e assujeitar os indivíduos.”43  

A descrição das técnicas normalizadoras se apresenta como um lúcido esboço dos 

elementos que conduzem à homogeneização e à padronização dos comportamentos humanos 

                                                            
40 Sobre as articulações entre “lei” e “norma”, cf. FONSECA, 2002, p. 142-151. 
41 Sobre a prisão como local de formação de um “saber clínico” sobre o condenado e, portanto, como condição 

histórica de possibilidade da constituição da criminologia, cf. FOUCAULT, 2003, p. 288-296. 
42 FOUCAULT, 2000, p. 45-46. Zizek discorreu recentemente sobre esse tema, aludindo à “redefinição 

contemporânea da política como arte da administração especializada”, como uma “política sem política”, 
entendida como um dos muitos produtos oferecidos no mercado sem suas propriedades nocivas. Esse seria um 
procedimento generalizado na atualidade, época em que o imperativo ético básico poderia ser reformulado nos 
seguintes termos: “Tudo é permitido, desde que desprovido de sua substância perigosa”. ZIZEK, Slavoj. O 
hedonismo envergonhado. Folha de São Paulo, São Paulo, 19 out. 2003. Mais!, p. 3. Parece ser efeito dessa 
“neutralização do exercício do poder” o desconforto que as nomeações “políticas” para cargos de confiança no 
âmbito governamental provocam em grande parte da população brasileira. Segmentos significativos da opinião 
pública postulam que tais cargos sejam confiados não a políticos, mas a técnicos, como se não houvesse mais 
necessidade de se exercer realmente o poder: um técnico competente bastaria para “solucionar” os problemas 
nacionais. 

43 FOUCAULT, Michel. Radioscopie de Michel Foucault. In: ______. Dits et écrits I, op. cit., texto n. 161, p. 
1651-1670. Entrevista concedida a J. Chancel em 10 mar. 1975. p. 1661. 



45 

próprias da cultura de massas, isto é, à uniformidade e ao isomorfismo social em que 

predomina a hegemonia do Mesmo. É como resultado dessas técnicas que é constituído o 

sujeito assujeitado, normalizado, ou seja, um “produto de  relações interiorizadas de saber e 

de poder”, um “epifenômeno de saberes e práticas que tramam cotidianamente os sentidos 

históricos daquilo ‘que’ somos, isto é, de nossa identidade.”44 

A próxima seção dedicará maior atenção à noção de “biopoder”, porquanto 

fundamental à adequada compreensão do racismo de Estado. Para tanto, busca-se demonstrar 

que, já no início do século XX, Karl Löwith evidenciava essa dimensão específica do 

exercício moderno do poder estatal que, atualmente, é elemento fundamental na perspectiva 

teórica de outros autores, como Giorgio Agamben. Além disso, trata-se de esclarecer algumas 

das implicações teóricas dessa noção. 

 

 

2.3 Biopoder: implicações teóricas  

 

 

Muito antes de Foucault, a noção de biopoder aparece no horizonte de 

preocupações de Karl Löwith ao comentar, em 1935, a tendência à despolitização e o 

processo de neutralização das diferenças politicamente determinantes descritos por Schmitt. 

Löwith propõe que a “politização da vida” é o elemento determinante do caráter dos Estados 

totalitários, em virtude do que postula uma relação de contigüidade entre democracia e 

totalitarismo: é exatamente porque a vida biológica se tornou um fato politicamente relevante 

                                                            
44 DUARTE, André de Macedo. Foucault à luz de Heidegger: notas sobre o sujeito autônomo e o sujeito 

constituído. In: RAGO, Margareth; ORLANDI, Luiz B. Lacerda; VEIGA-NETO, Alfredo (Org.). Imagens de 
Foucault e Deleuze: ressonâncias nietzschianas. Rio de Janeiro: DP&A, 2002. 359 p. p. 49-62. p. 57. Há de se 
observar, entretanto, que a par das tecnologias de assujeitamento, de objetivação, Foucault enfatiza 
sobremaneira, principalmente nos textos tardios, as tecnologias de si, de subjetivação, aplicadas livremente por 
um sujeito em permanente autoconstituição. Esse aspecto será tematizado mais adiante, na seção 4, p. 82-110.  



46 

que se pode compreender a rapidez com a qual, no século XX, democracias parlamentares se 

tornaram Estados totalitários, e estes, democracias parlamentares. É somente porque a política 

se tornou biopolítica que pôde se constituir como política totalitária.45 Parecem convergentes, 

então, o processo de “politização de todos os âmbitos da vida” titularizado pelos Estados 

totalitários descrito por Löwith e o biopoder na definição foucaultiana, cujos elementos serão 

mais minuciosamente examinados a seguir. 

A partir de meados da década de 70, Foucault dedicou grande atenção ao processo 

em virtude do qual ocorreu a assunção da vida pelo poder político, ou seja, a 

instrumentalização política do corpo. Este “acontecimento” característico da organização 

social moderna (que se forma exatamente em contraposição ao poder soberano46) foi 

denominado “biopoder”, termo que indica a crescente intervenção e “ordenação” das esferas 

sociais “sob o pretexto de desenvolver o bem-estar dos indivíduos e das populações”.47  

Até onde foi possível confirmar, a primeira vez em que Foucault empregou a 

expressão biopolítica foi durante a conferência O nascimento da medicina social, pronunciada 

na Universidade do Estado do Rio de Janeiro em outubro de 1974, quando avançou a seguinte 

hipótese: com o advento do capitalismo, a medicina privada foi substituída pela medicina 

                                                            
45 Segundo Löwith, a “neutralização das diferenças politicamente determinantes e o adiamento de sua decisão 

evoluíram desde a emancipação do terceiro estado, a formação da democracia burguesa e seu posterior 
desenvolvimento como democracia industrial de massas até chegar a um ponto decisivo: a politização total de 
todos os âmbitos da vida, incluídos os aparentemente mais neutros. Assim surgiu na Rússia marxista um 
Estado operário “que é mais e mais intensamente estatal que qualquer estado de um príncipe absoluto”, na 
Itália fascista um “Estado corporativo que submete a normas não somente o trabalho nacional, mas também o 
lazer e toda a vida cultural, e na Alemanha nacional-socialista um estado organizado de cabo a rabo que 
politiza, inclusive, a vida até então privada mediante leis raciais etc.” LÖWITH, Karl. Decisionismo político 
(C. Schmitt). In: ______. El hombre en el centro de la historia: balance filosófico del siglo XX. Barcelona: 
Herder, 1998. p. 27-56. p. 28. Para um comentário acerca da posição de Löwith em relação ao biopoder, cf. 
AGAMBEN, 2002, p. 18, 126-128. 

46 Cf. subseção 2.2, p. 36-38. 
47 DREYFUS; RABINOW, 1995, p. XXII. Os autores afirmam que, ao ler a história desse modo, Foucault se 

situa numa linha de pensadores como Nietzsche, Weber, o último Heidegger e Adorno, mas contribui de 
maneira significativa por sua “sofisticação metodológica e pela ênfase única ao corpo como o lugar em que as 
minuciosas e localizadas práticas sociais estão ligadas com as macroorganizações do poder.” (Ibidem). Sobre o 
biopoder, cf. Ibid., p. 8, 182. Segundo Maffesoli, que alude ao “totalitarismo suave” característico das 
sociedades democráticas, “totalitarismo” é “o empreendimento, difuso e autoritário, de órgãos estatais sobre o 
conjunto das atividades da vida social”. MAFFESOLI, Michel. A violência totalitária: ensaios de antropologia 
política. Tradução de Juremir Machado da Silva e Natanael C. Caixeiro. Porto Alegre: Sulina, 2001. 312 p. p. 
260.  



47 

coletiva, uma vez que o desenvolvimento desse regime de produção exigiu a socialização e a 

politização do corpo humano em função de sua força laboral. O mais importante para a 

sociedade capitalista é o somático, o biológico, o corporal, de modo que o corpo se tornou 

uma realidade biopolítica, e a medicina, uma estratégia biopolítica.48 Foucault chega a afirmar 

que, no século XX, surge uma “somatocracia”, ou seja, um regime em que a intervenção 

estatal ocorre exatamente sobre o cuidado com a saúde do corpo.49 

Em Vigiar e Punir, Foucault não utiliza a expressão ‘biopoder’ ou ‘biopolítica’, 

ainda que desenvolva alguns argumentos importantes a respeito.50 É no curso Em defesa da 

sociedade que começam a ser tematizados mais demoradamente os elementos 

caracterizadores do biopoder, tanto a partir de uma perspectiva teórica quanto atentando aos 

mecanismos pelos quais foi implementado na história.51 E em A vontade de saber, 

“biopolítica” designa o modo de exercício do poder próprio das sociedades que atingiram o 

“limiar da modernidade biológica”, isto é, a economia de poder “que faz a vida e seus 

mecanismos entrar no domínio dos cálculos explícitos e faz do poder-saber um agente de 

transformação da vida humana”.52  

Foucault voltou a se ocupar da biopolítica no seminário que conduziu no ano 

letivo de 1978, dedicado ao que, no século XVIII, foi denominado Polizeiwissenschaft, ou 

seja, o exame de tudo o que tende a “afirmar e a aumentar a potência do Estado” e, 

principalmente, à “manutenção da ordem e da disciplina”. Nesse quadro, são analisados os 

princípios que a polícia tinha por encargo, à época, coordenar: o desenvolvimento do Estado 

                                                            
48 FOUCAULT, Michel. La naissance de la médecine sociale. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 196, 

p. 207-228. Conferência pronunciada em out. 1974. p. 209-210. Nessa conferência, Foucault reconstitui as três 
etapas do processo de formação da medicina social: medicina de Estado (Alemanha), medicina urbana (França) 
e medicina da força de trabalho (Inglaterra). 

49 Para a análise da noção de “somatocracia”, cf. FOUCAULT, Michel. Crise de la médecine ou crise de 
l’antimédecine?. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 170, p. 40-58. Conferência pronunciada em out. 
1974. p. 43 et seq. 

50 Cf., para alguns exemplos, FOUCAULT, 2003, p. 91-93, 166-175, 200-201, 221-224, 254-258, 328-329. 
51 A expressão também aparece em uma resenha publicada nesse mesmo ano, na qual Foucault alude à 

“biohistória”. Cf. FOUCAULT, Michel. Biohistoire et biopolitique. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto 



48 

de concorrência (econômico-militar) e o desenvolvimento do Estado de Wohlfahrt (riqueza-

tranqüilidade-felicidade). Dentre os principais objetos dos quais a polícia se ocupa, enquanto 

“arte racional de governar”, como “tecnologia das forças estatais”, está a população, 

entendida no âmbito da biopolítica como “um conjunto de seres vivos e coexistentes, que 

apresentam traços biológicos e patológicos particulares e que, por conseguinte, pertencem ao 

campo de saberes e técnicas específicas”. É a partir do tema da gestão das forças estatais, 

desenvolvido desde o século XVII, que a biopolítica deve ser compreendida.53  

No ano letivo seguinte, o curso é integralmente dedicado ao nascimento da 

biopolítica, então analisada no âmbito do liberalismo (avaliado enquanto uma das formas 

históricas de governamentalidade) e entendida como o modo pelo qual se tentou, a partir do 

século XVIII, “racionalizar os problemas colocados à prática governamental pelos fenômenos 

próprios de um conjunto de viventes [vivants] constituídos em população”.54 

Mais recentemente, Giorgio Agamben é um dos autores que vem estudando essas 

questões. Em sua perspectiva, a politização da “vida nua” (o ingresso da zoé na esfera da 

pólis) é o evento fundador e decisivo da modernidade que “assinala uma transformação 

radical das categorias político-filosóficas do pensamento clássico”55:   

A dupla categorial fundamental da política ocidental não é aquela amigo-
inimigo, mas vida nua-existência política, zoé-bíos, exclusão-inclusão. A 
política existe porque o homem é o vivente que, na linguagem, separa e opõe 
a si a própria vida nua e, ao mesmo tempo, se mantém em relação com ela 
numa exclusão inclusiva.56 

Entretanto, Agamben entende que a tese de Foucault deve ser complementada, 

pois a inclusão da zoé na pólis é insuficiente para caracterizar a política moderna. O que é 

decisivo, em seu entender, é 

                                                                                                                                                                                          
n. 179, p. 95-97. Resenha de De la biologie à la culture, de J. Ruffié (Paris: Flammarion, 1976), publicada em 
17-18 out. 1976. p. 95-97. 

52 FOUCAULT, 2002, p. 188, grifo nosso. 
53 FOUCAULT, Michel. Sécurité, territoire et population. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 255, p. 

719-723. Resumo do curso ministrado em 1977-1978. p. 722-723. 
54 FOUCAULT, 2001c-274, p. 818. 
55 AGAMBEN, 2002, p. 12. 



49 

o fato de que, lado a lado com o processo pelo qual a exceção se torna em 
todos os lugares a regra, o espaço da vida nua, situado originariamente à 
margem do ordenamento, vem progressivamente coincidir com o espaço 
político, e exclusão e inclusão, externo e interno, bíos e zoé, direito e fato 
entram em uma zona de irredutível indistinção.57 

Dentre as implicações teóricas da noção de biopolítica, pode-se indicar, 

inicialmente, a introdução da população como problema científico (biológico) e político. 

Trata-se de um novo elemento, desconhecido tanto da teoria do direito (que só conhecia o 

indivíduo contratante e a sociedade, o corpo social constituído pelo contrato) quanto das 

disciplinas (que lidavam apenas com o indivíduo-corpo).58  

Ademais, é importante observar a natureza dos fenômenos levados em 

consideração na biopolítica: são “acontecimentos aleatórios que ocorrem numa população 

considerada em sua duração”, ou seja, são fenômenos coletivos (seus efeitos econômicos e 

políticos somente se tornam visíveis se considerados no nível da massa), aleatórios (mas que, 

entretanto, apresentam constantes que podem ser percebidas no plano coletivo) e de série 

(desenvolvem-se “essencialmente na duração”, ou seja, devem ser considerados num “limite 

de tempo relativamente longo”).59  

Em terceiro lugar, há de se considerar a especificidade das funções dos 

mecanismos reguladores (apesar de que também nos disciplinares trata-se de maximizar e 

extrair forças), os quais implementam previsões, estimativas estatísticas e medições globais, 

intervêm nos fenômenos próprios da população exatamente naquilo que têm de global (como, 

por exemplo, diminuir a morbidade, prolongar a vida, estimular a natalidade etc.) e 

estabelecem “mecanismos de previdência (sic) [mécanismes de sécurité] em torno do 

aleatório inerente a uma população de seres vivos” de modo a otimizar um estado de vida, ou 

                                                                                                                                                                                          
56 AGAMBEN, 2002, p. 16. 
57 Ibid., p. 16. 
58 FOUCAULT, 2000, p. 292-293. 
59 Ibid., p. 293. 



50 

seja, “fixar um equilíbrio, manter uma média, estabelecer uma espécie de homeóstase, 

assegurar compensações”.60 

Por fim, cumpre evidenciar as novas relações entre indivíduo e Estado 

introduzidas a partir da constituição do biopoder. Na medida em que “o Estado é sua própria 

finalidade e que o objetivo exclusivo dos governos deve ser [...] o reforço permanente e o 

desenvolvimento das forças do Estado”, o indivíduo somente é relevante se for considerado 

politicamente útil. Assim, o critério para avaliar se é útil que o indivíduo viva, trabalhe, 

consuma ou morra se resume na resposta à seguinte questão: em que medida tal ou qual ação 

dos indivíduos pode se apresentar como um elemento positivo no aumento das forças do 

Estado? Do ponto de vista do incremento da força do Estado, tanto pode ser interessante que o 

indivíduo viva e produza, como, às vezes, que morra, o que Foucault denomina “integração 

marginalista dos indivíduos à utilidade do Estado”.61 

Com a passagem do Estado de Justiça (constituído a partir de relações entre 

sujeitos jurídicos62) ao novo Estado de Polícia, as necessidades humanas não são mais 

consideradas “fins em si mesmas nem como sujeitos de um discurso filosófico que tentava 

descobrir sua natureza essencial”63, mas se tornam meros instrumentos para o reforço do 

poder do Estado. No momento em que os indivíduos passam a ser importantes para o Estado 

enquanto seres vivos que trabalham e comerciam, nascem e morrem, Foucault mostra como se 

articulam o novo conceito administrativo (instrumental, e não “essencial”) de bem-estar 

                                                            
60 FOUCAULT, 2000, p. 293-294. Fonseca (2002, p. 212) não concorda com a tradução de “mécanismes de 

sécurité” e “technologie de sécurité” por “mecanismos de previdência” e “tecnologias de previdência”, 
respectivamente, preferindo traduzir tais expressões por “mecanismos de segurança” e “tecnologias de 
segurança”, pois entende que “Foucault as emprega em uma acepção mais ampla que o sentido preciso de 
‘previdência social’. O organismo estatal da Previdência Social, as funções previdenciárias, as normas jurídicas 
previdenciárias podem figurar como um aspecto que compõe, para Foucault, os mecanismos e as tecnologias 
‘seguracionais’, que são mais gerais que os anteriores porque envolvem procedimentos de normalização que 
não se reduzem, necessariamente a dispositivos estatais formalizados e oficiais.” 

61 FOUCAULT, 2001c-364, p. 1638-1639. 
62 Cf. subseção 2.2, p. 41-42,  nota 34.  
63 DREYFUS; RABINOW, 1995, p. 154. 



51 

humano e o surgimento do biopoder.64 Trata-se de refletir sobre como, justamente por meio 

de uma tecnologia política dos indivíduos, estes começam a se reconhecer como membros de 

uma sociedade, de uma nação ou de um Estado, bem como acerca do modo pelo qual a polícia 

foi utilizada e desenvolvida “no quadro geral da razão de Estado para fazer do indivíduo um 

elemento de peso para o Estado”65. A polícia engendra uma nova articulação entre a entidade 

social e o indivíduo, que passa a ser considerado em sua condição de ser vivo, enquanto 

“elemento de uma população em relação com um meio”.66 O que está em questão nas análises 

sobre a governamentalidade, segundo Dreyfus e Rabinow, é o “surgimento do indivíduo 

moderno como um objeto de preocupação política e científica e as ramificações deste 

fenômeno na vida social”.67 

Tendo sido examinado a face bíos da modernidade política, trata-se de avaliar, no 

próximo capítulo, a face thánatos desse Jano: o racismo de Estado. 

 

                                                            
64 FOUCAULT, 2001c-364, p.1638-1639, 1641-1642; DREYFUS; RABINOW, 1995, p. 154. 
65 FOUCAULT, 2001c-364, p. 1633, 1639. 
66 Ibid., p. 1639, 1645. 
67 DREYFUS; RABINOW, 1995, p. 153. 



52 

3 RACISMO DE ESTADO: PARA UMA REFLEXÃO ACERCA DOS PARADOXOS 

DA (IR)RACIONALIDADE (BIO)POLÍTICA CONTEMPORÂNEA 

 

 

Como se pode fazer um biopoder funcionar e ao mesmo tempo exercer os direitos da guerra, os 
direitos do assassínio e da função da morte, senão passando pelo racismo? Era esse o problema, e eu 

acho que continua a ser esse o problema.1 
 

 

Esta seção aborda mais especificamente o tema central da dissertação: o racismo 

de Estado. Para tanto, tematizar-se-á de que forma o racismo de Estado se constitui, 

paradoxalmente, como o dispositivo que garante o poder de morte em um regime de poder 

que tem por função gerir a vida (3.1). A partir do exame de algumas “imagens” do racismo de 

Estado na contemporaneidade, objetiva-se demonstrar a atualidade da noção e sua pertinência 

como gabarito de inteligibilidade para compreender as formações de poder, seus efeitos 

“intoleráveis”, bem como algumas formas de resistência que vêm sendo experimentadas para 

eliminá-los (3.2 e 3.3). 

 

 

3.1 A outra face de Jano: o racismo de Estado como garantia da “função assassina do 

Estado” no modo do biopoder 

 

 

A análise foucaultiana da biopolítica conduz à localização de dois paradoxos: o 

primeiro se relaciona ao excesso do direito soberano sobre o biopoder (caso do poder atômico, 

um poder de soberania que mata, mas que, ao mesmo tempo, é capaz de suprimir a própria 

                                                            
1 FOUCAULT, 2000, p. 315. 



53 

vida e, em conseqüência, de se suprimir como poder que se incumbe de assegurar a vida), e o 

segundo, ao excesso do biopoder sobre o direito soberano (caso da possibilidade técnica e 

política de fabricar novas formas de vida que matam a vida, como no caso hipotético de 

produção de “vírus incontroláveis e universalmente destrutivos”2).  

O discurso do racismo de Estado justifica a reativação paradoxal do velho direito 

soberano de “fazer morrer” na modernidade política, ou seja, no seio de um sistema 

caracterizado pela tendência à estatização do biológico, cujo objet(iv)o consiste em “fazer 

viver” e no qual o poder de soberania recua na exata medida em que avança o biopoder 

disciplinar e regulador. O que está em jogo no racismo de Estado é a seguinte questão:  

[...] nessa tecnologia de poder que tem como objeto e como objetivo a vida 
[...], como vai se exercer o direito de matar e a função do assassínio, se é 
verdade que o poder de soberania recua cada vez mais e que, ao contrário, 
avança cada vez mais o biopoder disciplinar ou regulamentador (sic) 
[regulador]? Como um poder como este pode matar, se é verdade que se 
trata essencialmente de aumentar a vida, de prolongar sua duração, de 
multiplicar suas possibilidades, de desviar seus acidentes, ou então de 
compensar suas deficiências? Como, nessas condições, é possível, para um 
poder político, matar, reclamar a morte, pedir a morte, mandar matar, expor 
à morte não só seus inimigos mas mesmo seus próprios cidadãos? Como 
esse poder que tem essencialmente o objetivo de fazer viver pode deixar 
morrer? Como exercer o poder da morte, como exercer a função da morte, 
num sistema político centrado no biopoder?3 

O racismo é um mecanismo fundamental que, a partir da emergência do biopoder, 

integra o funcionamento de todos os Estados (inclusive as democracias parlamentares 

liberais), de tal forma que não há funcionamento moderno do Estado (mesmo o “Estado de 

direito”: nunca é demais lembrar que o Estado nazista, apesar de tudo, foi um “Estado de 

direito”) que não o inclua em certo limite e em certas condições. Essa hipótese resultou em 

críticas agudas por ocasião da publicação da transcrição do curso Em defesa da sociedade em 

1997. Segundo Kouvélakis, reprovou-se-lhe o que foi considerado um excesso típico da 

                                                            
2 FOUCAULT, 2000, p. 303. 
3 Ibid., p. 303-304. 



54 

participação em determinados setores da ultra-esquerda dos anos 1970.4 Após tal constatação, 

entretanto, questiona: “é realmente necessário aderir à ultra-esquerda para constatar que os 

massacres coloniais, as ‘guerras totais’, as práticas eugenéticas implementadas em grande 

escala, o racismo institucionalizado, não foram o apanágio exclusivo dos regimes 

‘totalitários’?” Para o autor, o que determina a passagem de uma para outra dessas formas de 

exercício da função assassina do Estado é a transformação das conjunturas, e não uma 

diferença de “natureza” entre os regimes políticos (democracia parlamentar, ditadura, 

totalitarismo etc.). 5 

Trata-se, então, de um mecanismo fundamental e constitutivo do modo moderno 

de exercício do poder que introduz no domínio da vida (âmbito agora “politizado”) “o corte 

entre o que deve viver e o que deve morrer” de acordo com “o princípio de que a morte dos 

outros é o fortalecimento biológico da própria pessoa na medida em que ela é membro de uma 

raça ou uma população, na medida em que se é elemento numa pluralidade unitária e viva.”6 

                                                            
4 Somente a título de registro (pois não é o caso de explorar a questão neste momento), cabe observar o quanto a 

percepção das posições de Foucault variou ao longo de sua trajetória intelectual: se na década de 1990 é 
reprovado por seus excessos ultra-esquerdistas, na de 1960, por ocasião da publicação de As palavras e as 
coisas, por exemplo, foi execrado pelos que denunciavam seu livro como um manifesto reacionário que serve 
aos “interesses da burguesia”, aos “desígnios de uma classe cujo interesse exclusivo é mascarar as vias 
objetivas do futuro” (MILHAU, 1968 apud ERIBON, Didier. Michel Foucault e seus contemporâneos. 
Tradução de Lucy Magalhães. Rio de Janeiro: J. Zahar, 1996. 244 p. Tradução de: Michel Foucault et ses 
contemporains. p. 101), uma obra “made in USA” que conduz à “impotência em ação” (COLOMBEL, 1967 
apud Ibid., p. 101-102, grifo do autor) e que se apresenta como “a última barragem que a burguesia ainda podia 
erguer contra Marx” (SARTRE, 1966 apud Ibid., p. 103). 

5 KOUVÉLAKIS, Eustache. L'embranchement de la politique moderne. Multitudes-Web, Montigny le 
Bretonneux, n. 39-40, sept. 1997. Disponível em: <http://multitudes.samizdat.net/article.php3?id_article=436>. 
Acesso em: 02 set. 2004. O mesmo gênero de crítica é descrito por Lepeltier: Foucault interpretou a formação 
do Estado moderno no século XIX como um processo conducente ao assujeitamento do homem enquanto ser 
vivo, com todo o racismo que decorria disso; e foi insuportável aos meios intelectuais franceses a idéia de que 
as democracias liberais, através da estatização do biológico, pudessem trazer em si regimes políticos como o 
nazismo. LEPELTIER, Thomas. De la guerre des races au racisme d’etat. À propos de : « Il faut défendre la 
société ». Disponível em: <http://1libertaire.free.fr/Foucault06.html>. Acesso em: 02 set. 2004. É de se 
observar, entretanto, que Foucault não é o único a postular uma relação de contigüidade entre democracia e 
totalitarismo. Cf., por exemplo, a posição de Löwith, explicitada acima, na subseção 2.3, p. 45-46. 

6 FOUCAULT, 2000, p. 304, 308. A partir de uma perspectiva um pouco diferente, Agamben (2002, p. 182) 
ratifica tal conclusão ao entender o “campo” como “o sinal da impossibilidade do sistema de funcionar sem 
transformar-se em uma máquina letal.” O sentido de “campo” em Agamben é comentado adiante, na subseção 
3.3, p. 60-62. 



55 

Nos Estados modernos7, de acordo com Pinheiro, a “maquinaria destinada à 

violência tornou-se intensamente industrializada. Produção e destruição são as faces desse 

Jano”: tal é o paradoxo de um poder que não só produz, mas também mata para (fazer) viver. 

As duas faces do Estado decorrem das duas funções do monopólio da força física: a 

destruição (monopólio da violência) é sua vertente negativa, e a produção (monopólio fiscal), 

a que permite ao Estado desenvolver políticas públicas tendentes a criar as condições para que 

se atinja o bem-estar da população. O Welfare State é a “consagração máxima dessa vertente 

positiva da existência do Estado.”8 

Segundo Foucault, o racismo cumpre duas funções principais: primeiramente, 

fragmenta o “contínuo biológico”, dividindo-o em raças de acordo com uma determinada 

hierarquia; em segundo lugar, faz atuar a antiga relação guerreira (“‘se você quiser viver, é 

preciso que o outro morra’”) de uma forma inteiramente nova e compatível com o exercício 

do biopoder (“‘quanto mais as espécies inferiores tenderem a desaparecer, quanto mais os 

indivíduos anormais forem eliminados, menos degenerados haverá em relação à espécie, mais 

eu – [...] enquanto espécie – viverei, mais forte serei, mais vigoroso serei, mais poderei 

proliferar’”). Na relação guerreira, a morte do outro significa minha segurança; na relação 

biológica, é exatamente o fator que deixará minha vida “mais sadia e mais pura.” Esse 

mecanismo pode atuar “porque os inimigos que se trata de suprimir não são os adversários no 

sentido político do termo; são os perigos, externos ou internos, em relação à população e para 

                                                            
7 Aqui, a expressão “Estado moderno”, que à primeira vista pode parecer um pleonasmo, é utilizada 

propositadamente, para contrapor, ao Estado absoluto correspondente às sociedades de soberania, a forma de 
Estado encontrada nas sociedades de normalização. 

8 PINHEIRO, Paulo Sérgio. Estado e Terror. In: NOVAES, Adauto (Org.). Ética. São Paulo: Companhia das 
Letras; Secretaria Municipal de Cultura, 1994. p. 191-204. p. 192. Maffesoli (2001, p. 32) também se refere de 
forma análoga a esses dois elementos constitutivos do tecido social (destruição e vida, retração e expansão). E 
mesmo na mitologia grega, Tânatos é uma divindade ambivalente, na medida em que se relaciona, do ponto de 
vista simbólico, com os ritos de passagem e, portanto, com a vida e a morte, com o início e o fim. Como ensina 
Brandão, “toda e qualquer iniciação passa por uma fase de morte, antes que as portas se abram para uma vida 
nova. Neste sentido, Tânatos contém um valor psicológico: extirpa as forças negativas e regressivas, ao mesmo 
tempo que liberta e desperta as energias espirituais.” BRANDÃO, Junito de Souza. Mitologia grega. 3. ed. 
Petrópolis: Vozes, 1987. 404 p. v. 1. p. 227. Não é mera coincidência que a morte do “outro”, nos discursos 
racistas, seja apresentada exatamente como algo necessário por fortalecer a própria vida, como na sentença 
latina que intitula esta dissertação: Mors tua vita mea. 



56 

a população.” O imperativo da morte somente é admissível no modo do biopoder “se tende 

não à vitória sobre os adversários políticos, mas à eliminação do perigo biológico e ao 

fortalecimento, diretamente ligado a essa eliminação, da própria espécie ou da raça.”9  

O racismo, portanto, assegura a “função assassina do Estado” na economia do 

biopoder, ou seja, é a condição para que um Estado que funciona nesse regime possa exercer 

o direito de matar, ou ainda, a “condição de aceitabilidade de tirar a vida numa sociedade de 

normalização.” E quando fala em tirar a vida, Foucault não somente se refere ao assassinato 

“direto, mas também tudo o que pode ser assassínio indireto: o fato de expor à morte, de 

multiplicar para alguns o risco de morte ou, pura e simplesmente, a morte política, a expulsão, 

a rejeição, etc.”10 

O racismo se desenvolveu na modernidade, justamente nos pontos em que se 

exigia o direito à morte, como no caso do genocídio colonizador11, nas guerras (em que está 

em questão não somente a morte dos adversários como a exposição dos próprios cidadãos à 

                                                            
9 FOUCAULT, 2000, p. 305-306. Segundo Lévy, ao longo do século XX, o mal apareceu revestido de uma 

vontade de pureza, de um projeto de eliminação da “parte negra da humanidade”, de uma proposta de limpar o 
mundo das impurezas. No nazismo, tratava-se de eliminar a impureza encarnada nos judeus; no comunismo, a 
que se impregnava no burguês; por fim, no islamismo radical, trata-se, agora, de exterminar o infiel. LÉVY, 
Bernard-Henry. Ocidente virou bode expiatório, diz Lévy. Tradução de Clara Allain. Folha de São Paulo, São 
Paulo, 01 fev. 2004. Mundo, p. A16. Entrevista concedida a Octavi Martí. 

10 FOUCAULT, 2000, p. 306.  
11 Sobre a relação entre racismo e colonialismo/colonização, cf. FOUCAULT, 2000, p. 71-72 (onde alude à 

dupla transcrição da teoria da guerra das raças, uma biológica – que se articulará “com base nos movimentos 
das nacionalidades na Europa e na luta das nacionalidades contra os grandes aparelhos de Estado” e também a 
partir da “política da colonização européia” – e outra que operará “a partir do grande tema e da teoria da guerra 
social [...] que vai tender a apagar todos os vestígios do conflito de raça para definir-se como uma luta de 
classe.”), 120-121 (em que Foucault explica como a prática colonial européia não somente transportou 
“modelos europeus para outros continentes” mas também repercutiu intensamente “sobre as estruturas jurídico-
políticas do Ocidente”, o que lhe possibilita afirmar que “Houve toda uma série de modelos coloniais que 
foram trazidos para o Ocidente e que fez com que o Ocidente pudesse praticar também em si mesmo algo 
como uma colonização, um colonialismo interno.”) e 307 (é exatamente com o genocídio colonizador que o 
racismo se desenvolve primeiramente, pois é “mediante um racismo”, através dos temas do evolucionismo, no 
caso, que se poderá “matar pessoas, matar populações, matar civilizações” em um regime que funciona no 
modo do biopoder). A articulação entre racismo e colonialismo/colonização a partir do pensamento de Michel 
Foucault foi recentemente estudada no Brasil por Vera Malaguti Batista, que atenta sobretudo para as 
repercussões de tais “sistemas de pensamento” nas atuais “políticas [penais] genocidas de controle social”. Cf. 
BATISTA, Vera Malaguti. O medo na cidade do Rio de Janeiro: dois tempos de uma história. Rio de Janeiro: 
Revan, 2003. 272 p. p. 38. Infelizmente, tomamos conhecimento desse rico estudo quando já não mais havia 
tempo hábil para conhecê-lo adequadamente, o que também ocorreu com Modernidade e holocausto, de 
Zygmunt Bauman, e Race, nation, classe, de Étienne Balibar e Imanuel Wallerstein. O mesmo se pode dizer 
em relação a dois livros recentemente publicados: O livro negro do colonialismo, organizado por Marc Ferro, e 



57 

morte), ou ainda, quando se tratou de criminalidade, loucura e das mais diversas anomalias. A 

especificidade do racismo moderno reside em sua vinculação “ao funcionamento de um 

Estado que é obrigado a utilizar a raça, a eliminação das raças e a purificação da raça para 

exercer seu poder soberano.” O racismo se enraíza no funcionamento do “velho poder 

soberano do direito de morte”, não sendo por acaso que os Estados mais racistas são 

exatamente os mais assassinos.12 

Em uma de suas últimas manifestações sobre a biopolítica, Foucault aborda o 

conceito de população na obra de J. H. von Justi, que estabeleceu uma relação de 

reciprocidade entre população e meio, dois seres vivos dos quais o Estado deveria se 

encarregar em sua face biopolítica. Se o Estado gere a população em seu próprio interesse, é 

compreensível que possa, inversamente, massacrá-la, decorrendo daí que a tanatopolítica é o 

inverso da biopolítica.13 

 

 

3.2 O racismo de Estado no nazismo 

 

 

Foucault utiliza a noção de racismo de Estado sobretudo para analisar seu modo 

de atuação no nazismo e no socialismo.14 A presente subseção será dedicada a acompanhar a 

argumentação de Foucault no que diz respeito ao nazismo. Em seguida, trata-se de observar 

                                                                                                                                                                                          
Coloniser, exterminer: sur la guerre et l’État colonial, no qual o autor, Olivier Le Cour Grandmaison se refere 
explicitamente ao “racismo de estado”. 

12 FOUCAULT, 2000, p. 309. Segundo Agamben (2002, p. 135, 137), o fascismo e o nazismo são “dois 
movimentos biopolíticos [...] que fazem [...] da vida natural o local por excelência da decisão soberana. [...] são 
uma redefinição das relações entre o homem e o cidadão e somente se tornam inteligíveis se situados sobre o 
pano de fundo biopolítico inaugurado pela soberania nacional e pelas declarações de direitos.” 

13 FOUCAULT, 2001c-364, p. 1645. Recentemente, Agamben (2002, p. 128) voltou a tematizar a díade 
biopolítica-tanatopolítica: a biopolítica se transforma em tanatopolítica no momento em que a decisão sobre a 
vida se torna decisão sobre a morte, mas, seguindo a linha de pesquisa aberta por Foucault, afirma que 
atualmente não mais é possível estabelecer duas zonas distintas. 



58 

quais são os acontecimentos da história recente que vêm sendo analisados, na literatura 

secundária, a partir da noção de racismo de Estado (3.3). 

Na perspectiva foucaultiana, o nazismo pode ser traduzido como a generalização 

absoluta tanto do biopoder quanto do velho direito soberano de matar. De um lado, foi 

sumamente disciplinar e regulador (assunção estatizante do biológico, da procriação, da 

hereditariedade, da doença, dos acidentes); de outro, sumamente assassino (o poder de matar 

deixou de ser apenas um privilégio do Estado ou dos Sturm Abteilung (SA) ou Schutzstafeln 

(SS), tendo sido conferido, no limite, a todos, pois todos, pela denúncia, tinham o poder de 

suprimir qualquer um).15 O nazismo é a forma acabada da transmutação da relação guerreira 

em relação biológica, pois se trata de eliminar o Outro (a raça impura) para fortalecer a saúde 

do povo, tornando-se indiscerníveis, no dizer de Agamben, a tutela da saúde e a luta contra o 

inimigo.16 Essa correlação é tematizada explicitamente pelos encarregados da defesa do 

regime, como se pode ler em um livro de propaganda publicado em 1942 acerca dos méritos 

da política nacional-socialista em questões de saúde e eugenética, intitulado Estado e saúde:  

A revolução nacional-socialista deseja fazer apelo às forças que tendem à 
exclusão dos fatores de degeneração biológica e à manutenção da saúde 
hereditária do povo. Ela almeja, portanto, fortificar a saúde do conjunto do 
povo e eliminar as influências que prejudicam o desenvolvimento biológico 
da nação.17  

Em outro opúsculo, desta feita publicado por Ottmar von Verschuer, um dos 

especialistas em eugenética do IIIº Reich, pode-se observar uma rigorosa formulação 

biopolítica da ideologia nacional-socialista:  

‘O novo Estado não conhece outro dever além do cumprimento das 
condições necessárias à conservação do povo.’ Estas palavras do Führer 
significam que todo ato político do Estado nacional-socialista serve a 
vida do povo... Nós sabemos hoje que a vida de um povo é garantida 
somente se as qualidades raciais e a saúde hereditária do corpo popular 

                                                                                                                                                                                          
14 Cf. FOUCAULT, 2000, p. 309-315; 2002, p. 191-198. Desse modo, mostra-se equivocado Agamben (2002, p. 

12) ao afirmar que Foucault não teria “deslocado sua investigação para as áreas por excelência da biopolítica 
moderna: o campo de concentração e a estrutura dos grandes estados totalitários do Novecentos.” 

15 FOUCAULT, 2000, p. 309-311. 
16 AGAMBEN, 2002, p. 154. 
17 VERSCHUER, 1942 apud AGAMBEN, 2002, p. 154, grifo nosso. 



59 

(Volkskörper) são conservadas. [...] Política [...], ou seja, o dar forma à 
vida do povo.18 

É de se observar que o projeto nazista se caracterizou não somente pelo objetivo 

de destruir as outras raças, mas também pela exposição da própria raça ao perigo de morte: 

assim como assumir o risco de morrer era um dos “deveres fundamentais da obediência 

nazista”, considerava-se que apenas a “exposição universal de toda a população à morte” é 

que a constituiria como raça superior e a regeneraria definitivamente perante as raças a serem 

“totalmente exterminadas ou definitivamente sujeitadas”. A face assassina do projeto pode ser 

ilustrada pela “solução final” adotada para as outras raças, pela eliminação, “através dos 

judeus, de todas as outras raças das quais os judeus eram o símbolo e a manifestação”19; a 

outra, pela incitação ao suicídio absoluto da própria raça, como em março e abril de 1945, 

quando Hitler ordenou, no “telegrama 71”, a “destruição das condições de vida do povo 

alemão”, incluindo-se sua infra-estrutura logística e seus equipamentos industriais. Portanto, 

no nazismo, biopoder (gerir a vida) e soberania (matar e expor à morte) coincidem: “Temos 

um Estado absolutamente racista, um Estado absolutamente assassino e um Estado 

absolutamente suicida.”20  

Foucault termina o curso Em defesa da sociedade indagando: “Como se pode 

fazer um biopoder funcionar e ao mesmo tempo exercer os direitos da guerra, os direitos do 

assassínio e da função da morte, senão passando pelo racismo? Era esse o problema, e eu acho 

que continua a ser esse o problema.”21 E, pelo que vem demonstrando a história política 

recente, a tese de Foucault continua válida mesmo tendo-se passado quase trinta anos desde 

                                                            
18 VERSCHUER, 1936 apud AGAMBEN, 2002, p. 154-155, grifo nosso. 
19 Além dos judeus, vários outros grupos foram considerados pelo regime nazista como influências prejudiciais 

ao “desenvolvimento biológico da nação” a serem extirpadas do corpo social: ciganos, doentes mentais, 
homossexuais, “asiáticos inferiores”, poloneses, russos, sérvios e comunistas. Há de se destacar que estes 
foram os primeiros a serem internados nos primeiros campos de concentração estabelecidos na Alemanha, em 
1923, pelos social-democratas. 

20 FOUCAULT, 2000, p. 310-311. Em A vontade de saber, Foucault (2002, p. 196-197) também analisa a 
formação do racismo moderno, com referências específicas ao problema na Alemanha nazista. Cf. Id., 2000b, 
p. 312-315, para uma análise do socialismo.  

21 FOUCAULT, 2000, p. 315. 



60 

sua formulação. Os problemas decorrentes do racismo de Estado têm se apresentado mais 

atuais do que nunca, e o instrumental analítico proposto por Foucault, um verdadeiro gabarito 

de inteligibilidade para algumas das mais agudas inquietações herdadas pelo século XXI. 

 

 

3.3 Outras “imagens” do racismo de Estado nas sociedades contemporâneas 

 

 

Excetuando-se os acontecimentos estudados na última aula do curso Em defesa da 

sociedade, quais sejam, o nazismo, com sua ampla política de extermínio dos “inimigos da 

raça” e o stalinismo, fazendo-o em relação aos “inimigos da classe” (cúlaques, ucranianos)22, 

numerosas têm sido as alteridades personificadas em inimigos “biologizados” durante a 

segunda metade do século XX e início do século XXI. Basta, para aferir a justeza das pistas 

deixadas por Foucault, elencar alguns acontecimentos recentes em que a morte de um 

determinado grupo foi justificada exatamente pelo recurso ao argumento de fortalecimento 

biológico do outro: massacre de índios nas terras maias na Guatemala (massacres de Patzicía 

pelos ladinos nos albores da revolução de 1944, massacres de Panzós em 1978, quando teve 

início a ofensiva contra-insurgente, e os cometidos no Altiplano ocidental principalmente no 

período 1979-1985, nos governos dos generais Romeo Lucas García e Efraín Ríos Montt) ou 

no México, como no massacre de Acteal (1994); conflito entre tutsis e hutus em Ruanda e 

Burundi, que culminou em genocídio (1959, 1963, 1972-1973, 1991-1997); aniquilamento 

                                                            
22 É de se observar que o discurso da “guerra das raças” é a matriz a partir da qual se constitui tanto o “inimigo 

de classe” quanto o “inimigo de raça”, tese que atualmente se encontra nos estudos de Marc Ferro, para quem o 
comunismo era racista porque “a ascendência burguesa ou aristocrática era considerada um ‘handicap’ que 
excluía as pessoas de direitos e da plena cidadania.” Segundo o historiador dos Annales, “No início da 
Revolução Russa, por exemplo, em torno de 1919, era preciso mostrar as mãos para conseguir um trabalho. Se 
elas eram bonitas, bem tratadas e atestavam a origem burguesa ou nobre dos candidatos, estes não tinham o 
direito de trabalhar. Isso era, portanto, uma forma de racismo social: não era ligado ao sangue, como ocorre 
com mais intensidade no colonialismo, mas à condição social. [...] o resultado era o mesmo para aqueles que 



61 

dos timorenses pelo exército indonésio (1975-2002); genocídio dos “inimigos de classe” pelo 

Kmer Vermelho, que atingiu grande parte da população do Camboja (1975-1979); massacre 

dos curdos pelo governo do Iraque (1988-1991); genocídio cometido pelas forças sérvias 

contra muçulmanos e croatas na Bósnia (1991-1995), bem como a limpeza étnica promovida 

contra os kosovares, erigidos em ameaça biológica à identidade nacional sérvia (1998-1999); 

e por fim, o mais recente e ora em curso exemplo de racismo de Estado, a “limpeza étnica” 

implementada por “tribos árabes”, apoiadas pelo governo do Sudão, contra as “tribos 

africanas” (principalmente as etnias zagawas, fours e masalits) no Darfur, região noroeste do 

Sudão (desde 2001, apesar de já ter ocorrido massacres envolvendo essas populações em 

1985-1988, 1990, 1996 e em 1997-1999). 

Entretanto, considerando-se que na leitura foucaultiana do racismo “tirar a vida” 

inclui não só o “assassínio direto” senão também “tudo o que pode ser assassínio indireto”, a 

segregação de populações empobrecidas nos espaços adjacentes às grandes cidades e a 

conseqüente multiplicação, para tais vidas politicamente irrelevantes, do risco de morte, 

parece ilustrar esse paradoxo da (ir)racionalidade política nas sociedades atuais. Indica como 

é assegurada, no modo do biopoder, e justamente através do dispositivo do racismo, a “função 

assassina do Estado”, seja de modo direto – no caso das ações, muitas vezes “espetaculares”, 

desencadeadas por grupos de extermínio oriundos dos quadros dos aparelhos governamentais 

de “segurança pública” (sic) – ou indireto, e de modo “invisível” – quando se multiplica o 

risco de morte para alguns segmentos populacionais em virtude da ausência dos mais 

elementares equipamentos de higiene pública.23 Para usar os termos de Agamben, poder-se-ia 

dizer que certas periferias são verdadeiros “campos”, ou seja, disposições espaciais nas quais 

habitam as “vidas nuas” que não se inscrevem no ordenamento jurídico. Em uma de suas 

principais teses, defende ser o “campo” o “puro, absoluto e insuperado espaço biopolítico (e 

                                                                                                                                                                                          
eram excluídos.” FERRO, Marc. A cor da infâmia. Folha de São Paulo, São Paulo, 13 fev. 2005. Mais!, p. 4-5. 
Entrevista concedida a Sheila Schvarzman. p. 4. 



62 

enquanto tal fundado unicamente sobre o estado de exceção)”, uma vez que nele o poder tem 

a pura vida diante de si sem qualquer mediação24. O campo é  

o paradigma oculto do espaço político da modernidade. [...] é o espaço que 
se abre quando o estado de exceção começa a tornar-se a regra. [...] [No 
campo,] o estado de exceção, que era essencialmente uma suspensão 
temporal do ordenamento com base numa situação factícia de perigo, ora 
adquire uma disposição espacial permanente que, como tal, permanece, 
porém, estavelmente fora do ordenamento normal. [...] [O campo] inaugura 
um novo paradigma jurídico-político, no qual a norma torna-se indiscernível 
da exceção [...], [é] a estrutura em que o estado de exceção [...] é realizado 
normalmente. [...] O campo é um híbrido de direito e fato, no qual os 
dois termos tornaram-se indiscerníveis.25 

As periferias podem ser entendidas como esse espaço “juridicamente vazio” do 

estado de exceção em que se pode matar sem cometer homicídio26 (basta lembrar o número 

exorbitante de cidadãos brasileiros mortos em ações policiais sob a alegação de 

“resistência”27), ou como a “esfera soberana” “na qual se pode matar [a vida nua é matável] 

sem cometer homicídio [a vida nua é insancionável] e sem celebrar um sacrifício [a vida nua é 

insacrificável]”28. A “violência soberana” inaugura uma zona de indiferença entre o sacrifício 

e o homicídio, no qual vigora um dos paradoxos do estado de exceção: a indistinção entre 

transgressão da lei e sua execução, ou entre violência e direito (não se sabe se houve 

                                                                                                                                                                                          
23 FOUCAULT, 2000, p. 306. 
24 AGAMBEN, 2002, p. 129, 178. 
25 Ibid., p. 129, 175-177, grifo do autor. 
26 Ibid., p. 44. 
27 O relatório anual da Anistia Internacional sobre as violações aos direitos humanos cometidas em 2003, 

divulgado aos 26 de maio de 2004, novamente inclui o Brasil no grupo de países em que ocorrem execuções 
extrajudiciais, tortura e maus tratos (amplamente praticados em delegacias e cadeias), além de “esquadrões da 
morte” atuantes em 15 dos 27 Estados da Federação e uma “crescente impunidade” que protege policiais que 
matam civis. Muitas das mortes de civis por policiais, que aumentaram em 2003, “ocorreram em situações que 
apontavam para o uso excessivo de força ou execuções extrajudiciais”. Além disso, pode-se ler no relatório que 
“Medidas de segurança adotadas pelos governos estaduais para combater os elevados níveis de criminalidade 
urbana continuaram a resultar num aumento das violações de direitos humanos. Milhares de pessoas, 
predominantemente homens jovens, pobres negros ou pardos, foram mortos em confrontos com a polícia.” 
Trata-se de um fenômeno global, segundo Tim Cahill, pesquisador responsável pela parte do relatório referente 
ao Brasil: “Estamos vendo o uso do discurso de segurança para justificar abusos e repressão. Um grupo social 
está sendo punido de uma forma geral, em lugar da punição a grupos específicos. [...] Os Estados estão 
implementando políticas de segurança pública altamente discriminatórias e repressivas. A ação baseada na 
violação aos direitos humanos fundamentais não traz segurança.” ZANINI, Fabio. Anistia diz que tortura 
cresce no Brasil. Folha de São Paulo, São Paulo, 27 maio 2004. Mundo, p. A12, grifo nosso. Observe-se que a 
conclusão do pesquisador confirma a atualidade da tese de Foucault avançada em Vigiar e Punir, rapidamente 
discutida acima (cf. subseção 2.1, p. 32), segundo a qual o sistema penal é um aparelho integrante dos 
mecanismos de dominação de classe cuja função é gerir diferencialmente os ilegalismos.  

28 AGAMBEN, 2002, p. 91. 



63 

realmente “resistência” ou se o termo apenas recobre uma execução extrajudicial). Talvez 

Agamben esteja correto ao afirmar que “o projeto democrático-capitalista de eliminar as 

classes pobres, hoje em dia, através do desenvolvimento, não somente reproduz em seu 

próprio interior o povo dos excluídos, mas transforma em vida nua todas as populações do 

Terceiro Mundo.”29 

Um fato recente ilustra com muita propriedade o quanto se tem intensificado o 

processo de animalização do homem descrito por Foucault através de dispositivos 

tecnológicos que inscrevem e identificam a “vida nua”. Trata-se da exigência dos EUA 

consistente em fichar e registrar as impressões digitais de determinados grupos de 

estrangeiros que tentam adentrar no país. Essa “tatuagem biopolítica”, ao deixar de ser 

aplicada às “classes perigosas” para sê-lo a toda a humanidade, estabelece uma nova relação 

biopolítica “normal” entre cidadãos e Estado, que não mais se relaciona com a participação 

livre e ativa na esfera pública, mas apenas com o registro e o fichamento da vida biológica 

dos corpos. As zonas de espera dos aeroportos podem ser definidas, doravante, como novos 

“campos” em que se “normaliza” um estado de exceção que, se inicialmente suspendia o 

ordenamento jurídico porque se apresentava uma situação factual de perigo, agora se 

estabiliza fora do ordenamento normal. No presente exemplo, parece válido afirmar que a 

razão invocada para a estabilização da suspensão do ordenamento (sempre a “segurança da 

sociedade”...) não é factícia, mas fictícia: dentre as 28 nacionalidades “privilegiadas” (no 

sentido de terem sido excluídas da exceção) encontram-se países como Brunei ou a 

Alemanha, por exemplo, onde se encontram grupos com potencial ou comprovada capacidade 

terrorista. As mais de 150 nacionalidades incluídas no estado de exceção, ao contrário, 

                                                            
29 AGAMBEN, 2002, p. 65, 71-72, 186. 



64 

encontram-se no “campo”: uma espécie de “exclusão inclusiva” que inclui no ordenamento o 

que dele é expulso.30 

Os paradoxos da (ir)racionalidade biopolítica contemporânea também vêm à tona 

quando se reflete sobre a condição dos prisioneiros estrangeiros mantidos presos na base 

naval dos EUA em Guantánamo.31 Em um debate promovido pela rede norte-americana de 

televisão NBC acerca do tema, pôde-se ouvir o seguinte argumento em favor da aceitabilidade 

ético-legal da condição desses homens: “eles são aqueles a quem as bombas deixaram de 

atingir”32. Ou seja, é apenas por acidente que esses homens ainda estão vivos: sobreviveram a 

um bombardeio “legítimo”, não morreram por sorte e, portanto, não se pode condenar seu 

tratamento após terem sido capturados durante a operação militar. Tal raciocínio coloca o 

prisioneiro na condição de homo sacer, alguém que não é nem vivo nem morto, totalmente 

sujeito ao direito de espada do “velho poder soberano”, para quem a vida ou a morte não é 

mais um fato natural, mas, sim, algo que depende de uma decisão soberana. Nessa condição, o 

prisioneiro se aproxima do favelado ou dos nacionais sujeitos à tatuagem biopolítica: em 

todos os casos, trata-se de “vidas indignas de serem vividas”, vidas politicamente irrelevantes 

que podem ser mortas impunemente, pois sem qualquer valor para o ordenamento, no qual 

somente são incluídas no modo da exclusão, o que remete à “integração marginalista” dos 

indivíduos a que se referia Foucault.33 E as autoridades concentracionárias norte-americanas, 

                                                            
30 AGAMBEN, 2002, p. 29. AGAMBEN, Giorgio. Não à tatuagem biopolítica. Folha de São Paulo, São Paulo, 

18 jan. 2004. Mundo, p. A14. SEITENFUS, Ricardo. A sociedade totalitária. Folha de São Paulo, São Paulo, 
11 jan. 2004. Tendências/Debates, p. A3. 

31 Dos cerca de 600 prisioneiros (os números variam na imprensa: mais de 600, 595, em torno de 540...) não 
norte-americanos que são mantidos em Guantánamo desde 2001, somente quatro foram formalmente acusados 
até o presente momento, como parte dos preparativos para seu julgamento perante comissões militares (criadas 
por uma ordem executiva de George Walker Bush aos 13 de novembro de 2001): David Hicks (australiano), 
Salim Ahmed Hamdan e Ali Hamza Ahmed Sulayman al Bahlul (iemenitas), e Ibrahim Ahmed Mahmoud al 
Qosi (sudanês). AUSTRALIANO em Guantánamo é denunciado. Folha de São Paulo, São Paulo, 11 jun. 
2004. Mundo, p. A9. GUANTANAMO: les avocats de 63 détenus veulent une accélération des procédures. Le 
monde, Paris, 14 out. 2004. Disponível em: <http://www.lemonde.fr/txt/article/0,1-0@2-3222,36-
382885,0.html>. Acesso em: 10 nov. 2004. PRESOS de Guantánamo são julgados por comissões militares. 
Adital, Fortaleza, 05 nov. 2004. Disponível em: 
<http://www.adital.com.br/site/noticia.asp?lang=PT&cod=1434>. Acesso em  05 nov. 2004. 

32 ZIZEK, Slavoj. Abu Ghraib, entre duas mortes. Folha de São Paulo, São Paulo, 06 jun. 2004. Mais!, p. 3. 
33 Cf. subseção 2.3, p. 50.  



65 

por sua vez, também ostentam uma condição intermediária, pois embora ajam como poder 

legal, seus atos não estão sob o abrigo da lei: operam em um espaço vazio situado dentro do 

domínio da lei, perfazendo exatamente o movimento de normalização do estado de exceção 

acima descrito.  

Além de Agamben, muitos outros autores têm utilizado a “caixa de ferramentas” 

foucaultiana para tentar compreender o presente. Sobretudo depois da publicação da 

transcrição do curso Em defesa da sociedade, vêm se multiplicando estudos que se propõem a 

dar continuidade à crítica da razão governamental operante na história contemporânea 

tomando como gabarito de inteligibilidade a noção de racismo de Estado. No Brasil, 

entretanto, e até onde foi possível verificar na presente pesquisa, apesar de haver 

pesquisadores interessados no estudo do racismo de Estado, poucos são os que utilizam tal 

noção para a análise de situações concretas. Um deles é o artigo Morreu, acabou, de Maria 

Oly Pey34. Nesse artigo, escrito logo após uma desastrosa operação policial na favela Nova 

Brasília (situada no Complexo do Alemão, zona norte da cidade do Rio de Janeiro) que 

resultou na execução de 14 pessoas, a professora da Universidade Federal de Santa Catarina 

(UFSC) recorre à noção de racismo de Estado para refletir acerca da prática de extermínio 

dirigida por agentes governamentais encarregados da “segurança pública” (sic) contra 

populações criminalizadas, marginalizadas e segregadas dos grandes centros urbanos 

brasileiros.35 Todavia, restringindo-se ao plano conceitual, foram encontrados alguns estudos, 

dentre os quais cabe citar os elaborados por Sérgio Adorno36, Alexandre Alvez37, Ana Maria 

de Oliveira Burmester38, Regina Maria de Souza e Silvio Gallo39.  

                                                            
34 PEY, Maria Oly. Morreu, acabou. In: ______. Educação: o olhar de Foucault. Florianópolis: Movimento – 

Centro de Cultura e Autoformação, 1995. 319 p. (Série Livros Livres, 2). p. 241-252. 
35 Também sobre este tema, e partindo de algumas noções desenvolvidas por Foucault, cf. a tese de doutorado de 

Vera Malaguti Batista, já mencionada na subseção 3.1, p. 56, nota 11. 
36 ADORNO, Sérgio. O direito na política moderna. Cult, São Paulo, n. 81, p. 57-60, jun. 2004. 
37 ALVES, 2002.  
38 BURMESTER, Ana Maria de Oliveira. Em defesa da sociedade. In: RAGO, Margareth; ORLANDI, Luiz B. 

Lacerda; VEIGA-NETO, Alfredo (Org.). Imagens de Foucault e Deleuze: ressonâncias nietzschianas. Rio de 
Janeiro: DP&A, 2002. 359 p. p. 35-48. 



66 

Nos dias 16 a 18 de novembro de 2004, durante o Colóquio Internacional Michel 

Foucault: 20 anos depois, promovido pelo Centro de Estudos em Filosofia Moderna e 

Contemporânea (CEMODECON) e pelo Departamento de História (DH) do Instituto de 

Filosofia e Ciências Humanas (IFCH) da Universidade Estadual de Campinas (Unicamp), 

foram pronunciadas algumas palestras importantes ao desenvolvimento do tema ora estudado, 

como a da professora Ana Maria de Oliveira Burmester, do DH da Universidade Federal do 

Paraná (UFPR), que participou dos debates sobre Foucault e o império (16 nov. 2004) 

enfocando justamente o “formidável poder de morte” exercido nas relações geopolíticas 

internacionais nas quais o “poder de matar para poder viver” se apresenta como um princípio 

de estratégia entre os Estados cujo ponto de partida consiste em fazer da população um 

problema biopolítico. Essa “guerra permanente” desnuda a violência das relações sociais, 

binariamente estruturadas, que resultam na criação, pela sociedade, de seus próprios racismos. 

E, ao vencedor, cabe contar a história e impor a verdade e o direito. 

A professora Flávia Birolli, do Instituto de Ciência Política da Universidade de 

Brasília (UnB), na mesa-redonda Foucault e a história (18 nov. 2004), iniciou sua palestra 

com uma bela referência a Terra e cinzas, de Atiq Rahimi, em que o menino afegão Yassin se 

torna surdo depois de um bombardeio, mas como não se apercebe da nova condição, para ele 

os lábios se movem, porém nada dizem. Então, como pensar a surdez em um mundo saturado 

de palavras? O que é possível dizer em um mundo excessivamente prolixo, mas mudo? Birolli 

tematiza a paz civil como o modus operandi da guerra, ao se referir à tripla inversão de 

Clauwewitz efetua por Foucault no curso Em defesa da sociedade, ministrado em plena paz 

bélica do pós-guerra com o objetivo de pensar outras estratégias fora da lógica dualista poder-

opressão. A pesquisa histórica se desenvolve como uma perspectiva ético-crítica, estratégica 

                                                                                                                                                                                          
39 SOUZA, Regina Maria de; GALLO, Silvio. Por que matamos o barbeiro? Reflexões preliminares sobre a 

paradoxal exclusão do outro. Educação e Sociedade, Campinas, ago. 2002, v.23, n.79, p.39-63. Disponível em: 
<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_pdf&pid=S0101-
73302002000300004&lng=en&nrm=iso&tlng=>. Acesso em: 8 set. 2004. 



67 

em relação ao presente, sendo o conhecimento construído como uma estratégia tendente a 

fazer a “maquinaria” funcionar em outra direção e a verdade, como um efeito do poder; mas 

não se trata de fazer falar o que está sob o poder, mas sim, de ver como funcionam os 

discursos em um presente emudecido, apesar de saturado de palavras, em que tudo pode ser 

dito, desde que repita o já dito. 

Durante a mesa-redonda Foucault e as heterotopias, o professor Guilherme 

Castelo Branco, do Departamento de Filosofia (DF) do Instituto de Filosofia e Ciências 

Sociais (IFCS) Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ), proferiu a palestra Mais do 

que cuidar de si, se ultrapassar (18 nov. 2004), em que apresentou uma nova leitura acerca 

das relações entre resistência e ontologia do presente a partir da hipótese contida no último 

capítulo de A vontade de saber. Defendeu que a equação “onde há poder há resistência”, em 

se tratando das lutas travadas contra a sociedade de controle ou os Estados genocidas, não se 

resolve com uma ética da liberdade fundada no “cuidado de si”: quem luta não pode ser 

sereno, tem de se expor, explodir, ter estilo, ultrapassar, não ter cabimento. Para o professor, 

Foucault defende a tese de que o Estado do século XX, por suas técnicas e por seus 

procedimentos, é racista e genocida, voltado à promoção de limpezas étnicas, culturais e 

comportamentais.  

Para ilustrar a justeza da tese, expôs um exemplo de racismo de Estado 

envolvendo o Hospital de Barbacena (Minas Gerais) durante várias décadas do século XX. 

Tal hospital, inicialmente destinado ao tratamento de doenças pulmonares, transformou-se em 

manicômio para, depois, passar a abrigar toda sorte de “indesejáveis” das cercanias. O 

“curioso” é que, de 1920 a 1975, a cada mês, 30 homens e 30 mulheres morriam. Mais 

intrigante ainda é que os corpos sumiram, não há cemitérios: mais tarde, soube-se que os 

corpos foram cedidos para as faculdades de medicina do Sudeste. O extermínio desses 

milhares de “loucos” perdurou em meio ao mais completo silêncio social até ser fechado 



68 

depois de denúncias feitas por Franco Basaglia. Outro caso de racismo de Estado citado é o 

sistema de saúde pública destinada aos pobres brasileiros, cujo resultado não é nada menos do 

que uma “limpeza étnica”, um “genocídio”. Dirigir à pobreza políticas de extermínio 

travestidas de sistema de saúde pública confirma a hipótese que Foucault explorou quando 

analisou os discursos da contra-história no curso Em defesa da sociedade: “o Estado é a 

própria guerra”.  

Entretanto, o último Foucault, mais otimista, lembra que “a vida sempre escapa ao 

poder”, ou seja, há uma alternativa social a tais práticas. Da junção entre existência de 

relações de poder e possibilidade de resistências inventivas resultam duas conseqüências: em 

primeiro lugar, o inimigo primeiro de Foucault é o Estado genocida, o que torna necessário, 

como princípio geral, lutar contra o Estado. Em segundo lugar, e como princípio regional, 

Foucault propõe lutas anárquicas, individuais e sociais, para mudar tal estado de coisas, de 

modo a alcançar tanto a dessubjetivação quanto a invenção de uma vida autônoma e livre, 

sem qualquer autoridade a lhe dirigir a consciência e a vontade. Trata-se, então, de dar vazão 

ao “trabalho indefinido da liberdade” para criar, através dessas atitudes-limite (lutas fundadas 

em uma racionalidade estratégica), novos espaços livres em que se efetive a recusa em sermos 

governados pela individuação, a recusa em sermos o que somos. 

Por fim, é de se destacar a fala do professor Oswaldo Giacóia Júnior, do DF da 

Unicamp, sobre O conceito do direito e a ontologia do presente, durante a mesa-redonda 

Foucault e a atualidade (18 nov. 2004). Sua preocupação se relaciona à nova figura da 

soberania nacional, pensada a partir dos estudos de Foucault e de Agamben: trata-se de uma 

nova articulação em face da normalização, integrada tanto por mecanismos disciplinares 

quanto reguladores. O professor se dedicou a avaliar dois fenômenos que, além de 

contemporâneos, apresentam-se como o verso e o reverso de uma mesma moeda que 

configura tanto o Estado nacional quanto o capitalismo: o bipoder e as modernas declarações 



69 

de direitos fundamentais, descritas como o ponto de passagem da soberania régia (o súdito 

sob o Antigo Regime) à soberania nacional (o cidadão). Portanto, soberania e biopoder 

continuam se articulando mesmo na sociedade de normalização, sendo os campos de 

concentração e a violência política seus loci privilegiados. O nazismo leva ao paroxismo a 

junção entre poder disciplinar e biopolítica, apresentando-se os campos exatamente como a 

face assassina do biopoder. E para ilustrar suas posições, o professor Giacóia trabalhou um 

certo número de exemplos que atualizam a figura do campo: os campos de refugiados 

asiáticos, palestinos, africanos; Guantánamo e Abu Ghraib; e, por fim, as rebeliões nas prisões 

(e Febem’s) brasileiras, que muitas vezes resultam em mutilações como as recentemente 

observadas no Rio de Janeiro e em Porto Velho. Os comandos extra-cárcere do narcotráfico 

internacional atuam para muito além dos limites do Estado-nação, o que faz com que o Estado 

não mais se imponha como único detentor da violência, ou seja, da decisão de vida e de morte 

sobre a vida nua. O espaço dos presídios deixou de ser o palco de exibição do monopólio 

estatal para ser o local em que se encena o “réquiem patético” em homenagem ao Estado-

nação. A delinqüência é a insígnia do direito de morte sobre a vida nua, e a brutalidade tem 

levado somente a consternação e indignação moralistas, ao invés de informar uma reflexão 

histórico-filosófica que se estabeleça como “crítica”.  

Isso é tudo quanto pôde ser apontado relativamente às pesquisas desenvolvidas no 

Brasil. Já nos outros países da América Latina, foram encontrados vários estudos, 

concentrados, sobretudo, nas dificuldades enfrentadas pelas populações indígenas no que diz 

respeito ao reconhecimento de suas identidades, direitos e culturas e sua luta por autonomia. 

Em alguns países, o nível de conflito entre as maiorias “minorizadas” e as minorias que 

mascaram seus interesses particulares ostentando um discurso de caráter pretensamente 

universal (como, por exemplo, os que giram em torno da “nação”) chega a pontos extremos, 

como é o caso da Guatemala e do México.  



70 

Dentre os grupos populacionais guatemaltecos vitimados durante os períodos de 

agudização do racismo de Estado ao longo do século XX, os que mais sofreram foram os 

maias, como o atestam os massacres, acima citados, que ocorreram em 1944, 1978 e, de modo 

mais agudo e extenso, no período 1979-1985, nos governos dos generais Romeo Lucas García 

e Efraín Ríos Montt, durante os quais atinge seu nível mais agudo a implementação de uma 

ampla política de etnocídios. Segundo o relatório Guatemala: Memória do Silêncio, redigido 

pela Comissão para o Esclarecimento Histórico, esses governos “concentraram seus esforços 

para aniquilar o inimigo interno [...] atacando sistematicamente o movimento social e a 

população nas áreas de forte presença guerrilheira, principalmente a população maia.” Se o 

governo de Lucas García se concentrou na eliminação do movimento social e no combate à 

guerrilha, o de Efraín Ríos Montt (1982-83) “deu continuidade à estratégia de terra arrasada, 

destruindo centenas de aldeias, principalmente no altiplano, e provocando um deslocamento 

em grande escala da população civil que habitava as áreas de conflito.”40 Se o racismo de 

Estado exercido na Guatemala parece ter findado depois dos acordos de paz, vigentes desde 

1996, o mesmo não se pode dizer do racismo social.41 Continuam sendo enunciáveis, na 

sociedade guatemalteca, discursos como o de Roberto Morales, por exemplo, escritor auto-

identificado como ladino que pôde afirmar, por ocasião do II Congresso de Estudos Maias, 

em agosto de 1997, que “os maias constituem uma ameaça real para a etnia ladina e esta deve 

reagir contra as elites maias e fixar uma posição frente à identidade maia”42... Atualização 

                                                            
40 COMISIÓN PARA EL ESCLARECIMIENTO HISTÓRICO. Guatemala: memoria del silencio. Disponível 

em:   <http://shr.aaas.org/guatemala/ceh/gmds_pdf/index.html>. Acesso em: 21 out. 04. Dentre as vítimas de 
violação de direitos humanos e outros fatos violentos durante o período em que perdurou o conflito (1962-
1996), 83,33% pertenciam à etnia maia e 16,51% à etnia ladina (no final do século XVII, usava-se o termo 
“ladino” para designar os descendentes de uniões mistas, ilegítimas, “discriminados e desprezados pela ordem 
colonial. Com o tempo, a população ladina foi crescendo até constituir um grupo social numericamente 
importante. Paralelamente também, aumentou a estratificação social entre os ladinos. Alguns foram se 
incorporando às esferas do poder econômico, enquanto que outros ficaram à margem de tal poder.”). (Ibid.). 

41 Para uma problematização da distinção entre racismo de Estado, político, institucional e social, cf. 
LEFLAIVE–GROUSSAUD, Gabrielle. El racismo: un enfoque crítico. Disponível em: 
<http://www.ucm.es/info/dptoants/ateneo/gabrielle_leflaive__groussaud.htm>. Acesso em: 7 set. 2004.  

42 MORALES apud ARZÚ, Marta Elena Casaús. Reflexiones en torno a la legitimidad del estado, la nación y la 
identidad en el marco de los acuerdos de paz en Guatemala. Anuario de Estudios Centroamericanos, Costa 
Rica, v. 25, n. 1, p. 7-31, 1999. Disponível em: 



71 

espantosa do princípio do fortalecimento próprio através do rechaço do “outro” percebido 

como inimigo “essencializado”.  

A história recente do México também torna possível observar a presença do 

racismo de Estado: de forma indireta, uma vez que, excluídas economicamente em razão das 

políticas neoliberais adotadas, as populações indígenas sofrem maior risco de morte e de 

doenças tanto em virtude da ausência dos mais básicos equipamentos de higiene pública como 

em decorrência dos extensos deslocamentos populacionais internos; e de modo direto, por 

meio do extermínio de povos indígenas rebeldes, como ocorreu em 22 de dezembro de 1994, 

quando 45 indígenas da Comunidade Acteal (simpatizantes do EZLN, em sua maioria 

mulheres e crianças que se encontravam em plena celebração religiosa) foram chacinados 

pelo grupo paramilitar Mascara Roja.43 

Outros estudos importantes no que diz respeito aos problemas envolvendo as 

identidades indígenas latino-americanas, cuja compreensão envolveu o recurso à noção de 

racismo de Estado, foram encontrados. No Chile, a professora Licia Fiol-Matta analisa a 

homofobia e o racismo como instrumentos utilizados pelo Estado no controle das populações, 

e mais especificamente, o discurso sobre a mestiçagem, no qual se evidencia a preocupação 

com as misturas “corretas” e “incorretas”: a violência no biopoder não precisa ser aberta, pois 

se caracteriza “cada vez mais por uma série de inclusões e exclusões que garantem que na 

sociedade de normalização somente alguns terão a capacidade de viver, ao mesmo tempo em 

que se deixará muitos outros morrerem”. E acrescenta: “A retórica da mestiçagem [...] 

mascara o funcionamento de um racismo muito violento, que é condição de existência dos 

estados modernos [racistas e homofóbicos] em uma sociedade de normalização”.44 

                                                                                                                                                                                          
<http://www.google.com/search?q=cache:rK30YEmk0dgJ:163.178.101.5/~anuario/Casaus2.pdf+foucault+%2
2racismo+de+estado%22&hl=pt-BR&ie=UTF-8>. Acesso em: 7 set. 2004. 

43 GUERRERO, Alicia Castellanos. Pueblos indios, Racismo y Estado. Disponível em: 
<http://www.google.com/search?q=cache:6Z1z6H6KRDsJ:www.latautonomy.org/RACISMO.PDF+foucault+
%22racismo+de+estado%22&hl=pt-BR&ie=UTF-8>. Acesso em: 7 set. 2004. 

44 FIOL-MATTA, Licia. Reproducción y nación: raza y sexualidad en Gabriela Mistral. Disponível em: 
<http://www.gabrielamistral.uchile.cl/estudios/nomadias/lfmatta.html>. Acesso em: 7 set. 2004. 



72 

No Equador, o professor Fredy Rivera avalia como o processo de construção da 

nação (cuja premissa declarada é a homogeneidade nacional) lidou com as alteridades, no 

caso, os negros e os índios. Para tanto, mobiliza não somente as idéias de Foucault, mas 

também as de Imanuel Wallerstein e Étienne Balibar, que advertiram sobre a utilização do 

discurso da luta de raças como uma das bases que sustentaram a manutenção do poder durante 

o desenvolvimento e consolidação dos estados nacionais.45 

Nos EUA,  o professor Avital Shein, em instigante palestra, oferece uma 

explicação “foucaultiana” do racismo de Estado em uma nova perspectiva, indo realmente 

além dos termos em que o próprio Foucault desenvolveu a questão e, para tanto, analisa o 

censo como uma forma de vigilância racial, bem como algumas particularidade da segregação 

racial que se verifica nos EUA.46 

No Canadá, William Walters desenvolve uma análise genealógica e histórica da 

deportação, relacionando-a e diferenciando-a de outras práticas como a expulsão e a 

transferência forçada das populações. Essas práticas podem ser consideradas “dispositivos”, 

pois são investidas por determinadas formas de governamentalidade que se destinam a regular 

as populações no plano internacional. Os “campos” também são examinados, tanto em sua 

configuração nazista, de internamento ou de concentração, nas décadas 1930-1940, mas 

também  suas formas mais recentes, como, por exemplo, o que foi mantido em Bari em 1991 

(no qual a polícia italiana agrupou imigrantes albaneses antes de obrigá-los a retornar) e, de 

forma mais geral, as zonas de espera e os centros de detenção. Além disso, a análise 

privilegiou as atuais resistências antideportação e os sanctuary mouvements.47 

                                                            
45 RIVERA, Fredy. De naciones y racismos: Breve lectura del caso ecuatoriano. Revista Aportes Andinos, Quito, 

n. 9, avr. 2004. Disponível em: <http://www.uasb.edu.ec/padh/revista9/articulos/fredy%20rivera.htm>. Acesso 
em: 5 set. 2004. 

46 SHEIN, Avital. A Foucauldian Explanation of Racism beyond Foucault’s. Disponível em: 
<http://www.google.com/search?q=cache:mERhYxvo1EcJ:www.panopticweb.com/2004conference/3.shein.pd
f+foucault+%22racismo+de+estado%22&hl=pt-BR&ie=UTF-8>. Acesso em: 7 set. 2004. 

47 WALTERS, William. Governing Unemployment. The Semiotic Review of Books. v. 11, n. 3, may 2001. 
Disponível em: 
<http://www.google.com/search?q=cache:Grf0c30IBo8J:www.chass.utoronto.ca/epc/srb/srb/vol%252011.3.pd



73 

No que diz respeito às pesquisas desenvolvidas na Europa a partir da noção de 

racismo de Estado, os problemas da atualidade de que se ocupam a maior parte dos estudiosos 

são os suscitados pelo movimento das populações do “Sul” em direção ao “Norte”, que vêm 

se agravando na exata medida em que recrudesce o discurso “securitário” sobre a imigração, 

mantido em maior ou menor grau pelos governos dos Estados componentes da União 

Européia (UE), sobretudo depois da constituição do chamado “Espaço Schengen”.48  

Essa ênfase no movimento das populações e suas implicações não é gratuita. Os 

problemas envolvendo os refugiados foram objeto de algumas das lutas políticas mais 

importantes em que Foucault se engajou nas décadas de 1970 e 1980. Em novembro de 1978, 

apóia, ao lado de Sartre, Aron, Montand, Signoret, Beauvoir, Rocar, Clavel, Mauriac, Barthes, 

Ionesco, e até mesmo Brigitte Bardot, o apelo lançado por Bernard Kouchner, Jacques e 

Claudie Broyelle e Alain Geismar em prol de Um barco para o Vietnã, uma ação em defesa 

dos boat people que objetivava aumentar o número de refugiados vietnamitas na França. 

Igualmente com esse objetivo, organiza, em 20 de junho de 1979, juntamente com Bernard 

Kouchner e André Glucksmann, uma coletiva de imprensa no Collège de France, da qual 

participam Sartre e Aron.49 

                                                                                                                                                                                          
f+%22william+walters%22+foucault&hl=pt-
BR&lr=lang_es%7Clang_fr%7Clang_en%7Clang_it%7Clang_pt&ie=UTF-8>. Acesso em: 27 set. 2004.  

48 O Acordo de Schengen foi assinado em 14 de junho de 1985 com o objetivo de suprimir progressivamente os 
controles nas fronteiras dos Estados componentes da UE, instaurando um regime de livre circulação para as 
pessoas. A Convenção de Schengen foi assinada em 19 de junho de 1990 e passou a vigorar em 1995, sendo 
signatários, atualmente, os seguintes países: Alemanha, Bélgica, França, Luxemburgo, Holanda, Itália, 
Espanha, Portugal, Grécia, Áustria, Dinamarca, Finlândia, Suécia, Islândia, Noruega (os dois últimos não 
pertencem à UE). Apesar de não serem Estados-parte nesses acordos, a Irlanda e o Reino-Unido aderiram 
parcialmente às disposições de Schengen: o Reino-Unido participa notadamente no que diz respeito à 
cooperação policial e judiciária em matéria penal, à luta contra os estupefacientes e ao Sistema de Informação 
Schengen (SIS). A Irlanda se integrou às disposições relativas ao SIS. A Dinamarca, apesar de signatária, 
reservou-se o direito de decidir se aplica ou não qualquer nova decisão tomada nesse campo. 

49 DEFERT, Daniel. Chronologie. In: FOUCAULT, Michel. Dits et écrits I: 1954-1975. Edição estabelecida sob 
a direção de Daniel Defert e François Ewald, com a colaboração de Jacques Lagrange. Tradução de Carl-
Gustav Bjurström et al. 2. ed. Paris: Quarto Gallimard, 2001. 1708 p. p. 12-90. p. 78. Tratava-se de dar 
publicidade à transformação do navio Ile-de-lumière em um navio-hospital, para resgatar os boat people 
vietnamitas que fugiam do regime comunista. O primeiro destino do Ile-de-lumière foi a ilha de Poulo Bidong 
(Malásia), onde se instalaram os primeiros refugiados vietnamitas e que chegou a abrigar, nos momentos mais 
críticos, 45.000 pessoas, distribuídas em uma superfície habitável de menos de meio quilômetro quadrado. Nos 
três meses de permanência do navio na ilha, duas mil pessoas foram medicadas, toda a população da ilha foi 
vacinada e, depois da construção de um hospital em madeira com 70 leitos no local, o navio pôde partir e 



74 

Em 17 de agosto de 1979, a revista japonesa Shûkan posuto publicou uma 

entrevista em que Foucault afirmava que o problema dos refugiados vietnamitas não se 

apresentava somente como uma seqüela do passado, mas como um presságio dos 

acontecimentos futuros, da grande migração que o século XXI vivenciaria. Para Foucault, 

recusar-se a conceder aos Estados um direito incondicional de vida e de morte sobre grupos 

populacionais (internos ou estranhos à nação) implicou, inicialmente, a oposição aos 

bombardeios do Vietnã pelos EUA; atingido este objetivo, aquela recusa acarreta a obrigação 

de ajudar os refugiados vietnamitas, uma vez que esse problema decorre de uma série de 

ações governamentais que fizeram com que as pessoas tenham sido obrigadas a buscar uma 

possibilidade aleatória de sobrevivência no êxodo pelo mar.50 

Esse argumento, no sentido de o movimento ser a condição de possibilidade de 

existência dessas populações, tem sido retomado por outros pesquisadores, como Marie 

Caloz-Tschopp em seus estudos sobre o direito de asilo na Europa e suas implicações para o 

saber estatístico51 ou nas análises sobre a configuração biopolítica do mundo atual 

desenvolvidas por Philippe Hauser, que percebe a existência de uma espécie de cordão 

sanitário, estabelecido em proveito das nações ricas, entre os que podem viver e os que devem 

morrer, uma divisão que ajuda a tornar inteligíveis alguns fatos recentes, como, por exemplo, 

a distinção do tratamento destinado a Kosovo, por um lado, e Tchetchênia, Timor Leste, 

Curdistão ou Serra Leoa, por outro. Os povos destes últimos países são os que se pode “deixar 

                                                                                                                                                                                          
retomar seu objetivo original de salvamento no mar, iniciativa seguida posteriormente por outros barcos até os 
dias de hoje. 

50 FOUCAULT, Michel. “Le problème des réfugiés est un présage de la grande migration du XXIe siècle.” In: 
______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 271, p. 798-800. Entrevista concedida a H. Uno e publicada em 17 
ago. 1979. p. 798-800. O mesmo raciocínio pode ser aplicado nos dias que correm em relação aos africanos 
que tentam escapar de seus países navegando em botes de plástico alugados pelo Mediterrâneo: uma viagem 
em que muitos não conseguem chegar vivos ao destino. Cf., sobre essa questão, FISHER, Ian; HOROWITZ, 
Jason. Somali Refugees Find a New Kind of Hardship in Italy. The New York Times, New York, 31 out. 2004. 
Disponível em: <http://www.nytimes.com/2004/10/31/international/europe/31refugees.html?th>. Acesso em: 
31 out. 2004. 

51 CALOZ-TSCHOPP, Marie-Claire. La statistique à l'épreuve de la contingence égalitaire. Disponível em: 
<http://www.statistik.admin.ch/about/international/caloz_tschopp_final_paper.doc>. Acesso em : 2 set. 2004a. 
Id., Violence d’Etat et droit d’asile en Europe. Res publica, n. 27, p. 24-31, déc. 2001. Disponível em: 



75 

morrer” sem riscos para as democracias ocidentais. Entretanto, se o distanciamento geográfico 

lhes subtrai aos benefícios do intervencionismo europeu ou norte-americano, esses grupos 

populacionais não escapam aos novos dispositivos internacionais de controle e de vigilância. 

Segundo o autor, a nova face do biopoder consiste na cisão entre os que podem viver “aqui” e 

os que são obrigados a viver “lá” onde não se pode mais viver, o que indica que o campo se 

reconstitui, hoje, com uma nova configuração: “descentrado, invisível, como ‘resto’ do que 

não é incluído na sociedade dos homens ‘viventes’ [vivants].”52 Esses acontecimentos não são 

acidentais, mas decorrentes do racismo de Estado, mecanismo constitutivo do biopoder que 

efetua uma  

seleção rigorosa entre o que apresenta os signos da vitalidade, e o que 
somente externa sintomas mórbidos. Se se imagina, por outro lado, que as 
imagens da vida e da saúde somente se constróem em oposição às da morte e 
da doença, se o normal somente pode se desvelar a partir de um fundo de 
patologia, compreender-se-á que é ‘vital’ para nossas sociedades que se 
mantenha um domínio – que diz respeito à metade da humanidade – em que 
a morte espreita e ameaça.53 

Outro ponto importante a ser retido da entrevista de Foucault é a denúncia dos 

centros de trânsito, então propostos pelo governo vietnamita, em razão de sua similitude com 

os campos de concentração. Por ocasião da conferência internacional da Organização das 

Nações Unidas (ONU) sobre os refugiados indochineses (20 e 21 de julho de 1979), propôs-se 

a construção de centros de trânsito para agrupar os candidatos a sair do país, onde 

permaneceriam durante o tempo necessário até que encontrassem um país que os acolhesse.54 

Proposta bem semelhante foi recentemente formulada pela Alemanha e apoiada vivamente 

pela Itália, durante uma reunião informal entre ministros do Interior da Itália, França, 

Alemanha, Grã-Bretanha e Espanha em Florença, em 17 e 18 de outubro de 2004: trata-se de 

criar “campos de trânsito” no norte da África (Líbia, Tunísia e Marrocos) para filtrar os 

                                                                                                                                                                                          
<http://www.google.com/search?q=cache:RGfdOURSFAgJ:www.sosf.ch/hintergruende/euorpa/MCRespublica
.pdf+foucault+%22racisme+d'%C3%A9tat%22&hl=pt-BR&ie=UTF-8>. Acesso em: 2 set. 2004b. 

52 HAUSER, Philippe. Biopolitique de l'avenir. Drôle d’époque, Nancy, n. 6, printemps 2000. Disponível em: 
<http://www.droledepoque.com/n6/hauser.html>. Acesso em: 2 set. 2004. 

53 Ibid.. 



76 

candidatos à imigração provenientes da África, Oriente Médio ou Ásia antes que cheguem na 

Europa. Uma sugestão similar foi elaborada pelos ministros do Interior da Estônia, Letônia, 

Lituânia, Áustria e Eslováquia, que, preocupados sobretudo com os refugiados provenientes 

da Tchetchênia, propuseram a criação de campos de trânsito na Ucrânia. Anteriormente, 

porém, em junho de 2003, durante a cúpula de Tessalônica, o Conselho da UE já havia 

relatado, sem rechaçar explicitamente, uma proposição britânica no sentido de exteriorizar o 

procedimento de asilo europeu, instalando centros de processamento na Turquia, Irã, Somália 

ou Ucrânia.55 

Esse gênero de proposta tem sido criticada hoje nos mesmos termos em que 

Foucault o fez há cerca de duas décadas: não apresenta garantias humanitárias suficientes. O 

sistema é problemático tanto porque as condições nesses campos se aproximam muito a 

situações de detenção quanto pelo fato de os países que manteriam tais “centros” serem 

conhecidos por suas práticas violadoras dos direitos humanos, como é o caso da Tunísia e da 

Líbia (este último é particularmente conhecido por enviar à força os requerentes de asilo de 

volta a países como Eritréia e Sudão, onde é altamente provável que sofram violências em 

razão das quais venham a morrer).56  

Há de se reconhecer, entretanto, que a idéia se encaixa na lógica “securitária” que 

vem regendo o tratamento dispensado aos migrantes, não mais vistos como “pessoas a quem é 

necessário eventualmente assegurar proteção, mas um perigo do qual a Europa deve se 

proteger.”57 Análises como essas vêm sendo desenvolvidas por pesquisadores que recorrem à 

noção de racismo de Estado, como é o caso de Didier Bigo e Frank Weber. Para Bigo, os 

                                                                                                                                                                                          
54 FOUCAULT, 2001c-271, p. 799-800. 
55 HIDING the Refugee Problem Offshore. Editorial. The New York Times, New York,  20 out. 2004. Disponível 

em: <http://www.nytimes.com/2004/10/20/opinion/20wed3.html?th>. Acesso em: 20 out. 04. 
IMMIGRATION: vers des camps de transit? Nouvelobs.com, Paris, 20 out. 2004. Disponível em: 
<http://permanent.nouvelobs.com/europe/20041019.OBS9362.html>. Acesso em: 20 out. 2004. RÉSEAU 
MIGREUROP. Dérive inhumanitaire de l'UE: L'Allemagne et l'Italie proposent de créer des camps de réfugiés 
hors des frontières de l'Union. Libération, Paris, 15 out. 2004. Disponível em: 
<http://www.liberation.fr/page.php?Article=246331>. Acesso em: 16 out. 2004. 

56 HIDING..., 2004; IMMIGRATION..., 2004. 



77 

discursos “securitários” sobre a imigração são uma formação discursiva que se desenvolve em 

meio a uma tecnologia política particular, uma modalidade específica de governamentalidade 

política: trata-se de uma política do medo e da inquietude que fabrica um novo inimigo, o 

imigrante; uma “política do extremo, de uma visão schmittiana degenerada em que a política é 

a continuação da guerra por outros meios, em que se desenvolvem discursos do tipo ‘é 

necessário defender a sociedade’, cujas relações com o racismo foram mostradas por 

Foucault.” Essa política acaba gerando uma “política da inquietude que transforma qualquer 

mudança e risco em ameaça intencional, em inimigo.”58 Weber também recorre a um gabarito 

de leitura foucaultiano para fazer a genealogia das práticas de expulsão na longa duração, 

evidenciando a correlação entre discursos, saberes e práticas de vários atores que intervêm 

nesse “dispositivo” de confinamento-afastamento.59 

Ativistas pelo respeito aos direitos das populações migrantes, como o Réseau 

Migreurop, atribuem ao endurecimento dessa “política policial” os desastres humanitários que 

vêm se repetindo no Estreito de Gibraltar e na costa italiana (embarcações que afundam, 

cadáveres que chegam nas praias ou migrantes provisoriamente acolhidos em condições 

deploráveis). Diante dessa lógica, entendem ser necessário que a sociedade civil e as 

organizações encarregadas de garantir um “contrapoder democrático” reajam firmemente no 

sentido de recusar que políticas de asilo e de imigração se desvirtuem em “lógicas policiais de 

                                                                                                                                                                                          
57 RÉSEAU MIGREUROP, 2004.  
58 BIGO, Didier. Sécurité et immigration: vers une gouvernementalité par l'inquiétude? Cultures & Conflits, 

Saint-Ouen, n. 31-32, 1998. Disponível em: <http://www.conflits.org/article.php3?id_article=326>. Acesso 
em: 17 set. 2004. 

59 WEBER, Frank Paul. Expulsion: genèse et pratique d’un contrôle en Allemagne (Partie 1). Cultures & 
Conflits, Saint-Ouen, n. 23, automne 1996a. Disponível em: 
<http://www.conflits.org/article.php3?id_article=203>. Acesso em: 20 set. 2004. Expulsion: genèse et pratique 
d’un contrôle en Allemagne (Partie 2). Cultures & Conflits, Saint-Ouen, n. 23, automne 1996b. Disponível em: 
<http://www.conflits.org/article.php3?id_article=410>. Acesso em: 20 set. 2004; Expulsion: genèse et pratique 
d’un contrôle en Allemagne (Partie 3). Cultures & Conflits, Saint-Ouen, n. 23, automne 1996c. Disponível em: 
<http://www.conflits.org/article.php3?id_article=412>. Acesso em: 20 set. 2004. 



78 

gerenciamento. É urgente denunciar os projetos de exteriorização dos procedimentos de asilo 

e a criação de novos lugares de confinamento de migrantes.”60  

Os termos dessa denúncia evocam as palavras de Foucault ao defender, em junho 

de 1981 (em Genebra, quando anunciou a criação do “Comitê Internacional contra a Pirataria” 

no mar da China), o direito de organizações não governamentais como “Ile-de-Lumière”, 

“Cap Anamur”, “Avião para El Salvador”, “Terra dos homens” e “Anistia Internacional” a ter 

livre acesso às vítimas de todos os conflitos.61 Nessa ocasião, Foucault aludiu a três princípios 

norteadores de tais iniciativas: em primeiro lugar, a existência de uma cidadania internacional 

implica um dever de insurreição contra qualquer tipo de abuso de poder (dizer que “somos 

todos governados e, a esse título, solidários” significa que o elo que une todos os indivíduos 

nessa cidadania internacional é o fato de todos serem governados). Além disso, cabe a essa 

cidadania internacional mostrar aos governos os infortúnios dos homens, pelos quais são 

responsáveis na exata medida em que provocados por suas decisões ou permitidos por suas 

negligências: “A infelicidade dos homens não deve jamais ser um resto mudo da política. Ela 

funda um direito absoluto a se levantar e a endereçar a todos os que detêm o poder.” Por 

último, trata-se de recusar a divisão de tarefas que reserva aos indivíduos a incumbência de se 

indignar e falar, e aos governos, a de refletir e agir (“os bons governos adoram a santa 

indignação dos governados, desde que permaneça lírica”), pois a “experiência mostra que se 

pode e se deve recusar o papel teatral da pura indignação que se nos propõem”. As novas 

iniciativas humanitárias das organizações não governamentais citadas criaram um “novo 

direito”, do qual os indivíduos privados são titulares, de intervenção efetiva no âmbito das 

políticas e estratégias internacionais. Trata-se, portanto, de inscrever a vontade dos indivíduos 

                                                            
60 RÉSEAU..., 2004. 
61 Dentre essas, continuam atuantes as organizações não governamentais “Cap Anamur” (www.cap-anamur.org), 

“Terre des hommes” (www.terredeshommes.org) e “Anistia Internacional” (www.amnesty.org). 



79 

em uma realidade até então monopolizada pelos governos, e de lhes arrancar esse monopólio 

“pouco a pouco e a cada dia.”62 

Segundo Márcio Alves da Fonseca, esse é o único texto em que Foucault 

problematiza diretamente a questão dos direitos do homem, revelando “os contornos da 

imagem de um ‘direito novo’”. Esse “direito novo” pode ser encontrado nos momentos em 

que Foucault reflete acerca da “atitude crítica”63: “uma vontade decisória de não ser 

governado” que se situa no domínio da ética, entendida como um domínio de práticas e 

“atitudes em que está em jogo um exercício refletido da liberdade.” É justamente a “ação 

refletida dos indivíduos”, a “posição estratégica assumida pelos indivíduos”, os 

“acontecimentos concretos”, o “gesto factual de se posicionar” que constituem a referência 

precisa, os fundamentos da existência de um “direito novo” no pensamento de Foucault. A 

ação, portanto, é o momento fundador da pretensão de novos direitos, o que implica concluir 

que não se encontra em Foucault qualquer traço de positivismo jurídico, nenhuma tentação de 

definir legitimidade em termos de legalidade. Muito pelo contrário, a imagem desse “direito 

novo” aparece em seu pensamento ao mesmo tempo liberto do princípio da soberania e como 

“possibilidade de resistência aos mecanismos da normalização”, enquanto “um domínio de 

saberes e de práticas cuja verdadeira legitimação somente pode decorrer da prática refletida 

dos indivíduos, sem a referência a nenhum princípio de totalização.”64 

Cumpre reconhecer que o afluxo dos requerentes de asilo, a que Foucault se 

referiu em 1979 como um “presságio do futuro” porquanto o problema ainda era vislumbrado 

no horizonte, apresenta-se atualmente como uma questão central no plano internacional: 

                                                            
62 FOUCAULT, Michel. Face aux gouvernements, les droits de l’homme. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., 

texto n. 355, p. 1526-1527. Texto lido por Foucault em Genebra ao anunciar a criação do Comitê internacional 
contra a pirataria, em jun. 1981. p. 1526-1527. Nesse sentido também é a recente proposta de Fábio Konder 
Comparato de constituir um contrapoder popular que nos afaste do “abismo da indiferença”. Em seu 
entendimento, a ação política em uma democracia autêntica se dá em dois níveis: estatal, através dos partidos 
políticos, e popular, por intermédio de um sistema (a ser) organizado de agentes políticos que atuem, junto ao 
povo, como instrumentos de contrapoder perante os órgãos do Estado. COMPARATO, Fábio Konder. 
Organizar o contra-poder popular. Folha de São Paulo, São Paulo, 22 fev. 2004. Tendências/debates, p. A3. 

63 Sobre a noção de crítica em Foucault, cf. seção 1, p. 18-22. 



80 

tornou-se “nosso presente mais irrecusável”, nos termos de Mathieu Potte-Bonneville, para 

quem os conceitos de Foucault poderiam encontrar, hoje, uma nova acuidade, dado que as 

mobilizações se desenvolvem a partir de um sentimento do intolerável que, nesse campo da 

solidariedade internacional, procede de três excessos. Em primeiro lugar, excesso do 

problema do asilo em relação a qualquer solução simples ou definitiva: trata-se de uma 

questão ao mesmo tempo imperiosa e insolúvel, como o são as questões das quais se ocupou 

Foucault, seja a loucura ou o crime. Entretanto, constatar que se trata de problemas sem  

solução (Foucault admite que não se pode fazer grande coisa em se tratando das “razões que 

fazem com que homens e mulheres prefiram abandonar seus países do que viver neles”65) não 

justifica qualquer traço de resignação, muito pelo contrário: essa impotência funda um dever 

de ação (assim como pensar que sempre haverá relações de poder não impede que se lute 

contra a dominação). 

O segundo ponto gerador do sentimento do intolerável é o excesso da ordem da 

governamentalidade em relação à ordem do direito: trata-se, ainda seguindo o argumento de 

Potte-Bonneville, de um nível situado “aquém dos princípios jurídicos e das declarações 

ideológicas, em que os governantes se ocupam em ordenar as multiplicidades humanas, e em 

que a inventividade policial excede a ordem do direito.” Esse excesso também funda um 

dever de reflexão, no caso, uma crítica das maneiras de governar, uma crítica da razão 

governamental que informa essas técnicas de controle (do movimento) das populações. É a 

partir dessa crítica que se pode perceber em que medida a gestão policial dos fluxos 

migratórios (compreendida em sua qualidade de prática de normalização social) despreza o 

ordenamento jurídico66 e de que forma o asilo político vem sendo anexado às prerrogativas de 

ação governamental.  

                                                                                                                                                                                          
64 FONSECA, 2002, p. 289-292. 
65 FOUCAULT, 2001c-355, p. 1526. 
66 Um fato recente ilustra essa situação: os 37 sudaneses (originários do Darfur) resgatados em 20 de junho de 

2004 pelo “Cap Anamur” de um barco inflável nas águas internacionais entre a Líbia e a ilha de Lampedusa, 



81 

O terceiro excesso é o das técnicas de reclusão e confinamento em relação aos 

sonhos modernos de transparência e circulação indefinida. A tecnologia política de 

confinamento de determinados segmentos populacionais resultou em uma nova proliferação 

dos campos. A memória dos campos implementados nos anos 1930-1940 parece não ter sido 

suficiente para impedir que tal prática ressurgisse; desse modo, apresenta-se atualmente 

necessário o fortalecimento da “solidariedade dos governados” a que se referia Foucault para 

que não tenham acolhida as propostas de exteriorização do processamento dos pedidos de 

asilo. Tais propostas podem ser lidas como signos do retorno de uma lógica muito antiga que 

consiste em, nos termos da História da Loucura, confinar os insensatos “no interior do 

exterior, e inversamente”. Se anteriormente tal confinamento era observado nas portas das 

cidades, hoje acontece nas fronteiras da UE; se ontem ocorria na “nau dos loucos”, hoje se dá 

no “Cap Anamur”.67 

Pode-se concluir, após a alusão a todas essas imagens do racismo de Estado 

encontradas na contemporaneidade, que a via aberta por Löwith e Foucault (e atualmente 

trilhada por tantos outros estudiosos) continua válida como gabarito de inteligibilidade do 

tempo presente, contribuindo, portanto, para o esforço filosófico de compreensão acerca do 

que é esse presente ao qual pertencemos e no interior do qual nós e os outros somos. Pois, o 

que somos nós hoje, nesse momento preciso da história que é o nosso?  

                                                                                                                                                                                          
foram impedidos de requerer asilo, em afronta à Convenção de Genebra relativa ao Estatuto dos Refugiados 
(1951). 

67 POTTE-BONNEVILLE, Mathieu. Les nouvelles frontières de l’intolérable. Vacarme, sept. 2004. Disponível 
em: <http://www.vacarme.eu.org/article460.html>. Acesso em: 29 set. 2004. 



82 

4 O SUJEITO E AS RESISTÊNCIAS: DO ASSUJEITAMENTO À SUBJETIVAÇÃO 

 

 

O problema que eu quis colocar [...] não diz respeito ao racismo. Tratava-se [...] de tentar ver como 
apareceu, no Ocidente, uma certa análise (crítica, histórica e política) do Estado, de suas instituições 

e de seus mecanismos de poder. Essa análise é feita em termos binários: o corpo social [...] é 
composto por dois conjuntos, não só perfeitamente distintos, mas também opostos. E essa relação de 

oposição [...] é [...] uma relação de guerra [...] permanente, pois o Estado nada mais é que a maneira 
pela qual continua a travar-se essa guerra, sob formas aparentemente pacíficas [...]. A partir daí, eu 

gostaria de mostrar como se articula uma análise desse tipo [...] com base a um só tempo numa 
esperança, num imperativo e numa política de revolta ou de revolução. É esse o pano de fundo de meu 

problema, não é o racismo.1 
 

 

Examinando retrospectivamente os estudos de Foucault, pode-se vislumbrar dois 

planos no que diz respeito à constituição histórica do sujeito: o do assujeitamento, ou 

objetivação, em que atuam as tecnologias normalizadoras, e o da subjetivação, espaço das 

tecnologias de si que têm por função exatamente arrancar o sujeito de si mesmo, fazer com 

que não seja mais ele mesmo, impedir que continue sendo o mesmo, empurrá-lo em direção 

de sua anulação/dissolução. Em suma: a idéia de experiência-limite, a partir da qual se sai 

modificado. Há de se observar, contudo, que o “cuidado de si” somente se constitui a partir de 

e em função do “cuidado do outro”, sendo nesse âmbito que se pode compreender mais 

adequadamente a militância política de Foucault em favor de grupos sociais vitimados pelo 

racismo de Estado. E foi apagando as fronteiras entre o saber e o fazer que Foucault pôde 

resistir ao “inominável”, ao “intolerável”, resistência na qual se manifesta, inegavelmente, 

uma profunda preocupação com o outro. 

A presente seção objetiva mostrar como, a partir de um deslocamento no eixo do 

poder – que o conduziu às reflexões ético-políticas desenvolvidas em seus últimos escritos – 

Foucault alcançou outra noção de sujeito, dinâmica, processual e articulada com o 

                                                            
1 FOUCAULT, 2000, p. 100. 



83 

“governamento” e as técnicas de si (4.1). Além disso, trata-se de precisar em que medida tais 

reflexões contemplam a dimensão intersubjetiva da existência humana, bem com esclarecer o 

estatuto teórico de noções tais como a de “sujeito-forma” e de “intersubjetividade agonística” 

(4.2). Por fim, objetiva-se avaliar criticamente os limites do “programa” ético-político de 

Foucault (4.3). 

 

 

4.1 Como resistir? A livre autoconstituição do sujeito-forma 

 

 

Após a publicação de A vontade de saber, Foucault se depara com um impasse: 

não são satisfatórios para a convivência social nem o regime de poder soberano com seus 

controles ostensivos e descontínuos, muito menos o regime de poder disciplinar com seus 

controles ocultos e permanentes. Ao contrário do que muitos de seus críticos afirmam, 

Foucault preocupa-se, sim, com o que se pode (e deve) fazer contra o que há de opressor nos 

diversos modos de exercício do poder. É certo que seu diagnóstico, tanto do regime de poder 

da Idade Clássica (a soberania e suas torturas espetaculares) quanto o da Modernidade (a 

mecânica disciplinar ligada ao saber científico e a não menos violenta hegemonia do Mesmo), 

não é dos mais otimistas. Com efeito, quando reflete sobre as lutas a serem desencadeadas 

contra os efeitos normalizadores das disciplinas, rechaça veementemente o retorno a um 

direito fundado na soberania. Nem soberania, nem disciplina: um novo direito.2 

A “solução” para o problema foi explicitada no último capítulo de A vontade de 

saber, no qual se refere a uma “outra economia dos corpos e dos prazeres.”3 Entretanto, essa 

                                                            
2 Segundo Foucault (2000, p. 47), para “lutar contra [...] o poder disciplinar, na busca de um poder não 

disciplinar, não é em direção do antigo direito da soberania que se deveria ir; seria na direção de um novo 
direito que seria anti-disciplinar, mas que seria ao mesmo tempo liberto do princípio da soberania.” 

3 FOUCAULT, 2002, p. 211.  



84 

via se mostrou viciosa na medida em que não explicava adequadamente a resistência: tratava-

se de uma fundamentação circular, pois se é justamente o corpo que o poder constitui como 

objeto privilegiado de seu exercício, como resistir ao poder exatamente através de um de seus 

efeitos? Como resistir ao poder justamente através daquilo que o poder toma como seu 

objeto? A “genealogia do poder” de Foucault oferece instrumentos apropriados para pensar as 

resistências e as “agências”4? Considerando a guinada ética que pode ser observada em suas 

últimas pesquisas, a reposta à questão é negativa. A possibilidade de resistência ao poder 

normalizador passa por um trabalho ético-ascético de si sobre si, sendo no estudo da 

Antiguidade grega que Foucault encontra uma “estética da existência” (analisada em O uso 

dos prazeres), formulada em torno do cuidado com a forma que se pode conferir à própria 

vida, de modo a construir o si como uma obra de arte.  

Exatamente para tentar contornar essa aporia é que ocorre o terceiro deslocamento 

teórico no eixo do poder, com a introdução da noção de governamentalidade5, definida nos 

textos tardios de Foucault como o ponto de articulação entre as técnicas de “governo dos 

outros” e as de “governo de si”.6 Ao pensar as relações de poder a partir de práticas de 

“governamento”, adquire grande importância o termo ‘conduta’,  

um dos que melhor permite captar o que há de específico nas relações de 
poder. A ‘conduta’ é ao mesmo tempo o ato de dirigir os outros (segundo 
mecanismos de coerção mais ou menos estritos) e a maneira de se comportar 
em um campo mais ou menos aberto de possibilidades. O exercício do poder 
consiste em ‘conduzir condutas’ e em organizar a probabilidade. O poder 
[...] é menos da ordem do enfrentamento entre dois adversários, ou do 

                                                            
4 Essa expressão é tomada no sentido em que a utiliza Santos (SANTOS, Boaventura de Sousa. Para um novo 

senso comum: a ciência, o direito e a política na transição paradigmática. V. I: A crítica da razão indolente: 
contra o desperdício da experiência. 3. ed. São Paulo: Cortez, 2001. 415 p. p. 27-28). 

5 Quanto à introdução da noção de “governamento” é de se observar que já na quarta lição do curso Segurança, 
território e população ocorreu um deslocamento em direção à noção de “governamentalidade”. Segundo 
Defert (2001, p. 72), nessa data (1º de fevereiro de 1978) foi ministrada o que se pode considerar a aula 
inaugural de uma história da governamentalidade. Para um comentário sobre a história da noção de 
governamentalidade no pensamento de Foucault, cf. MICHAUD, Yves. Des modes de subjetivation aux 
techniques de soi: Foucault et les identités de notre temps. Cités, Paris, v. 2, p. 11-39, mars 2000. p. 18-21. 
Sobre a escolha dos termos “governamento” e “governamentalidade”, cf. subseção 2.1, p. 36, nota 17.  

6 Cf. FOUCAULT, 2001c-304, p. 1033; 2001c-363, p. 1604. Esse aspecto desautoriza a crítica formulada por 
Agamben (2002, p. 13). 



85 

compromisso de um em relação ao outro, que da ordem do 
‘governamento’.7 

O termo “governamentalidade” é utilizado por Foucault no sentido amplo em que 

era empregado no século XVI, quando não se restringia a estruturas políticas e à gestão dos 

Estados, mas “designava a maneira de dirigir a conduta de indivíduos ou grupos [...]. [...] 

recobria [...] modos de ação mais ou menos refletidos e calculados, mas todos destinadas a 

agir sobre as possibilidades de ação de outros indivíduos.”8 Nesse momento, a problemática 

da governamentalidade se caracteriza por uma multiplicidade de aspectos: “Como se 

governar, como ser governado, como governar os outros, por quem se deve aceitar ser 

governado, como fazer para ser o melhor governante possível.”9 Tais questionamentos são 

característicos de um período histórico que se notabiliza pelo cruzamento de dois 

movimentos: concentração estatal (processo de dissolução e substituição das estruturas 

feudais pelos grandes Estados territoriais, administrativos e coloniais) e dispersão-dissidência 

religiosa (Reforma e Contra-Reforma, que voltam a colocar a questão da direção espiritual 

para obter a salvação).10 “Governar”, nesse sentido, então, é  

estruturar o campo de ação eventual dos outros. O modo de relação próprio 
do poder não seria buscado do lado da violência e da luta, nem do lado do 
contrato e do vínculo voluntário (que podem ser no máximo instrumentos), 
mas do lado desse modo de ação singular – nem guerreiro nem jurídico – 
que é o governamento.11 

Pode-se observar, portanto, que essa noção de poder diverge em certa medida de 

suas próprias concepções anteriores. São várias as ocasiões em que Foucault tece autocríticas 

em relação à noção “guerreira” de poder que defendeu até passar a conceber as relações de 

poder em termos de governamento. Com efeito, a “batalha perpétua” é o modelo do poder-

                                                            
7 FOUCAULT, 2001c-306, p. 1056. Esse entendimento demonstra que Foucault se opõe totalmente a 

perspectivas reducionistas e belicistas como as defendidas por Carl Schmitt. Esse aspecto foi abordado na 
seção 1, p. 15-16. 

8 FOUCAULT, 2001c-306, p. 1056. 
9 FOUCAULT, 2001c-239, p. 636. 
10 Ibid. 
11 FOUCAULT, 2001c-306, p. 1056, grifo nosso. 



86 

estratégia em Vigiar e punir12; em A vontade de saber o poder é caracterizado como “relação 

de força”13; e o curso Em defesa da sociedade é totalmente dedicado a testar e tentar 

fundamentar historicamente o modelo da guerra como gabarito de inteligibilidade da história. 

Os comentadores divergem quanto ao momento em que Foucault teria 

abandonado essa formulação. Ortega, por exemplo, afirma que tal concepção ainda estaria 

presente no curso Em defesa da sociedade e em A vontade de saber e que, mais tarde, essa 

noção negativa (luta e repressão) teria sido substituída por uma concepção positiva e 

produtiva de poder, “constituinte de verdade e de objetos”14. Entretanto, deve-se levar em 

conta que Foucault afirma já na primeira aula do curso que não mais pretende continuar as 

pesquisas que, desde 1970, identificavam os mecanismos de poder a mecanismos de 

repressão, e que as noções de repressão e guerra “devem ser consideravelmente modificadas, 

se não talvez, no limite, abandonadas.” O objetivo do curso – testar, historicamente, a 

hipótese da guerra como gabarito de inteligibilidade das relações de poder – é anunciado 

como o encerramento de uma série de reflexões e o início de um novo campo de pesquisas 

centradas na noção de biopoder, tematizada sobretudo na última aula.15  

Para Machado, é em 1977 que se inicia “o estudo da racionalidade própria à arte 

de governar, ligada a processos econômicos, sociais, culturais e técnicos”, sendo tal “estudo 

histórico da gestão dos indivíduos” o “trabalho em curso de Foucault mais prejudicado com 

sua morte prematura”.16 Yágüez aponta uma primeira mudança na concepção de poder de 

Foucault por volta do início da década de 1970: até então, a concepção é essencialmente 

negativa, tributária do modelo jurídico de poder ao qual Foucault oporá mais tarde sua 

                                                            
12 FOUCAULT, 2003, p. 35. Cf., sobre a articulação entre relações de poder e estratégias de luta no âmbito da 

concepção de poder como governamentalidade, FOUCAULT, 2001c-306, p. 1061. 
13 FOUCAULT, 2002, passim. 
14 ORTEGA, 1999, p. 36, 95. 
15 Cf. FOUCAULT, 2000, p. 21-25, 47-48, 285-315. Sobre a peculiaridade desse curso em relação à “analítica do 

poder”, cf. FONSECA, 2002, p. 194-207. 
16 MACHADO, Roberto. Foucault, a filosofia e a literatura. Rio de Janeiro: J. Zahar, 2000. 187 p. Inclui anexo: 

Linguagem e literatura, texto inédito de conferência pronunciada em 18-19 mar. 1964 por Michel Foucault. p. 
131. 



87 

“analítica”.17 Tal entendimento parece acertado, uma vez que Foucault admite haver dado, até 

então, uma resposta inadequada à questão da articulação dos fatos de discurso com os 

mecanismos de poder, pois estes apresentam caráter produtivo, positivo, e não repressivo, 

negativo, como pensara.18 Posteriormente, por ocasião dos estudos sobre a 

governamentalidade, Foucault também abandona a hipótese da guerra.19 

Tais deslocamentos foram necessários para que Foucault pudesse distinguir mais 

adequadamente entre poder e violência, bem como precisar o lugar conferido à liberdade em 

sua “analítica”. Para tanto, é fundamental compreender a importância da distinção entre 

“agonismo” e “antagonismo”:  

A relação de poder e a insubmissão da liberdade não podem, então, ser 
separadas. [...] no coração da relação de poder, [...] há a tenacidade do querer 
e a intransitividade da liberdade. Mais do que de um “antagonismo” 
essencial, seria melhor falar de um “agonismo” – de uma relação que é ao 
mesmo tempo de incitação recíproca e de luta; menos de uma oposição 
termo a termo que os bloqueia um em face do outro que de uma provocação 
permanente.20 

                                                            
17 YÁGÜEZ, Jorge Álvarez. Michel Foucault: verdad, poder, subjetividad: la modernidad cuestionada. Madrid: 

Ediciones Pedagógicas, 1995. 213 p. (Serie Historia de la Filosofía, 55). p. 111. 
18 FOUCAULT, 2001c-197, p. 228-230. 
19 Sobre os três deslocamentos teóricos no eixo do poder, cf. FOUCAULT, 2001c-306, p. 1055-1056; ORTEGA, 

1999, p. 34-42; YÁGÜEZ, 1995, p. 53-56. Para uma análise do poder em termos estratégicos, em oposição ao 
modelo jurídico, cf. FOUCAULT, 2001c-169, 2001c-218. 

20 FOUCAULT, 2001c-306, p. 1057, grifo nosso. Sobre o termo ‘agonismo’, Dreyfus e Rabinow (1995, p. 245) 
afirmam que se trata de um neologismo baseado na palavra grega αγώυισμα (“um combate”), usado por 
Foucault para sugerir “um combate físico no qual os opositores desenvolvem uma estratégia de reação e de 
injúrias mútuas, como se estivessem em uma sessão de luta”. Apesar de se referirem ao termo como um 
neologismo, o adjetivo ‘agonístico’ já se encontra no § 49 do Livro III das Vidas... de Diôgenes Laêrtios para 
qualificar os diálogos platônicos convenientes à controvérsia, que podem ser acusatórios, quando se dirigem à 
objeção, ou demolidores, quando direcionados à refutação. LAÊRTIOS, Diôgenes. Vidas e doutrinas dos 
filósofos ilustres. Tradução, introdução e notas de Mário da Gama Kury. Brasília: UnB, 1988. 361 p. (Coleção 
Biblioteca Clássica UnB). p. 96. Sobre o termo ‘agonístico’, cf., também, ABBAGNANO, Nicola. Agonístico. 
In: ______.  Dicionário de Filosofia. Coordenação e tradução de Vicente Felix de Queiroz. São Paulo: Mestre 
Jou, [19--]. p. 21. Segundo Ferreira, o substantivo feminino ‘agonística’ é formado a partir de techne agonistiké 
(arte da luta) e significa, entre os gregos antigos, a “parte da ginástica que tratava da luta dos atletas”. 
FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Agonística. In: ______. Novo Dicionário da Língua Portuguesa. 2. 
ed. rev. e aum. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1993. p. 63. De acordo com Houaiss, ‘agonística’, na 
Antiguidade greco-romana, designava a “ciência e prática dos combates ou lutas corporais, consideradas uma 
utilização especial da ginástica”, ou então, no que diz respeito aos “antigos jogos dialéticos”, dizia respeito à 
“técnica de argumentação us. para fazer valer uma opinião”. Precisa, ainda, que, etimologicamente, provém do 
grego agónistikós, ou seja, “concernente à (arte da) luta”. HOUAISS, Antônio. Agonística. In: ______. 
Dicionário da língua portuguesa. São Paulo: Objetiva, 2001a. 3008 p. Disponível em: 
<http://houaiss.uol.com.br/busca.jhtm?verbete=agon%EDstica>. Acesso em: 30 ago. 2004. 



88 

Entendida como “agonismo”, a relação de poder implica um jogo complexo entre 

poder e liberdade: a liberdade é o mesmo tempo condição de existência do poder e aquilo que 

se opõe a um exercício do poder tendente a determiná-la completamente, o que significa 

considerá-la ao mesmo tempo como sua preliminar (é necessário que haja liberdade para que 

o poder se exerça) e seu suporte permanente (se a liberdade se subtraísse inteiramente ao 

poder que se exerce sobre ela, o poder desapareceria, sendo substituído pela coerção pura e 

simples da violência). Para que haja relação de poder (e não violência), duas condições são 

necessárias: que “o outro”, ou seja, o sujeito cuja conduta se trata de dirigir se mantenha como 

sujeito de ação, e que “todo um campo de respostas, reações, efeitos, invenções possíveis” se 

abra diante da relação de poder. Desse modo, apresenta-se como “um modo de ação que não 

age direta e imediatamente sobre os outros, mas que age sobre as próprias ações destes. Uma 

ação sobre a ação, sobre ações eventuais, ou atuais, futuras ou presentes.” Portanto, a partir 

desse entendimento, é forçoso concluir que onde há poder, há liberdade e, portanto, 

possibilidade de resistência.21  

Por outro lado, se a relação de poder for entendida como “antagonismo”, poder e 

liberdade se excluem mutuamente, ou seja, a liberdade desaparece onde quer que o poder se 

exerça. Nesse caso, entretanto, como já se observou, se inexiste liberdade, inexiste poder, 

restando, na perspectiva de Foucault, uma relação de violência que não age sobre sujeitos de 

                                                            
21 FOUCAULT, 2001c-306, p. 1057, 1055, grifo nosso. Foucault manifesta essa posição em vários momentos 

como, por exemplo, quando afirma que “não existe poder sem recusa ou revolta em potencial” (FOUCAULT, 
2001c-291, p. 979). Há poder unicamente na medida em que os sujeitos são livres e existe espaço para a 
resistência; caso contrário, tem-se um estado de dominação: “somente pode haver relações de poder na medida 
em que os sujeitos são livres. [...] nas relações de poder há forçosamente possibilidade de resistência, porque se 
não houvesse possibilidade de resistência – estratégias que invertem a situação –, não haveria de forma alguma 
relações de poder. [...] se há relações de poder através de todo o campo social, é porque há liberdade em todos 
os lugares. Agora, existem efetivamente estados de dominação. Em muitos casos, as relações de poder são 
fixadas de tal forma que são perpetuamente dissimétricas, restando extremamente limitada a margem de 
liberdade. [...] Não se pode me atribuir a idéia de que o poder é um sistema de dominação que controla tudo e 
que não deixa nenhum lugar à liberdade.” FOUCAULT, Michel. L’éthique du souci de soi comme pratique de 
la liberté. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 356, p. 1527-1548. Entrevista concedida a H. Becker, R. 
Fornet-Betancourt e A. Gomez-Müller em 20 jan. 1984. p. 1539-1540. Também nesse sentido, cf. 
FOUCAULT, 2002, p. 125-127. De acordo com Michaud e Deleule, uma das afirmações que jamais variou em 
Foucault é que o poder, por definição, supõe a liberdade, uma vez que esta se apresenta como o suporte, o 



89 

ação, mas sobre um corpo ou sobre coisas, isto é, sobre um pólo de passividade. E caso se 

depare com uma resistência, sua única escolha é tentar reduzi-la ou, no limite, aniquilá-la.22  

Também há de se considerar a distinção entre as esferas das capacidades técnicas, 

das técnicas de comunicação, das técnicas de poder e das técnicas de si.23 Se, por um lado, 

nenhum exercício de poder pode prescindir absolutamente do uso da violência ou da produção 

de consenso, e freqüentemente dos dois ao mesmo tempo, estes elementos se apresentam 

como instrumentos ou efeitos do poder, e não seu princípio ou natureza:  

O exercício do poder pode suscitar tanta aceitação quanto se queira: pode 
acumular mortos e se abrigar por trás de todas as ameaças que possa 
imaginar. Ele não é em si mesmo uma violência que às vezes se esconderia, 
ou um consentimento que, implicitamente, se reconduziria. Ele é um 
conjunto de ações sobre ações possíveis: opera sobre o campo de 
possibilidade no qual se inscreve o comportamento de sujeitos agentes: 
incita, induz, desvia, facilita ou dificulta, amplia ou limita, torna mais ou 
menos provável; no limite, coage ou impede absolutamente; mas é sempre 
uma maneira de agir sobre um ou mais sujeitos agentes, enquanto agem ou 
são suscetíveis de agir. Uma ação sobre ações.24 

Além disso, Foucault afirma que o termo ‘poder’ designa as relação que se 

estabelecem entre “parceiros”, com o que não pretende evocar um sistema de jogo, mas um 

“conjunto de ações que se induzem e se respondem umas às outras”. Desse modo, os 

indivíduos que se encontram em uma relação de poder são sujeitos de ação, e não 

                                                                                                                                                                                          
antecedente, a própria condição de existência do poder, um verdadeiro postulado. DELEULE, 2000, p. 102. 
MICHAUD, 2000, p. 21.  

22 FOUCAULT, 2001c-306, p. 1055. Parece ser essa a opção de Carl Schmitt, como já se observou na seção 1, p. 
15-16 e nesta subseção, acima, p. 85, nota 7.  

23 Na conferência As técnicas de si, Foucault afirma haver buscado esboçar uma história dos diferentes modos 
pelos quais os homens elaboraram saberes sobre si mesmos e analisar tais “ciências” como “jogos de verdade” 
ligados a técnicas específicas que utilizaram para compreender o que são. Tais técnicas se subdividem em 
quatro grupos, cada um dos quais representando uma matriz da razão prática: técnicas de produção (produzir, 
transformar e manipular objetos), técnicas de sistemas de signos (utilizar signos, sentidos, símbolos ou 
significação), técnicas de poder (determinar a conduta dos indivíduos, submeter os indivíduos a determinados 
fins ou à dominação, objetivar o sujeito) e técnicas de si (efetuar operações sobre o corpo e a alma, os 
pensamentos, o modo de ser, de modo a se transformar e atingir um estado de felicidade, pureza, sabedora, 
perfeição ou imortalidade). FOUCAULT, Michel. Les techniques de soi. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., 
texto n. 363, p. 1602-1632. Conferência pronunciada em out. 1982. p. 1604. Além dessa conferência, Foucault 
se refere a essas esferas em outros momentos: cf., por exemplo, FOUCAULT, 2001c-306, p. 1052-1053; 
FOUCAULT, Michel. Sexualité et solitude. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 295, p. 987-997. 
Conferência pronunciada em maio 1981. p. 989-990. 

24 FOUCAULT, 2001c-306, p. 1055-1056, grifo nosso. 



90 

combatentes ou adversários a serem aniquilados. Mesmo porque Foucault não concorda com 

uma representação bidimensional da sociedade e do poder. Sobre as relações de poder, afirma: 

[...] não devem ser consideradas de maneira algo esquemática como, de um 
lado, há aqueles que têm o poder e, de outro, aqueles que não o têm. [...] esse 
dualismo [...] jamais será encontrado em Marx, mas em contrapartida pode 
ser encontrado em pensadores reacionários e racistas como Gobineau, que 
admitem que, em uma sociedade, há sempre duas classes, uma dominada e 
uma outra que domina. [...] Marx é arguto demais para admitir algo 
parecido; ele sabe perfeitamente que o que faz a solidez das relações de 
poder é que elas não terminam nunca, não há, de um lado, alguns, e de outro 
muitos; elas passam por todos os lugares [...].25 

Sendo a governamentalidade o “campo estratégico de relações de poder, no que 

elas têm de móvel, de transformável, de reversível”26, a reflexão sobre essa noção  

não pode prescindir, teórica e praticamente, do elemento de um sujeito que 
seria definido pela relação de si consigo. Enquanto a teoria do poder político 
como instituição se refere comumente a uma concepção jurídica do sujeito 
de direito, parece-me que a análise da governamentalidade [...] deve se 
referir a uma ética do sujeito definida pela relação de si consigo. [...] no tipo 
de análise que tento lhes propor há algum tempo, vocês vêem que a série 
relações de poder-governamentalidade-governamento de si e dos outros-
relação de si consigo constitui uma cadeia, uma trama, e que é [...] em torno 
dessas noções que se deve poder, penso, articular a questão da política e a 
questão da ética.27 

Com as pesquisas sobre o poder-governamento, Foucault consegue articular os 

pontos de resistência contra um poder cujo funcionamento consiste exatamente na criação de 

corpos dóceis e indivíduos submissos. Surge, assim, um espaço de liberdade em que o sujeito 

assujeitado dá lugar à emergência de um sujeito autônomo que, exercendo domínio sobre si 

mesmo e criando uma relação satisfatória consigo, passa a se apresentar como um ponto de 

resistência aos poderes “des-cuidantes” da modernidade. E isso somente é possível na medida 

em que as relações de poder se caracterizam como “móveis, reversíveis e instáveis”, sendo 

entendidas como ação sobre ações, ou seja, uma relação na qual alguém tenta dirigir a conduta 

do outro. Há relação de poder unicamente na medida em que os sujeitos são livres e existe 

                                                            
25 FOUCAULT, 2001c-297, p. 1020; 2003, p. 35-36; 2000, p. 193; 2002, p. 123. 
26 FOUCAULT, 2001e, p. 241. 
27 Ibid., p. 241-242. 



91 

espaço para a resistência; caso o sujeito seja reduzido a uma “coisa”, permanecendo 

“completamente à disposição do outro”, tem-se um estado de “dominação”.28 

As três características do poder – mobilidade, reversibilidade e instabilidade – são 

exatamente uma conseqüência da liberdade que lhe é inerente, como fica claro ao se 

considerar que  

a governamentalidade implica a relação de si consigo, o que significa 
justamente que, nessa noção de governamentalidade, tenho em vista o 
conjunto de práticas pelas quais se pode constituir, definir, organizar, 
instrumentalizar as estratégias que os indivíduos, em sua liberdade, podem 
adotar uns em relação aos outros. São os indivíduos livres que tentam 
controlar, determinar, delimitar a liberdade dos outros e, para tanto, dispõem 
de certos instrumentos para governar os outros. Então, isso repousa 
exatamente sobre a liberdade, sobre a relação de si consigo e a relação com o 
outro. [...] a noção de governamentalidade permite [...] fazer valer a 
liberdade do sujeito e a relação com os outros, o que significa dizer que 
constitui a própria matéria da ética.29 

A análise da articulação entre sujeito e verdade, nuclear nos últimos escritos de 

Foucault, é uma via de acesso interessante para que se compreenda seu questionamento da 

subjetividade moderna, soberana e constituinte e, por conseguinte, a “tentativa de superar as 

violências identitárias” decorrentes das várias “formas modernas de objetivação do sujeito e 

da produção calculada da subjetividade”.30 Com os estudos sobre a “estilística da 

existência”31, Foucault passa a reorganizar o conjunto de sua obra a partir de uma “história do 

sujeito” na qual começou a trabalhar em 1975-1976.32 No início da década de 1980, seu 

trabalho já é apresentado retrospectivamente dessa forma:  

[...] uma história crítica do pensamento [...] uma análise das condições nas 
quais são formadas ou modificadas certas relações entre sujeito e objeto, na 
medida em que estas são constitutivas de um saber possível. [...] A questão é 
determinar o que deve ser o sujeito, a qual condição ele é submetido, qual 
estatuto deve ter, qual posição deve ocupar no real ou no imaginário, para se 

                                                            
28 FOUCAULT, 2001c-356, p. 1539. 
29 Ibid., p. 1539-1540, grifo nosso. 
30 DUARTE, 2002, p. 49-50. 
31 Apesar de a última fase de Foucault ser comumente designada dessa forma, faz-se necessário precisar a 

distinção entre “estética da existência” e “cuidado de si”. De acordo com Fonseca (2002, p. 272), Foucault 
utiliza a expressão “estética da existência” para aludir ao “fundamento ético de subjetivação” encontrado na 
cultura clássica, reservando a expressão “cuidado de si” para se referir ao “fundamento ético da subjetivação” 
no “contexto da civilização helenística dos primeiros séculos da nossa era”. 

32 FOUCAULT, Michel. Le retour de la morale. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 354, p. 1515-1526. 
Entrevista concedida a Gilles Barbedette e André Scala em 29 maio 1984. p. 1516. 



92 

tornar sujeito legítimo de um ou outro tipo de conhecimento; em resumo, 
trata-se de determinar seu modo de “subjetivação” [...] quais são os 
processos de subjetivação e de objetivação que fazem com que o sujeito 
possa se tornar, enquanto sujeito, objeto de conhecimento. [...] Trata-se, em 
suma, da história da “subjetividade”, se se entende por essa palavra a 
maneira pela qual o sujeito faz a experiência dele mesmo em um jogo de 
verdade em que estabelece uma relação consigo.33 

Também no ensaio O sujeito e o poder (1982), pode-se ler que o objetivo de seus 

últimos vinte anos de trabalho não foi a análise dos fenômenos de poder ou a tentativa de 

lançar as bases para essa análise, mas, sim, uma reflexão sobre o sujeito:  

Procurei [...] produzir uma história dos diferentes modos de subjetivação 
do ser humano em nossa cultura; tratei [...] dos três modos de 
objetivação que transformam os seres humanos em sujeitos. Em primeiro 
lugar, há os diferentes modos de investigação que procuram alcançar o 
estatuto de ciência [...] penso na objetivação do sujeito falante [...], do sujeito 
produtivo [...], na objetivação pelo simples fato de estar vivo [...]. Na 
segunda parte de meu trabalho, estudei a objetivação do sujeito nas [...] 
‘práticas divisoras’. O sujeito é dividido tanto no interior dele mesmo quanto 
dividido dos outros. Esse processo faz dele um objeto. [...] Enfim, procurei 
estudar [...] a maneira pela qual um ser humano se transforma em sujeito. 
[...] então, não é o poder, mas o sujeito, que constitui o tema geral de 
minhas pesquisas.34 

Um pouco mais tarde, Foucault novamente se refere aos três eixos constitutivos de 

sua ontologia:  

Inicialmente, uma ontologia histórica de nós mesmos em nossas relações 
com a verdade, as quais permitem que nos constituamos como sujeitos de 
conhecimento; em seguida, uma ontologia histórica de nós mesmos em 
nossas relações com um campo do poder em que nós nos constituímos em 
sujeitos que agem sobre os outros; enfim, uma ontologia histórica de 
nossas relações com a moral que permite que nos constituamos como 
agentes éticos.35 

Por fim, na introdução a O uso dos prazeres, explicita os três deslocamentos 

teóricos que o conduziram à análise do sujeito:  

Um deslocamento teórico me havia parecido necessário para analisar o que 
era freqüentemente designado como o progresso dos conhecimentos: ele 
havia me conduzido a me interrogar sobre as formas de práticas discursivas 
que articulavam o saber. Havia sido necessário também um deslocamento 

                                                            
33 FOUCAULT, Michel. Foucault. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 345, p. 1450-1455. Verbete 

redigido no início da década de 1980. p. 1451-1452. 
34 FOUCAULT, 2001c-306, p. 1041-1042.  
35 FOUCAULT, Michel. À propos de la généalogie de l’éthique: un aperçu du travail en cours. In: ______. Dits 

et écrits II, op. cit., texto n. 326, p. 1202-1230. Entrevista concedida a H. Dreyfus e P. Rabinow em abr. 1983. 
p. 1212. 



93 

teórico para analisar o que se descreve freqüentemente como as 
manifestações do ‘poder’: ele havia me conduzido a me interrogar sobretudo 
acerca das relações múltiplas, as estratégias abertas e as técnicas racionais 
que articulam o exercício dos poderes. Parecia necessário empreender agora 
um terceiro deslocamento, para analisar o que é designado como ‘o sujeito’; 
convinha pesquisar quais são as formas e as modalidades da relação consigo 
pelas quais o indivíduo se constitui e se reconhece como sujeito. Depois do 
estudo dos jogos de verdade uns em relação aos outros [...] depois do estudo 
dos jogos de verdade quanto às relações de poder (....), um outro trabalho 
parecia se impor: estudar os jogos de verdade na relação de si consigo e a 
constituição de si mesmo como sujeito [...].36 

Conforme noticia Michaud, na última fase de sua produção teórica, Foucault 

tematiza o sujeito em diversos sentidos: o sujeito assujeitado pelas técnicas do poder e do 

governamento, o sujeito que se constitui nas relações intersubjetivas da governamentalidade e 

o sujeito ético que se constitui no cuidado de si.37 Entretanto, uma dificuldade se apresenta: se 

for correto afirmar que os dois últimos volumes da História da sexualidade objetivam, mais 

do que definir o estatuto ontológico do sujeito, pensar uma alternativa ética para o presente, 

elaborada a partir da noção de “ascese”38, e tendo em vista que a análise enfatiza menos o “si” 

do que a “ascese”, apresenta-se necessário problematizar a noção de subjetividade que subjaz 

a esses últimos textos. Pois é de se indagar: qual o estatuto ontológico das três figuras da 

subjetividade a que alude Foucault? Uma adequada reflexão acerca do problema é 

indispensável para que não se incorra no equívoco de lhe atribuir o retorno a uma concepção 

metafísica, essencialista, substancializada de sujeito, que tão radicalmente havia repudiado em 

trabalhos anteriores. Nada seria mais estranho a sua obra do que a reabilitação de um “sujeito-

substância”. Trata-se, sim, de refletir em termos de um “sujeito-forma” que não se define no 

                                                            
36 FOUCAULT, 2001d, p. 12-13. 
37 MICHAUD, 2000, p. 26. 
38 A “ascese” é uma espécie de “exercício espiritual” de natureza ético-estética que conduz a uma relação 

adequada consigo e constitui o indivíduo como um pólo de resistência aos poderes modernos. Trata-se da 
capacidade de o indivíduo atuar sobre si mesmo, transformando-se, e constituindo, por si e para si mesmo, uma 
forma desejada e ainda improvável de existência. Há que se observar, entretanto, que o objetivo do trabalho 
sobre si mesmo é fazer aparecer “esse si que felizmente jamais se atinge”. FOUCAULT, Michel. De l’amitié 
comme mode de vie. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 293, p. 982-986. Entrevista concedida a  R. 
de Ceccaty, J. Danet e J. Le Bitoux em abr. 1981. p. 984. A ascese é uma construção estética da vida, da vida 
tornada obra de arte; nesse sentido é que se entende o sujeito autônomo como “produto” do “cuidado de si”, de 
uma decisão ético-estética que viabiliza a contraposição aos poderes “des-cuidantes” da modernidade. 
(ORTEGA, 1999, p. 23). Sobre o conceito socrático de ascese, cf. subseção 4.2, p. 101, nota 63. 



94 

modo da autoconsciência, mas como uma relação consigo de um sujeito ético constituído 

autonomamente mediante práticas de si, uma atividade sem identidade que representa um 

“modo de intensidade”39. Para Foucault, o sujeito 

Não é uma substância. É uma forma, e essa forma não é, sobretudo, e nem 
sempre, idêntica a ela mesma. [...] Há, sem dúvida, relações e interferências 
entre essas diferentes formas do sujeito, mas não se está diante do mesmo 
tipo de sujeito. Em cada caso [...] estabelecem-se formas de relação 
diferentes consigo mesmo. E é precisamente a constituição histórica 
dessas diferentes formas do sujeito, em relação com os jogos de verdade, 
que me interessa.40 

Está-se diante de uma noção processual de sujeito, pois se a subjetivação é 

entendida como o processo ao cabo do qual se obtém a constituição do sujeito, a 

subjetividade se apresenta como uma das diversas possibilidades dadas da organização da 

autoconsciência. Não é o sujeito a condição de possibilidade de uma experiência, mas o 

contrário: a experiência é a “racionalização de um processo [...] provisório, que resulta em [...] 

sujeitos.”41 O problema de Foucault, então,  

não era definir o momento a partir do qual algo como o sujeito apareceria, 
mas sim o conjunto de processos pelos quais o sujeito existe com seus 
diferentes problemas e obstáculos e através de formas que estão longe de 
serem terminadas. Tratava-se, portanto, de reintroduzir o problema do 
sujeito que eu havia [...] deixado de lado [...] e tentar seguir seus 
encaminhamentos ou suas dificuldades através de toda sua história.42 

Nas primeiras obras, Foucault se recusa a adotar preliminarmente uma teoria do 

sujeito a partir da qual colocasse a questão de saber, por exemplo, como uma determinada 

forma de conhecimento seria possível: “Era necessário que eu recusasse uma certa teoria a 

priori do sujeito para poder fazer essa análise das relações que podem existir entre a 

constituição do sujeito ou as diferentes formas de sujeito e os jogos de verdade, as práticas de 

poder etc.”43 Há de se considerar, entretanto, que em várias ocasiões Foucault tece 

autocríticas quanto a suas primeiras pesquisas, nas quais as “técnicas de dominação” se 

                                                            
39 FOUCAULT, 2001c-354, p. p. 1524-1525. 
40 FOUCAULT, 2001c-356, p. 1537-1538, grifo nosso. 
41 FOUCAULT, 2001c-354, p. 1525. 
42 Ibid., p. 1524.  
43 FOUCAULT, 2001c-356, p. 1537-1538, grifo do autor. 



95 

apresentaram insuficientes para a análise genealógica do sujeito na civilização ocidental. E é 

exatamente por isso que desloca sua ênfase para as “técnicas de si”, ou seja, o aspecto da arte 

de governar as pessoas que importa em obrigações de verdade e que permite “aos indivíduos 

efetuar, por eles mesmos, um certo número de operações sobre seu corpo, sua alma, seus 

pensamentos, suas condutas, e isso de maneira a produzir neles uma transformação, uma 

modificação, e a atingir um certo estado de perfeição, de felicidade, de pureza, de poder 

sobrenatural.”44 Se insistiu demasiadamente nas técnicas de dominação e de poder, trata-se 

agora de focalizar a interação que se opera entre o si e os outros, bem como as técnicas de 

dominação individual, ou seja, o modo de ação pelo qual um indivíduo consegue exercer 

domínio sobre si mesmo através das técnicas de si.45 

Diante do que vem de ser exposto, não há que se falar em “retorno” ou 

“descoberta” de uma categoria rejeitada nos anos 1960, mas apenas e tão-somente em um 

novo deslocamento teórico que lhe permite chegar à noção de um “sujeito autônomo” que 

resiste ao poder normalizador inscrevendo-se em lutas públicas contra o “assujeitamento”.46 

Dessa forma, parece ser possível resolver o paradoxo da resistência em que Foucault havia se 

enredado ao concluir A Vontade de saber47 e traçar uma linha de ação contra os processos 

modernos de assujeitamento que impõem, violentamente, identidades fixas e pré-

determinadas aos indivíduos. 

 

                                                            
44 FOUCAULT, 2001c-295, p. 990. 
45 FOUCAULT, 2001c-363, p. 1604. 
46 Foucault (2001c-306, p. 1045-1047) distingue três tipos de lutas que se produzem isolada ou conjuntamente: 

as que se opõem às formas de dominação étnicas, sociais e religiosas, prevalecentes nas sociedades feudais; as 
que focalizam as formas de exploração que separam o indivíduo daquilo que produz, dominantes no século 
XIX; e as voltadas contra o que liga o indivíduo a si mesmo, assegurando sua submissão aos outros, 
predominantes no século XX. Estas são as lutas contra o assujeitamento, isto é, contra as diversas formas de 
submissão da subjetividade, e que se definem através de algumas características comuns: são transversais, 
imediatas e anárquicas; objetivam atingir os efeitos de poder e questionar o estatuto do indivíduo; voltam-se 
contra o “governamento pela individualização” e o “regime de saber”, desenvolvendo-se em torno da questão: 
“quem somos nós?”. 

47 Cf. subseção 4.1, p. 83-84. 



96 

4.2. A intersubjetividade agonística na constituição ético-ascética do sujeito: cuidar de si 

para cuidar do outro 

 

 

Uma das censuras dirigidas a Foucault diz respeito à insuficiente tematização da 

dimensão intersubjetiva da experiência humana em seus últimos escritos, os quais, além de 

manifestarem um extremado formalismo ético, privilegiariam a subjetividade monádica em 

detrimento do Outro. Seus críticos sustentam que uma maior atenção à intersubjetividade teria 

levado à compreensão de que a constituição de si se vincula a vários processos de interação 

social. Além disso, em razão de caracterizar o “cuidado de si” (epimeleia heautou) como 

ontologicamente primeiro em relação ao “cuidado dos outros” (epimeleia tôn allôn), acusam-

no de ainda estar preso a alguma filosofia do sujeito. Objeta-se, também, que sua perspectiva 

ética dispensaria o compromisso com valores universais ou com os princípios humanitários 

das democracias liberais.48 Analisar a (in)exatidão dessas críticas é o objeto da presente 

subseção. 

É forçoso reconhecer que algumas proposições de Foucault justificam tais 

apreciações – ainda mais se consideradas isoladamente – como, por exemplo, quando se 

posiciona explicitamente pela anterioridade ontológica e ética do “cuidado de si” em relação 

ao “cuidado do outro”: o primeiro é uma forma de controle e limite, um princípio de 

regulação do segundo.49 Essa idéia pode ser melhor compreendida se aplicada à análise da 

relação governante-governado: o abuso de poder jamais seria praticado por quem houvesse 

                                                            
48 COSTA, Jurandir Freire. O sujeito em Foucault: estética da existência ou experimento moral? Tempo Social, 
São Paulo, v. 7, n. 1-2, p. 121-138, out. 1995. Disponível em: 
<http://www.fflch.usp.br/sociologia/revistas/tempo-social/v7-1e2/jurand7.html>. Acesso em: 28 ago. 2004. p. 
121; ORTEGA, 1999, p. 123-124; EAGLETON, Terry. A ideologia da estética. Tradução de Mauro Sá Rego 
Costa. Rio de Janeiro: J. Zahar, 1993. 327 p. Tradução de: The ideology of the aesthetic. p. 277-285. 
49 FOUCAULT, 2001c-356, p. 1534. Entretanto, tal assertiva deve ser avaliada conjuntamente com outra, 

extraída da mesma entrevista: “[...] se, agora, eu me interesso [...] pela maneira pela qual o sujeito se constitui 
ativamente, pelas práticas de si, essas práticas não são, entretanto, algo que o indivíduo inventa por si próprio. 



97 

cuidado de si adequadamente, pois o “cuidado de si” é ético em si mesmo e, levado a cabo, 

prepara o futuro governante para o exercício de suas funções de forma tal que, não sendo 

escravo de seus apetites, não incorrerá em abuso de poder. O “bom soberano” é o indivíduo 

que exerce o poder sobre os outros como deve, isto é, ao mesmo tempo e da mesma forma que 

o faz em relação a si mesmo. Apesar de necessariamente inter-relacionados, o “cuidado de si” 

é primeiro em relação ao “cuidado do(s) outro(s)”, pois aquele que suficientemente cuida de 

si, a ponto de saber exatamente quais são as suas funções, manterá com os outros uma relação 

adequada, em que não há espaço para o abuso de poder.50 

Por outro lado, há quem defenda a importância da dimensão intersubjetiva na 

autoconstituição ética do sujeito delineada por Foucault. Essa posição se confirma quando se 

consideram os diversos escritos dedicados à analise da intersubjetividade na Antiguidade51, 

nos quais demonstra que o relacionamento com o outro é absolutamente necessário para a 

autoconstituição do indivíduo enquanto agente ético. Nas relações intersubjetivas, como nas 

de amizade ou entre mestre e aluno, cada um participa, pelo próprio “cuidado de si”, do 

                                                                                                                                                                                          
São esquemas que encontra em sua cultura e que lhe são propostos, sugeridos, impostos por sua cultura, 
sua sociedade e seu grupo social.” (Ibid., p. 1538, grifo nosso). 

50 FOUCAULT, 2001c-356, p. 1534-1535. Foucault parece compartilhar com Aristóteles a posição pela 
anterioridade da relação consigo em vista da relação com o outro. Na Ética a Nicômaco, Aristóteles afirma que 
somente o homem bom em relação a si mesmo se relaciona com seu amigo como o faz para consigo mesmo, 
pois “o amigo é um outro ‘eu’”, sendo a partir da relação consigo que todas as características da amizade se 
estendem aos outros. ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. Tradução de Leonel Vallandro e Gerd Bornheim. 
São Paulo: Nova Cultural, 1987. p. 5-196. (Coleção Os Pensadores). Versão inglesa de W. D. Ross do original 
grego. p. 164, 168. Além disso, a leitura aristotélica do abuso de poder se aproxima bastante da proposta por 
Foucault: o tirano é aquele que, buscando seu próprio prazer (akrasía), usa a comunidade política em proveito 
próprio; o homem virtuoso, ao contrário, deseja aos outros o que deseja para si mesmo e, assim, busca, antes de 
tudo, dar prazer aos outros (philía). Por isso, assevera Chaui, a amizade é a mais alta virtude moral no sistema 
ético aristotélico, justamente a que relaciona ética e política. CHAUI, Marilena. Introdução à História da 
Filosofia: dos pré-socráticos a Aristóteles. São Paulo: Brasiliense, 1994. 390 p. v. 1. p. 321-323. Nesse sentido 
também é a posição de Torres, para quem “Aristóteles desenvolve uma longa teoria da philia como introdução 
à política, pois sem philia, sem as virtudes da socialidade não pode haver uma boa politéia”. TORRES, Jesús 
Vázquez. Ética e cidadania. Perspectiva Filosófica, Recife, v. 8, n. 15, p. 181-200, jan./jun. 2001. p. 200. Não 
é por acaso que um dos eixos da análise que Foucault desenvolve nos dois últimos volumes da História da 
sexualidade, quando tenta articular ética e política, consiste justamente em compreender como, entre os séculos 
IV a.C. e IV d.C., a philia da Antiguidade clássica se transforma em ágape, a caritas christiana dos primeiros 
séculos do cristianismo. Michaud (2000, p. 28) e Deleule (2000, p. 102) apontam outros aspectos no 
pensamento de Foucault que se filiam nitidamente à tradição aristotélica, como, por exemplo, quando afirma 
que a ação sobre si tem necessariamente uma dimensão ética, na medida em que se orienta para aquilo que se 
supõe ser um bem, ou ao entender o governo político como uma forma particular do governo em geral. 

51 Cf. os cursos ministrados no Collège de France a partir de 1980, os últimos dois volumes da História da 
sexualidade, além de artigos, conferências e entrevistas correspondentes a esse período. 



98 

“cuidado do outro”. Nesse sentido é a tese de Ortega, para quem Foucault pensou, sim, a 

intersubjetividade, mas fora das categorias usuais, como a fenomenologia da 

intersubjetividade baseada na empatia (a Einfühlung de Husserl, Dilthey, Simmel e Scheler) 

ou a teoria da comunicação (Habermas). A amizade se apresenta como a forma atualizada da 

antiga estilística da existência que, conjugando indivíduo e coletividade, contém “uma forma 

de subjetivação supra-individual”.52 Apesar da primazia conferida à relação consigo, Foucault 

tentou atualizar a antiga estilística da existência para oferecer um contramodelo supra-

individual às estratégias contemporâneas de individualização que se materializa na idéia de 

amizade enquanto forma de subjetivação coletiva que torna capazes os indivíduos a opor 

resistência aos poderes assujeitantes. A seguir, busca-se precisar a noção de intersubjetividade 

agonística na constituição ético-ascética do sujeito e a idéia de amizade no pensamento tardio 

de Foucault.  

No resumo do curso Subjetividade e verdade, Foucault explica como a história 

do cuidado de si se situa na interseção de duas linhas de pesquisas anteriormente 

desenvolvidas: a história da subjetividade – análise da constituição do sujeito 

racional/normal e da constituição dos modos de objetivação do sujeito em saberes relativos à 

vida, à linguagem, ao trabalho – e a história das formas de governamentalidade – análise do 

poder como domínio de relações estratégicas entre indivíduos ou grupos, que têm como 

questão central a conduta do(s) outro(s). A história do cuidado de si torna possível uma outra 

maneira de analisar tais elementos: no pólo subjetividade, observando o estabelecimento e as 

transformações das relações mantidas consigo mesmo, com sua armadura técnica e com seus 

efeitos de saber; no pólo governamentalidade, refletindo acerca da articulação entre o governo 

                                                            
52 Entretanto, Ortega (1999, p. 123-126) reconhece que se poderia obter ganhos teóricos significativos se essas 

análises forem complementadas com outros modelos, como a noção heideggeriana de intersubjetividade e a 
fenomenologia do outro de Levinas. A comparação complementaria a “intersubjetividade agonística” 
foucaultiana, “infletindo-a em direção a uma subjetivação coletiva (amizade)” bem como permitiria “ilustrar a 
passagem da autoconstituição individual à subjetivação coletiva.” 



99 

de si por si e as relações com o outro.53 É exatamente a genealogia da governamentalidade 

que permite a inserção da temática da intersubjetividade no pensamento tardio de Foucault. 

No ano letivo seguinte, Foucault aprofunda essas investigações: grande parte do curso A 

hermenêutica do sujeito é dedicada à imprescindibilidade de um vínculo intersubjetivo para a 

constituição de uma relação consigo satisfatória, pois não há qualquer forma de 

autodesenvolvimento que dispense a presença do outro.54  

A intersubjetividade na Antiguidade pode ser analisada tanto no âmbito do 

diálogo filosófico (entendido como o contexto intersubjetivo a partir do qual pode ocorrer o 

cuidado de si) como no nível do cuidado dos outros, resultante do cuidado de si.55 Para 

examinar o primeiro nível, são particularmente interessantes as análises foucaultianas do 

Alcebíades I, diálogo no qual fica claro que o auxílio de Sócrates é imprescindível para que 

Alcebíades passe a cuidar de si.56 O “mestre” é o Outro que auxilia o indivíduo a se ocupar de 

si – e nessa tarefa é indispensável. Na aula de 13 de janeiro de 1982, depois de diferenciar o 

cuidado de si de outras atividades57, Foucault é enfático a esse respeito: “o cuidado de si [...] 

sempre tem necessidade de passar pela relação com a outra pessoa que é o mestre. [...] o 

cuidado de si [...] somente se pode formar em uma referência ao Outro”58. Duas semanas mais 

tarde, a aula é dedicada integralmente ao Outro, imprescindível para que a prática de si atinja 

e seja preenchida pelo “si” a que visa.59 Essa é a fórmula geral que Foucault analisa na aula de 

27 de janeiro de 1982, distinguindo, inicialmente, três tipos de “mestria” desenvolvidas ao 

                                                            
53 FOUCAULT, 2001c-304, p. 1032-1033. 
54 FOUCAULT, 2001e, passim. 
55 ORTEGA, 1999, p. 127-131. 
56 Nesse sentido, é importante a passagem em que Sócrates afirma que a formação cuidadosa a que Alcebíades 

deve se submeter e “a decisão sobre o modo pelo qual podemos nos tornar melhores deve ser comum”. 
PLATÃO. Alcibiade. In: ______. Tutte le opere. Tradução de Umberto Bultrighini. Roma: Grandi Tascabili 
Economici Newton, 1997. (Grandi Tascabili Economici, 451). p. 517-595. p. 567 (124b-c). 

57 Conforme observa Gros (em nota a FOUCAULT, 2001e, p. 63), as três outras atividades são as exercidas pelo 
médico (dietética), pelo pai de família (econômica) e pelo amante (erótica), examinadas no Alcebíades I 
(PLATÃO, 1997, p. 567 – 131a-132b) e nos capítulos II, III e IV, respectivamente, de O uso dos prazeres 
(FOUCAULT, 2001d, p. 127-317). Para um comentário sobre essa tripartição, cf. FOUCAULT, 2001c-326, p. 
1217-1218. 

58 FOUCAULT, 2001e, p. 58-59, grifo nosso. 
59 Cf. FOUCAULT, 2001e, p. 123. 



100 

longo do Alcebíades I, ou seja, três tipos de relação com o Outro indispensáveis à formação 

do jovem: as “mestrias” do exemplo, da competência e da descoberta, cujo elemento comum é 

a questão da ignorância e da memória: a memória é o que permite passar da ignorância à não-

ignorância, e, desta, ao saber. Na Grécia clássica, o Outro é um “mestre de memória”, ou seja, 

alguém que auxilia o indivíduo a sair de um estado de stultitia para uma condição de 

sapientia. A “mestria” socrática é exemplar nesse sentido, pois é somente a partir de sua 

intervenção que o discípulo passa a ter consciência de sua ignorância e, a partir daí, pode dela 

sair.60 Isso porque, na Antiguidade clássica,  

Passar da ignorância ao saber implica o mestre. Passar de um estatuto “a 
corrigir” ao estatuto “corrigido” [...] supõe a fortiori um mestre. A 
ignorância não podia ser operadora de saber, era aí, sobre esse ponto, que se 
fundava a mestria no pensamento clássico. A partir de então, o sujeito não 
pode mais ser operador de sua própria transformação, e é aí que se inscreve 
agora a necessidade do mestre.61  

Entretanto, a relação ao outro muda quando se passa a considerar a época 

helênico-romana, em que não mais se trata de substituir a ignorância pelo saber, mas de 

conduzir o indivíduo de um estatuto de não-sujeito a uma condição de sujeito, definida pela 

plenitude da relação de si consigo. Nos primeiros séculos da era cristã, o Outro passa a se 

apresentar como um mediador na necessária reforma do indivíduo, constituindo-o como 

sujeito. Trata-se de uma operação incidente sobre o modo de ser do próprio sujeito e que se 

torna possível com a autofinalização do cuidado de si, ou seja, a partir do momento em que 

ocorre a dissociação entre os âmbitos do catártico e do político: o cuidado de si deixa de ser 

instrumental em relação ao cuidado dos outros, ao bom governo, passando a se apresentar 

como um fim em si mesmo.62 

                                                            
60 FOUCAULT, 2001e, p. 123-125. 
61 Ibid., p. 126, grifo do autor. 
62 Ortega (1999, p. 71-73) evidencia as confusões terminológicas em que Foucault se enreda ao utilizar as 

expressões “sujeito”, “si mesmo” e “indivíduo” em suas pesquisas sobre a Antiguidade clássica: “Ele fala do 
sujeito entre os gregos, afirmando simultaneamente a não existência do sujeito entre eles, mas somente a 
experiência do indivíduo, o que representa um erro terminológico. Foucault não fala do sujeito no sentido da 
autoconsciência, a qual [...] é desconhecida dos gregos. O que ele diz é que nem todas as relações consigo têm 
a forma da autoconsciência.” No entanto, em sua última entrevista, ao ser questionado sobre a (in)existência de 
uma teoria do sujeito nos gregos, Foucault é categórico: “eu não creio que se deva reconstituir uma experiência 



101 

Quanto à análise do segundo nível (o cuidado dos outros como resultado do 

cuidado de si), há de se considerar, inicialmente, que na filosofia socrático-platônica a ética 

(cuidado de si) e a política (cuidado da Cidade) são inseparáveis. A primeira é condição de 

possibilidade para a segunda, pois ser um bom governante pressupõe que o indivíduo tenha se 

constituído, anteriormente, como alguém que cuida de si.63 A relação com o Outro surge, 

portanto, num momento posterior ao estabelecimento da relação consigo, mesmo que o 

estabelecimento desta se oriente àquela.  

Esse vínculo entre o “cuidado de si” (catártico) e o “cuidado dos outros” (político) 

– que Ortega denomina “intersubjetividade agonística”, porquanto definida por uma relação 

de hierarquia, domínio e autoridade – se estabelece de três maneiras: como um vínculo de 

finalidade (ao se ocupar de si, o indivíduo se torna capaz de se ocupar dos outros: “Eu me 

ocupo de mim para poder me ocupar dos outros. [...] Eu vou praticar sobre mim [...] a catarse 

[...] para poder justamente me tornar um sujeito político”); como um vínculo de 

reciprocidade na forma da cidade (há uma circularidade entre o cuidado de si e o cuidado dos 

                                                                                                                                                                                          
do sujeito onde não foi formulada. [...] dado que nenhum pensador grego jamais encontrou uma definição 
do sujeito, nunca a procurou, eu diria muito simplesmente que não há sujeito. O que não quer dizer que os 
gregos não tenham se esforçado para definir as condições nas quais se daria uma experiência que não é a do 
sujeito, mas a do indivíduo, na medida em que ele procura se constituir como mestre de si. Faltava à 
Antiguidade clássica haver problematizado a constituição de si como sujeito; inversamente, a partir do 
cristianismo, ocorreu a confiscação da moral pela teoria do sujeito.” (FOUCAULT, 2001c-354, p. 1525, grifo 
nosso). 

63 Nesse sentido, é esclarecedora a análise de Jaeger sobre o conceito socrático de askesis, palavra que designa “a 
educação para a abstinência e para o autodomínio” indispensável à formação do governante. A virtude do 
governante é buscada através de um exercício para o autodomínio, ou seja, através de uma ascese voluntária. O 
conceito de autodomínio se tornou central na cultura ética ocidental justamente em virtude de Sócrates, a partir 
do qual se passou a conceber “a conduta moral como algo que brota do interior do próprio indivíduo e não 
como a mera submissão exterior à lei”. Sócrates concebe esse processo interior a partir da “transferência da 
imagem de uma polis bem governada para a alma do Homem”, uma vez que “a concepção ética dos Gregos 
parte da vida coletiva e do conceito político de domínio”. JAEGER, Werner. Paidéia: a formação do homem 
grego. Tradução de Artur M. Parreira. 4. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2001. 1413 p. (Paidéia). Tradução de: 
Paideia, die Formung des greischischen Menshen. p. 546-548. Jaeger (ibidem, p. 573) também atribui a 
Sócrates a idéia de que o renascimento do Estado deve começar pela alma de cada um dos Gregos, e não a 
partir da implantação de um poder externo, concepção essa que repercutirá no pensamento tardio de Foucault, 
quando afirma não haver revolução do mundo que não passe, antes, por uma revolução da alma, ou seja, por 
um exercício ascético que possibilite a constituição autônoma do sujeito e o capacite ao exercício da resistência 
contra a dominação: “É necessário que nossa maneira de ser, nossa relação com os outros, com as coisas, com 
a eternidade, com Deus etc., sejam completamente modificadas, e somente haverá revolução real sob condição 
dessa modificação radical em nossa experiência.” FOUCAULT, Michel. L’esprit d’un monde sans esprit. In: 
______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 259, p. 743-755. Entrevista concedida a Claire Brière e Pierre 
Blanchet no 1. trim. 1979. p. 749. 



102 

outros, “porquanto me salvando eu salvo a cidade, e salvando a cidade eu me salvo a mim 

mesmo”); e como um vínculo de implicação essencial na forma da reminiscência (ao se 

ocupar de si, “a alma” descobre “ao mesmo tempo seu ser e seu saber [...], o que ela é [...] e 

[...] o que contemplou na forma da memória. Ela pode assim, nesse ato de memória, remontar 

à contemplação das verdades que permitem refundar, através de uma ação inteiramente justa, 

a ordem da cidade”).64 

Foucault não pensa que o homem grego cuidasse dos outros para, somente então, 

cuidar de si, tema que somente apareceria mais tarde: “o cuidado de si é eticamente primeiro, 

na medida em que a relação consigo é ontologicamente primeira.”65 A análise do Alcebíades I 

demonstra que o cuidado de si é instrumental em relação ao cuidado dos outros, em relação ao 

bom governo.66 Sócrates pretende mostrar que Alcebíades deve cuidar de si mesmo para 

poder governar adequadamente a cidade, para bem governar os outros. E ao final, quando 

Alcebíades se compromete a “se ocupar” (epimeleisthai), promete se ocupar da justiça 

(dikaiosunê), noção que em Platão se aplica tanto à alma quanto à cidade. Ocupar-se de si ou 

da justiça têm, assim, o mesmo significado, uma vez que Sócrates parte da questão “Como 

poderei me tornar um bom governante?” para conduzir Alcebíades ao “Ocupa-te de ti mesmo” 

(epimeleia heautou), preceito que, como visto, adquire ao final do diálogo o sentido de se 

ocupar da justiça.67 E em uma de suas últimas entrevistas, demonstrando seu ponto de vista a 

partir da citação de algumas passagens da Defesa de Sócrates68, Foucault conclui que a 

relação entre o cuidado de si e a política é evidente no pensamento grego, uma vez que “o 

cuidado de si aparece como uma condição pedagógica, ética e também ontológica para a 

                                                            
64 FOUCAULT, 2001e, p. 169-170. 
65 FOUCAULT, 2001c-356, p. 1534. 
66 Cf., para tais análises, os seguintes textos de Foucault: 2001e, passim; 2001c-363, p. 1608-1615; e 2001c-326, 

p. 1209. 
67 FOUCAULT, 2001e, p. 70-71. 
68 Trata-se do momento em que Sócrates afirma que seu objetivo, ao estimular as pessoas a quem se dirigia a 

cuidar de si, era justamente o de prestar um serviço à cidade e que, por isso, não merecia punição, mas a maior 
das recompensas. PLATÃO. Defesa de Sócrates. Tradução de Jaime Bruna. 4. ed. São Paulo: Nova Cultural, 
1987. (Os Pensadores). p. 29-158. p. 15 (30b) e 21-22 (36c-d). 



103 

constituição do bom governante. Constituir-se como sujeito que governa implica que tenha se 

constituído como sujeito que cuida de si.”69 

Entretanto, o processo de autofinalização nos séculos I-II faz com que o cuidado 

de si deixe de ser instrumental em relação ao governo da cidade e adquira valor intrínseco, 

como um fim em si mesmo, qual seja, atingir o si e constituir o indivíduo como sujeito.70 

Esse processo é um fenômeno importante por diversas razões. A primeira e mais óbvia 

consiste no fato de constituir um dos temas mais importantes da história da subjetividade no 

mundo ocidental. Em segundo lugar, porque implica modificações significativas no próprio 

estatuto da filosofia e na condição do filósofo que, a partir de então, “é o que governa os que 

querem se governar a si próprios, e é o que governa os que querem governar os outros.”71 Na 

medida em que se integra intensamente à vida cotidiana e política, o filósofo perde sua 

especificidade.72 Por último, Foucault observa que o destacamento entre o catártico e o 

político é importante tendo em vista que, a partir dos pós-socráticos, a filosofia buscou sua 

especificidade em torno da tekhnê tou biou73. À medida que o si se afirma como objeto do 

cuidado ocorre uma identificação cada vez maior entre a tekhnê tou biou (como fazer para 

viver como se deve?) e a epimeleia heautou (como fazer para que o si se torne e se mantenha 

                                                            
69 FOUCAULT, 2001c-356, p. 1540-1541. 
70 Segundo Foucault (2001c-326, p. 1209, 1217-1218), “Um cidadão grego do século V ou IV [a.C.] teria 

pensado que sua tekhnê de vida consistia em se ocupar da cidade e de seus companheiros. Mas para Sêneca, 
por exemplo, o problema essencial consiste em se ocupar de si. No Alcebíades de Platão, é muito claro: você 
deve cuidar de você porque é necessário que você governe a Cidade. [...] A diferença [...] é que, na perspectiva 
clássica, ser mestre de si significa antes de tudo levar em conta não o outro, mas somente a si mesmo, porque a 
mestria de si implica a capacidade de dominar os outros. A mestria de si se vincula, assim, diretamente a uma 
relação aos outros que é de natureza dissimétrica. Ser mestre de si implica a atividade, a dissimetria e a não-
reciprocidade. Mais tarde [...], se se deve ser mestre de si, não é mais somente para dominar os outros [...], mas 
porque se é um ser racional. E nesse tipo de mestria de si, o homem é ligado aos outros que são, eles também, 
mestres deles mesmos.” 

71 FOUCAULT, 2001e, p. 125, 130-131. 
72 Foucault (Ibid., p. 138-139) entende que “a profissão de filósofo se desprofissionaliza na exata medida em que 

se torna mais importante. Quanto mais se tem necessidade de um conselheiro para si mesmo, mais se tem 
necessidade nessa prática de si de recorrer ao Outro, e maior, conseqüentemente, é a necessidade de que a 
filosofia se afirme, mais também a função propriamente filosófica do filósofo vai se esfumar, e mais o filósofo 
vai aparecer como um conselheiro existencial que – sobre tudo e sobre nada, sobre a vida particular, 
comportamentos familiares, sobre, também, os comportamentos políticos – vai dar não modelos gerais [...], 
mas conselhos [...] de prudência, circunstanciais.” 



104 

o que deve ser?). Assim, toma força a questão: como devo transformar meu próprio eu de 

modo a me capacitar ao acesso da verdade?74 

Parece ter ficado claro, portanto, que não se pode afirmar sem leviandade que 

Foucault tenha menosprezado o aspecto intersubjetivo da existência humana em seus últimos 

escritos. Não obstante, a ética política foucaultiana pode ser alvo de outras objeções, talvez 

mais dificilmente contornáveis, a serem avaliadas no próximo tópico. 

 

 

4.3 Elementos para uma crítica do “programa” ético-político de Foucault 

 

 

Uma das dificuldades trazidas pela leitura dos últimos textos de Foucault reside 

no fato de que sua investigação genealógica da estilística da existência dos gregos se 

apresenta simultaneamente como análise histórica e “programa” ético-político. Nesta última 

condição, tem um duplo objetivo: devolver à filosofia seu caráter ascético, ou seja, fazer da 

filosofia um estilo de vida, e propor uma “nova” ética, uma alternativa ético-política no 

âmbito da qual se torne possível inventar novas formas de subjetividades e de 

relacionamentos alternativas aos modelos tradicionais e desgastados como a família e o 

casamento. E é na amizade que Foucault identifica o quadro relacional, a dimensão 

intersubjetiva da elaboração ético-estético-ascética de si que contempla tanto as necessidades 

individuais quanto os objetivos coletivos. As relações estabelecidas fora do modelo familiar 

podem ser muito mais frágeis e vulneráveis, mas, em compensação, potencialmente mais 

ricas, interessantes e criativas. Não se trata de negar qualquer forma de instituição social, mas 

                                                                                                                                                                                          
73 O termo designa um procedimento refletido de existência, uma técnica de vida. A tekhnê é definida por 

Foucault como uma arte, um sistema refletido de práticas referido a princípios gerais, noções e conceitos. Cf. 
FOUCAULT, 2001e, p. 239.  

74 FOUCAULT, 2001e, p. 171-172. 



105 

de inventar novas formas de fazer política sem recorrer necessariamente a programas sociais e 

políticos.75 

Além disso, há que se levar em consideração que Foucault mantém uma relação 

ambígua com a estilística da existência na Antiguidade, pois a toma como modelo ao mesmo 

tempo em que não a incorpora quando propõe sua atualização. O estudo da Antiguidade lhe 

parece interessante em virtude das semelhanças entre a problemática moral daquela época e a 

que se lhe apresenta na atualidade: uma perspectiva ética que não se funda na religião e que 

não permite que qualquer sistema institucional, social ou legal intervenha na vida moral, 

pessoal, íntima dos indivíduos. Entretanto, essa caracterização acarreta um problema: se é 

inequívoca a necessidade de encontrar princípios fundadores de uma nova moral, a maior 

dificuldade enfrentada pelos movimento de libertação, hoje, consiste justamente em encontrar 

uma moral “que não se baseie em um pretenso conhecimento científico sobre o que seja o eu, 

o desejo, o inconsciente etc.”76 

Dois aspectos em especial tornam a moral grega interessante para Foucault. Em 

primeiro lugar, por não se tratar de uma ética normalizadora, apresentando-se como um 

problema de escolha pessoal, sem qualquer pretensão de impor um determinado modelo de 

conduta a todos, e que, além disso, diz respeito a um número mínimo de indivíduos (uma 

pequena minoria mesmo dentre o pequeno grupo social composto de pessoas livres). A moral 

grega somente é cultivável por pessoas capacitadas cultural, econômica e socialmente, tendo 

                                                            
75 A falência dos programas políticos foi uma das constatações feitas após a Segunda Guerra Mundial: “as coisas 

jamais se produziam tal como os programas políticos as descrevem para nós; [...] os programas políticos quase 
sempre conduziram [...] a abusos”. Nas décadas de 1960 e 1970, os movimentos sociais lideraram uma 
realização benéfica: “certos modelos institucionais foram experimentados sem programas. Sem programa não 
quer dizer cegamente – sendo cego ao pensamento. [...] não ter programa pode ser ao mesmo tempo muito útil, 
muito original e muito criativo, se isso não significa não desenvolver uma reflexão verdadeira sobre o que 
se passa ou não se ocupar do que é impossível. [...] é necessário preservar [...] a existência, fora dos grandes 
partidos políticos, e fora do programa normal ou comum, de uma certa forma de inovação política, de criação 
política e de experimentação política.” (FOUCAULT, Michel. Michel Foucault, une interview: sexe, pouvoir et 
la politique de l’identité. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 358, p. 1554-1565. Entrevista concedida 
a B. Gallagher e A. Wilson em jun. 1982. p. 1565. Essa passagem demonstra que não se pode afirmar que 
Foucault considere igualmente injustificáveis todas as instituições sociais, pois se manifesta favoravelmente a 
um determinado modelo institucional em detrimento de outro.  

76 FOUCAULT, 2001c-344, p. 1430. 



106 

como efeito fazer do indivíduo alguém diferenciado da “massa”, ou seja, das pessoas 

absorvidas pela vida de todos os dias (hoi polloi).77 Em segundo lugar, porque a ética antiga 

se apresenta como uma “estética da existência”, termo através do qual designa a preocupação 

com a forma que se pode dar à própria vida, de modo a construir o si como uma obra de 

arte.78 Assim, a conduta moral é para os gregos uma questão de escolha individual que diz 

respeito a uma pequena elite: partilha dessa moral aquele que quiser (e puder!), ou seja, o 

indivíduo motivado pela “vontade de ter uma bela vida e de deixar aos outros a lembrança de 

uma bela existência”. É justamente por se fundar em razões de ordem estética (os indivíduos 

fazem determinadas escolhas morais motivados pela vontade de ter uma vida bela) que não 

há, nem pode haver, qualquer pretensão normalizadora da população na reflexão ética 

socrático-platônica.79 

Apesar de parecer interessante a Foucault justamente por seu caráter não 

normalizador, o modelo grego não é incorporado a seu próprio “programa” ético-político em 

virtude de, principalmente, duas razões. Primeiro, por sua avaliação extremamente negativa 

dos gregos, que não lhe parecem admiráveis, exemplares ou “famosos” – toda a Antiguidade 

lhe parece ter sido um “profundo erro”80. Além do mais, Foucault não resgata a moral grega 

                                                            
77 FOUCAULT, 2001e, p. 73-74. Gros explica (em nota a ibidem, p. 77) que a expressão hoi polloi, depois de 

Platão, designa a maioria em oposição a uma elite competente e erudita, como em Críton, diálogo no qual 
Sócrates afirma que em matéria de escolha ética, a opinião dominante nada vale. PLATÃO. Crito. In: ______. 
The dialogues of Plato. 2. ed. Tradução de Benjamin Jowett. Chigago: Encyclopaedia Britannica, 1993. (Great 
Books of the Western World, Plato, 6). p. 213-219. p. 214-215 (44b-49c).  

78 Foucault (2001c-326, p. 1209, grifo do autor) afirma que “A idéia do bios como material de uma obra de arte 
estética é algo que me fascina. Também a idéia que a moral pode ser uma muito forte estrutura de existência 
sem ser ligada a um sistema autoritário nem jurídico em si, nem a uma estrutura de disciplina.” Dentre as idéias 
decorrentes da tekhnê tou biou (arte de viver), uma das que mais interessa a Foucault é justamente a que 
consiste em considerar “que a obra que temos de fazer [é] muito simplesmente nossa vida e nós mesmos. Para 
nós, somente há obra e arte quando algo escapa à mortalidade de seu criador. Para os antigos, a tekhnê tou biou 
se aplicava, ao contrário, a essa coisa passageira que é a vida daquele que a aplicava, pronto, no melhor dos 
casos, a deixar atrás de si o rastro ou a marca de uma reputação. Que a vida, porque é mortal, tenha de ser uma 
obra de arte, é um tema notável. [...] O que me espanta é que, em nossa sociedade, a arte não tenha mais 
nenhuma relação além da que estabelece com os objetos, e não com os indivíduos ou com a vida [...]. Mas a 
vida de todo indivíduo não poderia ela mesma ser uma obra de arte? Porque um quadro ou uma casa são 
objetos de arte, mas não nossa vida?” (FOUCAULT, 2001c-344, p. 1434, 1436, grifo do autor). 

79 FOUCAULT, 2001c-344, p. 1429. 
80 FOUCAULT, 2001c-354, p. 1517. Isso porque a “moral dos gregos era a de uma sociedade essencialmente 

viril na qual as mulheres eram ‘oprimidas’, na qual o prazer das mulheres não importava, sua vida sexual sendo 
determinada somente pelo estatuto de dependência em face do pai, do tutor, do esposo. [...] A moral grega do 



107 

para aplicá-la à atualidade por não considerar razoável adotar a solução de uma época para os 

problemas de outra; nada seria mais equivocado do que fundar a moral contemporânea a partir 

da moral antiga.81  

Mas, considerando-se que o trabalho de Foucault se define como uma genealogia 

(sua reflexão se desenvolve a partir de uma questão atual), é de se questionar: qual problema o 

levou a estudar o comportamento dos gregos e romanos? Como a resposta a essa questão não 

se encontra em seus últimos livros – e na medida em que se pode considerar seus escritos 

“menores” parte integrante de sua obra82 – pode-se ter uma idéia do que tinha em mente a 

partir de uma entrevista na qual explicou que durante muito tempo foi dado como evidente 

serem os códigos rigorosos de conduta sexual indispensáveis ao funcionamento das 

sociedades capitalistas. Entretanto, os códigos se suavizaram, as proibições desapareceram, e 

mesmo assim ressurgiu o problema de uma ética como forma a conferir à conduta e à vida, 

fato que lhe indica que a razão de ser da moral sexual não se ligava, ao menos de forma 

analítica e necessária, ao modo de produção: a moral não se reduzia às proibições e sua 

simples supressão não resolvia, por si só, a questão da ética.83  

O problema de Foucault é, portanto, o de “inventar” uma nova ética, uma nova 

forma de relação consigo e com os outros. Desse modo, traz um novo olhar acerca da 

persistente inquietação que, tendo inaugurado a Ética há vinte e cinco séculos – “como 

devemos viver?” (Sócrates) – foi reformulada milênios depois – “o que devo fazer?” (Kant)84 

– e que continua presente nos questionamentos de um filósofo cujas reflexões, longe de 

                                                                                                                                                                                          
prazer é ligada [...] à idéia de dissimetria, à exclusão do outro [...], à ameaça de ser privado de sua energia... 
tudo isso não é muito atraente!” (FOUCAULT, 2001c-344, p. 1431, 1433). 

81 Segundo Foucault (ibid.), “não se encontra a solução de um problema na solução de um outro problema 
colocado em uma outra época por pessoas diferentes. [...] O ‘otimismo’ do pensamento [...] é saber que não há 
idade de ouro. [...] não há valor exemplar em um período que não é o nosso... Não se trata de retornar a um 
estado anterior.” 

82 Essa é a posição de Deleuze, para quem as entrevistas de Foucault “prolongam a problematização histórica de 
cada um de seus livros rumo à construção do problema atual.” DELEUZE, Gilles. Les plissements ou le dedans 
de la pensée (subjectivation). In: ______. Foucault. Paris: Les Éditions de Minuit, 2004. p. 101-130. p. 122. 

83 FOUCAULT, 2001c-350, p. 1493. 



108 

conduzir a uma “desconstrução” do sujeito ético, objetivam, ao contrário, pensar os 

fundamentos ético-políticos de novas formas de subjetividades... éticas. 

Entretanto, apesar das inegáveis contribuições para a reflexão contemporânea, a 

proposta ético-política de Foucault pode apresentar alguns problemas. Quando tematiza a 

amizade como um modo de vida alternativo às relações institucionalizadas e rígidas presentes 

em formas tradicionais de relacionamento (família, matrimônio), Foucault se limita à análise 

da cultura homossexual. Assim, sua estilística da existência não se apresenta como uma 

alternativa democratizável justamente porque o caráter transgressivo da amizade reside em 

seu caráter minoritário: enquanto se mantiver como um subsistema, manter-se-á 

potencialmente criativa. Democratizá-la equivale a codificá-la, a torná-la um sistema dotado 

dos mesmos “perigos” dos sistemas normalizantes tradicionais – e é justamente contra a 

primazia não questionada de códigos morais homogêneos, constantes e impostos 

universalmente que Foucault sempre lutou. A mesma dificuldade se apresenta no que 

concerne à noção que articularia ética e política em seu pensamento. Se constituir uma “ética 

do si” é uma tarefa urgente, fundamental e politicamente indispensável, na medida em que o 

único ponto de resistência à dominação é a relação de si consigo, o imperativo epimeleia 

heautou é dificilmente generalizável em virtude dos princípios de limitação que o 

caracterizavam na filosofia socrático-platônica.85 

É óbvio que Foucault jamais pretendeu prescrever universalmente qualquer 

modelo de conduta (aí incluído, obviamente, o modo de vida homossexual). Assim, sua ética 

política da amizade só pode ser negativa: um “programa vazio” que oferece instrumentos para 

que cada um, individualmente, crie novas formas de vida satisfatórias. Nesse sentido, 

Foucault é coerente, pois logo após explicar que a cultura homossexual se caracteriza por 

                                                                                                                                                                                          
84 VAZ, Henrique C. de Lima. Escritos de Filosofia IV: introdução à ética filosófica 1. São Paulo: Loyola, 1999. 

483 p. (Coleção Filosofia, 47). p. 82-83. 
85 Cf. FOUCAULT, 2001e, p. 122-123, para os princípios de limitação do “cuidado de si” no período helênico-

romano. 



109 

relações polimorfas, variadas, individualmente moduladas, refuta totalmente a idéia de 

“programa”: 

A partir do momento em que um programa se apresenta, ele faz lei, é uma 
interdição de inventar. [...] O programa deve ser vazio. É necessário 
escavar para mostrar como as coisas foram historicamente contingentes, por 
uma ou outra razão inteligível mas não necessária. É necessário fazer 
aparecer o inteligível sobre o fundo de vacuidade e negar uma necessidade, e 
pensar que o que existe está longe de preencher todos os espaços possíveis.86 

Portanto, Foucault não propõe um “programa” ético, mas um “modo de vida”: 

uma forma de relação que pode originar “relações intensas que não se parecem com nenhuma 

das que são institucionalizadas” e que “pode dar lugar a uma cultura e a uma ética”87. A 

amizade seria esse novo “modo de vida” que fundaria a ética apropriada ao tempo presente. 

Não obstante, essa ética negativa, formal, fundamentada em um modo de vida de 

caráter eletivo e aristocrático continua deixando sem resposta algumas questões: como avaliar 

se essa forma de vida criada individualmente é “boa”? E qual seria o fundamento dessa ênfase 

no novo? O novo inventado será necessariamente “melhor”? (O totalitarismo europeu do 

século XX é ilustrativo do surgimento de um “novo” visceralmente iníquo...) Não se está 

substituindo o “perigo” da normalização, da homogeneização dos comportamentos, da 

hegemonização do Mesmo, por um outro, resultante da permissividade hiperindividualista 

contida no “tudo vale”? A ética política de Foucault não estaria incorrendo no equívoco de 

propor “soluções individuais para problemas produzidos socialmente e sofridos 

coletivamente”88? Uma ética que prescinde do princípio da universalidade não tem como 

efeito a introdução do contrário da moralidade que, na falta de uma lei moral, funciona 

infalivelmente conforme a lei da natureza?89 Não será o caso de pensar na possibilidade de um 

                                                            
86 FOUCAULT, 2001c- 293, p. 986, grifo nosso. 
87 Ibid., p. 984. 
88 BAUMAN, Zygmunt. A sociedade líquida. Folha de São Paulo, São Paulo, 19 out. 2003. Caderno Mais!, p. 4-

9. Entrevista concedida a Maria Lúcia Garcia Pallares-Burke. p. 8. 
89 KREMER-MARIETTI, Angèle. A ética. Tradução de Constança Marcondes Cesar. São Paulo: Papirus, 1989. 

136 p. Tradução de: L’éthique. p. 132. 



110 

universal que não conduza à barbárie90, que não aniquile a autonomia da singularidade? Como 

superar o individualismo preservando o indivíduo? A negação da universalidade e suas 

implicações pela perspectiva ética ora analisada conduz a respostas satisfatórias a esse 

conjunto de questões que se nos apresentam como a herança, ainda hoje insuperável, da 

modernidade? A contingência continua provocando náuseas... E talvez não deixe nunca de 

fazê-lo, na medida em que tais questionamentos apontam para um determinado âmbito da 

vida e do pensamento em que o excesso dos problemas em relação a soluções parece ser 

incontornável. 

 

                                                            
90 Questão formulada pelo professor Jesús Vásquez Torres em 20 de novembro de 2003 por ocasião dos 

seminários organizados pelo Departamento de Filosofia da Universidade Federal de Pernambuco (UFPE) em 
comemoração ao centenário de nascimento de Theodor Adorno. 



111 

5 CONCLUSÃO 

 

 

Nada é mais inconsistente que um regime político indiferente à verdade; mas nada é mais perigoso 
que um sistema político que pretende prescrever a verdade. [...] dizer a verdade é um trabalho 

infinito: respeitá-la em sua complexidade é uma obrigação da qual nenhum poder pode se afastar. 
Exceto impondo o silêncio da servidão.1 

 

 

Ao longo do estudo, pôde-se observar que a “ontologia histórica de nós mesmos” 

designa uma tradição de pensamento que, inaugurada por Kant, é apropriada por Foucault 

para informar sua própria reflexão do momento presente, na qual a noção de experiência é 

nuclear para a definição do ethos filosófico da modernidade.  

Foi também objeto de análise a genealogia foucaultiana da modernidade política, 

na qual é fundamental a distinção entre soberania e normalização. Após avaliar a 

especificidade dessa análise em relação a outras abordagens, foram analisadas as 

transformações que o deslocamento da soberania em direção à normalização implicou, tanto 

no plano da teoria do direito político (o direito soberano de “fazer morrer ou deixar viver” é 

complementado pelo biopoder de “fazer viver ou deixar morrer”), quanto no das tecnologias 

envolvidas na implementação do biopoder (disciplinas e regulações). Por fim, foram 

analisadas algumas das implicações teóricas do biopoder, quais sejam, a introdução da noção 

de população como problema científico (biológico) e político; a natureza dos fenômenos 

doravante levados em consideração (coletivos, aleatórios e de série); a especificidade das 

funções dos mecanismos reguladores; e por fim, as novas relações entre indivíduo e Estado. 

Depois dessas considerações, iniciou-se o exame do racismo de Estado. Em 

primeiro lugar, demonstrou-se de que modo o racismo de Estado se constitui como dispositivo 

que garante o exercício da “função assassina do Estado” no modo do biopoder. Em seguida, 



112 

foram apresentadas algumas das “imagens” do racismo de Estado que ainda marcam a 

memória das sociedades contemporâneas: nazismo, massacres de índios nas terras maias na 

Guatemala ou no México; conflito entre tutsis e hutus em Ruanda e Burundi; aniquilamento 

dos timorenses pelo exército indonésio; genocídio dos “inimigos de classe” pelo Kmer 

Vermelho; massacre dos curdos pelo governo do Iraque; genocídio cometido pelas forças 

sérvias contra muçulmanos e croatas na Bósnia, bem como a “limpeza étnica” promovida 

contra os kosovares; “limpeza étnica” implementada por “tribos árabes” contra as “tribos 

africanas” no Darfur; a segregação de populações empobrecidas nos espaços adjacentes às 

grandes cidades e a conseqüente multiplicação do risco de morte, seja indiretamente, pela 

falta de equipamentos básicos de higiene, seja diretamente, como ocorre no caso dos grupos 

de extermínio compostos por agentes governamentais encarregados da “segurança pública” 

(sic); e, por fim, os problemas suscitados pelos movimentos das populações, notadamente os 

migrantes e refugiados do “Sul” que se dirigem ao “Norte” (deportação, expulsão e 

transferência forçada das populações, bem como os novos “campos”, a exemplo das zonas de 

espera e dos centros de detenção). 

Na última seção, avaliou-se a possibilidade de resistência diante dos 

totalitarismos. Para tanto, foi analisada a abordagem foucaultiana da estética da existência na 

Antiguidade grega, em que o sujeito se autoconstitui livremente sem prescindir do Outro, ou 

seja, através de práticas de “cuidado de si” dependentes do “cuidado do outros”. Restou 

demonstrada, também, a tenacidade da desconfiança de Foucault em uma moral geral e 

universal que pretenda oferecer critérios e garantias para o agir “bom” e “correto” a todos os 

indivíduos, sendo “catastrófica” a busca por uma moral a que todos devam se submeter.2 

Constituindo-se autonomamente enquanto sujeitos livres, os indivíduos se equipam para 

questionar combativamente o que se mostra, na esfera da publicidade, como certo, natural e 

                                                                                                                                                                                          
1 FOUCAULT, 2001c-350, p. 1497. 
2 FOUCAULT, 2001c-354, p. 1525. 



113 

inquestionável. A resistência aos poderes assujeitantes passa pela transformação estético-

política de si, dos outros e do mundo, sendo a reabilitação da estética da existência dos 

antigos importante para Foucault por se apresentar como uma alternativa às relações “des-

cuidantes”3, operatória para a constituição de um sujeito ativo como pólo de resistência contra 

os poderes assujeitantes e normalizantes das disciplinas e do biopoder. É exatamente em 

relação a este ponto que se buscou, na última parte desta dissertação, esboçar uma crítica 

desse “programa” ético-político, de modo a se poder avaliar se o “cuidado de si” se apresenta 

ou não como uma forma de resistência eficaz na luta contra os totalitarismos, dentre os quais 

o racismo de Estado.4  

Apesar de toda a imensa admiração pelo pensamento do filósofo estudado – e 

talvez exatamente em virtude disso – toda a pesquisa foi desenvolvida tendo como princípio 

norteador o cuidado em não dogmatizar as pistas deixadas por Foucault. Comentar Foucault – 

com espírito servil – não nos parece ser a melhor forma de lhe prestar homenagem. E não é 

esse o intuito do presente estudo. Como disseram os professores Sílvio Gallo e Afredo Veiga-

Neto, há que se ter muito cuidado para não fazer de Foucault um novo dogma, estar alerta 

para evitar que as novidades se tornem dogmatismos, e cultivar uma espécie de fidelidade 

infiel a Foucault, questionando-se permanentemente sobre o que se é capaz de dizer a partir 

de suas provocações, indo além dele, até deixá-lo para trás.5 

Em todo caso, apesar de terem sido apontados alguns possíveis limites à proposta 

foucaultiana, cumpre enfatizar que “Pensar o caráter ontologicamente cindido da existência 

permite pensar a possibilidade de multiplicarmos os rasgos de liberdade e de autonomia em 

meio à mesmice já constituída de nossas rotinas de pensamento e de ação no mundo.”6 E 

                                                            
3 A expressão é de Ortega (1999, p. 23). 
4 Como já foi explicitado acima (subseção 3.3., p. 67), Guilherme Castelo Branco responde negativamente à 

questão. 
5 Essas posições foram externadas no Colóquio Internacional Michel Foucault: 20 anos depois, promovido pelo 

CEMODECON e pelo DH/IFCH da Unicamp, durante a mesa-redonda Foucault e o Império, aos 16 de 
novembro de 2004. 

6 DUARTE, 2002, p. 62. 



114 

talvez seja exatamente esse “pensar diferentemente” a que se aplicou Foucault com tanto 

afinco durante toda sua trajetória intelectual que forneça a chave para as possibilidades de 

insurreição hoje, momento em que velhas práticas são justificadas em nome de novos 

fundamentalismos.7  

Parece ser nesse aspecto que o “cuidado de si” pode ser pensado como uma forma 

de resistência contra os totalitarismos, e isso em duas frentes. Primeiro, como uma prática 

destinada aos cidadãos que, tendo “cuidado de si”, não participarão de regimes de poder que 

tendam a tratá-los como “coisas”, e não como sujeitos agentes. O problema da obediência, ou 

seja, a participação nos sistemas de poder, mais do que os sistemas em si mesmos, é que 

sempre foi realmente fundamental para Foucault, como bem lembra Fréderic Gros. Em 

contraposição às filosofias políticas do fundamento e do contrato, cujo ponto de partida é 

convicção de que “fazemos bem em obedecer”, a questão mais permanente de Foucault foi: “a 

que obedecemos?”. Nesse sentido, todo o curso A hermenêutica do sujeito pode ser lido como 

uma longa problematização da pergunta “o que fazes de tua vida?”8 Portanto, premência da 

necessidade de se saber agente, e não coisa: recusar-se a ser governado é a primeira aplicação 

do “cuidado de si”.  

Mas há uma outra possibilidade para o exercício do “cuidado de si”, desta feita 

dirigido ao próprio governante, quando se trata de educá-lo para o governo dos homens. 

Como na relação entre Sócrates e Alcebíades, em que o filósofo “cuida” do “cuidado de si” do 

futuro governante, é à tarefa de auxiliar o governante a se subtrair da lógica governamental 

que são chamados os intelectuais: tecer a crítica à razão governamental e, por tal via, impedir 

                                                            
7 A intervenção dos EUA no Iraque é avaliada por Ferro (2005, p. 5) como exemplar de um “neocolonialismo 
imperialista”, ou seja, uma “regressão ao quadro do colonialismo europeu do século 19.” 
8 Essa posição foi manifestada na conferência de abertura do Colóquio Internacional Michel Foucault: 20 anos 
depois, promovido pelo CEMODECON e pelo DH/IFCH da Unicamp, durante a mesa-redonda Foucault e o 
Império, aos 16 de novembro de 2004. 



115 

que o poder (que supõe um sujeito capaz de ação) se transforme em dominação (que se exerce 

sobre um pólo de passividade).9  

Nesse segundo aspecto, a genealogia do racismo, enquanto fragmento da 

ontologia do presente, pode integrar a crítica da razão governamental, atividade em que a 

filosofia se apresenta na plenitude de sua função de “contrapoder”10 permanente, de vigilância 

em relação aos abusos da racionalidade política, na medida em que procede à análise da 

racionalidade (histórica) à qual os mecanismos de poder obedecem e das possibilidades da 

desmontagem de tais mecanismos. As lutas e as resistências podem, assim, ser direcionadas 

não à reforma, mas à recusa do próprio jogo: trata-se de avariar a máquina, impedir seu 

funcionamento, e não simplesmente fazê-la funcionar mais eficientemente. Segundo Foucault, 

atualmente não se trata mais de  

participar desses jogos de poder de modo a fazer respeitar ao máximo sua 
própria liberdade ou seus próprios direitos; muito simplesmente, não se quer 
mais tais jogos. Também não se trata de enfrentamentos no interior desses 
jogos, mas de resistências ao jogo e de recusa do próprio jogo. [...] Não se 
quis jogar o jogo, tradicionalmente organizado e institucionalizado, do 
Estado com suas exigências e de seus cidadãos com seus direitos. Não se 
quis jogar de forma alguma o jogo; impede-se que o jogo seja jogado.11 

É de se enfatizar, entretanto, que, nessa análise da racionalidade à qual obedecem 

os mecanismos de poder e os efeitos por eles produzidos, não se trata de “fazer o processo da 

razão”, ou seja, considerá-la, em virtude de sua “lógica tecnicista”, como “portadora de um 

devir totalitário”12, mas de evidenciar quais são as formas de racionalidade acionadas quando 

se trata de dirigir, através do Estado, a conduta dos homens.13 E isso em uma atividade 

totalmente desprovida de qualquer traço reformista:  

Nas lutas das quais acabo de falar, de fato, não se trata em hipótese alguma 
de reformismo, porquanto o reformismo tem por objetivo estabilizar um 
sistema de poder ao cabo de um certo número de mudanças, enquanto que, 

                                                            
9 Sobre a distinção entre poder e dominação, cf. a subseção 4.1, p. 87-90. 
10 FOUCAULT, Michel. La philosophie analytique de la politique. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 
232, p. 534-551. Conferência pronunciada em 27 abr. 1978. p. 540 
11 FOUCAULT, 2001c-232, p. 543-544. 
12 Essa é a posição de Michel Senellart. Cf. SENELLART, Michel. A crítica da razão governamental em Michel 
Foucault. Tempo Social, São Paulo, v.7, n. 1-2, p. 1-14, out. 1995. p. 2. 
13 A definição de crítica da razão governamental foi esclarecida na seção 1, p. 18, nota 20.  



116 

em todas essas lutas, trata-se da desestabilização dos mecanismos de poder, 
de uma desestabilização aparentemente sem fim.14 

A reflexão do filósofo, nessa função de contrapoder, não se situa no lado de fora 

do poder, em oposição a seu exercício. Foucault recusa as figuras do filósofo “anti-déspota” – 

ou seja, o filósofo legislador (como Sólon ao definir os limites legais do exercício do poder), 

o filósofo pedagogo, conselheiro do príncipe (Platão em relação a Denys, o tirano, ensinando 

a virtude que o impedirá de abusar de seu poder) e o cínico (que ri do poder, que permanece 

independente do poder) – e propõe uma outra atitude, a de moderador em relação ao poder15, 

ao qual incumbe as tarefas de:  

analisar, elucidar, tornar visível, e então de intensificar as lutas que se 
desenvolvem em torno do poder, as estratégias dos adversários no interior 
das relações de poder, as táticas utilizadas, os núcleos de resistência, sob a 
condição, em resumo, de que a filosofia pare de colocar a questão do poder 
em termos de bem ou de mal, mas em termos de existência. [...] tentar aliviar 
a questão do poder de todas essas sobrecargas morais e jurídicas que até 
então a afetara, e colocar esta questão ingênua, que não foi colocada muitas 
vezes, mesmo que um certo número de pessoas o tenha feito há muito 
tempo: no fundo, em que consistem as relações de poder?16 

O papel da filosofia hoje, então, é o de 

tornar visível precisamente o que é visível, ou seja, fazer aparecer o que está 
tão próximo, o que é tão imediato, o que está tão intimamente ligado a nós 
mesmos que por isso não o percebemos. Enquanto o papel da ciência é o de 
fazer conhecer o que nós não vemos, o da filosofia é de fazer ver o que nós 
vemos.17 

Dessa forma é que o intelectual pode atuar eficientemente nas mais diversas lutas, 

tanto as dirigidas a alvos mais visíveis, como as travadas contra as formas colonialistas, 

étnicas, lingüísticas, nacionalistas, econômicas de dominação, ou as lutas políticas contra 

formas bem conhecidas, jurídico-políticas, de poder, quanto as que se opõem a um modo de 

exercício do poder que, mesmo encoberto por um manto de invisibilidade, produz amplos 

efeitos estruturantes na sociedades atuais. É o caso do poder pastoral, que “existe no Ocidente 

desde a Idade Média, uma forma de poder que não é exatamente nem um poder político ou 

                                                            
14 FOUCAULT, 2001c-232, p. 547. 
15 Ibid., p. 537. 
16 Ibid., p. 540. 



117 

jurídico, nem um poder econômico, nem um poder de dominação étnica, e que, entretanto, 

tem grandes efeitos estruturantes no interior de nossas sociedades.”18 Segundo Foucault, trata-

se de “um poder de origem religiosa” que  

pretende conduzir e dirigir os homens ao longo de toda sua vida e em cada 
uma das circunstâncias dessa vida, um poder que consiste em querer se 
ocupar da existência dos homens em seus mínimos detalhes e em seu 
desenvolvimento desde o nascimento até a morte, e isso para constrangê-los 
a um certo modo de se comportar.19 

Segundo Senellart, a análise de Foucault se distancia de três discursos: o 

revolucionário (a ênfase na multiplicidade implica a recusa de uma estrutura dualista e 

centralizada das relações de poder), o do individualismo liberal (um vez que o indivíduo não é 

anterior ao Estado, mas produto das técnicas de governo) e o libertário (não há um lado de 

fora do poder, sempre se está em suas malhas, importando, então, inventar novas condutas 

contra a governamentalidade estatal com o auxílio de uma ética do cuidado de si).20 

Entretanto, postular a inexistência de um ponto exterior ao poder a partir do qual os 

indivíduos possam se situar implica uma dificuldade: se sempre se está nas malhas do poder, 

de que ponto de vista a crítica do próprio Foucault pode ser efetuada?  

Em resposta a essa questão, Senellart afirma que a crítica de um determinado 

estado de coisas se dá “a partir do próprio interior da racionalidade que o governa, justamente 

em seus pontos de tensão e de fragilidade”, desde as crises que atravessam a espessura dessa 

racionalidade. O que é diferente de romper com a racionalidade: a crítica não transcende o 

presente, mas se situa em suas fronteiras, inscrevendo-se “nas dobras dos jogos de poder”. E é 

neste ponto que a crítica de Foucault, apesar de todo o débito que explicitamente reconhece 

em relação a Kant, aparece afastada de qualquer perspectiva transcendental: não é possível 

um ponto de vista universal que sobrevoe a história “do alto de uma posição ideal de verdade” 

(seja o da natureza, seja o de um sujeito plenamente consciente de si). O sujeito da reflexão 

                                                                                                                                                                                          
17 FOUCAULT, 2001c-232, p. 540-541. 
18 Ibid., p. 548. 



118 

filosófica, na crítica arqueo-genealógica, sabe que está dentro da história, e faz disso 

exatamente o elemento a partir do qual se desenvolverá sua reflexão: de que modo minha 

pertinência a este presente me compromete? Através de quais vias poderia transformá-lo? 

Assim, a “atitude crítica” esboçada por Foucault se apresenta como um esforço para 

interrogar as racionalidades que nos conduzem e que se desenvolve “em termos de práticas 

imanentes”, buscando as formas de sua ultrapassagem possível, e não na forma da limitação 

necessária, como na crítica transcendental de Kant.21 

Por tudo isso, a “atitude crítica” (a crítica da razão governamental) se apresenta 

como um movimento que integra três elementos: o diagnóstico do presente, a resistência aos 

poderes, e a constituição de si. Trata-se não somente da análise do processo de constituição da 

racionalidade moderna, em seus dois pólos, de totalização e de individualização (no caso do 

curso Em defesa da sociedade, verificar em que medida o Estado moderno funciona a partir 

de uma razão racista, dualista), o que perfaz esse movimento de diagnóstico do presente (da 

crise no presente), mas também, a partir da definição desse presente ao qual pertencemos, de 

pensar nas diversas formas de lutas possíveis, que tornem realidade a libertação, uma 

experiência de ultrapassagem das linhas de crise, das fronteiras que atravessam um sistema. 

Linha de continuidade, portanto, entre pensamento e ação, entre pertencimento e tarefa.22  

E é exatamente nesse sentido que pode ser lido o curso Em defesa da sociedade: 

uma tentativa de mostrar como o saber histórico atua como instrumento de tática política, ou 

seja, como o simples fato de dizer a verdade da história implica, por si mesmo, ocupar uma 

posição estratégica decisiva. Tal perspectiva recusa a existência de qualquer vazio entre o 

“dizer a história” e o “fazer a história”, entre o pré-discursivo e o discursivo.  

                                                                                                                                                                                          
19 FOUCAULT, 2001c-232, p. 548. 
20 SENELLART, 1995, p. 2. 
21 SENELLART, 1995, p. 6. Essas questões foram tematizadas anteriormente, na seção 1, p. 18-22. Para o último 

ponto, cf., também, MICHAUD, 2000, p. 33-34. 
22 E isso porque “o saber não é feito para compreender, ele é feito para cortar.” FOUCAULT, Michel. Nietzsche, 

la généalogie, l’histoire. In: ______. Dits et écrits I, op. cit., texto n. 84, p. 1004-1024. Ensaio publicado em 
1971. p. 1016. 



119 

Compreende-se, assim, o “elogio” de Foucault ao “historicismo político”: o 

discurso da “guerra das raças” é importante por introduzir uma “novidade” em relação ao 

discurso filosófico-jurídico, qual seja, tornar nuclear a noção de “guerra” (entendida como 

fundamento das relações e instituições de poder) enquanto matriz da interpretação histórica. 

Essa novidade é o que o caracteriza como um “discurso de perspectiva”23, no qual “o sujeito 

que fala ocupa sempre uma posição, está necessariamente atrelado a um lado ou outro numa 

situação determinada. É um discurso em que a função do sujeito universal neutro está vazia. 

Os sujeitos que nele falam são sempre adversários de alguém.”24  

Há um vínculo fundamental entre “relações de força e relações de verdade”, na 

medida em que é exatamente o fato de ocupar um determinado campo que torna possível o 

acesso à verdade e a dissolução da ilusão de que se vive em um “mundo ordenado e 

pacificado.” O sujeito que fala nesse discurso se situa em posição diversa daquela ocupada 

pelo jurista ou pelo filósofo, ou seja, não se trata de um “sujeito universal, totalizador ou 

neutro”, mas de um sujeito que fala de seus próprios direitos (“um direito a um só tempo 

arraigado numa história e descentralizado em relação a uma universalidade jurídica”) e de sua 

própria verdade. Não é um discurso da totalidade ou da neutralidade, pois “só visa à totalidade 

entrevendo-a, atravessando-a, traspassando-a de seu ponto de vista próprio”, o que significa 

dizer que “a verdade é uma verdade que só pode se manifestar a partir de sua posição de 

combate, a partir da vitória buscada, de certo modo no limite da própria sobrevivência do 

sujeito que está falando.” Portanto, de um lado, tem-se que a relação de força libera a verdade 

(a verdade somente se manifesta a partir de uma relação de força), mas por outro lado, é de se 

observar que somente se buscará a verdade na exata medida em que puder se tornar uma arma 

na relação de força (seja reforçando seja desequilibrando a dissimetria das forças).25  

                                                            
23 FOUCAULT, 2000, p. 61. 
24 FONSECA, 2002, p. 202. 
25 FOUCAULT, 2000, p. 60-62. 



120 

É um discurso, então, “historicamente arraigado e politicamente 

descentralizado”26 que tem pretensão à “verdade-arma”27 (que para funcionar como verdade 

exige a ocultação de sua origem e finalidade, ou seja, que é meramente uma perspectiva 

dentre outros pontos de vista concorrentes28) e ao “justo direito” (um “direito singular”), 

excluindo, assim, o sujeito da universalidade jurídico-filosófica. Agora, quem fala é um 

sujeito guerreador, sendo exatamente esse “um dos primeiros pontos pelos quais este tipo de 

discurso é importante e introduz [...] uma fissura no discurso da verdade e da lei tal como ele 

era feito [...] faz mais de um milênio.”29 

Quando alguém como Boulainvilliers, por exemplo, narra a história, constituiu um 

campo histórico-político porque tem um “projeto preciso e específico”: devolver à nobreza a 

memória que perdera e o saber que menosprezara, restabelecendo-a como “força no interior 

das forças do campo social”.30 Tratava-se, portanto, nessa tomada de palavra na história, de 

modificar as relações de força “em seu próprio dispositivo e em seu equilíbrio atual”, de 

modo que a  

história não é simplesmente um analisador ou um decifrador das forças, é 
um modificador. Em conseqüência, o controle, o fato de ter razão na ordem 
do saber histórico, em resumo, dizer a verdade da história, é por isso 
mesmo ocupar uma posição estratégica decisiva. [...] a história tornou-se 
um saber das lutas que se estende por si mesmo e funciona num campo de 
lutas: combate político e saber histórico estão, daí em diante, ligados um ao 
outro. [...] a partir do século XVIII – e é aí que a vida e o saber políticos 
começam a inserir-se nas lutas reais da sociedade –, a estratégia, o cálculo 
imanente a essas lutas vão articular-se baseados num saber histórico que é 
decifração e análise das forças. Não se pode compreender a emergência 
dessa dimensão especificamente moderna da política sem compreender 
como o saber histórico tornou-se, a partir do século XVIII, um elemento de 
luta: a um só tempo descrição das lutas e arma na luta. [...] a história nos 
trouxe a idéia de que estamos em guerra, e fazemos a guerra através da 
história.31 

                                                            
26 FOUCAULT, 2000, p. 62. 
27 Ibid., p. 63. 
28 ALVES, 2002, p. 18-19. 
29 FOUCAULT, 2000, p. 63. 
30 FOUCAULT, 2000, p. 204. 
31 Ibid., p. 204-205, grifo nosso. 



121 

Dessa forma, a história passou a se apresentar como um saber das lutas que 

funciona num campo de lutas: não mais se faz a guerra para escrever a história, pois agora se 

escreve a história para fazer a guerra. Esse é o núcleo do que Foucault denomina 

“historicismo político”, do qual “todo o mundo, trate-se da filosofia, das ciências humanas, da 

história, desconfia tanto”, “que a modernidade filosófica, científica e jurídica sempre tentou 

conjurar”32:  

todos sabem [...] que o historicismo é a coisa mais horrorosa do mundo. Não 
há filosofia digna desse nome, não há teoria da sociedade, não há 
epistemologia um pouco superior ou elevada que não devam, evidentemente, 
lutar radicalmente contra a mediocridade do historicismo. Ninguém ousaria 
confessar que é historicista. E eu creio que se poderia demonstrar facilmente 
como, desde o século XIX, todos os grandes filósofos foram, de uma 
maneira ou de outra, anti-historicistas. Poderíamos mostrar [...] como todas 
as ciências humanas só se sustentam, e talvez no limite só existam, por 
serem anti-historicistas. Poderíamos mostrar também como a história, em 
seus recursos [...] seja a uma filosofia da história, seja a uma idealidade 
jurídica e moral, seja às ciências humanas, procura escapar ao que poderia 
ser sua inclinação fatal e interior ao historicismo.33 

O “historicismo político” se caracteriza por reconhecer a interdependência entre a 

prática da guerra e o saber da história: “o saber histórico, por mais longe que vá”, não 

encontrará a natureza, o direito, a ordem e a paz, mas, sim, o “indefinido da guerra, isto é, as 

forças com suas relações e seus enfrentamentos, e os acontecimentos nos quais se decidem, de 

uma maneira sempre provisória, as relações das forças.” A história somente encontra guerra 

porque é a guerra que sustenta, passa por, atravessa e determina esse saber que é “sempre uma 

arma na guerra, ou ainda um dispositivo tático no interior dessa guerra. A guerra se trava, 

portanto, através da história, e através da história que a narra. E, de seu lado, a história nunca 

pode decifrar senão uma guerra que ela própria faz ou que passa por ela.”34 

Apesar de enfatizar que convém desconfiar “dessa atribuição geral ao pobre 

Platão de tudo quanto se quer banir”, Foucault afirma que, se se busca expurgar o 

historicismo, é em razão de uma idéia incessantemente relançada há dois milênios, que se 

                                                            
32 Ibid., p. 206. 
33 Ibid., p. 205-206. 



122 

vincula à organização do saber ocidental em geral e “que se pode chamar ‘platônica’”35: o 

saber e a verdade se situam no registro da ordem e da paz, nunca do lado da violência, 

desordem ou guerra. Trata-se de uma idéia importante que reenvia ao jusnaturalismo e que o 

Estado moderno reimplantou com o “disciplinamento” dos saberes no século XVIII.36 

Contrariamente a tudo isso, os discursos da “guerra das raças” fazem ver que  

A lei não nasce da natureza, junto das fontes freqüentadas pelos primeiros 
pastores; a lei nasce das batalhas reais, das vitórias, dos massacres, das 
conquistas que têm sua data e seu [sic] heróis de horror; a lei nasce das 
cidades incendiadas, das terras devastadas; ela nasce com os famosos 
inocentes que agonizam no dia que está amanhecendo.37 

Desenvolvem-se, portanto, integralmente na dimensão histórica, buscando 

encontrar, sob as formas do justo e do institucional,  

o passado esquecido das lutas reais, das vitórias efetivas, das derrotas que 
talvez tenham sido disfarçadas, mas que continuam profundamente inseridas. 
Trata-se de redescobrir o sangue que secou nos códigos, e, por conseguinte, 
não, sob a fugacidade da história, o absoluto do direito: não reportar a 
relatividade da história ao absoluto da lei ou da verdade, mas, sob a 
estabilidade do direito, redescobrir o infinito da história, sob a fórmula da 
lei, os gritos de guerra, sob o equilíbrio da justiça, a dissimetria das forças.38 

Desse modo, a lei é apenas “uma interpretação, uma das forças em luta que se 

descolou de sua origem histórica e se afirmou na sua pretensão à universalidade, mascarando 

a vontade de dominar da qual efetivamente procede.”39 Assim como a relação entre saber e 

poder não é da ordem da oposição (mas também não é da ordem da identidade, como Foucault 

enfatizou inúmeras vezes40), há continuidade entre o domínio arbitrário dos mecanismos de 

                                                                                                                                                                                          
34 Ibid., p. 206. 
35 FOUCAULT, 2000, p. 207. 
36 Sobre esse aspecto, cf. FOUCAULT, 2000, p. 213-223. 
37 FOUCAULT, 2000, p. 58-59. 
38 Ibid., p. 65-66. 
39 ALVES, 2002, p. 15. 

40 Em entrevista publicada em 1983, Foucault afirma que quando lê que lhe atribuem a tese “saber é poder” ou 
“poder é saber” desata a rir, uma vez que seu problema é justamente o de estudar suas relações: “se fossem 
coisas idênticas, não teria que estudar suas relações e me cansaria muito menos. O fato de que eu coloque a 
questão de suas relações prova suficientemente que não os identifico.” (FOUCAULT, 2001c-330, p. 1273-1274, 
tradução nossa). Pouco antes de sua morte, Foucault volta à questão em termos semelhantes: “creio de fato que 
aos olhos do público sou o que diz que o saber se confundia com o poder [...]. Responderia com uma gargalhada. 
Se tivesse dito, ou quisesse dizer, que o saber era o poder, eu o teria dito e, tendo dito isso, não teria mais nada a 
dizer sobre o assunto, uma vez que, identificando-os, não vejo porque eu teria me obstinado a mostrar suas 
diferentes relações.” (FOUCAULT, 2001c-350, p. 1495). 



123 

dominação e o âmbito legítimo das normas de direito.41 Portanto, além de postular que a 

sociedade se apresenta dividida em grupos diferentes em permanente antagonismo, o discurso 

histórico-político entende que a lei e o Estado, longe de nascerem dos “direitos legítimos da 

soberania”, procedem na verdade “das lutas, das batalhas, do direito de conquista, da barbárie 

instituída”42, opondo-se termo a termo, portanto, ao jusnaturalismo. 

Por tudo isso, e para muito além das inúmeras pistas deixadas por Foucault em 

seus livros e cursos – hipóteses a serem exploradas, mais do que teses prontas e acabadas a 

serem comentadas, é salutar lembrar –, o que nos parece essencial em sua proposta reside na 

interdependência entre os saberes e as lutas, na continuidade entre ação e pensamento. Para 

Ribeiro, “a prova dos nove, na filosofia política, reside na capacidade de inspirar o agir”. E se 

“resta algo de forte na política de Foucault” é exatamente sua capacidade de inspirar o novo, 

de “chamar a agir, ainda que pontualmente.” É o caso de Vigiar e punir, que  

tratava da ação, mais que do pensamento, e – se mostrava o peso do mundo 
disciplinar, se lia a modernidade a partir dos jesuítas e de sua imposição de 
uma ordem, barrando um agir livre – inspirava a cada página uma revolta, 
que se daria no plano da ação, mesmo que essa não fosse muito raciocinada, 
mesmo que (ou porque) ela prescindisse da macroteoria, da dialética, do 
marxismo.43 

Mas... como estabelecer uniões entre as várias resistências isoladas, entre as 

multifacetadas revoltas diárias, considerando que, por sermos todos governados, somos todos 

solidários44? Como, a partir da indignação individual, fundar uma ação coletiva? O problema 

que inspirou os questionamentos das últimas linhas da seção 4 se relaciona ao estabelecimento 

de “uma autonomia irredutível de cada discurso ou prática a qualquer outro”, o que acarreta o 

risco de “cortar de vez o diálogo”, ou seja, de “negar entre os homens a possibilidade de se 

constituir uma comunidade”45. Há de se convir, entretanto, que, como acertadamente afirmou 

                                                            
41 ALVES, 2002, p. 15. 
42 Ibid., p. 17. 
43 RIBEIRO, Renato Janine. Foucault, político. Cult, São Paulo, n. 81, p. 44-46, jun. 2004. p. 46.  
44 Cf. FOUCAULT, 2001c-355, p. 1526-1527. Esse ponto foi abordado acima, na subseção 3.3, p. 78-79. 
45 RIBEIRO, Renato Janine. O intelectual e seu outro: Foucault e Sartre. Tempo Social, São Paulo, v. 7, n. 1-2, p. 
163-173, out. 1995. p. 170. 



124 

Ribeiro, “Foucault se importava menos com os riscos que seu pensamento causasse para os 

pensadores da ordem social, do que com a contribuição que pudesse dar a novas falas e 

ações.”46 E nesse propósito foi extraodinariamente bem sucedido, tanto em seu 

empreendimento teórico quanto como militante político: é um ativador da vontade de 

liberdade que continua sendo imprescindível para manter ativa nossa indignação.  

Foucault é um filósofo que ajuda a sair do colo das evidências e pensar o até então 

não pensado, a questionar o até agora não questionado, a viver de um modo diferente o que 

foi até o presente momento prescrito ou proibido. A “curiosidade” a que se refere na 

introdução a O uso dos prazeres o fez recusar tudo “que fosse sistema acabado, o que 

passasse por óbvio. Sabemos de pensadores que se afastam dos poderes constituídos; estão 

entre os melhores; Foucault, contudo, foi além: afastou-se até das identidades constituídas. 

Por isso, até seus equívocos aclaram.”47 Esse é um dos aspectos que justifica a atenção a suas 

idéias: um alento em um ambiente intelectual e político em que tão pouco espaço há para, a 

partir da vivência em um presente mais criativo, serem tecidas as condições necessárias à 

reinvenção do futuro.48 Nesse sentido, parece acertado descrever Foucault nos termos em que 

o faz Jurandir Freire Costa, como “um dos últimos revolucionários utópicos de nosso presente 

histórico”49, ou de Sérgio Adorno, “herdeiro do iluminismo revolucionário, aquele que, desde 

                                                            
46 RIBEIRO, 1995, p. 170. 
47 Ibid., p. 172. 
48 É nesses termos que Foucault se expressa ao ser questionado sobre a “solução” que proporia para a atual 

“crise” nos planos social e político: “Nós devemos começar por reinventar o futuro mergulhando em um 
presente mais criativo. Deixemos cair Disneylândia e pensemos em Marcuse.” FOUCAULT, Michel. M. 
Foucault. Conversation sans complexes avec le philosophe qui analyse les “structures du pouvoir”. In: ______. 
Dits et écrits II, op. cit., texto n. 242, p. 669-678. Entrevista concedida a J. Bauer em outubro de 1978. p. 678. 
A partir desse gênero de afirmações, vários comentadores analisam o “heroísmo do presente” de Foucault, 
aproximando-o, nesse aspecto, de Baudelaire e Benjamin. Cf., por exemplo, MURICY, Katia. O heroísmo do 
presente. Tempo Social, São Paulo, v. 7, n. 1-2, p. 31-44, out. 1995. Disponível em: 
<http://www.fflch.usp.br/sociologia/revistas/tempo-social/v7-1e2/muricy7.html>. Acesso em: 28 ago. 2004. 
Tematizando explicitamente a “heroicização do presente”, cf. FOUCAULT, 2001c-339, p. 1388. 

49 COSTA, 1995, p. 136.  



125 

Robespierre e Danton até Sartre, vive a experiência filosófica como atividade essencialmente 

política, esta por sua vez orientada por rigorosos critérios intelectuais.”50 

Para Foucault a “ação política pertence a um tipo de intervenção totalmente 

diferente dessas intervenções escritas e livrescas, é um problema de grupos, de engajamento 

pessoal e físico. Não se é radical por haver pronunciado algumas fórmulas; não, a radicalidade 

é física, diz respeito à existência.”51 Foucault foi um intelectual francês clássico, engajado em 

lutas que não se dirigiam a qualquer forma de exercício de poder, mas sim, contra um poder 

concreto, encarnado, “contra regimes autoritários, como o do Irã do Xá e a União soviética, e 

em geral contra todos os poderes que reprimem e desqualificam, das macroinstituições às 

disciplinas normalizadoras.”52 Foram causas generosas, dentre as quais se pode citar: atuação 

no GIP; várias ações em repúdio ao racismo politicamente organizado, como quando 

coordenou o comitê Djellali (após o assassinato, em 1971, de Djellali Ben Ali, um argelino de 

15 anos que morava no bairro parisiense Goutte-d’Or, que concentra imigrantes da África do 

Norte); defesa de militantes espanhóis condenados à pena de morte por oposição à ditadura de 

Franco; mesmo no Brasil, contra a tortura policialesca que resultou na morte de Vladimir 

Herzog; em favor do movimento de “defesa livre”; no apoio aos boat people vietnamitas etc.53  

                                                            
50 ADORNO, Sérgio. Prefácio. In: FONSECA, Márcio Alves da. Michel Foucault e o direito. São Paulo: Max 

Limonad, 2002. p. 11-15. p. 11. 
51 FOUCAULT, 2001c-238, p. 634. Apesar de em seus livros buscar descrever como as coisas aconteceram “de 

maneira tal que as possíveis vias de ataque sejam traçadas”, sempre se recusou a adotar uma “posição 
profética” (Ibid.). Mesmo porque não percebia uma ligação “analítica” entre uma concepção filosófica e a 
atitude política daquele que a adota: “As melhores teorias não constituem uma proteção eficaz contra escolhas 
políticas desastrosas.” Não que se possa dizer qualquer coisa na ordem da teoria, muito pelo contrário: “deve-
se ter uma atitude exigente, prudente, experimental, a todo momento confrontar o que se pensa e o que se diz 
com o que se faz e com o que se é. Não se deve tentar encontrar a chave da atitude política pessoal de um 
filósofo em suas idéias, como se pudesse destas serem deduzidas, mas, sim, em sua filosofia, como vida [...] 
filosófica, em seu ethos.” Como exemplo, Foucault alude a Cavaillès: não obstante ser um historiador das 
matemáticas interessado pelo desenvolvimento de suas estruturas internas, foi um dos poucos filósofos 
franceses que resistiu e morreu durante a 2º guerra mundial, ao contrário dos “filósofos do engajamento 
político” como Sartre, Beauvoir ou Merleau-Ponty. FOUCAULT, Michel. Politique et éthique: une interview. 
In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 341, p. 1403-1409. Entrevista concedida a M. Jay, L. Löwenthal, 
P. Rabinow, R. Rorty e C. Taylor em abr. 1983. p. 1404-1405.  

52 ROUANET, Sérgio Paulo. Foucault e a modernidade. In: ______. As razões do Iluminismo. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2000a. p. 217-228. p. 221. Cf., também, Id., 2000, p. 215. 

53 DEFERT, 2001, passim. 



126 

Enfim, comportou-se como quem tem valores éticos e está disposto a lutar por 

eles, o que se evidencia em seus dois últimos livros, dedicados às práticas de si, à liberdade 

alcançada através da auto-aplicação de uma tecnologia de si que não prescinde do outro. 

Esses textos tardios descortinam um outro Foucault: não mais o teórico do poder, para quem 

os sujeitos são constituídos exclusivamente por práticas de dominação, não mais o 

desconfiado do saber, simples antena do poder, para quem os conhecimentos são apenas 

armas a serviços de poderes. Trata-se de uma nova perspectiva, mais otimista, mais serena, 

em que a modernidade é o espaço em que no qual floresce a liberdade de ser livre, em que os 

sujeitos se autoconstituem e no qual podem surgir novos saberes não-imperiais, 

conhecimentos oferecidos a quem queira, livremente, utilizá-los para o exercício de certas 

práticas libertadoras de si. 

Em entrevista concedida dois meses antes de sua morte, Foucault afirma que as 

pessoas estavam mais livres graças, em parte, aos novos saberes sobre o corpo e a 

sexualidade, o que demonstra sua convicção na possibilidade de uma liberdade conquistada 

pela aplicação de um saber orientado ao aperfeiçoamento ético dos homens. É por isso que se 

pode dizer que sua batalha é a batalha do Iluminismo. “Como no tempo dos enciclopedistas, o 

saber pode ser posto a serviço do aperfeiçoamento do homem. Como no tempo de Kant, as 

pessoas que ousarem saber poderão sacudir todas as tutelas.”54 

A genealogia do discurso da guerra das raças fornece uma nova forma de pensar 

o(s) poder(es) que auxilia na compreensão do tempo presente, apresentando-se, assim, como 

um capítulo importante na construção de uma ontologia crítica da atualidade e de nós 

mesmos, de nós mesmos nesse mundo que é o nosso agora. Fornece um instrumental analítico 

importante para que se compreenda melhor esse  

mundo das chacinas, da ‘guerra cirúrgica’, do renascimento dos conflitos 
étnicos, da ‘tolerância zero’, das leis anti-imigratórias, da segregação e 
eliminação das minorias, dos massacres sanguinários, que a teoria social 

                                                            
54 ROUANET, 2000a, p. 227. 



127 

tradicional absolutamente não conseguiu explicar. A Genealogia é uma 
teoria histórico-política da sociedade que dispensa as abstrações da filosofia 
política e da teoria do direito, instrumentalizando-nos para compreender o 
fenômeno do poder na sua concretude e na sua crueza, sem as ilusões 
reconfortantes do contrato social, do sujeito universal e dos ideais jurídicos 
de verdade e justiça.55 

Trata-se de um instrumento crítico inestimavelmente útil na medida em que torna 

possível saber que se as coisas são hoje o que/como são, é porque em algum ponto no tempo e 

no espaço foram construídas dessa forma. E sabendo que foram e de que modo foram 

construídas, talvez possam (não sem algum esforço, obviamente) ser desfeitas. No tempo em 

que vivemos, caracterizado pela crescente satanização do “inimigo”, pela petrificação cada 

vez maior de dualismos redutores da complexidade da dinâmica social e regressão a práticas 

novecentistas do colonialismo europeu, com todas as suas tintas de racismo, faz muito bem 

um pensamento como o de Foucault, que exige do filósofo o compromisso de “pensar 

diferentemente”56 as urgências históricas decorrentes dos excessos do poder político. “Pois 

Satã não é necessário”, como disse Primo Levi, que um dia o encontrou em Auschwitz.57 E é 

nesse espírito que se inscreve o presente estudo. 

 

                                                            
55 ALVES, 2002, p. 24. 
56 FOUCAULT, 2001d, p. 16. 
57 LEVI apud PINHEIRO, 1994, p. 203. 



128 

REFERÊNCIAS 

 

 

ABBAGNANO, Nicola. Agonístico. In: ______.  Dicionário de Filosofia. Coordenação e 
tradução de Vicente Felix de Queiroz. São Paulo: Mestre Jou, [19--]. p. 21. 
 

ADORNO, Sérgio. O direito na política moderna. Cult, São Paulo, n. 81, p. 57-60, jun. 2004. 
 

______. Prefácio. In: FONSECA, Márcio Alves da. Michel Foucault e o direito. São Paulo: 
Max Limonad, 2002. p. 11-15. 
 

AGAMBEN, Giorgio. Homo sacer: o poder soberano e a vida nua I. Tradução de Henrique 
Burigo. Belo Horizonte: UFMG, 2002. 207 p. (Humanitas). Tradução de: Homo sacer – Il 
potere sovrano e la nuda vita I. 
 

______. Não à tatuagem biopolítica. Folha de São Paulo, São Paulo, 18 jan. 2004. Mundo, p. 
A14. 
 

ALVES, Alexandre. A genealogia da guerra das raças e a origem do Estado Moderno: 
verdade e poder no curso “Em defesa da sociedade” de Foucault. Cadernos de ética e filosofia 
política, São Paulo, n. 5, p. 9-27, dez. 2002. 
 

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. Tradução de Leonel Vallandro e Gerd Bornheim. São 
Paulo: Nova Cultural, 1987. p. 5-196. (Coleção Os Pensadores). Versão inglesa de W. D. 
Ross do original grego.  
 

ARTIÈRES, Philippe. Dire l’actualité. Le travail de diagnostic chez Michel Foucault. In: 
GROS, Fréderic (Coord.). Foucault: le courage de la vérité. Paris: PUF, 2002. (Débats 
Philosophiques). p. 11-34. 
 

ARZÚ, Marta Elena Casaús. Reflexiones en torno a la legitimidad del estado, la nación y la 
identidad en el marco de los acuerdos de paz en Guatemala. Anuario de Estudios 
Centroamericanos, Costa Rica, v. 25, n. 1, p. 7-31, 1999. Disponível em: 
<http://www.google.com/search?q=cache:rK30YEmk0dgJ:163.178.101.5/~anuario/Casaus2.p
df+foucault+%22racismo+de+estado%22&hl=pt-BR&ie=UTF-8>. Acesso em: 7 set. 2004. 
 

AUSTRALIANO em Guantánamo é denunciado. Folha de São Paulo, São Paulo, 11 jun. 
2004. Mundo, p. A9. 



 129

BATISTA, Vera Malaguti. O medo na cidade do Rio de Janeiro: dois tempos de uma história. 
Rio de Janeiro: Revan, 2003. 272 p. 
 

BAUMAN, Zygmunt. A sociedade líquida. Folha de São Paulo, São Paulo, 19 out. 2003. 
Caderno Mais!, p. 4-9. Entrevista concedida a Maria Lúcia Garcia Pallares-Burke. 
 

BIGO, Didier. Sécurité et immigration: vers une gouvernementalité par l'inquiétude? Cultures 
& Conflits, Saint-Ouen, n. 31-32, 1998. Disponível em: 
<http://www.conflits.org/article.php3?id_article=326>. Acesso em: 17 set. 2004. 
 

BRANDÃO, Junito de Souza. Mitologia grega. 3. ed. Petrópolis: Vozes, 1987. 404 p. v. 1. 
 

BURMESTER, Ana Maria de Oliveira. Em defesa da sociedade. In: RAGO, Margareth; 
ORLANDI, Luiz B. Lacerda; VEIGA-NETO, Alfredo (Org.). Imagens de Foucault e 
Deleuze: ressonâncias nietzschianas. Rio de Janeiro: DP&A, 2002. 359 p. p. 35-48. 
 

CALOZ-TSCHOPP, Marie-Claire. La statistique à l'épreuve de la contingence égalitaire. 
Disponível em: 
<http://www.statistik.admin.ch/about/international/caloz_tschopp_final_paper.doc>. Acesso 
em: 2 set. 2004a. 
 

______. Violence d’Etat et droit d’asile en Europe. Res publica, n. 27, p. 24-31, déc. 2001. 
Disponível em: 
<http://www.google.com/search?q=cache:RGfdOURSFAgJ:www.sosf.ch/hintergruende/euor
pa/MCRespublica.pdf+foucault+%22racisme+d'%C3%A9tat%22&hl=pt-BR&ie=UTF-8>. 
Acesso em: 2 set. 2004b. 
 

CHAUI, Marilena. Introdução à História da Filosofia: dos pré-socráticos a Aristóteles. São 
Paulo: Brasiliense, 1994. 390 p. v. 1. 
 

COLLING, Ana Maria. “O célebre fio partiu-se”: Foucault, a psicanálise e a história das 
mulheres. Letras de Hoje, Porto Alegre, v. 32, n. 1, p. 125-158, mar. 1997.  
 

COMISIÓN PARA EL ESCLARECIMIENTO HISTÓRICO. Guatemala: memoria del 
silencio. Disponível em: <http://shr.aaas.org/guatemala/ceh/gmds_pdf/index.html>. Acesso 
em: 21 out. 04. 
 

COMPARATO, Fábio Konder. Organizar o contra-poder popular. Folha de São Paulo, São 
Paulo, 22 fev. 2004. Tendências/debates, p. A3. 
 



 130

COSTA, Jurandir Freire. O sujeito em Foucault: estética da existência ou experimento moral? 
Tempo Social, São Paulo, v. 7, n. 1-2, p. 121-138, out. 1995. Disponível em: 
<http://www.fflch.usp.br/sociologia/revistas/tempo-social/v7-1e2/jurand7.html>. Acesso em: 
28 ago. 2004. 
 

DEFERT, Daniel. Chronologie. In: FOUCAULT, Michel. Dits et écrits I: 1954-1975. Edição 
estabelecida sob a direção de Daniel Defert e François Ewald, com a colaboração de Jacques 
Lagrange. Tradução de Carl-Gustav Bjurström et al. 2. ed. Paris: Quarto Gallimard, 2001. 
1708 p. p. 12-90. 
 

DELEULE, Didier. L’héritage intellectuel de Foucault. Cités, Paris, v. 2, p. 99-108, mars 
2000. Entrevista concedida a Francesco Paolo Adorno. 
 

DELEUZE, Gilles. Les plissements ou le dedans de la pensée (subjectivation). In: ______. 
Foucault. Paris: Les Éditions de Minuit, 2004. p. 101-130. 
 

DREYFUS, Hubert L.; RABINOW, Paul. Michel Foucault, uma trajetória filosófica: para 
além do estruturalismo e da hermenêutica. Tradução de Vera Porto Carreiro e Antônio Carlos 
Maia. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1995. XXVII, 299 p. (Coleção Campo Teórico). 
Tradução de: Michel Foucault: beyond structuralism and hermeneutics.  
 

DUARTE, André de Macedo. Foucault à luz de Heidegger: notas sobre o sujeito autônomo e 
o sujeito constituído. In: RAGO, Margareth; ORLANDI, Luiz B. Lacerda; VEIGA-NETO, 
Alfredo (Org.). Imagens de Foucault e Deleuze: ressonâncias nietzschianas. Rio de Janeiro: 
DP&A, 2002. 359 p. p. 49-62. 
 

EAGLETON, Terry. A ideologia da estética. Tradução de Mauro Sá Rego Costa. Rio de 
Janeiro: J. Zahar, 1993. 327 p. Tradução de: The ideology of the aesthetic. 
 

ERIBON, Didier. Michel Foucault e seus contemporâneos. Tradução de Lucy Magalhães. Rio 
de Janeiro: J. Zahar, 1996. 244 p. Tradução de: Michel Foucault et ses contemporains. 
 

FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Agonística. In: ______. Novo Dicionário da 
Língua Portuguesa. 2. ed. rev. e aum. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1993. p. 63. 
 

FERRO, Marc. A cor da infâmia. Folha de São Paulo, São Paulo, 13 fev. 2005. Mais!, p. 4-5. 
Entrevista concedida a Sheila Schvarzman. 
 



 131

FIOL-MATTA, Licia. Reproducción y nación: raza y sexualidad en Gabriela Mistral. 
Disponível em: <http://www.gabrielamistral.uchile.cl/estudios/nomadias/lfmatta.html>. 
Acesso em: 7 set. 2004. 
 

FISHER, Ian; HOROWITZ, Jason. Somali Refugees Find a New Kind of Hardship in Italy. 
The New York Times, New York, 31 out. 2004. Disponível em: 
<http://www.nytimes.com/2004/10/31/international/europe/31refugees.html?th>. Acesso em: 
31 out. 2004. 
 

FONSECA, Márcio Alves da. Michel Foucault e o direito. São Paulo: Max Limonad, 2002. 
329 p. 
 

FONTANA, Alessandro; BERTANI, Mauro. Situação do curso. In: FOUCAULT, Michel. Em 
defesa da sociedade: curso no Collège de France (1975-1976). Edição estabelecida por Mauro 
Bertani e Alessandro Fontana, sob a direção de François Ewald e Alessandro Fontana. 
Tradução de Maria Ermantina Galvão. São Paulo: Martins Fontes, 2000. XIV, 382 p. 
(Coleção Tópicos). Tradução de: Il faut défendre la société. p. 327-351. 
 

FOUCAULT, Michel. L'archeologie du savoir. Paris: Editions Gallimard, 2001a. 275 p.  
 

______. À propos de la généalogie de l’éthique: un aperçu du travail en cours. In: ______. 
Dits et écrits II: 1976-1988. Edição estabelecida sob a direção de Daniel Defert e François 
Ewald, com a colaboração de Jacques Lagrange. Tradução de Gilles Barbedette et al. 2. ed. 
Paris: Quarto Gallimard, 2001c. 1736 p. Texto n. 326, p. 1202-1230. Entrevista concedida a 
H. Dreyfus e P. Rabinow em abr. 1983. 
 

______. À propos de la généalogie de l’éthique: un aperçu du travail en cours. In: ______. 
Dits et écrits II, op. cit., texto n. 344, p. 1428-1450. Entrevista concedida a H. Dreyfus e P. 
Rabinow em abr. 1983 e reelaborada por Foucault por ocasião da publicação da tradução 
francesa em 1984. 
 

______. Biohistoire et biopolitique. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 179, p. 95-
97. Resenha de De la biologie à la culture, de J. Ruffié (Paris: Flammarion, 1976), publicada 
em 17-18 out. 1976. 
 

______. Crise de la médecine ou crise de l’antimédecine?. In: ______. Dits et écrits II, op. 
cit., texto n. 170, p. 40-58. Conferência pronunciada em out. 1974. 
 

______. De l’amitié comme mode de vie. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 293, p. 
982-986. Entrevista concedida a  R. de Ceccaty, J. Danet e J. Le Bitoux em abr. 1981. 
 



 132

______. Dialogue sur le pouvoir. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 221, p. 464-
477. Discussão informal com estudantes de Los Angeles ocorrida em maio 1975. 
 

______. Em defesa da sociedade: curso no Collège de France (1975-1976). Edição 
estabelecida por Mauro Bertani e Alessandro Fontana, sob a direção de François Ewald e 
Alessandro Fontana. Tradução de Maria Ermantina Galvão. São Paulo: Martins Fontes, 2000. 
XIV, 382 p. (Coleção Tópicos). Tradução de: Il faut défendre la société.  
 

______. Entretien avec Michel Foucault. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 281, p. 
860-914. Entrevista concedida a Ducio Trombadori no fim de 1978. 
 

______. Face aux gouvernements, les droits de l’homme. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., 
texto n. 355, p. 1526-1527. Texto lido por Foucault em Genebra ao anunciar a criação do 
Comitê internacional contra a pirataria, em jun. 1981. 
 

______. Foucault. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 345, p. 1450-1455. Verbete 
redigido no início da década de 1980. 
 

______. Histoire de la sexualité I: la volonté de savoir. Paris: Gallimard, 2002. 213 p. 
(Collection Tel, 248).  
 

______. Histoire de la sexualité II: l’usage des plaisirs. Paris: Gallimard, 2001d. 342 p. 
(Collection Tel, 279).  
 

______. Interview de Michel Foucault. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 349, p. 
1475-1486. Entrevista concedida a J. François e J. de Wit em 22 maio 1981. 
 

______. Introduction par Michel Foucault. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 219, 
p. 429-442. Introdução à versão norte-americana de O normal e o patológico, de Georges 
Canguilhem, publicada em 1978. 
 

______. La folie et la société. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 222, p. 477-499. 
Conferência pronunciada em out. 1970. 
 

______. La “gouvernementalité”. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 239, p. 635-
657. Aula ministrada em 01 fev. 1978. 
 

______. La naissance de la médecine sociale. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 
196, p. 207-228. Conferência pronunciada em out. 1974. 



 133

______. La philosophie analytique de la politique. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto 
n. 232, p. 534-551. Conferência pronunciada em 27 abr. 1978. 
 

______. La technologie politique des individus. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 
364, p. 1632-1647. Conferência pronunciada em out. 1982. 
 

______. La vérité et les formes juridiques. In: ______. Dits et écrits I: 1954-1975. Edição 
estabelecida sob a direção de Daniel Defert e François Ewald, com a colaboração de Jacques 
Lagrange. Tradução de Carl-Gustav Bjurström et al. 2. ed. Paris: Quarto Gallimard, 2001b. 
1708 p. Texto n. 139, p. 1406-1514. Conferências pronunciadas em 21-25 maio 1973. 
 

______. Le jeu de Michel Foucault. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 206, p. 298-
329. Entrevista concedida a D. Colas et al. no 1. sem.1977. 
 

______. “Le problème des réfugiés est un présage de la grande migration du XXIe siècle.” In: 
______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 271, p. 798-800. Entrevista concedida a H. Uno e 
publicada em 17 ago. 1979. 
 

______. Le retour de la morale. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 354, p. 1515-
1526. Entrevista concedida a Gilles Barbedette e André Scala em 29 maio 1984. 
 

______. Les  intellectuels et le pouvoir. In: ______. Dits et écrits I, op. cit., texto n. 106, p. 
1174-1183. Discussão entre Foucault e Deleuze ocorrida em 04 mar. 1972. 
 

______. Les mailles du pouvoir. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 297, p. 1001-
1020. Conferência pronunciada em 01 nov. 1976. 
 

______. Le souci de la vérité. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 350, p. 1487-1497. 
Entrevista concedida a François Ewald em maio 1984. 
 

______. L’esprit d’un monde sans esprit. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 259, p. 
743-755. Entrevista concedida a Claire Brière e Pierre Blanchet no 1. trim.1979. 
 

______. Les rapports de pouvoir passent à l’intérieur des corps. In: ______. Dits et écrits II, 
op. cit., texto n. 197, p. 228-236. Entrevista concedida a L. Finas e publicada em jan. 1976. 
 

______. Les techniques de soi. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 363, p. 1602-
1632. Conferência pronunciada em out. 1982. 
 



 134

______. Le sujet et le pouvoir. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 306, p. 1041-
1062. Ensaio publicado em 1982. 
 

______. L’éthique du souci de soi comme pratique de la liberté. In: ______. Dits et écrits II, 
op. cit., texto n. 356, p. 1527-1548. Entrevista concedida a H. Becker, R. Fornet-Betancourt e 
A. Gomez-Müller em 20 jan. 1984. 
 

______. L’herméneutique du sujet: cours au Collège de France (1981-1982). Edição 
estabelecida por Fréderic Gros sob a direção de François Ewald e Alessandro Fontana. Paris: 
Gallimard; Seuil, 2001e. 546 p. (Collection Hautes Études). 
 

______. M. Foucault. Conversation sans complexes avec le philosophe qui analyse les 
“structures du pouvoir”. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 242, p. 669-678. 
Entrevista concedida a J. Bauer em outubro de 1978. 
 

______. Michel Foucault, une interview: sexe, pouvoir et la politique de l’identité. In: 
______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 358, p. 1554-1565. Entrevista concedida a B. 
Gallagher e A. Wilson em jun. 1982. 
 

______. Naissance de la biopolitique. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 274, p. 
818-825. Resumo do curso Nascimento da biopolítica, redigido ao final de 1979. 
 

______. Nietzsche, la généalogie, l’histoire. In: ______. Dits et écrits I, op. cit., texto n. 84, p. 
1004-1024. Ensaio publicado em 1971. 
 

______. “Omnes et singulatim”: vers une critique de la raison politique. In: ______. Dits et 
écrits II, op. cit., texto n. 291, p. 953-980. Conferências pronunciadas em 10-16 out. 1979. 
 

______. Pierre Boulez, l’écran traversé. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 305, p. 
1038-1041. Ensaio publicado em 1982. 
 

______. Polémique, politique et problématisations. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto 
n. 342, p. 1410-1417. Entrevista concedida a P. Rabinow em maio 1984. 
 

______. Politique et éthique: une interview. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 341, 
p. 1403-1409. Entrevista concedida a M. Jay, L. Löwenthal, P. Rabinow, R. Rorty e C. Taylor 
em abr. 1983. 
 



 135

______. Pouvoir et savoir. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 216, p. 399-414. 
Entrevista concedida a S. Hasumi em 13 out. 1977. 
 

______. Pouvoirs et stratégies. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 218, p. 418-428. 
Entrevista concedida a Jacques Rancière e publicada no inverno 1977. 
 

______. Précisions sur le pouvoir. Réponses à certaines critiques. In: ______. Dits et écrits II, 
op. cit., texto n. 238, p. 625-635. Entrevista concedida a P. Pasquino em fev. 1978. 
 

______. Préface à l’‘Histoire de la sexualité’. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 
340, p. 1397-1403. Primeira versão da introdução geral à História da sexualidade, publicada 
em 1984. 
 

______. Prisons et asiles dans le mécanisme du pouvoir. In: ______. Dits et écrits I, op. cit., 
texto n. 136, p. 1389-1393. Entrevista concedida a M. D’Eramo e publicada em 3 mar. 1974. 
 

______. Qu’est-ce que les Lumières? In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 339, p. 
1381-1397. Ensaio publicado em 1984. 
 

______. Qu’est-ce que les Lumières? In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 351, p. 
1498-1507. Excerto de aula ministrada em 05 jan. 1983. 
 

______. Questions à Michel Foucault sur la géographie. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., 
texto n. 169, p. 28-40. Entrevista publicada no 1. trim. 1976. 
 

______. Radioscopie de Michel Foucault. In: ______. Dits et écrits I, op. cit., texto n. 161, p. 
1651-1670. Entrevista concedida a J. Chancel em 10 mar. 1975. 
 

______. Sécurité, territoire et population: cours au Collège de France (1977-1978). Edição 
estabelecida sob a direção de François Ewald e Alessandro Fontana, por Michel Senellart. 
Paris: Gallimard; Seuil, 2004. XI, 435 p. (Hautes Études). 
 

______. Sécurité, territoire et population. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 255, p. 
719-723. Resumo do curso ministrado em 1977-1978. 
 

______. Sexualité et solitude. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 295, p. 987-997. 
Conferência pronunciada em maio 1981. 
 



 136

______. Structuralisme et poststructuralisme. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 
330, p. 1250-1276. Entrevista publicada na primavera 1983. 
 

______. Subjectivité et vérité. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 304, p. 1032-1037. 
Resumo do curso ministrado em 1980-1981. 
 

______. Surveiller et punir: naissance de la prison. Paris: Gallimard, 2003. 362 p. (Collection 
Tel, 225). 
 

______. Theatrum philosophicum. In: ______. Dits et écrits I, op. cit., texto n. 80, p. 943-967. 
Resenha dos livros Différence  et répétition e Logique du sens, de Gilles Deleuze, publicada 
em nov. 1970. 
 

______. Une esthétique de l’existence. In: ______. Dits et écrits II, op. cit., texto n. 357, p. 
1549-1554. Entrevista concedida a Alessandra Fontana e publicada em maio 1984. 
 

______. Une interview de Michel Foucault par Stephen Riggins. In: ______. Dits et écrits II, 
op. cit., texto n. 336, p. 1344-1357. Entrevista concedida a Stephen Riggins em 22 jun. 1982. 
 

FRANCHE, D. Il faut défendre Michel Foucault. Le banquet, Paris, n. 11, 2. sem. 1997. 
Disponível em: <http://www.revue-lebanquet.com/fr/>. Acesso em: 11 out. 2004. 
 

GENEL, Katia. La question du bio-pouvoir chez Foucault et Agamben. Disponível em: 
http://www.univ-lille3.fr/set/sem/Genel.html. Acesso em: 17 set. 2004. 
 

GUANTANAMO: les avocats de 63 détenus veulent une accélération des procédures. Le 
monde, Paris, 14 out. 2004. Disponível em: <http://www.lemonde.fr/txt/article/0,1-0@2-
3222,36-382885,0.html>. Acesso em: 10 nov. 2004. 
 

GUERRERO, Alicia Castellanos. Pueblos indios, Racismo y Estado. Disponível em: 
<http://www.google.com/search?q=cache:6Z1z6H6KRDsJ:www.latautonomy.org/RACISMO
.PDF+foucault+%22racismo+de+estado%22&hl=pt-BR&ie=UTF-8>. Acesso em: 7 set. 
2004. 
 

HAUSER, Philippe. Biopolitique de l'avenir. Drôle d’époque, Nancy, n. 6, printemps 2000. 
Disponível em: <http://www.droledepoque.com/n6/hauser.html>. Acesso em: 2 set. 2004. 
 



 137

HIDING the Refugee Problem Offshore. Editorial. The New York Times, New York,  20 out. 
2004. Disponível em: <http://www.nytimes.com/2004/10/20/opinion/20wed3.html?th>. 
Acesso em: 20 out. 2004. 
 

HOBSBAWN, Eric J. Era dos extremos: o breve século XX (1914-1991). Tradução de 
Marcos Santarrita. Revisão técnica de Maria Célia Paoli. 2. ed. São Paulo: Companhia das 
Letras, 1995. 598 p. Tradução de: Age of extremes. The short twentieth century: 1914-1991. 
 

______. Sobre história: ensaios. Tradução de Cid Knipel Moreira. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2002. 336 p. Título original: On history. 
 

HOUAISS, Antônio. Agonística. In: ______. Dicionário da língua portuguesa. São Paulo: 
Objetiva, 2001a. 3008 p. Disponível em: 
<http://houaiss.uol.com.br/busca.jhtm?verbete=agon%EDstica>. Acesso em: 30 ago. 2004. 
 

______. Regulação. In: ______. Dicionário da língua portuguesa. São Paulo: Objetiva, 
2001b. 3008 p. Disponível em: 
<://houaiss.uol.com.br/busca.jhtm?stype=k&verbete=regularizar>. Acesso em: 30 ago. 2004. 
 

______. Regulamentação. In: ______. Dicionário da língua portuguesa. São Paulo: Objetiva, 
2001c. 3008 p. Disponível em: 
<http://houaiss.uol.com.br/busca.jhtm?stype=k&verbete=regulamentação>. Acesso em: 31 
ago. 2004. 
 

______. Regularizar. In: ______. Dicionário da língua portuguesa. São Paulo: Objetiva, 
2001d. 3008 p. Disponível em: 
<://houaiss.uol.com.br/busca.jhtm?stype=k&verbete=regularizar>. Acesso em: 30 ago. 2004. 
 

IMMIGRATION: vers des camps de transit? Nouvelobs.com, Paris, 20 out. 2004. Disponível 
em: <http://permanent.nouvelobs.com/europe/20041019.OBS9362.html>. Acesso em: 20 out. 
2004. 
 

JAEGER, Werner. Paidéia: a formação do homem grego. Tradução de Artur M. Parreira. 4. 
ed. São Paulo: Martins Fontes, 2001. 1413 p. (Paidéia). Tradução de: Paideia, die Formung 
des greischischen Menshen. 
 

JAMESON, Fredric. Pós-modernismo: a lógica cultural do capitalismo tardio. Tradução de 
Maria Elisa Cevasco e Iná Camargo Costa. 2. ed. São Paulo: Ática, 2002. 431 p. (Série 
Temas, v. 41, Cultura e Sociedade). Título original: Postmodernism, or, The cultural logic of 
late capitalism.  
 



 138

KOUVÉLAKIS, Eustache. L'embranchement de la politique moderne. Multitudes-Web, 
Montigny le Bretonneux, n. 39-40, sept. 1997. Disponível em: 
<http://multitudes.samizdat.net/article.php3?id_article=436>. Acesso em : 02 set. 2004. 
 

KREMER-MARIETTI, Angèle. A ética. Tradução de Constança Marcondes Cesar. São 
Paulo: Papirus, 1989. 136 p. Tradução de: L’éthique. 
 

LAÊRTIOS, Diôgenes. Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres. Tradução, introdução e notas 
de Mário da Gama Kury. Brasília: UnB, 1988. 361 p. (Coleção Biblioteca Clássica UnB). 
 

LEFLAIVE–GROUSSAUD, Gabrielle. El racismo: un enfoque crítico. Disponível em: 
<http://www.ucm.es/info/dptoants/ateneo/gabrielle_leflaive__groussaud.htm>. Acesso em: 7 
set. 2004. 
 

LEPELTIER, Thomas. De la guerre des races au racisme d’etat. À propos de : « Il faut 
défendre la société ». Disponível em: <http://1libertaire.free.fr/Foucault06.html>. Acesso em: 
02 set. 2004. 
 

LÉVY, Bernard-Henry. Ocidente virou bode expiatório, diz Lévy. Tradução de Clara Allain. 
Folha de São Paulo, São Paulo, 01 fev. 2004. Mundo, p. A16. Entrevista concedida a Octavi 
Martí. 
 

LÖWITH, Karl. Decisionismo político (C. Schmitt). In: ______. El hombre en el centro de la 
historia: balance filosófico del siglo XX. Barcelona: Herder, 1998. p. 27-56. 
 

MACHADO, Roberto. Foucault, a filosofia e a literatura. Rio de Janeiro: J. Zahar, 2000. 187 
p. Inclui anexo: Linguagem e literatura, texto inédito de conferência pronunciada em 18-19 
mar. 1964 por Michel Foucault. 
 

______. Introdução: por uma genealogia do poder. In: FOUCAULT, Michel. Microfísica do 
poder. Organização, revisão e introdução de Roberto Machado. Tradução de Roberto 
Machado et al. 9. ed. Rio de Janeiro: Graal, 1990. XXIII, 295 p. (Bibilioteca de Filosofia e 
História das Ciências, 7). p. VII-XXIII. 
 

MAFFESOLI, Michel. A violência totalitária: ensaios de antropologia política. Tradução de 
Juremir Machado da Silva e Natanael C. Caixeiro. Porto Alegre: Sulina, 2001. 312 p.  
 

MICHAELIS. Regulamentar. In: ______. Moderno dicionário da língua portuguesa. São 
Paulo: Melhoramentos, 1998. 2.260 p. Disponível em: <http://www2.uol.com.br/michaelis/>. 
Acesso em: 30 ago. 2004. 



 139

MICHAUD, Yves. Des modes de subjetivation aux techniques de soi: Foucault et les identités 
de notre temps. Cités, Paris, v. 2, p. 11-39, mars 2000. 
 

MURICY, Katia. O heroísmo do presente. Tempo Social, São Paulo, v. 7, n. 1-2, p. 31-44, 
out. 1995. Disponível em: <http://www.fflch.usp.br/sociologia/revistas/tempo-social/v7-
1e2/muricy7.html>. Acesso em: 28 ago. 2004. 
 

ORTEGA, Francisco. Amizade e estética da existência em Michel Foucault. Rio de Janeiro: 
Graal, 1999. 184 p. (Biblioteca de Filosofia e História das Ciências, v. 22). 
 

PEY, Maria Oly. Morreu, acabou. In: ______. Educação: o olhar de Foucault. Florianópolis: 
Movimento – Centro de Cultura e Autoformação, 1995. 319 p. (Série Livros Livres, 2). p. 
241-252. 
 

PINHEIRO, Paulo Sérgio. Estado e Terror. In: NOVAES, Adauto (Org.). Ética. São Paulo: 
Companhia das Letras; Secretaria Municipal de Cultura, 1994. p. 191-204. 
 

PLATÃO. Alcibiade. In: ______. Tutte le opere. Tradução de Umberto Bultrighini. Roma: 
Grandi Tascabili Economici Newton, 1997. (Grandi Tascabili Economici, 451). p. 517-595. 
 

______. Crito. In: ______. The dialogues of Plato. 2. ed. Tradução de Benjamin Jowett. 
Chigago: Encyclopaedia Britannica, 1993. (Great Books of the Western World, Plato, 6). p. 
213-219. 
 

______. Defesa de Sócrates. Tradução de Jaime Bruna. 4. ed. São Paulo: Nova Cultural, 
1987. (Os Pensadores). p. 29-158. 
 

POTTE-BONNEVILLE, Mathieu. Les nouvelles frontières de l’intolérable. Vacarme, sept. 
2004. Disponível em: <http://www.vacarme.eu.org/article460.html>. Acesso em: 29 set. 
2004. 
 

PRESOS de Guantánamo são julgados por comissões militares. Adital, Fortaleza, 05 nov. 
2004. Disponível em: <http://www.adital.com.br/site/noticia.asp?lang=PT&cod=1434>. 
Acesso em  05 nov. 2004. 
 

RÉSEAU MIGREUROP. Dérive inhumanitaire de l'UE: L'Allemagne et l'Italie proposent de 
créer des camps de réfugiés hors des frontières de l'Union. Libération, Paris, 15 out. 2004. 
Disponível em: <http://www.liberation.fr/page.php?Article=246331>. Acesso em: 16 out. 
2004. 
 



 140

REVEL, Judith. La pensée verticale: une éthique de la problématisation. In: GROS, Fréderic 
(Coord.). Foucault: le courage de la vérité. Paris: PUF, 2002. (Débats Philosophiques). p. 63-
86. 
 

RIBEIRO, Renato Janine. Foucault, político. Cult, São Paulo, n. 81, p. 44-46, jun. 2004. 
 

______. O intelectual e seu outro: Foucault e Sartre. Tempo Social, São Paulo, v. 7, n. 1-2, p. 
163-173, out. 1995. 
 

RIVERA, Fredy. De naciones y racismos: Breve lectura del caso ecuatoriano. Revista Aportes 
Andinos, Quito, n. 9, avr. 2004. Disponível em: 
<http://www.uasb.edu.ec/padh/revista9/articulos/fredy%20rivera.htm>. Acesso em: 5 set. 
2004. 
 

ROUANET, Sérgio Paulo. Foucault e a modernidade. In: ______. As razões do Iluminismo. 
São Paulo: Companhia das Letras, 2000a. p. 217-228. 
 

______. Os herdeiros do Iluminismo. In: ______. As razões do Iluminismo. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2000b. p. 200-216.   
 

______. Poder e comunicação. In: ______. As razões do Iluminismo. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2000c. p. 147-192. 
 

RUSCIO, Alain. La torture routinière de la République. Manière de voir, Paris, n. 58 
(Polémiques sur l’histoire coloniale), p. 38-39, juil.-août 2001. MODIFICAR NO TEXTO? 
 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para um novo senso comum: a ciência, o direito e a política 
na transição paradigmática. V. I: A crítica da razão indolente: contra o desperdício da 
experiência. 3. ed. São Paulo: Cortez, 2001. 415 p. 
 

SCHMITT, Carl. El concepto de lo político. In: ______. El concepto de lo político: texto de 
1932 con un prólogo y tres corolarios. Tradução de Rafael Agapito. Madrid: Alianza, 1991. 
(Alianza Universidade, Ciencias Sociales, 688). Tradução de: Der Begriff des Politischen. 
Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Corollarien. p. 49-106. 
 

SEITENFUS, Ricardo. A sociedade totalitária. Folha de São Paulo, São Paulo, 11 jan. 2004. 
Tendências/Debates, p. A3. 
 



 141

SENELLART, Michel. A crítica da razão governamental em Michel Foucault. Tempo Social, 
São Paulo, v.7, n. 1-2, p. 1-14, out. 1995. 
 

SHEIN, Avital. A Foucauldian Explanation of Racism beyond Foucault’s. Disponível em: 
<http://www.google.com/search?q=cache:mERhYxvo1EcJ:www.panopticweb.com/2004conf
erence/3.shein.pdf+foucault+%22racismo+de+estado%22&hl=pt-BR&ie=UTF-8>. Acesso 
em: 7 set. 2004. 
 

SOUZA, Regina Maria de; GALLO, Silvio. Por que matamos o barbeiro? Reflexões 
preliminares sobre a paradoxal exclusão do outro. Educação e Sociedade, Campinas, ago. 
2002, v.23, n.79, p.39-63. Disponível em: 
<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_pdf&pid=S0101-
73302002000300004&lng=en&nrm=iso&tlng=>. Acesso em: 8 set. 2004. 
 

TORRES, Jesús Vázquez. Ética e cidadania. Perspectiva Filosófica, Recife, v. 8, n. 15, p. 
181-200, jan./jun. 2001. 
 

VAZ, Henrique C. de Lima. Escritos de Filosofia IV: introdução à ética filosófica 1. São 
Paulo: Loyola, 1999. 483 p. (Coleção Filosofia, 47). 
 

VEIGA-NETO, Alfredo. Coisas do governo... In: RAGO, Margareth; ORLANDI, Luiz B. 
Lacerda; VEIGA-NETO, Alfredo (Org.). Imagens de Foucault e Deleuze: ressonâncias 
nietzschianas. Rio de Janeiro: DP&A, 2002. 359 p. p. 13-34.  
 

WALTERS, William. Governing Unemployment. The Semiotic Review of Books, v. 11, n. 3, 
may 2001. Disponível em: 
<http://www.google.com/search?q=cache:Grf0c30IBo8J:www.chass.utoronto.ca/epc/srb/srb/v
ol%252011.3.pdf+%22william+walters%22+foucault&hl=pt-
BR&lr=lang_es%7Clang_fr%7Clang_en%7Clang_it%7Clang_pt&ie=UTF-8>. Acesso em: 
27 set. 2004. 
 

WEBER, Frank Paul. Expulsion: genèse et pratique d’un contrôle en Allemagne (Partie 1). 
Cultures & Conflits, Saint-Ouen, n. 23, automne 1996a. Disponível em: 
<http://www.conflits.org/article.php3?id_article=203>. Acesso em: 20 set. 2004. 
 

______. Expulsion: genèse et pratique d’un contrôle en Allemagne (Partie 2). Cultures & 
Conflits, Saint-Ouen, n. 23, automne 1996b. Disponível em: 
<http://www.conflits.org/article.php3?id_article=410>. Acesso em: 20 set. 2004. 
 



 142

______. Expulsion: genèse et pratique d’un contrôle en Allemagne (Partie 3). Cultures & 
Conflits, Saint-Ouen, n. 23, automne 1996c. Disponível em: 
<http://www.conflits.org/article.php3?id_article=412>. Acesso em: 20 set. 2004. 
 

YÁGÜEZ, Jorge Álvarez. Michel Foucault: verdad, poder, subjetividad: la modernidad 
cuestionada. Madrid: Ediciones Pedagógicas, 1995. 213 p. (Serie Historia de la Filosofía, 55).  
 

ZANINI, Fabio. Anistia diz que tortura cresce no Brasil. Folha de São Paulo, São Paulo, 27 
maio 2004. Mundo, p. A12. 
 

ZIZEK, Slavoj. Abu Ghraib, entre duas mortes. Folha de São Paulo, São Paulo, 06 jun. 2004. 
Mais!, p. 3. 
 

______. O hedonismo envergonhado. Folha de São Paulo, São Paulo, 19 out. 2003. Mais!, p. 
3. 




