
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO

MESTRADO EM FILOSOFIA

O PROBLEMA DA REVELAÇÃO NA FILOSOFIA DA RELIGIÃO 

KANTIANA

JOSÉ VICENTE MEDEIROS DA SILVA

RECIFE - 2005



JOSÉ VICENTE MEDEIROS DA SILVA

O PROBLEMA DA REVELAÇÃO NA FILOSOFIA DA RELIGIÃO 

KANTIANA

RECIFE - 2005

Dissertação  apresentada  como 
requesito  parcial  à  obtenção  do 
grau de Mestre em Filosofia  pela 
Universidade  Federal  de 
Pernambuco, sob a orientação do 
Prof. Dr. Inácio Strieder.



S586p Silva, José Vicente Medeiros da
        O  problema  da  revelação  na  filosofia  da  religião 

Kantiana. – Recife: O Autor, 2005.
 94 folhas  

   Orientador: Inácio Reinaldo Strieder

      Dissertação  (mestrado)  –  Universidade  Federal  de 
Pernambuco.  CFCH.  Programa  de  Pós-graduação  em 
Filosofia. Recife, 2005.

  

      1. Filosofia.  2. Kant. 3. Moral.  4. Revelação. 5. Religião. 
I. Título.

       
CDU: 101 (2. ed.)
CDD: 142.3 (22. ed.)

U
F
P
E

                                 UFPE
                  BCFCH2006/06 





AGRADECIMENTOS

Ao Prof.  Dr.  Inácio  Strieder,  nosso orientador  pela  disponibilidade e 
pelo acolhimento .

Ao prof. Dr. EdmIlson  Menezes, nosso co-orientador pela orientação.
Ao prof. Dr. Roberto Markenson e ao prof. Dr. Marcelo Pelizzoli,  pelas 

orientações iniciais.
Ao prof. Doutorando Artur Bispo, pelo apoio nos diversos momentos na 

difícil tarefa do pensar.
A todos os professores do Mestrado em Filosofia.
A Fundação de Amparo a Pesquisa do Estado de Alagoas – FAPEAL - 

pela bolsa concedida.
A Faculdade de Teologia e Filosofia  de Maceió  – CESMAC -  pelo 

apoio ao nosso trabalho.
 A  Secretaria  Municipal  de  Educação  de  Maceió  –  SEMED –  e  a 

Secretaria Estadual de Educação de Alagoas – SED – pela licença concedida.
A secretária do Mestrado Betânia de Souza e ao funcionário Ivan, pelo 

acolhimento e gratuidade.
A todos os familiares e amigos, nosso mais profundo agradecimento.



DEDICATÓRIA

Aos meus pais Orlando Medeiros(in Memoriam) na saudade e 

no amor que a morte não destrói e Marinete Moreira com ternura.

Aos meus filhos Lívia e Vítor.

A Mônica Ramos com amor.



“ Esta coragem de estar sobre os próprios pés [...] abre para nós a senda para uma 

nova condução da vida.”

I. Kant

 



NOTA PRELIMINAR

As  obras  de  Kant  são  citadas  segundo  Immanuel  Kants  Werke. 
Herausgegeben Von Ernest Cassirer. Berlin, 1912-1921 (10 vols). A única exceção 
foi  a  Crítica  da  Razão Pura, que utilizamos a seguinte edição:  Kritik  der  reinen 
Vernunft ,Herausgegeben Von Ingeborg Heidemann. Stuttgart: Reclam, 2003.

Utilizamos também as seguintes obras de Kant traduzidas:

_______________  A Religião nos Limites da Simples Razão.  Trad. Artur Morão. 
Lisboa: Edições 70, 1992.
_______________ Crítica da Razão Pura. Trad. Manuela P. dos Santos e Alexandre 
F. Morujão. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1989. 
________________Crítica da Razão Pura. Trad. Valério Rohden. São Paulo: Abril 
Cultural, 1994. (Col. Os Pensadores ).
________________ Crítica da Razão Prática. Trad. Artur Morão. Lisboa: Edições 70, 
1997.
________________Crítica da Faculdade do Juízo. Trad. Valério Rohden e Antônio 
Marques. Rio de Janeiro: Forense, 1993. 
________________Dissertação de 1770. Trad. Leonel Ribeiro dos Santos. Lisboa: 
Imprensa Nacional. Edições 70, 2000.
________________Fundamentação  da  Metafísica  dos  Costumes.  Trad.  Paulo 
Quintela . Lisboa: Edições 70, 2000.
________________Los Sueños de um visionário explicados por los sueños de la  
Metafísica. Tradução,  introdução  e  notas  de  Pedro  Chacon  e  Isidoro  Requera. 
Madrid: Alianza Editorial, 1987.
_________________L’unique  Fondement  possible  D’une  Démostration  de 
L’existence de Dieu. Trad. Sylvain Zac. Paris: Pléiade,1980. 
_________________Lógica.  Trad.  Guido  Antônio  de  Almeida.  Rio  de  Janeiro: 
Edições Tempo Brasileiro,1992.
_________________ O Conflito das Faculdades. Trad. Artur Morão. Lisboa: Edições 
70, 1993. 
_________________  Prolegômenos  a  Toda  Metafísica  Futura.  Trad.  Artur 
Morão,Lisboa: Edições 70, 1988.
________________  Idéia  de  uma  História  Universal  de  um  ponto  de  vista  
Cosmopolita. Trad.  Rodrigo  Naves  e  Ricardo  Terra.  São  Paulo:  Martins  Fontes, 
2003.



Abreviaturas das Obras de Kant Utilizadas

DELUCIDATIO Nova  Dilucidatio.  Principiorum  Primorum 

cognitionis  Metaphysicae  –  Nova 

Elucidação  dos  Primeiros  Princípios  do 

conhecimento Metafísico.

DEMONSTRATION Der einzig  mögliche Beweisgrund zu einer 

Demonstration  des  Daseins  Gottes  –  O 

Único  Argumento  Possível  para  uma 

Demonstração da Existência de Deus.

TRÄUME Träume eines Geistersehers, erläutert durch 

Träume der  Metaphysik.  –  Sonhos de um 

Visionário,  Explicados  pelos  Sonhos  da 

Metafísica.

KrV Kritik  der  reinen  Vernunft.  –  Crítica  da 

Razão Pura.

IDEE Idee  zu  einer  allgemeinen  Geschichte  in 

Weltbürgerlicher  Absicht  –  Idéia  de  uma 

História  Universal  de  Um  Ponto  de  Vista 

Cosmopolita.



PROLEGOMENA Prolegomena  zu  einer  jeden  küftingen 

Metaphysik  –  Prolegômenos  a  toda  a  da 

Metafísica Futura.

GM Grundlegung  zur  Metaphysik  der  Sitten  - 

Fundamentação  da  Metafísica  dos 

Costumes.

KpV Kritik  der praktischen Vernunft  –  Crítica da 

Razão Prática.

KU Kritik der Urtheilskraft – Crítica do Juízo.

RELIGION Die  Religion  innerhalb  der  Grenzen  der 

blossen Vernunft – A Religião nos Limites da 

Simples Razão.

STREIT Der  Streit  der  Fakultäten  –  O Conflito  das 

Faculdades.

LOGIK Logik – Lógica.



RESUMO

O presente trabalho versa sobre o problema da revelação (Offenbarung) na filosofia

da religião de Kant. No percurso deste trabalho vamos ter a oportunidade de apontar 

o processo de análise da revelação desde o período pré-crítico até o período crítico, 

processo  esse,  que  passa  pela  recondução  da  metafísica  às  suas  verdadeiras 

bases. A apresentação desses diferentes momentos da meditação kantiana sobre a 

religião, tem como objetivo reconstituir o argumento da impossibilidade da revelação 

ancorada no nível teórico e apontar que a mesma vive necessariamente da filosofia 

prática. Dessa forma, Kant impõe uma subordinação necessária: a religião, daqui 

para frente, está subordinada à moral e não o contrário. 



ABSTRACT

This work deds with the problem of revelation (Offebarung) in Kant’s  philosophy of 

religion . In the trajectory of this work we will have the oppoturnity to point aut to the 

process of analyze inf revelation of this period from the pre-criticol till the critic period, 

process, which that reconduction from the metaphysic until  your true foundations. 

The introduction of these different moments of Kant’s meditation about religion has, 

like  objective  to  reconstitute  the  argument  of  the  impossibility  of  the  revelation 

anchored in the theory level is to appoint that the same, lives insdidpensablely from 

the  usage  philosophy.  In  this  way,  Kant  impose  a  necessary  subordination:  the 

religion from now be subordinated at the moral and not the against.



SUMÁRIO

INTRODUÇÃO........................................................................................................ 14

CAPÍTULO I – OS ANTECEDENTES DO PROBLEMA DA REVELAÇÃO: 

A  CRÍTICA À METAFÍSICA NO PERÍODO PRÉ-CRÍTICO.................................... 24 

1.1 – O problema dos princípios do conhecimento na Nova Dilucidatio..................26 

1.2 – A possibilidade da demonstração da existência de Deus.............................. 31 

1.3 -  A Crítica a Metafísica nos Sonhos de um Visionário...................................... 38

CAPÍTULO II – O LÓCUS DA REVELAÇÃO NO PERÍODO CRÍTICO...................45

2.1 – A impossibilidade da revelação na Crítica da Razão Pura............................. 46

2.2 – A Crítica a toda Teologia Especulativa........................................................... 49

2.3 – A Refutação do Argumento Ontológico.......................................................... 51

2.4 – O Problema da Revelação na Religião nos Limites da Simples Razão......... 54

CAPÍTULO III - REVELAÇÃO  E NECESSIDADE MORAL.................................... 61

3.1 – Da Religião Revelada para a Religião Moral.................................................. 62

3.2 – A Fé nos Limites da Razão Prática................................................................ 70

3.3-  A Crítica Kantiana a concepção Cristã da Fé: Modos de Ilusão Religiosa......77

CONCLUSÃO......................................................................................................... 88

BIBLIOGRAFIA....................................................................................................... 91



INTRODUÇÃO

Este  trabalho  tem  como  tarefa  entender  o  problema  da  Revelação 

(Offenbarung)  na  Filosofia  da  Religião  de  Kant.  Apesar  da  crítica  do  filósofo de 

Königsberg à religião, não é possível deixar de reconhecer que a mesma perpassa, 

como tema de interesse, todo o seu pensamento. A crítica à religião constitui uma 

parte importante de sua mais ampla crítica à metafísica. A tentativa de estabelecer a 

diferença entre saber e fé, (tive que elevar o saber para obter lugar para a fé),1 

revela uma compreensão da religião a partir de uma nova concepção filosófica.

É possível afirmar que a reflexão de Kant sobre a religião está presente em 

suas inquietações desde o período pré-crítico até o período crítico, culminando com 

a sua principal obra sobre o tema, A Religião nos Limites da Simples Razão.

Na  obra  latina,  Nova  Delucidatio  Principiorum  Primorum  Cognitionis 

Metaphysicae (Nova  Elucidação  dos  primeiros  princípios  do  conhecimento 

metafísico) escrita em 1755, Kant analisa os princípios do conhecimento metafísico. 

A atenção de Kant concentra-se no primeiro significado do princípio,  ou seja,  no 

problema do fundamento da existência. Ele toma o princípio como ilimitadamente 

válido  no  âmbito  do  ente  contingente,  mas  não  vale  para  o  ens  absolute 

necessarium. 

Na obra de 1763 do período pré-critico O Único Argumento possível para uma 

Demonstração da Existência de  Deus  a questão de Deus torna-se    o tema central. 

1 KANT, I. KrV. B. XXX. Trad., p.27. 

1484



Kant  parece  delinear  a  impossibilidade  de  um  saber  especulativo  sobre  Deus 

quando contesta a prova  ontológica.   Esta,  com efeito,  concebe a existência como 

enriquecimento da essência, como realização da possibilidade. O ser perfeito, que 

se define pela essência mais rica, deve, pois, existir: argumento decisivo da prova, 

uma vez que colocaria a existência de todo ser perfeito e seu gênero, por exemplo, 

de um mundo perfeito, em relevo. Mas, na realidade, nada prova, porque repousa 

sobre uma falsa idéia de existência. É falso, para Kant, que a existência, quando se 

diz  de  uma  coisa,  enriqueça  em  algo  o  conceito  dessa  coisa.  O  conteúdo  do 

conceito permanece o mesmo, a existência não pode ser encontrada analiticamente 

num conceito pensado como possível. Nesse âmbito, Kant chama a metafísica de 

“um abismo sem fundo e um oceano tenebroso sem margem e sem faróis”.2 Não se 

pode deduzir da idéia do ser mais perfeito a sua existência, assim, toda prova da 

existência de Deus e uma possível revelação é negada no uso teórico.

Em Os Sonhos de um Visionário Explicados pelos Sonhos da Metafísica obra 

de 1766,  Kant está interessado em analisar o modo como místicos e visionários 

transpõem a ilusão de sua imaginação e a localizam fora deles próprios. Para Kant, 

o método da razão fundadora não pode ser empregado no vazio e no abstrato, mas 

unicamente no terreno sólido da experiência. A metafísica não é a ciência de todos 

os objetos possíveis, mas antes como “a ciência dos limites da razão humana”,3 pois 

deve  determinar  em  primeiro  lugar  o  limite  intrínseco  do  possível  que  é  a 

experiência. Nesse sentido, a religião quer saber algo,  sem que o ser humano tenha 

2 KANT, I. Demonstration. p. 70. Trad., p. 318.
3 KANT, I. Träume.  p. 385. Trad., p.102.

15



capacidade para tal, estando-lhe vedada a experiência do sobrenatural, e qualquer 

possível revelação no nível especulativo.

Na construção do seu pensamento, Kant procura reavaliar a filosofia. A velha 

ontologia,   enquanto  reflexão  sobre  o  ente,  é  substituída  pela  filosofia 

transcendental:  Kant  substitui  o  conceito  de  razão  da  tradição  metafísica  pela 

concepção  transcendental.  Com  esta  palavra  Kant  designa  a  tematização  das 

condições a priori do conhecimento humano. Nesse sentido, escreve na introdução à 

Critica da Razão Pura: “chamo transcendental a todo o conhecimento que em geral 

se  ocupa  não  tanto  com  objetos,  mas  com  nosso  modo  de  conhecimento  dos 

objetos  na  medida  em  que  este  deve  ser  possível  a  priori”.4 Pensar 

transcendentalmente é indagar, mostrar como o material recebido pelos sentidos é 

transformado  mediante  a  atividade  do  sujeito  cognoscente  em  objeto  do 

conhecimento. Assim, o ponto de partida do conhecimento humano, é a razão que 

imprime suas formas puras (categorias) nos objetos para assim constituí-los. Kant 

parte  do  a priori, ou  seja,  pergunta  pelas  condições  de  possibilidade  do 

conhecimento em geral.

Na obra de 1793,  A Religião nos Limites da Simples Razão, Kant pretende 

construir  um “sistema racional  puro da religião”.5 A religião é sempre produto da 

razão prática, que se funda nos postulados da lei moral, cuja realidade objetiva é 

afirmada pela razão prática.

A moral, segundo Kant, de nenhum modo precisa da religião revelada, mas 

basta-se a si própria em virtude da razão pura prática.6  A religião não é o conteúdo 

de  certos   dogmas,   considerados   como revelações divinas,  mas  o conteúdo dos 

4 KANT, I. KrV. B. 25. Trad., p. 53.
5 KANT, I. Religion.  p. 150. Trad., p.21.
6 Id, Ibid., p. 150. trad. p. 11.

16



nossos  deveres  em  geral  enquanto  mandamentos  divinos.  A  religião  não  se 

distingue da moral pela sua matéria, isto é, pelo seu objeto, porque incide de uma 

maneira geral sobre os nossos deveres; mas dela difere pela forma, ou seja, é uma 

legislação da razão para dar à moral, graças à idéia de Deus produzida por esta 

mesma moral, uma influência sobre os nossos deveres.

O primado da crítica  racional,  conduz deste  modo,  no  plano teorético,  ao 

desvanecimento de todas as ilusões de um conhecimento de seres putativamente 

transcendentes,  e,  no  plano  prático,  a  um  concomitante  reconhecimento  da 

fundamentalidade  e  autonomia  da  ordem  moral,  que  reintroduz  em  termos 

transformados, todo um repensar da esfera do religioso. Nesse âmbito, pretendemos 

responder ao problema central da nossa pesquisa: em que sentido Kant opera a 

passagem  da  religião  revelada  para  a  religião  moral?  Por  isso  mesmo,  nossa 

hipótese  de  trabalho  é  a  seguinte:  a  religião  revelada  vive  exatamente  da 

impossibilidade especulativa e da necessidade moral.

Como já assinalamos, o objetivo central deste trabalho é entender o problema 

da  revelação (Offenbarung)  na  Filosofia  da  Religião  de  Kant.  Outros  objetivos 

permeiam este trabalho. Na primeira parte objetivamos reconstruir o problema da 

revelação  em  alguns  textos  do  período  pré-critico:  Nova  Dilucidatio,  O  Único 

Argumento Possível Para Uma Demonstração da Existência de Deus, Os Sonhos de 

um Visionário. No segundo momento pretendemos analisar o lócus da revelação no 

período crítico nas obras:  Crítica da Razão Pura, culminando com  A Religião nos 

Limites  da  Simples  Razão. No  terceiro  momento  pretendemos  identificar,  nesta 

mesma obra, a passagem que Kant opera da religião revelada para a religião moral. 

17



Na análise do problema da religião Kant instaura uma nova abordagem para 

os   elementos   fundadores desta,   colocando-a sob o tribunal  da razão.    Os 

elementos fundadores da religião estão subordinados ao esquematismo da analogia. 

Kant afirma que quando 

 Somos forçados a considerar o mundo como se ele fosse a obra de um 
entendimento e de uma vontade supremos, apenas digo, na realidade: assim 
como  um  relógio,  um  barco,  um  regimento  se  refere  ao  relojoeiro,  ao 
construtor  e  ao  coronel,  assim  também  o  mundo  sensível  se  refere  ao 
desconhecido que eu, pois, não descubro segundo o que ele é em si mesmo, 
mas segundo o que ele é para mim, a saber, em consideração do mundo do 
qual eu sou uma parte e continua afirmando que um tal conhecimento é um 
conhecimento por analogia.7

De acordo com Menezes,8 na passagem do sensível para o supra-sensível, 

deve-se apenas esquematizar, isto é tornar apreensível um conceito por meio da 

analogia com algo sensível, mas de modo algum se pode inferir, de acordo com a 

analogia,  sobre  o  que pertence ao sensível  atribuir-se  de  modo igual  ao  supra-

sensível.  Para Kant,  uma revelação divina imediata seria uma experiência supra-

sensível, a qual é impossível no plano teorético e científico.

Kant  parece não negar  a possibilidade interna de uma revelação.  A única 

coisa  que  diz  é  que  o  homem  não  teria  condições  de  entendê-la  como  tal.  A 

revelação ocupar-se-ia de coisas que não se pode saber, de que não é possível ter 

experiência, visto que a extensão de um saber a priori é medida pela possibilidade 

da  experiência,  a  metafísica  como  ciência  deve  ser  recusada  e  toda  revelação 

limitada pelo saber teorético.

7 KANT, I. Prolegomena.  p. 125. trad., p. 152. 
8 MENEZES, Edmilson. História e Esperança em Kant. São Cristóvão, SE: Ed. UFS, 2000. p.286.

18



Para Kant, do saber (Wissen) provém a ciência (Wissenschaft) pelo que se 

deve entender a suma de um conhecimento enquanto sistema. Kant distingue entre 

saber  (Wissen),  fé  (Glaube)  e  opinião  (Meinung).  Para  ele,  a  verdade  é  a 

propriedade objetiva do conhecimento,9 o juízo através do qual algo é representado 

como verdadeiro – a relação com um entendimento, e, por conseguinte, com um 

sujeito  particular  –  é   subjetivamente  o  assentimento.10 Há  três  espécies  de 

assentimentos: opinar, crer e saber. Entre eles há uma diferença essencial.

As três formas são distinguidas de acordo com o grau de convicção, o qual é 

por sua vez dividido em termos de “suficiência subjetiva” ou convicção e “suficiência 

objetiva”.  Saber  ou  tomar  um  juízo  de  crença  por  verdadeiro  é  subjetiva  e 

objetivamente  suficiente;  um  juízo  de  crença  é  considerado  subjetivamente 

suficiente,  mas  objetivamente  insuficiente,  enquanto  um  juízo  de  opinião  é 

insuficiente tanto objetiva quanto subjetivamente. A distinção tripartida estende-se 

aos três objetos do juízo: matérias de fato, crença e opinião. As matérias de fato 

“respondem a concepções cuja realidade pode ser provada”, as matérias de crença 

às que podem “ser pensadas  a priori”,  mas cuja realidade objetiva não pode ser 

provada  de  maneira  nenhuma,  como  a  existência  de  Deus;  ao  passo  que  as 

matérias de opinião são aquelas pertencentes ao mundo sensível,mas dos quais é 

impossível um conhecimento  sensível para nós.

Nesse sentido, a revelação não pertence ao campo do saber teorético. Na 

medida em que ela é uma crença histórica, na qual não há certeza empírica, em que 

a revelação não tem um objeto (Objekt), isto é, não tem aquilo em cujo conceito está 

reunido no múltiplo de uma intuição dada. 

9 KANT, I. Logik. p . 383. Trad., p. 89.
10 Id, Ibid. p. 377s. Trad., p. 83.

19



A originalidade de Kant reside no fato de que a fé revelada é especialmente 

moral, ancorada na autonomia do sujeito. Kant separa os dois campos: o campo do 

saber (Wissen) fenomênico; e o campo da fé (Glaube), pertencente ao mundo supra-

sensível.  Desta  forma  o  sentido  profundo  da  revelação  não  está  para  Kant  na 

encarnação do Verbo, mas na revelação do homem a si mesmo. A fé (prática) não 

repousa em princípios empíricos ou conceitos. É a própria razão humana (prática) 

que fornece uma lei de forma imperativa do bem incondicional que ordena a ação 

religiosa de forma universal.  Em suma, é a partir  da razão prática que se funda 

necessariamente a religião e a revelação.

A  discussão de  Kant  sobre  a  fé  enfatiza  o  que a  diferencia  do  saber  ao 

mesmo tempo em que a une às idéias da razão prática. Na Religião nos Limites da 

Simples Razão, Kant usa a idéia11 de fé como um dom que confere certeza objetiva 

ao seu beneficiário, para justificar a distinção entre religião, a qual existe somente 

uma, e fé da qual há várias possibilidades (Judaica, Cristã, Mulçumana, etc.). Kant 

opõe  claramente  fé  religiosa  e  fé  moral,  para  acolher  exclusivamente  a  religião 

moral, que é única, embora com multiplicidades de formas.12

Como a religião deve ser baseada não na lógica da razão teórica, mas na 

razão prática, segue-se que qualquer texto sagrado, qualquer revelação devem ser 

julgados pelo seu valor para a moralidade, não podendo ser, eles mesmos, o juiz de 

um código   moral.  Igrejas e dogmas só têm sentido na    medida em  que auxiliam o 

11 Segundo Kant,  a idéia é um conceito da razão cujo objeto não pode ser encontrado em parte 
alguma da experiência. ( ver. Krv. B. 383 . Trad., p.317) .
12 KANT, I. Religion. p. 253. Trad., p.113

20



desenvolvimento moral da humanidade. É nesta direção que a razão (moral) funda a 

religião.  “A  fé  religiosa  pura  é  decerto  a  única  que  pode  fundar  uma  Igreja 

Universal.”13

O homem deve proteger sua liberdade e tornar possível o triunfo do bem, 

mediante uma sociedade governada pelas leis da virtude.Esta será uma sociedade 

ético-civil ou república moral.Tal república moral é uma Igreja que, enquanto não é 

objeto  de  experiência  possível,  se  chama  Igreja  invisível.  Deve  ser  universal, 

fundada na fé religiosa pura. A igreja invisível é a idéia de todos os justos sob o 

direto e moral governo divino do mundo. Como os homens são sensíveis tendem a 

considerar a religião como culto, serviço a Deus, baseado em prescrições externas e 

leis. Organizam a Igreja visível que só pode-se fundar numa revelação transmitida 

pela tradição e pela escritura.

Kant erige o princípio da consciência moral como fio condutor do  domínio da 

fé. Segundo ele, há três formas de fé ilusória quando ultrapassamos os limites da 

razão: a crença nos milagres como superação das leis das experiências empíricas; a 

ilusão pelo qual se admitem realidades além dos conceitos racionais ou crenças nos 

mistérios; a ilusão que nos leva a pregar meios naturais para  provocar a influência 

sobrenatural  de  Deus  sobre  nossa  moralidade  ou  crença  nos  meios  de  graça. 

Portanto, para Kant, o culto falso se instala no momento em que a fé estatutária 

deixa de subordinar-se à fé natural, à fé moral, ou seja, quando deixa de ser um 

simples    veículo desta   para erigir-se   num fim em si. Cai-se  assim na superstição 

13 Ibid.p. 247. Trad., p. 108.

21



religiosa, definida por Kant como “a ilusão de, mediante ações religiosas do culto, 

obter  algo  em vista  da  justificação  perante  Deus”.14 Portanto,  o  fundamento  da 

verdadeira fé é prático, é a fé na virtude que não pode ser substituída pela crença 

dos textos sagrados, pelos milagres.  A religião não é, com efeito,  o conceito de 

certos dogmas considerados como revelações divinas, mas o conteúdo de todos os 

nossos deveres.

Kant  opera na  Religião nos Limites da Simples Razão a passagem da fé 

histórica, eclesial, estatutária, revelada para a fé religiosa pura. A religião natural em 

suas características essenciais (universalidade, pureza, liberdade e imutabilidade) 

funda os nossos deveres como preceitos divinos. Esta não se distingue em ponto 

algum  da  moral  pela  matéria,  isto  é,  pelo  objeto,  porque  ela  se  resolve 

essencialmente  em deveres;  a  sua  distinção  é  puramente  formal,  ou  seja,  uma 

legislação da razão que visa fortalecer a vontade moral do cumprimento de todos os 

seus deveres, por meio da idéia de Deus, que é derivada da própria moral. 

A  proposta  de  uma  abordagem  metodológica  analítica  perpassará  este 

trabalho. A nosso ver, esta perspectiva, permitirá a busca de significado das obras 

estudadas, consistindo na clarificação,  no entendimento do desenrolar interno do 

seu sentido e na relação de cada uma das partes entre si, com o todo. Na certeza de 

que elaborar uma metodologia, com efeito, já é fazer filosofia, já que isso envolve 

necessariamente uma concepção filosófica da filosofia, pois só é possível adquirir 

métodos em filosofia se antes for compreendido que o método é inerente à própria 

filosofia.15

14 Cf. Ibid, p. 224. Trad.,p. 176
15 Cf. FOLSCHEID. Dominique, WUNENBURGUER,Jean-Jaques. Metodologia Filosófica. Trad. Paulo 
Neves. São Paulo: Martins Fontes, 2002.(ver prefácio. p. VIII).

22



Ler  e  interpretar  uma obra  filosófica  consiste  em separar,  a  partir  da  sua 

compreensão  literal,  as  significações  e  jogos  de  sentido  que  ela  contém 

implicitamente.16 Interpretar é portanto reconhecer sentido num discurso, e dar-lhe 

um ou vários sentidos. Eis o nosso desafio nesta pesquisa.

16 Cf. Ibid., p.364.

23



CAPÍTULO I

OS ANTECEDENTES DO PROBLEMA DA REVELAÇÃO: A CRÍTICA 

À METAFÍSICA NO PERÍODO PRÉ-CRÍTICO.

       A Metafísica é uma ciência dos limites  da razão humana.17

A análise da religião em Kant expressa seu propósito de interpretá-la  a partir 

da redifinição de Deus e,  conseqüentemente,  da possibilidade de sua revelação 

como objeto  da metafísica. Para que o homem possa entender a revelação de Deus 

exige-se, em primeiro lugar, que ele saiba quem é o Deus que se revela. Se não 

houver qualquer via de acesso para entender o sentido e o significado da palavra 

Deus, toda possível  revelação estaria condenada ao vazio,  porque permaneceria 

simplesmente incompreensível. 

Uma  religião  descoberta  no  interior  dos  limites  da  mera  razão  é, 

inequivocamente, pela sua fundamentação e alcance, e pelos termos em que Kant a 

concebe, uma religião diferente da tradicionalmente praticada, ensinada e cultuada. 

Na  Nova  Delucidatio,  Kant  crítica  a  metafísica  wolfiana,  e  em  particular  a 

centralidade do princípio de contradição para uma explicação do ser e da verdade.18

17 KANT, I.  Träume. p. 384.Trad.,p.102.
18 CAYGIL.H. Dicionário Kant. ( Cf.verbete escritos pré-críticos ). Trad. Álvaro Cabral. Rio de Janeiro: 
Zahar.2000.p.115s.

24



Kant busca na sua filosofia transcendental analisar o poder de conhecer do 

espírito humano. A filosofia, antes de ser um saber efetivo da realidade, deve ser um 

saber de si, isto é, a filosofia deve ser auto-reflexiva.    O sujeito cognoscente não se 

submete a   um  objeto pré-dado, ele  o constitui.   No horizonte da filosofia kantiana: 

Só a critica pode cortar pela raiz o materialismo, o fatalismo, o ateísmo, a 
incredulidade dos espíritos fortes, o fanatismo e a superstição, que se podem 
tornar nocivos a todos e, por último, também o idealismo e o ceticismo que 
são  sobretudo  perigosos  para  as  escolas  e  dificilmente  se  propagam no 
público.19

Nesse âmbito, a questão básica que perpassa e orienta a presente análise do 

modelo kantiano da religião é o problema da revelação. Em vista da tematização 

dessa questão, cumpre expor a estrutura e a trajetória da religião revelada tanto no 

nível teórico cognitivo, como no nível prático-moral, no qual a revelação ganha o seu 

fundamento.  Assim,  a  tarefa  deste  capítulo  é  apontar,  em  linhas  gerais,  os 

antecedentes do problema da revelação na filosofia da religião kantiana no período 

pré-crítico, no seio de sua mais ampla crítica à metafísica. Para isto, estudaremos as 

seguintes  obras:  Nova  Elucidação  dos  primeiros  princípios  do  conhecimento 

Metafísico, o Único Argumento possível para uma Demonstração da existência de  

Deus e Sonhos de um Visionário, explicados pelos Sonhos da Metafísica.  

19 KANT, I . KrV . B . XXXIV - XXXV. Trad. , p. 30.

25



1.1  -  O  PROBLEMA  DOS  PRINCÍPIOS  DO  CONHECIMENTO  NA 

NOVA DILUCIDATIO.

O esforço de Kant  de fundamentar  a filosofia transcendental,  a moral  e  a 

religião, é fruto de um longo processo. Segundo Casnabet,20 desde o ano de 1755, 

Kant espera da aplicação do método newtoniano uma renovação da metafísica: o 

duplo tema que pode servir aqui de fio condutor é o status da causalidade e da 

existência, ligado indissoluvelmente ao problema de saber se a lógica da identidade 

pode ter uma validade ontológica. Na obra Nova Dilucidatio, Kant, abordando os dois 

problemas inseparáveis da causalidade e da existência, tenta criticar a tese wolffiana 

e crusiana. 

Na tradição  wolffiana  a  razão para  a  existência  era,  ao  mesmo tempo,  o 

fundamento para existir.  Assim, a ciência dos princípios - pensamentos racionais 

sobre Deus, o mundo e a alma dos homens, assim como todas as coisas em geral – 

é  a  ontologia.  Um princípio  é  um começo  ou  um ponto  de  partida  que  possui, 

classicamente, características lógicas e ontológicas.21 Para os wolffianos, os dois 

princípios  básicos  comuns  ao  ser  e  ao  saber  eram,  na  realidade,  proposições 

fundamentais.  O  mais  básico  era  o  princípio  de  contradição  -  algo  não  pode 

simultaneamente ser e não ser – seguido pelo princípio da razão suficiente, o qual 

sustentava que tudo o que existe tem uma razão ou fundamento para tanto. 

Não há dúvida de que o problema exposto por Wolff tem como antecedente 

claro o pensamento de Leibniz. Para Leibniz, os conhecimentos da razão humana se 

20 CASNABET,  Michéle-Crampe.  Kant:  Uma revolução Filosófica.  Trad.Lucy   Magalhães.  Rio  de 
Janeiro: Zahar,1994.p.20. 
21 Cf. CAYGIL. H. Op. Cit. (Cf. verbete princípio) . p. 259.

26



dividem em dois grupos: os que se subordinam ao princípio de não contradição e os 

que se subordinam ao princípio da razão suficiente. Os primeiros são as verdades 

da razão (necessárias); os segundos são as verdades de fato (contingentes).22 Os 

primeiros dizem respeito à lógica, os segundos, à metafísica. O princípio da razão 

suficiente  é  aquele  em  virtude  do  qual  julgamos  que  nenhum  fato  pode  ser 

verdadeiro  ou  real,  nenhuma proposição  verdadeira,  sem que  exista  uma razão 

suficiente para que seja assim e não de outro modo,  embora,  na maioria das vezes, 

segundo  Leibniz,  essas  razões  não  possam  ser  conhecidas.  Portanto,  Leibniz 

recorre ao princípio da razão suficiente,  que assegura existir  inegavelmente uma 

razão  para  tudo  o  que  acontece,  mesmo  que  não  a  vejamos.  Trata-se  de  um 

princípio  diretivo,  e  não  constitutivo,  do  conhecer:  ele  não  produz  nenhum 

conhecimento específico desta ou daquela coisa, mas, garante a racionalidade do 

real. Nesse âmbito, Deus é o único ser que tem o privilégio, a saber, de que, sendo 

possível,  deve existir.  Leibniz coloca como fundamento para Deus o conceito de 

possibilidade. De fato, uma possibilidade que não inclua nenhum limite, nenhuma 

contradição implica a existência; Deus é esta possibilidade, logo Deus existe. 

O ideal do conhecimento é o conhecimento necessário.  Levado às últimas 

conseqüências, a razão suficiente deve chegar a uma razão necessária, que não 

necessitasse  por  sua  vez  de  explicação.  Trata-se  assim  de  um  ideal  de  pura 

racionalidade,  que  visa  converter  o  conhecimento,  de  fato,  em  conhecimento 

necessário, pressupondo a continuidade entre a verdade de fato e a razão.

O princípio de razão suficiente é o princípio especulativo por excelência do 

sistema  Leibniziano:  ele  tem  valor  lógico  e  metafísico,  porque  em  virtude  dele 

consideramos que qualquer fato não poderia ser verdadeiro ou existente, e qualquer 

22 LEIBNIZ, G. Wilhem. Novos Ensaios sobre o Entendimento  humano.  Trad. João Luiz Baraúna.São 
Paulo. Nova Cultural, 1999. p. 359s

27



enunciado não poderia  ser  verídico,  caso não existisse uma razão suficiente do 

porque  a  coisa  é  assim  e  não  de  outro  modo.  A  formulação  do  princípio  é 

exatamente a seguinte: nada acontece sem razão suficiente (nihil est sine ratione), 

isto é, nada acontece sem que seja possível, para quem conhece as coisas, dar uma 

razão suficiente para explicar porque a coisa é assim e não de outro modo. A razão 

suficiente última do universo é o próprio Deus. Deus é o único ser em que essência 

e existência coincidem.

As verdades da razão são aquelas cujo oposto é impossível. Elas expressam 

o conjunto das verdades que estão na mente de Deus, as quais se baseiam nos 

princípios de identidade, de não contradição e do terceiro excluído. As verdades de 

fato se referem aos acontecimentos contingentes, e são tais que seu oposto não é 

impossível.  As  verdades  de  fato  poderiam  não  existir;  entretanto,  a  partir  do 

momento que existem, tem sua precisa razão de ser.   

Na  Nova  Dilucidatio,  Kant  estabelece  os  princípios  do  conhecimento 

metafísico. Sua atenção concentra-se no primeiro significado do princípio, ou seja, 

no problema do fundamento da existência. Ele toma o princípio como ilimitadamente 

válido  no  âmbito  do  ente  contingente,  mas  não  vale  para  o  ens  absolute 

necessarium. Nessa discussão do princípio da razão determinante, Kant debruça-se 

sobre a questão de Deus e de uma possível revelação.

O  método  usado  na  Nova  Dilucidatio consiste  em  tomar  como  ponto  de 

partida a existência da possibilidade considerada como fato; se as condições que 

tornam esse fato possível não tivessem realidade, então o fato que elas condicionam 

não existiria, o que é contraditório.

Na VI proposição da Nova Dilucidatio, Kant expõe a delimitação da razão de 

ser nos seguintes termos:  “e  discordante algo ter  em si  mesmo a razão de sua 

28



existência”.23 Kant refuta a tese segundo a qual, no caso do absoluto, o fundamento 

da sua existência  reside na própria  essência ou na possibilidade,  uma vez que, 

aquilo que tem em si a razão de sua existência deveria existir antes e depois de si 

mesmo. Kant se opõe à tentativa de estabelecer algo anterior à existência de Deus, 

do qual esta existência dependa e do qual ela possa, por isso, ser deduzida a priori. 

Para Kant, não se pode deduzir, a partir do conceito  ens realissimum, que 

aquilo  que  no  conceito  é  pensado  existe  também  realmente,  mas  apenas  a 

existência  teria  que ser  pensada como sua característica.  Kant  parece aceitar  a 

essência de Deus como fundamento da sua existência e apenas se opõe a que a 

ratio essendi, como sendo por nós puramente pensada, se possa tornar uma ratio 

cognoscendi da existência.

Segundo Kant, não há qualquer fundamento ontológico para a existência de 

Deus,  há  contudo,  um  fundamento  para  o  conhecimento  que  nos  possibilita 

conhecer a priori esta existência. Este fundamento é exposto na proposição VII: “Dá-

se um ente, cuja existência precede a possibilidade mesma quer de si próprio quer 

de todas as coisas, o qual por esse motivo se diz existir de modo absolutamente 

necessário, chama-se Deus.”24

Kant parte da possibilidade de podermos pensar previamente à existência das 

coisas. No conceito de possível, Kant distingue um elemento formal e um material. O 

primeiro  consiste  em  que  o  nosso  conhecimento  pode  combinar  os  elementos 

materiais e,  mediante eles,   criar conceitos de possibilidade.   Mas esses elementos 

materiais  não  poderiam ser  dados  ao  nosso  pensamento,  se  não existissem.  A 

existência  dos conteúdos  reais  dos conceitos  de  possibilidade é  uma existência 

absolutamente necessária. Pois, se nos afastássemos da existência do conteúdo do 

23 KANT, I. Dilucidatio. p. 399.( Exsistentiae suae rationem aliquid habere in se ipso, absonum est ).
24 Cf.  Id.  Ibid.  p.  400.  (Datur  ens,  cuius  exsistentia  praevertit  ipsam et  ipsius  et  omnium rerum 
possibilitatem, quod ideo absolute necessário exsistere dicitur. Vocatur Deus)

29



possível, não haveria qualquer possível, ou seja, só haveria impossível: “nada seria 

inteiramente  possível  a  não  ser  que  fosse  impossível”.25 Kant  coloca  que  os 

conteúdos  reais  necessariamente  existentes  dos  conceitos  de  possibilidade 

constituem a  essência  infinita e   única a que   chamamos Deus. Atinge-se assim, a 

infinitude da existência necessária porque pressupõe que os elementos reais, que 

nos são dados como matéria para conceitos possíveis, são o todo da realidade. Kant 

retoma a doutrina de Leibniz que, como vimos, tem como fundamento o conceito de 

possibilidade.

As ordens real  e ideal,  que são justamente aquelas que denominamos de 

observável e hipotética, aqui distinguir-se-iam em uma seqüência lógica possível, e 

uma sensível. Na ordem real, ao procurarmos a razão posteriormente determinante, 

procederemos  levando  em  conta  as  exigências  e  restrições  do  efetivamente 

existente,  na ordem do ideal  procedemos de um modo diferente:  constituímos a 

noção de um certo ser no qual se encontra a plenitude da realidade; através deste 

conceito,  devemos  confessa-lo,  é  necessário  conceder  a  esse  ser  a  própria 

existência. 

Ao analisar os princípios do conhecimento metafísico, Kant parece apontar a 

impossibilidade  de  uma  revelação  de  Deus.  Deus  se  constituí  uma  idéia: 

constituindo em nós a noção de um ser, não há razão para inferir daí a existência 

efetiva de um tal ser. Apenas existe enquanto conceito. A existência é concebida na 

unidade  do  conceito.  Neste  âmbito,  qualquer  manifestação  de  Deus  seria  uma 

contradição, pois, ele pertence ao plano do ideal, do conceitual e não do real. 

25 Id. Ibid. p. 401 (Nihil omnino  possibili, nonnisi impossibili foret).

30



1.2 – A POSSIBILIDADE DA DEMONSTRAÇÃO DA EXISTÊNCIA DE 

DEUS.

Em um Único Argumento Possível para uma Demonstração da Existência de  

Deus,  obra  de 1763,  Kant  analisa e  refuta o argumento  ontológico,  exposto por 

S.Anselmo no  Proslogion.26 Nesta obra, Anselmo procede  a priori, isto é, parte da 

definição de Deus para deduzir dela a sua existência.  A palavra “Deus” indica um 

ser perfeito, o maior de todos; mas, se Deus não existisse, seria preciso supor algo 

que  fosse  ainda  maior,  enquanto  teria  existência  real,  pois  existir  é  uma  das 

perfeições; então a palavra “Deus” só pode indicar um ser realmente existente. A 

idéia que todos têm de Deus é a de um ser tal que não se pode pensar nenhum 

maior do que ele. 

A estrutura da prova é muito simples e sua primeira versão concentra-se do 

capítulo segundo ao quarto do Proslogion: 

Cremos que Deus é o ser maior que tudo o que se pode pensar, Deus é um 
ser tal que não se pode pensar nada maior. Pode-se negar que Deus exista, 
mas  ao  negá-lo  deve-se  ter  uma  idéia  dele  como  maior  que  todo  ser 
pensável.  Mas  o  maior  de  todos  os  seres  pensáveis  não  pode  não  ter 
existência, porque então não seria maior que todo ser pensável, já que a 
existência de um ser o faz maior que ser meramente pensável, logo tal ser de 
que não se pode pensar algo maior tem de existir realmente.27

Nesse sentido, S. Anselmo dirige a sua atenção na própria idéia que qualquer 

pessoa, inclusive aquele que não crê em Deus, vê-se obrigado a elaborar para fazer 

26 Anselmo escreveu a obra Proslogion ( Diálogo ) entre 1077 e 1078, na qual procura uma prova 
irrefutável  da existência de Deus.  Ver Anselmo  Proslogion.  Trad.  Ângelo Ricci.   São Paulo:  Abril 
cultural, 1973. (Col. Os Pensadores).
27 Cf. Anselmo. Op. Cit. p. 108s

31



sua afirmação: Deus não existe. O que pensa aquele que não crê quando pronuncia 

a palavra Deus? Qual o conceito que elabora? A de um ser maior que nenhum outro 

pode existir. Ora, se é assim, aquele que não crê, já admite de saída a existência do 

que ele nega, pois, para ser este maior  do que tudo que pode existir, Deus não 

pode  ser  apenas  um  pensamento  no  intelecto  daquele  que  não  crê.  É  uma 

existência concreta. 

De  acordo  com  o  desígnio  de  Anselmo,  a  prova  deverá  revestir  duas 

qualidades: deve ser evidente, e servir de ponto de apoio para toda a teologia. A 

conclusão, pois, é clara: há um ser realmente existente, em comparação ao qual não 

se pode pensar outro maior, e que existe de tal maneira que sua não existência não 

pode ser pensada sem contradição. E este ser é Deus.

O argumento ontológico é uma prova a priori da existência de Deus obtida a 

partir  da  própria  idéia  de Deus.  Esta  prova se baseia no pressuposto de que a 

existência real é uma perfeição; se Deus é o Ser que por definição possui todas as 

perfeições deve necessariamente possuir a existência. Em outras palavras: não se 

pode pensar  Deus como não-existente,  porque de outro  modo não pensaríamos 

Deus, mas um ser inferior.

Esse argumento, ao qual nem mesmo os ateus poderiam resistir é chamado 

ontológico porque, a partir da idéia de Deus que está na mente; se deduz a sua 

existência fora da mente; também é chamado a simultâneo, porque sustenta que na 

idéia  de  Deus  está, incluída  ao  mesmo  tempo  a  existência.  Pensar  Deus  é 

considera-lo existente e, simultaneamente, unum et idem.  

O argumento é uma prova indireta que os lógicos denominam redução ao 

absurdo. Nesse tipo de prova, supõe-se o contraditório da proposição a ser provada 

32



e mostra-se que o pressuposto implica uma contradição, uma proposição falsa ou 

uma proposição que seja de alguma maneira inaceitável.

Kant apresenta uma crítica e uma tomada de posição frente ao argumento 

ontológico  de  S.Anselmo,  baseadas  em  argumentos  que  serão  retomados 

posteriormente na Crítica da Razão Pura.  

Kant critica o argumento que pretende extrair a existência de Deus da sua 

essência.  A palavra existência  tem precisamente na tradição filosófica,  o  sentido 

oposto à essência (essentia). Ambos os vocábulos estão vinculados ao sentido mais 

geral do ser (esse).  Quando concebemos algo, pensando o Ser no sentido mais 

geral da palavra, o que visamos é uma natureza determinada idêntica a si mesma, a 

essência que pode ou não existir. Na existência de uma coisa estaria implicada a 

sua essência. Determinação concreta, contingente, a existência não corresponde ao 

sentido do Ser  em geral.  Refletindo sobre o problema, Kant  viu  na existência  a 

própria categoria da realidade, isto é, o modo pelo qual o nosso pensamento afirma 

que a cada intuição sensível dos fenômenos situados no tempo corresponde algo 

realmente dado. Assim concebida, a existência não é mais um domínio efetivo do 

Ser, correlativo à essência, mas a simples posição dos objetos no tempo. Portanto, 

dizer que existem coisas é, para Kant, formular juízos de realidade. A existência 

mesma não seria atributo ou predicado e dela nada se pode predicar. Independente 

da realidade, que é uma categoria do pensamento, aquilo que segundo a concepção 

kantiana, se poderia chamar de existência pura, como o ato de ser ou de existir, é 

simples posição. Insusceptível de receber a forma de um conceito, ela ficaria, dessa 

maneira, a margem do conhecimento verdadeiro.

Em Kant, a tese sobre o Ser não é um conteúdo, nem proposição básica de 

um sistema. O Ser não é um objeto de uma coisa que nós representamos em seu 

33



conceito.  Kant  limitou-se  a  reconhecer  a  irredutibilidade  da  existência  para  os 

conceitos do pensamento. Ser não é um predicado, nada acrescenta ao sujeito de 

juízo, mas designa meramente o que é possível em virtude do eu pensar o seu 

objeto. O existir não é um conceito, mas um fato, o juízo da existência é apenas 

aparentemente um predicado. É antes, o reconhecimento de uma posição absoluta, 

um evento irredutível. A existência escapa às determinações com que conhecemos 

o  objeto  do  nosso  pensamento;  a  sua  compreensão  requereria  determinação 

completa,  impossível  à  determinação  total  envolvente  obtida  através  do 

envolvimento da totalidade dos predicados,  apta  a determinar,  sob todo aspecto 

possível, o objeto a ser conhecido.

A verdadeira e única prova ontológica é, segundo Kant, aquela através da 

qual  se  demonstra  a  existência  de  Deus  a  priori,  partindo  da  possibilidade  das 

conseqüências. A este objetivo Kant dedica a primeira parte de O único Argumento 

Possível para uma Demonstração da existência de Deus, desenvolvida em quatro 

considerações.

A primeira consideração, diz respeito à existência em geral. A existência não 

é  predicado  ou  determinação  de  qualquer  ente,  pode  ser  determinada 

completamente a possibilidade de algo,  sem que se deva com isto incluir  a sua 

existência.“  A existência  é a posição absoluta de uma coisa”.28 A existência não 

é, portanto,  predicado ou determinação de qualquer  ente.  Pode ser determinada 

completamente a possibilidade de algo sem que se  deva com isto  incluir  a  sua 

existência.

Na    segunda    consideração,  Kant  desenvolve toda sua argumentação 

partindo da possibilidade intrínseca de uma coisa qualquer. Existem duas ordens de

28 KANT, I. Demonstration. p. 77. Trad.p. 327.

34



possibilidades,  uma  formal  e  outra  real,  mas  ambas  não  são  contraditórias  e, 

portanto,  não  impossíveis,  enquanto  somente  dadas  em  relação  a  uma  coisa 

qualquer de real, ou como sua determinação ou como sua conseqüência. De fato, 

Qualquer  coisa  possível  cai  por  terra  não  só  quando  se  acha  nela  uma 
contradição  intrínseca,  como  o  lógico  da  impossibilidade,  mas  também 
quando  nela  não  existe  um  material,  um  dado.  Porque,  então,  não  é 
oferecido nada de pensável.29

Na terceira consideração, Kant  afirma:  “é absolutamente necessário  aquilo 

cujo oposto é em si mesmo impossível”.30  Para Kant não apenas existe algo de 

absolutamente  necessário,  mas  este  necessariamente  existente  é  aquilo  de  que 

depende a possibilidade de qualquer outra coisa possível. O ente necessário, será 

também  único,  simples,  eterno,  espiritual,  fundamento  e  princípio  de  todo  ser 

contingente. 

Uma vez que o ser necessário contém o último fundamento real de qualquer 
outra  possibilidade,  assim  qualquer  outra  coisa  somente  será  possível 
enquanto  é  dada  por  ele  enquanto  fundamento.  Portanto,  qualquer  outra 
coisa pode acontecer somente como uma conseqüência sua: dele, portanto, 
dependem a possibilidade e a existência de todas as outras coisas.31

Na quarta consideração, Kant não apresenta uma definição determinada e 

sistemática do conceito de Deus, mas o analisa de modo a conseguir uma definição 

formal.  A  prova  conclui  pela  demonstração  de  que  o  ente  necessário  é  o  ente 

perfeitíssimo. 

29 Id. Ibid. p. 81. Trad., p. 333.
30 Id. Ibid. p. 86. Trad., p. 337.
31 Id. Ibid. p. 92. Trad., p. 344

35



Existe alguma coisa de absolutamente necessário. Este ser é o único na sua 
essência, simples na sua substância, espírito segundo a sua natureza, eterno 
na sua duração, imutável em sua constituição, totalmente auto-suficiente em 
relação a tudo o que é possível e a tudo o que é real. Existe um Deus. Não 
apresento aqui uma definição determinada do conceito de Deus. Eu deveria 
fazê-lo  se  quisesse  tratar  sistematicamente  o  meu  objeto.  O  que  aqui 
apresento é uma análise com a qual podemos nos tornar capazes de uma 
doutrina apresentada boa e devidamente.32

Para o Kant de 1763, o único argumento possível para uma demonstração a 

priori da  divindade  do  necessariamente  existente,  do  ser  perfeitissimo,  do  ente 

necessário, do ser Deus, daquele ser necessário, do qual toda possibilidade e ente 

contingente que pode ser pensado é apenas conseqüência que exige dele absoluta 

necessidade e prioridade única.33

O argumento ontológico repousa sobre uma ilusão; entretanto uma prova da 

existência de Deus pode ser fundada. Sempre se poderá dizer sem contradição, que 

nada existe. Mas, não se pode aderir a essa hipótese, porque ela não explica o fato. 

Para Kant, se admitirmos que nada existe, aceitamos por isso mesmo que se pode 

pensar  alguma  coisa  sem  ter  nada  para  pensar.  Mas  isso  é  absolutamente 

impossível: pois há possível, já que o pensamos.

Assim sendo, todo argumento ontológico parece condenado. Entretanto, de 

modo  algum  a  realidade  do  pensamento  basta  para  fundar  o  possível,  a 

possibilidade é que é referida à  existência de Deus.  Deus é esse existente singular, 

do  qual  as  possibilidades  decorrem  como  conseqüência.  Deus  é  o  primeiro 

fundamento  lógico  real  da  possibilidade,  da  qual  deriva  o  primeiro  fundamento 

lógico, o princípio de contradição.

32 Id. Ibid. p. 94. Trad., p.346s
33 Cf.TOMATIS, Francesco. O Argumento Ontológico. A existência de Deus de Anselmo a Shelling. 
Trad. Sérgio José Schirato: São Paulo: Paulus, 2003.p. 77.

36



Na primeira parte de sua obra Kant faz a seguinte afirmação: 

O  argumento  da  existência  de  Deus  que  apresentamos  aqui  constrói-se 
unicamente sobre isto: alguma coisa é possível. Por isso, esta é a prova que 
pode ser considerada completamente a priori.Não é pressuposta a existência 
nem minha, nem dos outros espíritos, nem do mundo corpóreo. Este, de fato, 
é tirado da característica intrínseca da necessidade absoluta.34

O único argumento possível para demonstrar a existência de Deus de modo 

rigoroso, embora seja de qualquer maneira,  apenas um argumento, mais do que 

uma prova indiscutível e definitiva é assumida por Kant de forma positiva e a priori, 

que procede da possibilidade conceitual para a existência necessária. Partindo das 

possibilidades, assume-as como conseqüência de um fundamento, de um princípio, 

isto é, da existência de Deus.

Nesse sentido, Kant parece negar a possibilidade de uma revelação de Deus. 

Para  o  Kant  de  1763,  o  único  argumento  possível  para  uma  demonstração  da 

existência de Deus é a prova ontológica entendida como demonstração a priori  da 

divindade, do necessariamente existente, mas não revelado.

34 Kant. I. Demonstration.p. 96. Trad., p. 349.

37



1.3 – A CRÍTICA À METAFÍSICA NOS SONHOS DE UM VISIONÁRIO.

Na obra Os Sonhos de um Visionário, interpretados Mediante os Sonhos da 

Metafísica, Kant  tem  como  objetivo  demonstrar  a  vacuidade  do  saber  dos 

metafísicos dogmáticos. Nesta obra, a crítica kantiana constitui  mais um aspecto 

contra as supertições e o obscurantismo religioso. Ao desferir uma crítica jocosa aos 

depoimentos do místico sueco Swedenborg, sobre visões do céu e do inferno,  Kant 

procura responder aos mais altos problemas espirituais e religiosos da humanidade, 

negando qualquer fundamento científico aos conhecimentos de ordem mística. 

Kant oferece uma explicação racional que torne compreensível o modo como 

fenômenos internos podem aparecer projetados e vistos como fenômenos externos 

a  um sujeito  cujas  faculdades  perceptivas  se  encontram deslocadas,  pois,  toda 

especulação em torno dos espíritos e sua mútua comunicação, não tem fundamento 

empírico.  Segundo Cassirer,35 a luta  contra a metafísica dogmática e contra seu 

conceito de Deus, e de um conceito de mundo supra-sensível, representa para Kant 

a luta em prol de uma nova fundamentação positiva da moral autônoma. O problema 

central  é como se pode manter o ponto de vista da “imanência” pura e seguir a 

incondicionalidade das normas morais:  dito  com outras  palavras,  como se  pode 

manter em toda a sua pureza o inteligível da ética e renunciar ao supra-sensível do 

fanatismo místico e da metafísica dogmática.

A metafísica de Wolff e Crusius pode ser comparada com as fantasias dos 

visionários.  Os  metafísicos  que  falam  de  realidades  espirituais  devem  ter  uma 

experiência  direta  delas  ou  do  contrário  contentar-se  com predicados  negativos. 

Mas, no primeiro caso, não se distinguem dos visionários que constroem um mundo 

35 Cf.  CASSIRER,E.  Kant:  Vida  Y  Doctrina.  Trad.  Wenceslao  Roces.  México:  Fondo de  Cultura 
Econômica. 1997. p. 113.

38



de idealidades com a força mágica de algumas palavras e conceitos vazios. Porque 

a realidade dos espíritos não se baseia na experiência, nem se pode demonstrar, 

deve-se excluir a metafísica dogmática. Para Kant, 

Quando se fala do céu como a morada dos bem-aventurados, a opinião geral gosta 
de colocá-lo sobre nós, acima, no incomensurável espaço. Não se toma em conta, 
que nossa terra, vista destas regiões, aparece também como uma das estrelas do 
céu e que os habitantes de outros mundos, pelas mesmas razões, poderiam dizer 
que ali é o lugar das alegrias eternas e a morada celeste preparados para receber-
nos algum dia.36

Kant aponta de forma irônica a vacuidade do saber metafísico e a fragilidade 

de seus princípios e de suas concepções do mundo supra-sensível.

Kant analisa os sonhos e as visões dos que querem iniciar a comunidade no 

mundo dos espíritos: 

O iniciado tem o costume de elevar a conceitos abstratos o entendimento grosseiro 
apegado  aos  sentimentos  externos,  e  pode  ver  também  formas  espirituais 
despojadas de sua roupagem corporal naquela penumbra com que a débil  luz da 
metafísica torna visível o reino das sombras.37

Kant estuda os fenômenos espirituais e sua relevância epistemológica.

Qual  filosofo  não  esteve  uma vez  entre,  o  juramento  de  uma pessoa  sensata  e 
convicta testemunha ocular, e a resistência interior de uma dúvida inolvidável? Deve 
ele negar completamente a veracidade de todos os fenômenos espirituais? O que o 
deve conduzir aos fundamentos de sua posição acerca deste assunto.38 

A reflexão kantiana coloca que o espírito que se apresenta a um visionário, 

não pode ser apreciado universalmente nem tratado pela ciência, e, portanto, deverá 

ser  considerado  como relato  histórico  particular  daquele  que  teve  a  visão.  Kant 

36 Kant, I. Träume. p. 347. Trad., p. 48
37 Id. Ibid. p. 343. Trad., p. 43.
38 Id. Ibid. p. 331. Trad., p. 24

39



propõe que o testemunho de um vidente seja visto como o de uma pessoa que, 

tendo  visitado  um  país  distante  e  desconhecido  pelos  demais,  descreva  coisas 

admiráveis.  Tal  pessoa,  se  não  trouxesse  deste  país  qualquer  prova  de  sua 

existência,  teria apenas seu próprio testemunho a apresentar,  e aos demais não 

restaria  muito  a  fazer  se  não  acreditar  ou  duvidar  do  relato,  mais  ou  menos 

arbitrariamente segundo predisposições pessoais.

Quanto àquele que tem a faculdade de ver o que os demais não vêem, deve, 

para  Kant,  julgar  por  si  próprio  a  veracidade  do  fenômeno,  mas  não  deve  em 

hipótese nenhuma fazer disso ciência que jamais seria objetiva a experiência que 

tem.

Kant  retira  de  Swedenborg  o  direito  de  afirmar  autoridade  sobre 

conhecimentos metafísicos. O pensamento de Swedenborg tem natureza dogmática 

por afirmar que estes conhecimentos são as verdades reveladas pelos espíritos. Se 

a  verdade  coincide  com  a  universalidade,  os  testemunhos  do  vidente  estão 

definitivamente  excluídos.  Não  podendo  convencer  universalmente  os  homens 

através de provas materiais ou mesmo de argumentos sintéticos da razão, só lhe 

cabe contentar-se com a posição de testemunha, que terá crédito relativo a juízos 

pessoais.

Swedenborg  pretende  com  seus  relatos  do  mundo  espiritual  estabelecer 

novos parâmetros  morais  e  mesmo científicos,  além de difundir  o  conhecimento 

acerca  do  outro  mundo.  Esta  pretensão  é  a  de  preencher  o  universal  com  o 

particular,  de  fazer  ciência  a  partir  de  crenças  e  pressuposto  particulares.  Kant 

objetiva  demonstrar  a  instabilidade  epistemológica  de  sistemas  como  o  de 

Swedenborg. Segundo Kant, é uma grande incoerência a necessidade de afirmar 

crenças tentando converte-las em verdades universais. 

40



A  metafísica  de  Wolff  e  Crusius  é  comparada  às  visões  fantásticas  de 

Swedenborg porque também aquele se encerra no seu próprio mundo, que exclui o 

acordo com os demais homens: 

Frente aos arquitetos dos diferentes mundos ideais que se movem no ar, dos quais 
cada um ocupa tranqüilamente o seu, com exclusão dos outros, situando-se um deles 
na ordem das coisas que Wolff construiu com poucos materiais de experiência, mas 
com muitos conceitos sub-reptícios, e o outro, que Crusius produziu do nada com a 
força  mágica  de  algumas  palavras  com  o  pensável  e  impensável,  nós,  ante  o 
contraditório de suas visões, aguardaremos pacientemente até que estes senhores 
hajam saído do seu sonho.39

Frente à inutilidade deste sonhar acordado, Kant considera que a metafísica 

deve, em primeiro lugar, considerar as próprias forças e, por isso, conhecer se o 

objetivo está em proporção com aquilo que se pode saber e que relação tem esta 

questão com os conceitos da experiência, sobre os quais devem apoiar os nossos 

juízos. “A metafísica enquanto ciência dos limites da razão humana, importa mais 

conhecer bem e manter as suas próprias conquistas que ir às cegas em busca de 

novas  conquistas”.40 Os  problemas  que  a  metafísica  deve  tratar  são  os  que 

preocupam o homem e que, portanto,  se encerram na experiência.  Para Kant,  é 

ilusório crer que a sabedoria e a vida moral dependem da metafísica dogmática.

A metafísica, para ser científica, deve consistir em determinar os limites do 

conhecimento imposto pela natureza da razão humana. Kant aceita este aspecto do 

empirismo de Hume, para quem as noções de causa e efeito, de forças e ações se 

fundamentam na experiência, e não tem valor no mundo espiritual. Com efeito, a 

moral  é  autônoma e não depende de conceitos e princípios metafísicos como a 

imortalidade da alma, os prêmios ou castigos da outra vida, etc. Kant distingue entre 

39 Id. Ibid. p. 357. Trad., p. 61s
40 Id. Ibid. p. 384. Trad., p. 102.

41



autonomia e heteronomia. A vontade autônoma é a que dá a si mesma sua própria 

lei;  heterônoma  é  a  vontade  quando  recebe  a  lei  passivamente  de  algo  ou  de 

alguém. Ele propõe uma moral autônoma em que a razão pura pode ser prática. 

Estes princípios não são premissas demonstradas pela metafísica, mas se fundam 

na fé moral, no sentimento natural da vida virtuosa :

Por isso aparece adequado à natureza humana e à pureza dos costumes fundar a 
esfera do mundo futuro nos sentimentos de uma alma de boa índole do que, pelo 
contrário, fundar sua boa conduta na esperança do outro mundo.41

Em Kant, dado que a moralidade de uma ação concerne ao estado interior do 

espírito, só a comunidade humana dos espíritos pode entender de modo natural, e 

não sobrenatural, as conseqüências adequadas à moralidade plena.

A  despeito  das  ilusões  da  metafísica  dogmática  perpetradas  por 

Swendenborg, Kant termina sua obra com uma recondução da metafísica as suas 

verdadeiras bases.

Que a atração da metafísica decorre de suas duas principais características, uma das 
quais  é  perscrutar  as   propriedades mais  recônditas  das  coisas,  a  qual  somente 
oferece desapontamento, e a outra é conhecer os limites da razão humana. Esta 
última noção, a metafísica como auto-conhecimento, leva a metafísica de volta aos 
seus humildes fundamentos na experiência e no senso comum. 42

O  caráter  programático  da  declaração  de  respeito  à  metafísica  é 

inconfundível,  mesmo  em  plena  e  implacável  sátira.  Na  busca  por  elementos, 

indícios, que propiciem o entendimento do problema da revelação, no período pré-

crítico,  vimos  que  na  Nova  Delucidatio,  Kant  concebia  Deus  como  ommitudo 

41 Id. Ibid. p. 389s. Trad., p.111.
42 Id. Iibid. p. 384. Trad., p. 101s.

42



realitatis, passando pela prova modificada do único Argumento Possível, que levava 

em conta o discernimento de que em Deus não se pode pensar reunidos atributos 

realmente contraditórios, o ser supremo devendo por isso ser pensado tão somente 

como  o  fundamento  último  de  todas  as  possibilidades,  e  nos  Sonhos  de  um 

Visionário a crítica radical às ilusões da metafísica dogmática. 

Assim, é possível ler nos textos pré-críticos que na medida em que Kant tenta 

resolver  os  problemas  metafísicos,  defronta-se  com os  problemas  da religião,  a 

saber: Deus, espírito, moral. Nesse horizonte, estas preocupações, aos poucos, vão 

se tornando uma temática. Com efeito, Kant parte de um diagnóstico negativo da 

metafísica  dogmática.  Segundo  parece,  seus  próprios  princípios  e  regras  de 

funcionamento  não  estão  adequadamente  formulados.  Sintaticamente  confusos, 

ambíguos e  vagos na sua aplicação,  é  mister  aprimorá-los  em benefício  de  um 

conhecimento metafísico certo e rigoroso. 

Nesse  sentido,  a  revelação  de  Deus  é  problemática,  pois,  toda  reflexão 

kantiana é uma crítica a Deus como objeto da metafísica. Kant parece apontar, nas 

obras do período pré-crítico, a fragilidade das teorias metafísicas que postulam o 

discurso sobre Deus e sua manifestação. Na realidade, Kant procede à substituição 

de Deus como fundamento da verdade, pelo homem, como sujeito cognoscente. É o 

homem que ordena o mundo, com uma síntese teórica  e prática, e é a consciência 

humana o que integra Deus em seu sistema ao reduzi-lo  a  um ideal  do  cosmo 

reconhecido pela razão, dedutivamente desde o mundo, a mero postulado da razão 

teórica, que carece de base empírica e que, portanto, não pode ser demonstrado.   

43



No período pré-crítico, Kant assinala a preponderância decisiva por temas e 

motivos que confluirão no criticismo, preparando assim a revolução crítica. Podemos 

afirmar que, neste período, Kant chega a conclusões que lhe servirão como ponto de 

partida e de referências dos seus escritos críticos.

44



CAPÍTULO II

O LÓCUS DA REVELAÇÃO NO PERÍODO CRÍTICO.

Tive que elevar o saber para obter lugar para a fé.43

Kant  pretende,  na  Crítica  da  Razão  Pura, ter  dado  solução  definitiva  e 

completa  ao  problema da  Metafísica.  O  problema  é  central  no  projeto  filosófico 

kantiano  e,  conseqüentemente,  fundamental  para  entendermos  o  problema  da 

revelação na sua filosofia da religião.

Kant busca solucionar o problema da metafísica afirmando não haver um só 

problema metafísico, que não esteja resolvido na Crítica da Razão Pura. Através da 

crítica, não de livros ou sistemas, mas da faculdade da razão em geral, com respeito 

a  todos  os  conhecimentos  a  que  pode  aspirar,  independentemente  de  toda 

experiência, buscando a determinação tanto de suas fontes como da sua extensão e 

limites, a partir de princípios.   

Nesse sentido,  objetivamos demonstrar  neste  capítulo,  como Kant  nega a 

possibilidade  de  qualquer  manifestação  (revelação)  de  Deus  na  dimensão 

especulativa  com  base  na  Crítica  da  Razão  Pura. Por  outro  lado,  buscaremos 

compreender como ele abre um novo caminho para a religião revelada no horizonte 

da filosofia prática. Para tal, utilizaremos a obra principal de Kant sobre a religião, A 

Religião nos Limites da Simples Razão. 

43 Kant,I. KrV. B.XXX. trad.,p.27.

45



2.1 – DA IMPOSSIBILIDADE DA REVELAÇÃO NA CRÍTICA DA RAZÃO 

PURA

O  problema  da  Metafísica  consiste  em  ser  ou  não  possível  ao  homem 

transcender, pelo conhecimento, os limites da experiência sensível. 

Por um lado, o filósofo de Königsberg declara, na  Crítica da Razão Pura, a 

impossibilidade teórica da Metafísica como ciência; por outro lado não renuncia à 

metafísica como fundamento da vida moral. Segundo Kant:

A razão humana, num determinado domínio dos seus conhecimentos, possui 
o singular destino de se ver atormentada por questões, que não pode evitar, 
pois lhe são impostas pela sua natureza, mas às quais também não pode dar 
resposta por ultrapassarem completamente as suas possibilidades.44

A razão é a fonte das idéias transcendentais (alma, mundo e Deus), que não 

são dadas na experiência, não correspondem a nenhum objeto dado pelos sentidos 

e ultrapassam a experiência fenomênica. São conceitos da razão pura, dados, afinal, 

pela própria natureza da razão, devido à sua inclinação natural para sair dos seus 

limites, elas são tão naturais à razão, como as categorias ao entendimento.

Na  Crítica da Razão Pura a preocupação é limitar  a razão cognoscitiva à 

esfera da experiência, isto é, estabelecer as condições de possibilidade no sentido 

de aceitar somente como objeto do conhecimento os objetos sensíveis intuíveis no 

espaço e no tempo, e pensados pelas categorias do entendimento.

A experiência nunca satisfaz plenamente; a razão sempre nos impele para ir 

mais longe, na busca de respostas mais fundamentais, e nunca deixa o ser humano 

44 Id. Ibid. A.VII. Trad., p.3

46



satisfeito  com as  suas  respostas.  Os  problemas  da  alma,  de  Deus,  do  mundo, 

surgem em virtude da insuficiência e da contingência do pensamento experimental, 

e se postula a idéia de um ser supremo. A Metafísica é real como  Naturanlage, 

como estrutura natural da razão humana, mas impossível como Wissenschaft, como 

ciência, porque não lhe corresponde um objeto representável na intuição.

A  procura  do  incondicionado  se  especifica  segundo  as  três  idéias 

transcendentais que a metafísica, tradicionalmente, confunde com três objetos que 

não são suscetíveis de ser expostos na experiência. A primeira tenta descobrir a 

integralidade de todos os predicados sob a unidade de um sujeito (alma). A segunda 

aparência ou ilusão tem como fundamento a preocupação de ligar um condicionado 

à sua condição primeira, de esgotar a série dos elementos e das causas no que diz 

respeito ao objeto da cosmologia racional (mundo). A terceira ilusão trata de provar 

a existência do Ens realissimum, objeto da teologia racional (Deus). Aqui, a ilusão 

repousa sobre a pretensão fundamental da metafísica: poder a partir  da idéia de 

Deus, provar a sua existência.

Kant é contrário ao conceito de razão como faculdade dos conhecimentos 

certos, e à idéia de se obterem conhecimentos verdadeiros por meros conceitos, 

próprios dos racionalistas, para os quais as duas acepções significavam o mesmo. 

Ele não procura explicar como as representações aparecem ou desaparecem na 

consciência, mas qual o valor que elas possuem do ponto de vista da verdade. Ele 

não estuda nenhum objeto particular, mas a possibilidade, para a razão, de ter um 

objeto, qualquer que ele seja.

Na  Dialética  transcendental,  Kant,  ao  fazer  uma  analogia  com  o 

entendimento, apresenta dois conceitos básicos de razão, a saber: uma faculdade 

lógica e uma faculdade transcendental.  

47



Da razão como do entendimento, há um uso meramente formal, isto é, lógico, 
uma vez que a razão abstrai de todo o conteúdo do conhecimento; mas há 
também um uso real da mesma uma vez que contém a origem de certos 
conceitos e princípios, que não toma emprestados nem dos sentidos nem do 
entendimento.45

É a partir  do uso lógico que se explica o uso puro da  razão,  isto  é,  sua 

estrutura transcendental.  A razão pura é a busca do incondicionado, considerada 

como a condição última de todas às condições, visando uma unidade objetiva. O 

ponto central  é  que a razão pura pode pensar  o incondicionado,  mas não pode 

conhecê-lo. O incondicionado é o absoluto, o que é válido sem restrição alguma, o 

absoluto é a totalidade. O fascínio da razão pelo incondicionado original exprime 

apenas o seu desejo inveterado, “natural” de encontrar o repouso.46

Portanto,  todas as idéias transcendentais podem-se reduzir  a três classes, 

cuja primeira contém a unidade absoluta (incondicionada), do sujeito pensante, a 

segunda, a unidade absoluta das séries das condições do fenômeno, a terceira, a 

unidade absoluta da condição de todos os objetos do pensamento em geral.47

Para Kant, a razão tem um uso regulativo e não constitutivo. As idéias da 

razão são princípios  regulativos.  As  idéias  nunca são dadas como objetos;  elas 

impõem obrigações. As idéias são formas que não têm conteúdo. Elas são modelos 

supremos de unidade, que servem de norma para a mente humana, e a impelem a 

procurar uma unidade, sempre mais completa, uma síntese sempre mais vasta da 

experiência.    Essas idéias  representam um ideal inatingível da razão especulativa; 

disso resulta a exigência de transferir o problema da metafísica da razão pura para a 

razão prática.

45 Id, Ibid. B. 355. trad,p. 298.
46 Cf. CASNABET, M. Op. Cit. p. 63.
47 Cf. KANT, I. KrV. B. 391. Trad., p.  321.

48



2.2  –    A CRÍTICA A TEOLOGIA ESPECULATIVA

Na Dialética transcendental Kant elabora uma crítica à teologia.  

Se  por  teologia  entendo  o  conhecimento  do  ente  originário,  então  é  um 
conhecimento  ou  a  partir  da  simples  razão  (theologia  rationalis)  ou  da 
revelação (revelata).  Ora, a primeira pensa o seu objeto ou simplesmente 
pela razão pura mediante meros conceitos transcendentais (ens originarium, 
realissimum, ens entium) e chama-se teologia transcendental, ou através de 
um  conceito  tomado  emprestado  da  natureza  (da  nossa  alma)  como  a 
inteligência suprema, e teria que se chamar teologia natural. Dá-se o nome 
de deísta a quem só admite uma teologia transcendental e de teísta a quem 
também admite uma teologia natural.48

A teologia transcendental é aquela que supõe derivar a existência de um ente 

originário a partir de uma experiência em geral, ou aquela que crê conhecer a sua 

existência mediante simples conceito sem o auxílio da experiência.  Já a teologia 

natural infere as propriedades e a existência de um criador do mundo a partir da 

disposição da ordem e da unidade encontradas neste mundo.

Kant busca as fontes de todas as tentativas da razão de entender a teologia. 

Mas ele se satisfaz em: 

Explicar o conhecimento teórico como aquele pelo qual conheço o que existe, 
e o conhecimento prático por sua vez pelo qual me represento o que deve 
existir.  De  acordo  com isto,  o  uso  teórico  da  razão  é  aquele  pelo  qual 
conheço  a priori  (como necessário) que algo exista, e o uso prático aquele 
pelo  qual  é  conhecido  a  priori o  que  deva  acontecer.  Ora,  se  é 
indubitavelmente certo que algo exista, ou deva existir,  mas isto de modo 
apenas  condicionado,  então  uma  certa  condição  determinada  pode  ser 
absolutamente  necessária,  para  isso,  quanto  a  mesma  ser  somente 
pressuposta como arbitrária e contingente. No primeiro caso, a condição é 
postulada  (per  hipothesi).  Visto  que  há  leis  práticas  absolutamente 
necessárias (as leis morais) então,   quando pressupõem qualquer existência 

48  Id. Ibid. B. 659. Trad., p. 525

49



como  a  condição  da  possibilidade  da  sua  força  compromissante,  tal 
existência   tem  que  ser  postulada  pelo  fato  de  o  condicionado,  do  qual 
procede a inferência a essa condição determinada, ser ele mesmo conhecido 
a priori como absolutamente necessário.49

Kant  analisa o uso especulativo da razão na teologia afirmando: 

Que todas as  tentativas de um uso meramente especulativo  da razão  na 
teologia são totalmente infecundas e vãs; que, porém os princípios do seu 
uso natural de modo algum levam a uma teologia, conseqüentemente, se não 
se põe como fundamento princípios morais ou não os usa como fio condutor, 
não pode haver em parte alguma uma teologia da razão.50

O conceito transcendental  é o único conceito determinado de Deus que a 

razão  meramente  especulativa  nos  oferece.  A  razão  jamais  apresenta  validade 

objetiva de tal conceito, mas só a idéia de algo sobre o qual toda realidade empírica 

funda a sua unidade suprema e necessária e o qual não pode ser pensado por nós 

senão em analogia com uma substância real que segundo leis da razão seja a causa 

de todas as causas.

No uso meramente especulativo da razão, o ente supremo permanece um 

simples  ideal,  embora  sem defeitos,  um conceito  que  conclui  e  coroa  o  inteiro 

conhecimento humano e cuja realidade objetiva por essa via não pode ser provada, 

mas  tampouco  refutada,  se,  além  disso,  houver  uma  teologia  moral  capaz  de 

completar essa deficiência, então a precedente e meramente problemática teologia 

provará a sua imprescindibilidade através da determinação do seu conceito e da 

censura      incessante    de  uma   razão    com freqüência suficiente, enganada pela 

sensibilidade,  e  nem sempre concorde com as suas idéias.  Por  isso,  o  conceito 

purificado dos mesmos, que toda teologia tanto necessita, só pode ser  tirado da 

teologia transcendental.

49 Id. Ibid. B. 661. Trad., p. 526s
50 Id. Ibid. B. 664 .Trad., p. 528.

50



2.3  -  A REFUTAÇÃO DO ARGUMENTO ONTOLÓGICO

Na Crítica da Razão Pura Kant afirma que o único argumento possível que 

pode  ser  avaliado  em sua  efetividade  para  demonstrar  a  existência  de  Deus  é 

justamente àquele da prova ontológica. No capítulo sobre o ideal da razão pura da 

Dialética transcendental,  Kant retoma os argumentos do texto de 1763 (O Único 

Argumento Possível para uma Demonstração da existência de Deus).

Toda a crítica kantiana à prova ontológica se fundamenta sobre a distinção da 

existência  em relação à  idéia,  à  essência.  Kant  é  contrário  à  postura  de que a 

existência  é  uma  perfeição.  De  fato,  se  isto  fosse  válido  para  a  idéia  de  ser 

perfeitíssimo,  também da idéia  de qualquer  coisa,  embora  representada como a 

mais perfeita de sua espécie, poderemos concluir pela sua existência. Poderemos 

concluir  pela  existência  de  um mundo perfeitíssimo já  pelo  simples  fato  de  que 

possa ser pensado. Mas, segundo Kant: 

Ser não é evidentemente um predicado real, isto é, um conceito de qualquer 
coisa que possa ser acrescido ao conceito de outra coisa. É simplesmente a 
posição de uma coisa, ou de certas determinações em si mesmas. No uso 
lógico, é unicamente a cópula de um juízo. A proposição: Deus é onipotente, 
contém dois conceitos que possuem os seus objetos, Deus e onipotência”.51

O simples conceito ou idéia de Deus não basta para provar que exista. Kant 

introduz  o  célebre  exemplo  dos  cem  táleres  pensados  e  não  existentes.  “Cem 

taleres reais nada mais contêm que cem táleres possíveis”.52A existência não poderá 

acrescentar nada à definição destas cem moedas. Certamente será apenas posição 

51 Id. Ibid. B. 626. Trad., p. 504.
52 Cf. Id. Ibid. B. 627. trad., 505

51



existencial, afirmação da existência a fazer de tal forma que as cem moedas estejam 

nos meus bolsos ao invés de estar na minha cabeça.

O  conceito  de  um  ser  supremo  é  uma  idéia  muito  útil  sobre  diversos 
aspectos; mas precisamente porque é simplesmente uma idéia, é totalmente 
incapaz, por si só de alargar o nosso conhecimento, relativamente ao que 
existe. Nem sequer consegue instruirmos a cerca da pluralidade de coisas. 
Não se lhe pode contestar o caráter analítico da possibilidade, que consiste 
no  fato  de  as  simples  posições(realidades)  não  suscitarem  contradição; 
porém, a ligação de todas as propriedades reais numa coisa é uma síntese, a 
cerca  de  cuja  possibilidade  não  podemos  ajuizar  a  priori,  porque  as 
realidades não são dadas especificamente, e se fosse, não se verificaria em 
parte alguma um juízo, porque o caráter da possibilidade de conhecimentos 
sintéticos tem de ser procurado sempre apenas na experiência, a que não 
pode pertencer o objeto de uma idéia; assim o famoso Leibniz  não realizou 
aquilo de que se  ufanava, ter conseguido, como pretendia, conhecer a priori,  
a  possibilidade de um ser tão elevado.53

A prova ontológica da existência de Deus, sobre a qual se fundamentam as 

demais  provas  (cosmológica  e  físico-teológica)  localiza  em  Deus  o  ideal 

transcendental da razão, pensando-o como ser perfeito de toda a realidade, o ser 

supremo, onipotente, necessário, sem contudo poder expressar a existência efetiva 

e realidade para além de uma afirmação de necessidade lógica ou perfeição no 

pensamento.  A  existência  de  Deus  não  pode  ser  provada,  não  podendo  ser 

sintetizada em sua absoluta subjetividade e perfeição na idéia, nada que possa ser 

intuído sensivelmente e pensável intelectualmente, nada que entre no conhecimento 

a priori de uma experiência possível. Não existe a possibilidade de expressar o juízo 

“Deus existe”. Kant coloca que “se penso um ente como a realidade suprema (sem 

defeito), então, permanece ainda sempre a questão se ele existe ou não”.54

Todo juízo existencial é sintético, ou seja, deve sintetizar alguma coisa a partir 

de uma experiência real. No que diz respeito à idéia de Deus, em relação à qual 

53 Id. Ibid. B. 630. Trad., p. 506-507.
54 Id, Ibid, B. 628. trad., p. 505.

52



nada de empírico pode ser dado, não é possível uma afirmação existencial, não é 

possível  um juízo sintético. Na afirmação “Deus existe”,  não é possível um juízo 

sintético. Na afirmação “ Deus existe”,  Deus é existente,  trocou-se um predicado 

lógico por  um predicado real.  É verdade que Deus é  aquele ser  perfeitíssimo e 

necessário cuja existência não podemos deixar de pensar; no entanto, isto é sempre 

apenas um pensamento, e a sua existência efetiva não se prova pelo simples fato de 

ter sido pensado: nós pensamos a sua existência, mas pelo fato de pensá-la não a 

comprovamos. “O conceito de um ente supremo é uma idéia, é por si só totalmente 

incapaz de ampliar o nosso conhecimento com respeito ao que existe”.55

Portanto, para Kant: 

Todo esforço e trabalho empregados no  célebre argumento ontológico, com 
respeito à existência de Deus a partir de conceitos foram portanto perdidos, e 
um homem tornar-se-ia mais rico de conhecimentos com base em simples 
idéias tampouco quanto um negociante enriqueceria se, para melhorar o seu 
estado, quisesse juntar alguns zeros ao seu dinheiro em caixa.56

Nesse âmbito,  ao  criticar  o  argumento  ontológico,  Kant  coloca que não é 

possível uma demonstração da existência de Deus a partir do mundo. Deus é uma 

idéia da razão que tem uma função transcendental e metaempiríca. Deus é expulso 

do mundo da experiência, a partir do qual não é demonstrável nem dedutível. Kant 

contesta  que,  a  partir  do  mundo  contingente,  possamos  chegar  ao  mundo  do 

incondicionado e do absoluto.

Descartada a pretensão transcendental de uma constituição onto-teológica da 

metafísica, permanece em aberto e como tarefa para Kant,  outro caminho, o da 

filosofia prática.

55 Cf. Id. Ibid. B. 629.  Trad.,p. 506
56 Id, Ibid. B. 630. Trad., p. 507.

53



2.4 – O PROBLEMA DA REVELAÇÃO NA RELIGIÃO NOS LIMITES DA 

SIMPLES RAZÃO

Em 1793 Kant escreveu  A Religião nos Limites da Simples Razão. Trata-se 

de sua principal obra sobre o tema da religião. O texto se propõe a responder à 

terceira questão da filosofia crítica: que posso esperar?

Kant  não  propõe  uma  nova  resposta  para  a  questão  colocada  em  seu 

empreendimento crítico. É a exigência ética que põe a questão de saber o que nós 

podemos esperar. Como o título da obra aponta, trata-se da análise da religião aos 

limites  da  razão.  Como coloca Ricouer,57 essa  obra  é  uma expressão da  razão 

filosófica, que não tem por objeto a idéia de Deus, mas o fato da religião. Portanto, 

trata-se de uma crítica - no sentido kantiano do termo - da religião e, sobretudo do 

cristianismo.

O cristianismo só é racional na medida em que é moral e que o princípio 

moral  que  ele  contém  não  é  teológico.  É  a  ética  que  exige  que  se  postule  a 

existência de um Deus suscetível de tornar possível a realização do Soberano Bem. 

A moral conduz à religião. 

A forma específica dessa moralidade, isto é, da pura razão prática em relação 

à religião é chamada por Kant teologia. Kant, opera uma mudança semântica da 

teologia clássica para a teologia moral. A teologia moral  constitui a base sobre a 

qual se pode pensar a religião.

57 RICOUER, P. Leituras 3: nas fronteiras da Filosofia. Trad. Nicolas Nyimi. São Paulo: Loyola,1996.p. 
19.

54



Na Religião nos Limites da Simples Razão, Kant estuda a religião de acordo 

com a razão pura ou os princípios a priori,  uma esfera de investigação que ele 

representa como um círculo menor dentro  dos círculos mais vastos da  fé e da 

experiência histórica e bíblica da revelação.

Para Kant, a fé (como habitus, não como  actus) é o modo de interpretação 

moral  da  razão  no  assentimento  daquilo  que,  para  o  conhecimento  teórico,  é 

inacessível.  Ela  é,  por  isso,  o  princípio  permanente  de  ânimo  que  consiste  em 

admitir  como  verdadeiro  aquilo  que  é  necessário  pressupor  como  condição  da 

possibilidade  do  supremo  fim  terminal  moral,  por  causa  da  obrigatoriedade 

relativamente aquele e ainda que tanto a sua possibilidade como também a sua 

impossibilidade  não  possa  ser  por  nós  descortinada.  A  fé  (chamemo-la 

simplesmente  assim)  é  uma  confiança  em  relação  ao  alcançar  um  propósito 

(Absicht),  cuja  promoção  é  dever,  mas  cuja  possibilidade  de  realização  não  é 

descortinável para nós (e, por conseguinte também não são as condições que para 

nós unicamente são pensáveis). Por isso, a fé que se refere a objetos particulares, 

que não são objetos do saber possível ou do opinar (devendo neste último caso, 

particularmente  no  caso  do  saber  histórico,  chamar-se  credulidade  e  não  fé)  é 

completamente moral enquanto satisfação de uma necessidade da razão.58

No prefácio de A Religião nos Limites da Simples Razão, Kant escreve: “uma 

religião que, sem hesitações, declara guerra a razão, não agüentará durante muito 

tempo, contra ela”.59 Se a religião não pode se colocar em conflito com a razão, isso 

se deve ao fato de que a razão já determinou  a priori   a origem, o conteúdo e o 

objetivo de toda e qualquer religião possível.

58 KANT, I. Streit.p. 319.(trad. Ver prefácio p. 13s).
59 KANT, I. Religion. P. 149. trad.,18

55



Kant  parece não excluir  a  revelação,  mas trata  de confirmar  que ela  não 

desfruta de qualquer estatuto de primordialidade inaugural: a revelação tem mera 

colaboração  histórica  e  contingente  de  algo  que  a  razão  por  si  só  pode 

necessariamente descortinar e estabelecer. 

A revelação enquanto doutrina de fé em si contingente, é considerada como 
não essencial, não porém, como desnecessário e supérfluo; a revelação é, 
de fato, útil para suprir a deficiência teórica da pura fé racional, carência que 
esta  não  nega,  por  exemplo,  nas  questões  sobre  a  origem  do  mal,  a 
passagem deste ao bem, a certeza do homem de estar no derradeiro estado, 
etc, e porque contribui  mais ou menos, de acordo com a diversidade das 
circunstâncias de tempo e de pessoas.60

O pensamento enquanto pensamento é fé e não conhecimento. O pensar é 

infinitamente mais vasto que o conhecer. Se não se conhece a coisa em si, pelo 

menos se pensa nela.    

A distinção entre fenômeno e numeno e a doutrina dos limites da razão tem, 

como conseqüência, a distinção entre pensar e conhecer. Para o conhecimento são 

necessários dois elementos: conceito e a intuição. No pensar, falta a intuição, isto é, 

os conceitos se apresentam vazios. O conhecimento exige uma prova experimental, 

o pensamento, quando deixa de ser aplicado aos dados da experiência,  torna a 

prova impossível. Então, o único critério do pensamento torna-se a coerência lógica, 

independente da aplicação à experiência. 

Se Deus se revelasse na história, poderia o homem reconhecer a revelação 

como divina?61 A simples  experiência  não nos pode reconhecer  como revelação 

divina, cujo conhecimento só é possível segundo as leis da natureza. Para que esse 

60 KANT, I. Streit. p. 319. Trad., p. 13.
6161Cf.  HERRERO.J.  Religião  e  História  em  Kant.  Trad.  José  A.  Ceschin.  São  Paulo: 
Loyola,1991.p.173.

56



fenômeno pudesse ser reconhecido como revelação de Deus, teria de ser referido a 

coisa em si. E esta só pode ser o próprio Deus ou a razão e sua religião. 

Com efeito, se Deus falar realmente ao homem, este nunca consegue saber 
se  é  Deus  que  lhe  fala.  É  absolutamente  impossível  que,  por  meio  dos 
sentidos,  o  homem  tenha  de  apreender  o  infinito,  distingui-lo  dos  seres 
sensíveis reconhecê-lo em qualquer coisa. Mas, em alguns casos, pode muito 
bem convencer-se que não pode ser Deus aquilo cuja voz ele julga ouvir; pois 
se o que nestes casos lhe é proposto for  contrário à lei  moral,  então por 
majestoso que se lhe afigure o fenômeno e ultrapassando até toda a natureza 
deve tê-lo por    ilusão.62

Resta  portanto a possibilidade de referir o fenômeno da revelação a noção 

que nós temos de Deus pela razão. “A idéia de um soberano moral do mundo é uma 

tarefa para a nossa razão prática. Não se trata tanto de saber o que é Deus em si 

mesmo ( a sua natureza ), mas o que para nós é como ser mora”l.63

No conceito de Deus da razão existe ainda uma possibilidade aberta para 

uma possível revelação de Deus? Onde a própria ação não basta para a justificação 

do homem, diante de sua consciência (julgando-se de maneira rigorosa), a razão 

fica autorizada no máximo a admitir como crença um complemento e até mesmo o 

modo e as condições de sua realização.

O próprio Kant coloca a objeção: 

Em  um  complemento  divino  desconhecido  a  crença  parece  uma  petitio 
principii, pois o que nós esperamos da graça de outro não podemos admitir 
como uma evidência, mas apenas se nos é realmente permitido, e portanto 
só pela aceitação de uma determinada promessa chegada a nós. Logo, só 
podemos esperar e pressupor esse complemento se nos é prometido por 
revelação divina.64

62 Id, Ibid. Streit. p. 375. Trad.,76
63 KANT, I. Religion.p. 287. Trad., p. 145
64 KANT, I, Streit. p.358. Trad.p. 56

57



Kant afirma que uma revelação divina imediata seria uma experiência supra-

sensível,  que  é  impossível.  Além  do  mais,  desnecessária  do  ponto  de  vista 

prático. 65

As idéias de um mundo inteligível(o reino de Deus) e da imortalidade são 
determinadas por predicados que são tomados da própria natureza, então 
não é permitido considerar esta determinação nem como realização sensível 
(Versinnlichung) dessas puras idéias racionais(antropomorfismos), nem como 
conhecimento  transcendente  de   objectos  (Gegenstände)  supra-sensíveis; 
pois, estes predicados não são outro senão o entendimento e a vontade e, 
claro está, considerados na relação recíproca, como devem ser concebidos 
na lei moral, portanto, apenas enquanto deles se faz um uso prático.66

Kant  não  deixa  de  admitir  que  a  revelação  divina  exterior  -  devidamente 

avaliada – pode permitir aos homens chegar  a puros conceitos intelectuais de Deus, 

e  mesmo dar-lhes  a  oportunidade  de  inquirir  deles  mais  profundamente,  mas  a 

perspectiva  estruturante  permanece:  é  a  religião  da  razão(prática)  que  tem  de 

constituir-se como substrato e fundamento de toda investigação.

Querer sentir a influência imediata da divindade como tal é uma pretensão 

auto-contraditória,  porque  a  idéia  desta  divindade  reside  apenas  na  razão.67 A 

religião  nunca  pode  constituir-se  historicamente,  justamente  por  causa  da  sua 

pureza, deve libertar progressivamente o seu núcleo racional do invólucro histórico-

revelado,  inevitavelmente  estatutário,  e  seu  destino  puramente  racional,  isto  é, 

teológico-moral, se realiza na perspectiva do progresso histórico.

Nesse  sentido,  Kant  distingue  a  religião  revelada  e  a  religião  natural.  Na 

primeira, reconhece como dever o que sei ser um mandamento divino; na segunda, 

reconhece como mandamento divino o que sei ser um dever. A religião pode ser 

objetivamente  natural  e,  ao  mesmo  tempo,  subjetivamente  revelada.  É  natural 

65. Cf. Id. Ibid. p. 359. Trad.p. 57.
66 KANT, I. KpV. A. 247. Trad., p. 156.
67 Cf. KANT, I. Streit. p. 369.Trad., p. 70.

58



enquanto tem como princípio os ditames da razão natural; é doutrinal ou revelada, 

enquanto apóia os mesmos ditames em certos livros revelados.

Uma  religião  pode  ser  natural  e,  todavia,  ser  igualmente  revelada,  se 
estivesse constituída de tal modo que os homens, graças ao simples uso da 
sua razão, teriam podido e devido chegar a ela por si mesmos, embora não 
chegassem tão cedo ou em tão vasta extensão, como se exige; portanto, 
pôde ser sábia e muito proveitosa para o gênero humano uma revelação de 
tal  religião  numa  certa  época  e  num  certo  lugar,  mas  de  maneira  que 
doravante, em virtude de aí já estar e se ter tornado publicamente conhecida 
a religião assim introduzida, cada qual consiga convencer-se da verdade dela 
por  si  mesmo  e  pela  sua  própria  razão.  Neste  caso,  a  religião  é 
objetivamente natural, ainda que subjetivamente revelada”.68

A aceitação dos princípios de uma religião denomina-se de modo excelente 

( fides sacra ) por um lado, como uma pura fé racional, por outro lado, como uma fé 

da revelação( fides estatutária ).

Para Kant, a religião cristã se apresenta, a um tempo como religião natural e 

doutrinal. De um lado o seu ensinamento é idêntico aquele da razão prática e, como 

tal, não precisa de justificação exterior; de outro lado, ela se fundamenta, não em 

meros conceitos da razão, mas em fatos, em dogmas revelados.

É preciso que a razão humana universal, como elemento da religião natural, 
seja reconhecida e honrada na dogmática cristã como princípio supremo, mas 
que  a  doutrina  revelada  em  que  se  apóia  uma  igreja  e  que  necessita  de 
homens  sábios  como expositores  e  mantenedores,  seja  amada e  cultivada 
como  simples  meio,  de  resto  altamente  estimável,  a  fim  de  facultar  a 
compreensão da primeira, inclusive aos ignorantes, bem como a sua expansão 
e continuidade”.69

68 KANT, I. Religion. p. 303.s. Trad., p. 157s
69 Id. Ibid. p. 313s. Trad. p. 166s.

59



O  falso  culto  se  instala  no  momento  em  que  a  fé  estatutária  deixa  de 

subordinar-se à fé natural,  à fé moral,  ou seja, quando deixa de ser um simples 

veículo desta, para erigir-se num fim em si.    

A  análise  kantiana  da  religião  e  da  revelação  é  uma  confirmação  dos 

resultados da  Crítica da Razão Pura e da  Crítica da Razão Prática. Não se pode 

conceber outra forma de fé que não seja a fé racional, a fé prática, que reconhece a 

possibilidade  do  supra-sensível  unicamente  enquanto  tal  possibilidade  reforça  a 

ação moral do homem. Transformar esta possibilidade numa afirmação dogmática 

significa tornar impossível ao homem, não só a sua atividade teorética e moral, mas 

a própria religião se converte em superstição. A tese central da Religião nos Limites 

da Simples Razão é de que qualquer revelação é inverificável no nível especulativo 

e regulativa no nível prático. 

O estudo da religião em Kant contém uma crítica devastadora da autonomia 

da religião revelada enquanto instância auto-fundada. A etapa kantiana da crítica da 

religião configura-se, nestes termos, como reconhecimento e assentamento de sua 

subordinação  constitutiva  à  legislação  universal  da  razão  prática.  A  consciência 

moral  emerge  como  constitutiva  e  universal  plataforma fundante  de  toda  ordem 

religiosa racional.  

60



CAPÍTULO III

REVELAÇÃO E NECESSIDADE MORAL.

      
A religião (subjetivamente considerada) é o conhecimento de todos 

os nossos deveres como mandamentos divinos.70 

No prefácio à primeira edição da Religião nos Limites da Simples Razão, Kant 

afirma que a moral não tem necessidade alguma da religião: 

a  moral,  enquanto  fundada  no  conceito  do  homem  como  ser  livre  que, 
justamente por isso, se vincula  a si mesmo pela razão a leis incondicionadas, 
não precisa nem da idéia de outro ser acima do homem para conhecer o seu 
dever,  nem de outro  móbil,  diferente  da própria  lei  para o  observar.  Pelo 
menos é culpa sua se nele se encontra uma tal necessidade a que por nada 
mais se pode então prestar auxílio; porque o que não procede dele mesmo e 
da sua liberdade não faculta compensação alguma para a deficiência da sua 
moralidade.  Por  conseguinte,  a   Moral,  em  prol  de  si  própria  (tanto 
objetivamente,  no  tocante  ao  querer,  como  subjetivamente,  no  que  diz 
respeito ao poder), de nenhum modo precisa da religião, mas basta-se a si 
própria em virtude da razão pura prática.71

Nesse sentido, a tarefa desse capítulo é apontar a passagem que Kant opera 

da  religião  revelada  para  a  religião  moral,  na  tentativa  de  explicitar,  como 

necessariamente, a revelação funda-se na dimensão moral. 

70 Id. Ibid. p. 302. Trad., p.155.
71 Id. Ibid. p. 141. Trad., p. 11.

61



3.1 – DA RELIGIÃO REVELADA PARA A RELIGIÃO MORAL.

O  tema  da  subordinação  da  religião  a  uma  instância  racional  superior  é 

desenvolvida  em  termos  de  esquematismo.  Como  se  pode  conceber  que  um 

homem, para cumprir a intenção moral em sua pureza, sacrifique em si todo móvel 

sensível? Tal idéia não é diretamente apreensível;  o homem faz dela então uma 

representação figurada. Trata-se aqui de um esquematismo por analogia, que não 

torna possível nenhum conhecimento. O esquema não é um predicado do conceito, 

é  apenas  a  sua  ilustração.  Transformar  a  analogia  em meio  de  conhecer  seria 

embrenhar-se no antropomorfismo, que conduz a inversão da verdadeira ordem: “a 

religião fundaria a ética e a autonomia estaria perdida”.72 

Para Kant, 

um conhecimento por analogia significa uma semelhança perfeita de duas 
relações entre coisas inteiramente dessemelhantes. Graças a esta analogia, 
resta  um conceito  de ser  supremo suficientemente determinado para nós, 
embora tenhamos deixado de lado tudo o que poderia absolutamente e em si 
mesmo; com efeito, determinamo-lo, contudo relativamente ao mundo e, por 
conseguinte, a nós e nada mais nos é necessário.73

Segundo Cassirer,74 para poder captar o supra-sensível, o homem necessita 

sempre recorrer a uma certa analogia com os seres naturais e não pode prescindir 

do esquematismo da analogia. 

Embora  seja  permitido  na  passagem  do  sensível  para  o  supra-sensível 

esquematizar, isto é, tornar um conceito inteligível pela ajuda de uma analogia com 

72 Cf. CASNABET. M. Op. Cit., p. 102.
73 KANT, I. Prolegomena. p. 125. Trad., p.152s.
74 CASSIRER, E. Op. Cit., p.445.

62



algo  sensível  ,  não nos é  permitido,  em nenhum caso inferir,  de  acordo com a 

analogia, o que pertence ao sensível,  deva atribuir-se igualmente ao supra-sensível. 

Segundo  Estrada,75 Deus  não  pode  encontrar-se  nem no  mundo  nem se 

deduzir a partir dele. O conceito de Deus se transforma em um princípio regulador 

da mente, da razão pura, mas não constitutivo de objetividade. Trata-se de uma 

idéia  da  razão,  mas  não  um  conceito  referente  a  um  objeto  da  experiência  e, 

portanto, não tem valor ontológico. Passamos do Deus princípio e fundamento do 

cosmo, reconhecido pela razão dedutivamente desde o mundo, a mero postulado da 

razão  prática,  que  carece  de  base  empírica  e  que,  portanto,  não  pode  ser 

demonstrado. O terreno da ontologia transforma-se em um âmbito proibido para a 

razão humana, que não pode chegar ao em-si das coisas e que não pode deduzir a 

partir delas a existência de Deus como fundamentador do que existe.     

É, sem dúvida, uma limitação da razão humana, que nem sequer dela se há-
de separar, o fato de não podermos pensar valor moral algum de importância 
na  ações  de  uma  pessoa  sem,  ao  mesmo  tempo,  tornar  humanamente 
representável esta pessoa ou a sua manifestação, embora deste modo não 
se pretenda afirmar que isso também assim é em si, com efeito, a fim de para 
nós tornarmos apreensíveis qualidades sobrenaturais, precisamos sempre de 
uma certa analogia com seres naturais. Por isso, um poeta filosófico atribuiu 
ao homem, enquanto tem de combater em si uma propensão para o mal, e 
inclusive por isso mesmo, contanto que a saiba vencer, uma posição mais 
elevada na escada moral dos seres do que aos próprios habitantes do céu, os 
quais, em virtude da santidade da sua natureza, estão subtraídos a toda a 
sedução possível. ( O mundo com as suas deficiências - é melhor do que um 
reino  de  anjos  sem  vontade.  Haller).  –  A  este  modo  de  representação 
acomoda-se igualmente a Escritura, para nos tornar apreensível, quanto ao 
se  grau,  o  amor  de  Deus  ao  gênero  humano,  ao  atribuir-lhe  o  sacrifício 
supremo  que  só  um  ser   amante  pode  fazer  para  tornar  ditosos  até  os 
indignos   (Deus  amou  tanto  o  mundo,etc.);  embora  pela  razão  não 
consigamos fazer para nós conceito algum de como um ser que se basta por 
completo possa sacrificar algo do que pertence à sua beatitude e privar-se de 
uma posse. Tal é o esquematismo da analogia (para a explicação)     de que 
não  podemos  prescindir.  Mas  transformá-lo  num  esquematismo  da 
determinação  do  objeto  (para  a  ampliação  do  nosso  conhecimento)  é 
antropomorfismo, que num propósito  moral (religião) tem as mais prejudiciais 
conseqüências. Quero aqui apenas observar de passagem que, na ascensão 
do sensível para o  supra-sensível,   se pode decerto       esquematizar (fazer 
apreensível um conceito por meio da analogia com algo de sensível), mas de 

75 ESTRADA, Juan A. Deus nas tradições filosóficas: aporias e problemas da teologia natural. Trad. 
Maria A. Dias. São Paulo: Paulus, 2003. p. 108s.

63



nenhum  modo  se  pode  inferir,  de  acordo  com  a  analogia,  sobre  o  que 
pertence ao sensível, que ele deva atribuir-se igualmente ao supra-sensível 
(e alargar assim o seu conceito); e isto, sem dúvida pela razão inteiramente 
simples de que iria contra toda   analogia semelhante     raciocínio, o qual, em 
virtude de usarmos necessariamente um esquema para um conceito a fim de 
no-lo tornar  compreensível  (documenta-lo mediante um exemplo),  quereria 
tirar  a  conseqüência  de que ele  há de por  força corresponder  ao próprio 
objeto, como seu predicado.76

Nesse âmbito, Kant restringe o conhecimento de Deus a analogia e o seu uso 

como idéia reguladora, como postulado da razão prática, necessário para garantir o 

respeito  à  lei.  A  analogia  pode  ser  usada  de  forma  legítima  para  adquirir  um 

conhecimento relacional, mas não um conhecimento objetivo, e o principal objeto de 

tal  conhecimento  relacional  é  Deus.  Só  é  legitimo  raciocinar  logicamente  sobre 

Deus. É legítimo empregar a analogia para falar do supra-sensível, mas não usá-la 

como se ela nos fornecesse um conhecimento objetivo; o seu uso é permitido como 

uma ajuda a auto-compreensão humana,  mas não como fonte de conhecimento 

objetivo.   

O mundo inteligível é numênico e escapa à razão pura, fazendo-se presente 

apenas  como exigência  ideal  (idéias  da  razão),  que revela-se  acessível  por  via 

prática. De simples idéias – exigências estruturais da razão -  na Crítica da Razão 

Pura, passam a ser postulados.

Os postulados, segundo afirma Kant,

Não  são  dogmas  teóricos,  mas,  pressupostos,  de  um  ponto de  vista 
necessariamente  prático;  portanto,  não  ampliam  o  conhecimento 
especulativo,  mas  dão  as  idéias  da  razão  especulativa  em  geral  (por 
intermédio da sua relação ao prático) realidade objetiva e habilitam-se para 
conceitos.  Estes  postulados  são  os  da  imortalidade,  da  liberdade, 
considerada  positivamente  (como  causalidade  de  um  ser  enquanto  ele 
pertence ao mundo inteligível) e da existência de Deus. O primeiro decorre da 

76 Cf. KANT, I. Religion  p. 205s. Trad., p. 71s (ver nota)

64



condição  praticamente  necessária  da  conformidade  da   duração   com a 
plenitude do comprimento da lei  moral;  o segundo promana da suposição 
necessária  da  independência  relativamente  ao  mundo  sensível  e  da 
faculdade  de  determinação  da  sua  vontade  segundo a  lei  de  um mundo 
inteligível,  isto  é,  a  liberdade;  o  terceiro  da  necessidade  da  condição 
requerida  para  um tal  mundo inteligível  ser  o  soberano  bem,  mediante  o 
pressuposto do bem supremo independente, isto é, da existência de Deus.77

A força dos postulados está no fato de que temos que admiti-los para poder 

explicar  o  exercício  da  lei  moral.  O  postulado  é  uma  proposição  teórica 

indemonstrável  que  está  inseparavelmente  ligada  a  uma  lei  prática 

incondicionalmente válida.

Kant considera duas dimensões no homem: o empírico, ser de necessidades 

e desejos, sujeito fenomênico, submetido ao determinismo universal, e o inteligível, 

pessoa numénica. Enquanto ser numénico é livre e participa do reino moral. Dentro 

desta perspectiva, a moral é concebida como independente de todos os impulsos 

naturais ou sensíveis; a ação moralmente boa seria a que obedeceu unicamente à 

lei  moral  em  si  mesma.  Esta,  seria  estabelecida  somente  pela  razão.  Kant 

demonstra que a lei moral provém da idéia de liberdade e que a razão pura é por si 

mesmo prática. A liberdade é uma idéia e como tal, ela não aparece na experiência, 

só podendo ser apreendida pela via formal de uma obrigação que a vontade racional 

impõe a si mesma. A liberdade não pode ser conhecida em si mesma: não pode ser 

objeto nem de uma intuição, nem de uma explicação. A intuição descobriria em nós, 

não  uma  vontade  pura,  mas  uma  vontade  sujeita  a  inclinações  sensíveis.  A 

liberdade não pode ser explicada, porque a explicação exigiria uma determinação 

por causas naturais. 

77 KANT,I. KpV. A. 238. Trad., p. 151.

65



O incondicionado e o absoluto seriam alcançados na esfera da moralidade, a 

liberdade seria a   coisa-em-si,  o noumenon almejado pela razão.   Neste sentido, a 

moral kantiana não é uma moral comum, no sentido em que  ela prescreveria ou 

proibiria “conteúdos” concretos. E uma teoria,  é uma prática da liberdade.78 Kant 

busca os princípios universais que fundamentem todo ato moral. Só a lei moral pode 

garantir  a  moralidade  do  agir.  Duas  determinações  caracterizam  o  princípio 

fundamental da moralidade: a universalidade e a imputabilidade. A lei se impõe a 

todo ser de razão e de maneira incondicional e portanto, universal. Daí ser o homem 

responsável pelos seus atos. Assim como não se entende a lei sem liberdade, da 

mesma forma toda ação dessa liberdade está sob a exigência da lei, isto é, toda 

ação é imputável.

O  que  Kant  pretende  é  uma  ética  cujos  imperativos  sejam  universais  e, 

segundo  ele,  não  se  podem  extrair  princípios  universais  da  experiência,  pois, 

nenhum juízo que proceda da experiência  pode ser  estritamente  universal,  só é 

universal o juízo  a priori , independente da experiência. O conceito de liberdade é 

para Kant a chave da explicação da autonomia da vontade. A liberdade prática é a 

autonomia da vontade e,  como tal,  é o  poder  de agir  segundo leis  que dá a si 

mesma e às quais se submete. A aceitação da liberdade da vontade, permite afirmar 

a supremacia da razão prática sobre a teórica, do homem sobre a natureza. A razão 

prática é anterior e superior à especulativa. A prioridade do homem não é a teoria, 

mas um fazer, o qual implica uma liberdade não condicionada pelas leis da natureza. 

O homem é,acima de tudo, um ser livre e isto se manifesta e se realiza na dimensão 

prática. A razão é também uma faculdade prática que deve exercer influência sobre 

a vontade e o seu destino não é cuidar de inclinações naturais esubordinar-se a 

78 Cf. CASNABET, M. Op. Cit. p.67.

66



elas, mas produzir uma vontade boa em si mesma. O conceito de dever contém em 

si o de boa vontade.

O problema da moralidade exige que se proponha a questão do fundamento 

da bondade dos atos, ou em que consiste o bom. Para Kant o único bom em si 

mesmo, sem restrição, é uma boa vontade. A bondade de uma ação não se deve 

procurar em si mesma, mas na vontade que age por puro respeito ao dever, sem 

razões  outras  a  não  ser  o  cumprimento  do  dever  ou  a  sujeição a  lei  moral.  O 

mandamento ou dever que precisa ser cumprido é incondicional e absoluto, ou seja, 

o que a boa vontade ordena é universal  por sua forma e não tem um conteúdo 

concreto:  refere-se  a  todos  os  homens  em  todos  os  tempos,  em  todas  as 

circunstâncias  e  condições.  Kant  chama  esse  comportamento  de  imperativo 

categórico, formulando-o da seguinte maneira: “Age apenas seguindo uma máxima 

tal que possas ao mesmo tempo querer que ela se torne lei universal”.79 Ser livre é 

exatamente cumprir esta lei ditada pela consciência moral. A vontade é lei para si 

mesma.  Quanto  mais  o  homem  se  liga  à  razão,  tanto  é  mais  livre,  autônomo 

determinado por uma espécie nova de causalidade: o seu próprio agir. 

Neste sentido, o homem verdadeiramente livre de nada pode depender: sua 

vontade é a sua lei. A vontade pura é a causalidade da liberdade. Sendo o cerne do 

homem, a liberdade nada mais é que a subjetividade em seu ser próprio, isto é, 

como identidade consigo mesma. A humanização do homem significa a saída do 

mundo  fenomenal  e  a  descoberta  da  liberdade  como  subjetividade  pura.  Esta 

liberdade é negativa em primeiro lugar, pois não está sujeita à lei da causalidade 

universal.  É  libertação  da  causalidade  natural.  Positivamente  a  liberdade  é 

autônoma, autodeterminação. No entanto, o homem é destinado, por seu próprio 

79 Kant, I. GM.p. 279. Trad., p. 59.

67



caráter de ser racional, a se cultivar, civilizar e moralizar numa sociedade com outros 

homens. 

O meio de que a natureza se serve para realizar o desenvolvimento de todas 
as suas disposições é o antagonismo delas na sociedade, na medida em que 
ele se torna ao fim a causa de uma ordem regulada por leis desta sociedade. 
Eu entendo aqui por antagonismo a insociável sociabilidade dos homens, ou 
seja, sua tendência a entrar em sociedade que está ligada a uma oposição 
geral que ameaça constantemente dissolver essa sociedade. Esta disposição 
é evidente na natureza humana. O homem tem uma inclinação para associar-
se porque se sente mais como homem num tal estado, pelo desenvolvimento 
de suas disposições naturais. Mas ele também tem uma forte tendência a 
separar-se    (isolar-se),    porque    encontra     em si    ao mesmo tempo uma

 qualidade insociável que o leva a querer conduzir tudo simplesmente em seu 
proveito, esperando oposição de todos os lados, do mesmo modo que sabe 
que está inclinado a, de sua parte, fazer oposição aos outros. Esta oposição é 
a  que,  despertando  todas  as  forças  do  homem,  o  leva  a  superar  sua 
tendência à preguiça e, movido pela busca de projeção (Ehrsucht), pela ânsia 
de dominação (Herrschsucht) ou pela cobiça (Habsucht), a proporcionar-se 
uma posição entre companheiros que ele não atura mas dos quais não pode 
prescindir.  Dão-se  então  os  primeiros  verdadeiros  passos  que  levarão  da 
rudeza à cultura, que consiste propriamente no valor social  do homem; aí 
desenvolve-se aos poucos todos os talentos, forma-se o gosto e tem inicio, 
através de um progressivo iluminar-se (Aufklärung), a fundação de um modo 
de pensar que pode transformar, com o tempo, as toscas disposições naturais 
para  o  discernimento  moral  em  princípios  práticos  determinados  e  assim 
finalmente  transformar  um  acordo  extorquido  patologicamente  para  uma 
sociedade em um todo moral. Sem aquelas qualidades da insociabilidade – 
em si  nada agradáveis -  ,  das quais surge a oposição que cada um deve 
necessariamente encontrar às suas pretensões egoístas, todos os talentos 
permaneceriam  eternamente  escondidos,  em  germe,  numa  vida  pastoril 
arcádica, em perfeita concórdia, contentamento e amor recíproco: os homens, 
de tão boa índole quanto as ovelhas que apascentam, mal proporcionariam à 
sua  existência  um  valor  mais  alto  do  que  o  de  seus  animais;  eles  não 
preencheriam o vazio da criação em vista de seu fim como natureza racional. 
Agradeçamos,  pois,  à  natureza  a  intratabilidade,  a  vaidade  que  produz  a 
inveja  competitiva,  pelo  sempre  insatisfeito  desejo  de  ter  e  também  de 
dominar! Sem eles todas as excelentes disposições naturais da humanidade 
permaneceriam sem desenvolvimento num sono eterno.80

A  história  é  encarada  como  a  progressiva  instauração  da  moralidade  no 

tempo e no espaço, no mundo fenomênico, o que implicará a colaboração entre 

natureza e liberdade.  O aperfeiçoamento moral  das disposições racionais do ser 

humano,  entendido como espécie;  é  a  superação da animalidade,  do  estado de 

natureza em direção à moralidade.

80 KANT, I. Idee.p. 155. Trad., p. 8

68



A insociável sociabilidade do homem é a expressão utilizada por Kant para 

designar a duplicidade do ser humano que procura a aproximação e, ao mesmo 

tempo o afastamento em relação ao outro. Existe uma tendência nos homens para 

entrarem em sociedade unida a uma resistência universal que ameaça dissolver a 

sociedade.  Esse  antagonismo  é  fonte  de  progresso  e  contribui  para  o 

desenvolvimento das capacidades humanas.  Os males da  civilização, os vícios dos 

homens, têm um papel  positivo no progresso histórico. A imoralidade conduz ao 

avanço  da  moralidade,  o  mal  acaba  por  gerar  o  bem.  A  natureza  concebida 

teleologicamente,  oferece  a  garantia  de  que  o  sentido  real  ou  parcial  dela  se 

encaminha efetivamente para o fim da razão, porque na natureza humana existem 

disposições das quais se pode deduzir que o gênero humano progride sempre para 

o melhor. Nesse sentido, o que se experimenta no dever é a necessidade moral de 

fazer-se determinar pela razão. E enquanto a razão determina a vontade, torna-se 

prática. A razão chega, assim, à sua unidade mais original, pois pelo dever , vê que 

tem de agir se quer alcançar a verdade para a qual é orientada. Por isso, Kant pode 

dizer que vontade e razão prática são a mesma coisa. A liberdade e a razão estão 

intimamente  ligadas.  A  lei  da  razão  impõe  à  liberdade  a  exigência  de  absoluta 

realização. Por isso não destrói a autonomia do homem, mas a constitui como tal. 

É neste sentido, que a moral kantiana funda necessariamente a religião, pois 

qualquer texto sagrado, qualquer revelação deve ser julgada pelo seu valor para a 

moralidade, não podendo ser  a religião revelada, o juiz de um código moral da 

humanidade. A lei moral leva, através do conceito do soberano bem, como o objeto 

e o alvo final da razão pura prática, à religião. Leva também a reconhecer todos os 

deveres como ordens divinas, não como sanções, isto é, como ordens arbitrárias e 

fortuitas por si mesmas de uma vontade estranha, mas como leis essenciais de toda 

69



vontade livre em si mesma que, entretanto, devem ser olhadas como ordens do Ser 

Supremo. Só  de uma vontade moralmente perfeita, que a lei moral nos impõe como 

um  dever  que  nós  temos  que  alcançar  como  objetivo  dos  nossos  esforços  e, 

conseqüentemente, não podemos esperar lá chegar a não ser pelo acordo com essa 

vontade. A religião, para Kant, não pode ser outra coisa senão a lei moral, à qual se 

une a fé racional que dela necessariamente deriva. 

3.2 – A FÉ NOS LIMITES DA RAZÃO PRÁTICA

Como  vimos  na  Crítica  da  Razão  Pura,  Kant  adotou  implicitamente  o 

esquema tripartido:  saber-crença-  opinião.  São  formas  que podem sustentar  um 

juízo como verdadeiro. As três formas são distinguidas de acordo com o grau de 

convicção, o qual  é por sua vez dividido em termos de “suficiência subjetiva” ou 

convicção  e  “suficiência  objetiva”.  Saber  ou  tomar  um  juízo  por  verdadeiro  é 

subjetivamente  e  objetivamente  suficiente;  um  juízo  de  crença  é  considerado 

subjetivamente  suficiente,  mas  objetivamente  insuficiente.  Enquanto  o  juízo  de 

opinião é insuficiente tanto objetivamente como subjetivamente. A distinção estende-

se aos três objetos de juízo: matérias de fato, de crença e de opinião. As matérias 

de fato respondem a concepções cuja realidade pode ser provada, as matérias de 

crença às que podem ser pensadas a priori , mas cuja realidade objetiva não pode 

ser  provada  de maneira  alguma,  como a  existência  de  Deus,  ao  passo que as 

matérias de opinião são aqueles objetos pertencentes ao mundo sensível, mas dos 

quais  é  impossível  um  conhecimento  sensível  para  nós.  Se  a  crença  é 

70



subjetivamente  suficiente  e  ao  mesmo  tempo,  é  considerada  objetivamente 

insuficiente, chama-se fé. 

Os objetos que têm de ser pensados a priori, em relação ao uso conforme ao 
dever  da  razão  pura  prática  (seja  como  conseqüência,  seja  como 
fundamento), mas que são transcendentes para uso teórico da mesma, são 
simples coisas da fé. Desta espécie é o bem supremo no mundo, atuando 
mediante  a  liberdade,  cujo  conceito  não  pode  ser  demonstrado  de  modo 
suficiente,  segundo  a  sua  realidade  objetiva,  em  nenhuma  experiência 
possível,  por  conseguinte  no  uso  racional  teórico.  Porém o  uso  daquele 
conceito é-nos ordenado no sentido da melhor realização possível daquele 
fim, mediante a razão prática pura e, em conseqüência, tem que ser admitido 
como possível. Este efeito que nos é ordenado em conjunto com as únicas 
condições  da  sua  possibilidade  por  nós  pensáveis,  nomeadamente  a  da 
existência de um Deus e da imortalidade da alma, são coisas de fé (res fide ) 
e  na  verdade  as  únicas  dentre  todos  os  objetos  que  assim  podem  ser 
chamadas.  Na  verdade,  ainda  que  só  se  deva  acreditar  no  que,  por 
testemunho, podemos saber da experiência dos outros, tal não é porém ainda 
em  si  uma  coisa  de  fé,  pois  que  num  daqueles  testemunhos  havia  a 
experiência pessoal e o fato, ou é como tal pressuposto. Além disso tem que 
ser possível alcançar o saber por essa via (da fé histórica) e os objetos da 
História e da geografia, como tudo em geral que é possível saber pelo menos 
em  função  da  constituição  das  nossas  faculdades  de  conhecimento, 
pertencem não as coisas de fé, mas sim a fatos. Somente objetos da razão 
pura podem,  quando muito,  ser  objetos  de fé,  mas não como objetos  da 
simples razão pura especulativa, pois nem sequer podem ser contados com 
certeza entre as coisas, isto é, entre objetos daquele conhecimento possível 
para nós. 81

A  fé  moral  confere  certeza  à  existência  da  liberdade,  à 

imortalidade da alma e Deus, e essa certeza está baseada na incapacidade para 

rejeitar esses postulados sem tornar-me digno de desprezo a meus próprios olhos. 

A  imortalidade  da  alma  é  postulada  como  condição  necessária  de  um 

aperfeiçoamento  moral  progressivo.  A  existência  de  Deus  é  postulada  como 

condição necessária da virtude e da felicidade. E a liberdade é o fundamento de 

toda a moralidade, condição necessária ao cumprimento do dever, isto é, a prática 

da ação por puro respeito à lei moral. São todos objetos de uma fé moral e não 

objetos de conhecimentos.  

81 KANT, I. KU. p. 551. Trad., p.308s

71



É absolutamente necessário que tenha que ocorrer  algo,  a saber,  que eu 
obedeça à lei moral em todos os seus pontos. Aqui o fim está inevitavelmente 
estabelecido, e segundo todo o meu conhecimento só é possível uma única 
condição sob a qual este fim concordar com todos os outros fins e lhe dá 
assim um valor prático: é que há um Deus e um mundo futuro; sei também 
com toda certeza, que ninguém conhece outras condições que conduzam a 
mesma unidade dos fins sob a lei moral.82 

Kant considera a fé doutrinal  vacilante e instável e a fé moral diz respeito 

unicamente à direção que me é dada por uma idéia e a influência subjetiva que 

exerce sobre o desenvolvimento dos atos da minha razão e que  me confirma nessa 

idéia,  embora,  não  me  encontre  no  estado  de  a  justificar  do  ponto  de  vista 

especulativo.83

Sendo  os  homens  impotentes  para  conhecer  as  coisas  supra-sensíveis, 

tendem a considerar  a  religião e a fé  como culto,  serviço a  Deus,  baseado em 

prescrições externas e leis:

A fé religiosa pura é decerto a única que pode fundar uma igreja universal; 
pois é uma simples fé racional que se deixa  comunicar a cada qual em vista 
da convicção, ao passo que a fé histórica, fundada unicamente em fatos, só 
pode  alargar  a  sua  influência  até  onde  conseguem  chegar,  segundo 
circunstâncias de tempo e lugar, os relatos relacionados com a capacidade 
de  julgar  a  sua  credibilidade.  Mas  uma particular  debilidade  da  natureza 
humana tem a culpa de nunca se poder contar com essa fé pura tanto como 
ela  merece,  a  saber,  fundar  somente  nela  uma  igreja.  Os  homens, 
conscientes da sua impotência no conhecimento de coisas supra-sensíveis, 
embora tributem toda a honra a essa fé ( como a que para eles deve ser 
convincentes de modo universal), não são, contudo, fáceis de convencer de 
que o zelo constante votado a uma conduta moralmente boa seja tudo o que 
Deus dos homens exige, afim de serem súbditos agradáveis a Ele no seu 
reino.  Só podem para si  pensar  a  sua obrigação como obrigação de um 
serviço que devem prestar a Deus, onde não interessa tanto o valor moral 
interior das ações quanto, pelo contrário, o fato de serem prestadas a Deus 
para, por moralmente indiferentes que tais ações possam ser em si mesmas, 
lhe agradar pelo menos a obediência passiva.84

82 KANT, I. KrV. B. 856. Trad., p. 654
83 Id. Ibid. B. 855.Trad., p.653s
84 KANT, I. Religion.p. 247s. Trad., p.108s.

72



A fim de assegurar o predomínio do princípio bom, é indispensável que os 

homens bons se unam numa sociedade constituída segundo as leis da virtude. Uma 

tal sociedade merece o nome de sociedade ética. Suas leis visam a moralidade dos 

atos, e não a sua legalidade, e não admitem outros legisladores fora de Deus. Esta 

sociedade, enquanto ideal, é a Igreja Invisível; na medida, sempre imperfeita, em 

que chega a realizar-se, ela pode denominar-se “a Igreja Visível”.

As  características  da  verdadeira  Igreja  são  a  universalidade,  a  pureza,  a 

liberdade de seus membros, e a imutabilidade de sua constituição. A universalidade 

diz  respeito  a  sua  unidade  numérica,  erigida  sob  princípios  que  devam 

necessariamente levá-la à unificação numa única Igreja, sem nenhuma divisão em 

seitas. A pureza significa  união sob nenhum outros motivos a não ser os morais, 

purificada da imbecilidade da superstição e da loucura do fanatismo. A relação sob o 

princípio da liberdade, significa que tanto a relação interna dos seus membros entre 

si como externa da Igreja com o poder político, devem ocorrer num Estado livre. A 

imutabilidade quanto a sua constituição é a modalidade de tal igreja.85

Se é inevitável que uma fé eclesial estatutária se acrescente à fé religiosa 

pura como veículo e meio da união pública dos homens para fomento da última, 

então, é preciso confessar que a permanência imutável da mesma, a sua extensão 

universal e inclusive, o respeito pela revelação nela aceite, dificilmente podem ser 

objeto de suficiente cuidado mediante a tradição, mas só por meio da Escritura, a 

qual por seu turno como revelação, deve ela própria ser para os contemporâneos e 

a descendência um objeto de grande reverência, pois tal exige a necessidade dos 

homens estarem certos no tocante ao seu dever no culto divino.

85 Cf. Id. Ibid. p. 246. Trad.,p. 107s

73



Segundo Herrero,86 se não se pode evitar que a crença estatutária da igreja 

seja assim acrescentada à pura crença de religião para a associação pública dos 

homens em vista da comunidade ética, então pode-se considerar a crença histórica 

como meio  condutor  para  a  promoção  da  religião  da  razão.  Portanto,  a  crença 

histórica   é  apenas    um      “meio condutor”    para aproximar-se da pura crença da 

religião. É absolutamente necessário que a Igreja estatutária tome consciência de 

sua  contingência  em favor  do  único  absoluto  moral,  ao  qual  deve  submeter-se 

inteiramente.  A  partir  do  momento  em  que  a  Igreja  estatutária  reconhecer 

publicamente sua dependência das condições restritivas da religião de razão e da 

necessidade de concordar com ela, a Igreja universal começará a constituir-se em 

um Estado ético de Deus e a progredir na direção de sua consumação segundo o 

único princípio firme da religião moral pura, válido para todos os homens e para 

todos os tempos. A partir deste momento será possível conceber uma história da 

crença de Igreja como a história de seu paulatino desaparecimento, uma história que 

começa onde publicamente domina a consciência da distinção entre a crença de 

razão e a crença histórica e onde a disposição à unidade da Igreja universal iniciou o 

seu desenvolvimento, e que só acabará quando a pura religião se tiver finalmente 

desprendido  de  todos  os  princípios  empíricos  de  determinação,  de  todos  os 

estatutos  de  origem  histórica  que,  mediante  a  crença  de  Igreja,  unificam 

provisoriamente os homens para a promoção do bem, isto é, quando a pura religião 

de razão dominar sobre tudo para que Deus possa ser tudo em todos.

Nesse sentido,    Kant coloca  algumas objeções que a razão    faz a si própria 

contra a        interpretação racional da Bíblia.    Na primeira objeção,     a Bíblia como 

86 HERRERO, J. Op. Cit. p. 182 s.

74



 revelação, deve interpretar-se a partir de si mesma, e não pela razão; com efeito, a 

própria fonte do conhecimento reside em alhures e não na razão. 

justamente porque  tal  livro  é  aceito  como revelação  divina,  não  deve  ela 
interpretar-se  apenas  teoricamente  segundo  os  princípios  das  doutrinas 
históricas  (concordar  consigo  mesma),  mas  de  modo  prático,  segundo 
conceitos racionais; de fato, que uma revelação seja divina jamais se pode 
discernir mediante sinais que a experiência fornece.87

Outra objeção que se faz ao uso racional da Escritura é a seguinte: que a 

toda dimensão  prática deve antepor-se sempre uma teoria e, já que esta enquanto 

doutrina da revelação poderia talvez conter propósitos da vontade de Deus, que não 

conseguimos  penetrar  mas  nos  poderiam  obrigar  a  fomentá-las,  a  fé  em 

semelhantes proposições teóricas parece conter por si mesma uma obrigação. 

Kant responde a tal objeção afirmando que:

Pode conceder-se tal,  quando se fala da fé eclesial,  em que não se visa 
nenhuma outra prática a não ser a dos usos regulados, e os que se reclamam 
de uma Igreja necessitam tão só de que a doutrina não seja impossível; pelo 
contrário, para fé religiosa, exige-se a convicção da verdade, a qual, porém 
não pode ser certificada por estatutos(que seriam sentenças divinas), porque 
é sempre pela história que importaria demonstrar que o são; mas esta não é 
competente para a si mesma se fazer passar por revelação divina. Por isso, 
naquele que está inteiramente virado para a moralidade da conduta ter por 
verdadeiras doutrinas históricas,  embora bíblicas,  não tem em si  qualquer 
valor ou desvalor moral, e situa-se entre os adiaphora(coisas indiferentes).88

Para Kant a Escritura tem valor segundo o princípio da moralidade. Deus é 

em nós o próprio exegeta, porque não compreendemos ninguém a não ser o que 

conosco fala mediante nosso próprio entendimento e a nossa própria razão.

87 KANT, I. Streit. p. 357. Trad., p. 55.
88 Id. Ibid. p. 357s. Trad., p.55-56

75



Da parte de um legislador santo e bom não se pode conceber diferentemente 
os decretos em relação a criaturas frágeis, mas que se esforçam por seguir, 
de harmonia com todo o seu poder, o que reconhecem como dever seu, e até 
a fé racional e a confiança, em semelhante compensação, sem que a tal se 
possa acrescentar uma promessa firme empiricamente feita, demonstra mais 
a  genuína  disposição  moral  e,  por  conseguinte  a  predisposição  para  a 
manifestação esperada da graça do que o consegue fazer uma fé empírica. 
Se devem fazer todos as interpretações da Escritura enquanto conservem à 
religião, segundo o princípio da moralidade visada na revelação; sem isso, 
são ou praticamente vazios ou até obstáculos ao bem. Deus é em nós o 
próprio  exegeta,  porque  não  compreendemos  ninguém  a  não  ser  o  que 
conosco fala mediante o nosso próprio entendimento e a nossa própria razão; 
a divindade de uma doutrina que nos foi publicada por nada mais pode ser 
reconhecida a não ser graças aos conceitos da nossa razão enquanto são 
moralmente puros e, deste modo, infalíveis”89

Nesse sentido, a religião racional conhece os mandamentos, sem ser contudo 

empírica,  servindo  de  critério  para  interpretar  a  bíblia.  A  bíblia  tem  de  ser 

interpretada segundo a moral e não a moral segundo a bíblia. Porque a idéia de 

Deus tem de ser deduzida da moral e não a moral do conceito de Deus. 

Resta, agora, saber como Kant desenvolve a sua crítica a concepção cristã 

da fé, isto é, aos modos de ilusão cristã: fé em milagres,a fé em mistérios e a fé em 

meios de graça.

89 Id. Ibid. p. 359. Trad., p. 57.

76



3.3 – A CRÍTICA KANTIANA À CONCEPÇÃO CRISTÃ DA FÉ: MODOS 

DE ILUSÃO RELIGIOSA.

A análise da natureza da ilusão é um dos temas permanentes da obra de 

Kant  e  a  principal  motivação  de  sua  redefinição  de  metafísica.90 Como  já 

assinalamos,  na  obra  Sonhos  de  Um  Visionário  explicados  pelos  Sonhos  da 

Metafísica, Kant  já  declarava  programaticamente  ser  a  metafísica  a  ciência  dos 

limites  da  razão  humana  a  qual  elimina  a  ilusão  e  o  vão  saber  que  infla  o 

entendimento.  Na Crítica  da  Razão Pura Kant  apresenta  uma análise  da  ilusão 

afirmando:

Que  todos  os  nossos  raciocínios  que  pretendem levar-nos  para  além do 
campo da experiência possível  são ilusórios e destituídos de fundamento, 
mas também nos esclarece esta particularidade, que a razão humana tem 
um  pendor  natural  para  transpor  essa  fronteira  e  que  as  idéias 
transcendentais   são   para   ela tão   naturais   como   as    categorias para 
o entendimento, embora com a diferença de as últimas levarem à verdade, 
isto  é,  à  concordância  dos  nossos  conceitos  com o  objeto,  enquanto  as 
primeiras produzem uma simples aparência, embora inevitável, cujo engano 
mal se pode afastar pela crítica mais penetrante.91

Na dialética transcendental Kant descreve três casos da dialética natural da 

ilusão transcendente sobre cuja base estão alicerçadas as pretensas “ciências” da 

psicologia,  cosmologia  e  teologia.  Em cada  caso,  as  propriedades  da  condição 

subjetiva do pensamento são ampliadas e consideradas “conhecimento do objeto”, 

nestes casos,     conhecimentos de objetos tais   como alma,   o mundo e Deus. Kant 

90 Cf. CAYGILL, H. Op. Cit. p. 184-185(ver verbete ilusão).
91 KANT, I. KrV. B. 670. Trad., p. 533.

77



passa então a mostrar como em cada caso as ciências desses objetos ilusórios 

sucumbem diante de uma “dialética natural” e oferece, em seguida, uma explicação 

ou uma lógica de suas ilusões.

Ora, todos os conceitos puros em geral têm que ver com a unidade sintética 
das  representações,  mas  os  conceitos  da  razão  pura  (as  idéias 
transcendentais) referem-se à unidade sintética incondicionada de todas as 
condições em geral. Por conseguinte, todas as idéias transcendentais podem 
reduzir-se a três classes das quais a primeira contém a unidade absoluta 
(incondicionada)  do  sujeito  pensante,  a  segunda,  a  unidade  absoluta  da 
condição de todos os os objetos do pensamento em geral. O sujeito pensante 
é objeto da psicologia; o conjunto de todos os fenômenos (o mundo) é objeto 
da cosmologia, e a coisa que contém a condição suprema da possibilidade de 
tudo  o  que  pode  ser  pensado (o  ente  de  todos  os  entes)  é  o  objeto  da 
teologia.  Assim,  pois,  a  razão  pura  fornece  a  idéia  para  uma  doutrina 
transcendental  da  alma  (psychologia  rationalis),  para  uma  ciência 
transcendental  do  mundo  (cosmologia  rationalis)  e,  por  fim,  para  um 
conhecimento  transcendental  de  Deus  (theologia  transcendentalis)  .  O 
simples  esboço  de  uma  ou  outra  destas  ciências  não  compete  ao 
entendimento, mesmo que estivesse ligado ao mais alto uso lógico da razão, 
isto é, a todos os raciocínios imagináveis, de maneira a avançar de um dos 
seus objetos (do fenômeno) para todos os outros,  até aos mais  distantes 
membros da síntese empírica; esse esboço é unicamente um produto puro e 
autêntico ou antes, um problema da razão pura.92

A ilusão transcendente consiste no fato de atribuirmos erroneamente um valor 

objetivo  sem  prestar  atenção  às  suas  condições  de  validade:  fazendo  um  uso 

transcendente e não mais transcendental, um uso que ultrapasse as condições da 

experiência possível.

Na Religião nos Limites da Simples Razão, Kant define a ilusão:

Como o engano que consiste em ter a simples representação de uma coisa 
por equivalente a própria coisa [...] a consciência da posse de um meio para 
qualquer fim (antes de alguém dele se servir)  é a posse deste fim só na 
representação;  por  conseguinte,  contentar-se  com  o  primeiro  como  se 
pudesse  valer pela posse do fim é uma ilusão  prática. Soa decerto duvidoso,

92 Id. Ibid. B. 391-392. Trad.,  p.321

78



mas de nenhum modo é condenável, dizer que todo homem forja para si um 
Deus,  e  inclusive  segundo  conceitos  morais  (com  as  propriedades 
infinitamente grandes que pertencem à capacidade de apresentar no mundo 
um objeto a eles adequado) deve para si mesmo forja semelhante Deus a fim 
de nele venerar quem o fez. Pois seja qual for o modo como por outro tenha 
sido dado a conhecer e descrito um ser como Deus, mais ainda, seja qual for 
o modo como lhe possa surgir  um ser  assim (se tal  é possível)  deve,  no 
entanto, comparar primeiro esta representação com o seu ideal para julgar se 
estar  autorizado  a  tê-lo  e  a  venerá-lo  como  uma  divindade.  Por  mera 
revelação, sem tomar de antemão por  base aquele conceito na sua pureza 
como  pedra  de  toque,  não  podem,  pois,  haver  religião  alguma,  e  toda 
veneração de Deus seria idolatria. 93

Para Kant, “tudo o que o homem, além de uma boa conduta, imagina ainda 

poder fazer para se tornar agradável a Deus é simples ilusão religiosa e pseudo 

serviço  de  Deus.”94 O  filósofo  percebe  a  essência  da  religião  no  íntimo  da 

consciência, a dimensão estatutária, o culto exterior não tem valor por si mesmo, 

mas como veículo, meio da pura religiosidade. 

Segundo Kant, são meios todos as causas intermediárias que o homem tem 

em seu poder para realizar por elas um certo propósito, e então, para se tornar digno 

da assistência celeste. Ora, o verdadeiro serviço de Deus, que os crentes hão de 

prestar como súditos pertencentes ao seu reino, também (sob leis de liberdade), 

como  seus  cidadãos,  é  decerto  como  este  próprio  reino,  invisível,  ou  seja,  um 

serviço dos corações (no espírito e na verdade), e só pode consistir na disposição 

de ânimo,  na observância de todos os verdadeiros deveres como mandamentos 

divinos, não em ações destinadas exclusivamente a Deus. Todo empreendimento 

em matéria de religião, se não se tomar de modo simplesmente moral e, todavia, se 

apreender como   um meio em si suscita a  complacência de Deus,  por conseguinte, 

93 Cf. KANT, I. Religion. p. 318. Trad., p. 170. (ver nota).
94 Id,Ibid.  Religion. p. 324. Trad., 176.

79



satisfaz  através dele  todos os  nossos  desejos,  é  uma fé  fetichista.  Esta  é  uma 

persuasão de  que  aquilo  que  nada pode  operar  segundo  leis  da  natureza nem 

segundo  leis  morais  da  razão,  virá  a  realizar  já  o  desejado  apenas  porque  se 

acredita firmemente que suscitará coisas semelhantes, e, em seguida, associam-se 

a esta fé certas formalidades. 

Pode haver três modos de fé ilusória que tem lugar na transgressão, a nós 

possível, dos limites da nossa razão a respeito do sobrenatural: 

Primeiro,  a  fé  segundo  a  qual  se  conhece  por  experiência  algo  que,  no 
entanto, nos é impossível aceitar como acontecendo segundo leis empíricas 
objetivas (a fé em milagres). Em segundo lugar, a ilusão de que aquilo cujo 
respeito  não  conseguimos,  mediante  a  razão,  fazer  conceito  algum  o 
devemos,  no  entanto,  acolher  entre  os  nossos  conceitos  racionais  como 
necessário ao nosso bem moral  (a  fé  em mistérios).  Em terceiro  lugar,  a 
ilusão de poder suscitar, graças ao uso de simples meios naturais, um efeito 
que  para  nós  é  um  mistério,  a  saber,  a  influência  de  Deus  na  nossa 
moralidade (a fé em meios de graça).95

Uma religião verdadeiramente moral não inclui a crença em milagres entre as 

suas  máximas:  torna-os  dispensáveis  e,  rigorosamente,  passa  inteiramente  sem 

eles. Em Kant:

O  conceito  de  uma  intervenção  sobrenatural  em  relação  com  a  nossa 
faculdade – embora deficiente – moral e, inclusive, a nossa  disposição de 
ânimo não plenamente purificada, pelo menos débil, para satisfazer todo o 
nosso  dever,  é  transcendente  e  é  uma  simples  idéia,  de  cuja  realidade 
nenhuma experiência nos pode assegurar. Mas até aceitá-la como idéia num 
propósito  simplesmente  prático  é  muito  arriscado  e  dificilmente conciliável 
com a razão; pois o que nos deve ser imputado como bom comportamento 
moral  não  deveria  acontecer  por  influência  estranha,  mas  somente  pelo 
melhor uso possível de nossas próprias forças. No entanto, também não se 
deixa  demonstrar   impossibilidade  de tal    (de que ambas as coisas tenham 
lugar uma ao lado da outra),   porque a própria liberdade embora nada de 
sobrenatural  contenha  no  seu  conceito,  continua,  contudo,  a  ser-nos  tão 
inconcebível,  segundo  a  sua  possibilidade,  como  o  sobrenatural  que  se 
gostaria   de  aceitar  para  substituto  da  determinação  espontânea,  mas 
deficiente dela.  96

95 Id. Ibid. p. 345. Trad., p. 195s
96 Id. Ibid. p. 342. Trad. P. 192

80



Milagres  não  podem  servir  de  prova  para  uma  religião,  porque  nunca 

podemos confiar inteiramente no testemunho que os apóia:

Com  efeito,  o  homem  deveria  demonstrar  que  nele  se  realizou  uma 
experiência sobrenatural, a qual é em si mesma uma contradição. Poderia, 
quando  muito,  admitir-se  que  o  homem  teria  em  si  mesmo  feito  uma 
experiência(por exemplo determinações novas e melhores da vontade), de 
uma transformação que ele não sabe explicar de outro modo a não ser por 
milagre,  por  conseguinte,  de algo sobrenatural.  Mas uma experiência,  da 
qual  nem sequer  se  pode  convencer  que  é,  de  fato  experiência,  porque 
(enquanto sobrenatural) não pode reduzir-se a regra alguma da natureza do 
nosso  entendimento,  nem  comprovar-se,  é  uma  interpretação  de  certas 
sensações, a cujo respeito não se sabe o que com elas se há de fazer, se 
terão um objeto efetivo para o conhecimento ou se serão simples devaneios. 
Querer sentir a influência imediata da divindade como tal é uma pretensão 
auto-contraditória, porque a idéia desta divindade reside apenas na razão. 
Aqui está, pois, um problema, justamente com a sua solução, sem qualquer 
prova possível, aportando, aqui jamais se irá buscar algo de racional.97

Kant analisa o segundo modo da fé ilusória, a fé em mistérios. Para ele, em 

todos os tipos de fé que se referem à religião, a investigação choca inevitavelmente, 

por detrás da qualidade interna dos mesmos, com um mistério, isto é, com algo de 

sagrado que, sem dúvida, pode ser conhecido por cada um, mas não publicamente 

professado, isto é, universalmente comunicado. 98

A fé nos mistérios pode ser entendida como divinamente inspirada ou como fé 

racional pura. Kant toma como máxima o segundo aspecto. Visto que é impossível 

decidir  a priori e objetivamente se há ou não tais mistérios, deve-se investigar no 

íntimo, no subjetivo da nossa disposição moral para ver se tal coisa se encontra em 

nós.

 

97 KANT, I. Streit. p. 369. Trad.,p. 70.
98 KANT, I. Religion. p. 284s. Trad.,p.143.

81



A fé não contém, em rigor, mistério algum, porque expressa simplesmente o 

comportamento moral de Deus para com o gênero humano.

Se considera a fé numa trindade divina não só como representação de uma 
idéia prática,  mas como uma fé que deve representar o que Deus  em si 
mesmo  é,  seria  então  um  mistério  que  sobrepujaria  todos  os  conceitos 
humanos por conseguinte, um mistério não suscetível de uma revelação para 
a  capacidade  humana de  apreensão,  e  como  tal  poderia  a  este  respeito 
notificar-se. A fé nesse mistério como ampliação do conhecimento teorético 
da natureza divina seria apenas a confissão relativa a um símbolo de todo 
incompreensível  aos  homens  e,  se  eles  pretendem  compreendê-lo, 
antropomórfico de uma fé eclesial, mediante o qual não se conseguiria sequer 
o mínimo para a melhoria moral.99

Ao analisar a ilusão da fé em meios de graça, Kant elimina da noção de graça 

o que constitui seu fundamento teológico: a graça não é um dom gratuito de Deus; 

Deus não deve nada ao homem, que não deve nada a Deus, exceto realizar a sua 

própria liberdade pela prática do dever. A graça não é outra coisa senão a natureza 

do homem,  enquanto  determinado a  atos  por  seu próprio  princípio  interior,  mas 

supra-sensível (a representação do seu dever). O que a graça representa é, afinal, a 

liberdade do homem: a graça não pode ser o complemento da liberdade, que viria do 

exterior para substituir o esforço inerente à ação moral.100

O bem que o homem pode fazer por si mesmo segundo leis da liberdade, em 
comparação  com  a  faculdade  que  lhe  é  possível  só  mediante  ajuda 
sobrenatural, pode chamar-se natureza, em contraste com a graça. Não como 
se pela primeira expressão entendêssemos uma qualidade física, diversa da 
liberdade,  mas  apenas  porque  desta  faculdade  conhecemos  as  leis  (da 
virtude) e, por conseguinte, a razão tem dela, enquanto análogo da natureza, 
um fio condutor que lhe é visível e apreensível; pelo contrário continua ser 
para nós de todo oculto se,  quando e o quê,  ou quanto a graça em nós 
atuará, e a tal respeito, bem como no sobrenatural em geral (a que pertence a 
moralidade como santidade), a razão está deserta de todo o conhecimento 
das leis, segundo as quais isso pode acontecer.101

99 Id. Ibid. p. 290. Trad., p. 147.
100 Cf. CASNABET. M. Op. Cit.p., 103.
101 KANT, I. Religion.p.341. Trad.,p.192

82



Kant  analisa os diversos meios de graça,  a saber:  o orar,  o  ir  à igreja,  o 

batismo e a comunhão. O orar é concebido como um serviço de Deus formal  e 

interior, e por isso, como meio de graça, é uma ilusão supersticiosa (um fetichismo); 

é um desejo meramente declarado perante um ser que não precisa de declaração 

alguma da intenção interna de quem deseja; por ele nada se faz e, portanto, não se 

executa nenhum dos deveres que nos incumbem como mandamentos de Deus; por 

conseguinte Deus não é efetivamente servido. Um desejo cordial de ser agradável a 

Deus em todo o nosso fazer e deixar, isto é, a disposição de ânimo, que acompanha 

todas as nossas ações, de as praticar como se ocorressem no serviço de Deus, é o 

espírito da oração, que “sem cessar” pode e deve em nós ter lugar. Revestir este 

desejo (ainda que seja só interiormente) de palavras e fórmulas pode, quando muito, 

comportar  apenas o valor  de um meio em ordem à estimulação reiterada de tal 

disposição de ânimo em nós; não pode, porém, ter imediatamente relação alguma 

com a  complacência divina  e,  por  isso mesmo,  também não pode constituir  um 

dever para todos; porque um meio só pode prescrever-se a quem dele necessita 

certos fins.102

Não é a oração que irá salvar o homem; ela não é mais que um meio para 

reanimar nossa intenção moral, e de nenhum modo um meio de graça que favorece 

os homens de modo sobrenatural. A oração não é um pedido de graças, mas uma 

invocação para que “se faça a vontade de Deus” e para se obter que o agir seja 

conforme a lei moral.

102 Id. Ibid.p.345s. Trad.,p.196s.

83



Em tal desejo, enquanto espírito da oração, o homem procura agir só sobre si 
mesmo ( para estimulação das suas disposições de ânimo mediante a idéia 
de  Deus),  mas  neste,  ao  explicar-se  por  meio  de  palavras,  portanto, 
externamente, procura atuar sobre Deus. No primeiro sentido, uma oração 
pode ter lugar com plena sinceridade, embora o homem não pretenda poder 
asseverar a existência de Deus como totalmente certa; na segunda forma, 
como  a  locução,  ele  aceita  este  objeto  supremo  como  pessoalmente 
presente ou, pelo menos, fixa-se (inclusive interiormente), como se estivesse 
convencido da sua presença, na opinião de que, se assim não fosse, isso ao 
menos não o prejudicaria, mas antes lhe poderia proporcionar favor. Portanto 
nesta  ultima oração  (literal)  não  se  pode  deparar  com a  sinceridade  tão 
perfeitamente como na primeira (no simples espírito da oração). Cada qual 
encontrará  confirmada  a  verdade  da  última  observação  se  imaginar  um 
homem  devoto  e  de  boa  vontade  mas,  de  resto,  limitado  quanto  a 
semelhantes conceitos religiosos purificados, que um outro surpreende, não 
quero dizer rezando em voz alta, mas ainda que seja só nos gestos que tal 
revelam. Esperar-se-à, sem que eu o diga, que aquele fique embaraçado ou 
confuso,  como  se  fora  uma  situação  de  que  se  deve  envergonhar.  Mas 
porque? Que um homem seja encontrado a falar em voz alta consigo mesmo 
lança-o antes de mais, na suspeita de ter um pequeno acesso de loucura; e 
igualmente assim é julgado (não de todo sem razão), se, ao estar só, for 
encontrado numa ocupação ou gesticulação que apenas pode ter quem tiver 
fora de si alguém diante dos olhos – o que não é o caso no exemplo adotado. 
O mestre do evangelho expressou de modo excelente o espírito da oração 
numa fórmula que torna dispensável a oração e, a um tempo, a si mesma 
como letras. Nesta fórmula, nada mais se encontra a não ser o propósito de 
uma boa conduta, o qual ligado à consciência da nossa fragilidade, encerra o 
desejo  constante  de  ser  um digno  membro  do  Reino  de  Deus;  portanto, 
nenhum pedido  genuíno  de  algo  que  Deus,  segundo sua  sabedoria,  nos 
poderia também recusar, mas um desejo que, se for sério (ativo), produz ele 
próprio o seu objeto (tornar-se um homem agradável a Deus) .103

O ir à igreja, Kant o concebe:

Como solene serviço externo de Deus em geral numa igreja, é, tendo em 
conta que se trata de uma apresentação sensível da comunidade dos crentes, 
não  só  um  meio  recomendável  de  edificação,  para  cada  indivíduo,  mas 
também um dever, que como  cidadãos de Estado   divino que deve aqui 
representar-se na terra, lhes incumbe em relação ao todo. Mas querer usar 
isso como servido imediatamente a Deus e Deus tivesse associado graças 
particulares à celebração de tal solenidade é uma ilusão.104

103 Id. Ibid. p. 347. Trad., p. 197.
104 Id. Ibid. p. 349s. Trad., p. 199s

84



Nesse âmbito, o ir á igreja serve como melhoria moral, isto é, a conseqüência 

da devoção para a melhoria efetiva do homem. Mas esta não se consegue de outro 

modo a não ser  que alguém se encaminhe sistematicamente pelas obras,  pelos 

princípios  segundo  conceitos  bem  entendidos,  pelas  intenções  adequadas  aos 

deveres e, deste modo, edifique um homem novo. Muitas vezes, porém, os homens 

julgam-se justificados pela audição, pela leitura e pelo canto, embora nada tenha 

sido construído.105

A solenidade do batismo é algo muito significativo para Kant, pois a iniciação 

solene que acontece uma só vez na comunidade eclesial impõe as testemunhas o 

compromisso de cuidar da educação do iniciado, uma obrigação que visa algo de 

sagrado, ou seja, a formação de um homem para cidadão num Estado divino. Mas, 

Kant  chama a atenção para o fato de que em si  mesma esta solenidade não é 

nenhuma  ação  santa  ou  que  produza  santidade  e  receptividade  para  a  graça 

divina.106 

A comunhão é entendida como uma renovação, continuação e propagação da 

comunidade   eclesial   segundo leis da igualdade.  Ela contém em si algo de grande 

que alarga o modo de pensar estreito, egoísta e intolerante dos homens, sobretudo 

em matéria de religião, a idéia de uma comunidade moral cosmopolita, e é um bom 

meio para estimular uma congregação em vista da intenção moral do amor fraterno. 

Mas Deus não associou graças particulares à celebração desta festividade e admitir 

entre os artigos de fé a proposição de que ela, mera ação eclesial, seja um meio de 

graça é pura ilusão.107

Kant denuncia o erro no qual o homem cai quando entre as qualidades morais 

que se atribuem a Deus;  a santidade,  a  graça e a justiça ele se refugia,  sob a 

105 Cf. Id. Ibid. p. 350. p. Trad., p.199-200 (ver nota).
106  Id. Ibid. p. 351. p. Trad., 201
107 Cf. Id. p. 351. Trad., p. 201.

85



proteção da graça para subtrair-se à demasiada obrigação de ter que adequar os 

seus atos às exigências da santidade e da justiça. O que Kant quer destruir pela raiz 

é a idolatria, que identifica o incondicionado com o condicionado, que submete o 

homem a uma das suas construções, que faz em suma do sujeito o objeto. Segundo 

Kant, todas as auto-ilusões em matérias de religião têm um fundamento comum:

O homem, entre todas as propriedades morais divinas, a santidade, a graça e 
a justiça, vira-se de modo habitual imediatamente para a segunda, a fim de 
assim se esquivar à aterradora condição de ser conforme às exigências da 
primeira. É árduo ser um bom servidor (pois então ouve-se sempre falar em 
deveres); por isso, o homem preferiria ser um favorito a que muita coisa se 
desculpa ou, se infringiu grosseiramente o dever, tudo se resolve graças à 
mediação de alguém favorecido no mais alto grau, enquanto ele continua a 
ser o servo solto que era.108

Por isso, a religião contribui tão pouco para a melhoria dos homens e que o 

justo caminho não consiste em avançar da concessão da graça para a virtude, mas 

antes  da  virtude  para  a  concessão  da  graça.  A  fé  dogmática  abre-se  ao 

sobrenatural, sob o risco de cair no fanatismo e na superstição. Já a religião pura é 

sempre o fim que orienta, valoriza ou desvaloriza o elemento histórico conforme sua 

disponibilidade para transformar-se em veículo da razão. O valor da história reside 

na sua capacidade de ser veículo para a religião da razão. A revelação do Deus 

histórico  não  pode  oferecer  resistência  ao  Deus  revelado  em  nossa  razão  e 

intérprete único de sua vontade na história humana.109

108 Cf. Id. Ibid. p. 252. Trad., p. 201.
109 HERRERO, J. Op. Cit. p. 187.

86



A reflexão da religião racional acaba por conduzir à reafirmação do primado 

da razão prática, isto é, à identificação do sentido da existência da espécie humana 

com  as  tarefas  de  melhoramento  moral  em  contínuo  curso  de  realização  e 

inacabamento.  É,  pois,  a  moralidade,  e  não  o  conhecimento,  que  constitui  a 

dignidade suprema do homem: é nela que reside a afirmação maior e mais forte, o 

horizonte  pleno,  da  sua  racionalidade.  É  nesse  sentido,  que  a  religião  moral 

prevalece sobre a religião revelada.

 

87



CONCLUSÃO

Ao analisarmos o  problema da revelação na filosofia  da religião  kantiana, 

percebemos que ao fazer  a  crítica  à  tradição metafísica  dogmática,  Kant  busca 

colocar a metafísica em suas verdadeiras bases. Não nos é possível saber sem o 

crivo  da  experiência  e  do  entendimento.  Enquanto  no  domínio  da  razão  teórica 

somos limitados por  nossa estrutura  cognitiva,  na  dimensão prática  se  coloca a 

questão da liberdade e da moralidade, em que o ser humano se torna livre. Kant 

amplia assim, o campo da racionalidade humana. 

Ao fazer a análise do problema de Deus no horizonte da metafísica, Kant 

aponta a impossibilidade de afirmarmos ou não a sua existência no mundo teórico. 

Deus é um postulado da razão prática,  uma idéia  necessária para o homem na 

construção de sua liberdade.

Neste  sentido,  o  tema  da  religião  aparece  como  uma  proposta  nova  no 

projeto filosófico kantiano. Não é Deus que funda a moral, mas a moral que funda 

necessariamente a religião.  Neste âmbito,  o  problema da revelação se coloca a 

partir da tarefa da melhoria moral do homem. Toda revelação, todo texto sagrado, 

todo ato religioso (milagres, orações, celebrações, etc.), só tem sentido se o homem 

se torna melhor, isto é, se corresponde à autonomia moral humana. As verdades 

reveladas são simples sentimentos que auxiliam a religião moral.  Na posição de 

Kant, quanto à religião e à teologia, a razão possui uma supremacia e autonomia em 

relação à revelação. 



A filosofia  kantiana  é  uma pesquisa  que possibilita  a  sua  aplicação     a 

todos os   momentos    fundamentais  da condição  humana.  Assim, o trabalho 

iniciado por Kant de superação da incapacidade humana de servir-se do seu próprio 

entendimento e ousando servir-se da própria razão é uma tarefa que permanece 

para nós. A maioridade do ser humano implica sempre uma auto - reflexão capaz de 

uma reconstrução teórica imbricada na prática dos homens na história. Descartada a 

preguiça e a covardia, os homens devem ser capazes de construir a liberdade em 

vista de fins comuns. Kant não se propõe outro objetivo senão o de educar a razão 

humana.  A  razão  humana  educada  tornar-se  adulta,  o  que  significa  um  passo 

fundamental para a prática da liberdade.

Ao  colocar  as  questões  centrais  de  seu  projeto  filosófico  –  o  que  posso 

saber? O que devo fazer? O que posso esperar? O que é o homem? – Kant abre 

novas possibilidades para o humano. Podemos conhecer a ordem dos fenômenos, 

no espaço e no tempo sem ultrapassar os limites da experiência; podemos conhecer 

os princípios e os limites a partir dos quais é possível um conhecimento científico da 

natureza.  Devemos  cumprir  o  nosso  dever  e  fazer  o  que  nos  torna  dignos  de 

felicidade; devemos estabelecer os princípios da ação e as condições de liberdade. 

Podemos  esperar  o  Soberano  Bem,  síntese  da  virtude  e  da  felicidade,  e  lícito 

esperar a felicidade na medida em que cada um de nós pelo cumprimento da lei 

moral  se pode tornar  digno dela.  O homem é um ser  sensível  e  fenomênico,  é 

natureza e liberdade, lei  natural  e lei  moral,  são os elementos que constituem a 

natureza humana.

A  revolução  copernicana  empreendida  por  Kant,  afirma  a  primazia  da 

atividade  do  sujeito  no  conhecimento.  Representa  a  correção  do  racionalismo 

dogmático ao reconhecer o papel da experiência no ato cognitivo, afirmando, porém, 

89



a autonomia da razão e a impossibilidade do saber metafísico. É uma redescoberta 

da  subjetividade,  como  subjetividade  transcendental,  isto  é,  afirmação  de  uma 

estrutura subjetiva, idêntica em todos os seres humanos. É uma emancipação da 

razão face ao divino, da ciência face à metafísica. Em suma a filosofia de Kant é a 

superação do racionalismo dogmático, reabilitando a razão pela crítica, não só da 

própria razão, mas também das doutrinas que a absolutizaram, desvalorizaram ou 

negaram.

Kant se esforça para retirar o homem de sua menoridade, preferencialmente 

em matéria religiosa, pois, a menoridade religiosa é por vezes a mais perniciosa de 

todas.  Assim,  a  crítica  se  torna  arma  poderosa  contra  as  superstições,  os 

dogmatismos, os fanatismos.

Fruto de um longo processo, a reflexão de Kant sobre a religião e a revelação 

é  uma crítica contundente sobre suas condições de possibilidades.  As  questões 

colocadas  por  Kant  continuam  nos  fazendo  pensar  e  assumir  o  compromisso 

sempre difícil da construção da liberdade.          

90



Bibliografia

ALVES, Pedro M. S. Do primado do prático à filosofia da historia. In: Carmo 

Ferreira e Ribeiro L. Religião, História e Razão: da Aufklärung ao romantismo. 

Lisboa: Edições Colibri, 1994.

ANSELMO. Proslogion. Trad. Ângelo Ricci. (Col. Os Pensadores). São Paulo: 

Abril Cultural, 1973. 

BRÉHIER, E. História de la filosofia. Buenos Aires: Ed. Sudamericana, 1962.

BRUCH, Jean Louis. La philosophie Religieuse de Kant. Paris: Aubier, 1968.

CASSIRER,  Ernest.  Kant:  Vida  y  Doctrina.  México:  Fondo  de  Cultura 

Económica, 1997.

____________.  La  Philosophie  des  lumieres.  Trad.  Pierre  Quillet.  Paris: 

Fayard, s/d.

CASTILLO, Monique. Kant et l’avenir de la Culture. Paris: PUF, 1990.

COSSUTTA, Frédéric.  Elementos para a leitura dos textos filosóficos.  Trad. 

Ângela de Noronha. [et al]. São Paulo: Martins Fontes, 2001.

CRESSON, André. Kant: sa vie, son oeuvre. Paris: PUF, 1949.

CRAMPE-CASNABET,  Michele.  Kant  uma  revolução  filosófica.  Trad.  Lucy 

Magalhães. Rio de Janeiro: Zahar, 1994.

CAYGIL, Howard.  Dicionário Kant. Trad.  Álvaro Cabral. Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar Ed., 2000.

DELBOS, V. La Philosophie Pratique de Kant. Paris: Puf, 1969.

DELEUZE, Gilles. A Filosofia Crítica de Kant. Trad. Geminiano Franco. Lisboa: 

Edições 70, 1963.

ESTRADA, Juan Antônio.  Deus nas tradições filisóficas: aporias e problemas 

da teologia natural. Trad. Maria Dias. São Paulo: Paulus, 2003.  

FOLSCHEID,  Dominique  &  WUNENBURGER,  Jean-Jacques.  Metodologia 

Filosófica. Trad. Paulo Neves. São Paulo: Martins Fontes, 2002.

FORTE,  Bruno.  À escuta  do  outro:  filosofia  e  revelação. Trad.  Mário  José 

Sambiasi. São Paulo: Paulinas, 2003.

GOLDMANN, Lucien. Origem da dialética: A comunidade humana e o Universo 

em Kant. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1967.

HARTMANN, Nicolai.  A filosofia do Idealismo Alemão. Trad. José Gonçalves 

Belo. Lisboa: Calouste Gulbenkian, 1963.

91



HEINE, Henrich.  Contribuição à História da Religião e Filosofia na Alemanha. 

Trad. Márcio Suzuki, São Paulo: Iluminuras, 1991.  

HERRERO,  Francisco  Javier,  Religião  e  história  em  Kant.  Trad.  José  A. 

Ceschin. São Paulo: Loyola, 1991.

HUME.  David.  Investigação  Acerca  do  Entendimento  Humano. Trad.  Anoar 

Aiex. São Paulo: Abril Cultural, 1999. (Col. Os pensadores).

KANT, I. Kritik der Reinen Vernunft. Herausgegeben von Ingeborg Heidemann. 

Stuttgart: Reclam, 2003.

_________ Werke, ed. Cassirer. Berlin, 1912-1921 (10 vols).

_________,  A  Religião  nos  Limites  da  Simples  Razão.  Trad.  Artur  Morão. 

Lisboa Edições 70. 1992.

_________,  Crítica da Faculdade do Juízo.  Trad. Valério Rodhen e Antonio 

Marques. Rio de Janeiro: Forense. 1993.

_________ Crítica da Razão Pura. Trad. Manuela P. dos Santos e Alexandre F. 

Marujão. Lisboa: Fundação Colauste Gulbenkian, 1989.

_________,  Crítica da Razão Pura.  Trad.  Valério  Rohden.  São Paulo:  Abril 

Cultural, 1994. (Col. Os Pensadores).

_________,  Crítica da Razão Prática.  Trad. Artur Morão.  Lisboa: Edições 70, 

1997.

_________,  Dissertação de 1770.  Trad.  Leonel  Ribeiro  dos Santos.  Lisboa: 

Imprensa Nacional, Edições 70, 2000.

_________,  Los Sueños  de um visionário  explicados por  los  sueños de la  

Metafísica. Tradução, introdução e notas de Pedro Chacon e Isidoro Requera. 

Madrid: Alianza Editorial, 1987.

_________,  L’unique Fondement possible D’une Démostration de L’existence 

de Dieu. Trad. Sylvain Zac. Paris: Pléiade, 1980.

_________, Lógica. Trad. Guido Antonio de Almeida.  Rio de Janeiro: Edições 

tempo Brasileiro, 1992.

_________, O Conflito das Faculdades. Trad. Artur Morão. Lisboa: Edições 70, 

1993.

_________,  Prolegômenos  a  Toda  a  Metafísica  Futura.  Trad.  Artur  Morão. 

Edições 70, 1988.

_________, Idéia de uma História Universal de um ponto de vista Cosmopolita.  

Trad. Rodrigo Naves e Ricardo Terra. São Paulo: Martins Fontes, 2003.

92



_________, Os Progressos da Metafísica. Trad. Artur Mourão. Lisboa: Edições 

70, 1986.

LEBRUN, Gerard. Kant e o fim da metafísica. Rio de Janeiro: Martins Fontes, 

1993.

LIMA VAZ, H. Ontologia e História. São Paulo: Duas Cidades, 1968.

_________. Metafísica e Fé Cristã.  Síntese. Revista de Filosofia Nº 86. v. 26 

pp. 293-305, Belo Horizonte, 1999.

MARKENSON,  Roberto.  Kant  e  a  subjetividade  transcendental.  Revista  de 

Filosofia. Paraíba: UFPB/Editora Universitária, Dezembro de 1991.

MENEZES, Edmilson. História e Esperança em Kant. São Cristóvão – SE: Ed. 

UFS, 2000.

_________, Acerca da idéia de Providência na Filosofia da Historia Kantiana. 

Philosophica:  Revista de Filosofia da Historia e modernidade. nº 2, pp. 117-

138, São Cristóvão, Março, 2001.

OLIVEIRA, Manfredo A.  de.  Filosofia Transcendental  e Religião.  São Paulo: 

Loyola, 1985.

OLIVEIRA,  Manfredo,  ALMEIDA,  Custódio  (orgs).  O  Deus  dos  filósofos 

Modernos. Petrópolis: vozes, 2002.

PHILONENKO, A . L’ Oeuvre de Kant. Paris: Vrin, 1983.

____________, Études Kantiennes. Paris: Vrin, 1982.

REBOUL, Olivier. Kant et le probleme du Mal. Montreal: Presses de I’Université 

de Montreal, 1971.

RICOUER, Paul.  O mal: um desafio à Teologia e à Filosofia. Trad. Maria da 

Piedade Eça de Almeida. Campinas: Papirus, 1998.

_________,  Leitura  3:  Nas  Fronteiras  da  Filosofia.  Trad.  Nicolas  Nyimi 

Campanário. São Paulo: Loyola, 1996.

RODHEN, Valério. Interesse e Liberdade. São Paulo: Ática, 1981.

RÖD, Wolfgang. Der Gott der reinen Vernunft: die Auseinandersetzung um den 

ontologischen Gottesbeweis von Anselm bis Hegel. München: Beck, 1992.

TAVARES,  Manuel  &  FERRO,  Mário.  Análise  da  obra  Fundamentação  da 

Metafísica dos Costumes de Kant. Lisboa: Presença, 1995

TERRA, Ricardo R. A Política Tensa: Idéia e Realidade na Filosofia da História 

de Kant. São Paulo. Iluminuras, 1995. 

93



TOMATIS,  Francesco.  O  Argumento  Ontológico:  a  existência  de  Deus  de 

Anselmo a Shelling. Trad. Sérgio José Schirato. São Paulo: Paulus, 2003.

TILGHMAN,  B.  R.  Introdução  à  Filosofia  da  Religião. Trad.  Adail  Ubirajara 

Sobral e Maria Stela Gonçalves. São Paulo: Ed. Loyola, 1996

THOUARD,  Denis.  Kant.  Trad.  Lessa  Moura  Lacerda.  São  Paulo:  Estação 

Liberdade, 2004.

ZINGANO,  Marco  Antonio.  Razão  e  História  em  Kant.  São  Paulo:  Ed. 

Brasiliense, 1989. 

94


	Folha1.tif
	VERSÃO FINAL  150906 PDF.pdf
	MESTRADO EM FILOSOFIA
	JOSÉ VICENTE MEDEIROS DA SILVA
	Dr. INÁCIO REINALDO STRIEDER
	ORIENTADOR
	Dr. JESUS VÁZQUEZ TORRES
	Dr. JUAN BONACCINI
	Recife/ 2005
	AGRADECIMENTOS
	DEDICATÓRIA

	This work deds with the problem of revelation (Offebarung) in Kant’s  philosophy of religion . In the trajectory of this work we will have the oppoturnity to point aut to the process of analyze inf revelation of this period from the pre-criticol till the critic period, process, which that reconduction from the metaphysic until your true foundations. The introduction of these different moments of Kant’s meditation about religion has, like objective to reconstitute the argument of the impossibility of the revelation anchored in the theory level is to appoint that the same, lives insdidpensablely from the usage philosophy. In this way, Kant impose a necessary subordination: the religion from now be subordinated at the moral and not the against.
	SUMÁRIO
	INTRODUÇÃO	14
	CONCLUSÃO	88


	INTRODUÇÃO
	3.2 – A FÉ NOS LIMITES DA RAZÃO PRÁTICA





