
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS – CFCH 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

O OLHAR NIETZSCHIANO SOBRE A CRÍTICA E A FUNDAMENTAÇÃO 

DA MORAL EM KANT 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

JOSÉ ANTÔNIO FEITOSA APOLINÁRIO 
 

Recife, Maio de 2005 



 
2 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS – CFCH 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 
 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 

O OLHAR NIETZSCHIANO SOBRE A CRÍTICA E A FUNDAMENTAÇÃO 

DA MORAL EM KANT 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Prof. Dr. 
Vincenzo Di Matteo pelo mestrando José 
Antônio Feitosa Apolinário, como 
exigência à obtenção do título de Mestre 
em Filosofia. 

 

 

 

 
 
 

Recife, Maio de 2005 
 



 
3 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Apolinário, José Antônio Feitosa 
       O olhar nietzschiano sobre a crítica e a 
fundamentação da moral em Kant  /  José  Antônio  
Feitosa Apolinário. – Recife : O Autor,  2005 
       129 folhas. 
 
       Dissertação  (mestrado) – Universidade Federal 
de Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2005. 
 
       Inclui bibliografia. 
 
       1.  Filosofia moral – Crítica filosófica e crítica à 
moral. 2.  Crítica de Nietzsche à moral kantiana. I. 
Título. 
 
         141.201.1               CDU (2.ed.)                    UFPE 
         171.2                      CDU (22.ed.)       BC2005-509  

 
 
 

 

 

 

 

 



 
4 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
5 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Perto do sol há incontáveis corpos escuros a serem deduzidos 

– tais que nunca chegaremos a ver. Isto, cá entre nós, é uma 

alegoria; e um psicólogo da moral lê as escrituras das estrelas 

como uma linguagem de símiles e sinais que permite silenciar 

muitas coisas”. 

 

(Friedrich Nietzsche, Além do Bem e do Mal, 196) 

 

 

 

 

 



 
6 
 

RESUMO 

 

A presente pesquisa objetiva descrever e analisar as posturas filosóficas de Kant e 

Nietzsche no tocante ao significado do empenho crítico e ao tratamento conferido à moral, 

intentando demonstrar não somente uma acentuada disparidade entre suas argumentações, mas a 

reapropriação nietzschiana do referido empenho herdado da filosofia crítica. Dessa perspectiva, 

aduziremos a iniciativa nietzschiana como uma retomada da crítica que, uma vez radicalizada 

pelo próprio Nietzsche, é concomitantemente redimensionada em seu foco de atuação: ao invés 

do tribunal imanente da razão à lá Kant, os valores e as avaliações criadoras de valores. É nesse 

sentido que enfatizaremos um redimensionamento da crítica (crítica enquanto atitude filosófica 

patenteada por Kant), imputado a Nietzsche. 

Por meio dessa constatação, denotamos os motivos de Nietzsche para uma recusa 

declarada à doutrina moral kantiana, e mais especificamente, à fundamentação da moralidade 

derivada desta, remetendo-nos ao enquadramento da mesma na engrenagem histórica do niilismo. 

Em detrimento da formulação metafísica de postulados nos quais devam assentar a moral, 

Nietzsche aduz uma desconstrução de seus valores constitutivos, descortinando-os como 

produções humanas, sintomas eclodidos de um típico modo de avaliar que ascende e se exerce. 

Assim sendo, a fundamentação da moral kantiana deve ser interpretada a partir de seus sintomas, 

e estes sob a ótica da vida. É justamente por essa via que preconizamos fortes indícios levantados 

por Nietzsche contra Kant, os quais denunciam uma desvalorização da vida, uma interpretação 

niilista da vida em sua moral. Portanto, Adentraremos então numa análise da afirmação 

nietzschiana da vida como tentativa de transvaloração e desvinculação da modernidade, inclusive 

de sua parcela kantiana. 

 



 
7 
 

ABSTRACT 

 

The present research views describe and analyse Kant and Nietzsche’s philosophical 

postures in relation to the meaning of the critic enterprise and to the treatment given to the moral, 

intending to demonstrate not only a stressed disparity among his argumentations, but nietzschean 

re-appropriation of the cited enterprise, inherited from the critic philosophy. By this perspective, 

we will adduce the nitzschean initiative like a retake of the critic that, once turned radical by the 

own Nietzsche, is simultaneously re-dimensioned in its actuation focus: instead of the immanent 

of reason tribunal a la Kant, the values and creators of values evaluations. Is in this sense we will 

emphasise a re-dimensionament of the critic (critic while philosophical attitude patented by 

Kant), imputed to Nietzsche. 

Through this confirmation, we will denote the Nietzsche’s reasons to a overt refusal 

to the katian moral doctrine, and more specifically, the morality grounding derivative of it, 

remitting us to the count of the same in the historical gear of the nihilism. In detriment of the 

metaphysical formulation of postulates which must seat the moral, Nietzsche adduce a 

deconstruction of its constitutives values, revealing them as human productions, symptoms 

emerged of a typical way of evaluate that ascends and exert itself. This way, the katian grounding 

of the moral must be interpreted since its symptoms, and these under the life’s otic. Is exactly by 

this way that we will advocate strong evidences raised by Nietzsche against Kant, which 

denounces a devaluation of the life, a interpretation nihilist of the life in his moral. Therefore, we 

will enter in an analyses of the nietzschean affirmation of life as a tentative of revaluation and de-

vinculum of modernity, inclusive of its katian parcel.                                

  



 
8 
 

Lista de Abreviaturas das Principais Obras 

 

 

• Obras de Kant 

CRP – Crítica da Razão Pura 

FMC – Fundamentação da Metafísica dos Costumes 

 

• Obras de Nietzsche 

A – Aurora 

BM – Além do Bem e do Mal 

GM – Genealogia da Moral 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
9 
 

SUMÁRIO 

 

Introdução ................................................................................................................................... 08 
 
Capítulo I - Crítica e Fundamentação da Moral em Kant: Da Crítica da Razão Pura à 
Fundamentação da Metafísica dos Costumes 
 
1.1.   Breve Apresentação do Conceito de Crítica: Uma Análise Semântica................................ 14 
 
1.2.   O Conceito de Crítica em Kant ........................................................................................... 16 
 
1.3.   O Conceito de Fundamento em Kant .................................................................................. 23 
 
1.4.   A Tarefa Kantiana da Fundamentação da Moral ................................................................. 27 
 
1.5.   Aspectos Centrais da Moral em Kant .................................................................................. 32 
 
1.5.1. O Dever e o Imperativo Categórico 
1.5.2. A Autonomia da Vontade 
1.5.3. A Liberdade da Vontade 
 
Capítulo II - Crítica e Genealogia da Moral em Nietzsche: Entre a Aurora e o Prisma 
Genealógico  
 
2.1.   O Conceito de Crítica em Nietzsche .................................................................................... 44 
 
2.2.   Filosofia dos Valores e Genealogia em Nietzsche .............................................................. 51 
 
2.3.  O Prisma Nietzschiano sobre a Moral .................................................................................. 58 
 
2.3.1. Moralidade do Costume 
2.3.2. Genealogia da Moral 
  
2.4. Os Porquês de um Redimensionamento da Crítica ................................................................ 74 
 
Capítulo III - A Crítica de Nietzsche à Moral Kantiana  
 
3.1. Contra a Fundamentação Metafísica da Moral ................................................................... 84 
 
3.2. A Moral Kantiana como Niilismo ...................................................................................... 93 
 
3.3. A Lição Nietzschiana da Afirmação da Vida ................................................................... 107 
 
Considerações Finais ................................................................................................................ 118 
 
Referências Bibliográficas ....................................................................................................... 123 
 

 



 
10 
 

Introdução 

 

Após a fuligem inquisitória que encobriu o pensamento filosófico na Idade Média e 

seus valorosos préstimos de submisso à Teologia, dificilmente as incursões da reflexão difeririam 

do rumo que tomaram na modernidade filosófica. Desatrelar-se dos grilhões monacais constituiu 

o passo inicial de um percurso desenfreado protagonizado pela filosofia através de seus 

representantes modernos. O florescimento das ciências, dos preceitos liberais em política e a 

dessacralização do universo artístico são provas efetivas do ideário que se concentrou em 

entronizar a razão, recorrendo unicamente a ela no trato com todas as instâncias da realidade1. 

Todavia, essa entronização da razão não seria mesmo uma divinização da razão? A propósito de 

seu desgarrar-se do leito clerical, não estariam os filósofos contradizendo-se ao entregar à razão 

um caráter sacrossanto?     

Um exemplo notório da hipertrofia do discurso racional pode ser identificado na obra 

de Immanuel Kant, o qual impôs à menina dos olhos da modernidade – a razão – um crivo a fim 

de que pudesse esclarecer os seus domínios. A atmosfera da filosofia auto-reflexiva legada por 

Kant sofre, por intermédio do mesmo, uma considerável retificação no tocante à sua temática 

central: a questão do conhecimento. No entanto, em nenhum momento Kant destitui nosso logos 

do crédito que lhe é atribuído, da confiança outorgada a este enquanto único instrumento com 

condições de fomentar uma varredura em si mesmo: “nada nos pode aqui escapar, pois o que a 

razão extrai inteiramente de si mesma não pode estar-lhe oculto; pelo contrário, é posto à luz pela 

                                                           
1 Razão entendida como faculdade distintiva do humano perante os outros seres, e mais precisamente (no caso da 
modernidade), substância, res, subjetividade dadora do real, consciência auto-referente, fundamento legítimo do ser, 
do saber e do dever-ser.  



 
11 
 

própria razão”2. Implementa então, uma crítica da razão, pretendendo solucionar definitivamente 

as intempéries das correntes filosóficas anteriores, alavancando o espírito da Aufklärung: eis a 

avaliação da razão pela razão, na qual o juiz é, simultaneamente, réu. 

 O filósofo inglês John Locke, um inspirador dos ditames advogados pela Aufklärung, 

já antecipava a tarefa que mais tarde consagrará Kant: “seria necessário examinar nossas próprias 

habilidades e averiguar quais objetos são e quais não são adequados para serem tratados por 

nossos entendimentos”3. Os traços da crítica kantiana teriam sido rascunhados desde Locke, haja 

vista que o empenho crítico é o espírito dessa época que os coloca sob o mesmo teto. Esse brado 

pela crítica, introduzido de certo modo por Locke, conquista o seu apogeu com Kant.   

Entrementes, no bojo das aspirações críticas pós-kantianas, insufladas no século XIX, 

verifica-se o recrudescimento das bases de sustentação da filosofia moderna e a exigência quase 

unânime de retaliação à metafísica, inclusive àquela salvaguardada por Kant após a sua crítica. 

Doravante, predomina o enviesamento emancipatório dalgumas categorias não muito tratadas até 

então: linguagem, temporalidade, historicidade, niilismo, interpretação, vida, finitude, valor, entre 

outras. Nessa contracorrente, tais alavancas do pensamento ensejam contracenar no âmbito da 

filosofia, muitas provindas das reflexões de Friedrich Nietzsche.  

Procedendo com ferramentas de análise não tão benquistas na modernidade, 

Nietzsche fomenta um contundente discurso contra toda tradição filosófica da metafísica, 

partindo de um olhar historicizado, com os recursos da filologia e de uma psicologia mais 

visceral. Combatente explícito de ‘estalactites’ conceituais, Nietzsche recusa uma racionalidade 

que se põe a serviço da fabricação de idéias perenes, estabelecidas como determinantes, acima do 

                                                           
2 KANT, Immanuel. Prefácio à 1ª Edição (1781). In: _______. Crítica da razão pura. 4. Ed. Lisboa: Fundação 
Calouste Gulbenkian, 1997. p. 10.  
3 LOCKE, John. Ensaio acerca do entendimento humano. São Paulo: Ed. Abril, 1973. Carta ao Leitor. p. 142. 
(Coleção Os Pensadores). 



 
12 
 

fluxo intermitente do devir. As freqüentes denúncias em sua obra reforçam um reposicionamento 

do filosofar: “tudo o que os filósofos tiveram nas mãos nos últimos milênios foram múmias 

conceituais; nada de efetivamente vital veio de suas mãos. Eles matam, eles empalham, quando 

adoram, esses senhores idólatras de conceitos”4.  

Vê-se, por meio das asserções até aqui expostas, que lidamos com pensadores de 

distintos contextos, nos quais prevaleceram concepções filosóficas arvoradas sobre solos 

desiguais. Mesmo reconhecendo em Kant e Nietzsche a patente que os une enquanto críticos da 

metafísica, é preciso descer até às entrelinhas de seus pensamentos para divisar onde destoam. 

Pois, se há no primeiro uma iluminação da razão conducente da destituição da metafísica como 

saber possível, no segundo, vem à tona um eclipsamento da razão produtora de ‘prestidigitações’ 

metafísicas. Por esse e outros aspectos, a filosofia kantiana se nos apresenta como integrante de 

um plantel desabonado veementemente por Nietzsche. 

As interrogações acerca de tal desabono são inevitáveis: que motivos, precisamente, 

levam Nietzsche a não compactuar com as idéias5 kantianas? Como críticos da metafísica, ou 

mais especificamente como filósofos críticos, não haveria uma correspondência entre ambos pela 

postura que assumem diante do exercício filosófico? Em que medida a crítica da Aufklärung de 

Kant entra ou não em choque com o radicalismo crítico nietzschiano? Qual o papel exercido pela 

moral nos discursos de Kant e Nietzsche? Ela é um quinhão relevante para compreendermos 

porque Nietzsche recusa os postulados da filosofia kantiana?  

Pelo teor das indagações, percebe-se a dimensão da problemática e sua conseqüente 

importância, haja vista que seus desdobramentos ocasionam ainda atualmente, discussões não só 

                                                           
4 NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo do ídolos – ou como filosofar com o martelo. 2. Ed. Rio de Janeiro: Relume 
Dumará, 2000. p. 25. III, &1. 
5 Na pergunta, provocamos uma ambigüidade no termo frisado, que indica idéias puras confeccionadas pela natureza 
da razão (Deus, alma e mundo – vide: Dialética Transcendental) segundo Kant, bem como idéias significando o 
conjunto de proposições da filosofia kantiana.  



 
13 
 

entre kantianos e nietzschianos, mas entre linhas de pensamento aparentemente distantes dos 

filósofos em questão. Do ponto de vista histórico-filosófico, um diálogo Nietzsche-Kant fornece-

nos a possibilidade de compreender uma tentativa de transição da experiência do pensar moderno 

para o contemporâneo, uma maneira de rebentar com a cadeia fechada de pretensões da 

modernidade.     

Predispomo-nos então a investigar as justificativas de Nietzsche para uma oposição 

radical ao modelo crítico kantiano e à fundamentação da moral decorrente dele, demonstrando os 

porquês de um redimensionamento do conceito de crítica kantiano atribuído a Nietzsche, a partir 

do qual o mesmo reivindica outro trato com a moralidade. Como plano de realização da referida 

investigação, propomos uma explicitação das concepções de crítica em Kant e Nietzsche, 

acompanhada de uma perscrutação da moral nestes dois filósofos, para então dedicarmo-nos ao 

desvelamento da crítica nietzschiana à doutrina moral kantiana. Com vistas ao cumprimento de 

tais objetivos, utilizaremos uma metodologia descritivo-analítica na apreciação dos textos dos 

referidos pensadores.  

A pesquisa será sistematizada em três capítulos, aos quais seguir-se-ão os nossos 

comentários finais. Inicialmente, constitui premissa importante uma breve análise semântica do 

conceito de crítica, para em seguida elucidar a idéia de crítica em Kant, encontrada nos dois 

prefácios de sua obra clássica Crítica da Razão Pura. Esta fase da pesquisa denotará como na 

ótica de Kant tal idéia se estabelece enquanto ferramenta auspiciosa no acolhimento de problemas 

içados pela filosofia, e nesse caso, o discernimento de como opera a razão ante a cognoscência. 

Ainda nesse ambiente, dedicaremos um item à noção kantiana de fundamento (Grund), dirigindo-

a para a conclusão do primeiro capítulo que intenta aduzir a tarefa fundacionista orquestrada por 

Kant no tangente à moral, trazendo à baila os principais aspectos de sua ética. Para tanto, 

percorreremos as trilhas da Fundamentação da Metafísica dos Costumes.  



 
14 
 

No momento seguinte, incumbimo-nos de esmiuçar o significado da crítica em 

Nietzsche, bem como sua íntima relação com a perspectiva dos valores. Tanto a noção 

nietzschiana de crítica quanto a questão dos valores estão intrinsecamente atreladas ao conceito 

de genealogia. Sendo assim, não podemos nos furtar à sua compreensão, haja vista que nos 

conduz ao âmago do discurso nietzschiano acerca das instituições humanas em geral. Três textos 

dispõem-se de modo conveniente neste instante da investigação: Aurora, Além do Bem e do Mal 

e Genealogia da Moral. Partindo fundamentalmente dos mesmos, pretendemos posicionar a visão 

de Nietzsche com respeito à moral, findando o segundo capítulo com justificativas pertinentes a 

um redimensionamento da crítica. 

O derradeiro capítulo apresentará a crítica de Nietzsche a Kant no que concerne ao 

seu construto moral, atinando para as divergências de análise entre os mesmos, e baseando-se na 

forma como estruturam a questão da moralidade. A fundamentação metafísica da moral kantiana 

é um dos motivos para as objeções de Nietzsche, as quais pretendem demonstrar o niilismo que 

aquela encerra. A contraposição nietzschiana é alimentada pela adesão a outros constituintes da 

reflexão filosófica, pois é noutro modo de apreciação da moral que Nietzsche finca os pés. 

Destarte, emergem diferentes perspectivas de colocação do tema, porém todas elas levam em 

conta a preponderância da vida como valor. Daremos a essa tônica da filosofia nietzschiana 

indispensável atenção, visto que a vida possui notável relevância como critério para seus 

contrapontos e desavenças frente à tradição filosófica que lhe antecedera, e com um lugar cativo 

nessa, encontraremos Kant. 

Em síntese, tornar clara a concepção crítica nestes dois filósofos, contrapondo a 

noção de fundamentação à perspectiva genealógica, surge como tarefa que nos encaminha para a 

possibilidade de abordar a temática moral nos mesmos. Noutras palavras, esse será o trajeto a 

seguir nessa investigação. 



 
15 
 

No cerne da modernidade, Kant estatui-se como o célebre filósofo que procurou nos 

conduzir à “verdade” nos âmbitos gnosiológico e moral, ocupando-se em conceber os meios 

legítimos para o alcance de ambos. Desse modo, Kant manteve-se fiel à certeza da apreensão do 

fundamento metafísico a partir do qual os mencionados âmbitos se elucidam. No que se 

convencionou denominar pós-modernidade ou pensamento pós-moderno, as referências a este 

tipo de empreitada esvaziaram-se de significado, tendo em vista que nestes tempos a reflexão 

abandona o caráter fundacionista, não evocando mais as convicções de outrora. Como infere 

Gianni Vattimo: “a tarefa do pensamento não é mais, como sempre a modernidade pensou, 

remontar ao fundamento e por essa via, encontrar o novum-ser-valor”6. É nesse sentido que as 

invectivas nietzschianas ressoam como tentativa de subversão do programa moderno, na medida 

em que não compactuam de suas receitas e de sua lógica da superação ou permuta de 

fundamentos.  

Portanto, apresentar a crítica de Nietzsche ao projeto moral de Kant, confrontando 

suas respectivas idéias críticas, bem como, a fundamentação e a genealogia, significa promover 

um relevante vislumbre sobre a transfiguração do discurso filosófico que vem culminar nalgumas 

posturas do pensamento contemporâneo. Nietzsche não é o filósofo da negação do fundamento 

por outro fundamento, mas sim, o primeiro a nos fazer perceber o erro metafísico de uma vontade 

de verdade que escamoteia a superfluidade do fundamento. Compreender a tentativa nietzschiana 

de afastar-se do pensamento crítico-moral kantiano, consiste simultaneamente em depreender a 

possibilidade engendrada por Nietzsche de posicionar-se fora do círculo da modernidade – tema 

de suma importância nas discussões dos chamados pós-modernos. 

 

                                                           
6 VATTIMO, Gianni. O fim da modernidade: niilismo e hermenêutica na cultura pós-moderna. São Paulo: Martins 
Fontes, 1996. p. 175. 



 
16 
 

I - Crítica e Fundamentação da Moral em Kant: Da Crítica da Razão Pura à 
Fundamentação da Metafísica dos Costumes 
 
1.1 . Breve Apresentação do Conceito de Crítica: Uma Análise semântica 

 

Colocamos aqui de antemão, a necessidade de elucidação da noção de crítica em suas 

raízes semânticas, enquanto propedêutica à pesquisa mais específica que pretendemos realizar. 

Os sentidos do referido conceito nos discursos filosóficos de Kant e Nietzsche devem ser 

reconhecidos como integrantes de uma corrente de compreensão do mesmo, configurando 

designações outras relacionadas ao usufruto deste. A crítica, nessa perspectiva, é um conceito 

dependente da apropriação que dele se faz num contexto reflexivo. Porém, isso não extirpa as 

referências a um significado original (porquanto historicamente dado) que possua inclusive 

ressonâncias hodiernas. 

Inicialmente, identificamos duas fontes donde extrai sua gênese o termo crítica, 

ambas provenientes do grego: a primeira advém da palavra χρινω, significando julgar; a 

segunda, de κρινειν, “que significa ‘distinguir’, ‘separar’ e desta forma, ‘realçar o particular’”. 

De acordo com a primeira concepção denotada, condizente ao verbo julgar, crítica corresponde à 

apreciação e análise do juízo oriunda da Lógica, isto é, “a parte da Lógica que trata do juízo”1. 

Na interpretação de Heidegger, há um sentido negativo corriqueiro da referida 

palavra – neste caso, crítica entendida como censura – que implica “verificação dos erros, 

exposição das insuficiências e a recusa correspondente de tais coisas”2, além de ser desnorteador, 

tal sentido não se vincula com a acepção originária desta (como sinônimo de separação, 

                                                           
1 LALANDE, André. Vocabulário técnico e crítico da filosofia. São Paulo: Martins Fontes. 1999. p. 221. Segundo o 
autor, esta acepção da palavra já não é mais utilizada. 
2 HEIDEGGER, Martin. Que é uma coisa – doutrina de Kant dos princípios transcendentais. Lisboa: Edições 70, 
1992. p. 122. 
 



 
17 
 

distinção). Enquanto postura pela qual ascende-se a outro patamar por meio da segregação, a 

crítica aduz seu caráter positivo, determinante do que deve ser anteriormente posto como decisivo 

para todo pôr: o caráter decisório e posicional são, dessa maneira, indissociáveis da crítica. Por 

conseguinte, ela somente deflagra-se enquanto negação do comum e do insuficiente, na medida 

em que se constitui em sua origem como um pôr em relevo e um distinguir. 

Essa significação da crítica emana das discussões estéticas (mormente daquelas 

respeitantes ao comportamento humano diante da obra de arte) alavancadas em meados do século 

XVIII. A crítica assume a qualidade de prática reflexiva instauradora do paradigma orientador de 

juízos de apreciação ao impor-se na condição de dadora da lei (da norma, do paradigma 

inescusável), salientando o geral frente ao particular. Entrementes, a crítica de arte no referido 

século operou com mecanismos de julgamento destituídos de um vínculo com critérios 

preestabelecidos. Especificamente, a geração do Sturm und Drang conclama a degenerescência 

dos cânones artísticos em favor da expressão do sentimento como expressão da natureza: “as 

regras estéticas, como as leis civis, permitem que se evite o caos, mas são desprovidas de força 

criadora, só permitem criações honestas e banais”3.  

Outra designação do conceito, amiúde utilizada, é aquela que dá significado ao verbo 

criticar: “chama-se crítica quer a uma objeção ou a uma desaprovação que visem um ponto 

especial, quer a um estudo de conjunto que vise refutar ou condenar uma obra”4. O sentido 

negativo desse verbo implica uma unilateralidade da concepção, bastante atrelada à idéia 

costumeira de crítica como censura. Embora antevisto pela filosofia como tendo um sentido 

pertencente à linguagem corriqueira, o verbo criticar é naturalmente usado em manobras 

argumentativas de textos filosóficos. Mas a distinção entre esse significado e o significado de 

                                                           
3 RICHARD, André. A crítica de arte. São Paulo: Martins Fontes, 1988. p. 34. 
4 LALANDE, André. Vocabulário técnico e crítico da filosofia. São Paulo: Martins Fontes. 1999. p. 221/ 222. 



 
18 
 

uma crítica filosófica é inadiável: naquele, é ressaltada uma negatividade desenfreada; neste, fica 

sobressalente a duplicidade de sentido (negativo e positivo). 

A negatividade do termo crítica designa também a configuração de um estado, de 

uma situação tida como crítica, logo, concerne a uma crise (alteração destoante, conjuntura fora 

do comum). Uma crise instaurada é sinônimo de momento crítico – tal compreensão do conceito 

de crítica leva-nos a uma lógica adstrita ao negativo. Tanto o verbo quanto o adjetivo 

emparelham-se sob a tutela da negação impulsionadora de um espírito crítico que está “mais 

inclinado a notar os defeitos do que as qualidades, ou do que a produzir ele mesmo qualquer 

coisa de positivo”5.  

A resposta da filosofia a essa contaminação do termo, atem-se à manifestação 

positiva do sentido e de sua decantação provocadora do desprendimento antidogmático 

necessário ao exercício filosófico. Kant e Nietzsche desdobram-se em suas reflexões ao lapidar 

esse predicado fundamental da crítica. São, sob uma certa perspectiva, filósofos que trabalharam 

a face positiva da crítica: lugar no qual, como tentaremos esboçar, encontram-se e 

simultaneamente, distanciam-se.         

 

1.2 . O Conceito de Crítica em Kant 

  

Os desideratos do contexto da Filosofia Moderna deflagram-se pela irrecusável 

bandeira de uma razão perfilada como locus ao qual, impreterivelmente, todo âmbito da 

experiência humana deve sujeitar-se. O Iluminismo constitui a corrente de pensamento que faz 

desse intuito sua convicção mais característica. Ao aduzir a esfera crítica própria da razão na 

                                                           
5 LALANDE, André. Vocabulário técnico e crítico da filosofia. Op. cit. p. 222. 
 



 
19 
 

condição de instrumento suficientemente legítimo para uma apreciação meticulosa dos ramos do 

saber humano em geral, o iluminismo pretende asseverar tudo aquilo que, em termos 

gnosiológicos, possui validade e fundamento.  

Em Kant, representante dos desdobramentos da Filosofia das Luzes, floresce uma 

discussão condizente à infalibilidade e excelência dos conhecimentos operados pela razão. Mais 

precisamente, o mesmo reporta-se à metafísica enquanto ciência possível. Cônscio do papel 

exercido por seus antecessores na defesa (dogmáticos) ou depreciação (cépticos) da cognoscência 

da metafísica (e por isso, das hostilidades entre os partícipes de correntes filosóficas opostas), 

Kant fornece-nos um diagnóstico de seu tempo, do ambiente de contestação e presente descrédito 

nesta: “evidentemente que não é leviandade, mas juízo amadurecido da época, que já não se deixa 

seduzir por um saber aparente”6. 

Com efeito, a Crítica da Razão Pura pretende ser o palco inexorável de desvelamento 

das contradições epistemológicas provenientes da ausência de uma autêntica iniciativa filosófica. 

Essa, segundo seu autor, deve ser uma crítica. Aqui, a exigência da Aufklärung é levada ao seu 

clímax, pois não se trata diretamente da metafísica, mas, da razão mesma como objeto da crítica. 

Ou seja, o propósito fulcral da Aufklärung – conduzir o empenho da crítica racional 

indistintamente, a todo e qualquer campo do conhecimento – se destina então à própria razão, a 

qual não pode escapar à crítica, o que seria um contra-senso frente aos ditames dessa ilustração 

kantiana. Essa auto-oscultação da razão é para Kant, a tarefa mais árdua que esta tem de 

empreender: “a do conhecimento de si mesma e da constituição de um tribunal que lhe assegure 

as pretensões legítimas e, em contrapartida, possa condenar-lhe todas as presunções infundadas”7. 

                                                           
6 KANT, Immanuel. Prefácio à 1ª Edição (1781). In: _______. Crítica da razão pura. 4. Ed. Lisboa: Fundação 
Calouste Gulbenkian, 1997. p. 05. Doravante, a referida obra será citada pela sigla CRP.  
7 CRP. Op. cit. p. 05. 



 
20 
 

Dessa forma, ele imputa à sua obra máxima o apanágio de tribunal da razão, com a própria no 

papel de juíza. 

A empreitada kantiana constitui o clamor pelo assentamento de toda ciência num 

fundamento e, para tal, faz-se necessário deslindar o engendramento do fazer ciência 

protagonizado pela razão, esclarecendo-o no sentido de trazer à tona as veleidades que possam 

contorná-lo. O convencimento de Kant quanto à correção dos alicerces da Prima Philosophia 

(cuidado que ainda não fora devidamente tomado pela investigação filosófica de seu contexto), 

está atrelado à reivindicação da crítica: “À falta desta retificação, a indiferença, a dúvida e, 

finalmente, a crítica severa são outras provas de um modo de pensar rigoroso. A nossa época é a 

época da crítica, à qual tudo tem que submeter-se”8. Tampouco o Estado e a religião, aos olhos de 

Kant, deveriam desfrutar de uma posição de exceção que os desvinculasse da apreciação crítico-

racional, porquanto acarretaria a estes uma suspicácia plenamente justificada para um momento 

histórico orquestrado pelo tentâmen da completa ilustração: Die Vernunft über Alles! – a razão 

acima de tudo! – aqui serviria como lema, haja vista que somente instituições que se 

submetessem ao exame público e livre da razão, obteriam ou não da mesma o beneplácito de sua 

legitimidade: “para este esclarecimento [“Aufklärung”] porém nada mais se exige senão 

liberdade. E a mais inofensiva entre tudo aquilo que se possa chamar liberdade, a saber: a de 

fazer um uso público de sua razão em todas as questões”9. 

O projeto crítico de Kant sustenta-se na esteira de um significado bastante peculiar 

que assume a noção de crítica em seu pensamento. Partamos então para uma análise mais 

pormenorizada deste conceito. 

                                                           
8 CRP. Ibidem. (asterisco) p. 05. 
9 KANT, Immanuel. Resposta à pergunta: que é “Esclarecimento”? [Aufklärung]. In: Textos Seletos. 2. Ed. 
Petrópolis: Vozes, 1985. p. 104.    



 
21 
 

Inicialmente, façamos nossas as palavras do próprio Kant ao elucidar seu 

empreendimento: “Por uma crítica assim, não entendo uma crítica de livros e de sistemas, mas da 

faculdade da razão em geral, com respeito a todos os conhecimentos a que pode aspirar, 

independentemente de toda a experiência”10. Nesta asserção, Kant deixa evidente que não há 

qualquer relação entre o seu empenho e a crítica da obra de arte insurgente nos meados do século 

XVIII. Contudo, a idéia de crítica instituída como determinação daquilo que fornece a regra, 

própria do ambiente crítico-artístico, não difere da compreensão kantiana do termo crítica: “nesta 

direção contemporânea do sentido, insere-se a utilização da palavra ‘crítica’, por Kant, que ele, 

de seguida, colocou também no título de outras duas obras fundamentais: Crítica da Razão 

Prática e Crítica da Faculdade de Julgar”11 

Sob a ótica de Heidegger, Kant é responsável pelo mais acabado sentido do termo 

crítica. Para ele, o intuito crítico kantiano não se destina meramente à recusa e à repreensão da 

razão pura – indicadores do evidente caráter negativo do termo, que visto desse modo, implica 

censura. Mas, entrega à crítica uma caráter positivo concernente à razão, que busca, “pelo 

contrário, delimitar a sua essência decisiva, particular e, por isso, própria. Esse traçar limites não 

é, em primeiro lugar, uma delimitação perante..., mas um circunscrever, no sentido de uma 

apresentação da articulação interna da razão pura”12.  

Até o presente momento podemos comprovar que, primeiramente, é a constatação do 

modus como a razão procede internamente com vistas ao conhecer que está em jogo e, em 

segundo lugar, é destituído de toda a esfera empírica que o julgamento da ré (a razão) deve 

                                                           
10 CRP. Ibidem. p. 06.  
11 HEIDEGGER, Martin. Que é uma coisa – doutrina de Kant dos princípios transcendentais. Lisboa: Edições 70, 
1992. p. 122. 
12 HEIDEGGER, Martin. Que é uma coisa – doutrina de Kant dos princípios transcendentais. Op. cit. p. 122/ 123. 



 
22 
 

acontecer. No primeiro ponto concentra-se justamente os sentidos negativo e positivo do conceito 

de crítica em Kant. 

Desse modo, fica claro que Kant considera a realização da crítica imanente de nossa 

faculdade-mor o meio mais preciso de alcançar uma solução definitiva para a questão da 

“possibilidade ou impossibilidade de uma metafísica em geral e a determinação tanto das suas 

fontes como da sua extensão e limites”13.  

Salta das linhas introdutórias da Crítica da Razão Pura a sua convicção inabalável de 

que resolvem-se ali as querelas circunscritas a toda tradição do pensamento metafísico. E 

discursando como se acabasse de sair vitorioso de uma guerra, infere Kant: “esta crítica teve 

primeiro que expor as fontes e as condições de possibilidade desta metafísica e necessitou de 

limpar e de alisar um terreno mal preparado”14. Logo, o caráter negativo de seu expediente 

consistiu em crivar o uso da razão por uma verificação de seus limites, de seu até onde lhe é 

permitido saber15; um esclarecimento sobre suas restrições no âmbito da cognoscência. É nesse 

sentido que se pode interpretar a terraplenagem kantiana.  

Há uma concomitância de ambos os caracteres, pois, no instante em que a crítica se 

dá enquanto negação, consolida-se em contrapartida o seu sentido positivo: as limitações 

demonstradas correspondem à garantia de um uso da razão afastado de quaisquer contradições, 

portanto, temos assim definido seu campo de ação tanto em termos especulativos (no tocante ao 

conhecimento) quanto práticos (no tocante à moralidade). Significa dizer que é intrínseco à razão 

(entendimento) um papel efetivo na constituição do saber de acordo com seus legítimos 

                                                           
13 CRP. Ibidem. p. 06.  
14 CRP. Ibidem. p. 10. 
15 Algumas palavras ou frases poderão ser destacadas em itálico no texto, tendo em vista uma tentativa de 
compreensão mais pormenorizada dos conceitos tratados nessa pesquisa. Outrossim, serão salientados através do 
mesmo recurso, conceitos ou idéias-chaves dos filósofos em questão.  



 
23 
 

princípios, o qual sempre é saber sobre fenômenos16; igualmente, lhe é íntimo um domínio 

regulador admitido como imprescindível à fundamentação da moral:  

 

Eis porque uma crítica que limita a razão especulativa é, como tal, negativa, mas na 
medida em que anula um obstáculo que restringe ou mesmo ameaça aniquilar o uso 
prático da razão, é de fato de uma utilidade positiva e altamente importante, logo que 
nos persuadirmos de que há um uso prático absolutamente necessário da razão pura (o 
uso moral), no qual esta inevitavelmente se estende para além dos limites da 
sensibilidade, não carecendo para tal, aliás, de qualquer ajuda da razão especulativa, 
mas tendo de assegurar-se contra a reação desta, para não entrar em contradição 
consigo mesma. Negar a este serviço da crítica uma utilidade positiva, seria o mesmo 
que dizer que a polícia não tem utilidade...17     

 

Pertence à filosofia crítica a premissa essencial de validação das regras e articulações 

promovidas no cerne da razão, as quais estatuem a autenticação de seu uso. Como afirma o 

próprio Kant: 

  

A tarefa desta crítica da razão especulativa consiste nesse ensaio de alterar o método 
que a metafísica até agora seguiu, operando assim nela uma revolução completa, 
segundo o exemplo dos geômetras e dos físicos. É um tratado acerca do método, não 
um sistema da própria ciência; porém, circunscreve-a totalmente, não só descrevendo o 
contorno dos seus limites, mas também toda a sua estrutura interna. É que a razão pura 
tem em si mesma a particularidade de medir exatamente a sua capacidade em função 
dos diversos modos como escolhe os objetos para os pensar, bem como de enumerar 
completamente todas as diversas maneiras de pôr a si própria os problemas, podendo e 
devendo assim delinear o plano total de um sistema de metafísica18.  

 

A assertiva acima expõe a preocupação kantiana em reposicionar o lugar da 

metafísica num seio histórico onde emergem com sofreguidão as ciências experimentais e, a 

                                                           
16 Para um maior aprofundamento da distinção entre númeno e fenômeno, veja-se o terceiro capítulo da Analítica dos 
Princípios, Livro II da Lógica Transcendental – Crítica da Razão Pura. 
17 KANT, Immanuel. Prefácio à 2ª Edição (1787). In: _______. Crítica da razão pura. 4. Ed. Lisboa: Fundação 
Calouste Gulbenkian, 1997. p. 24/ 25.   
18 CRP. Ibidem. p. 23. 
 
 



 
24 
 

filosofia, esforça-se por manter permanente o salvo-conduto de sua crítica, às expensas dessa 

perscrutação arqueológica da razão.  

Enquanto disciplina, a crítica é uma introdução, um marco inicial: “é a propedêutica 

ou preparação para um futuro sistema metafísico de princípios”19. Nas pegadas de Epicuro, Kant 

entende a investigação crítica como investigação canônica20, a qual delimitará critérios 

inescusáveis ao estabelecimento ulterior de um organon. O cânon, aos olhos de Kant, constitui-se 

pela utilização legítima da razão. Segundo ele, a lógica geral é para o intelecto um cânon, pois 

perfaz-se de regras gerais puras prescindidas de quaisquer conteúdos. Portanto, a filosofia da 

razão pura não deve ser intitulada como organon (não se almeja, em decorrência dela, uma 

ampliação do saber), mas como crítica transcendental, que preza pela justificação e validade de 

todo conhecimento a priori.  

Heidegger está convencido de que a crítica kantiana denota, por uma profunda 

mensuração, todo o poder da razão em sua completude. Assim sendo, a mesma paira como “a 

medição que traça os limites do domínio total da razão pura”21. Ela realiza-se em virtude dos 

princípios próprios da esfera racional, balizadores da essência total da razão: “crítica é o projeto 

que avalia e traça limites da razão pura”22. A demarcação desses limites, implica, à guisa de Kant, 

uma arquitetônica23 concernente à natureza da razão. A sistematicidade com que opera a razão na 

                                                           
19 CAYGILL, Howard. Dicionário Kant. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2000. (Coleção Dicionários de 
Filósofos). p. 153. 
20 “Em lugar do Organon de Aristóteles, o qual apresentou regras para adquirir o saber demonstrativo, Epicuro 
propôs um cânone das regras para efetuar juízos corretos.” (CAYGILL, Howard. Dicionário Kant. p. 48). 
21 HEIDEGGER, Martin. Que é uma coisa – doutrina de Kant dos princípios transcendentais. Lisboa: Edições 70, 
1992. p. 123. 
22 HEIDEGGER, Martin. Idem. p. 123. 
23 Tal palavra assume, em Kant, o sentido de “arte de construir um sistema baseado numa ‘idéia do todo’ da ciência 
quanto a essa mesma idéia, ao seu ‘delineamento ou contorno geral’” (CAYGILL, Howard. Dicionário Kant. p. 39). 
Kant dedica o terceiro capítulo da segunda parte da CPR – A Arquitetônica da Razão Pura – à compreensão desta 
idéia. Para Heidegger, a intenção de vislumbrar uma estruturação sistêmica da razão não pode ser vista, quanto ao 
sentido do termo arquitetônica em Kant,  meramente como um ornamento: “Tal como a crítica não é uma mera 
‘censura’, também a arquitetônica, o projeto de construção do edifício essencial da razão pura, não é um mero 
‘adorno’” (HEIDEGGER, Martin. Que é uma coisa . p. 123).  



 
25 
 

medida em que produz conhecimento é subjacente à sua condição arquitetural. Kant está cônscio 

da importância desta condição na clarificação de seu intento: “A filosofia transcendental é a idéia 

de uma ciência para a qual a crítica da razão pura deverá esboçar arquitetonicamente o plano 

total”24. 

A metáfora jurídica do tribunal kantiano revela-se típica de um momento em que o 

pensamento põe em cheque até mesmo a intocabilidade da razão, partindo da própria razão. O 

criticismo tem na crítica sua possibilidade de consumação atestada. Somente após a realização da 

crítica imanente é que se pode inferir que no arcabouço da razão o conhecimento é constituído 

por intermédio de categorias puras intrínsecas a ela. E ainda, que possuem validade enquanto 

procedem com a experiência, não nos fornecendo nenhum saber fora do âmbito desta. Isso posto, 

Kant clarifica seu propósito ao ressaltar, por diversas vezes, o papel basilar da crítica como 

primeiro degrau, o qual legitimará o criticismo como uma doutrina. Logo, no pensamento 

kantiano, a crítica antecede o criticismo.      

 

1.3. O Conceito de Fundamento em Kant 

 

Após uma tentativa de clarificação, constata-se que a concepção de crítica em Kant 

configura-se numa dupla face, uma negativa e outra positiva. Subjacente à segunda está seu 

cunho delimitador, que estabelece as condições das quais não se pode preterir na constituição do 

saber possível. Essa determinação das condições já revela o enlace entre o espírito crítico e a 

asseveração do fundamento (Grund). Entrementes, na semântica kantiana, o referido termo aufere 

                                                           
24 CRP. Ibidem. p. 55. 



 
26 
 

caráter polissêmico, sendo “freqüentemente usado como sinônimo de ratio ou razão, assim como 

de causa e, em algumas ocasiões, de princípio”25.  

Imerso na vertente alemã do Iluminismo, Kant dá continuidade à tradição 

fundacionista desenvolvida por Kristian Wolff, para o qual caberia à filosofia o exercício de 

fixação do fundamento, “entendendo por fundamento ‘a razão pela qual alguma coisa é ou 

acontece’”26. Todavia, a discussão moderna sobre aquilo que resultará na concepção de Grund no 

núcleo do Iluminismo germânico, inicia-se com Gottfried W. Leibniz em suas reflexões 

instauradoras do princípio da razão suficiente. Coadunado às inquietações oriundas da metafísica 

em geral, a questão do fundamento parece ter tomado pouquíssimo tempo nas pautas das 

lucubrações kantianas. Porém, aos olhos de Heidegger, o trato com os problemas fulcrais da 

metafísica é indissociável do exame do fundamento. Portanto, este “deve também estar vivo 

mesmo lá onde não é tratado expressamente na forma conhecida. Assim Kant, aparentemente, 

dedicou interesse mínimo ao ‘princípio da razão’”27.    

Colocar Kant na mesma linha de Wolff no tocante ao pensamento do fundamento, 

evidentemente não significa inferir que ele compactue com aquele de um equivalente 

entendimento a respeito de tal questão. Pelo contrário, a polissemia do termo em Kant é um 

indicador da ambigüidade que este possui no interior de sua filosofia, bem como representa a 

justificativa para uma contraposição declarada ao projeto filosófico de Wolff. Sabe-se que Kant 

contempla o método do fundamento elaborado no contexto da Aufklärung (pelas mãos do próprio 

Wolff) e usufrui dele com vistas à consumação estratégica do direcionamento dado pela sua 

crítica: “na execução do plano que a crítica prescreve, isto é, no futuro sistema da metafísica, 

                                                           
25 CAYGILL, Howard. Dicionário Kant. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2000. (Coleção Dicionários de 
Filósofos). p. 162. 
26 ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia. 2. Ed. São Paulo: Martins Fontes, 1998. p. 475. 
27 HEIDEGGER, Martin. Sobre a essência do fundamento. 4. Ed. São Paulo: Nova Cultural, 1991. (Coleção Os 
Pensadores). p. 88. 



 
27 
 

teremos então de seguir o método rigoroso do célebre Wolff, o maior de todos os filósofos 

dogmáticos”28. Kant reconhece, logo em seguida, o pioneirismo do mesmo no tocante à busca 

desse caminho do fundamento:  

 

Wolff foi o primeiro que deu o exemplo (e por esse exemplo ficou sendo o fundador do 
espírito de profundeza até hoje ainda não extinto na Alemanha) do modo como, pela 
determinação legítima dos princípios, clara definição dos conceitos, pelo rigor exigido 
nas demonstrações e a prevenção de saltos temerários no estabelecimento das 
conseqüências, se pode seguir o caminho seguro de uma ciência.29 

 

No entanto, as incursões kantianas acerca do Grund se opõem ao modo como Wolff o 

emplaca em seu sistema racionalista, utilizando-o como termo unificador dos campos lógico, 

ontológico, ético e político. Para Kant, o problema de Wolff (que por esse motivo alinha-se à 

tradição da metafísica dogmática) consiste em conferir às dimensões lógica e ontológica uma 

unidade de fundamento, dito de outra maneira, saber e ser compartilhando de um único fundo. 

Inclusive, Wolff é criticado por Kant ao assertivar que a diferença entre o sensível e o inteligível 

não passa de uma simples distinção lógica, não podendo ser posta como distinção transcendental. 

Em oposição a Wolff, segue-se que “em vez da elisão dos fundamentos de saber e ser, 

Kant separa-os a fim de explorar os parâmetros de seu correto relacionamento. Um resultado 

dessa investigação foi a distinção entre fundamentos reais e lógicos”30. O referido confronto 

denota a avidez kantiana em segregar os fundamentos de acordo com suas respectivas naturezas, 

revelando-nos a amplitude com que trabalha a noção de Grund. Isso posto, é permitido dizer que 

                                                           
28 CRP. Ibidem. p. 31. 
29 CRP. Ibidem. p. 31. 
30 CAYGILL, Howard. Dicionário Kant. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2000. (Coleção Dicionários de 
Filósofos). p. 163. 



 
28 
 

“a filosofia de Kant pode ser considerada como a conclusão e a liquidação da Aufklärung”31, pois 

intenta extrair seu dogmatismo latente. 

Segundo Howard Caygill, as ambigüidades do termo no transcorrer da obra de Kant 

podem ser empregadas por meio de três sentidos mais abrangentes: “a) como uma premissa num 

argumento; b) a causa de um efeito; c) a razão ou intenção para uma ação”32. Convicto de que os 

fundamentos lógico e ontológico devem subsistir separadamente, Kant não vai admitir que 

decorra destes o fundamento dos atos ligados ao interesse prático da razão, o que seria 

contraditório, haja vista que o fundamento prático não pode sujeitar-se a nenhum daqueles – se 

assim o fosse, não haveria lugar para a liberdade de ação em seu sistema. Segundo ele, “os 

fundamentos da razão determinam as ações universalmente, a partir de princípios, sem influência 

de circunstâncias de tempo ou lugar”33.  

A separação promovida por Kant não designa que toda e qualquer relação entre lógica 

e ontologia seja desprovida de sentido ou simplesmente não ocorra. Kant apenas conclui que não 

é por uma simples redução à unidade que se deflagram as vinculações entre saber e ser, mas tão-

somente por um modo demasiadamente complexo e difícil de operar por uma simples elucidação. 

A filosofia crítica logra alinhar as esferas lógica e ontológica através da distinção entre juízos 

analíticos e juízos sintéticos a priori, e mais especificamente, por meio da caracterização destes 

últimos: pela confluência entre os objetos da experiência e as condições de possibilidade da 

experiência.  

Salvaguardando outras denominações, Kant aponta como autêntico atributo da 

modernidade, a dação ou fornecimento dos princípios – como sinônimo de fundamentos -  para 

                                                           
31 SPENLÉ, J. o pensamento alemão de Lutero a Nietzsche. São Paulo: Acadêmica, 1942. p. 39.  
32 CAYGILL, Howard. Dicionário Kant. Op. cit. p. 162. 
33 KANT, Immanuel. Prolegômenos a toda a metafísica futura que possa apresentar-se como ciência. São Paulo: 
Ed. Abril, 1974. p. 166. (Coleção Os Pensadores). 
 



 
29 
 

os ramos da filosofia clássica (física, ética e lógica). E nessa perspectiva, já não se trata mais de 

compreender a razão enquanto substância (como res a la Descartes) tal como fizeram os 

metafísicos anteriores, mas de verificar suas instâncias de maneira arquitetural, como instantes. 

Na apreciação kantiana, a idéia de uma unidade da razão não possui senão um caráter formal. Por 

conseguinte, a razão dividida em momentos encontra justificativas para um trabalho 

fundacionista consubstanciado com cada um desses momentos. Sendo assim, Kant “separa do 

conhecimento teórico as faculdades da razão prática e do juízo e assenta cada uma delas sobre 

seus próprios fundamentos”34. 

Isso posto, o fundamento da esfera cognitiva da razão de modo algum pode servir de 

suporte à esfera prática da mesma (ser e dever-ser não assentam num mesmo fundo). Kant 

imprime um vislumbre outro à questão do fundamento, diferentemente de seus antecessores, ao 

conduzir os domínios da razão humana por meandros distintos que requerem fundamentos 

distintos. É possível afirmar então que o trabalho de fundamentação empreendido pela filosofia 

crítica reposiciona a imagem da razão diante do mundo moderno: a razão crítica acompanha as 

instituições humanas do conhecimento, da moral e do juízo estético, entronizando-se como “juiz 

supremo perante o todo da cultura”35. Nesse sentido, é possível depreender que a concepção de 

homem como dotado de uma faculdade arquitetônica, canônica, estabelecedora de critérios e 

condições, compartimentada por usos, entendida como fim, assegurando-se a si mesma como tal, 

ainda que cindida, leva à perpetuação da subjetividade como centro “por força de uma referência 

a um Grund que lhe garante esse papel”36.  

 

                                                           
34 HABERMAS, Jürgen. O discurso filosófico da modernidade. São Paulo: Martins Fontes, 2002. p. 28. 
35 HABERMAS, Jürgen. O discurso filosófico da modernidade. Op. cit. p. 28. 
36 VATTIMO, Gianni. O fim da modernidade: niilismo e hermenêutica na cultura pós-moderna. São Paulo: Martins 
Fontes, 1996. p. 19. 
 



 
30 
 

1.4. A Tarefa Kantiana de Fundamentação da Moral 

 

No pensamento kantiano, a premissa de instaurar o fundamento correspondente a 

cada área da investigação filosófica moderna, como salientamos, revela a laboriosidade com que 

subscreve sua própria construção. No tocante à moral, Kant consolida sua doutrina após uma 

minuciosa atividade argumentativa, concretizada respectivamente em três obras: Fundamentação 

da Metafísica dos Costumes, Crítica da Razão Prática e Metafísica dos Costumes. As 

considerações kantianas condizentes à moral já despontam na primeira crítica, quando asseguram 

a experiência como doadora da regra e fundamento da verdade acerca da natureza37, mas, “no que 

toca às leis morais a experiência é (infelizmente!) a madre da aparência e é altamente reprovável 

extrair as leis acerca do que devo fazer daquilo que se faz ou querer reduzi-las ao que é feito”38. 

O âmbito da moralidade necessita de um fundamento que lhe seja apropriado, 

diferente daquele do âmbito gnosiológico. Em vista disso, levar adiante um trabalho de 

fundamentação (Grundlegung) constitui a exigência inicial de Kant, por meio da qual alvitra 

“aplainar e consolidar o terreno para o majestoso edifício da moral”39.  

Nas laudas iniciais da Dialética Transcendental40 (quando do estabelecimento do 

papel protagonizado pela razão no seu uso puro especulativo, com vistas ao esclarecimento 

                                                           
37 O conceito de fundamento em Kant, em uma de suas configurações, toma o sentido daquilo que garante a conexão 
ou conjunção entre um sujeito e seus predicados ( vide: KANT, Immanuel. Nova Elucidação dos Primeiros 
Princípios do Conhecimento Metafísico). Essa acepção de Grund como elemento conector alude justamente à 
experiência, e esta por sua vez, autentica a síntese cognitiva de um juízo. Zeljko Loparic analisa tal questão ao 
deslindar como a demonstração de um juízo se dá junto aos objetos da intuição sensível: “se o juízo a demonstrar 
tiver a forma predicativa, a conexão, ocasional ou constante, entre o conceito do sujeito e do predicado terá de ser 
dada na experiência. Este é ‘o terceiro elemento’ que deve estar dado e que servirá de fundamento da demonstração 
da existência da síntese afirmada no juízo sintético em questão, seja ele a priori ou a posteriori (LOPARIC, Zeljko. 
O fato da razão – uma interpretação semântica. Analytica. Rio de Janeiro: UFRJ, Vol. 04, Nº 01, 1999. p. 16).   
38 CRP. Ibidem. p. 312. 
39 CRP. Ibidem. p. 312.  
40 Veja-se a segunda divisão da Doutrina Transcendental dos Elementos – Dialética Transcendental, livro I – Dos 
Conceitos da Razão Pura. In: Crítica da Razão Pura. 
  



 
31 
 

posterior de seu uso prático), Kant alude ao propósito de sua tarefa, preconizando que, de outras 

feitas, as intenções de muitos filósofos empalideceram a moralidade, mesmo em tentativas de 

considerável esforço. Para ele, a razão humana no seu uso prático ou moral é passível de um 

aperfeiçoamento e de uma justeza de alto nível. Este não pode confundir-se com sua dimensão 

especulativa, pois nela a razão é dialética por natureza, portando a ilusão natural que produz 

sofismas dos quais devemos apenas nos precaver. Para Kant, fazer o fundamento moral dimanar 

do mesmo patamar onde se inscreve a cognoscência ou de algum fim subjetivo calcado em 

móbeis empíricos é incorrer no erro de desconsiderar o caráter objetivo-racional do qual aquele 

deve originar-se. 

O ensejo kantiano de estatuir uma metafísica dos costumes desligada de toda a 

empiria é indicativo da possibilidade de enquadrar como a razão entrega a si mesma 

aprioristicamente, seus ensinamentos morais. Segundo Kant: “uma lei que tenha de valer 

moralmente, isto é, como fundamento duma obrigação, tem de ter em si uma necessidade 

absoluta”41. Portanto, podem-se constatar regras práticas baseadas em matizes sensíveis enquanto 

molas propulsoras de ações humanas. Porém, estas jamais considerar-se-ão constituintes do 

campo moral, pois não assentam a priori na pura razão. Faz-se então impreterível empreender 

uma análise que aponte os princípios práticos encontrados a priori na razão, compreendidos como 

guias de nossas ações ante o plantel das inclinações42 com as quais lidamos, no sentido de nos 

distanciarmos da perversão que nos podem ocasionar. 

                                                           
41 KANT, Immanuel. Fundamentação da metafísica dos costumes. São Paulo: Abril Cultural, 1974. Prefácio. p.198. 
(Coleção Os Pensadores). Doravante, a referida obra será citada pela sigla FMC.  
42 Inclinação (Zuneigung): em Kant é “todo impulso habitual e constante para a ação. Kant restringiu o significado 
desse termo a apetite habitual, de natureza sensível” (ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia. São Paulo: 
Martins Fontes, 1998. 2ª Edição. p. 948). Em Caygill: “a inclinação é chamada a representar os aspectos subjetivos, 
materialmente baseados e parciais da experiência moral humana” (CAYGILL, Howard. Dicionário Kant. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2000. p. 195). 



 
32 
 

No plano geral da filosofia moral pura de Kant, antes da perscrutação sobre uma 

vontade pura possível (atrelada à Metafísica dos Costumes), deve-se promover uma 

fundamentação posta como “busca e fixação do princípio supremo da moralidade”43, a qual, de 

acordo com seu autor, não possui paralelos em termos de investigação moral. Ela destina-se a 

trazer à luz a precisa origem de todos os conceitos morais, içando a razão como única fonte 

destes. A trajetória da Fundamentação, resumidamente, inicia-se na base da razão vulgar 

enquanto detentora de conhecimento moral, passando pelo conhecimento filosófico para então 

adentrar numa metafísica dos costumes. Por meio desse percurso, Kant identifica na moral de 

senso comum subsídios a uma análise especulativa que logra encontrar no sujeito universal uma 

fundamentação metafísica da moral (razão prática). 

Nesse sentido, Kant apresenta-nos um conceito necessário de dever, destituído de 

elementos sensíveis, operado como prática incondicional da ação para todos os seres racionais 

portadores de vontade. Segundo ele, a natureza nos proveu da razão como faculdade prática que 

deve desempenhar um influente papel sobre a vontade na condução da moral, sendo esta vontade 

boa não apenas com respeito a um meio que vise a um fim, mas, boa em si mesma, construída a 

priori na razão. Logo, depreende-se que ao conceito de dever aferra-se o de uma boa vontade 

pura absolutamente necessária. Esta subsiste como valor de apreciação ligado ao dever e este 

dirige-se à finita e limitada natureza humana: “a vontade boa é aquela que reconhece no dever a 

única origem possível de toda a ação moral: é virtuoso o indivíduo que pode escolher agir por 

puro respeito pelo dever”44.   

                                                           
43 FMC. Op. cit. p . 200. Prefácio. 
44 CASTILLO, Monique. KANT, Immanuel - verbete. In: CANTO-SPERBER, Monique (org.). Dicionário de ética e 
filosofia moral. São Leopoldo: Editora Unisinos, 2003. Vol. I. p. 06. 
 



 
33 
 

Ao colocar como condição o esvaziamento de todo conteúdo subjetivo-empírico para 

constituição da esfera da moralidade pelos mencionados conceitos, Kant “fornece uma primeira 

fundamentação da razão prática, enquanto a representação do dever contém a consciência de uma 

força motriz auto-suficiente da razão para impor-se espontaneamente na práxis”45. Pouco mais 

adiante, Kant admite a idéia de liberdade como inerente a todo ser racional detentor de vontade, 

abrindo caminhos a uma outra fundamentação, ancorada na pressuposição desta mesma idéia. 

Vê-se, por tais investidas, que seu intento é claramente o “de achar o juízo sintético prático-

teórico a priori fundamental para, em seguida, mostrar que esse juízo é possível e mesmo 

válido”46.   

A Fundamentação de Kant tem por este motivo a pretensão de desvelar a fórmula da 

lei moral e de justificá-la: “o método puramente conceptual que procede sem a ajuda da intuição 

e que confere ao kantismo sua reputação de abstração, dedica-se a produzir a fórmula do dever 

sem jamais derivá-la de uma teoria dos móveis”47. Compreendendo o dever como o estar 

consciente de uma coação privada de quaisquer interferências sensíveis ou inclinações, Kant faz-

nos constatar que há um exercício da razão prática subjacente ao homem, quando aquilo que 

determina sua vontade a agir não provém de outros expedientes (psicológicos, culturais ou 

hieráticos). O único comando engendrante do dever enquanto conceito moral é a lei intrínseca da 

razão, o imperativo categórico: “dever é a necessidade de uma ação por respeito à lei”48. 

 Por tais argumentações, vê-se que a abordagem metafísica do fundamento moral 

kantiano espelha a não consignação do ato moral pela via de uma teleologia dos objetos não 

                                                           
45 ROHDEN, Valério. Interesse da razão e liberdade. São Paulo: Ática, 1981. p. 38. 
46 LOPARIC, Zeljko. O fato da razão – uma interpretação semântica. Analytica. Rio de Janeiro: UFRJ, Vol. 04, Nº 
01, 1999. p. 28. 
47 CASTILLO, Monique. KANT, Immanuel - verbete. In: CANTO-SPERBER, Monique (org.). Dicionário de ética e 
filosofia moral. São Leopoldo: Editora Unisinos, 2003. Vol. I. p. 06.  
48 FMC. Ibidem. p. 208. 
 



 
34 
 

circunscritos ao reduto puro da razão. A ação moral é conseqüência da anterioridade prescritiva 

da lei moral da razão prática à qual o sujeito submete-se em decurso de sua orientação pelo dever. 

A universalidade é a garantia de tal ação, que somente nessas condições arvora-se como moral.  

Kant retira da metafísica todo seu clássico prestígio no âmbito epistemológico, 

confinando austeramente sua relevância para fins de cognoscibilidade. Entrementes, ele entrega à 

mesma uma preciosa fatia do humano como destino: à metafísica resta a incumbência de servir de 

instrumento para a fundamentação da moralidade, uma vez que a experiência – elemento 

fundante do saber em conjunto com as condições de possibilidade do sujeito transcendental – não 

pode determiná-la. A tarefa fundacionista, desde uma compreensão kantiana da moral, repousa 

em preceitos metafísicos, o que é perfeitamente comprovado a partir da consideração dalguns de 

seus principais aspectos.     

 

1.5. Aspectos Centrais da Moral em Kant 

 

No invólucro metafísico que subjaz à moral kantiana estão dispostos conceitos-

alicerces os quais devemos ter em conta neste instante da pesquisa. É por via da Fundamentação 

da Metafísica dos Costumes que procederemos a uma apreciação de tais conceitos, haja vista que 

compreendemo-la como a obra através da qual Kant apresenta os pilares de seu construto moral.49 

Iniciaremos pelo diagnóstico kantiano acerca dos conceitos de dever e de imperativo.  

 

1.5.1. Dever e Imperativo Categórico 

                                                           
49 Sabemos que as noções fundamentais da doutrina moral kantiana não se limitam apenas a esta obra. Entretanto, 
consideraremo-la neste trabalho como base para abordagem de seus conceitos em moral. Utilizaremos suas outras 
obras acerca do tema, caso sejam necessárias com vistas a pertinentes elucidações. 
 



 
35 
 

 

O conceito de dever – aludido no subcapítulo precedente – diz respeito ao caráter 

inerente da vontade humana de coordenar-se em suas ações restringindo-se unicamente ao 

imperativo incondicional da razão, que por este motivo é categórico. O entrelaçamento dever-

imperativo categórico resulta, segundo o autor, na anulação total de coações subjetivas enquanto 

molas propulsoras de nossos atos. O dever constitui a intenção obrigatória do sujeito que se 

submete ao imperativo categórico, legitimando o exercício de uma moralidade pura objetiva, 

porque completamente racional. 

Kant, intentando clarificar tal conceito, distingue as ações realizadas em 

conformidade ao dever das ações por dever. Todas as ações efetivadas em conformidade ao dever 

justificam-se nas inclinações que visam a um fim, não constituindo assim um dever moral; 

àquelas ações em que se age por dever, a moralidade se aplica como pano de fundo, pois tais 

ações erigem-se por uma máxima50 que as determinam, independente de quaisquer objetos 

externos. Diante disso, Kant divisa que: “o valor moral da ação não reside, portanto, no efeito que 

dela se espera; também não reside em qualquer princípio da ação que precise de pedir o seu móbil 

a este efeito esperado”51. A consumação de uma ação por dever implica numa coerção intelectual 

que se dá como resistência aos apetites sensíveis e, por isso mesmo, constitui uma depuração 

promovida no interior do ser racional. Nesse sentido, o dever “em virtude dessa exclusão, contém 

em seu conceito uma necessitação prática, isto é, uma determinação a ações, por mais a 

contragosto que elas possam acontecer”52. 

                                                           
50 Kant concebe a máxima como “princípio subjetivo do querer” (FMC. p. 209. N. do A.), distinguindo-a da lei 
prática posta como princípio objetivo deste. Toda máxima enquanto tal, detém a regra prática determinada pela razão 
correspondente às condições do sujeito, sendo o princípio de acordo com o qual ele age. Cabe ao ser racional avaliar 
suas máximas por meio da lei moral da razão, requerendo sua universalidade.    
51 FMC. Ibidem. p. 209.  
52 KANT, Immanuel. Crítica da razão prática. São Paulo: Martins Fontes, 2002. p. 130.  



 
36 
 

Resumidamente, o dever é o elemento constitutivo do ato moral na sua conformação 

com uma vontade que se determina pela lei racional objetiva, suportada respeitosamente, pelas 

máximas subjetivas de obediência a essa lei, em detrimento de  nossas inclinações. Vislumbra-se 

o reconhecimento da lei universal da razão, e a conseqüente subordinação da vontade humana à 

mesma: “no respeito à lei, eu me submeto a ela. Este sentimento específico para..., que se 

encontra no respeito, é um submeter-se”53. 

A postulação kantiana de que tudo que há na natureza orquestra-se segundo leis 

(princípios), posiciona os seres de razão como capazes de agir de acordo com a representação 

destas, justamente porque possuem vontade. A razão faz-se necessária para que ações possam 

promanar de suas leis, sendo assim, “a vontade não é outra coisa senão razão prática”54. 

Entrementes, Kant compreende que a vontade não é determinada exclusivamente pela razão, pois 

é suscetível de desvios subjetivos incompatíveis com a legislação moral pura. Dessa maneira, 

toda determinação da vontade sob a égide de leis objetivas do agir instaura-se como obrigação. 

Por conseqüência, ao dever-ser é imprescindível o imperativo: “a representação de um princípio 

objetivo, enquanto obrigante para uma vontade, chama-se um mandamento (da razão), e a 

fórmula do mandamento chama-se Imperativo”55. 

Existem dois tipos de imperativos estabelecidos por Kant: os categóricos e os 

hipotéticos. Não há no primeiro, resíduo algum de conteúdo subjetivo, há sim uma forma racional 

objetiva sem finalidade. Pois, quando a ação se realiza como meio para lograr um êxito, o 

imperativo é hipotético. No entanto, sendo o agir coordenado pela vontade salvaguardada pela 

razão, o imperativo é categórico, e tal vontade é boa em si. 

                                                           
53 HEIDEGGER, Martin. Kant y el problema de la metafísica. 2 Ed. México: Fondo de Cultura Economica, 1954. p. 
136. “en el respeto a la ley, yo me someto a ella. Este sentimiento específico hacia..., que se encuentra em el respeto, 
es um someterse”.  
54 FMC. Ibidem. p. 207. 
55 FMC. Ibidem. p. 217.  



 
37 
 

O imperativo hipotético afirma como boa a ação em vista de uma intenção meramente 

possível ou real (ao possível concerne um princípio problemático enquanto insuficientemente 

objetivo e incerto; e ao real, um princípio assertórico-prático, satisfatório desde uma perspectiva 

meramente subjetiva – por exemplo, a felicidade). Já o imperativo categórico institui-se enquanto 

princípio apodítico-prático, pois, “declara a ação como objetivamente necessária por si, 

independentemente de qualquer intenção”56. Kant estabelece relevante distinção, aspirando 

clarificar ao mesmo tempo, o que é propriamente partícipe da moralidade: diferencia os 

imperativos de destreza, de prudência e os da moralidade. Os dois primeiros, por mais 

auspiciosos que sejam, em suas aplicações destinam-se a fins; apenas os imperativos da 

moralidade são categóricos, sobretudo porque nestes os mandamentos têm uma inexorável 

relação com a necessidade incondicionada, de validade universal.  

Kant elabora algumas formulações iniciais até encontrar o modo mais completo do 

imperativo categórico, do qual derivam todos os outros que orientam o dever, ei-lo: “Age apenas 

segundo uma máxima tal que possas ao mesmo tempo querer que ela se torne lei universal”57. O 

único veículo de aquiescência da moralidade é então designado por Kant como uma práxis, pela 

qual temos “que poder querer que uma máxima da nossa ação se transforme em lei universal: é 

este o cânone pelo qual julgamos moralmente em geral”58
.  O repúdio kantiano aos motivos 

decorrentes da contingência, aos conteúdos subjetivos e a tudo que deriva da matiz empírica, 

corresponde à negação da utilidade da experiência em matéria moral. A moralidade e o seu 

fundamento não aufere nenhum acréscimo oriundo da empiria, pelo contrário, sua contaminação 

pode menoscabar demasiadamente a característica pura dos costumes. 

                                                           
56 FMC. Ibidem. p. 219. 
57 FMC. Ibidem. p. 223.  
58 FMC. Ibidem. p. 225. 
 



 
38 
 

1.5.2. A  Autonomia da Vontade 

 

Claro está que a vontade, no prisma kantiano, determina a si própria a agir de acordo 

com representações legislativas: “A vontade é concebida como faculdade de se determinar a si 

mesmo a agir em conformidade com a representação de certas leis”59. Percebe-se com isso, o 

desligamento de todas as nuanças empíricas, que consequentemente desaparecem, posto que a 

razão não desce degrau algum quando divide suas resoluções com a vontade, enquanto farol de 

nossas ações. Noutros termos, em decorrência destas asserções, Kant vislumbra o princípio de 

autodeterminação da vontade. 

Admitindo que todo ser racional constitui um fim em si mesmo, Kant pretende 

encontrar no homem um valor absoluto do qual se extrai uma lei prática universal (imperativo 

categórico). Jamais as inclinações forneceriam um tal valor absoluto em si mesmo para os seres 

humanos, dada a sua finalidade subjetiva. Não é custoso perceber a convicção de Kant de que 

todos os seres racionais são desejantes, universalmente, de cada vez mais, libertarem-se delas. 

Logo, quando o fim é objetivo, diz respeito aos entes cuja existência é um fim em si mesma, nos 

quais encontra-se um valor absoluto. Nas palavras de Kant: “A natureza racional existe como fim 

em si”60. Isso posto, o sujeito não pode ser determinado moralmente por algo que lhe seja 

extrínseco, mas por ele mesmo. 

 A partir do estabelecimento do caráter legislativo-prático, oriundo da razão na sua 

objetividade, vem à tona um princípio prático emanado da vontade, aduzindo-se por meio do 

entrelaçamento entre seu caráter subjetivo e a qualidade do ser racional como fim em si. Nesses 

termos, há a corroboração da harmonia concordante entre a vontade pertencente ao ser racional e 

                                                           
59 FMC. Ibidem. p. 228. 
60 FMC. Ibidem. p. 229. 



 
39 
 

a razão prática universal. Dessa conciliação deriva um aspecto dicotômico da vontade, pois a 

mesma dedica obediência e consciente sujeição à lei, e concomitantemente, participa de sua 

confecção enquanto legisladora de si própria: “a vontade não está pois simplesmente submetida à 

lei, mas sim submetida de tal maneira que tem de ser considerada também como legisladora ela 

mesma”61. Logo, a vontade é cumpridora e da mesma forma autora da lei pela qual se 

autodetermina. 

Doravante, caso a vontade se determine pela razão e tão-somente por ela, o que vige é 

o princípio da autonomia, resplandecente do respeito à lei que, por definição, é “o fundamento da 

dignidade da natureza humana e de toda a natureza racional”62. Em contraposição, o conceito de 

heteronomia põe a determinação da vontade, não no solo universal-racional, e sim em algo 

extrínseco à própria vontade. Kant então denomina autônoma a vontade correlacionada com o 

princípio do dever e heterônoma sua antípoda determinada particular e subjetivamente por 

móbeis externos. Dessa forma, apenas o imperativo categórico é a autônoma forma da vontade 

capaz de testar as suas máximas para identificar em que medida estas são universalizáveis. Isso 

denota o quanto em Kant “a exigência de universalidade, pois, é conditio sine qua non para se 

compreender a mudança de registro operada na consideração moral”63.  

Nesses meandros, surge um conceito como modelo de congruência sistemática para 

os seres racionais, na condição de abstração dos caracteres distintivos destes seres e de suas 

finalidades particulares, que, sob a égide dos fins universalmente válidos, declara a possibilidade 

de uma condução da humanidade para fins comuns: tal conceito Kant chamou Reino dos Fins. 

                                                           
61 FMC. Ibidem. p. 231. 
62 FMC. Ibidem. p. 235.  
63 ROMANO, Roberto. Kant e a Aufklärung. Epistemologia das Ciências Sociais – Série Cadernos PUC. São Paulo: 
PUC-SP, Nº 19. 1985. p. 31.  



 
40 
 

Cada ser racional, integrante deste reino substantivamente como autor e cumpridor da legislação 

universal, é igualmente chefe, pois não se encontra submisso à vontade de qualquer outro. 

A efetivação do reino dos fins decorreria, na ótica kantiana, das máximas que 

instituíssem suas regras em sintonia com o imperativo categórico, sendo seguidas de modo 

universal por todos os seres racionais. Kant reconhece sua dificuldade de implementação, porém, 

insiste na permanência da ordem categórica da razão, aquiescida pela própria vontade autônoma, 

unicamente através da qual o ser humano pode considerar-se digno da moralidade. Como 

constatamos até aqui, o trajeto analítico kantiano edifica um plantel conceitual de cunho 

metafísico, denotando uma amarração entre as noções constituintes da moral pura: 

 

a vontade absolutamente boa, cujo princípio tem que ser um imperativo categórico, 
indeterminada a respeito de todos os objetos, conterá pois somente a forma do querer 
em geral, e isto como autonomia; quer dizer: a aptidão da máxima de toda a boa 
vontade de se transformar a si mesma em lei universal é a única lei que a si mesma se 
impõe a vontade de todo o ser racional, sem subpor qualquer impulso ou interesse 
como fundamento.64 

 

Entretanto, há uma preocupação kantiana com a característica formal ou 

eminentemente metafísica de seus conceitos morais. O filósofo se propõe a admitir a 

possibilidade de um uso sintético da racionalidade prática, com a finalidade de certificar-se que 

“a moralidade não é uma quimera vã”65. É necessário pois, dar legitimidade ao imperativo 

categórico e à autonomia da vontade enquanto conceitos válidos e absolutamente necessários a 

priori. 

 

1.5.3. A Liberdade da Vontade 

                                                           
64 FMC. Ibidem. p. 241/ 242. 
65 FMC. Ibidem. p. 242. 
 



 
41 
 

 

Na derradeira seção da Fundamentação, Kant elabora um argumento visando 

preencher essa lacuna ao usufruir de uma concepção bastante peculiar de liberdade, instaurada na 

condição de atributo da vontade, sendo esta última entendida como causalidade: “a vontade é 

uma espécie de causalidade dos seres vivos, enquanto racionais, e liberdade seria a propriedade 

desta causalidade, pela qual ele pode ser eficiente, independentemente de causas estranhas que a 

determinem”66. Ora, se a vontade é causa, e o atributo de tal causa é a liberdade, logo, Kant 

apresenta-nos uma vontade livre, dito de outro modo, uma liberdade da vontade. Eis o fio 

condutor a uma tentativa de solubilidade do problema que ele mesmo havia içado. 

O conceito de liberdade é a pedra-de-toque para a elucidação da autonomia da 

vontade, que é a liberdade mesma operada pelos seres de razão, em decorrência de seu 

isolamento das coações provenientes da sensibilidade. Kant sentencia: “a todo ser racional que 

tem uma vontade temos que atribuir-lhe necessariamente também a idéia de liberdade, sob a qual 

ele unicamente pode agir”67. À luz dessa colocação, compreende-se que essa liberdade da 

vontade não se prova empiricamente, é idéia68 a priori inscrita na vontade de todo ser racional, 

que partindo dela age. Portanto, a moralidade, resultante da relação dos atos com a autonomia da 

vontade, possui ligação direta com a idéia de liberdade, que em conformidade com o léxico 

kantiano é idéia, não pode ser provada em realidade nem depreendida como princípio 

constitutivo; é apenas passível de pressuposição. 

A inquirição é inevitável: o que garante a liberdade ao homem imerso no 

determinismo? A resolução kantiana (que remonta a Platão) subjaz à adesão da distinção entre 

                                                           
66 FMC. Ibidem. p. 243. 
67

 FMC. Ibidem. p. 244. 
68 Veja-se sobretudo a Dialética Transcendental (sobretudo o primeiro livro Dos Conceitos da Razão Pura) – Crítica 
da Razão Pura.  



 
42 
 

um mundo inteligível e um mundo sensível. Tal admissão instrumentaliza a fundamentação do 

determinismo em conjunto com a liberdade, remetendo-nos à cadeia argumentativa já 

sedimentada na terceira antinomia69, em que Kant trata previamente desta questão.  

Abrindo uma fenda importantíssima na explicação ulterior desta distinção, Kant 

entrega-nos um conceito cosmológico de liberdade – faculdade de começar por si mesma um 

estado, em que sua causalidade não paire submetida a uma outra causa qualquer no tempo, como 

fator de sua determinação – anunciando em seguida, a liberdade em seu sentido prático: “é a 

independência do arbítrio frente à coação dos impulsos da sensibilidade”70. Mais adiante, 

estabelece o que está circunscrito ao arbítrio do homem, na medida em que este “é um arbitrium 

liberum porque a sensibilidade não torna necessária a sua ação e o homem possui a capacidade de 

determinar-se por si, independentemente da coação dos impulsos sensíveis”71. 

Para Kant, o fato de que as coisas em si não nos sejam dadas a conhecer, não implica 

que as mesmas deixam de nos afetar (distintamente das afecções de representações fenomênicas). 

Assim sendo, Kant convoca-nos a pensarmo-nos como livres, haja vista que o pensar 

circunscreve-se ao caráter puro da razão, enquanto o saber (ou o conhecer) tem na experiência 

um pré-requisito indispensável à sua constituição. Somos livres mediante nossa participação no 

mundo inteligível, significa dizer que “a lei moral é a lei da nossa existência inteligível, isto é, da 

espontaneidade e da causalidade do sujeito como coisa em si”72. Entretanto, mesmo não sendo 

dada a conhecer, a idéia de liberdade rege o agir moral interferindo em nossa existência sensível: 

                                                           
69 Veja-se a Dialética Transcendental, livro II – Dos Raciocínios Dialéticos da Razão Pura. 
70 CRP. Ibidem. p.463. 
71 CRP. Op. cit. p.463. 
72 DELEUZE, Gilles. A filosofia crítica de Kant. Lisboa: Edições 70, 2000. p. 38.  



 
43 
 

“a liberdade não se deixa surpreender no registro do visível, mas com ele se harmoniza, rumo ao 

infinito e ao incondicionado”73.  

Mesmo afirmando ser grosseiro o parâmetro distintivo dos mundos, Kant o institui na 

tentativa de fornecer uma saída para a aporia – já salientada – e simultaneamente, consumar suas 

proposições acerca da moral. No mundo inteligível, pensamo-nos livres (pela idéia de liberdade), 

reconhecemo-nos como conscientes da lei que habita nossa razão e de seu cumprimento 

(autonomia da vontade), entendemo-nos como portadores da moralidade. No segundo, admitimo-

nos mergulhados na heteronomia, orquestrados por leis naturais, entretanto, pensamo-nos como 

obrigados, isso posto, conscientes de nossa submissão aos dois mundos. Caso estivéssemos 

agindo na plenitude absoluta do mundo inteligível, nossas ações seriam concordes em perfeição 

com o princípio puro de uma vontade autônoma. No entanto, ao determinarmos nossos atos 

partindo dos apetites e inclinações heteronômicos, posicionamo-nos no patamar sensível do 

mundo.   

Por tais considerações, a vontade é causa eficiente do mundo inteligível, pertencente 

ao ser racional, outrossim partícipe da sensibilidade; e a idéia de liberdade é critério de validade 

suficiente para o imperativo categórico, porque também é pressuposto legitimador do uso prático 

da razão. Ela não é dada a conhecer, é apenas pressuposta como postulado puro da razão prática. 

Segue-se então que as ações são realmente morais quando derivam da lei universal da razão, 

fundadas a priori, e o dever, sob a regência do imperativo categórico, constitui-se como uma 

proposição sintética a priori, devido à consciência do sujeito de ter a vontade a serviço da lei, 

mesmo que, afetada pela sensibilidade:  

 

                                                           
73 ROMANO, Roberto. Kant e a Aufklärung. Epistemologia das Ciências Sociais – Série Cadernos PUC. São Paulo: 
PUC-SP, Nº 19. 1985. p. 40. 



 
44 
 

esse dever categórico representa uma proposição sintética a priori, porque acima da 
minha vontade afetada por apetites sensíveis sobrevem ainda a idéia dessa mesma 
vontade, mas como pertencente ao mundo inteligível, pura, prática por si mesma, que 
contém a condição suprema da primeira, segundo a razão74.  

 

É indubitável que para Kant a moral é intrínseca ao sujeito: a moral tem de ter sua 

gênese no homem, especificamente, na sua condição de ser racional. Logo, nada do que lhe é 

externo é suficientemente autêntico para oferecer-lhe a sustentabilidade de um princípio moral. 

Tudo que determina nossos atos exteriormente são volições inerentes às paixões, as quais de 

modo algum constituem ações verdadeiramente morais. A razão centrada no leito do inteligível é 

o departamento responsável pela condução do homem moral: “Kant é um bom testemunho dessa 

‘revolução copernicana’, que faz daqui em diante girar o universo moral à volta do sujeito”75. 

A metafísica respira apaziguada no edifício ético de Kant pela fundamentação que 

este engendrou, a qual pode comparar-se a um salto de grandes proporções, por deslocar o 

princípio da moralidade do cerne religioso para a esfera da razão. Daí dimana uma perspectiva de 

total responsabilização do sujeito pelos seus atos, dada sua autonomia e condição de ser livre. 

Nesse sentido, Kant faz-nos entender que “a vocação do homem não reside simplesmente na 

consciência da sua liberdade, mas sobretudo na da responsabilidade que ela implica quanto ao 

agir, com relação a si mesmo e com relação aos demais”76.  

O discurso deveras iluminado de Kant, implementa primeiramente a crítica com 

vistas à delimitação dos usos da razão; demarca o território do saber, abrindo caminho para a fé 

(reeditando a metafísica), arquitetando então uma moralidade isolada das amarras vetoriais da 

sensibilidade, calcada numa dualidade de mundos. Por tais sustentações, o pensamento kantiano 

                                                           
74 FMC. Ibidem. p. 249. 
75 VALADIER, Paul. A anarquia dos valores: será o relativismo fatal?. Lisboa: Instituto Piaget, 1997. p. 68. 
76 MARTINS, Estevão de Resende. Natureza, sentimento e liberdade. Cadernos da UNB. Brasília: Editora UNB, 
1981. p. 29. 
 



 
45 
 

aponta direções para a reflexão filosófica posterior, tanto no sentido de oferecer resoluções 

pontuais às questões que abarca, quanto naquele de suscitar profundos questionamentos e até 

mesmo declaradas recusas. Situamos, no que se segue, a maneira nietzschiana de observação das 

temáticas crítica e moral, deixando as dissonâncias filosóficas para mais adiante. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
46 
 

II - Crítica e Genealogia da Moral em Nietzsche: Entre a Aurora e o Prisma 
Genealógico 
 
2.1. O Conceito de Crítica em Nietzsche 

 

Amiúde denominado como filósofo da crítica radical, pensador hipercrítico por 

excelência, empreendedor da verdadeira crítica, Nietzsche é antes de tudo, filho de um período 

de posturas filosóficas no qual começam a fervilhar suspeitas em torno das postulações 

cristalizadas da modernidade. A coroação dos motivos para tais desconfianças emerge da 

sintetização dessas posturas nele mesmo, mormente em seu pensamento enquanto 

contramovimento que intenta desbancar não apenas as construções modernas, mas a tradição 

filosófico-metafísica ocidental em sua totalidade: “entre os imperturbáveis teóricos do 

desvelamento, Nietzsche é aquele que radicaliza o contra-esclarecimento”1. 

Imprimindo um outro olhar para o conjunto arquitetônico da filosofia ocidental, 

Nietzsche recusa a possibilidade de diagnosticar os problemas da modernidade por intermédio 

das próprias ferramentas instauradas por ela (como muitos de seus antecessores o fizeram). Em 

que momento seus filósofos interrogaram-se sobre os valores fundamentais com os quais 

trabalhavam? Será que alguma vez puseram seus mais obscurecidos ou transparecidos valores em 

questão? Quando tais valores tornaram-se um problema para eles? Nessa perspectiva, pode-se 

assertivar que “com Nietzsche, dá-se uma guinada fundamental. Cessa a crítica imanente da 

razão, no âmbito da modernidade, e começa uma crítica externa à razão, dirigida contra a razão e 

que contesta a própria modernidade”2. 

                                                           
1 HABERMAS, Jürgen. O discurso filosófico da modernidade. São Paulo: Martins Fontes, 2002. p. 171. 
2 ROUANET, Sergio Paulo. As razões do iluminismo. São Paulo: Companhia Das Letras, 1998. p. 240. 
 



 
47 
 

O sentido que assume o termo crítica em território nietzschiano passa, sem dúvida, 

pelo exame dos bisturis hermenêuticos dalguns filósofos contemporâneos, pois se há uma 

filosofia que na contemporaneidade se prestou ao bel-prazer interpretativo destes, essa é a 

nietzschiana. Contudo, é inegável que tal sentido é apontado pelo próprio Nietzsche em suas 

obras, cabendo simplesmente aos seus herdeiros ou díspares a tarefa de situar ou não a 

autenticidade de sua idéia crítica. 

Nietzsche, modificando o papel da filosofia, até então preso às teias metafísicas e aos 

cabedais axiológicos oriundos dessas, propõe (como ápice de sua crítica da moral) uma crítica 

que venha aferir o valor entranhado nos valores: “a questão da origem dos valores morais é para 

mim, portanto, uma questão de primeira ordem”3. Com efeito, a filosofia pairava destituída de 

uma avaliação realmente densa que pusesse o valor dos valores de seus construtos no lugar em 

que o martelo crítico pudesse golpeá-los, fazendo-os vir à tona. Primeiramente, Nietzsche 

estabelece a crítica enquanto exigência, “enunciemo-la, esta nova exigência: necessitamos de 

uma crítica dos valores morais, o próprio valor desses valores deverá ser colocado em questão”4. 

Essa intimação nietzschiana, é no fundo, transformação de perspectiva, nascedouro de um projeto 

que alija os conteúdos crepusculares postos pela metafísica clássica e pela consciência reflexiva 

da modernidade. 

É preciso crivar o valor dos valores mediante a seguinte compreensão: toda avaliação 

que se empreende faz referência a um valor; assim, os valores arvoram-se como princípios a 

partir dos quais realiza-se uma avaliação sobre algo. Todavia, percebe-se mais visceralmente com 

Nietzsche, que os valores sugerem avaliações, idiossincrasias das quais derivam o valor destes, e 

                                                           
3 NIETZSCHE, Friedrich. Ecce homo. 2. Ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2003. p. 79. Aurora, & 2.  
4 NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da moral. São Paulo: Companhia das Letras, 1998. p. 12. & 6. Doravante, a 
referida obra será citada pela sigla GM. 
 



 
48 
 

que, enquanto modos de ver partiram de valores preconcebidos para criá-los. Por conseguinte, “o 

problema crítico é este: o valor dos valores, a avaliação donde procede seu valor, portanto o 

problema da sua criação”5. Antes desta intuição nietzschiana, os valores estavam consagrados a 

uma existência hiperurânica, desatrelada da história e da cultura, fora do âmbito da humana 

constituição de sentido: “tomava-se o valor desses ‘valores’ como dado, como efetivo, como 

além de qualquer questionamento”6. 

 A radicalidade da crítica nietzschiana consiste exatamente na observação desse 

filigrana de que os valores condizem a avaliações pelas quais são criados e estas suscitam valores 

através dos quais avaliam: “os valores não têm uma existência em si, não são uma realidade 

ontológica; são o resultado de uma produção, de uma criação do homem: não são fatos, são 

interpretações introduzidas pelo homem no mundo”7. Com isso, Nietzsche desce às raízes onde 

os valores são gerados: é na diferença projetada pela avaliação que os valores erigem-se, é ela 

quem se revela como crítica e criadora: “a posição nietzschiana entende o elemento crítico como 

criador e, por isso, requer as condições de criação dos valores como algo que possibilite o próprio 

estabelecimento do valor deles”8. Uma vez instaurado o elemento diferencial enquanto condição 

engendrante do valor dos valores, a crítica declara a impossibilidade metafísica de qualquer valor 

em si ou de caráter universal. 

O pathos da distância (sentimento de diferença) possui seu atributo crítico porquanto 

nega o fato de que exista um fulcro transcendente donde dimanariam os valores. Essa negação de 

modo algum destitui o sentido positivo da crítica enaltecido por Nietzsche, pois o pathos da 

distância ou “o elemento diferencial não é crítico do valor dos valores, sem ser também o 

                                                           
5 DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a filosofia. Porto: Rés-Editora (s.d). p. 06. 
6 GM. Op. cit. p. 12. Prólogo & 6. 
7 MACHADO, Roberto. Nietzsche e a verdade. Rio de Janeiro: Rocco, 1984. p. 59/ 60. 
8 AZEREDO, Vânia Dutra de. Nietzsche e a dissolução da moral. São Paulo: Discurso Editorial & Editora Unijuí, 
2003. p. 27. 



 
49 
 

elemento positivo de uma criação”9. Na interpretação de Gilles Deleuze, o conceito nietzschiano 

de crítica deve ser concebido como uma ação, e jamais como uma reação. À crítica faculta-se o 

exercício de um modo de existência ativo, que atua numa destruição-criação de valores. Destarte, 

a metáfora das marteladas corresponde ao próprio espírito filosófico como aquele que se exerce 

ativamente: “esta maneira de ser é a do filósofo, porque se propõe precisamente manejar o 

elemento diferencial como crítico e criador, portanto como um martelo”10. 

O posicionamento afirmativo da crítica nietzschiana denota a plasticidade de sua 

atividade ao lidar com a diferença configuradora de valores. Em A Gaia Ciência, é em nome da 

crítica como um abrir-se dessas instâncias criadoras, que Nietzsche enuncia: 

 

Quando exercemos a crítica, isso não é algo deliberado e impessoal – é, no mínimo 
com muita freqüência, uma prova de que em nós há energias vitais que estão crescendo 
e quebrando uma casca. Nós negamos e temos que negar, pois algo em nós está 
querendo viver e se afirmar, algo que talvez ainda não conheçamos, ainda não 
vejamos! – Estou dizendo isso em favor da crítica11. 
 

Sob este aspecto, os sinais da consumação de uma idéia crítica que não esteja  à 

disposição da fixação e confirmação dos valores vigentes, enquanto compromissada com a 

continuidade destes, afloram em Nietzsche. Zaratustra conclama-nos à atividade crítica de 

negação afirmativa nos moldes de uma ativa destrutividade produtora: “companheiros, procura o 

criador, e não cadáveres; nem, tampouco, rebanhos e crentes. Participantes na criação, procura o 

criador, que escrevam novos valores em novas tábuas”12. Tal iniciativa concatena com o 

expressar-se de forças ativas e afirmativas designadas por uma tipologia nobre e elevada, 

                                                           
9 DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a filosofia. Porto: Rés-Editora (s.d). p. 07. 
10 DELEUZE, Gilles. Op. cit. p. 08.  
11 NIETZSCHE, Friedrich. A gaia ciência. São Paulo: Companhia das Letras, 2004. p. 208. & 307. 
12 NIETZSCHE, Friedrich. Assim falou Zaratustra. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003. 12ª Edição. p. 47. 
Prólogo & 9. 
 



 
50 
 

enquanto o caráter tipológico vil e baixo, aponta para a atividade de forças reativas que 

demandam negação13. A constatação desse diferençar e plasmar simultâneo na origem, diz 

respeito à atuação inexaurível da vontade de poder (Wille zur Macht)14. 

Nietzsche preconiza uma outra visão da vontade, sobretudo uma concepção de 

filosofia da vontade totalmente outra, banindo a idéia de uma vontade à qual enseja predicar-se 

dos valores em voga, assegurando-se a si mesma com valores os quais adota de fora para dentro. 

Denunciando a fraqueza desta acepção, o vislumbre nietzschiano aduz primeiramente a vontade 

de maneira múltipla, exercendo-se em cada mínima porção do existente, pois a mesma concerne 

ao efetivar-se da força, e “a força só existe no plural”15. Em segundo lugar, a vontade de poder 

manifesta-se como querer e, enquanto quer, cria. Ela cintila para Zaratustra a alegria da explosão 

plástica na efetivação desse querer interno criador de valores, abdicando de uma passividade no 

acontecer, sendo ela mesma criadora do acontecer: “todo o ‘Foi assim’ é um fragmento, um 

enigma e um horrendo acaso – até que a vontade criadora diga a seu propósito: ‘Mas assim eu 

quis!’”16. 

Reconhece-se a depreciação nietzschiana ante toda atividade sistematizadora e a 

quaisquer tentativas de encerrar o Todo numa Weltanschauung cunhada como a verdade acerca 

deste: “desconfio de todos os sistemáticos e me afasto de seus caminhos. A vontade de sistema é 

                                                           
13 Deleuze desenvolve uma aprofundada interpretação das forças em Nietzsche no tocante à qualidade destas. De 
acordo com sua ótica, “o elevado e o baixo, o nobre e o vil não são valores, mas representam o elemento diferencial 
donde deriva o próprio valor dos valores” (DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a filosofia. Porto: Rés-Editora (s.d). p. 
06.). 
14 Nossa fala nesse trabalho optará pela tradução do conceito nietzschiano Wille zur Macht, por vontade de poder, 
pelo fato de usufruirmos das traduções das obras de Nietzsche elaboradas por Paulo César de Souza. A(s) 
tradução(ões) do mesmo conceito por vontade de potência, serão resultantes de citações. Sobre a discussão semântica 
em torno da Wille zur Macht, veja-se MARTON, Scarlett. Nietzsche – das forças cósmicas aos valores humanos. 2. 
Ed. Belo horizonte: Editora UFMG, 2000. p. 62-64, e a nota 26 de Paulo César de Souza na tradução de Além do 
Bem e do Mal. 2. Ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. p. 221-222. 
15 MARTON, Scarlett. Nietzsche – das forças cósmicas aos valores humanos. 2. Ed. Belo horizonte: Editora UFMG, 
2000. p. 69. 
16 NIETZSCHE, Friedrich. Assim falou Zaratustra. Op. cit.. p. 173. Da redenção, II.   



 
51 
 

uma falta de retidão”17. Sabe-se bem que a assistematicidade está no leito de seus aforismos, 

como indício de sua oposição discursiva. Em Aurora, solicita-nos cautela no trato com os 

elaboradores de sistemas: “há um espetáculo teatral dos sistematizadores: querendo preencher 

todo um sistema e tornar redondo o horizonte em volta dele, precisam apresentar seus atributos 

mais frágeis no mesmo estilo dos mais fortes”18. Portanto, se um sistema caracteriza-se pela 

confluência e clara articulação entre argumentos, não há em Nietzsche um sistema, porém é 

possível apenas entrever o delineamento de suas noções numa convergência, numa interligação, 

enquanto perspectiva19. Desse modo, a “tipologia das forças e a doutrina da vontade de poder não 

são separáveis por sua vez de uma crítica, apta para determinar a genealogia dos valores, a sua 

nobreza e a sua baixeza”20. 

Considerando tais nuanças, seria conveniente indagar por que Nietzsche prefere o 

elevado ao baixo? Qual a razão para que o primeiro valha mais que o segundo? O que faz a 

afirmação valer mais que a negação? Inicialmente, não se pode operar aqui uma resposta, se 

ainda permanecermos compreendendo a vontade de poder sob uma ótica metafísica ou dialética 

(divisando a afirmação e a negação na condição de essências antagônicas)21. Para Deleuze, o 

eterno retorno constitui a chave destas questões ao dignificar o valor do que retorna, do que 

suporta entusiasticamente a recorrência, logo, do que a quer. Dessa feita, o negativo é 

transfigurado em poder afirmativo numa simbiose provocada pelo incessante retornar. Por conta 

                                                           
17 NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo do ídolos – ou como filosofar com o martelo. 2 Ed. Rio de Janeiro: Relume 
Dumará, 2000. p. 13. I, & 26.  
18 NIETZSCHE, Friedrich. Aurora. São Paulo: Companhia das Letras, 2004. p. 192. & 318. Doravante, a referida 
obra será citada pela sigla A. 
19 Sobre a referida discussão veja-se ANDLER, Charles. Nietzsche, sa vie et sa pensée. 3 Vols. Paris: Gallimard, 
1958.    
20 DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a filosofia. Porto: Rés-Editora (s.d). p. 130. 
21 A esse propósito veja-se o 4º tópico do capítulo V de DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a filosofia. Porto: Rés-Editora 
(s.d). – Contra o Hegelianismo. p. 235. 



 
52 
 

disso, “a crítica é a negação sob esta nova forma: destruição tornada ativa, agressividade 

profundamente ligada à afirmação”22. 

A crítica nietzschiana destina-se aos valores e está intimamente associada ao 

procedimento genealógico e à vontade de poder, todas estas elaborações imbricadas umas nas 

outras23. Aduzir tal concepção de crítica sem considerá-la um componente entrelaçado nestes 

outros elementos do pensamento de Nietzsche, torna manca e desprovida de sentido a 

investigação. Constata-se igualmente, a relação entre juízo de valor e juízo estético em Nietzsche, 

como ônus da crítica. Habermas aponta esse caráter do conceito nietzschiano: 

 

Nietzsche entroniza o gosto, ‘o sim e o não do palato’ como o único órgão de um 
‘conhecimento’ além do verdadeiro e do falso, além do bem e do mal. Eleva o juízo de 
gosto do crítico de arte a modelo de juízo de valor, de ‘valoração’. O sentido legítimo 
de crítica é o de um juízo de valor que estabelece uma hierarquia, pondera as coisas e 
mede as forças. E toda interpretação é uma valoração. O ‘sim’expressa uma alta 
estima, o ‘não’uma baixa estima. O ‘alto’e o ‘baixo’ caracterizam a dimensão das 
tomadas de posição de afirmação e de negação em geral24. 

 

Desvencilhando-se de um comprometimento com a Verdade pelo tom 

perspectivístico das colocações que constrói – o tudo é interpretação soa praticamente 

nietzschiano –, o filósofo do Zaratustra lança os olhos sobre a torrente histórica, realizando um 

flagrante ao detectar o que seriam sintomas do desenvolvimento de um povo, dentre os quais, o 

próprio exercício da crítica:  

 

                                                           
22 DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a filosofia. Porto: Rés-Editora (s.d). p. 131. Continuando: “A crítica é a destruição 
como alegria, a agressividade do criador. O criador não é separável de um destruidor, de um criminoso e de um 
crítico: crítica dos valores estabelecidos, crítica dos valores reactivos, crítica da baixeza”.  
23 Nesse sentido, coloca sinteticamente Sergio Paulo Rouanet:  “a crítica da modernidade assume em Nietzsche a 
forma de uma Vernunftkritik devastadora – a genealogia – que desmascara o bem e o mal, o dever e a culpa, como 
simples máscaras da vontade de poder” (ROUANET, Sergio Paulo. As razões do iluminismo. São Paulo: Companhia 
Das Letras, 1998. p. 241.). 
24 HABERMAS, Jürgen. O discurso filosófico da modernidade. São Paulo: Martins Fontes, 2002. p. 176. Grifo 
nosso. 



 
53 
 

Sua meta consiste em recolher dos tempos e das piores experiências a melhor e mais 
rica colheita possível. O que se deve guardar como resultado é principalmente a 
perpetuação ad infinitum do estado fluido dos valores, testes, escolhas, exercitando 
justamente ad infinitum a crítica dos valores25. 

       

Os efeitos desse cultivo, além de fazer-nos comprovar a condição efêmera dos 

valores, abrem caminhos a um pensar que experimenta o abandono do estatuto ontológico dos 

valores. Desfavorável a qualquer filosofia da representação e da estaticidade formal, a crítica 

nietzschiana adentra no recôndito dos valores, denotando como os mesmos não passam de finas 

membranas recobrindo um âmago volúvel. Dito isso, Nietzsche os interpreta “como sinais de 

impulsos subterrâneos – em termos mais precisos, sinais em ascendência ou em descendência 

desses impulsos”26.  

Tais impulsos não devem ser interpretados senão, enquanto um exercer-se da vontade 

de poder, pois, a vigência de quaisquer valores, inclusive aqueles que são admitidos enquanto 

provenientes de um fundo metafísico, estão postos ao serviço de uma tal vontade. Dediquemo-

nos então a entender essa relação entre a constituição dos valores e a vontade de poder, 

enfatizando a perspectiva genealógica nietzschiana.             

 

2.2. Filosofia dos Valores e Genealogia em Nietzsche 

 

Se a crítica nietzschiana intenta perfilar-se numa direção antimetafísica, é porque 

evoca matizes históricas, filológicas, fisiológicas e psicológicas, para consumá-la, operando com 

um recurso interpretativo que torna factível o desabrochar da gênese dos valores. Levar às 

últimas instâncias a busca da origem dos valores construídos pelo humano, significa conduzir a 

                                                           
25 NIETZSCHE, Friedrich. O anticristo. Rio de Janeiro: Newton Compton Brasil Ltda., 1996. p. 84. & 57. 
26 GILES, Thomas Ransom. Nietzsche no limiar do século XXI. São Paulo: E.P.U., 2003. p. 25. 
  



 
54 
 

moral a uma genealogia. Portanto, para Nietzsche, o método genealógico é a ferramenta por 

intermédio da qual os valores desvelam-se na sua origem histórica, e de modo algum num azul 

celestial que seja extrínseco à efetividade do ocorrido: “outra cor deve ser mais importante para 

um genealogista da moral: o cinza, isto é, a coisa documentada, o efetivamente constatável, o 

realmente havido, numa palavra, a longa, quase indecifrável escrita hieroglífica do passado moral 

humano!”27. 

Vê-se, por meio dessa elucidação, que a voz do espírito cientificista parece falar no 

discurso genealógico de Nietzsche. Ora, seu contexto é permeado pela inflamação e estouro da 

cientificidade enquanto tentativa de ruptura com os avatares metafísicos, sendo difícil negar a 

Nietzsche, numa fase de seu pensamento, inclusive, uma sedução pelos engodos do positivismo 

(ao qual o próprio Nietzsche remeterá veementes críticas, colocando-o como integrante dos 

grilhões metafísico-niilistas).  

Sobre a função da psicologia em relação à moral, Nietzsche nos fornece em Humano, 

Demasiado Humano, um indício de suas inclinações positivas: “o ressurgimento da observação 

moral se tornou necessário, e não pode ser poupada à humanidade a visão cruel da mesa de 

dissecação psicológica e de suas pinças e bisturis”28. Porém, a inspiração nietzschiana para 

instituir uma psicologia reveladora da história dos sentimentos morais não têm procedência na 

filosofia francesa do século XIX, mas naquela dos dois séculos anteriores a esse, representada 

pelos moralistas e escritores franceses29. 

                                                           
27 GM. Ibidem. p. 13. Prólogo & 7. 
28 NIETZSCHE, Friedrich. Humano, demasiado humano. São Paulo: Companhia das Letras, 1995. p. 47. & 37.  
29 Apesar dalgumas discordâncias referentes aos conteúdos envolvidos em suas reflexões, Nietzsche identifica em 
Montaigne, La Rochefoucauld, Chamfot, Vauvernagues, Stendhal e Paul Bourget, a imagem personificada do 
psicólogo da moral, muito influente em sua obra: “o pensamento de Nietzsche nutria-se dos grandes escritores ou 
moralistas franceses (de Montaigne a Stendhal), pois a França é para ele o país da lucidez e da razão (em oposição à 
religiosidade alemã), da análise moral e do grande estilo clássico...”  (RAYNAUD, Philippe. Nietzschianismo. In: 
CANTO-SPERBER, Monique (org.). Dicionário de ética e filosofia moral. São Leopoldo: Editora Unisinos, 2003. 
Vol. II. p. 245.). 



 
55 
 

O fascínio que tais “mestres franceses do estudo da alma”30 exercem sobre Nietzsche, 

deve-se ao fato de abdicarem de fundamentar a conduta humana em quaisquer teares metafísicos, 

os quais não levam em conta a realidade objetiva da mesma. Para eles, na esfera prática ocultam-

se toda sorte de paixões, instintos e inclinações, sob a máscara social da dissimulação. Por tal 

aspecto, a convergência Nietzsche-moralistas franceses está posta: “todos eles, sem exceção, 

interessam-se pelo homem sem recorrer à metafísica ou à teologia”31. O selo desses filósofos está 

impresso na maneira nietzschiana de examinar a problemática da moral, funcionando também 

como ônus de seu espírito antigermânico. 

Sabemos da inexistência de um consenso entre os intérpretes acerca da divisão do 

pensamento de Nietzsche em períodos marcados por temáticas ou posicionamentos 

predominantes32. Aqui seguimos a ótica de Scarlett Marton, a partir da qual os escritos 

nietzschianos podem ser divididos em três momentos: de 1870 a 1876, de 1876 a 1882, de 1882 a 

1888. Segundo a mesma, tal divisão não implica a sustentação de que o pensamento nietzschiano 

seja compartimentado, não-confluente, ou sem interconexões. Conforme a mencionada repartição 

para fins didáticos, a questão dos valores imbricada na hipótese genealógica condiz à terceira 

parte da obra, ou fase da tresvaloração dos valores. O Nietzsche tardio torna proeminente a 

investigação genealógica dos valores, oferecendo terreno à pergunta sobre o valor dos mesmos 

nas suas inquirições. As menções à palavra valor nos textos que antecedem tal período, 

participam do contexto inaugural da crítica da moral, mas somente nessa última fase adquirem 

uma posição de maior destaque. 

                                                           
30 NIETZSCHE, Friedrich. Humano, demasiado humano. Op. cit. p. 45. & 36. 
31 MARTON, Scarlett. Nietzsche – das forças cósmicas aos valores humanos. 2. Ed. Belo horizonte: UFMG, 2000. 
p. 76. 
32 Quanto a essa questão, consultar MARTON, Scarlett. Nietzsche – das forças cósmicas aos valores humanos. 2. Ed. 
Belo horizonte: UFMG, 2000. Introdução, págs. 34 a 38. 



 
56 
 

O filosofar nietzschiano como medicina da civilização, reconduz os valores aos seus 

lugares enquanto construtos meramente contingentes, uma vez que são produzidos e inoculados 

num contexto sócio-histórico. Dito resumidamente, os valores são construídos a partir de 

avaliações humanas, bastante humanas: “somente há valor graças à avaliação; e, sem a avaliação, 

seria vazia a noz da existência”33. Do cume de uma reflexão que retrata o mundo como um 

depósito de valores criados pelo homem (aquele que avalia), surge sua alcunha de filosofia dos 

valores, ou segundo outras interpretações, filosofia da avaliação.  

Visto isso, o exame genealógico predispõe-se a investigar a origem dos valores 

morais e suas transfigurações, instrumentalizando-se de elementos históricos, psicológicos e 

etimológicos. Mais profundamente, a genealogia de Nietzsche é um procedimento de 

desconstrução de tudo que fora anteriormente corroborado em matéria moral e, 

concomitantemente, é o prognóstico da esterilidade metafísica de qualquer valor. O genealogista 

vislumbra a amoralidade dos fenômenos e fatos do mundo, observando toda a malha 

lexicográfica da moral como simples ferramenta interpretativa: “não existem fenômenos morais, 

apenas uma interpretação moral dos fenômenos”34. Logo, alguém interpreta e avalia; 

respectivamente, alguém é doador de sentido e instaurador de valores. Daí decorre a interrogação 

nietzschiana acerca de quem? interpreta e avalia, pois neste âmbito, a questão central repousa no 

fator determinante do valor dos valores: a avaliação. 

De acordo com Nietzsche, o êxito do método genealógico (ao qual condiz a 

realização da crítica) está em verificar na origem a própria diferença, noutras palavras, a 

efetivação de forças exercendo seu domínio sobre forças dominadas, e por conseqüência, a 

                                                           
33 NIETZSCHE, Friedrich. Assim falou Zaratustra. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003. 12ª Edição. p. 86. 
De Mil e Um Fitos, I. 
34 NIETZSCHE, Friedrich. Além do bem e do mal. 2. Ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. p. 173. & 108. 
Doravante, a referida obra será citada pela sigla BM. 



 
57 
 

configuração da hierarquia: “a origem é a diferença na origem, a diferença na origem é a 

hierarquia”35. O elemento diferencial manifesta-se no exercício da vontade de poder, mediante a 

hierarquização momentânea entre uma vontade dominante e uma vontade dominada. Tais 

constatações refletem o caráter relacional com que Nietzsche concebe a vontade, interpretando-a 

sob o signo da multiplicidade: só há vontade na medida em que há outra vontade com a qual 

esteja relacionada, sendo a diferença o resultado dessa relação36. 

A diferença constitui a distância geradora de valores, e esses são os frutos da vontade 

de poder como impulso cósmico criador de interpretações e configurações. Cabe ao genealogista 

interpretar e avaliar as forças espontaneamente expressas, tendo em vista a designação de seu 

sentido e valor. Nesse ponto, a hermenêutica nietzschiana procura desvelar se as forças estatuem-

se de maneira reativa ou ativa, e outrossim, pretende mostrar se os valores engendrados são 

afirmativos ou negativos. Para a viabilização desse projeto, faz-se necessária a patenteação de um 

critério legitimador da crítica dos valores, que seja propício à avaliação genealógica mas que, 

simultaneamente, não seja suscetível de avaliação alguma. Consoante as ruminações 

nietzschianas, o único critério-valor que se estabelece por si próprio é a vida: “quando falamos de 

valores, falamos sob a inspiração, sob a ótica da vida: a vida mesma nos obriga a instaurar 

valores, a vida mesma valora através de nós quando instauramos valores...”37. 

Nietzsche considera impossível uma avaliação do valor da vida pelo vivente, o que 

requereria um contraditório estar-fora dela mesma. Sendo assim, seu valor é incompreensível: “é 

                                                           
35 DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a filosofia. Porto: Rés-Editora (s.d). p. 15. 
36 DELEUZE entende por vontade em Nietzsche, a força que se relaciona com outra força, pois toda atuação da força 
se dá sobre outra força como fenômeno complexo (daí o pluralismo nietzschiano). O elemento diferencial nascido da 
digladiação das forças (ou vontades), quando do exercer-se de uma força sobre outra, é, segundo esse viés 
interpretativo, a vontade de poder.  
37 NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo do ídolos – ou como filosofar com o martelo. Rio de Janeiro: Relume 
Dumará, 2000. 2ª Edição. p. 37. V, & 5. Nesse sentido, quando Nietzsche apresenta-nos um critério, pode-se pensar 
que esteja instaurando um postulado. Todavia, isso não significa que enquanto tal a vida assume a posição de 



 
58 
 

preciso estender então completamente os dedos e tentar alcançar a apreensão dessa finesse 

admirável, que consiste no fato de o valor da vida não poder ser avaliado”38. Enquanto tal, a vida 

não admite uma causa, um princípio, ela pressupõe tensão ininterrupta entre forças, pulsação 

desconexa provocada pelo incessante embate entre elas numa agonística: vida, devir, vontade de 

poder – um inexorável triunvirato nietzschiano. Nessa perspectiva: “a análise genealógica 

consiste em estudar justamente o valor positivo ou negativo do valor”39. 

Por conseguinte, o genealogista interpreta as forças referendado pelo valor da vida, 

traduzindo-as em afirmativas ou decadentes. Para Nietzsche, as estandardizações da moral e os 

edifícios conceituais da filosofia, cujos solos são metafísicos, são todos aparelhos com os quais se 

nega a vida. O egipcismo (metáfora nietzschiana concernente à fomentação de conceitos que 

desconsideram a volubilidade intermitente do devir), sintoma parasitário nos filósofos, é a prova 

cabal de que “se desconhece a essência da vida, a sua vontade de poder; com isto não se percebe 

a primazia fundamental das forças espontâneas, agressivas, expansivas, criadoras de novas 

formas, interpretações e direções”40, apanágios de uma visão afirmativa da vida. 

 A prevalência de uma vontade sobre a outra é sempre averiguada como índice de 

fraqueza ou fortaleza dessa vontade que se impõe. Nietzsche consegue observar esse mecanismo, 

colocando-o em termos tipológicos: o forte e o fraco. Doravante, os registros históricos e 

filológicos permitirão a Nietzsche uma genealogia dos valores morais que concluirá a existência 

de duas histórias da moral: uma dependente da ótica dos fracos e outra da ótica dos fortes. Suas 

nomenclaturas já despontam em Além do Bem e do Mal: “há uma moral dos senhores e uma 

                                                                                                                                                                                            
postulado para um âmbito específico (do saber, da moral, da política,...), mas, é partindo de uma interpretação plural 
dela mesma que os valores podem ser demonstrados como elevados ou baixos e jamais verdadeiros ou falsos. 
38 NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo do ídolos – ou como filosofar com o martelo. Op. cit. p. 18. II & 2. 
39 VALADIER, Paul. A anarquia dos valores: será o relativismo fatal?. Lisboa: Instituto Piaget, 1997. p. 75. 
40 GM. Ibidem. p. 67. II & 12. 



 
59 
 

moral de escravos”41. Nessa mesma obra, antecipando a pormenorizada investigação ulterior, 

Nietzsche conduz-nos a um diagnóstico genealógico preliminar: “as diferenciações morais de 

valor se originaram ou dentro de uma espécie dominante, que se tornou agradavelmente cônscia 

da sua diferença em relação à dominada – ou entre os dominados, os escravos e dependentes de 

qualquer grau”42. 

As aludidas tipologias fisiológicas aduzem-se de maneira diversa em infindas 

gradações, porém, ambas mantém tonalidades marcantes perante suas oscilações. O indivíduo 

forte sintetiza o esbanjamento das energias vitais, desencadeando atividades instintivas 

expansivas de valorização da vida, e uma recalcitrante realização de domínio. O fraco é um 

combatente dos instintos de intensificação da vida, ancorando-se nas grades da tradição e de um 

espírito gregário reativo. Aquele transborda saúde, esse coagula a patologia. Sobre os últimos, 

Nietzsche sentencia: “os doentes são o maior perigo para os sãos; não é dos mais fortes que vem 

o infortúnio dos fortes, e sim dos mais fracos”43. 

Na Genealogia da moral, os mencionados tipos contracenam no ambiente das duas 

morais escavadas – a dos escravos e a dos senhores, concordes com a atestação nietzschiana de 

que todas as instâncias da realidade são manifestações de uma vontade de poder. Isso posto, as 

citadas morais não constituem caracteres estanques, fechados em si mesmos, mas espelham uma 

profusão de relações dinâmicas e jamais uma fixidez ontológica. Novamente, citamos Além do 

Bem e do Mal:           

 

Acrescento de imediato que em todas as culturas superiores e mais misturadas 
aparecem também tentativas de mediação entre as duas morais, e, com ainda maior 

                                                           
41 BM. Op. cit. p. 172. & 260. 
42 BM. Ibidem. p. 172. & 260. 
43 GM. Ibidem. p. 111. III & 14. 



 
60 
 

freqüência, confusão das mesmas e incompreensão mútua, por vezes inclusive dura 
coexistência – até mesmo num homem, no interior de uma só alma44. 
 

Sob tais aspectos, compreende-se que o intento nietzschiano não concerne em 

delimitar categorias fixas, mas consiste em revelar tais segmentações edificadoras de valor como 

“estratificações tipológicas maleáveis que variam de acordo com o referencial ou as inúmeras 

características de cada grupo”45. O reconhecimento dessas duas configurações morais será a mola 

propulsora de Nietzsche para a consumação do empreendimento genealógico que identificará a 

origem dos valores bom e ruim, e dos valores bom e mau. 

 

2.3.  O Prisma Nietzschiano sobre a Moral 

 

A mais volumosa fatia de toda inquietude nietzschiana destina-se, sem dúvidas, à 

moral. Na espreita das instituições humanas e nos recônditos de seus alicerces, Nietzsche 

descortina a tácita atividade da moral com os olhos de “um ‘ser subterrâneo’ a trabalhar, um ser 

que perfura, que escava, que solapa”46. Para ele, não basta desentranhar os calcanhares de 

Aquiles da moralidade, mas é preciso solapá-lo, dizimá-lo. Isso posto, se os moralistas clássicos 

jamais se souberam moralistas, por sua vez, Nietzsche está firmemente convicto de sua ousada 

postura: “eu sou o primeiro imoralista: e com isso sou o destruidor par excellence”47. Portanto, a 

retratação da moral executada por Nietzsche é, à primeira vista, uma profunda estigmatização, 

uma denúncia estarrecedora, e jamais a edificação de qualquer proposta moral que possa ser 

simplesmente permutada por aquelas que vicejam. 

                                                           
44 BM. Ibidem. p. 172. & 260. 
45 BARROS, Fernando R. de Moraes. Nietzsche a e genealogia do cristianismo. Revista Filosofia. Curitiba: PUCPR. 
2000. p. 62.  
46 A. Op. cit. p. 9. & 1. Prólogo. Grifo nosso. 
47 NIETZSCHE, Friedrich. Ecce homo. 2. Ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2003. p. 110. IV, & 2. 



 
61 
 

No intuito de apresentar o referido prisma, dividimos o presente item em duas partes: 

moralidade do costume e genealogia da moral. Na primeira, denotar-se-á as preocupações 

nietzschianas com a origem e os preconceitos da moral, as quais dizem respeito ao embate inicial 

do filósofo com a temática, deslindando sobretudo a idéia-título desse sub-item. Na segunda, 

procederemos a uma descrição da exploração genealógica que traz à superfície a origem dos 

valores morais e as três principais formas do niilismo (ressentimento, má consciência e ideal 

ascético). Doravante, adentremos na segunda fase do pensamento nietzschiano, condizente às 

reflexões propedêuticas ao projeto genealógico do Nietzsche tardio. 

 

2.3.1. Moralidade do Costume 

 

Os prenúncios de uma referência historicizada às origens da moral, intimamente 

vinculada a um contorno antimetafísico do pensar, despontam em Nietzsche já em Humano, 

Demasiado Humano, constituindo desde então a tônica do percurso que sua filosofia não mais 

abandonará. A investigação da origem – que nasce sob o fascínio-desdém de uma bifurcação: 

moralistas franceses e positivismo científico – será a abordagem metodológica da qual Nietzsche 

não lançará mão até sua última obra. Isso não quer dizer que o propósito do discurso genealógico 

de fomentar uma história da moral não tenha sofrido variações nos seus componentes: Nietzsche, 

e o seu filosofar, experimentos prontos a transfigurar-se. 

Desde o início de suas ‘ruminações’, Nietzsche empreende uma campanha contra a 

moral que a cada obra vai ganhando mais intensidade e profundidade. Em Aurora, convoca-nos a 

suspeitar da moral, a romper com a crença que depositamos nela, afirmando que a partir desse 



 
62 
 

livro “é retirada a confiança na moral – e por quê? Por moralidade!”48. Impelindo-nos a uma 

rejeição da moral, pretende protagonizar uma auto-ultrapassagem, uma auto-supressão da moral 

(Selbstaufhebung der Moral), que implica o reconhecimento da caducidade dos valores morais 

institucionalizados, os quais denominou velhos ideais: “não desejamos voltar ao que 

consideramos superado e caduco, a algo ‘indigno de fé’, chame-se ele Deus, virtude, verdade, 

justiça, amor ao próximo”49. 

Nessa obra, constatamos as indicações nietzschianas de um problema crucial no 

homem: ter revestido o mundo de uma denotação ética, conferindo erroneamente a todas as 

coisas existentes uma intrínseca relação com a moral. Por negar-se a ver o mundo tal como ele é 

– sob a ótica do pánta rei heraclítico – o homem produziu rígidas construções conceituais, 

recobrindo-o com estéreis teias morais. Clinicando sua época, Nietzsche divisa nela o 

enfraquecimento do poder do costume, referindo-se à demasiada refinação do sentimento de 

moralidade por meio de sua ontologização em claustros metafísicos: “o sentimento de 

moralidade, tão refinado e posto nas alturas, que podemos dizer que se volatilizou”50. Por conta 

disso, criaram-se obstáculos que impediram um olhar aprofundado dos filósofos acerca da gênese 

da moral.  

Segundo Nietzsche, somente houve e há moralidade enquanto obediência aos 

costumes soerguidos numa tradição. Para ele, os costumes “são a maneira tradicional de agir e 

avaliar”51. Quando da ausência de qualquer tradição que exija a obediência de um povo, 

simplesmente o fenômeno moral não existe. Assim sendo, Nietzsche pensa a moralidade como 

fenômeno engendrado num covil de indivíduos que se sujeitam aos costumes, obedecendo-os 

                                                           
48 A. Ibidem. p. 13. & 4. Prólogo. 
49 A. Ibidem. p. 13. & 4. Prólogo. 
50 A. Ibidem. p. 17. I & 9. 
51 A. Ibidem. p. 17. I & 9. 



 
63 
 

piamente: “ser moral, morigerado, ético significa prestar obediência a uma lei ou tradição há 

muito estabelecida”52. 

Posto o argumento, a análise genealógica traça suas investidas com a filologia, 

mediante a compreensão de que nos povos primitivos e instâncias primevas da humanidade, o 

conceito de pessoa má está ligado ao “de ‘individual’, ‘livre’, ‘arbitrário’, ‘inusitado’, 

‘imprevisível’”53, ou seja, o “mau” é aquele que não obedece às determinações da tradição na 

qual se insere. O problemática da constituição dos valores morais, traduz nesse caso, a liberdade 

como algo imoral, quando um indivíduo quer apenas depender absolutamente de si em 

detrimento de uma tradição. Isso posto, agir moralmente não é estar somente atrelado a certos 

costumes, mas sacrificar-se a estes costumes, obedecê-los incondicionalmente. 

Dentro do viés interpretativo nietzschiano, a origem da moralidade só pode ser 

pensada em vista do conceito-chave de obediência. Essa resulta do medo, que por sua vez 

promana de uma superstição, dando vazão à negação do indivíduo representada por uma 

humanidade de rebanho, temerosa por entreolhar suas ações sob a mira elevada de uma 

inteligência superior. Nesse cenário atua uma violentíssima crueldade que, por ironia, rima com a 

moralidade: “a análise da moral de Nietzsche segue por isso a tendência obsessiva de descobrir a 

crueldade primária escondida na moral”54. O sujeito moral é o que se mantém na observância da 

lei tradicional, noutros termos, o que mais combate a si próprio num árduo conflito interno: 

obediência mais crueldade igual a moral, eis a equação nietzschiana. 

Conforme tais perspectivas, Nietzsche percebe nas mais distintas morais uma 

transparente diferença, através da qual enxerga a “moralidade da mais freqüente obediência e a 

                                                           
52 NIETZSCHE, Friedrich. Humano, demasiado humano. São Paulo: Companhia das Letras, 1995. p. 72. & 96. 
53 A. Ibidem. p. 17. I & 9. 
54 SAFRANSKI, Rüdiger. Nietzsche: biografia de uma tragédia. São Paulo: Geração Editora, 2002. p. 171.  



 
64 
 

da mais difícil obediência”55. Sobre a última, mesmo requerendo uma postura flexível 

relacionada ao exercício do costume, jamais é em prol da efetivação dos impulsos originais do 

indivíduo ou de um desgarrar-se do costume que tal dificuldade é preconizada. Ambas 

desembocam no leito da moralidade do costume, pois tanto numa como noutra é a tradição que 

deve emergir e solenemente vigorar, coadunada à petrificação dos costumes por meio do 

sacrifício do sujeito. A única exceção para Nietzsche condiz à moral do autodomínio. Como nova 

via, tal moral conduz seus seguidores ao completo abandono da moralidade do costume pela 

realização da trajetória pessoal para a felicidade: “todos eles andam por um novo caminho, sob a 

total desaprovação dos representantes da moralidade do costume – afastam-se da comunidade, 

como imorais, e são maus na mais profunda acepção”56. 

Nietzsche faz-nos entrever o quão arrefecedoras dos instintos vitais foram e são as 

injunções da moral do costume, e o tamanho do monstro que ela criativamente esculpiu: “sob o 

domínio da moralidade do costume, toda espécie de originalidade adquiriu má consciência”57. 

Com tal enunciação, Nietzsche revela-nos a passividade e submissão que encerra toda 

moralidade, pois, sob o prisma da subserviência, do domínio de uns sobre os outros, a moral 

constrói seus edifícios “como a teoria das relações de dominação sob as quais se origina o 

fenômeno ‘vida’”58. Para ele, tornamo-nos morais, exatamente porque não o somos; é uma 

sujeição sob todas as suas aparições que nos faz adentrar no mundo moral. Portanto, na sua 

sombra, o espírito gregário ilustrado pelos homens-ovelhas atua alvejando a expressão de forças 

                                                           
55 A. Ibidem. p. 18. I & 9. 
56 A. Ibidem. p. 19. I & 9. A moral do autodomínio teria, segundo Nietzsche, seu berço na ética socrática e 
corresponderia às tentativas de muitos moralistas de fazer brotar do próprio indivíduo sua conduta por um domínio 
de si mesmo, algo que o apresentava como mau diante da autoridade do poder do costume. No mesmo aforismo: 
“para um virtuoso romano da velha cepa, todo cristão, que ‘antes de tudo cuidava de sua própria salvação’,  – 
parecia mau”.  
57 A. Ibidem. p. 19. I & 9. 
58 BM. Ibidem. p. 25. & 19. 



 
65 
 

ativas constituintes da libertação do indivíduo: “a moral é uma idiossincrasia de degenerados que 

provocou muitos e indizíveis danos!...”59. 

Nietzsche divisa o caráter humano de mudar a percepção de como deve agir, sempre 

debilitando a legitimidade das ordenações consuetudinárias da qual é coadjuvante, o que constitui 

uma notável prova da desaparição do respeito pela moralidade do costume. Quanto aos 

julgamentos, nas mais antigas circunstâncias em que relações foram erigidas, amiúde partiram de 

representações ocasionais e no mais das vezes fortuitas entre um e outro indivíduo. Se me é útil é 

“bom”, se me é ruinoso é “mau”: daí a negação de que os juízos de valor morais correspondam a 

uma verdade substancial. A moral existe apenas em linguagem, como enganos, pelos quais 

enganamo-nos; ela atende à consolidação da consciência que nasce e se desenvolve com o cultivo 

dessa sujeição a um reduto lingüístico norteado por uma plêiade de valores mantenedores da 

tradição: “a trama humana é um sistema de comunicação, e consciência é uma espécie de 

subjugação do indivíduo por meio de sua inserção nessa estrutura de comunicação”60. 

A internalização da má consciência no sujeito não fora a única máscara com que 

atuou a crueldade apontada por Nietzsche. Houveram comunidades nas quais o bem-estar em 

demasia era desconfiável, o virtuoso seria o homem moral que se lança ao sofrimento e crueldade 

como reflexo do seu povo, para glória deste, e jamais para controlar e disciplinar a si próprio. 

Com isso, o sofrimento, a crueldade, a vingança, a negação da razão tinham-se por virtudes, 

enquanto “o bem-estar era perigo, a sede de saber era perigo, a paz era perigo, a compaixão era 

perigo, ser objeto de compaixão era ofensa, o trabalho era ofensa, a loucura era coisa divina, a 

mudança era imoral e prenhe de ruína!”61. E ainda: “Na melhor época de Roma, um ato de 

                                                           
59 NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo do ídolos – ou como filosofar com o martelo. Op. cit. p. 38. V & 6. 
60 SAFRANSKI, Rüdiger. Nietzsche: biografia de uma tragédia. São Paulo: Geração Editora, 2002. p. 196.  
61 A. Ibidem. p. 26. I & 18. 



 
66 
 

piedade, por exemplo, não é considerado nem bom nem mau, nem moral nem imoral”62, quando 

incitava um encômio, constatava-se algo semelhante ao desdém, pulverizado em alguma ação que 

seja reflexo do todo. Portanto, antes o temor ao próximo do que o amor ao próximo entre tais 

povos. 

 Nietzsche não vê na razão o poder de elidir os ditames da tradição, mas apenas na 

loucura vislumbra a possibilidade de rompimento e inovação. Noutro liame, assevera que a 

moralidade enquanto totalidade é um fenômeno animal: “o sentido para a verdade, que é, no 

fundo, o sentido para a segurança, o homem tem em comum com os animais”63. Quando nos 

controlamos desconsiderando certos impulsos instintivos, o fazemos atendendo à nossa própria 

proteção. Os animais não desejam se enganar ou se perder, assim como nós humanos, possuem 

um conhecimento de si. Eles criam formas para se relacionar em determinadas situações uns com 

os outros, para entender desde movimentos de adversários, a uma pacífica aproximação. Desse 

modo, Nietzsche conclui que as virtudes socráticas (a justiça, a inteligência, a proporção,...) são 

animais, efeito dos instintos no desenvolvimento de modos de obtenção de alimentos e formas de 

escapar dos inimigos. Logo, o prejudicial, após o aperfeiçoamento humano na natureza, diz 

respeito aos valores ruim e mau. 

Noutra direção, salta às vistas a crítica nietzschiana a despeito da proposta moral 

cristã, a saber, o cristianismo e sua necessidade devem ser postos à prova, deve-se experimentar a 

vida abdicada dos preceitos cristãos. Para Nietzsche, o cristianismo seria a “medula ética do 

mundo ocidental”64, pela implementação de um flagelo interior, autenticado por sua inversão de 

valores: Eros e Afrodite são, doravante, provocadores de torturas na consciência, vindos do 

                                                           
62 BM. Ibidem. p. 99. & 201. 
63 A. Ibidem. p. 30. I & 26. 
64 GIACOIA JR., Oswaldo. Nietzsche. São Paulo: Publifolha, 2000. (Folha Explica). p. 24. 
 



 
67 
 

inferno para martirizar os crentes quando se sentem excitados sexualmente. Ora, como foi capaz 

de tornar causa de infelicidade interior, sensações necessárias e normais que são atribuídas aos 

homens? 

A tática cristã consistiu na prática do inculcamento, da subversão pela substituição, 

vejamos: “é preciso considerar mau o que deve ser combatido, conservado em certos limites ou, 

em algumas circunstâncias, banido por completo da mente”65. Nietzsche percebe o quanto uma 

alma vulgar (ou tida assim anteriormente ao cristianismo) considera mau o inimigo. Eros como 

inimigo é contranatural, pois as sensações sexuais, as de piedade e as de adoração são, com 

efeito, aquelas que garantem um benfazejo entre um indivíduo e outro, consolidando um prazer 

estimulado instintivamente. Está posto o estratagema cristão que revolve valores os quais 

emanariam periclitantes perante sua empresa. 

Nietzsche, nesse contexto de sua obra, rescreve as incursões da moralidade no 

pensamento ocidental, desbravando o conturbado background que a estrutura, e igualmente, 

postula a orquestração de superstições (rebentos do delírio) como constituintes da condição 

humana de deixar-se escapar da fatídica sufocação do costume, de libertar-se. No mais, o 

Nietzsche clínico radiografa os desdobramentos que vigoraram sob o nome de moral, preparando 

o golpe derradeiro (porquanto mais contundente) para a Genealogia da Moral. 

 

2.3.2. Genealogia da Moral 

 

A investigação genealógica nietzschiana atinge seu ápice nas três dissertações que 

compõem a referida obra. Nesta, comprova-se a cada período, um desnudamento fervoroso dos 

                                                           
65 A. Ibidem. p. 59. I & 76. 
 



 
68 
 

ideais que alicerçam a moral, assim como a pormenorizada compreensão de uma dupla-face 

histórica de seus valores ditos fundamentais: bem e mal, bom e ruim. Nietzsche agora 

instrumentaliza-se da vontade de poder, orientando-se decididamente pela vida enquanto critério 

de determinação da validade dos construtos morais. Sua questão de primeira ordem é aqui tratada 

com a sutileza prospectiva de quem desce às profundezas e arranca-denota um fundo sem 

fundo66. 

De início, as asserções nietzschianas dirigem-se à origem histórico-filológica dos 

valores bom e ruim. Nos domínios das línguas, tais conceitos sofreram transformações 

exemplares: “em toda parte, ‘nobre’, ‘aristocrático’, no sentido social, é o conceito básico a partir 

do qual necessariamente se desenvolveu ‘bom’, no sentido de ‘espiritualmente nobre’...”67. 

Paralelamente, desenvolveu-se outro conceito elementar “que faz ‘plebeu’, ‘comum’, ‘baixo’ 

transmutar-se finalmente em ‘ruim’”68. Na língua alemã, o exemplo dessa alteração dá-se 

claramente nos adjetivos schlecht (ruim) e schlicht (simples), os quais possuem uma identidade 

enquanto signo lingüístico, designando na sua origem o homem simples e comum que apenas 

tinha-se por desprezível quando da sua oposição ao nobre. 

Os nobres declarados “bons”, assim eram posicionados pelo seu sentimento de 

superioridade, muitas vezes atrelado ao poder do qual usufruíam, ou então, como marca legítima 

de sua supremacia – no primeiro caso trata-se dos “comandantes”, “senhores” e “poderosos”, e 

no segundo caso, daqueles que “possuem”, que são “ricos”. Mas o interesse de Nietzsche aponta 

para “um traço típico do caráter”69, situando aquele que profere a verdade (que é verdadeiro) 

como “bom e nobre” – principalmente entre os nobres gregos –, pairando enquanto fator 

                                                           
66 Referência à idéia de fundamento (Grund). 
67 GM. Ibidem. p. 21. I, & 4. 
68 GM. Ibidem. p. 21. I, & 4. 
69 GM. Ibidem. p. 22. I, & 5. 



 
69 
 

diferenciador do homem comum (tido por mentiroso). Porém, com a queda da nobreza grega, os 

termos bom e nobre perdem sua designação concreta, passando a significar espiritualmente a 

aristocracia, o que resulta na permanência da oposição habitual entre aquele que é plebeu, 

inibido, covarde, e aquele considerado “bom”, como resquício do conceito de derivação 

nobiliárquica. 

As contraposições conceituais passam outrossim pelos predicados fisiológicos dos 

povos. O conceito de mau (que no latim é confluente com malus) podia aliar-se ao homem 

simples de uma derme escura e cabelos negros, tipo constitucional distinto dos povos 

considerados arianos: “a raça loura... dos conquistadores tornados senhores”70. Por conseguinte, o 

antagonismo insurge na Europa de tempos idos, entre os nobres arianos detentores da bondade, 

da pureza, os pré-vitorianos, em oposição aos nativos pré-arianos de pele e cabelo escuros. Já a 

palavra latina bonus associava-se ao guerreiro, sobretudo entre os romanos, para os quais tal 

condição constituía a “bondade” de um homem. O próprio Gut, que em alemão significa “bom”, 

no entender de Nietzsche poderia correlacionar-se aos conceitos de “divino” ou “de estirpe 

divina”, os quais condizem com a linhagem nobre. 

Partindo então do enfoque tipológico, Nietzsche pondera que a estruturação dos 

valores bom e ruim é fruto da representação psíquica do nobre como escultor de valores. 

Dimanam da auto-afirmação de sua própria excelência criadora de uma tábua axiológica: “a 

interioridade constrói a exterioridade pelo estabelecimento de valores, enquanto expressão da 

avaliação e, portanto, da interioridade”71. O sentimento de superioridade alinha-se à fomentação 

do valor por um de-dentro-para-fora propriamente afirmativo e criativo.  

                                                           
70 GM. Ibidem. p. 22. I, & 5. 
71 AZEREDO, Vânia Dutra de. Nietzsche e a dissolução da moral. São Paulo: Discurso Editorial & Editora Unijuí, 
2003. p. 60. 



 
70 
 

O tipo nobre (ou forte) instaura valores a partir de si. Vê-se a si mesmo como bom, 

pois sua fidalguia antecipa-se a qualquer avaliação de suas ações. Este reconhece-se entre os seus 

iguais, com os quais arvora um feixe de deveres como meros reguladores de suas relações. O 

ruim é justamente o não-nobre (ou fraco), ao qual o bom dirige um desdém distanciador, motivo 

essencial da oposição. Como Nietzsche enuncia: “o pathos da nobreza e da distância,... 

sentimento global de uma elevada estirpe senhorial, em sua relação com uma estirpe baixa, com 

um ‘sob’ – eis a origem da oposição ‘bom’ e ‘ruim’”72. Cunhar nomes, assim concebe Nietzsche 

uma praxe de senhores: a gênese mesma da linguagem enquanto expressão de poder, a partir da 

qual o senhor inscreve sua marca nas coisas. 

O panorama moral estatuído pelas mãos da perspectiva aristocrática, sofre uma densa 

transmutação através da inversão de percepção arquitetada e propalada pelos judeus: “aquele 

povo de sacerdotes que soube desforrar-se de seus inimigos e conquistadores apenas através de 

uma radical tresvaloração dos valores deles... por um ato da mais espiritual vingança”73. Tal 

inversão, de incrível coerência na ótica nietzschiana, consolidou-se pela troca dos papéis e da 

posição do caráter entre nobre e plebeu, sendo o golpe desestabilizador dos valores aristocráticos: 

“com os judeus principia a revolta dos escravos na moral”74. 

Nietzsche apontou em Além do Bem e do Mal, o que na Genealogia constituiu uma 

rigorosa premissa hermenêutica: “nessa inversão de valores (onde cabe utilizar a palavra ‘pobre’ 

como sinônimo de ‘santo’ e ‘amigo’) reside a importância do povo judeu”75. Logo, ao simples, 

comum, pobre, miserável, toda bem-aventurança e benção; ao sofredor, ao doente, ao feio, ao que 

padece, a bondade e a beatitude: noutros termos, a predicação bom. Ser nobre é, nesse sentido, ser 

                                                           
72 GM. Ibidem. p. 19. I, & 2. 
73 GM. Ibidem. p. 25/ 26. I, & 7. 
74 GM. Ibidem. p. 26. I, & 7. 
75 BM. Ibidem. p. 95. & 195. 



 
71 
 

vil, ímpio, atroz, que cultiva a lascívia, e por tudo isso, mau. Nietzsche entende que o espírito de 

vingança (um tipo de manifestação da vontade de poder) do povo judeu, içou-se por um ódio 

horrendo à alteridade afirmativa da nobreza, ódio simultaneamente gerador de valores. 

Com efeito, a distinção entre bem e mal origina-se não da auto-afirmação como 

índice de força e fidalguia, mas tão-somente por uma disposição extremamente negativa 

denominada ressentimento: “o ressentimento dos seres aos quais é negada a verdadeira reação, a 

dos atos, e que apenas por uma vingança imaginária obtêm reparação”76. Pela negação do 

diferente, de um “não-eu”, firma-se a tipologia moral escrava. É a autenticidade de inverter 

valores e o modo de estabelecê-los que vai personificá-la: ela inicia por um dirigir-se para fora e 

nunca ela mesma intenta afirmar-se a si própria. Seu nascedouro reclama um mundo externo ao 

qual deve se contrapor. Dessa maneira, “a transformação dos valores seria fruto do ressentimento 

dos homens fracos, que não podendo lutar contra os fortes, deles tentaram vingar-se através desse 

artifício”77. 

Destarte, a empresa escrava na moral realiza-se numa ação negativa que fornece uma 

outra indumentária à moral antecedente, confeccionada pelos seus próprios alfaiates: “sua ação é 

no fundo reação”78. Assim, o até então bom, assume totalmente a designação de mau. A moral do 

ressentimento edificou-se e triunfou ao usufruir de um paralogismo: “tu és mau; eu sou o 

contrário daquilo que tu és; portanto, eu sou bom”79. A reviravolta psicológica judaica constituiu, 

para Nietzsche, uma maquinação a serviço de uma vontade de poder criadora de uma outra 

compreensão da moral: “foi Nietzsche quem descobriu, na psicologia, que o ressentimento 

                                                           
76 GM. Ibidem. p. 28/ 29. I, & 10. 
77 MARTON, Scarlett. Nietzsche – das forças cósmicas aos valores humanos. 2. Ed. Belo horizonte: UFMG, 2000. 
p. 91. 
78 GM. Ibidem. p. 29. I, & 10. 
79 DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a filosofia. Porto: Rés-Editora (s.d). p. 184. 



 
72 
 

suscitado pela impotência, pode, debaixo da ação da vontade de poder, chegar a ser criador, 

engendrar valores, ideais, interpretações”80.  

A reação que ancora a moral dos escravos é desabonada por Nietzsche, que não a vê 

como reação cabal, a qual deveria inaugurar uma supressão desse modelo axiológico. Todos os 

valores dessa moral são, para o mesmo, meramente utilitários na sua primazia por consentir 

suportabilidade à existência dos escravos, por conseguinte, trata-se de uma moral da utilidade. É 

a internalização da culpa e da má consciência que são considerados fatores legitimadores dessa 

moralidade, fatores estes advindos do campo religioso que aparecem numa simbiose com a 

moral, mormente o cristianismo, elemento intensificador da fraqueza. 

Nietzsche mostra o quanto essa subversão redentora do judaísmo foi difundida numa 

pandemia nutrida pelo cristianismo. O homem fraco cria-imagina o cadafalso de sua vingança, 

não logra singularizar-se enquanto força: reprime-se, comprimindo cruelmente seus impulsos 

vitais. O ressentimento é introjetado sob o mastro da ilusão silenciadora das turbulências 

instintivas. Já não se trata mais de negar o forte, mas de negar-se a si mesmo, acusar-se a si 

próprio. Medra a planta da má consciência e com ela a minha culpabilidade e a do mundo: 

“‘minha culpa’, que o cristianismo tanto cultivou, refina e explora”81. 

A má consciência desenvolveu-se a partir da idéia de culpa, a qual, por sua vez, 

origina-se na idéia de dívida. Nietzsche vê na raiz da idéia de uma consciência culposa de si a 

noção de castigo enquanto reparação, fruto de uma assimétrica relação entre credor e devedor. 

No desenrolar-se dessa relação, Nietzsche percebe um modo de apropriação do outro que faz jus 

à situação vivenciada por ambos, bem como as suas condições sociais. Essas últimas implicam no 

                                                           
80 JASPERS, Karl. Nietzsche y el cristianismo. Buenos Aires: Editorial Deucalíon, 1955. p. 37. “Es Nietzsche quiem 
descubrió, en psicología, que el resentimiento suscitado por la impotencia, puede, bajo la acción de la voluntad de 
poder, llegar a ser creador, engendrar valores, ideales, interpretaciones”. 
81 GILES, Thomas Ransom. Nietzsche no limiar do século XXI. São Paulo: E.P.U., 2003. p. 34.  



 
73 
 

reparo do dano causado ao credor por doação de bens, terras, complementações com pecúnia. 

Entrementes, o não acerto da prestação de contas, entrega ao credor um direito de senhores, dada 

a punição estabelecida por este ao devedor. 

Assim sendo, tanto a recompensa (advinda de compensações), quanto a reparação, 

ocasionam no credor uma satisfação íntima, “a satisfação de quem pode livremente descarregar 

seu poder sobre um impotente”82. Mesmo quando o ato punitivo é já da alçada das “autoridades”, 

o direito à crueldade lhe é garantido. No mais, a constatação nietzschiana do surgimento da 

culpabilidade a partir da relação credor-devedor, (início da medição entre uma e outra pessoa), 

expressa o fenômeno fincado até os dias atuais do “cada coisa tem seu preço”83. Tanto que das 

comunidades mais remotas até as hodiernas, tal relação permanece, salvaguardada pelo acordo 

coexistencial que visa abolir abusos e infrações em vista de um comprometimento coletivo. Para 

Nietzsche, a comunidade é o credor, e aquele que quebra o acordo, o infrator, logo, “o criminoso 

é um devedor”84. Emerge então, a genealogia do conceito de justiça, derivado diretamente da 

idéia de vingança, o que constitui para o nosso autor, uma mera permuta de nomes que autentica 

a sacralização da vingança como justiça. 

É no homem reativo, inventor da fraude da consciência (má-consciência), que a 

justiça aduz-se, irreversivelmente, como atitude positiva e ônus de elevação do espírito. Da 

justiça concebida por Nietzsche, o homem ativo revela-se um exemplo por não avaliar seu objeto 

em absoluto; sua agressividade, coragem e força fá-lo olhar mais livremente, sem amarras. O 

homem de rebanho, portador da atitude psicológica que o desviou tacitamente dentro de uma 

moral escrava, torna-se o invólucro em que respira a má-consciência. 

                                                           
82 GM. Ibidem. p. 54. II, & 5. 
83 GM. Ibidem. p. 60. II, & 8. 
84 GM. Ibidem. p. 61. II, & 9. 



 
74 
 

Nietzsche vê nos bastiões que estatuíram o Estado, o Direito, as cristalizações morais, 

a degenerescência e o arrefecimento dos instintos, os quais na sua ânsia de desabrochar, foram 

atrozmente repelidos para dentro, voltaram-se para o próprio indivíduo: “A hostilidade, a 

crueldade, o prazer na perseguição, no assalto, na mudança, na destruição – tudo isso se voltando 

contra os possuidores de tais instintos: esta é a origem da má-consciência”85. Essa desnaturação 

entrelaça-se com os grilhões da cultura e provoca o adoecimento do homem pelo homem, na 

seguinte escala sintomatológica: abrandamento dos impulsos, domesticação e conseqüente 

taedium vitae. 

As ‘ruminações’ nietzschianas apontam ainda um dispositivo fundamental que torna 

suportável a má consciência e o ressentimento: o ideal ascético. Na interpretação nietzschiana, “o 

ideal ascético exprime a vontade que faz triunfar as forças reativas”86. O que há na comunhão 

desses dois aspectos (ressentimento e má consciência) é uma vontade de poder em simulacro, 

produtora da quimera de um outro mundo (a partir do qual a ascese obtém sentido). Com este, 

legitima-se a depreciação dos instintos vitais e prostra-se a vida ativa, consumando o niilismo. 

Nesse âmbito, a vontade enquanto ideal ascético, é vontade de nada e o sacerdote ascético não é 

parasitário das forças reativas, ele as dirige, fá-las prevalecer: “o sacerdote ascético é a 

encarnação do desejo de ser outro, de ser-estar em outro lugar, é o mais alto grau desse desejo, 

sua verdadeira febre e paixão”87. 

Ressentimento, má consciência e ideal ascético são, segundo Nietzsche, as três 

principais formas do niilismo, desde o momento em que favorecem e estandardizam a negação da 

vida e a depreciação da existência. Quaisquer representações metafísicas que sustentem 

                                                           
85 GM. Ibidem. p. 73. II, & 16. 
86 DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a filosofia. Porto: Rés-Editora.  (s.d).  p.217. 
87 GM. Ibidem. p. 110. III, & 13. Dessa maneira, “o ideal ascético nasce do instinto de cura e proteção de uma vida 
que degenera, a qual busca manter-se por todos os meios, e luta por sua existência” (GM. Ibidem. p. 109. III, & 13.). 



 
75 
 

dicotomias, tendências sorrateiras de submeter a vida e o mundo deviniente à condição de sub-

reptício, não-verdadeiro, aparente, fenomênico, são na acepção nietzschiana, configurações do 

niilismo. A vida flagela-se perante as construções filosóficas desde Platão, o que implica para 

Nietzsche o “reconhecimento da dinâmica da história do Ocidente, interpretada como decadência, 

como história do platonismo-niilismo”88. 

Nietzsche nos fala de feições do niilismo, algumas estritamente associadas às formas 

cautelosamente analisadas na Genealogia, dentre elas situamos o niilismo passivo, o ativo e o 

estático. O primeiro é designado, de início, por niilismo negativo, caracterizado pelo valor de 

nada que é entregue à vida. Tal valor provém dos valores superiores fictícios, os quais exprimem 

uma vontade de nada89. Na mesma linha, surge o niilismo reactivo, como prolongamento do 

negativo, implicando uma reação contra os valores metafísicos e a sua validade. O niilismo 

passivo constitui o estágio extremo do niilismo reativo, considerando-se que “o homem preferirá 

ainda querer o nada a nada querer”90 – neste patamar, o mais representativo exemplo é a 

filosofia de Schopenhauer.  

O segundo é o niilismo ativo, decorrente do espírito num alto grau de potência, é o 

catalisador da destruição que erradica a existência de qualquer verdade, portanto, é considerado 

extremo. O último, chamado niilismo estático, torna positivo o caráter negativo inerente ao 

niilismo, reconhecendo enquanto ponto fundamental de tudo aquilo que existe a vontade de 

poder: “ao conseguir abrir caminho afirmativo, o niilismo supera sua limitação e se completa”91. 

                                                           
88 VOLPI, Franco. O niilismo. São Paulo: Edições Loyola, 1999. p. 55. 
89 Em Nietzsche, o nada expressa-se pelos artifícios metafísicos construídos com vistas à total depreciação da vida, 
portanto, possui um caráter de valor negativo da própria existência. 
90 GM. Ibidem. p. 149. III, & 28. 
91 VOLPI, Franco. O niilismo. São Paulo: Edições Loyola, 1999. p. 62. Segundo Volpi, Nietzsche reivindicara esse 
niilismo como seu, denominando-o niilismo clássico. 
 



 
76 
 

A engrenagem histórica sugere tais conformações do niilismo, porém Nietzsche apenas advoga 

dessa última, a qual dilapida edifícios metafísicos. 

A institucionalização psíquica do negativo tem sua aparição primeva na postura do 

ressentido que engendra valores contrários à visão dos exaltadores da vida, daqueles que se 

abastecem de energia vital, cultivando sua auto-afirmação. A introjeção do negativo indica que 

todas as vicissitudes no homem devem ser vituperadas – ‘eu’ sou o meu próprio problema junto a 

esse mundo –, a instalação da culpa fabrica a má consciência, operando uma cisão no homem que 

agora nega em si mesmo as manifestações da pulsação vital. Por fim, algo tem que servir de 

garantia, segurança, algo que mantenha incólume a estrutura gregária na qual é ovelha entre 

ovelhas: eis o ideal ascético. No centro de seus modos de plasmar-se, esse triunvirato do niilismo 

intenta somente uma coisa: aniquilar a vida.   

Mediante as asserções até aqui expostas, tendo registrado as considerações de 

Nietzsche acerca da moral, adentraremos numa análise mais específica das questões que pontuam 

o significado do conceito de crítica e da atitude crítica vinculados às orientações do pensamento 

kantiano e nietzschiano. 

 

2.4. Os Porquês de um Redimensionamento da Crítica 
 
 

Muitas linhas de interpretação na História da Filosofia procuraram ater-se às relações 

subsistentes entre as reflexões de Kant e Nietzsche, admitindo possibilidades diversas de perfilá-

los como adversários ou partícipes do mesmo ambiente na esfera das idéias. No desenrolar dessas 

conclusões, tratadistas vêem praticamente em Nietzsche, um Kant do século XIX, já outros 

preferem retratar aquele como veemente detrator do último. Tais verticalizações sugerem traços 

hermenêuticos bem particulares, notadamente exeqüíveis. Contudo, incumbimo-nos de analisar 



 
77 
 

no presente momento da pesquisa os motivos para se pensar a crítica radical nietzschiana 

enquanto instrumento filosófico distinto da concepção de crítica imortalizada pelo mais ilustre 

Aufklärer, Kant. 

Noutras palavras, a mencionada distinção abre espaço à nossa suposição de um 

redimensionamento da idéia crítica oriunda do discurso da Aufklärung, redimensionamento este 

protagonizado pelo filosofar nietzschiano92. Primeiramente, é indispensável clarificar o que 

pretendemos designar com o referido termo, explicitando seu sentido e as justificativas para sua 

escolha. Em segundo lugar, traremos alguns apontamentos que possam autenticar e legitimar a 

perspectiva a que tentaremos denotar. 

Mediante o enquadramento de nossa compreensão, redimensionar significa 

reposicionar a dimensão avaliável. Operar um redimensionamento é o mesmo que recolocar a 

extensão que deve ser avaliada, e dessa maneira, proceder a uma mudança de direção visando a 

implementação de uma avaliação outra. 

Presumimos o uso do verbo redimensionar enquanto ferramenta elucidativa favorável 

ao deslindamento do manuseio que Nietzsche faz da crítica, ressaltando a transformação da 

concepção da mesma quando comparada àquela subsistente no discurso kantiano. Importa-nos 

                                                           
92 Utilizaremos a palavra redimensionamento conforme sua compreensão habitual, encontrada na lexicografia 
costumeira. Partindo disso, tal palavra designa “ato ou efeito de redimensionar; novo dimensionamento” (HOUAISS, 
Antônio & VILLAR, Mauro de Sales. Dicionário houaiss de língua portuguesa. Rio de Janeiro: Ed. Objetiva, 2001. 
p. 2047.), que por sua vez têm no seu radical o termo dimensão. O conceito de dimensão, sob a ótica dos 
matemáticos e físicos, diz respeito à “extensão mensurável que determina a porção de espaço ocupada por um corpo” 
(HOUAISS, Antônio & VILLAR, Mauro de Sales. Dicionário houaiss de língua portuguesa. Op. cit. p. 1042.). 
Seguindo esse viés interpretativo, dimensão indica espaço circunscrito porquanto passível de mensuração. Logo, 
redimensionar quer dizer calcular novamente uma dimensão anteriormente calculada com vistas a um uso ou objeto. 
Noutro enviesamento semântico, a Filosofia corrobora um conceito de dimensão destinado a uma aplicação 
diferente: “entende-se por esse termo todo plano, grau ou direção no qual se possa efetuar uma investigação ou 
realizar uma ação” (ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia. 2. Ed. São Paulo: Martins Fontes, 1998. p. 
277.). Dimensionar guarda relações com posicionar, direcionar, explicitar o nível, o ângulo a ser tomado (diríamos, 
posicionar o onde da atividade filosófica). Assim sendo, é bastante peculiar a este verbo a idéia de um espaço 
(extensão) ou de um âmbito a ser posto, a ser determinado (a partir desse horizonte, suscita-se um tácito vínculo com 
a compreensão advinda da Matemática e da Física). Por conseguinte, extraímos das ciências rigorosas e do cerne 
filosófico dois sentidos para o termo dimensão que se avizinham através da alusão direta a uma circunscrição 



 
78 
 

desvelar essa transfiguração do conceito de crítica (ou da idéia crítica em Filosofia), 

vislumbrando em Nietzsche um redimensionado da acepção kantiana do mesmo. Naturalmente, 

será impreterível durante a realização do trajeto investigativo, aludir às concepções de filosofia 

em Kant e Nietzsche, bem como acompanhá-los nalgumas paragens epistemológicas, pois, 

sabemos que, em primeiro plano, a questão crítica está intimamente associada à teoria do 

conhecimento93. 

É sobretudo numa argumentação deleuzeana que o tema vem à tona, recebendo 

expressa proeminência em seu comentário: “um dos móbeis principais da obra de Nietzsche é 

mesmo que Kant não empreendeu a verdadeira crítica, porque não soube colocar o problema em 

termos de valores”94. Deleuze lança-se à filosofia nietzschiana alvitrando um olhar pertinente 

sobre o diálogo de Nietzsche com Kant, enfatizando a discrepância existente em suas respectivas 

formas de estabelecer a crítica. Para ele, ao salientar a relevância de uma crítica do valor dos 

valores, Nietzsche autentica sua batalha contra os espíritos filosóficos da modernidade, e 

particularmente, contra Kant: “o filósofo é um genealogista, não um juiz de tribunal à maneira de 

Kant”95. 

Na Crítica da Razão Pura, a crítica kantiana dimensiona na razão, por intermédio da 

mesma, os limites concernentes à cognoscibilidade, promovendo um cerceamento de nossa 

faculdade a partir do qual emergem as condições de possibilidade condizentes ao conhecer (a 

                                                                                                                                                                                            
espacial, a saber: extensão sujeita a uma delimitação quantificável, e patamar ou rumo concernente a uma análise ou 
realização de um ato. 
93 A crítica filosófica inaugurada por Kant possui o caráter de recurso metodológico propício à confecção de sua 
teoria do conhecimento (Erkenntnistheorie). Portanto, o marco inicial da discussão acerca da crítica diz respeito a 
este campo, ao qual dedicaremos algumas deferências. 
94 DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a filosofia. Porto: Rés-Editora.  (s.d).  p. 05. Grifo nosso. Na interpretação 
deleuzeana, Nietzsche intentou refazer a Crítica da Razão Pura nas três dissertações da Genealogia da Moral. Na 
primeira dissertação, Deleuze aponta um paralogismo do ressentimento a partir do qual a força é segregada daquilo 
que ela pode; na segunda, uma antinomia da má consciência espelhada na reviravolta da força contra si mesma; e na 
última, o ideal ascético corresponde ao aparelho ficcional que abarca as prestidigitações morais e epistemológicas.    
95 DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a filosofia. Op. cit. p. 07. 
 



 
79 
 

sensibilidade recebe o dado sensível e o entendimento aplica-lhe suas categorias apriorísticas, por 

conseqüência, produz-se a síntese). A objetividade, de acordo com Kant, restringe-se meramente 

ao mundo fenomênico, único acessível à sensibilidade, logo, único com o qual trabalham as 

tábuas puras do entendimento. O esforço crítico nesse contexto intenta dar conta da pergunta o 

que posso saber? e somente o faz ao avaliar – sem transbordar a esfera mesma da razão – a 

estrutura interna da razão. 

A estigmatização nietzschiana a tal projeto predica-se por várias frentes de ataque, ao 

menos a pertinácia da suspeita direcionada ao filósofo königsberguiano parece ser a tônica mais 

visível: “não era algo estranho exigir que um instrumento criticasse a sua própria adequação e 

competência? Que o próprio intelecto ‘conhecesse’ seu valor, sua força, seus limites? Não era 

isso até mesmo um pouco absurdo?”96. Nietzsche considera a crítica imanente de Kant um 

empreendimento equivocado e outrossim composto por um camuflado interesse subliminar. 

Vejamos uma passagem de Aurora, em que Nietzsche reporta-se a Kant: 

 

A fim de criar um espaço para seu ‘reino moral’, ele viu-se obrigado a estabelecer um 
mundo indemonstrável, um ‘Além’ lógico – para isso necessitava de sua crítica da 
razão pura! Em outras palavras: não teria necessitado dela, se para ele uma coisa não 
fosse mais importante que tudo, tornar o ‘mundo moral’ inatacável ou, melhor ainda, 
inapreensível pela razão – ele percebia muito bem como uma ordem moral do mundo é 
vulnerável à razão!97.  

 

Destroçar a credibilidade desse modo de conceber a crítica, que à guisa de Nietzsche, 

situa Kant como simples advogado de uma solidificação insofismável da moral, significa destituir 

a própria razão (mesmo cindida) da condição de faculdade imparcial que penetra no âmbito de si 

mesma num legítimo descortinar de suas instâncias. Por isso, o que é logicamente válido 

                                                           
96 A. Ibidem. p. 11. Prólogo & 3. 
97 A. Ibidem. p. 12. Prólogo & 3. 
 



 
80 
 

(enquanto verdadeiro ou falso) depende do fato de uma confiabilidade atrelada a essa validade. 

Entrementes, quem concede essa validade? Não seria preciso atribuir uma certa confiança a este 

doador? Nietzsche expõe o problema do seguinte modo: “os juízos de valor lógicos não são os 

mais profundos e mais fundamentais a que pode descer a ousadia de nossa suspeita: a confiança 

na razão, com que se sustenta ou cai a validez desses juízos, é, sendo confiança, um fenômeno 

moral”98. 

  Um flagrante equívoco kantiano, conforme as asserções nietzschianas, é ter 

predicado a razão de uma indefectível confiança de fundo moral e com isso, sustentar sem 

contestações a possibilidade do conhecer: “nesse sentido, a empresa crítica é marcada por uma 

petição de princípio: é impossível pretender ‘conhecer o conhecimento’ sem tomar como 

pressuposto a possibilidade do conhecimento, o conhecimento como um fato”99. Nesse sentido, 

pode-se assertivar com Nietzsche que, apesar da “afirmação kantiana da extensão e profundidade 

de sua crítica, efetivou-se, em linhas gerais, uma defesa do criticado”100. Kant em nenhum 

momento questiona a factibilidade da existência de algo a ser conhecido, de uma prática a ser 

seguida e enquanto derivação dessa prática, algo a ser esperado. Na elucidação de Deleuze: 

 

Quem pode acreditar que Kant restaurou a crítica ou encontrou a idéia de um filósofo 
legislador? Kant denuncia as falsas pretensões ao conhecimento, mas não põe em causa o ideal 
de conhecer; denuncia a falsa moral, mas não põe em questão as pretensões da moralidade nem 
a natureza e a origem dos seus valores101.  

 

                                                           
98 A. Ibidem. p. 13. Prólogo & 4. 
99 ROCHA, Silvia P. V. Os abismos da suspeita – nietzsche e o perspectivismo. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 
2003. p. 165.  
100 AZEREDO, Vânia Dutra de. Nietzsche e a dissolução da moral. São Paulo: Discurso Editorial & Editora Unijuí, 
2003. p. 35. Grifo nosso. 
101 DELEUZE, Gilles. Nietzsche. Rio de Janeiro: Edições 70, 1989. p. 20. 
 
 



 
81 
 

A insuficiência da crítica kantiana provém de sua atitude de manter intocáveis valores 

tão caros à Filosofia, pois ela “deixa intactos os dois conceitos que fixam e dão forma à questão 

mais radical: o da razão e o da verdade”102. Diríamos então, sob a tutela de Nietzsche, que o 

empreendimento crítico de Kant não passaria de “política de compromisso: antes de partir para a 

guerra partilha-se já as esferas de influência”103. Desprovendo-se da instauração de uma crítica 

que esteja obrigada a respaldar valores estabelecidos, Nietzsche evoca um posicionamento 

crítico-iconoclasta, com o qual não pretende ajoelhar-se perante qualquer valor em voga. 

 A crítica nietzschiana dos valores instaura-se na medida em que representa 

definitivamente uma inversão, uma subversão, dito de outro modo, um redimensionamento: “a 

noção nietzschiana de valor opera uma subversão crítica: ela põe de imediato a questão do valor 

dos valores e esta, ao ser colocada, levanta a pergunta pela criação dos valores”104. Que valores 

vicejam com vistas à configuração e à manutenção de uma dada de realidade? Que valor impera 

na avaliação efetivada em prol da sustentação de um tal padrão de realidade? Deleuze enxerga em 

Nietzsche o promotor da crítica em seu mais autêntico clímax: “a filosofia dos valores, tal como 

ele a instaura e a concebe, constitui a verdadeira realização da crítica, a única maneira de realizar 

a crítica total”105. 

Com Nietzsche, não é mais o poder da razão que deve ser avaliado como garantia de 

uma chancela delimitadora, mas é o próprio valor entranhado nos bastidores da razão, motivo de 

sua entronização e fixação, que passa a ser objeto de crítica. Portanto, o esforço filosófico 

nietzschiano pretende levar às últimas conseqüências uma postura antidogmática, a qual Kant não 

                                                           
102 REBOUL, Olivier. Nietzsche, crítico de Kant. Barcelona: Antropos, 1993. p. 16. “...deja intactos los dos 
conceptos que plantan y dan forma a la cuestión más radical: el de la razón y el de verdad”.  
103 DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a Filosofia. Porto: Rés-Editora. (s.d.).  p. 135. 
104 MARTON, Scarlett. Nietzsche – das forças cósmicas aos valores humanos. 2. Ed. Belo horizonte: UFMG, 2000. 
p. 79. 
105 DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a Filosofia. Op. cit.  p. 06. 
 



 
82 
 

conseguira alcançar: “a filosofia kantiana não é uma verdadeira crítica porque ela trata apenas do 

conteúdo ‘dogmático’ das crenças teológicas ou metafísicas, sem atingir o ideal que lhe 

corresponde”106. Por sua vez, o martelo crítico nietzschiano almeja ir mais além, fazendo 

desabrochar os ideais que alicerçam os sistemas filosóficos, e nesse caso, a filosofia crítica. 

 A dimensão em que se exerce a crítica não concerne mais à mera razão fechada em si 

mesma. Nietzsche coloca a dimensão avaliável da crítica no antro da criação de valores, 

abdicando de quaisquer critérios que suscitem avaliações preestabelecidas, logo, que dependam 

dalgum valor. Elegendo a vida como único critério factível a uma avaliação do valor dos valores, 

ele discrepa de Kant, pois não concede ao próprio objeto criticado a patente de critério para a 

realização da crítica. 

Dessa perspectiva, Nietzsche qualifica a dimensão crítica como aquela pela qual os 

valores arrefecedores da vida são golpeados e, principalmente, são plasmados novos valores. 

Nesse ponto, a crítica confunde-se com a própria atividade filosófica e o filósofo com um assíduo 

experimentador de novas conformações do pensamento: “filosofia é, antes de mais nada, criação 

de valores; portanto, quem se limita a fundar valores já estabelecidos nada mais seria do que 

trabalhador filosófico”107. Transparece-nos bastante a rejeição de Nietzsche à postura crítica 

herdada de Kant, quando numa passagem de Além do Bem e do Mal afirma: “os críticos são 

instrumentos dos filósofos, e por isso, por serem instrumentos, estão longe de ser filósofos! 

Também o grande chinês de Königsberg foi apenas um grande crítico”108. 

                                                           
106 RAYNAUD, Philippe. Nietzsche. In: CANTO-SPERBER, Monique (org.). Dicionário de ética e filosofia moral. 
São Leopoldo: Editora Unisinos, 2003. Vol. II. p. 242. 
107 MARTON, Scarlett. Nietzsche – das forças cósmicas aos valores humanos. 2. Ed. Belo horizonte: UFMG, 2000. 
p. 104. Nietzsche denomina Kant e Hegel “os trabalhadores filosóficos” (BM. Ibidem. p. 118. & 211.); menciona a 
ambos entre outros filósofos como “fabricantes de véus” (NIETZSCHE, Friedrich. Ecce homo. 2. Ed. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2003. p. 105. O Caso Wagner, & 3.). 
108 BM. Ibidem. p. 117. & 210.  O grande chinês de Königsberg, alcunha dada a Kant por Nietzsche, devido à 
estaticidade dos conceitos kantianos do dever, do bem-em-si e da virtude, por serem todos impessoais e universais na 
sua validade, os quais estão a serviço da declinação dos valores vitais. Nietzsche compara à felicidade chinesa todas 



 
83 
 

O redimensionamento da crítica justifica-se então sob os seguintes prismas: primeiro, 

inocula decididamente a investigação na direção dos valores subjacentes às avaliações (ou 

interpretações), bem como na direção das avaliações subjacentes aos valores. Logo, nada 

pressupõe como preestabelecido senão a vida, ponto de partida na identificação de perspectivas 

fortes ou fracas, ativas ou reativas. Em segundo lugar, crítica em Nietzsche é sinônimo de 

processo criador intrínseco à Filosofia: “os autênticos filósofos são comandantes e legisladores: 

eles dizem ‘assim deve ser!’”109. Destarte, a empresa crítica nietzschiana não se presta à 

legitimação de valores recebidos (ou ideais vicejantes), haja vista que os recusa a favor da atitude 

plástica de uma vontade de potência. 

E particularmente, a dilapidação da verdade enquanto valor supremo e da vontade que 

lhe é depositária, são, ao mesmo tempo em Nietzsche, uma transformação da visão e um 

aprofundamento crítico. Isso posto, a própria inquirição do valor da verdade revela-se ilustrativa 

a um redimensionar: “a vontade de verdade requer uma crítica – com isso determinamos nossa 

tarefa –, o valor da verdade será experimentalmente posto em questão...”110. Cônscio de que no 

fundo de todo aparato gnosiológico respira o sentido da segurança e da perpetuação de um 

paradigma existencial confortador, Nietzsche desnuda o comportamento dos filósofos em sua 

ânsia pela verdade: “por trás de toda lógica e de sua aparente soberania de movimento existem 

valorações, ou, falando mais claramente, exigências fisiológicas para a preservação de uma 

determinada espécie de vida”111. 

                                                                                                                                                                                            
as ditas quimeras de Kant. Para Nietzsche, a China é o país em que a mudança cedeu lugar para estagnação, daí 
decorre a analogia. Acerca da questão, veja-se nota 118/ p. 240, de Além do Bem e do Mal, tradução de Paulo César 
de Souza (com a qual trabalhamos). 
109 BM. Ibidem. p. 118. & 211. Ainda no mesmo aforismo: “seu ‘conhecer’ é criar, seu criar é legislar, sua vontade 
de verdade é – vontade de poder”. 
110 GM. Ibidem. p. 140. III & 24. 
111 BM. Ibidem. p. 11. & 3.  



 
84 
 

O tormento e a insuportabilidade da existência afogariam o homem no aturdimento se 

não houvessem os subterfúgios da identidade, da unidade, do presumível, do não-deviniente, 

inventados e inventariados pela vontade de verdade para acomodar-lhe: “o vivente só pode 

persistir na existência sob a condição de acreditar em coisas delimitáveis, duráveis, ou seja, 

apelando continuamente para o horizonte da verdade”112. Nietzsche, partindo de tal denúncia, 

promove uma de suas descobertas mais originais: sob a égide de toda parafernália conceitual de 

grande parte dos filósofos, escondem-se silenciosas suas intenções morais e com elas a 

manutenção de valores: “de fato, para explicar como surgiram as mais remotas afirmações 

metafísicas de um filósofo é bom (e sábio) se perguntar antes de tudo: a que moral ele quer 

chegar?”113. Em suma, a suspeita da filosofia nietzschiana verte-se em alerta, para logo depois 

denotar o verme na fruta: as tentativas filosóficas de instauração da verdade no decorrer da 

história do pensamento humano são, no fundo, permeadas por um absconso (ou inaudito) 

interesse moral. 

Nesse prisma, a crítica da vontade de verdade, enquanto posicionamento 

indissociável da crítica dos valores, compreende uma densa penetração no subsolo moral onde 

arvora-se essa mesma vontade, a fim de que possam revelar-se os valores, ideais e preconceitos 

morais ali imbricados, os quais foram intocados pelo empreendimento crítico kantiano. Segundo 

Oswaldo Giacoia Júnior, as insuficiências da crítica tradicional (da Aufklärung) revelam-se pela 

ausência de um comprometimento com a honestidade intelectual114, e com a não elaboração da 

                                                           
112 ONATE, Alberto Marcos. Vontade de verdade: uma abordagem genealógica. Cadernos Nietzsche. São Paulo: 
GEN-USP, Nº 01, p. 07-32, 1996. Grifo nosso. 
113 BM. Ibidem. p. 13. & 6. 
114 Quanto a isso, reforçamos com o próprio Nietzsche: “Nossa honestidade, nós, espíritos livres – cuidemos para que 
não se torne nossa vaidade, nosso adereço e arabesco, nosso limite nossa estupidez! Toda virtude tende à estupidez, 
toda estupidez à virtude” (BM. Ibidem. p. 133. & 227.). 
 



 
85 
 

pergunta em torno dos valores subjacentes à vontade de verdade. Enredada pelo fascínio e 

sedução da moral, a crítica epistemológica é destituída de seu suposto caráter emancipatório:   

 

... a crítica do conhecimento não quebra o encantamento enquanto não se opera um 
retorno contra si mesmo da honestidade intelectual, enquanto a consciência filosófica 
não formula a pergunta pelo valor dos valores morais a que ela própria deve sua 
origem e seu vigor115. 

 

Doravante, “o ponto de vista da crítica do conhecimento foi, até aqui, apenas pseudo-

radical, que a verdadeira crítica é a crítica das valorações, das estimativas morais de valor”116. 

Logo, as razões para uma contraposição de Nietzsche à moral kantiana devem-se à compreensão 

mesma de sua inversão do fenômeno crítico. Dessa forma, Nietzsche parece-nos um pseudo-

continuador da Aufklärung, pois em nome de um esclarecimento sem metafísica, lança a 

Aufklärung contra si mesma. O diálogo travado com o Kant moralista é um repertório de 

referências à redimensionada crítica nietzschiana. Tal diálogo é o que tentaremos mostrar mais 

adiante. 

   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                           
115 GIACOIA JR., Oswaldo. Labirintos da alma: Nietzsche e a auto-supressão da moral. Campinas: Unicamp, 1997. 
p. 141. 
116 GIACOIA JR., Oswaldo. Labirintos da alma: Nietzsche e a auto-supressão da moral. Op. cit. p. 141. 
 



 
86 
 

III - A Crítica de Nietzsche à Moral Kantiana 
 
3.1. Contra a Fundamentação Metafísica da Moral 

 

As cristalizações oriundas da metafísica revelaram sempre, de um modo ou de outro, 

uma busca intermitente pelo princípio, pela unidade, pelo ser: uma corrida incessante operada no 

pensamento com o intuito de fixar esse “algo” primordial, esse termo único que abarque 

diferença e identidade. O primado ontológico, arvorado e protagonizado pelos gregos (desde 

Parmênides), é compreendido nesse âmbito por uma interface entre o pensar puramente abstrato e 

o próprio ser. Baseado nessa consideração, o discurso metafísico esteve concentrado em resolver 

o dilema da esfera do ser, que comportaria a permanência identitária, frente a uma esfera ôntica e 

seu caráter efêmero. 

Na modernidade, o racionalismo cartesiano demarca o novo patamar desse “algo”, ao 

referir o alcance da verdade à res cogitans, inaugurando o discurso da subjetividade. Tomando 

para si o trono que antes era do ser, a razão instala-se na base das construções da modernidade, 

adquirindo sintomas metafísicos de outrora: “esta (a razão) assume a herança da metafísica na 

medida em que garante o primado da identidade frente à diferença e a precedência da idéia frente 

à matéria”1. Essa primazia de uma racionalidade dominadora do real, auto-referente e 

logocêntrica é a tônica de tal período, pois, no tentame de deslindar as possibilidades da própria 

filosofia, os filósofos volveram-se para o sujeito, promovendo um desnudamento de seu aparelho 

gnosiológico. 

Nietzsche é um dos primeiros a esgrimir abertamente contra o comportamento 

filosófico de seus antecessores no que diz respeito à postulação irrefreável de uma unidade, ou 

                                                           
1 HABERMAS, Jürgen. O pensamento pós-metafísico. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro. 1990. p. 41. 
 



 
87 
 

princípio, ou qualquer tentativa de enquadramento do real num fulcro referencial fixo. Noutros 

termos, Nietzsche é um combatente explícito da noção de fundamento (Grund), até porque em 

suas ruminações a reificação da causalidade (idéia demasiado cara a um tipo de pensar ligado ao 

trabalho de fundamentação) é posta em xeque. Nas suas palavras:   

 

Não se deve coisificar erroneamente ‘causa’ e ‘efeito’, como fizeram os pesquisadores 
da natureza (e quem, assim como eles, atualmente ‘naturaliza’ no pensar – ), conforme 
a tacanhez mecanicista dominante, que faz espremer e sacudir a causa, até que 
‘produza efeito’; deve-se utilizar a ‘causa’, o ‘efeito’, somente como puros conceitos, 
isto é, como ficções convencionais para fins de designação, de entendimento, não de 
explicação2.    

 

Por meio dessas asserções, é possível divisar Kant, como um dos principais 

interlocutores de Nietzsche, tanto no que tange à concepção dualista da causalidade no seio de 

sua filosofia moral, quanto no tocante à sua inserção no pensamento da Grundlegung. Nietzsche 

rechaça a causalidade como ferramenta fidedigna de leitura das ocorrências no mundo. Para ele, o 

reducionismo implicado nessa visão é simples produto de prestidigitação, de uma transposição 

imagética do homem ao mundo. Portanto, “causa e efeito: essa dualidade não existe 

provavelmente jamais – na verdade temos diante de nós um continuum, do qual isolamos algumas 

partes”3. 

Como é possível pensar então em fundamentos imperecíveis postos num fora desse 

fluxo ininterrupto, que possam servir-lhe de causa? Nietzsche talvez responderia: como o artista 

decadente ao pintar um quadro inteligível frente ao qual, fraudulentamente, ajoelha-se a vida. As 

pretensões filosóficas de estabelecer o Grund, de determinar a partir dele, as condições de 

cognoscibilidade, as dimensões teleológicas, os meandros para o progresso: Nietzsche quer não 

                                                           
2 BM. Ibidem. p. 27. & 21. 
3 NIETZSCHE, Friedrich. A gaia ciência. São Paulo: Companhia das Letras, 2004. p. 140. & 112. 



 
88 
 

apenas abdicar da orientação persuasiva que tal pretensão imprime, mas deseja igualmente 

declará-la fraca, reativa, niilista. 

Por assim dizer, à filosofia nietzschiana pertence o levante mais escancarado em 

desfavor dos padrões do pensamento moderno e, por conseguinte, da reedição do fundamento. 

Gianni Vattimo contempla essa questão com afinco, afirmando serem Nietzsche e Heidegger, por 

recusarem o paradigma de assunção ao fundamento (Grund), os pensadores pós-modernos par 

excellence: 

 

...a noção de fundamento, e de pensamento como fundação e acesso ao fundamento, é 
radicalmente posta em discussão por Nietzsche e Heidegger. Eles se acham, assim, por 
um lado, na condição de terem de distanciar-se criticamente do pensamento ocidental 
enquanto pensamento do fundamento; de outro, porém, não podem criticar esse 
pensamento em nome de uma outra fundamentação mais verdadeira4. 
 

Em virtude de tais considerações, podemos analisar um dos escopos amiúde visitados 

por Nietzsche em seu repúdio ao fundamento, sobretudo ao fundamento da moralidade: a 

doutrina moral kantiana. À luz de uma fundamentação metafísica da moral calcada na razão, 

Kant arquiteta uma rede conceitual atrelada à idéia de liberdade (residente na própria razão pura), 

geradora do imperativo categórico, “procedimento pelo qual o indivíduo testa a máxima de suas 

ações para saber em que medida ela é generalizável”5. Nietzsche parece dirigir-se a Kant quando 

afirma: “tão logo se ocuparam da moral como ciência, os filósofos todos exigiram de si, com uma 

seriedade tesa, de fazer rir, algo muito mais elevado, mais pretensioso, mais solene: eles 

                                                           
4 VATTIMO, Gianni. O fim da modernidade: niilismo e hermenêutica na cultura pós-moderna. São Paulo: Martins 
Fontes, 1996. Introdução, p. VII. 
5 ROUANET, Sérgio Paulo. Dilemas da moral iluminista. in: NOVAES, Adauto. (org.). Ética. São Paulo: 
Companhia das Letras. 1992.  p. 151. 



 
89 
 

desejaram a fundamentação da moral”6. E ainda, “cada filósofo acreditou até agora ter 

fundamentado a moral”7. 

À figura do pensador que vai ao fundo, Nietzsche contrapõe a imagem daquele que 

desce às raízes: “existem, em primeiro lugar, pensadores superficiais, em segundo, pensadores 

profundos – aqueles que vão ao fundo de algo –, em terceiro, pensadores radicais, que vão à raiz 

de algo”8. Na raiz vislumbram-se os valores e mais precisamente, a distinção entre os valores, e 

quem o faz, somente quem consegue vê-los, é o genealogista: “Nietzsche insurge-se 

simultaneamente contra a elevada idéia de fundamento que deixa os valores indiferentes à sua 

própria origem, e contra a idéia de uma simples derivação causal ou de um simples começo, que 

postula uma origem indiferente aos valores”9. 

Kant teria ido ao fundo, na perspectiva nietzschiana, comprometendo-se (aliás como 

todos os moralistas o fazem, segundo Nietzsche) desde o início a realizar sua tarefa fundacionista 

com vistas ao afastamento de qualquer abalo sísmico que fizesse ruir os valores petrificados pela 

tradição metafísica ocidental. Já no seu intento crítico, Kant silenciosamente escondia sua 

submissão, pois “com a crítica, teria o propósito de impor limites à razão, para melhor instituir a 

moralidade num mundo transcendente. E quanto a este ponto, Nietzsche talvez não esteja tão 

longe de compreender o projeto kantiano”10. 

Nietzsche pondera uma falta de informação nos pensadores que não ousaram 

sabiamente consultar a imensa variedade de arquiteturas morais ocorridas e em voga, a título de 

um exame comparativo, depreendendo que os problemas reais da moral “emergem somente na 

                                                           
6 BM. Ibidem. p. 85. & 186. 
7 BM. Ibidem. p. 85. & 186. 
8 A. Ibidem. p. 231. V & 446. Grifo nosso. 
9 DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a Filosofia. Porto: Rés-Editora. (s.d.).  p. 07. 
10 MARTON, Scarlett. Nietzsche – das forças cósmicas aos valores humanos. 2. Ed. Belo horizonte: UFMG, 2000. 
p. 105. 



 
90 
 

comparação de muitas morais”11. Logo, à credibilidade mesma da filosofia moral e de sua busca 

pelo fundamento é entregue uma suspeita, assim, Nietzsche também insufla a fundamentação 

kantiana de um descrédito, acusando-a sem tocar-lhe diretamente o nome: 

 

O que os filósofos denominavam ‘fundamentação da moral’, exigindo-a de si, era 
apenas, vista à luz adequada, uma forma erudita da ingênua fé na moral dominante, um 
novo modo de expressá-la, e portanto um fato no interior de uma determinada 
moralidade, e até mesmo, em última instância, uma espécie de negação de que fosse 
lícito ver essa moral como um problema – em todo caso o oposto de um exame, 
questionamento, análise, vivissecção dessa mesma fé12.    
 

De certo modo, guardando a devida distância, Adorno e Horkheimer entendem como 

Nietzsche, que a Aufklärung pelas mãos de Kant intentou edificar uma proposta moral frente ao 

vazio deixado pelo enfraquecimento da religião como instituição. Por conta disso, a tentativa de 

erigir a lei moral na condição de orientadora de uma respeitabilidade mútua sob a tutela do dever, 

não possui relação alguma com sua crítica, mesmo considerada um rigoroso construto filosófico. 

Nesse sentido, o propósito kantiano não é mais que a “tentativa usual do pensamento burguês de 

dar à consideração, sem a qual a civilização não pode existir, uma fundamentação diversa do 

interesse material e da força, sublime e paradoxal como nenhuma outra tentativa anterior, e 

efêmera como todas elas”13. 

Voltemos à temática da crítica: segundo Nietzsche, nenhum filósofo questionou a 

confiança na moral porquanto a tinha como inata e irrepreensível; assim sendo, toda sorte de 

sistemas foram soerguidos com a finalidade de conceder legitimidade e consistência aos seus 

preceitos. A crítica nietzschiana coloca-se em patamares anteriores, alavancando a partir dos 

mesmos sua autêntica suspeita contra a universalização do fenômeno moral, universalização 

                                                           
11 BM. Ibidem. p. 86. & 186. 
12 BM. Ibidem. p. 86. & 186. 
13 ADORNO, Th. & HORKHEIMER, M. Dialética do esclarecimento. Rio de Janeiro: J. Zahar Editor, 1986. p. 85. 



 
91 
 

oriunda das amarrações conceituais que lhe confere um estatuto de transcendência. A crítica 

radical de Nietzsche desvela o enorme fascínio exercido pela “Circe dos filósofos”14, o qual 

reflete-se de maneira tácita na investigação do fundamento: “o móbil dissimulado da 

fundamentação-a-todo-custo que orientou os filósofos foi sempre o de exaltar a moral dominante 

a um âmbito em que estivesse imune aos ataques desmitificadores, forjando uma muralha entre 

ela e nós...”15. 

O fundamento-origem esvazia-se de sentido por intermédio da visão que lhe arranca 

as valorações morais a serem confirmadas e enaltecidas e, por sua vez, estoura com as pretensões 

de imparcialidade que cerceiam seu exame. O destino do fundamento, que se confunde com o da 

verdade, é dissolver-se porque, desmascarado, já não possui valor paradigmático condizente a um 

pensar verdadeiro. Noutro prisma, sua insignificância funciona como abertura a um pensar 

experimental disperso em nossas vivências mais próximas: “com a penetração na origem 

aumenta a insignificância da origem”16. Além disso, Nietzsche quer efetivar o binômio auto-

aniquilação da moral e dilapidação do fundamento: “a dissolução da idéia de fundamento, de 

princípio primeiro, no próprio processo que procura remontar a ela, é aquela a que Nietzsche 

chama a auto-supressão da moral”17. 

Com as indicações nietzschianas do interesse pela manutenção da moral vigente, 

camuflado em elucubração filosófica destinada à fundamentação, vem à tona a vacuidade do 

                                                           
14 A. Ibidem. p. 11. prólogo & 3. Circe dos filósofos é um apelido dado à moral por Nietzsche. Circe, na Odisséia de 
Homero, é uma feiticeira que transforma os companheiros de Odisseu em porcos. 
15 ONATE, Alberto Marcos. O crepúsculo do sujeito em Nietzsche ou como abrir-se ao filosofar sem metafísica. São 
Paulo: Discurso Editorial & Unijuí, 2000. p. 62.  
16 A. Ibidem. p. 41/ 42. & 44. Na interpretação de Vattimo, Nietzsche fornece-nos com afirmações do tipo, as 
indicações do significado de seu perspectivismo e experimentalismo: “é sobretudo essa comparação entre a 
insignificância da origem e a riqueza de cores da realidade mais próxima que nos pode proporcionar uma idéia do 
que Nietzsche pensa ser a tarefa do pensamento na época em que a fundação e a idéia de verdade se dissolveram” 
(VATTIMO, Gianni. O fim da modernidade: niilismo e hermenêutica na cultura pós-moderna. São Paulo: Martins 
Fontes, 1996. p. 175/ 176.). 
17 VATTIMO, Gianni. Introdução a Nietzsche. Lisboa: Presença, 1990. p. 51. 
 



 
92 
 

fundamento e a constatação de sua vinculação a um modo de aduzir-se da vontade de poder. 

Significa dizer que um emaranhado de forças conspiram num querer-exercer-se-e-expressar-se 

de caráter múltiplo, visando sustentar determinada conformação da realidade. Isso denota que no 

fundo, há ausência de fundo. Num de seus aforismos, afirma Nietzsche:   

 

Os fundamentos e seu caráter infundado. – Você tem aversão a ele e aduz bastantes 
fundamentos para essa aversão – mas eu acredito apenas em sua aversão, não em seus 
fundamentos! É uma afetação ante você mesmo, apresentar a si e a mim como uma 
dedução racional o que ocorre instintivamente18.   

 

Na Fundamentação, os conceitos morais kantianos, fundados na idéia de uma 

vontade guiada pela razão (vontade autônoma), subscrevem-se por meio da adesão a um caráter 

inteligível legitimador: “o mundo inteligível contém o fundamento do mundo sensível, e portanto 

também das suas leis”19. Esse apelo de Kant à transcendência, à determinação supra-sensível dos 

atos morais, acomete, para Nietzsche, a manifestação dos impulsos vitais que são plausíveis 

efígies da agonística instauradora de configurações e valores. Por conseguinte, Kant ter-se-á 

debatido com um certo pessimismo que pôs a esmo o grosseiramente denominado (à lá Platão), 

mundo sensível: “Kant era pessimista, como todo bom alemão desde sempre; ele acreditava na 

moral não por ela ser demonstrada pela natureza e a história, mas apesar de ser continuamente 

contrariada por elas”20. 

Fundamentar a moral numa instância metafísica, e mais, considerar como dada a 

possibilidade mesma de fundá-la, significa recorrer aos dispositivos de um pensamento que 

procede contra a condição deviniente da existência, porque cria amparos sub-reptícios 

garantidores da suportabilidade do viver. Nesse sentido, toda arquitetura fundacionista – e nesse 

                                                           
18 A. Ibidem. p. 204. & 358. 
19 FMC. Ibidem. p. 249. 
20 A. Ibidem. p. 12. Prólogo & 3. 



 
93 
 

caso, a de Kant – está a serviço da efetivação de certas forças criadoras. Por isso, para Nietzsche, 

Kant nunca dera conta que criava e de modo algum descobria. Destarte, “Kant teria esquecido a 

diferença entre ‘inventar’ e ‘descobrir’, acreditando descobrir quando apenas inventava”21. Era 

preciso criar um fundamento, engendrá-lo com vistas à salvaguarda inabalável dos ideais 

herdados pela modernidade: “o sujeito só afirma sua centralidade na história do pensamento 

mascarando-se nos semblantes ‘imaginários’ do fundamento”22. 

Com Nietzsche, já não se trata de refutações ou superações, de posicionamentos 

essencialistas dispostos a qualquer substancialização ou coisificação. O filósofo de Dionísio 

procede à intensa diagnose, com a qual executa sua desmistificação do próprio filosofar, 

tornando-nos sensíveis “a uma ausência de fundamento, a uma incompreensibilidade principal do 

mundo, ao abismo sob o qual repousa toda avaliação”23. Para Michel Foucault, Nietzsche, 

juntamente com Marx e Freud, compõe a tríade modelo de uma hermenêutica que reformula e 

recoloca os signos da filosofia moderna. Foucault vê em Nietzsche, a destituição de um 

significado original possível, coadunada a uma crítica da profundidade de consciência que “seria 

a procura pura e inferior da profundidade”24. 

Enquanto Foucault observa em Nietzsche esse nada originário a interpretar, Pierre 

Klossowski alude aos mecanismos tutelares da civilização evidenciados pelo pensamento 

nietzschiano (as instituições culturais em geral: a moral, o conhecimento, a linguagem,...), 

                                                           
21 MARTON, Scarlett. Nietzsche – das forças cósmicas aos valores humanos. 2. Ed. Belo horizonte: UFMG, 2000. 
p. 108.  
22 VATTIMO, Gianni. O fim da modernidade: niilismo e hermenêutica na cultura pós-moderna. São Paulo: Martins 
Fontes, 1996. p. 19. 
23 LEGROS, Robert. A metafísica nietzschiana da vida. In: FERRY, Luc & RENAUT, Alain (org.). Por que não 
somos nietzschianos. São Paulo: Ensaio, 1994. p. 153. 
24 FOUCAULT, Michel. Nietzsche, Marx e Freud teatrum philosoficum. São Paulo: princípio, 1987. p. 18. No olhar 
foucaultiano, pode-se imputar à hermenêutica nietzschiana a ausência de uma conclusão interpretativa como sua 
marca mais peculiar e, em decorrência disso, assertivar que nada há para ser interpretado devido à própria qualidade 
inacabável da interpretação: “não há nada absolutamente primário a interpretar, porque no fundo já tudo é 
interpretação, cada símbolo é em si mesmo não a coisa que se oferece à interpretação, mas a interpretação de outros 
símbolos”. (FOUCAULT, Michel. Nietzsche, Marx e Freud teatrum philosoficum. Op. cit. p. 22.). 



 
94 
 

apontando-os como o subterfúgio humano frente à impossibilidade de troca com o inaudito 

existente em nós: “por baixo dessa proteção haveria esse nada, ou esse fundo, ou esse Caos, ou 

qualquer outra coisa inominável, que Nietzsche não ousava pronunciar”25. A consciência, a razão, 

lugares nos quais a modernidade fez refugiar-se o Grund, são os sustentáculos que alimentam o 

amparo e consolidam uma representação quimérica do homem. Tal percepção impede-nos de 

vislumbrar a condição humana imersa nesse inenarrável abismo: “somos apenas uma sucessão de 

estados descontínuos em relação ao código dos signos cotidianos, sobre a qual a rigidez da 

linguagem nos engana”26. 

Em Além do Bem e do Mal, Nietzsche coloca Kant entre aqueles entusiastas da 

ingênua época do pensamento germânico e, numa passagem, delata o “glamour” da razão 

enquanto faculdade moral: “o júbilo chegou ao máximo quando Kant descobriu, além de tudo, 

uma faculdade moral no homem – pois naquele tempo os alemães ainda eram morais...”27. Ainda 

no mesmo aforismo: “aconteceu a lua-de-mel da filosofia alemã; todos os jovens teólogos dos 

Seminários de Tübingen se embrenharam no mato – todos buscavam ‘faculdades’”28. A razão 

posta separadamente, elevada a céus intangíveis e dissociada de toda malha instintiva, e não 

obstante, capaz de coagi-la: o pensamento nietzschiano denota a inocência que tal visão encerra, 

haja vista que “ao nosso impulso mais forte, o tirano em nós, submete-se não apenas nossa razão, 

mas também nossa consciência”29. 

Embora negando a possibilidade do fundamento, Nietzsche evoca, por intermédio da 

vontade de poder, uma firme compreensão do mundo, da vida, da existência e por assim dizer de 

todo o acontecer: “... se desconhece a essência da vida, a sua vontade de poder; com isso não se 

                                                           
25 KLOSSOWSKI, Pierre. Nietzsche e o círculo vicioso. Rio de Janeiro: Pazulin. 2000. p. 60. 
26 KLOSSOWSKI, Pierre. Nietzsche e o círculo vicioso. Op. cit. p. 61. 
27 BM. Ibidem. p. 17. & 11. 
28 BM. Ibidem. p. 17. & 11. 
29 BM. Ibidem. p. 158. & 81. 



 
95 
 

percebe a primazia fundamental das forças espontâneas, agressivas, expansivas, criadoras de 

novas formas, interpretações e direções”30. Contudo, o tom perspectivístico do próprio prisma 

nietzschiano implica sua não vinculação com o pensamento fundacionista, e a multiplicidade 

atrelada à vontade de poder torna espúria e inexeqüível a sustentação de qualquer fundamento 

entendido sob a ótica da unidade, da verdade ou do universal (três palavras ilustrativas do 

conjunto de pretensões da filosofia). Dessa maneira, vontade de poder enquanto fundamento, 

traduz-se por desfundamento; em termos heideggerianos, somente existe Grund como Abgrund 

(abismo). 

Mas o recurso ao trabalho de fundamentação demonstra ainda a existência de um 

fenômeno visceral, impregnado nos vergalhões da história ocidental desde Sócrates: o niilismo. 

Este quiçá seja o ponto culminante do qual se serve Nietzsche para levar a cabo sua crítica à 

moral kantiana. O diagnóstico nietzschiano do niilismo enquanto motor da história isola num de 

seus momentos a contribuição de Kant e de seu suntuoso edifício ético. Pautados nessa 

apreciação, sugestionamos uma investigação dos apontamentos de Nietzsche acerca dos possíveis 

sintomas niilistas da doutrina moral de Kant.         

 

3.2. A Moral Kantiana como Niilismo 

 

A análise elaborada por Nietzsche em torno do nihilum radica-se no problema da 

detração dos valores supremos, e sua irrupção manifesta-se pela degenerescência de tais valores: 

“as categorias ‘fim’, ‘unidade’, ‘ser’, com as quais tínhamos imposto ao mundo um valor, foram 

                                                           
30 GM. Ibidem. p. 67. II, & 12. 



 
96 
 

outra vez retiradas por nós – e agora o mundo parece sem valor...”31. A vacância de 

sustentáculos que possam oferecer conforto às angustiantes interrogações da existência, haja vista 

que a experiência reflexionante engendrou valores para depois desaboná-los, substituí-los e 

olvidá-los, representa o nihil por baixo da andada humana orientada para um desnorteamento, 

uma virulenta falta de rumo. Logo, o niilismo é em Nietzsche, nas palavras de Vattimo: “a 

situação em que o homem reconhece explicitamente a ausência de fundamento como constitutiva 

da sua condição”32. 

Nietzsche, num autêntico prognóstico, prevê os estouros do que denominou niilismo 

europeu, “segundo o qual, traz a decadência da fé cristã e portanto também da moral, já ‘nada é 

verdade’ e ‘tudo está permitido’’”33. Num fragmento homônimo, ele corrobora aforismos 

específicos acerca dessa sobressalente desestabilização das velhas grades conceituais. Assertiva 

Nietzsche: 

 

...a fé na absoluta imoralidade da natureza, na ausência de finalidade e sentido é o afeto 
psicologicamente necessário, quando a fé em Deus e numa essencial ordenação moral 
não pode ser mais mantida. O niilismo aparece agora não porque o desprazer na 
existência fosse maior do que antes, senão porque, em geral, nos tornamos 
desconfiados de um sentido no mal, sim, na existência. Uma interpretação soçobrou: 
porém, porque ela valia como a interpretação, parece como se não houvesse 
absolutamente nenhum sentido na existência, como se tudo fosse em vão34.    

 

Partícipe de um contexto intelectual que foi a manjedoura de pensamentos e 

apreensões dissonantes sobre o humano, Nietzsche, nas ruminações acerca do niilismo, teve 

                                                           
31 NIETZSCHE, Friedrich. Sobre o niilismo e o eterno retorno. In: Obras Incompletas. São Paulo: Abril Cultural, 
1974. p. 381. & 12 – A. (Col. Os Pensadores).  
32 VATTIMO, Gianni. O fim da modernidade: niilismo e hermenêutica na cultura pós-moderna. São Paulo: Martins 
Fontes, 1996. p. 115. Grifo nosso. 
33 LÖWITH, Karl. El hombre em el centro de la historia. Barcelona: Herder, 1998. p. 303. “según el cual, tras a 
decadencia de la fe cristiana y por tanto también de la moral, ya ‘nada es verdad’ y ‘todo está permitido”. 
34 NIETZSCHE, Friedrich. O niilismo europeu. In: _____. A “grande política” Fragmentos. Clássicos da Filosofia: 
Cadernos de Tradução. Campinas: IFCH/ UNICAMP. Nº 3, 2002. p. 57/ 58. 
  



 
97 
 

reconhecida influência de seu tempo por via das leituras que fez de Turgueniev, Dostoievski e 

sobretudo, de Paul Bourget35. Este concebeu uma teoria da decadência à qual Nietzsche dedicou-

se profundamente, extraindo desta a ênfase no caráter psicológico que irá nortear seu 

entendimento sobre a própria decadência e sua relação com o niilismo. Verifica-se então como a 

experiência nietzschiana com a décadence alimentou-se do painel de idéias composto pelo seu 

contexto histórico. Todavia, a singularidade com que trata o tema o faz ser nomeado o grande 

teórico do niilismo: “Nietzsche insere os temas tomados quase literalmente de Bourget no 

horizonte mais amplo de sua interpretação pessoal do niilismo como lógica da história 

ocidental”36. Tal visão atinge níveis bastante expressivos, já que o niilismo não se coloca como 

causa, mas é tão-somente, a lógica da decadência. 

O prenúncio da morte de Deus (aforismo de número 125 de A Gaia Ciência37), é o 

resultado da tomada de consciência que explicita a queda dos valores tradicionais, dos valores 

essencialmente cristãos e metafísicos (Deus, o Bem, a Verdade), doravante, eles tornar-se-iam 

inaceitáveis. Paulatinamente, processo histórico veio desencadear a completa falência dos valores 

supremos como firmes e poderosas respostas atreladas às inquirições sobre a vida e o ser. A 

ausência de sentido submerge ante o esvaziamento dos mencionados valores, tornando-se o viés 

condutor da interpretação nietzschiana, tanto dos conteúdos crepusculares constituintes da 

história ocidental, quanto da crítica de sua época. 

                                                           
35 Paul Bourget (1852-1935): romancista e crítico literário francês. Destacou-se graças a artigos que descreviam os 
traços marcantes da literatura do final do século, promovendo, a partir de categorias tais como “cosmopolitismo”, 
“decadência” e “niilismo”, uma análise da sociedade de sua época. Sem dúvida, seus pontos de avaliação foram 
muito benquistos por Nietzsche, sendo considerados como grandes instrumentos de reflexão pelo último. 
36 VOLPI, Franco. O niilismo. São Paulo: Edições Loyola, 1999. p. 53. 
37 “O homem louco se lançou para o meio deles e trespassou-se com seu olhar. ‘Para onde foi Deus?’, gritou ele, ‘já 
lhes direi! Nós o matamos – vocês e eu. Somos todos seus assassinos! ...Deus está morto! Deus continua morto! E 
nós o matamos!” (NIETZSCHE, Friedrich. A gaia ciência. São Paulo: Companhia das Letras, 2004. p. 147/ 148. & 
125.). 



 
98 
 

Entretanto, há ainda um traço marcante no niilismo, claramente esboçado nas suas 

formas mais representativas (ressentimento, má consciência e ideal ascético), do qual a 

experiência filosófica nietzschiana está destinada a desgarrar-se: “Nietzsche chama niilismo ao 

projeto de negar a vida, de depreciar a existência”38. O niilismo vegeta nas entranhas de uma 

vontade de poder infestada de negação, reação e passividade, com as quais nega-se a vida, reage-

se contra a vida, prostram-se as forças expansivas da vida. Essa superestimação de um nada que 

sirva de escape para subestimar a existência, o lugar do vivente, o mundo deviniente, representa a 

própria consagração do niilismo, e não menos, o efetivar-se de uma vontade: “uma vontade de 

nada, uma aversão à vida, uma revolta contra os mais fundamentais pressupostos da vida, mas é e 

continua sendo uma vontade!...”39. 

Qual o espaço reservado à doutrina moral de Kant nesse discurso? Que caracteres 

sintomatológicos estão resguardados na moral kantiana, suficientes a uma articulação entre seus 

enunciados e a epidemia niilista? Num pequeníssimo capítulo de Crepúsculo dos Ídolos – Como 

o “mundo verdadeiro” acabou por se tornar fábula –, Kant é indiretamente mencionado no 

corrimão do niilismo: 

 

O mundo verdadeiro inatingível, indemonstrável, impassível de ser prometido, mas já 
enquanto pensado um consolo, um compromisso, um imperativo. (No fundo, o velho 
sol, só que obscurecido pela névoa e pelo ceticismo; a idéia tornou-se sublime, 
esvaecida, nórdica, königsberguiana.)40.       

 

A filosofia moral kantiana protagoniza um dos atos da denominada História de um 

erro, metáfora com a qual Nietzsche aduz a história do platonismo-niilismo através dalguns 

                                                           
38 DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a filosofia. Porto: Rés-Editora (s.d). p. 54. 
39 GM. Ibidem. p. 149. III, & 28. 
40 NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo do ídolos – ou como filosofar com o martelo. 2 Ed. Rio de Janeiro: Relume 
Dumará, 2000. p. 31/ 32. IV, & 3. 
 



 
99 
 

avatares do pensamento ocidental e de seus respectivos ultramundos fomentados sob diferentes 

máscaras. A criação desses “mundos” subjaz à crença num mundo verdadeiro, e essa, por sua 

vez, à crença na verdade. Com efeito, a postulação de instâncias superiores, na ótica nietzschiana, 

alberga concomitantemente um sentido depreciativo entregue ao mundo em que habitamos, e um 

dualismo metafísico que conserva as características tipológicas de uma vida reativa. Como 

Nietzsche enuncia, num explícito ataque a Kant: “cindir o mundo em um ‘verdadeiro’ e um 

‘aparente’, seja do modo cristão, seja do modo kantiano (um cristão pérfido no fim das contas) é 

apenas uma sugestão da décadence: um sintoma de vida que decai...”41. 

Nas circunscrições da razão cognoscente, Kant admite a indemonstrabilidade da 

coisa-em-si (noumenon), noutros termos, a inacessibilidade do mundo inteligível. Porém, ele 

resgata o acesso a esse nível hiperurânico enquanto postulado da razão prática, ancorado na 

conjectura do imperativo categórico. Enredar universalmente os indivíduos, sob a égide de um 

princípio moral, somente se dá em Kant, se colocá-los todos num degrau acima das inclinações 

sensíveis. Significa inferir que “se a lei moral é a lei da nossa existência inteligível, é no sentido 

em que ela é a forma sob a qual os seres inteligíveis constituem uma natureza supra-sensível”42. 

Sem dúvida, estamos diante de um dos principais (senão o principal) móbeis da crítica de 

Nietzsche à moral kantiana. 

Os dispositivos que fundam a moral kantiana na Fundamentação da Metafísica dos 

Costumes (dever, imperativo categórico, autonomia e liberdade) remetem à importância do 

caráter inteligível que os legitima. A faculdade na qual reside o referido caráter é a única capaz 

de dar autenticidade moral à ação, pois é ela que ordena o homem a agir mediante sua autonomia. 

Para Nietzsche, a simbiose entre razão prática e dimensão inteligível espelha uma dupla intenção 

                                                           
41 NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo do ídolos – ou como filosofar com o martelo. Op. cit. p. 30. 
42 DELEUZE, Gilles. A filosofia crítica de Kant. Lisboa: Edições 70, 2000. p. 39. 



 
100 
 

kantiana, a saber: constitui o compartimento da razão que, dissociado do uso teórico, implementa 

uma caracterização racional da crença, e restabelece a transcendência pelo obscuro recurso ao 

mundo incognoscível no qual assenta a moral. 

Quanto a esse prognóstico, Nietzsche identifica em Kant, uma perversão que o faz 

apunhalar sua empresa crítica ao destituir a razão mesma do âmbito moral, em nome da 

restauração platônico-cristã de um mundo pelo qual meus impulsos, instintos, meus indícios de 

potência, devem esconjurar-se. Uma razão ascética como extirpação da própria razão é decantada 

da proposta kantiana, como vemos nas asserções de Nietzsche: 

 

...uma violentação e uma crueldade contra a razão: volúpia que atinge seu cume quanto 
o autodesprezo, o auto-escárnio ascético da razão decreta: ‘existe um reino da verdade 
e do ser, mas precisamente a razão é excluída dele!...’. (Dito de passagem: mesmo no 
conceito kantiano de ‘caráter inteligível das coisas’ resta ainda algo dessa lasciva 
desarmonia de ascetas, que adora voltar a razão contra a razão: pois ‘caráter inteligível’ 
significa, em Kant, um modo de constituição das coisas, do qual o intelecto 
compreende apenas o que é, para o intelecto, absolutamente incompreensível.)”43. 
 

Nietzsche conjetura um possível atavismo em Kant, uma recondução tutelar dos 

velhos ideais da metafísica clássica aos quais o filósofo königsberguiano havia dedicado intensa 

análise na Dialética Transcendental. Soa como ironia e acusação o questionamento de Nietzsche 

sobre o empreendimento kantiano, quando inquire se é possível afirmar “que a vitória de Kant 

sobre a dogmática dos conceitos teológicos (‘Deus’, ‘alma’, ‘liberdade’, ‘imortalidade’) tenha 

causado prejuízo a esse ideal?”44. A intenção kantiana de preservar esses ideais, recorrendo a uma 

laicização dos mesmos com a finalidade de mantê-los, é uma forte hipótese nietzschiana. Mas, a 

adoção de um mundo-verdade já basta para Nietzsche inserir o cabedal de conceitos morais 

kantianos no rol daqueles que atrofiam a vida. 

                                                           
43 GM. Ibidem. p. 108. III, & 12. 
44 GM. Ibidem. p. 143. III, & 25. 



 
101 
 

O aspecto formal dos postulados morais de Kant, distante de uma conformação in 

concreto, é rechaçada por Nietzsche, pois tais construções interditam a expressão das forças 

criadoras no homem: “As leis mais profundas da conservação e do crescimento pedem que cada 

um invente sua virtude, seu imperativo categórico. Uma nação perece quando confunde seu dever 

com o conceito generalizado de dever”45. A omnipresença dos imperativos morais, os quais não 

permitem quaisquer individualismos na compreensão do como devo agir? e do com que fim devo 

agir?, pode ser sinônimo de embate violento nas morais instituídas em culturas diversas. Como 

se pode exigir que um dever seja sempre um pouco intempestivo e ao mesmo tempo concebê-lo 

como costume e hábito? Para Nietzsche, essa exigência kantiana é paradoxal, pois esconde um 

resquício de atrocidade ascética. 

Em Nietzsche, o que chamamos dever nasce em nós como efeito de um desejo novo: 

a resistência a esse desejo trata de acionar os objetivos sentidos como morais. Logo, o 

pensamento nega o desejo, na medida em que se cumpre um ato moral. Instaura-se então a 

fidelidade ao cumprimento do dever para o qual fomos educados, exigidos, auxiliados e 

corrigidos: “o sentimento do dever depende de partilharmos, nós e os outros, a mesma crença 

quanto à extensão de nosso poder: de sermos capazes de prometer determinadas coisas, de nos 

comprometermos em relação a elas (‘livre-arbítrio’)”46. Quando os efeitos de um ato nos são 

favoráveis em sua maior parte, julgamos ter decidido por ele, tal conclusão depende tanto de uma 

leitura de conseqüências possíveis, quanto de uma quantidade de acaso. O motivo para praticar a 

ação vem da imagem dos efeitos dessa mesma ação, que se volatiza na medida em que agimos. 

Em suma, agir por dever implica um complexo de fatores fisiológicos e não a determinação de 

uma lei moral racional alçada em céus transcendentes. 

                                                           
45 NIETZSCHE, F. O anticristo. Rio de Janeiro: Clássicos Econômicos Newton. 1996, &11, p.33. 
46 A. Ibidem. p.82. II, & 112. 



 
102 
 

Kant chama a relação de dependência existente entre a vontade e o imperativo 

categórico relação de obrigação ou necessitação, pela qual o dever manifesta-se, evitando a 

emersão de móbeis de natureza sensível determinantes de ações heterônimas. Logo, para 

solidificação do ato moral é imprescindível “uma resistência da razão prática, enquanto 

necessitação moral, que pode ser denominada coerção interior, mas intelectual”47. Nietzsche 

pontua essa nuança corrente na sentimentalidade alemã de Lutero a Kant, a obediência: o homem 

deve ter algo ao qual obedeça incondicionalmente. Tal jargão está nos frontispícios das morais 

alemãs como a virtude germânica: submeter-se, mesmo em segredo. Destarte, a moral kantiana, 

para Nietzsche, seria uma moralidade do sacrifício que a razão se impõem, obtendo vitórias 

intervaladas e sempre cruéis no interior do espírito. 

Por conseguinte, Nietzsche percebe que o brado pela obediência ganha sua maior 

reverberação em Kant, como o selo de seu rigorismo moral: “o que merece respeito em mim é 

que eu sou capaz de obedecer”48. Não estariam os moralistas, com tais posições, tentando 

esquecer algo neles mesmos ou o que eles são propriamente? Ou então não estariam imbuídos de 

um ensejo incomensurável de exercer sobre os homens seu domínio e projeção criadora? Por tais 

questões, Nietzsche convence-se de que as morais constituem uma semiótica dos afetos, e nem 

Kant ter-se-ia livrado disso: “sem considerar o valor de afirmações como ‘existe em nós um 

imperativo categórico’, sempre se pode perguntar: o que diz uma tal afirmação sobre aquele que a 

faz?”49. Com Nietzsche, iça-se um claro ressaibo de que “Kant se limitou a universalizar seu 

próprio instinto de obediência”50.  

                                                           
47 KANT, Immanuel. Crítica da razão prática. São Paulo: Martins Fontes, 2002. p. 54. Grifo nosso. 
48 BM. Ibidem. p. 87. & 187. 
49 BM. Ibidem. p. 87. & 187. Nesse parágrafo, a expressão semiótica dos afetos é usada por Nietzsche como sintoma, 
mera exposição simbólica, linguagem figurada: “a moral é meramente um discurso de signos, meramente 
sintomatologia: é preciso já saber do que se trata para tirar dela algum proveito”  (NIETZSCHE, Friedrich. 
Crepúsculo do ídolos – ou como filosofar com o martelo. 2 Ed. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2000. p. 51/ 52. 
VII, & 1.). Veja-se também, BM. Ibidem. p. 236, nota 99, de Paulo César de Souza. Nesse sentido, Oswaldo Giacoia 



 
103 
 

O ensejo kantiano (a justificação de uma moralidade a priori depositária do ser 

racional como legislador e cumpridor da lei) seria uma tentativa de amenização do que se 

comprova na natureza e na história, isto é, a pulsante desobediência aos valores morais? Toda 

construção de Kant estaria então consumida por uma vontade de presentear os homens de seu 

tempo com um princípio ético fortalecedor das relações entre eles, e assim, da moral de sua 

época? Se para Kant, o que merece respeito no homem é a sua capacidade de obedecer, para 

Nietzsche a justificação da obediência é uma violência contra a natureza: “o essencial e 

inestimável em toda moral é o fato de ela ser uma demorada coerção”51. 

Os vestígios nietzschianos propositadamente inscritos com vistas à propalar o 

formalismo kantiano como vetor da decadência e do niilismo reativo, reforça a visão de que 

moral racional e afirmação da vida se excluem: “a ‘virtude’, o ‘dever’, o ‘bem em si’, o bem com 

o caráter da impessoalidade e da universalidade; quimeras com que se exprime o declínio, o 

último enfraquecimento da vida, o chinesismo de Königsberg”52. A unidade criada a partir da 

junção dos dois mundos, representada pelo caráter de sujeito-legislador conferido ao homem, 

espelha com todas as prerrogativas o caráter do sacerdote e fiel, frutos de uma teologia do 

ressentimento: “o êxito de Kant é somente um êxito de teólogo”53. 

Nietzsche conclui que a instalação em nós, do sacerdote e legislador, é condição 

primeira para que deixemos de ser sobretudo, fiéis e sujeitos, pois, ao exercer a legislação, ambos 

(sacerdote e legislador) apenas interiorizam os valores em vigência que se firmam numa 

                                                                                                                                                                                            
Jr. Aduz-nos uma polida sentença: “como sintoma e semiótica, toda moral, todo juízo de valor remete a condições de 
conservação, crescimento ou declínio fisiológico, por conseguinte a um domínio extramoral” (GIACOIA JR., 
Oswaldo. Labirintos da alma: Nietzsche e a auto-supressão da moral. Campinas: Unicamp, 1997. p. 147.).  
50 REBOUL, Olivier. Nietzsche, crítico de Kant. Barcelona: Antropos, 1993. p. 63. “Kant se limitó a universalizar su 
proprio instinto de obediencia”. 
51 BM. Ibidem. p. 87. & 188. 
52 NIETZSCHE, F. O anticristo. Rio de Janeiro: Clássicos Econômicos Newton. 1996. p. 33. & 11. 
53 NIETZSCHE, F. O anticristo. Op. cit. p. 33. & 10. 
 



 
104 
 

representação. Desta feita, o cumprimento e fidelidade a tais valores, em realidade, é algo 

titubeante e constantemente passível de transformação. Parece então a Nietzsche que Kant não 

logrou atinar para essa dinâmica insustentável dos valores, ou então (o que é mais provável) 

desejou encobrir essa realidade, em prol da asseveração de antigos ideais: 

 

E agora não me venha falar de imperativo categórico, meu amigo! – essa expressão me 
faz cócegas no ouvido e eu tenho que rir, mesmo em sua tão séria presença: lembra-me 
o velho Kant, que como punição por ter obtido furtivamente a ‘coisa-em-si’ – também 
algo ridículo! – foi furtivamente tomado pelo ‘imperativo categórico’, e com ele no 
coração extraviou-se de volta para ‘Deus’, ‘alma’, ‘liberdade’ e ‘imortalidade’, 
semelhante a uma raposa que se extravia de volta para jaula – e sua força e esperteza é 
que havia arrombado a jaula!”54.  

 

Essa retomada kantiana das idéias como postulados fundamentais da razão prática soa 

no mínimo esquisita para Nietzsche, pois, que motivos teria Kant para recuperá-las após declará-

las ilusórios produtos da razão? A suspicácia nietzschiana procura descortinar a manobra 

kantiana, conduzindo-nos a pensar que o filósofo de Königsberg, apesar de banir de vez a 

possibilidade de conhecimento dessas idéias, fornece-nos um uso admitido como legítimo (o uso 

moral) e simultaneamente, não retira tais idéias de circulação, mantendo-as e ratificando-as, eis a 

sua intenção. Daí, pode-se interpretar a saída e o retorno entusiástico de Kant para a cela da 

metafísica: o cabedal de valores sustentados por tais ideais não sofreu pelas mãos do mesmo 

qualquer retaliação.    

Despontam da rede conceitual meticulosamente costurada com os fios mais puros por 

Kant, mecanismos deletérios da vida nos quais assenta o niilismo: o espírito gregário, o 

automatismo e o caráter de universalidade. No imperativo categórico, Nietzsche vê o antípoda do 

espírito livre, pois “enquanto este requer que o indivíduo se rebele contra toda autoridade, aquele 

                                                           
54 NIETZSCHE, Friedrich. A gaia ciência. São Paulo: Companhia das Letras, 2004. p. 335. & 223. 



 
105 
 

exige que obedeça incondicionalmente”55. Logo, a lei moral atende aos afãs do rebanho e à 

permanência e cultivação de um homem servil, de comportamentos presumíveis e inalteráveis: o 

homem-bovino. Essa ode à estandardização, da moral de Kant, sugere a Nietzsche, uma 

automação tediosa condizente ao cumprimento do dever através do imperativo: “... A forma de 

existência maquinal como a suprema, a mais digna de honra, idolatrando a si mesma. ( - Tipo: 

Kant como fanático do conceito formal ‘tu deves’)”56. 

À idéia de universalidade intrínseca às pretensões de consumação do imperativo 

categórico, Nietzsche contrapõe sua acepção do caráter único e irreversível de cada ação, 

dizendo-nos que “... não há nem pode haver ações iguais, – que toda ação já realizada foi 

realizada de uma maneira única e irrecuperável”57. Os múltiplos fatores inauditos que incidem em 

nós quando agimos constituem o ônus nietzschiano dessa singularidade própria do acontecer 

humano: “nas acções de um homem entram em jogo elementos que se subtraem ao seu 

conhecimento porque estão para além do seu controle e vice-versa”58. Assim, é possível 

caracterizar a doutrina moral kantiana como um formalismo, por ter em vista a uniformização das 

ações por meio de prescrições normativas, pois, “enquanto Kant espera subsumir os juízos acerca 

das ações individuais numa lei moral racional, Nietzsche quer apontar o caráter singular e 

irrecuperável de cada ação”59. Sob tais considerações, Nietzsche declara em Humano, Demasiado 

Humano:  

 

                                                           
55 MARTON, Scarlett. Nietzsche – das forças cósmicas aos valores humanos. 2. Ed. Belo horizonte: UFMG, 2000. 
p. 121. 
56 NIETZSCHE, Friedrich. A “grande política” Fragmentos. Clássicos da Filosofia: Cadernos de Tradução. 
Campinas: IFCH/ UNICAMP. Nº 3, 2002. 10 [11], outono de 1887. p. 42.  
57 NIETZSCHE, Friedrich. A gaia ciência. São Paulo: Companhia das Letras, 2004. p. 224. & 335. 
58 VATTIMO, Gianni. Introdução a Nietzsche. Lisboa: Presença, 1990. p. 44. 
59 MARTON, Scarlett. O eterno retorno do mesmo: tese cosmológica ou imperativo ético?. In: _____. 
Extravagâncias: ensaios sobre a filosofia de Nietzsche. 2. Ed. São Paulo: Discurso Editorial & Unijuí, 2001. p. 94. 



 
106 
 

A antiga moral, notadamente a de Kant, exige do indivíduo ações que se deseja serem 
de todos os homens: o que é algo belo e ingênuo; como se cada qual soubesse, sem 
dificuldades, que procedimento beneficiaria toda humanidade, e portanto que ações 
seriam desejáveis; é uma teoria como a do livre-comércio, pressupondo que a harmonia 
universal tem que produzir-se por si mesmo, conforme leis inatas de 
aperfeiçoamento60. 

   

Kant revela nossa capacidade auto-legislativa, na medida em que obedecemos à nossa 

faculdade-mor, como a nós mesmos. Em Nietzsche, o entendimento e a razão criam instâncias 

que nos impelem a obedecer, quando a nada queremos obedecer. Desse modo, quando negamos a 

obediência aos grandes totens da cultura (Deus, o Estado, os pais,...), a razão aparece, 

convencendo-nos a ser ainda dóceis, persuadindo-nos, dando a entender que nos comandamos a 

nós próprios: “a razão representa as nossas escravidões e as nossas submissões como tantas 

outras superioridades que fazem de nós seres razoáveis”61. 

Na interpretação de Scarlett Marton, o repúdio nietzschiano à noção kantiana de 

autonomia, e por sua vez, à lei moral e à liberdade, promana de uma possível identificação, 

divisada por Nietzsche, entre universalidade e coletividade. No prisma nietzschiano, a 

autodeterminação do indivíduo não se vincula à autoridade do dever coordenada pela razão, 

salvaguardada por uma intenção de validade universal que pretende nivelar todos os seres 

racionais: a autonomia é um embuste de grande valia para os interesses e a manutenção do 

espírito gregário, ou melhor, uma forma refinada de tradução da empresa da coletividade. 

Seria oportuno questionar se a filosofia prática e a teoria política de Kant maquinaram 

para “levar os que se recusam a deixar-se manipular a obedecer incondicionalmente as suas 

normas? E apresentariam ainda o agravante de, logrando-os, fazê-los crer que assim agem e 

                                                           
60 NIETZSCHE, Friedrich. Humano, demasiado humano. São Paulo: Companhia das Letras, 1995. p. 72. & 96. 
61 DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a filosofia. Porto: Rés-Editora. (s.d.). p. 140. 



 
107 
 

pensam livremente”62. Nessa perspectiva, inclusive a liberdade é escamoteada. Em Nietzsche, o 

homem torna-se livre na medida em que desgarra-se de uma tradição que lhe põe a ferros, 

conquistando o acesso ao laisser aller (deixar ir): “o homem que se tornou livre, e muito mais 

ainda o espírito que se tornou livre pisa sobre o modo de ser desprezível do bem-estar, com o 

qual sonham o comerciante, o cristão, a vaca, a mulher, o inglês e outros democratas”63. 

Na doutrina moral kantiana, mais precisamente, no que diz respeito à campanha 

contra o egoísmo sob a bandeira do dever, nem as mais sacrificosas ações humanas furtam-se de 

uma determinabilidade da vontade pelo egoísmo, ou melhor, pela matéria sensível. Christoph 

Türcke alude a uma confusão concernente à referida doutrina, por conceder ao sentimento de 

agradabilidade, de natureza sensível (portanto uma inclinação), a relevância de propulsor moral, 

e indício de sublimidade64. Ora, como distinguir então o sublime do pérfido? Türcke não vê 

saída, pois nesses termos, a ilusão, a inveracidade e a imoralidade já não se deixam distinguir do 

ser-moral: “toda a concepção moral de Kant, baseada na clara delimitação entre inclinação e 

obrigação,... sai dos eixos aqui e por um momento, antes de retornar aos eixos, inaugura 

diretamente as perspectivas nietzschianas”65. 

No prisma de Türcke, Kant forneceu, sem intenção alguma, uma possibilidade de 

interpretação da moral bastante cara aos propósitos de Nietzsche. O homem jamais pode suportar 

                                                           
62 MARTON, Scarlett. Nietzsche – das forças cósmicas aos valores humanos. 2. Ed. Belo horizonte: UFMG, 2000. 
p. 127/ 128. 
63 NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo dos ídolos – ou como filosofar com o martelo. 2 Ed. Rio de Janeiro: Relume 
Dumará, 2000. p. 95. IX, & 38. Nietzsche lista, nessa passagem, alguns exemplos de tipos considerados fracos 
(inclusive as vacas num sentido metafórico, como exemplo de animal domesticado), os quais, ao seu ver, seriam 
sustentáculos de uma humanidade de rebanho e do espírito gregário. 
64 Kant, na Crítica da Razão Prática, considera sublimes no homem o fato de determinar-se pela lei moral a priori e a 
ilusão de acreditar ser o conteúdo subjetivo que acompanha a moralidade, a conseqüência particular de um 
sentimento especial: “é algo muito sublime na natureza humana <o> ser determinado imediatamente a ações por uma 
lei racional pura e até a ilusão de considerar o subjetivo dessa determinabilidade intelectual da vontade como algo 
estético e como efeito de um particular sentimento orgânico (pois um sentimento intelectual seria uma contradição)” 
(KANT, Immanuel. Crítica da razão prática. São Paulo: Martins Fontes, 2002. p. 190.). 
65 TÜRCKE, Christoph. O louco: Nietzsche e a mania da razão. Petrópolis: Vozes, 1993.  p. 95. 
 



 
108 
 

seu ser-moral sem obscurecê-lo por meio de uma auto-culpabilidade, como o ápice abscôndito de 

sua auto-adulação. Afirma Türcke: “de repente, e totalmente contra a própria intenção, Kant 

deixa reluzir aqui o ponto de indiferença entre moral e imoralidade, o qual Nietzsche, ‘o primeiro 

imoralista’, declara então ser o seu ponto de vista”66. Kant, despretensiosamente, de acordo com 

Türcke, teria oferecido indícios ao que Nietzsche ulteriormente medrou em sua psicologia do 

sacerdote ascético, pela noção de martírio. Porém, enquanto partícipe do elenco niilista 

arregimentado por Nietzsche, Kant realmente teria lançado luzes, sem o saber, aos meandros da 

investigação filosófica que desconstruiu a racionalidade moral e corroborou o mal-estar e a 

prostração que a mesma implica? 

No mais, o rebaixamento da vida encontra-se potencializado pela doutrina moral 

kantiana; nela o ideal ascético obtém suficiente refinamento para manter-se operando: “Kant leva 

ao limite a lógica do ideal ascético; rechaça todo valor às paixões, inclusive às superiores, e 

mutila ao homem ao sacrificar seu gênio e riqueza próprios – seu eu – em altares de um eu 

estranho ao que denomina razão prática”67. A subsistência dessa razão prática requer um patamar 

crível. Todavia, tal patamar deve circunscrever-se unicamente à razão e não a qualquer instância 

exterior a ela. Daí deriva a intricada noção kantiana de fé racional, subscrita pelo pressuposto de 

um caráter inteligível, dimensionado num mundo igualmente numênico, donde resultaria 

inevitável um defrontar-se com Deus, imortalidade e liberdade68. 

Enquanto o pensamento kantiano ainda evoca a verdade sobre a moral (como evoca o 

verdadeiro conhecimento e a verdadeira religião), é niilista em sentido reativo, pois, partindo do 

                                                           
66 TÜRCKE, Christoph. Op. cit. p. 96. 
67 REBOUL, Olivier. Nietzsche, crítico de Kant. Barcelona: Antropos, 1993. p. 76. “Kant lleva al límite la lógica del 
ideal ascético; rechaza todo valor a las pasiones, incluso a las superiores, y mutila al hombre al inmolar su genio y 
riqueza proprios – su yo – en aras de un yo extraño al que denomina razón práctica”. 
68 A esse respeito, veja-se Crítica da Razão Pura, Doutrina Transcendental do Método – Cap. II. Terceira Secção: 
Da Opinião, da Ciência e da Fé (A 820 B 848). 
 



 
109 
 

diagnóstico nietzschiano, tal pensamento continua alimentando a crença na verdade e, sobretudo, 

na verdade arvorada num fora, num além-mundo, que vigora em detrimento das manifestações 

potenciais da vida. Às expensas de grandes aturdimentos e atrocidades contra a vida, foram 

erigidos e insistentemente cobrados os conceitos da moral, assim Nietzsche os vê: “um agir, para 

o qual o instinto da vida tende, tem no prazer sua própria prova de um agir correto: e todo niilista 

com vísceras cheias de dogmatismo cristão entendeu o prazer como objeção...”69. Portanto, nem 

mesmo Kant poderia escapar a essa praxe: “o imperativo categórico cheira a crueldade...”70. 

Nietzsche entende o erro como condição de vida, contudo, de uma vida decadente, 

reativa, recoberta de fraqueza, que tenta inutilmente adornar o vivente por meio de injunções, 

prescrições, elaborações metafísicas, almejando livrar-lhe do arrebatamento inelutável condizente 

à vida. A este propósito, o que significa, nos termos nietzschianos, uma afirmação da vida? Com 

Nietzsche nos é aberta uma outra dimensão de compreensão de nossa existência fática? Se esta 

for possível, em que medida a doutrina moral de Kant se insere ou não em seu âmago? As 

interrogações aqui presentes servirão de faróis orientadores ao próximo sub-item. 

      

3.3. A Lição Nietzschiana da Afirmação da Vida  

  

A vida aflora enquanto critério essencial em Nietzsche, sendo interpretada pelo seu 

caráter efêmero, como transitoriedade palco da simbiose entre criação e destruição num exercício 

ininterruptamente plasmador, acima de bem e mal. Logo, todo princípio, preceito, ou instituição 

filosófica que não seja afirmativo dessa perspectiva, é degenerativo e retrata a decadência 

                                                           
69 NIETZSCHE, F. O anticristo. Rio de Janeiro: Clássicos Econômicos Newton. 1996. p. 34. & 11. E ainda, no 
mesmo aforismo: “o que destrói mais rápido do que trabalhar, sentir, pensar, sem uma necessidade íntima, sem uma 
escolha pessoal profunda, sem prazer? Como um autômato do ‘dever’? Exatamente a receita para a decadência, para 
o próprio idiotismo... Kant idiotizou-se”.  
70 GM. Ibidem. p. 55. II, & 6. 



 
110 
 

humana. Toda moral erigida em fundamentos metafísicos permanece destituída de uma avaliação 

mais cabal dos valores nos quais é arvorada, sendo simultaneamente condescendente com valores 

já estabelecidos, aquiescendo-os. Estes apaziguam o homem ante a finitude, o sofrimento e o 

devir, pois, “incapaz de suportar o que traz a marca do transitório, ele não soube acolher o 

sofrimento e a dor que lhes são inerentes”71. Para Nietzsche, essa parafernália de valores 

representam mecanismos de estigmatização da vida. 

Nesse sentido, quais as conclusões elaboradas pelo mesmo acerca do programa crítico 

e moral kantiano? Tentemos apresentá-las resumidamente: a não realização da crítica em sua 

inteireza, pela ausência de uma percepção genealógica que desnudasse o elemento diferencial 

criador de valores; o retorno à coisa-em-si no campo da moral, quando da sua anterior 

vituperação no âmbito epistemológico; em decorrência disso, a admissão de um mundo supra-

sensível imprescindível à constituição de seu aparelho moral;  por conseguinte, nele 

permaneceriam os valores ditos superiores tão caros à metafísica clássica, implicando a sua 

reedição e a explícita derrocada do empenho crítico. Em suma, nas palavras de Nietzsche: “Kant 

e a sua ‘Filosofia das Portas dos Fundos’”72. 

Primeiramente, a filosofia nietzschiana dispensa, porquanto dilapida, uma visão da 

vida subtendida de modo estático e perene. Da mesma forma, execra toda perspectiva que a 

interpreta enquanto fenômeno explicado cientificamente por um télos que a determina (como, por 

exemplo, a conservação da espécie à guisa de Darwin), ou então, enquanto subordinada a algum 

tipo de fim escatológico, de conteúdo salvífico. Significa inferir com Nietzsche, que a mesma não 

pode ser encerrada num conceito ou esgotada num sistema, pois qualquer fala acerca da vida, 

                                                           
71 MARTON, Scarlett. A dança desenfreada da vida. In: Extravagâncias: ensaios sobre a filosofia de Nietzsche. 2. 
Ed. São Paulo: Discurso Editorial & Unijuí, 2001. p. 58. 
72 NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo do ídolos – ou como filosofar com o martelo. 2 Ed. Rio de Janeiro: Relume 
Dumará, 2000. p. 76. IX, & 16. 



 
111 
 

constitui desde já uma mera interpretação: “não existiria nenhuma vida, senão com base em 

avaliações e aparências perspectivas”73. 

Na efetividade, no acontecer mundano, a vida demonstra-se a si mesma empurrando-

nos a condição de sermos apenas os seus hermeneutas. Nesse ínterim, Nietzsche expressa a 

possibilidade de transformar esse exercício hermenêutico em atividade afirmativa e 

transvaloradora, a qual alerta para os nefastos aparatos fixadores de uma vida doentia, exercendo-

se como seu mais autêntico antípoda. Em Ecce Homo, obtemos do próprio Nietzsche a denúncia 

dos vetores desafirmativos dos instintos vitais e uma declaração entusiástica do caráter afirmativo 

destinado à vida pela seguinte distinção: 

 

... o instinto que degenera, que se volta contra a vida com subterrânea avidez de 
vingança (– o cristianismo, a filosofia de Schopenhauer, em certo sentido já a filosofia 
de Platão, o idealismo inteiro, como formas típicas), e uma fórmula de afirmação 
suprema nascida da abundância, da superabundância, um dizer Sim sem reservas, ao 
sofrimento mesmo, à culpa mesmo, a tudo o que é estranho e questionável na 
existência mesmo... Esse último, mais radiante, mais exaltado-exuberante Sim à vida é 
não apenas a mais elevada percepção, é também a mais profunda, a mais 
rigorosamente firmada e confirmada por ciência e verdade74.        

     

Quanto à ciência e à verdade que atestam esse estonteante Sim, Nietzsche 

recomenda-nos pensar uma ciência alegre (gaia scienza) que declara falidas as fórmulas 

metafísicas de conduta existencial, dando-nos uma verdade perspectivística enquanto sua 

interpretação, sua proposta de inversão dos valores. De fato, Nietzsche incita-nos a uma atitude 

calcada na insígnia da coragem e na execução de nossos índices de força, com os quais lançamo-

nos no mundo, não mais revestindo-o de sentidos últimos nem primeiros, porém apenas 

afirmado-o sob a ótica da vida. Mediante a predominância do tipo fraco, a vida é esvaecida nos 

                                                           
73 BM. Ibidem. p. 41. & 34. 
74 NIETZSCHE, Friedrich. Ecce homo. 2. Ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2003. p. 63. O Nascimento da 
Tragédia, & 2. 



 
112 
 

cadafalsos dos ideais da tradição ocidental, isso posto, a afirmação da vida propalada por 

Nietzsche diz respeito aos fortes: “... o dizer Sim à realidade, é para o forte uma necessidade tão 

grande quanto para o fraco, sob a inspiração da fraqueza, a covardia e a fuga diante da realidade – 

o ‘ideal’ ...”75. 

Isso posto, Nietzsche insere Kant entre os idealistas estigmatizadores da vida, 

perfilando-o na história do platonismo-niilismo. Todavia, há tratadistas que desconsideram o 

alcance da crítica nietzschiana à moral de Kant, sob os mais diversos aspectos. No que diz 

respeito à admissão kantiana de um mundo inteligível, no qual assenta a moral, Julio Cabrera 

entende que a alcunha nietzschiana de detrator do mundo e da vida, não pode se aplicar a Kant: 

“o ‘mundo inteligível’ kantiano, por ser apenas logicamente (relativa e contrafactualmente) 

concebido, não se constitui como ‘depreciador’ do mundo sensível, nem está particularmente 

interessado em caluniá-lo”76. 

Na interpretação semântica de Cabrera, a noção kantiana de dever moral não é 

factual, mas tão-somente contrafactual, com base na asserção do próprio Kant de que jamais o 

dever foi efetivado na experiência. Destarte, Cabrera propõe uma substituição gramatical na 

fórmula do dever e do imperativo categórico, do indicativo para o subjuntivo77, o que acarreta a 

pressuposição, ligada à mudança da estrutura semântica, de que a ação não é realizada. Com isso, 

o referido tratadista observa que a leitura imprimida pelos nietzschianos a respeito da querela 

Nietzsche-Kant, precisamente sobre o vínculo entre lei moral e mundo inteligível, é 

                                                           
75 NIETZSCHE, Friedrich. Ecce homo. Op. cit. p. 63. O Nascimento da Tragédia, & 2. 
76 CABRERA, Julio. Para uma defesa nietzschiana da ética de Kant (à procura do super-homem moral) – uma 
reflexão semântica. Cadernos Nietzsche. São Paulo: GEN-USP, Nº 06, p. 31-69, 1999. p. 36. Julio Cabrera apoia-se, 
em sua investida denotadora das falhas intrínsecas à leitura standard da crítica de Nietzsche à moral kantiana, na 
semântica de Saul Kripke, especificamente em sua teoria dos nomes. 
77 A fórmula do dever: “Se houvesse na experiência um único caso de dever moral puro, então ela deveria ter as 
seguintes características (deveria ser uma ação somente determinada pela lei moral, sem qualquer determinação 
sensível, etc.” A fórmula do imperativo categórico: “Deverias agir somente segundo aquela máxima que pudesses 



 
113 
 

completamente equivocada: “quando se diz: ‘Deverias agir’, isso não remete a um outro mundo 

(mítico, transcendente) onde tal ação seria realizável, mas apenas para uma possibilidade inerente 

ao nosso próprio mundo”78. 

Ademais, Cabrera denomina trágica a moral de Kant, no sentido nietzschiano do 

termo, como tragicidade associada à vida. Os elementos trágicos de Nietzsche, segundo Cabrera, 

estariam presentes em Kant79. Isolemos dois, a existência enquanto problemática e a 

expansividade da vida: o homem submetido tanto às coações impulsivas, quanto aos deveres 

inteligíveis é posto numa problematicidade existencial. Ao referir-se às inclinações sensíveis, 

Kant compreende a vida como Nietzsche, por isso concebe o dever moral imperativa e 

categoricamente. Cabrera vê em Kant a aceitação da vida como expansividade a título de mera 

constatação, o que não implica posicionamento algum diante dela, seja para afirmá-la ou negá-la: 

“que a vida deva ser aceita por dever, e não por inclinação, não habilita a encontrar na filosofia 

moral kantiana qualquer ‘condenação da vida’”80. 

Na visão de Olivier Reboul, a vida em Nietzsche possui caráter normativo, sendo 

ferramenta indispensável na luta em favor da supressão das morais contrárias à assunção das 

pulsações vitais. Reboul patenteia a exigência nietzschiana de naturalismo moral, pelo qual 

Nietzsche mostra, inadvertidamente, a imoralidade natural subjacente aos valores: “o naturalismo 

é uma reivindicação moral contra a moral que calunia a vida e cujo progresso contradiz tudo o 

                                                                                                                                                                                            
querer que se convertesse, ao mesmo tempo, em lei universal” (CABRERA, Julio. Para uma defesa nietzschiana da 
ética de Kant (à procura do super-homem moral) – uma reflexão semântica. Op. cit. p. 35.). 
78 CABRERA, Julio. Op. cit. p. 35. 
79 Cabrera sugere cinco elementos característicos do trágico subjacentes às filosofias de Kant e Nietzsche, são eles: 
problematicidade da existência, criação de valores, periculosidade, falta de finalidade e vitalidade. 
80 CABRERA, Julio. Ibidem. p. 53. 
 



 
114 
 

que eleva e reforça o tipo humano”81. Nesse sentido, o referido autor encontra correspondências 

entre Kant e Nietzsche calcadas no fato de que ambos não nos propõem valores, pelo menos não 

de maneira dogmática. 

Tal verificação conduz Reboul ao principal ponto de convergência interpretado: a 

constatação de um formalismo nietzschiano. Ora, na medida em que Kant ostenta os ideais 

enaltecedores do discurso racional da Aufklärung, Nietzsche conclama sua batalha contra a 

moral, pautado no ideal aristocrático. Para Reboul, a contraposição de Nietzsche a Kant não 

condiz ao âmbito da oposição entre fato e ideal, considerando que Nietzsche ainda remete a um 

ideal, um recurso formal, que transcende os fatos. Por conseqüência, há “formalismo moral tanto 

em Nietzsche como em Kant. Nem um nem outro nos vende um catálogo de valores; ambos nos 

exortam a uma valoração crítica e criadora”82. 

Nietzsche destoa de Kant, na perspectiva de Reboul, sob as seguintes nuanças: para 

Kant os valores devem promanar da lei moral, pela qual auferem validade universal; em 

Nietzsche, nenhum valor é universal, existindo apenas numa condição heterônoma (como meio 

para um fim), ou, circunscrito a determinadas configurações da vida conforme a variabilidade 

dessa. Poder-se-ia então perguntar se a vida seria um valor universal, com Nietzsche depreende-

se que não, pois, “a vida adota formas opostas em função dos diferentes tipos, pelo que não pode 

fundar valores universais”83. Reboul também chama a atenção para o significado da virtude em 

                                                           
81 REBOUL, Olivier. Nietzsche, crítico de Kant. Barcelona: Antropos, 1993. p. 65. “el naturalismo es uma 
reivindicación moral contra la moral que calumnia la vida y cuyo progreso contradice todo lo que eleva e refuerza 
al tipo humano”. 
82 REBOUL, Olivier. Nietzsche, crítico de Kant. Op. cit. p. 73. “formalismo moral tanto em Nietzsche como em Kant. 
Ni uno ni outro nos venden un catálogo de valores; ambos nos invitan a uma valoración crítica y creadora”.  
83 REBOUL, Olivier. Ibidem. p. 73. “la vida adopta formas opuestas em función de los diferentes tipos, por lo que 
no puede fundar valores universales”. 



 
115 
 

Nietzsche, o qual desloca-se do domínio moral para o estético: “virtude em Nietzsche não é 

necessariamente uma noção moral”84. 

De fato, na ótica nietzschiana, a virtude parece estar atrelada a uma estética da 

existência, que por sua vez, instaura-se mediante a auto-supressão da moral adicionada a uma 

abertura frente ao eterno retorno, um Sim à vida e uma compreensão dessa última como palco da 

vontade de poder: “a vida é precisamente vontade de poder”85. Diante da vida, toda e qualquer 

moral (inclusive a de Kant) é caduca, Nietzsche assina a afirmação, denotando que o recorrente 

exercício de forças consumam o caráter de exploração entregue à vida, o qual as pirâmides 

morais tentam, sem sucesso, ilusoriamente encobrir e condenar, pois, a exploração “faz parte da 

essência do que vive, como função orgânica básica, é uma conseqüência da própria vontade de 

poder, que é precisamente vontade de vida”86. 

Da perspectiva estética, Nietzsche retira as bases para uma interpretação trágica do 

existir, encontrando na arte um autêntico modo de expressão das potências vitais. Isso ocorre, já 

com alguma cintilação, em O Nascimento da Tragédia, que ousou, nas palavras de Nietzsche, 

“ver a ciência com a óptica do artista, mas a arte, com a da vida”87. O correlato entre arte e vida 

designa a condição criadora de representações e configurações que nelas ocorrem. Assim, o 

trágico em Nietzsche, consiste na adesão a essas instâncias imprimidas por ambas, afirmando-as 

mesmo em seu caráter ilusório, o que “implica uma reabilitação da ilusão, da aparência como 

características essenciais da arte e da vida”88. 

                                                           
84 REBOUL, Olivier. Ibidem. p. 74. “virtud en Nietzsche no es necessariamente una noción moral”. 
85 BM. Ibidem. p. 171. & 259. 
86 BM. Ibidem. p. 171. & 259. 
87 NIETZSCHE, Friedrich. O nascimento da tragédia. 2 Ed. são Paulo: Companhia das Letras, 2003. Tentativa de 
autocrítica. p. 15. & 2. 
88 MACHADO, Roberto. Nietzsche e a verdade. Rio de Janeiro: Rocco, 1984. p. 43. 
 



 
116 
 

A sutileza que envolve as últimas, condiz à própria concepção de filosofia em 

Nietzsche, a qual compreende-se como experiência, vivência e afirmação: filosofia dionisíaca. 

Portanto, o élan entre arte e vida é vivificado por uma atitude de pensamento que visualiza o 

plasmar-se contínuo da vida, nas forças que reverberam-se através da arte, afirmando-a: “antes de 

tudo, é preciso aceitar a vida no que ela tem de mais alegre e exuberante mas também de mais 

terrível e doloroso”89. A evocação nietzschiana do “torne-se aquilo que você é”90, serve de 

contraponto ao conhece-te a ti mesmo socrático e ao amai ao próximo cristão. Ela implica 

sobremaneira, uma arte do cultivo de si mesmo coadunada a esse vislumbre dos erros, dos 

desvios, da destruição e coisas afins que compõem a vida. 

Dessa maneira, “ao sugerir que cada pessoa se torne o artista de sua própria vida, 

Nietzsche está provavelmente a trabalhar com a concepção bastante exigente que temos, ou que 

tivemos até há pouco, do que constitui uma obra de arte”91. Michael Tanner acredita ser a 

originalidade o critério nietzschiano de uma tal estética existencial. Contudo, Tanner declara 

absurda a proposição de Nietzsche de que o indivíduo deve dar vazão a sua força e criar sua 

própria moral, caminho ou objetivo pessoal, quando não há caminho a seguir, mas somente 

papéis, necessidades, problemas e expectativas em seu encalço. Mas será mesmo um desejo 

nietzschiano que o homem ao estilizar sua vida realize objetivos pessoais, quando a única postura 

reivindicada é a de afirmação da vida? Não será a vida que se exerce nele? Até que ponto 

Nietzsche pensa em meta pessoal, se vislumbra o indivíduo como dividuum lançado numa vida 

que é uma incessante explosão de forças? 

                                                           
89 MARTON, Scarlett. A dança desenfreada da vida. In: _______. Extravagâncias: ensaios sobre a filosofia de 
Nietzsche. 2. Ed. São Paulo: Discurso Editorial & Unijuí, 2001. p. 54. 
90 NIETZSCHE, Friedrich. A gaia ciência. São Paulo: Companhia das Letras, 2004. p. 186. & 270. 
91 TANNER, Michael. O pensamento de Nietzsche. Lisboa: Presença, 1997. p. 58. 



 
117 
 

Dizer Sim à vida impele-nos a ver o mundo à maneira de Heráclito, a partir da 

dionisíaca unidade dos contrários que eternamente retorna, num constante ritornelo criador-

destruidor. Afirmar a vida então equivale a afirmar o vir-a-ser, percebendo esse mundo como 

vontade de poder, pois nele repousa o conflito, a tensão, a impossibilidade sintética, a agonística 

engendrante e aniquiladora, devido ao exercício daquela. Por tais asserções, a filosofia 

nietzschiana de Dionísio “é a própria perspectiva afirmadora da vida em todas as suas dimensões 

e dificuldades, por ser este pensamento uma experiência para combater o pessimismo que domina 

o modo de ser na modernidade”92.   

Tal acepção junta-se à visão do eterno retorno através da mudança orquestrada por 

Nietzsche, que une o tu deves e o eu quero, o estar preso e a liberdade, pela conversão ao jogo 

sempre igual do mundo: a vontade, sob esta compreensão, desvincula-se da moral (esvaziamento 

de sentido do tu deves), já não deseja vingar-se (espírito de vingança, próprio do niilismo 

reactivo), apenas joga o jogo do eterno retorno de todo o ente. Além do caráter eminentemente 

cosmológico, “a visão se transforma em um ‘imperativo’ que dá à existência uma densidade 

infinita: ‘Vive todo instante de sorte que queiras sempre revivê-lo’”93. Assim sendo, Nietzsche 

não remete a qualquer outro mundo, seja ele metafísico, lógico ou contrafactual, como fizera 

Kant, porque dilapidou dicotomias e oposições detratoras da vida. 

É notório reivindicar o prisma cosmológico-filosófico do eterno retorno nietzschiano, 

sem declará-lo mais ou menos importante que o prisma de imperativo ético: solicitar ao indivíduo 

que viva como se sua vida fosse retornar eternamente nos mais ínfimos detalhes não se restringe 

meramente a um postulado moral, vai além disso. A defesa do pensamento da eterna recorrência 

                                                           
92 LUCCHESI, Bárbara. Filosofia dionisíaca: vir a ser em Nietzsche e Heráclito. Cadernos Nietzsche. São Paulo: 
GEN-USP, Nº 01, 1996. p. 61. 
93 LEFEBVRE, Henri. Nietzsche. México: Fondo de Cultura Economica, 1987. p. 122. “la visión se transforma em 
un ‘imperativo’ que da a la existencia una densidad infinita: ‘Vive todo instante de suerte que quieras siempre 
revivirlo’”. 



 
118 
 

da vida, independente do nosso querer, não é simplesmente uma descrição do mundo, ultrapassa 

o patamar cosmológico. No entanto, não hesitamos ao pensar com Nietzsche que “o eterno 

retorno é parte constitutiva de um projeto que acaba com a primazia da subjetividade. 

Destronado, o homem deixa de ser um sujeito frente à realidade para tornar-se parte do mundo”94. 

Tresvalorar valores significa implementar uma avaliação outra na constituição dos 

valores e na dação de sentido, ratificando a vazão da vontade de poder afirmativa, em detrimento 

de uma existência insuflada de valores niilistas produzidos por uma “vontade de poder que deseja 

senhorear-se, não de algo da vida, mas da vida mesma, de suas condições maiores, mais 

profundas e fundamentais”95, logo, uma vontade de poder negativa com a qual opera o asceta. 

Com isso, Nietzsche pretende obliterar a décadence. Nas suas palavras: 

 

Considero a própria vida um instinto para o crescimento, para a duração, para o 
acúmulo de forças, para o poder: onde falta vontade de poder, existe o declínio. Minha 
afirmação é que falta essa vontade em todos os valores mais elevados da humanidade, 
que os valores da decadência, valores niilistas, imperam sob os nomes mais santos96.   

 

Nietzsche discrepa da modernidade e de Kant, ao sustentar essa inversão do valor que 

deve ser entregue à vida e ao mundo, permutando o atributo pessimista das visões modernas 

(dentre elas as conclusões kantianas sobre o sensível), por uma postura afirmativa. A doutrina 

moral kantiana, aos olhos de Nietzsche, constitui mais um panorama a partir do qual a vida é 

prostrada em prol de uma vida reativa e decadente. Ele claramente acusa Kant de potencializar 

seus próprios preconceitos em sua moral, denominando-a como “a rígida e virtuosa tartufice do 

                                                           
94 MARTON, Scarlett. O eterno retorno do mesmo: tese cosmológica ou imperativo ético?. In: _______. 
Extravagâncias: ensaios sobre a filosofia de Nietzsche. 2. Ed. São Paulo: Discurso Editorial & Unijuí, 2001. p. 118. 
95 GM. Ibidem. p. 107. III, & 11. Em torno dessa questão, Nietzsche assertiva “deve ser uma necessidade de primeira 
ordem, a que faz sempre crescer e medrar essa espécie hostil à vida – deve ser interesse da vida mesma, que um tipo 
tão contraditório não se extinga... aqui se faz a tentativa de usar a força para estancar a fonte da força” (GM. Ibidem. 
p. 107. III, & 11.). 
96 NIETZSCHE, F. O anticristo. Rio de Janeiro: Clássicos Econômicos Newton. 1996. p. 29/ 30. & 6. 



 
119 
 

velho Kant, com a qual ele nos atrai às trilhas ocultas da dialética, que encaminham, ou melhor, 

desencaminham, a seu ‘imperativo categórico’”97. 

A lição nietzschiana da afirmação da vida instiga o homem a posicionar-se no retorno 

e a “querer para trás”98, aceitando e afirmando o acaso, advogando da sabedoria dionisíaca que é 

outrossim trágica; e simultaneamente, criar-futuro, no sentido de estatuir seus próprios valores, 

realizar a tresvaloração de todos os valores. Porém, tais condições seriam suportáveis ao 

homem? As mesmas não exigiriam que o homem fosse ultrapassado? É nesse sentido que a idéia 

nietzschiana do Übermensch (além-do-homem) atesta a factibilidade do lançar-se na vida, sem 

orientar-se por quaisquer bastiões metafísicos, seja o ultramundo platônico, cristão, ou aquele 

proposto pela filosofia prática kantiana. No mais, se Nietzsche é um verdugo da metafísica, é 

porque assume a perspectiva da vitalidade, injetando-lhe um caráter positivo, sem precedentes na 

modernidade. 

     

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
97 BM. Ibidem. p. 12. & 5.  
98 NIETZSCHE, Friedrich. Assim falou Zaratustra. 12. Ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003. Da 
Redenção. p. 174. 
  



 
120 
 

Considerações Finais 

 
A interdependência existente entre empenho crítico e discurso moral é perfeitamente 

demonstrada nas filosofias de Kant e Nietzsche, embora reconheçamos a distância de sentido 

com a qual enunciam esse correlato fundamental. Em Kant, crítica é sinônimo de discernimento 

doador das legítimas compartimentações procedimentais da razão, logo, atividade de autenticação 

do espaço circunscrito à mesma também no tocante à moralidade (em léxico kantiano, razão 

prática). Da perspectiva nietzschiana, todo esforço crítico de Kant em delimitar as esferas de 

atuação da razão intenta deveras resguardar num locus intangível os ideais mais benquistos da 

metafísica dogmática, e portanto, da tradição moral platônico-cristã. Para Nietzsche, decorre daí a 

relação kantiana entre crítica e moral. 

Pelas mãos de Kant, um latente narcisismo da Aufklärung é posto em voga mediante 

essa auto-auscultação da razão. Nietzsche encaminha-nos a esse vislumbre por uma crítica a 

marteladas, com a qual destroça o esclarecimento-encantamento, fazendo sobressair de seu 

âmago racional o inaudito poder que o sustenta, o seu grande Outro. Isso posto, Nietzsche seria 

um Aufklärer radical por levar ao ápice o próprio esclarecimento e, simultaneamente, um anti-

Aufklärer, pois, rebentando-o, descortina suas dissimulações mais viscerais. Nesse âmbito, o 

diálogo com Kant faz-se necessário às aspirações nietzschianas, já que as mesmas suscitam “uma 

transformação radical do kantismo, uma reivindicação da crítica que Kant traía ao mesmo tempo 

que a concebia”1. 

Destarte, pensamos um Nietzsche redimensionador do papel da crítica filosófica 

inaugurada por Kant, no momento em que estende o alcance da crítica aos até então insuspeitos 

                                                           
1 DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a filosofia. Porto: Rés-Editora. (s.d.). p. 80. 
 
 



 
121 
 

pilares da filosofia: a moral e a verdade (numa separação para fins didáticos, crítica dos valores e 

crítica da vontade de verdade). Mais especificamente, a exigência nietzschiana de uma crítica dos 

valores morais significa uma alteração de grandes proporções no programa da modernidade, e 

precisamente no de Kant, porquanto Nietzsche faz-nos visualizar como a moral, os preconceitos 

morais, a parcialidade encerrada nesses, está desde já preposta em qualquer análise 

epistemológica, como o vírus no hospedeiro. 

Na Genealogia, Nietzsche refere-se a um escrúpulo companheiro de longa data, 

traduzido como a pergunta acerca da origem do que entendemos por bem e por mal, 

denominando-o seu “a priori”. Com efeito, uma investigação comprometida em desvendar a 

historicidade desses valores, a raiz efetiva de onde geraram-se (o exame genealógico), sem jamais 

legitimá-los à sombra de ideais metafísico-teológicos, ou proceder a uma determinabilidade 

doutrinária de suas condições de verdade, é um propósito indispensável a Nietzsche e à 

possibilidade mesma de transposição para além do bem e do mal. Sua manobra crítico-

investigativa, por esses meandros, apresenta não somente um redimensionamento da crítica, mas 

deflagra-se inteiramente antikantiana. 

Não há espaço no pensamento nietzschiano para sacramentar a moralidade fora dos 

escombros da história, até porque o homem não é mais percebido com os olhos frios e estáticos 

da modernidade: “o filosofar histórico é doravante necessário, e com ele a virtude da modéstia”2. 

A constatação dessa tendência nos filósofos, dentre eles Kant, de recorrer a degraus supra-

históricos onde consolidar-se-iam os autênticos recursos morais é suficiente para verificar o valor 

negativo que os mesmos entregam à história, à existência do que ocorre, à natureza, ao devir e à 

                                                           
2 NIETZSCHE, Friedrich. Humano, demasiado humano. São Paulo: Companhia das Letras, 1995. p. 16. & 2. 



 
122 
 

vida. Por conseguinte, “a própria antinatureza recebeu as supremas honras como moral, e como 

lei, como imperativo categórico, permaneceu suspensa sobre a humanidade”3. 

Ora, se Kant apontou a impossibilidade de comprovar a realização do ato moral pela 

contingência – e nisso, de certa forma, Nietzsche guarda relações com ele – quais as reais 

intenções que levaram-no a erguer seu edifício ético, quando já pressupunha a não factibilidade 

de uma ação moral no mundo contingente? À expensas de que visão da realidade arvora-se o 

empreendimento de Kant? Far-se-ia ainda necessário a este tomar partido de maneira explícita 

pela vida ou não? Eufêmicos, diríamos apenas que Nietzsche preconiza um descontentamento de 

Kant com a vida, porém, com aquele entendemos o significado niilista dessa moral, seu arquétipo 

imaginário de auto-sujeição entrelaçado com o menoscabo de expressivos índices de domínio, 

força e prazer que desejam aflorar: a saúde do indivíduo implica seu lançar-se afirmativo para os 

êxtases e os dissabores da vida, enquanto que sua doença é negar a característica pulsante desse 

turbilhão em nome das mais ardilosas invenções metafísicas. 

Conferir à vida um valor de nada em nome de paisagens ascéticas, essa foi a  tônica 

que imperou nos cernes filosóficos do ocidente. Nietzsche quer elidir a idiossincrasia 

degenerativa e a relação assimétrica subsistente nessa ótica. Romper essa dualidade, assimilando 

única e simultaneamente esse aqui que é o mundo, significa compreender a existência como rio 

de infinitas possibilidades de constituição de sentido (inclusive o sentido para a metafísica), 

enquanto experiência de perpétua criação-destruição de valores que esgota-se na finitude. Sem 

dúvida, a analogia entre Nietzsche e os gregos dos períodos homérico e naturalista é evidente, 

quanto ao fato de restituir ao homem sua condição de ser imerso no turbilhão deviniente, 

elemento partícipe de uma perspectiva cosmológica do mundo, completamente finito. 

                                                           
3 NIETZSCHE, Friedrich. Ecce homo. 2. Ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2003. p. 115. IV, & 7. 



 
123 
 

É também nesse sentido que ele não pode compactuar com a ética de Kant, dada a 

centralidade com que o último ainda trabalha a condição humana. Não pretendemos defender um 

renascimento total da Grécia trágica advogado por Nietzsche, mas é difícil não divisar em sua 

filosofia a recuperação dalgumas nuanças daquele modelo, realimentada não somente como 

forma de escapar do modo de pensar moderno, mas principalmente, como visão que permanece 

após uma assepsia de toda crosta metafísica. A vontade de poder exercendo-se intermitentemente 

em cada minúsculo ato do homem, é perfeitamente, um antípoda do exercer-se de uma razão 

dessensibilizada que, mesmo assim, pode interferir nas ações humanas. Porém, no fundo, essa 

razão não passa de uma configuração do exercício da vontade de poder: “a vontade dos enfermos 

de representar uma forma qualquer de superioridade, seu instinto para vias esquivas que 

conduzam a uma tirania sobre os sãos  - onde não seria encontrada, essa vontade de poder 

precisamente dos mais fracos!”4.  

É preciso ter em conta que Nietzsche não refuta Kant, ou a modernidade, ou a 

tradição filosófica ocidental desde Sócrates; na realidade, ele expõe uma base interpretativa do 

decurso do pensamento filosófico que silenciosamente ocultou um traço nodal em seu âmago: o 

niilismo ou a obliteração da vida. Assim sendo, Nietzsche abdica de preocupar-se em solavancar 

um programa gnosiológico ou moral mais verdadeiro que o de Kant ou qualquer outro filósofo. 

Seu empenho demanda uma reavaliação desse trato com a vida e com o mundo, e uma completa 

desvalorização e extinção da metafísica sob os nomes de vontade de poder, eterno retorno, auto-

supressão da moral, afirmação da vida, além-do-homem e amor fati.  

O embate entre Kant e Nietzsche: consideramo-lo uma relevante linha, dentre várias 

outras exeqüíveis, de adução do debate entre modernidade e pós-modernidade, isto é, um 

                                                           
4 GM. Ibidem. p. 113. III, & 14. 
 



 
124 
 

confronto que denota uma transição, jamais uma superação ou uma simples permuta de 

fundamentos, mas uma reviravolta filosófica que carrega consigo uma diversidade única de 

expedientes geradores de um pensamento outro, ou melhor, de uma outra acepção do significado 

mesmo do pensar. De modo algum compreendemos tal embate por um viés de exclusão das 

partes envolvidas, pois, à filosofia contemporânea parece ser impreterível um deslocar-se 

dialógico para a modernidade.    

  

 

     

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
125 
 

Referências Bibliográficas 
 
 
I – BIBLIOGRAFIA PRIMÁRIA 
 
 
• KANT, Immanuel. Crítica da razão pura. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1997.  
 
• _______. Fundamentação da metafísica dos costumes. São Paulo: Abril Cultural, 1974. 

(Coleção Os Pensadores). 
 
 
• NIETZSCHE, Friedrich. Além do bem e do mal. 2. Ed. São Paulo: Companhia das Letras, 

2001.  
 
• _______. Aurora. São Paulo: Companhia das Letras, 2004. 
 
• _______. Genealogia da moral. 2. Ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2001.  
 
 
 
 
II – BIBLIOGRAFIA SECUNDÁRIA 
 
 
II. 1 – KANT 
 
 

• KANT, Immanuel. Crítica da razão prática. São Paulo: Martins Fontes, 2002. 
 
• _______. Prolegômenos a toda a metafísica futura que possa apresentar-se como ciência. 

São Paulo: Abril, 1974. (Coleção Os Pensadores). 
 
• _______. Resposta à pergunta: que é “Esclarecimento”? [Aufklärung]. In: _______. Textos 

Seletos. 2. Ed. Petrópolis: Vozes, 1997. 
 
 
 
II. 2 – NIETZSCHE  
 
 
• NIETZSCHE, Friedrich. A gaia ciência. São Paulo: Companhia das Letras, 2004. 
 
• _______. A “grande política” Fragmentos. Clássicos da Filosofia: Cadernos de Tradução. 

Campinas: IFCH/ UNICAMP. Nº 3, 2002.   
 



 
126 
 

• _______. Assim falou Zaratustra. 12. Ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003. 
 
• _______. Crepúsculo do ídolos – ou como filosofar com o martelo. 2. Ed. Rio de Janeiro: 

Relume Dumará, 2000. 
 
• _______. Ecce homo. 2. Ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2003. 
 
• _______. Humano, demasiado humano. São Paulo: Companhia das Letras, 1995. 
 
• _______. O anticristo. Rio de Janeiro: Newton Compton Brasil ltda, 1996. 
 
• _______. Obras incompletas. São Paulo: Abril Cultural, 1974. (Coleção Os Pensadores). 
 
• _______. O nascimento da tragédia. 2 Ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2003. 
 
 
 
 
II – OUTROS AUTORES 
 
 
• ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia. 2. Ed. São Paulo: Martins Fontes, 1998. 
 
• ADORNO, Th. & HORKHEIMER, M. Dialética do esclarecimento. Rio de Janeiro: J. Zahar 

Editor, 1986. 
 
• ANDLER, Charles. Nietzsche, sa vie et sa pensée. 3 Vols. Paris: Gallimard, 1958. 
 
• AZEREDO, Vânia Dutra de. Nietzsche e a dissolução da moral. São Paulo: Discurso 

Editorial & Editora Unijuí, 2003. 
 
• CAYGILL, Howard. Dicionário Kant. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2000. (Coleção 

Dicionários de Filósofos) 
 
• DELEUZE, Gilles. A filosofia crítica de Kant. Lisboa: Edições 70, 2000. 
 
• _______. Nietzsche. Rio de Janeiro: Edições 70, 1989. 
 
• _______. Nietzsche e a filosofia. Porto: Rés-Editora (s.d). 
 
• FOUCAULT, Michel. Nietzsche, Marx e Freud teatrum philosoficum. São Paulo: princípio, 

1987. 
 
• GIACOIA JR., Oswaldo. Labirintos da alma: Nietzsche e a auto-supressão da moral. 

Campinas: Unicamp, 1997. 
 



 
127 
 

• _______. Nietzsche. São Paulo: Publifolha, 2000. (Folha Explica).  
 
• GILES, Thomas Ransom. Nietzsche no limiar do século XXI. São Paulo: E.P.U., 2003. 
 
• HABERMAS, Jürgen. O discurso filosófico da modernidade. São Paulo: Martins Fontes, 

2002. 
 
• _______. O pensamento pós-metafísico. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1990. 
 
• HEIDEGGER, Martin. Kant y el problema de la metafísica. 2 Ed. México: Fondo de Cultura 

Economica, 1954. 
 
• _______. O que é uma coisa – doutrina de Kant dos princípios transcendentais. Lisboa: 

Edições 70, 1992. 
 
• _______. Sobre a essência do fundamento. 4. Ed. São Paulo: Nova Cultural, 1991. (Coleção 

Os Pensadores). 
 
• HOUAISS, Antônio & VILLAR, Mauro de Sales. Dicionário houaiss de língua portuguesa. 

Rio de Janeiro: Ed. Objetiva, 2001. 
 
• JASPERS, Karl. Nietzsche y el cristianismo. Buenos Aires: Editorial Deucalíon, 1955. 
 
• KLOSSOWSKI, Pierre. Nietzsche e o círculo vicioso. Rio de Janeiro: Pazulin. 2000. 
 
• LALANDE, André. Vocabulário técnico e crítico da filosofia. São Paulo: Martins Fontes. 

1999.  
 
• LEFEBVRE, Henri. Nietzsche. México: Fondo de Cultura Economica, 1987. 
 
• LEGROS, Robert. A metafísica nietzschiana da vida. In: FERRY, Luc & RENAUT, Alain 

(org.). Por que não somos nietzschianos. São Paulo: Ensaio, 1994. 
 
• LOCKE, John. Ensaio acerca do entendimento humano. São Paulo: Abril, 1973. (Coleção Os 

Pensadores). 
 
• LÖWITH, Karl. El hombre en el centro de la historia. Barcelona: Herder, 1998. 
 
• MACHADO, Roberto. Nietzsche e a verdade. Rio de Janeiro: Rocco, 1984. 
 
• MARTON, Scarlett. Extravagâncias: ensaios sobre a filosofia de Nietzsche. 2. Ed. São Paulo: 

Discurso Editorial & Unijuí, 2001.  
 
• _______. Nietzsche – das forças cósmicas aos valores humanos. 2. Ed. Belo horizonte: 

UFMG, 2000. 
 



 
128 
 

• ONATE, Alberto Marcos. O crepúsculo do sujeito em Nietzsche ou como abrir-se ao 
filosofar sem metafísica. São Paulo: Discurso Editorial & Unijuí, 2000. 

 
• RAYNAUD, Philippe. Nietzsche. In: CANTO-SPERBER, Monique (org.). Dicionário de 

ética e filosofia moral. São Leopoldo: Editora Unisinos, 2003. Vol. II. 
 
• _______. Nietzschianismo. In: CANTO-SPERBER, Monique (org.). Dicionário de ética e 

filosofia moral. São Leopoldo: Editora Unisinos, 2003. Vol. II. 
 
• REBOUL, Olivier. Nietzsche, crítico de Kant. Barcelona: Antropos, 1993. 
 
• RICHARD, André. A crítica de arte. São Paulo: Martins Fontes, 1988. 
 
• ROCHA, Silvia P. V. Os abismos da suspeita – Nietzsche e o perspectivismo. Rio de Janeiro: 

Relume Dumará, 2003. 
 
• ROHDEN, Valério. Interesse da razão e liberdade. São Paulo: Ática, 1981. 
 
• ROUANET, Sergio Paulo. As razões do iluminismo. São Paulo: Companhia Das Letras, 

1998. 
 
• _______. Dilemas da moral iluminista. In: NOVAES, Adauto (org.). Ética. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1992. 
 
• SAFRANSKI, Rüdiger. Nietzsche: biografia de uma tragédia. São Paulo: Geração Editora, 

2002. 
 
• SPENLÉ, J.O pensamento alemão de Lutero a Nietzsche. São Paulo: Acadêmica, 1942. 
 
• TANNER, Michael. O pensamento de Nietzsche. Lisboa: Presença, 1997. 
 
• TÜRCKE, Christoph. O louco: Nietzsche e a mania da razão. Petrópolis: Vozes, 1993. 
 
• VALADIER, Paul. A anarquia dos valores: será o relativismo fatal?. Lisboa: Instituto Piaget, 

1997. 
 
• VATTIMO, Gianni. Introdução a Nietzsche. Lisboa: Presença, 1990. 
 
• _______. O fim da modernidade: niilismo e hermenêutica na cultura pós-moderna. São 

Paulo: Martins Fontes, 1996. 
 
• VOLPI, Franco. O niilismo. São Paulo: Edições Loyola, 1999. 
 

 



 
129 
 

III – ARTIGOS 

 

• BARROS, Fernando R. de Moraes. Nietzsche a e genealogia do cristianismo. Revista 

Filosofia. Curitiba: PUCPR. p. 61-66. 2000. 

• CABRERA, Julio. Para uma defesa nietzschiana da ética de Kant (à procura do super-homem 

moral) – uma reflexão semântica. Cadernos Nietzsche. São Paulo: GEN-USP, Nº 06, p. 31-

69, 1999. 

• LOPARIC, Zeljko. O fato da razão – uma interpretação semântica. Analytica. Rio de Janeiro: 

UFRJ. Vol. 04, Nº 01, p. 13-55, 1999. 

• LUCCHESI, Bárbara. Filosofia dionisíaca: vir a ser em Nietzsche e Heráclito. Cadernos 

Nietzsche. São Paulo: GEN-USP, Nº 01, p. 33-52, 1996. 

• MARTINS, Estevão de Resende. Natureza, sentimento e liberdade. Cadernos da UNB. 

Brasília: UNB, p. 24-37. 1981. 

• ONATE, Alberto Marcos. Vontade de verdade: uma abordagem genealógica. Cadernos 

Nietzsche. São Paulo: GEN-USP, Nº 01, p. 07-32, 1996. 

• ROMANO, Roberto. Kant e a Aufklärung. Epistemologia das Ciências Sociais – Série 

Cadernos PUC. São Paulo: PUC-SP, Nº 19, p. 27-49, 1985. 


