
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

MESTRADO EM FILOSOFIA 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

SUBJETIVIDADE COMO RESPONSABILIDADE EM LEVINAS 

QUANDO A ALTERIDADE ATRAVESSA O SUJEITO 
 

 
 
 
 
 

 
Maria Lúcia Lima de Queiroz Santos 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

RECIFE - 2004



MARIA L ÚCIA LIMA DE QUEIROZ SANTOS 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

SUBJETIVIDADE COMO RESPONSABILIDADE EM LEVINAS: 

QUANDO A ALTERIDADE ATRAVESSA O SUJEITO 

 
 
 
 
Dissertação de Mestrado apresentada ao 

Programa de Pós-Graduação em 

Filosofia, da Universidade Federal de 

Pernambuco, como requisito parcial à 

obtenção do grau de Mestre em 

Filosofia, sob a orientação do Prof. Dr. 

Marcelo Luiz Pelizzoli. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Recife/2004  
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Santos, Maria Lúcia Lima de Queiroz  

  Subjetividade como responsabilidade em Levinas
: quando a alteridade atravessa o sujeito / Maria Lúcia
Lima de Queiroz Santos.  –  Recife : O Autor, 2004.  

  138 folhas.   
 
  Dissertação (mestrado) – Universidade Federal 

de Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2004. 
 
  Inclui bibliografia.  
 
  1. Filosofia contemporânea – Subjetividade. 2. 

Levinas, Emmanuel – Obras “Totalité et Infini”, 
“Autrement qu’être ou au-delà de l’essence’ – 
Conceito de subjetividade. 3. Responsabilidade – 
Sujeito como travessia da Alteridade. 4. Ética como 
Filosofia primeira – Dimensão do Infinito – 
Anterioridade à Ontologia. I . Título. 
        

111.1 CDU (2.ed.) UFPE 
        111 CDD (22.ed.) BC2006-341 

 
 





 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dedico este trabalho acadêmico 

ao meu marido Rafael e ao meu filho Basílio.  

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 



 
AGRADECIMENTOS 

 
 
 
 

 Constitui tarefa difícil enumerar todos a quem gostaria de agradecer pela 

realização desse trabalho. De formas diversas, foram muitos os que contribuíram. 

 Aos que me introduziram na linguagem, torno pública a minha dívida simbólica; 

sem os significantes que haveriam de tecer a minha história e permitir que eu me 

apropriasse dela, falando em nome próprio do meu desejo, teria sido impossível a 

construção de um percurso pelos intrincados caminhos da Filosofia. 

Inúmeras vezes — e o fiz recentemente lendo Quatro leituras talmúdicas  — 

agradeci a Levinas pelo privilégio de ter tido acesso, um pouquinho que seja, ao seu 

pensamento. Não será sem conseqüências — e sem acréscimo de responsabilidade 

— tê-lo conhecido. 

No ponto de partida do ‘projeto’ que culminou nessa Dissertação, destaco o 

meu marido, Rafael, que, fascinado pelos encantos da sabedoria, deixou-se 

conduzir e me conduziu, através do espanto suscitado pelas velhas e cruciais 

questões da existência. Foram conversas longas sobre o dia-a-dia da Faculdade que 

prepararam o meu tempo de desejar, o querer seguir pelo mesmo caminho. Quem 

sabe, em algum recanto, haveria um pouco de sabedoria me esperando? 

Selme Vasconcelos deu o impulso forte para o início. Falou de como estava 

freqüentando o Mestrado, as aulas do professor Jesus Vásquez e suas interlocuções 

com Leonardo, linguagem difícil, cifrada, impenetrável? Eu quis averiguar. Fiz a 

aposta. Consegui o ‘passe’ de entrada e tudo começou. 

Começou maravilhosamente: Cultura e Subjetividade com o professor 

Roberto Markenson. Que viagem deslumbrante! A sensação que eu tenho — e da 

qual tantas vezes falei — é que, de repente, eu estava na porta do céu, e São 

Pedro, gentilmente, me concedia: “vou deixar você entrar um pouquinho para dar 

uma espiada, entre, pode entrar”. E eu entrava. Ficava lá umas quatro horas de cada 

vez, porém era o suficiente para eu saber que desejava mais, queria voltar no dia 

seguinte. Como o professor  Markenson articulava bem aquelas palavras difíceis!  A 

história do pensamento, das idéias, é uma história fantástica! Parecia até que os 

filósofos já haviam pensado em tudo. Haveria ainda alguma idéia por vir?! 



Não sem esforço comecei a soletrar aquele vocabulário — era uma linguagem 

nova, certamente. Agradeço a mim mesma também pela perseverança, mas era 

impossível parar o desejo. O desejo de buscar esse saber suposto ao Outro.  

Agradeço, sem exceção, a todos os meus professores: Jesus Vásquez, 

Vincenzo Di Matteo, Inácio Strieder, Fernando Raul e Marcelo Pelizzoli. Este último, 

meu orientador, extremamente generoso, franqueou-me o acesso à sua biblioteca e 

emprestou-me todo o material que me poderia ser útil — destaco os seus livros O Eu 

e a Diferença:  Husserl e Heidegger  e Levinas: a reconstrução da subjetividade , 

que muito me ajudaram a situar-me, referências seguras no estudo da Filosofia. 

Agradeço muitíssimo a Ana Lúcia Francisco, que, nos primórdios do Projeto 

para a Seleção, lançou luz sobre o que, para mim, era ‘noite escura’. 

Faço questão de registrar que fizeram grande diferença as sugestões de 

Elizabeth Varjal naquela ‘festa de verão’. 

Betânia, na Secretaria do Mestrado, foi a presença doce e disponível que me 

acompanhou durante todo o percurso. Fico-lhe muito grata. 

Seria difícil citar os nomes dos colegas. Correria o risco de esquecer algum e, 

nisso, estaria seguramente sendo injusta, pois cada um, ao seu modo, constituiu um 

estímulo e uma alegria. Os especiais sabem que o são.  

Considero indispensável agradecer a Fátima, Renivaldo Rufino e Ricardo 

Matias, presenças significativas sobretudo no período que antecedeu a Seleção. 

Aos meus colegas do Centro de Estudos Freudianos do Recife (particularmente 

Ana Bezerra, Fátima Belo, Josilene Xavier e Lúcia Boa-Hora) e a todos os que 

comigo participam de Grupos de Estudos, pessoas com as quais pude compartilhar 

o entusiasmo e as dificuldades trazidas pelo Mestrado, sou imensamente agradecida. 

Letícia Fonsêca revisou as referências à teoria psicanalítica. Ela sabe a 

importância que tem em minha Formação. 

Necessário é dizer que Lacan está na origem da minha opção, em virtude da 

interlocução que sempre sustentou com a Filosofia, o que me permitiu tantas 

questões. 

Obrigada a Graça Galindo, que me ajudou na revisão e apresentação do 

texto. Os meus agradecimentos a Lúcia Alves e a Ana Lúcia Bandeira, dois “anjos da 

guarda”, que estiveram comigo, pacientemente, na digitação. 

Se alguém se sentir esquecido, peço que me perdoe. O esquecimento é outra 

forma de lembrar. 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

De modo mais geral, não acredito que os 
grandes debates filosóficos possam se 
abstrair completamente do contexto histórico 
em que se desenvolvem. As duas guerras 
mundiais, a revolução de 1917, o nazismo e o 
comunismo, Auschwitz e Hiroshima, a guerra 
fria, o fim dos impérios coloniais, a luta dos 
povos oprimidos do Terceiro Mundo e de 
outros lugares são fenômenos demasiadamente 
carregados de conseqüências, em todas as 
áreas, para que uma grande parte da filosofia 
contemporânea não seja por elas afetada de 
um modo ou de outro. 

 
Christian Delacampagne  

História da Filosofia no Século XX , p.9  
 
 
 
 
 
 



O temor do Senhor é o princípio da sabedoria ...  
 

Provérbios 9,10 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

O que sei a respeito de Deus e do propósito da vida? 
Sei que este mundo existe. 
Que estou nele como meu olho em seu campo visual. 
Que alguma coisa nele é problemático, à qual 
denominamos o seu sentido. 
Que este sentido não está nele, mas fora dele. 
Que a vida é o mundo. 
Que minha vontade penetra o mundo. 
Que minha vontade é boa ou má. 
Que, portanto, o bem e o mal se relacionam de 
algum modo com o sentido do mundo. 
Ao sentido da vida, ao saber, ao sentido do mundo, 
podemos chamar de Deus. 
E ligar com isto a comparação de Deus com um pai. 
A prece é o pensamento sobre o sentido da vida. 
Não posso dobrar os acontecimentos do mundo de 
acordo com a minha vontade, sou completamente 
impotente. 
Posso apenas tornar-me independente do mundo –  
e assim dominá-lo, num certo sentido – na medida em 
que renuncie a ter influência sobre os acontecimentos.  

 
Wittgenstein, Cadernos de notas, Registros de 11.06.1916 

apud Paulo Roberto Pinto, Iniciação ao Silêncio , p.129  
 
 
 
 
 
 
 



RESUMO 
 
 
SANTOS, Maria Lúcia L. de Queiroz. Subjetividade como responsabilidade em 
Levinas : quando a alteridade atravessa o sujeito. 2004. 138f. Dissertação (Mestrado 
em Filosofia) - Centro de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal de 
Pernambuco, Recife, 2004. 
 
 
Este trabalho expõe a descrição feita por Levinas da subjetividade como 

responsabilidade, a partir de duas obras: Totalité et Infini (1961) e Autrement 

qu´être  ou au-delà de l´essence (1974), tendo como eixo a noção de Infinito como 

um ideatum que ultrapassa a idéia que o pensa. O filósofo define a Ética como 

“filosofia primeira”, buscando uma outra forma de inteligibilidade e de sentido para o 

humano, além daquela que é proposta pela Ontologia, ou seja, além da 

“compreensão do ser”. Em Totalité et Infini , o ser é cindido em dois pólos: o Mesmo 

e o Outro, que se relacionam mantendo-se separados; o conceito de separação 

permanece de fundamental importância ao longo da obra. Levinas discorre sobre as 

diversas figuras da alteridade com as quais o Mesmo se defronta: o corpo, o 

feminino e o Rosto que instaura o Discurso, chamando à responsabilidade. Especial 

atenção é dada à questão do Desejo. Em Autrement qu´être , trata-se do Mesmo já 

completamente atravessado pelo Outro, o que descentra o seu movimento de 

perseverança no ser, que é “inter-esse”, egoísmo, para uma saída em direção ao 

outro, o que se dá como passividade na concretude de um sujeito encarnado, 

exposto ao sofrimento. Sujeito único, eleito pelo Bem, de forma insubstituível, a ser 

responsável pelo outro — nisso consiste a sua verdadeira vocação. São também 

noções básicas dessa descrição: proximidade, sensibilidade, perseguição, 

obsessão, traumatismo, que apontam para a direção de além do Ser.  

 
Palavras-chave : Subjetividade. Alteridade. Infinito. Ética. Responsabilidade. Ser.  

‘Além do Ser’. 



ABSTRACT 
  
 
 
This paper examines the description made by Levinas of subjectivity as 

responsibility, based on two works: “Totalité et Infini” (1961) and “Autrement 

qu´être ou au-dela de l´essence  (1974), and has as an axis the notion of infinity as 

an ideatum that goes beyond the idea that considers it. The philosopher defines 

Ethics as “philosophy first”, by seeking another form of intelligibility and meaning for 

the human beyond that proposed by Ontology, that is, beyond the “understanding of 

being”. In “Totalité et Infini” , being is split into two poles: the Same and the Other 

which relate to each other while keeping themselves apart. The concept of separation 

remains of fundamental importance throughout the work. Levinas expounds on the 

various forms of alterity which the Same faces up to; the body, the feminine and the 

Face that sets up Discourse, by calling on responsibility. Special attention is given to 

the question of Desire. In “Autrement qu´être”  the Same is dealt with already 

completely strewn through by the Other, which decentralizes its movement of 

perseverance in being, which is “inter-esse”, egoism, leading to a way out towards 

the Other which is given as passivity in the concreteness of a subject faced up to, 

and exposed to suffering. A sole subject, elected by the Good, in an insubstitutable 

way, to be responsible for the other — its true vocation consists of this. Other basic 

notions of this description are: proximity, sensibility, persecution, obsession, 

traumatism, which point in the direction of beyond Being. 

 
 
Keywords : Subjectivity. Alterity. Infinity. Ethics. Responsibility. Being. ‘Beyond Being’. 



SUMÁRIO 
 
 
 
 
INTRODUÇÃO ............................................................................................................   13 

PARTE I - A SUBJETIVIDADE COMO SEPARAÇÃO: O MESMO E O OUTRO ...   23 

CAPÍTULO 1 - A constituição do Eu: a economia e a alteridade como corpo ..............    26 

1.1 Infinito: ponto de partida da concepção de subjetividade .......................    27 

1.2 A separação: o Mesmo e o Outro ...........................................................    29 

1.3 O Eu enquanto corpo de gozo ................................................................    33 

1.4 Corpo e Consciência ...............................................................................    37 

1.5 A morada .................................................................................................    40 

1.6 O advento à ordem do Ter: o trabalho, a posse .....................................    41 

CAPÍTULO 2 - O Feminino: a alteridade como um Tu .....................................................    44 

2.1 Eros: locus privilegiado do Feminino ......................................................    45 

2.2 Eros e Psyché: o Rosto que não pode ser visto .....................................    49 

2.3 De que sujeito se trata no Eros? .............................................................    51 

2.4 A fecundidade .........................................................................................    52 

CAPÍTULO 3 - O Desejo: a alteridade como Rosto e como Discurso ............................    55 

3.1 Desejo do Infinito ....................................................................................    56 

3.2 O rosto como contestação do poder do Eu ............................................    58 

3.3 O Outro: traumatismo/assimetria ............................................................    61 

3.4 O rosto como falante ...............................................................................    63 

3.5 O primado da ética ..................................................................................    67 

PARTE II - ALÉM DA ONTOLOGIA: O OUTRO NO MESMO ................................   70 

CAPÍTULO 4 -  Em direção ao Além da essência  .............................................................    74 

CAPÍTULO 5 - O Dizer e o Dito: traduzindo o Intraduzível ..............................................    80 

CAPÍTULO 6 - A Responsabilidade ....................................................................................    87 

6.1 Responsabilidade: uma estranha relação com o tempo .........................    88 

6.2 Responsabilidade antes da liberdade .....................................................    93 

6.3 Responsabilidade como proximidade .....................................................    94 

          6.3.1 Proximidade/Sensibilidade: uma outra modalidade  
do saber e da significação ..............................................................    97 



    6.3.2 A obsessão como responsabilidade e modalidade  
de relação com o outro .................................................................    101 

CAPÍTULO 7 - A Substituição ............................................................................................   105 

7.1 A Perseguição ........................................................................................   106 

7.2 A Recorrência ........................................................................................   110 

7.3 A Encarnação .........................................................................................   112 

CAPÍTULO 8 - A Unicidade ................................................................................................   117 

8.1 Unicidade: de que estamos falando? .....................................................   121 

CONCLUSÃO ............................................................................................................  126 

BIBLIOGRAFIA .........................................................................................................  134 



INTRODUÇÃO 

 
 
 
 

 Só uma paixão suporta um projeto. Sem o desejo próprio da “falta-a-ser” que 

marca de incompletude incurável o ser falante, seria difícil — talvez mesmo impossível 

— sustentar o desafio de um percurso filosófico, ainda que, minimamente, seja o de 

expor as teses básicas de um autor sobre uma questão. 

 Sentimo-nos convocados a uma aproximação com Levinas pelo seu 

posicionamento ético, a saber, mais especialmente por considerar ele a Filosofia 

como uma “ética primeira”1, numa época tão inflacionada de saberes e de 

tecnologia, do famoso ‘saber fazer’, o qual, longe de situar-se como meio de, 

relativizando-se, reivindica para si ares de absoluto, de palavra final no drama da 

existência, pretensão ingênua de escamotear limites e a finitude própria do homem.  

A nossa dissertação tenta responder à seguinte questão: quais as 

conseqüências (éticas), para a subjetividade levinasiana, de seu atravessamento 

pela alteridade? Ou, dito em outras palavras: de que forma o sujeito em Levinas é 

constrangido a, obrigado a, em virtude da injunção que sofre a partir do Outro? 

Para alcançar esse objetivo, privilegiamos as obras de Levinas que 

expressam dois momentos pontuais de sua elaboração filosófica: Totalité et Infini  

(1961) e Autrement qu’être ou au-delà de l’essence  (1974), correspondendo a 

primeira à descrição da subjetividade enquanto confrontada com o Outro no exterior, 

e a segunda, à subjetividade já definida como “o Outro no Mesmo”, configurando 

então o que Levinas viria a denominar de “doença da identidade”. 

                                             
1 “A ética só pode ser filosofia primeira se for pura responsabilidade do homem pelo homem e nisso 

consiste a paz, a justiça e a redenção.” MELO, Nélio Vieira de. Judaísmo e alteridade. Emmanuel 
Levinas: entre a tradição filosófica e a tradição hebraica. Studium , Recife: Instituto Salesiano de 
Filosofia, v. 3, n. 5-6, p. 35-93, 2000. 

13 



A forma conferida à Dissertação procurou refletir esses momentos, motivo por 

que dividimos o trabalho em duas partes: na primeira, abordaremos a subjetividade a 

partir da operação que lhe confere singularidade, a saber, a separação, obra 

realizada pelo Infinito. Aqui destacamos a relação que se passa entre o Mesmo e o 

Outro, todas as figuras revestidas pela alteridade, com as quais o sujeito deve 

confrontar-se e das quais recebe uma determinação que vai modelar a sua 

configuração. Assim, a primeira parte está dividida em três capítulos. 

No primeiro, denominado ‘A constituição do Eu’, serão analisadas as diversas 

etapas ou dimensões que este deverá percorrer, e que irão constituir o âmbito 

econômico, uma vez que, literalmente, gravitam em torno da casa ou morada, 

condição sine qua non para que se fale de psiquismo como interioridade. Nesse 

item, a alteridade se expressará como corpo próprio, uma vez que o Eu se defronta 

com o mundo e assimila-o, gozando dele, transformando-o em seu e em si mesmo, 

corporeidade a partir da qual poderá relacionar-se com a transcendência. É 

sobretudo sensibilidade fruinte, sendo o viver de ... o seu modo próprio.2 O sujeito se 

constitui, então, corpo próprio, habita e, através do trabalho, defende-se da ameaça 

de retorno ao il y a, ou seja, à existência anônima, fixando-se na terra e adquirindo 

bens. 

O segundo capítulo focalizará ‘O Feminino’: o eu defrontado ao outro que 

surge como um Tu, aquém e além da linguagem, na relação erótica. A alteridade 

surge sob as espécies do Feminino, o que implica mistério, enigma, equívoco, algo 

                                             
2 Cf. BECKERT, Cristina. Subjectividade e diacronia no pensamento de Levinas . Lisboa: Universidade 

de Lisboa, 1998, p. 133: “A distância cavada entre o eu e o todo, pela necessidade, faz com que o viver de  
..., que define a fruição na sua dependência do exterior, se torne um viver desse viver de  ..., ou, nas 
palavras do próprio Levinas, numa ‘fruição da fruição’ ou numa ‘consciência da consciência’, sem que tal 
implique, ainda, qualquer grau de reflexividade”.  

 

14 



que se passa entre presença e ausência, véu jamais completamente levantado, 

deixando a nudez deslizar ora como segredo, ora como lascívia.3  

 No terceiro capítulo (O Desejo), a alteridade será analisada como Rosto e 

como Discurso. O desejo é abordado tentando-se mostrar como o Infinito se faz 

presente em nós através do rosto do outro, que é presença sem manifestação, 

exigindo uma resposta. Presença que se faz de modo traumático e como palavra 

doadora de sentido: “Para Levinas [...] é a personalização da palavra que garante o 

seu sentido, para além da verdade ou da mentira do que é enunciado [...] Supõe, 

portanto, já uma autentificação do significante.” (BECKERT, 1998, p. 227-228). 

 Na 2ª parte (Além da Ontologia: o Outro no Mesmo), pensaremos numa nova 

perspectiva da ‘relação’ subjetividade/alteridade. Se em Totalité et Infini , a hipótese 

é de o Outro se encontrar “fora” do sujeito, agora será de uma verdadeira 

desnucleação da subjetividade, onde os temas da perseguição , obsessão , vão 

configurar a responsabilidade do sujeito em sua unicidade de eleito, que o vota e o 

convoca para-o-outro, onde reside o sentido da transcendência, a saber, a 

verdadeira e insubstituível possibilidade de ir além da essência ou ao outramente 

que ser. Tal percurso envolve necessariamente a dimensão do tempo em sua diacronia 

e como Dizer pré-original. 

 Em termos metodológicos, a fim de proceder à nossa pesquisa, priorizamos a 

leitura das duas obras supracitadas Totalité et Infini e Autrement qu´être , e 

recorremos a outros trabalhos de Levinas para melhor compreensão das diversas 

etapas de seu pensamento. Não negligenciamos também o auxílio de seus 

comentadores mais reconhecidos, cujos nomes listamos na bibliografia. Sempre que 

                                             
3 Cf. BECKERT, 1998, p. 147: “O Feminino [...] enquanto criação de um espaço habitado, é veículo da 

comunicação intersubjetiva imediata, pois significa a familiaridade necessária a uma relação eu-tu, 
onde o silêncio é condição de enriquecimento e fortalecimento interior do eu.” 

15 



possível — e isso se deu sobretudo em relação a Totalité et Infini e Autrement 

qu´être  — lemos no original, sendo a tradução de nossa responsabilidade. 

Julgamos bastante relevantes o autor e o tema, uma vez que o nome de 

Levinas figura no cenário filosófico de modo a não requerer justificativa. 

Responsabilidade como resposta cravada no cerne da subjetividade, impelindo-a 

para um destino melhor que o do egoísmo e do narcisismo mortífero, é certamente 

uma questão decisiva para o momento histórico em que vivemos, onde a violência é 

o sintoma social mais gritante e a exigir — com a suprema urgência da gratuidade — 

novos posicionamentos éticos.4 

 A Filosofia da Alteridade lança a história do pensamento ocidental em “mares 

nunca dantes navegados”, uma vez que: 

nas duas tradições da filosofia ocidental desde Platão [realismo e 
idealismo], o homem permaneceu em si mesmo (er insistierte), e se 
concebeu como ‘logos’, como o que reúne, acumula e conta tudo, [...] lugar 
de toda essencialidade. Mas nesta ‘insistência’, na qual ele se esforça para 
tudo compreender segundo sua imagem própria, tornando-se 
conseqüentemente como o centro do universo, falta o homem precisamente, 
pensa Heidegger, responder à única questão essencial: a questão do ser. 5  

 A consideração do outro como valor absoluto é bastante recente na história 

da Filosofia. Segundo Entralgo6, os gregos não conheciam essa questão ‘do outro’, 

porque eles não conheciam a realidade do próprio eu — condição sine qua non  

para se viver o problema do outro. Platão usava a palavra nós  e raramente a palavra 

correspondente ao nosso eu. Para Aristóteles, a única ‘outridade’ era aquela da 

oposição homem/mulher, grego/bárbaro, senhor/escravo. O outro não tinha direito à 

                                             
4 Cf. LEVINAS, E. Humanismo do Outro Homem . Petrópolis: Vozes, 1993, p. 52: “Ser para um 

tempo que seria sem mim, para um tempo depois do meu tempo, para além do famoso ‘ser-para-a-
morte’ — não é um pensamento banal que extrapola minha própria duração, mas a passagem ao 
tempo do Outro. E o que torna possível tal passagem, seria preciso chamá-lo eternidade ?” (Nas 
próximas referências, essa obra será identificada por HOH.) 

5 MÜLLER, Max. Crise de la Métaphysique : situation de la philosophie au XXe. siècle. Paris: 
Desclée de Brouwer, 1953, p. 39 (tradução nossa).  

6 Cf. ENTRALGO, Pedro Laín. Teoria y realidad del otro, el otro como otro yo, nosotros, tu y yo . 
Madrid: Revista de Occidente, 1961, p. 20-27.  

16 



cidadania: a mulher, o bárbaro, o escravo, eram diferentes ‘por natureza’. O 

‘problema do outro’ surge virtualmente com o Cristianismo. A grosso modo, desde 

que a noção de sujeito foi formulada por Descartes, temos na História da Filosofia 

dois grandes modelos de subjetividade: 

a) o modelo monológico, do sujeito solitário, onde o outro aparece para ser 

dominado, conquistado e reintegrado ao Eu pelas malhas do conceito, a 

saber, onde o outro é um objeto de conhecimento, valioso apenas por alargar 

o patrimônio do meu saber; 

b) o modelo dialógico, onde o outro é possibilidade de encontro, de diferença, de 

experiência numa dimensão outra que a do conhecimento teórico, onde o 

outro constituiria a marca distintiva da existência humana. Dentro desse 

modelo, poderíamos — apenas para elencar uns poucos — citar Husserl (que 

inaugura o movimento na direção da intersubjetividade, a possibilidade de um 

alter  ego), Martin Buber, Heidegger, e Levinas7. 

 Em Husserl, a concepção de um outro  vai surgir gradualmente em suas 

elaborações teóricas, indo da esfera do eu próprio para a existência de outros “eus” 

que tenham experiências semelhantes à minha.   

  Martin Buber é considerado um dos expoentes da filosofia do diálogo. Sua 

diferença básica em relação a Levinas talvez resida na reciprocidade que ele refere 

entre o eu e o tu, entre as pessoas que se encontram. Para Levinas, ao contrário, é 

de uma dissimetria que se trata, cabendo ao outro a primazia na relação. 

 Segundo Entralgo, a nova atitude intelectual frente ao ‘problema do outro’ que 

o início do  século XX vê surgir só vai encontrar uma elaboração ontológica rigorosa 

                                             
7 Embora Levinas não elabore uma teoria do outro , mas uma fenomenologia da subjetividade, a 

noção de alteridade perpassa toda sua obra, motivo porque revisitaremos, em brevíssimas e 
desprentensiosas pinceladas, algumas abordagens do outro , conforme expostas por Entralgo na 
obra supracitada. 

17 



e articulada a partir da obra Ser e Tempo , de Martin Heidegger. Como citamos 

anteriormente, é Heidegger quem vai propor uma via diversa do Realismo e do 

Idealismo quando, denunciando na tradição ocidental o esquecimento do ser, propõe 

uma ontologia fundamental.8 A grande novidade trazida pela filosofia de Heidegger, 

e que a fez marcar época, é o novo modo de desvelamento do ser, o fato de que “o 

próprio ser se temporaliza [...] o próprio ser é a historicidade da história” (MÜLLER, 

1953, p. 44). 

 O sujeito heideggeriano é ex-cêntrico, vazio de essência e de natureza; “O 

homem não é ele mesmo senão na medida em que se exterioriza, em que se coloca 

de algum modo no infinito que o ultrapassa e que o mede, que lhe dá seu sentido” 

(MÜLLER, 1953, p. 39). Comentando a afirmação de Heidegger de que “o Dasein é 

um ser possível” , Marcelo Pelizzoli ressalta:  

[...] está-se aqui nas antípodas das produções do pensamento e das 
estruturas de controle que tentam, pelo conhecimento ou pela técnica, pré-
determinar o acontecer da existência temporal. Ontologicamente, significa 
que o ‘Dasein  é sempre o que pode ser e no modo de sua possibilidade’, 
como possibilidade, jogada do início ao fim, não se tratando de uma 
possibilidade lógica, mas existencial.9  

 Em Totalité et Infini  (1961), Levinas elabora teses decisivas quanto à direção 

de seu pensamento, teses que já vinham se anunciando em suas primeiras obras, 

mas que só então puderam vir à luz com toda a fecundidade e rigor herdado do 

método fenomenológico, do amadurecimento pessoal e dos aportes da tradição 

                                             
8 Cf. HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo . 9. ed. Petrópolis: Vozes, 2000, v. 1, p. 27-29, 85, 169-170. 

Heidegger estabelece como prioritária a questão do ser, definido por Aristóteles como o conceito 
“mais universal” e, conseqüentemente, o mais indefinível. Considera que o grande desvio da 
atenção fundamental que deveria ter sido dada à questão do sentido do ser, pode atribuir-se à 
antropologia cristã da antiguidade, quando esta define o homem como “animal rationale, ser vivo 
dotado de razão”, compreendendo o seu modo de ser no sentido de coisa simplesmente dada e de 
uma ocorrência, e tendo, como fio condutor para se determinar o ser e a essência, a ordem 
teológica, ou seja, um homem feito à imagem e semelhança de Deus. Mas o ser é ser-com: “os 
‘outros’ não significa todo o resto dos demais além de mim, do qual o eu se isolaria; os outros, ao 
contrário, são aqueles dos quais, na maior parte das vezes, ninguém se diferencia propriamente, 
entre os quais também se está.” (Ibidem, p. 169-170). 

9 PELIZZOLI, Marcelo Luiz. O eu e a diferença : Husserl e Heidegger. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002b, 
p. 149.  

18 



judaica a que pertencia por origem. O próprio nome da obra já aponta para duas 

grandes noções que vão constituir a coluna vertebral de sua elaboração filosófica: à 

noção de Totalidade10, herdada de Rosenzweig, ele opõe a de Infinito, noção que 

herda de Descartes e que expressa um cogitatum que ultrapassa o cogito: “Parto da 

idéia cartesiana do Infinito, onde o ideatum desta idéia, isto é, o que esta idéia visa, 

é infinitamente maior do que o próprio ato pelo qual eu o penso”.11 

Como sinônimo de infinito, Levinas utiliza os termos Exterioridade, 

Transcendência, Metafísica, subvertendo completamente a acepção original desta e 

entendendo-a como a relação que se dá para além do ser, num encontro concreto 

com o Outro. Denuncia todo o movimento da filosofia no Ocidente, no que ele se 

orientou pelo primado da Ontologia, buscando no ser o fundamento último, quando a 

dimensão do ser tende para o repouso, a fixação, a cristalização, a afirmação do Eu. 

Levinas, em seu percurso, parte da existência do “impessoal” (que ele 

descreve como horror e desvario, como il y a), que busca saída no existente, no 

ente, no mundo.12 

 Apesar de toda desconstrução realizada por Heidegger, é com ele que 

Levinas empreende o maior confronto, ainda que reconhecendo em Ser e Tempo  

uma obra marcada pela genialidade e que levou a filosofia até onde jamais tinha ido 

antes.  

                                             
10 Cf. SOUZA, Ricardo Timm de. Totalidade & Desagregação : sobre as fronteiras do pensamento e 

suas alternativas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996, p. 18: “A História do Ocidente tem consistido, 
em suas linhas mais amplas, na história dos processos utilizados para neutralizar o poder 
desagregador do Diferente; e a História da Filosofia ocidental tem sido, quase sempre, a maneira 
de favorecer e legitimar intelectualmente esta busca da neutralização. A esta busca de 
neutralização chamamos totalização, e à construção dialética, imanente e com pretensão de auto-
compreensão e auto-legitimação — em que convergem os resultados deste esforço de totalização 
— temos chamado Totalidade.” 

11 LEVINAS, E. Ética e Infinito.  Lisboa: Edições 70, p. 83. A partir de agora essa obra será 
identificada por EI. 

12 “Falava, também, da ‘hipóstase’ dos existentes, isto é, da passagem que vai do ser a um algo , do 
estado de verbo ao estado de coisa. O ser que se põe, pensava eu, está ‘salvo’. De fato, esta idéia 
não passava de uma primeira etapa. O eu que existe é estorvado por todos os existentes que ele 
domina.” (Ibidem, p. 43). 

 

19 



 Contrapondo à Ontologia a Ética como filosofia primeira, Levinas caminha 

para aquém e para além do Ser, situando como pré-reflexiva a experiência do 

homem com o outro, onde nenhum saber, nenhum poder se insinua como originário, 

e onde a primazia do Outro é de tal ordem que estabelece de pronto o estatuto ético 

da relação antes de qualquer representação, antes de qualquer manifestação de 

teor gnosiológico. 

 Para Levinas, a alteridade do outro ocupa um estatuto singular, porque detém 

a primazia enquanto fonte de toda a significação. O eu não entra em relação com o 

outro de maneira recíproca, conforme podemos ver em Buber, não “co-existe” 

impessoalmente como em Heidegger, não é o meu “inferno”, como quer Sartre. O 

outro é aquele de quem estou separado de maneira radical, com quem mantenho 

uma “relação sem relação”, por isso mesmo uma relação assimétrica. Levinas evoca 

Platão no Fedro , quando fala que o “Discurso é discurso com Deus e não com 

iguais”.13 Assim, é a dimensão de altura que é atribuída ao Outro, de uma separação 

em relação ao Eu que nenhum conceito, nenhuma tematização, pode anular. 

 Sobre o contexto cultural de Levinas, algumas palavras: ele nasceu e morreu 

durante o século XX, século atravessado por duas guerras mundiais e pela 

conseqüente crise de valores e de sentido que se lhes seguiu. As referências  

simbólicas erigidas durante séculos foram abaladas; fracassou o projeto da 

Modernidade, sobretudo a crença no poder da razão, assim como tornou-se 

derrisória a confiança na luz que dela deriva como guia suficiente para o homem nas 

tramas obscuras e surpresas da existência. Não é verdade que o Eu consciente é 

senhor de si, proclama a Psicanálise, apontando para a possibilidade de os destinos 

do homem se decidirem alhures, bem distante de seu saber e de seu poder. 

                                             
13 LEVINAS, E. Totalité et Infini : essais sur l’extériorité. (1961). La Haye: Martinus Nijhoff, 1971, p. 

273 (tradução nossa). Daqui em diante essa obra será identificada por TI. 

20 



 Verifica-se uma verdadeira fragmentação do pensamento, e o clima emocional 

da Europa é de perigo, inquietação, angústia, depressão, registrando-se, inclusive, 

não pequeno número de suicídios entre os intelectuais. Mais do que nunca, o 

homem está só, sem ilusões e profundamente marcado pela consciência de sua 

finitude. Movimentos diversos se organizam numa tentativa de fazer face à crise, 

dirigindo-se uns na direção de um resgate da tradição em declínio (Husserl e 

Heidegger), outros em formas várias de engajamento na busca de superação. O 

movimento filosófico não conta com a construção de grandes sistemas teóricos, e 

caminha na direção de uma tentativa de julgamento da cultura e da própria filosofia. 

É nesse momento que surgem a Hermenêutica e o Estruturalismo, buscando novos 

modelos de compreensão da realidade e do sentido, valores novos que permitam 

redimensionar o próprio labor filosófico, a noção de sujeito e de intersubjetividade, a 

partir de um também novo estatuto da linguagem.14 

 Segundo análise de Ricardo Souza (1996, p. 22), as duas guerras mundiais 

revelaram a verdadeira face do século XX, representando a culminância da lógica do 

Ocidente. A experiência com as guerras parece ter sido uma espécie de referência 

central na vida de Levinas, a expressão máxima da violência do homem sobre o 

homem, impulsionando-o, dentre outros motivos, a buscar um novo sentido para a 

vida, para a morte e para o estatuto da Razão.15 Capturado, passou toda a guerra na 

Alemanha, num campo de oficiais prisioneiros. Quase toda sua família foi 

assassinada pelos nazistas. 

                                             
14 Cf. DELACAMPAGNE, Christian. História da Filosofia no século XX . Rio de Janeiro: Jorge Zahar, p. 

233-234. 
15 “[...] é como se a guerra de 1914 nunca tivesse terminado [...] teria minha vida se passado entre o 

hitlerismo incessantemente pressentido e o hitlerismo recusando-se a todo esquecimento?” 
LOUREIRO, Inês; GAMBINI, Martha. Entrevista com Emmanuel Levinas. Cadernos de 
Subjetividade , São Paulo: PUC, Núcleo de Estudos e Pesquisas da Subjetividade, v. 1, n. 5, p. 9-
38, dez. 1997. 

21 



 Além de sua formação filosófica, onde merece destaque o seu contato com a 

Fenomenologia, através de Husserl e de Heidegger, Levinas dispunha de uma outra 

‘chave de leitura’ para interpretar os acontecimentos do seu tempo. Segundo o 

estudo do prof. Nélio Vieira de Melo (2000, p. 37), Levinas considerava sua tarefa de 

filósofo levar a sabedoria hebraica à filosofia grega, tornar possível a escuta de 

Jerusalém por Atenas, apesar de dizer que nunca pretendeu harmonizar as duas 

tradições: “se concordaram, foi porque, provavelmente, todo o pensamento filosófico 

se funda em experiências pré-filosóficas e porque a leitura da Bíblia fez parte, para 

mim, das experiências fundadoras” (EI, p. 18). A ética judaica, fazendo incidir sobre 

a saída de si mesmo a justificativa e o sentido da vida humana, que Levinas irá 

especificar como responsabilidade, representa para nós “o ponto de virada” que 

deve nortear toda a busca humana de sabedoria, porque só ela torna frutífero e 

legítimo o esforço — e a dor — de saber. Responsabilidade como resposta à 

interpelação e convocação do outro é a grande proposta não só para o mundo 

violento e terrificante do fim do século XX e início do milênio, como também para 

todos os tempos.16 

Entendemos que o filósofo não pode ficar fora dos grandes debates que 

sacodem a civilização contemporânea e a sua função talvez seja a de restaurar a 

possibilidade de ‘espanto’ (Thaumatzein) para as existências adormecidas e 

amortecidas pela “banalização do mal”, recuperar o lugar do Invisível e do Indizível 

no meio de uma “sociedade do espetáculo”.  

                                             
16 “Tudo se dá como a abelha que faz o mel: ela saiu da colméia para buscar, de flor em flor, o néctar 

necessário para fazer o mel para toda a colméia, para uma totalidade que também é ela, mas que 
está fora dela. O movimento da saída da abelha é orientado a partir da colméia e não dela. Seu 
trabalho tem um sentido que se encontra fora de si, na totalidade da Colméia.” (BANON, David 
apud MELO, 2000, p. 39, rodapé). 

 

22 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

PARTE I 

A  SUBJETIVIDADE COMO SEPARAÇÃO: 

O MESMO E O OUTRO 

23 



 
 

 
 
 

Há um tempo de juntar 
E um tempo de separar.   
Aquele que entender 
Este curso dos acontecimentos 
Toma cada novo estado 
Em sua devida hora 
Sem nenhuma tristeza nem alegria. 

Thomas Merton 
 A via de Chuang Tzu 17 

 
 
 Associando o significante guerra à dimensão própria do ser, Levinas refere 

que “a face do ser que se mostra na guerra se fixa no conceito de totalidade que 

domina a filosofia ocidental” (TI, p. X). É, pois, questionando o lugar da Ontologia — 

enquanto inteligência do ser — que Levinas propõe abordar, de saída, a 

subjetividade. Sua elaboração filosófica reveste-se de uma dimensão eminentemente 

ética, constituindo-se numa profunda e aguda crítica às estruturas ontológicas como 

fundamento último do sentido do humano. É, portanto, a subjetividade enquanto 

assentada no Ser — com tudo o que esse verbo implica de repouso, de fixidez, de 

imanência — que ele coloca em questão. Não se trata, evidentemente, de negar o 

lugar da Ontologia, porque isso constitui uma evidência lógica:  

Todo conhecimento das relações que unem ou opõem os seres uns aos 
outros não implica já a compreensão do fato de que estes seres e relações 
existem? [...] A dignidade das investigações contemporâneas deriva do 
caráter imperioso e original desta evidência.18  

Levinas não deixa de reconhecer a Heidegger a inegável contribuição ao 

pensamento filosófico, pelo fato de ele ter conjugado o sentido do Ser — esquecido 

pela tradição — em seu caráter abstrato, com uma dimensão de concretude, 

apontando para a temporalização e a facticidade da existência humana. Heidegger 
                                             
17 MERTON, Thomas. A via de Chuang Tzu. 3.ed. Petrópolis: Vozes, 1977, p.83. 
18 LEVINAS, E. Entre nós : ensaios sobre a alteridade. Petrópolis: Vozes, 1997, p.21. A partir de 

agora essa obra será identificada por EN. 

24 



contribui para que a Razão seja destronada de uma posição de idealidade e se 

encarne nas vicissitudes do homem contemporâneo. Já que “compreender o ser é 

existir” (EN, p. 23), não se trata mais de uma atitude puramente intelectual, de uma 

aproximação determinada pelo psiquismo enquanto saber, mas de um “ser-aí” no 

mundo. “Pensar não é mais contemplar, mas engajar-se, estar englobado no que se 

pensa, estar embarcado — acontecimento dramático do ser-no-mundo” (EN, p. 23). 

 Levinas, porém, quer ir mais além da compreensão do ser, no que a 

compreensão ontológica do ente consiste em deixá-lo ser, em abordá-lo através da 

abertura do ser, superando a relação sujeito-objeto, restrita ao plano puramente 

perceptivo e objetivante. Levinas pretende que se aborde o ente a partir do próprio 

ente, ou melhor dito, da alteridade do ente, que excede a própria compreensão, 

ainda que esta seja viabilizada por uma disposição afetiva. Abordar o ente a partir do 

outro equivale a ser afetado por ele, traumatizado por ele, pelo infinito que o habita, 

pela inadequação própria ao infinito. “Experiência por excelência”, onde nenhum é 

pode esgotar o acontecimento entre eu e o outro, acontecimento pré-reflexivo, 

anterior à ‘linguagem’ e que permite fundá-la. 

25 



 
 
 
 
 

Capítulo 1 

A constituição do Eu: a economia e a alteridade como corpo 
 
 

Vi por Meus olhos o que nunca havia visto: 
a noite e suas estrelas. 
Conheci o polido, o arenoso, o desparelho, o áspero, 
o sabor do mel e da maçã, 
a água na garganta da sede, 
o peso de um metal na palma, 
a voz humana, o rumor de uns passos sobre a erva, 
o olor da chuva na Galiléia, 
o alto grito dos pássaros. 

Jorge Luis Borges 19 

 
 
Conscientes de estar recorrendo a um excesso de simplificação, diríamos 

que, a grosso modo, a démarche levinasiana da subjetividade percorre três grandes 

etapas: a relativa à existência anônima caracterizada pelo horror do il y a20; a da 

hipóstase ou de instalação no ser, isto é, a passagem “da existência ao existente”; e 

aquela onde ele situa o verdadeiro sentido do humano, a saber, “além do ser ou 

além da essência”. 

 

Considerando que o nosso trabalho está voltado para as duas últimas 

etapas referidas, imprescindível se faz iniciar pela constituição do sujeito, a partir da 

qual ele poderá dizer-se um Eu, referido a uma identidade, como o Mesmo, situado 

no mundo, em uma habitação que o proteja da indefinição do elemental, separado, 

autóctone, capaz de trabalhar e de adquirir posses, advir à dimensão do ser  e do 

ter,  enfim, constituído como corpo, sujeito de uma história que ele pode contar — e, 

através da qual, contar-se — inscrevendo-se na ordem da cultura, sujeito inicialmente 

                                             
19 Elogio da sombra: poemas. 2. ed. Porto Alegre: Globo, 1977, p. 6. 
20 “[...] fenômeno do ser impessoal: ‘il’ (il y a).” (EI, p. 39). 

26 



diante de outro. A casa, oikos , constituirá o eixo de sua eco-nomia, de seu 

psiquismo enquanto interioridade, confirmando-o como ser separado. 

1.1 Infinito: ponto de partida da concepção de subjetividade 

A concepção de subjetividade em Levinas exige de maneira essencial a 

colocação da idéia de Infinito que ele vai haurir em Descartes, e que constitui o 

ponto-chave de onde é possível conceber um modo de análise filosófica que não o 

da Totalidade. 21  

Segundo Cristina Beckert (1998, p. 196), “a idéia cartesiana de infinito, 

constitui, para Levinas, o produto da tendência heterônoma no interior da filosofia 

ocidental, uma vez que contraria o pendor para a auto fundação do saber”.22 Postula 

um ideatum ultrapassando a idéia, o pensamento contendo mais do que pode 

conter, algo recebido passivamente pelo sujeito, e talvez aqui já identifiquemos a 

primeira manifestação da passividade que vai caracterizar o sujeito levinasiano em 

Autrement qu’être . Apesar da origem cognoscitiva e religiosa do conceito 

(BECKERT, 1998, p. 196), o Infinito vai ter em Levinas, em Totalité et Infini , a 

dimensão de exterioridade absoluta, de transcendência, caracterizando a relação 

metafísica. Infinito que não é o oposto do finito, nem a sua representação, como 
                                             
21 “E, por conseguinte, é preciso necessariamente concluir, de tudo o que foi dito antes, que Deus existe; pois, 

ainda que a idéia da substância esteja em mim, pelo próprio fato de ser eu uma substância, eu não teria, todavia, 
a idéia de uma substância infinita, eu que sou um ser finito, se ela não tivesse sido colocada em mim por 
alguma substância que fosse verdadeiramente infinita. E não devo imaginar que não concebo o infinito por uma 
verdadeira idéia, mas somente pela negação do que é finito [...] de alguma maneira, tenho em mim a noção de 
infinito anteriormente à do finito, isto é, de Deus antes que de mim mesmo [...]” DESCARTES, René. 3ª 
meditação. In: ______. Discurso do método; As paixões da alma; Meditações; Objeções e respostas. São 
Paulo: Nova Cultural, 1996, p. 289. (Os pensadores).  

22 Levinas procura mostrar até que ponto é possível uma leitura ético-metafísica de Descartes, 
sobrepondo-se à ontologia, considerando-se, além da glorificação do infinito, a declaração feita a 
Merzenne, segundo a qual o tratamento da questão do infinito teria como objetivo exclusivo a 
submissão além do conhecimento. Todavia, a certeza de Descartes sobre a existência de Deus a 
partir da idéia do infinito em nós levanta alguma objeção, o que faria Levinas afirmar que não há 
idéia de Deus ou que Deus é sua própria idéia (BECKERT, 1998, p. 201-203). 

 

27 



também não é um finito condenado à repetição, prolongando-se, enquanto finito, 

infinitamente; em outras palavras, não se trata do mau infinito criticado por Hegel. 

Igualmente não se trata do infinito hegeliano, que engloba toda a multiplicidade, o 

diverso, em si mesmo. “Hegel retorna a Descartes sustentando a positividade do 

Infinito, mas excluindo toda multiplicidade, colocando o infinito como a exclusão de 

todo ‘outro’ que poderia manter uma relação com o infinito e que, por isso, limitaria o 

infinito” (TI, p. 170-171). 

Em Levinas, o Infinito assinala uma anterioridade e uma exterioridade em 

relação a todo pensamento finito, e a sua importância deriva, sobretudo, do fato de 

impedir que a alteridade do outro seja reduzida à sua representação pelo Mesmo 

(BECKERT, 1998, p. 198). Constituindo-se como diferença radical, protótipo da 

Alteridade, o infinito ‘resiste’ à tematização visada pela intencionalidade do cogito; 

caso contrário, tornar-se-ia objeto de conhecimento. Por outro lado, porém, 

mantendo-se ininteligível, anula a possibilidade de relação com o finito: “deve, 

portanto, ser mantida a tensão entre a intencionalidade do cogito e a inversão desse 

movimento intencional que exprime a própria natureza simbólica do infinito” 

(BECKERT, 1998, p. 199). 

Levinas considera a relação com o Infinito “a experiência por excelência” (TI, 

p. XIII), uma vez que se trata de uma relação com o absolutamente outro, e diz 

Beckert: “quando o experimentamos em nós, sem que sejamos sua causa, então o 

seu excesso expulsa o sujeito para fora de si, numa caminhada sem regresso que é 

a própria diacronia temporal” (1998, p. 201). 

Levinas (TI, p. 185-186) destaca na reflexão cartesiana trazida pela 3ª 

meditação  o fato de a certeza sobre a existência divina possibilitar um ponto exterior 

a partir do qual o sujeito poderá apreender-se, e, assim, sua finitude será doravante 

28 



pensada em relação ao infinito, e não mais a partir de sua mortalidade, como entre 

os modernos. Este é o grande ponto a partir do qual se alavanca a construção do 

autor sobre a subjetividade, a saber, um sujeito concebido a partir da alteridade, de 

onde ela recebe sua significação. Como finito, o sujeito vai manter relação com o 

infinito, sem compreender a sua finitude como uma decadência do Infinito, como 

postula a Tradição Ocidental, não havendo, conseqüentemente, sentimento de 

nostalgia, desejo de retorno (TI, p. 268). 

É permanecendo como tal no seio do infinito, que o finito encontra sua 

justificativa e sua vocação de singularidade. A finitude, em Levinas, não vai estar 

situada no ser-para-a-morte, mas sobretudo diante da plenitude dos elementos aos 

quais está exposto, e contra os quais precisa realizar um trabalho, abrigar-se numa 

casa, buscar segurança contra o perigo de perda da identidade e ameaça de volta 

ao anonimato do iI y a. Kant irá descrevê-la positivamente pela sensibilidade (TI, p. 170). 

1.2 A separação: O Mesmo e o Outro 

 Levinas, fundando sua teoria da subjetividade na idéia do Infinito, cinde o ser 

em duas categorias e, em Totalité et Infini , vai ter como eixo central o tipo de 

relação que se estabelece entre esses dois termos, mostrando como eles se 

mantêm separados, apesar da relação. A noção de Infinito, vital em sua obra, 

equivale a Transcendência, Exterioridade, Metafísica, absolutamente Outro. Somente 

na perspectiva dessa idéia é que se pode perceber o sentido do humano que o autor 

procura imprimir em seu pensamento; é só de lá que é possível perceber o sentido 

das totalidades, às quais só se resiste a partir da separação. A resistência à 

totalidade é a tese que anima e dá consistência às suas elaborações sobre o sentido 

29 



do sujeito viver num mundo que insiste em apresentar-se como sistema, por ser 

esse o modelo de inteligibilidade dominante no Ocidente até Hegel. Essa separação 

não implica a idéia de reciprocidade ou de oposição entre um Eu e um Outro que lhe 

é transcendente, porque isso resultaria apenas numa operação lógica, anti-tética. 

“Uma transcendência absoluta deve se produzir como inintegrável” (TI, p. 24), ou 

seja, manter-se como exterioridade, como inadequação por excelência, como 

cogitatum que ultrapassa e que não pode ser contido pelo cogito. É fundamental no 

pensamento de Levinas a exclusão dessas posições que terminariam por ser 

absorvidas num conceito que as subsumisse, numa superação dialética onde o 

Outro é englobado pelo Mesmo. “É preciso que a separação do Eu a respeito do 

Outro resulte de um movimento positivo” (TI, p. 24). 

 A noção de separação está visceralmente ligada à do Infinito, que a supõe, 

uma vez que, remontando a Descartes, Levinas mostra como o Infinito é a única 

idéia que não podemos ter por nós mesmos, e cujo ideatum está irremediavelmente 

distanciado da idéia, não podendo ser contido por ela, ultrapassando-a. Separação 

que não é diminuição, degradação ou ‘queda’ do Infinito, mas que instaura a 

dimensão do Psiquismo, da Interioridade, da Economia, onde é possível uma 

abertura para o Infinito, porque só um ser separado é capaz de desejá-lo.23  “O 

movimento da separação não se encontra no mesmo plano que o movimento da 

transcendência. Estamos fora da conciliação dialética do eu e do não-eu (...) nem o 

ser separado, nem o ser infinito, se produzem como seres antitéticos” (TI, p. 122). É 

indispensável pensar na subjetividade separada como condição de uma vida interior 

                                             
23 Cf. FABRI, Marcelo. Desencantando a Ontologia : subjetividade e sentido ético em Levinas. Porto 

Alegre:  EDIPUCRS, 1997, p. 57. 

30 



que possa abrir-se para a exterioridade, para a alteridade — “esta abertura sendo 

decisiva para a Metafísica que se opõe à ontologia”.24  

Trata-se de algo como uma pulsação, fechamento e abertura para o exterior, 

o que vai implicar numa certa ambigüidade do ser separado, para que  

de uma parte, a interioridade necessária à idéia do Infinito permaneça real e 
não somente aparente [...] sem que a todos os movimentos de descida na 
interioridade o ser que mergulha em si se reporte, por um jogo de dialética 
[...] à exterioridade. Mas é preciso, por outro lado, que na própria 
interioridade [...] se produza uma heteronomia que incite a outro destino [...] 
a possibilidade de descolar da condição animal. (TI, p. 123). 

 A idéia de separação, corolário da idéia de infinito, ocupa no pensamento de 

Levinas um lugar central, pelo que considera a divisão do Ser em Mesmo e Outro a 

sua estrutura última (TI, p. 247). Para ele, o grande mérito da filosofia foi ter 

realizado, por meio do Logos, a separação em relação ao mundo mítico — onde 

prolifera o que ele chama de “deuses sem Rosto” —, à participação no Sagrado, 

onde os seres se dissolvem no Todo por meio do êxtase (TI, p. 74). Ele chama a 

atenção para o corte nessa participação, efetivado pela teoria que, através da 

representação, mantém a relação entre o ser cognoscente e o ser conhecido 

limitada ao conhecimento, apontando para a separação existente entre os dois 

termos. Daí o estatuto privilegiado da representação, embora não seja ela “a relação 

original com o ser” (TI, p. 19). 

 Para Levinas, não deve haver nenhum tipo de comunhão, de englobamento 

na totalidade. Há rejeição do modelo visual, sinótico, e primazia da idéia de 

inadequação que o infinito manifesta, de assimetria, de traumatismo, de proximidade 

que implica em distanciamento. 

                                             
24 “Pela separação, há uma ruptura com a idolatria, o paganismo, o tempo das origens (tempo mítico), 

o tempo da utopia (tempo do futuro), afirmando-se o presente como o tempo por excelência.” 
(FABRI, 1997, p. 65). 

31 



 O estatuto que goza a separação em Totalité et Infini  fere frontalmente o 

privilégio concedido à unidade que vigorou na história da filosofia, de Parmênides a 

Hegel; a separação e a pluralidade decorrente dela foram consideradas degradação 

do Infinito, para a qual a metafísica clássica apontava a via de retorno ao Uno. 

Platão, entretanto, e nisto Levinas se aproxima dele, situa o Bem fora da Totalidade. 

“O lugar do Bem acima de toda a essência é o ensinamento mais profundo — o 

ensinamento definitivo — não da Teologia, mas da Filosofia” (TI, p. 76). 

 A relação entre dois termos assim separados, o mesmo e o outro, em que o 

outro detém a primazia da relação tornando-a assimétrica, onde a relação não 

suprime a distância entre os termos constituindo-os em totalidade, Levinas chama de 

Religião (TI, p. 10, 52). 

 A separação instaura o tempo da interioridade, que se distingue do tempo 

histórico, linear, objetivo, englobante. Aquele — o tempo da interioridade, do 

psiquismo — é descontínuo, guarda um “segredo” a partir do qual o real deverá ser 

também apreendido, e confere uma significação outra ao nascimento e à morte dos 

entes, significação não esgotada pelo tempo da história ou da totalidade (TI, p. 26). 

O tempo da interioridade, des-absolutizando o tempo histórico, constitui uma ‘chave 

de leitura’ a partir da qual o enigma de cada existência poderá ser decifrado. 

 “O essencial da existência criada consiste na separação a respeito do infinito. 

Essa separação não é simplesmente negação. Realizando-se como psiquismo, ela 

se abre precisamente à idéia do infinito” (TI, p. 78). 

Em Totalité et Infini  já está antecipada pela idéia de separação a marca de 

unicidade do sujeito que será desenvolvida mais profundamente em Autrement 

qu’etre. 25 

                                             
25 Cf. PELIZZOLI, Marcelo Luiz. Levinas : a reconstrução da subjetividade. Porto Alegre: EDIPUCRS, 

2002a, p. 78. 

32 



Levinas insiste sobre o fato de não haver um terceiro termo que englobe ou 

abarque a relação entre o Mesmo e o Outro , porque, nesse caso, a distância entre 

os termos seria anulada; além disso, só há Outro em relação ao Mesmo, ou seja, é 

preciso que o Mesmo permaneça como “ponto de partida”, como ‘entrada’ na 

relação, para que a alteridade do Outro seja possível: “um termo não pode permanecer 

absolutamente no ponto de partida da relação senão como Eu” (TI, p. 6). 

O Eu mantém a sua identidade apesar de todas as alterações que possa 

sofrer; está sempre se reencontrando, “é a obra original da identificação” (TI, p. 6). 

Segundo o autor, existe uma passagem lógica do semelhante ao Mesmo (TI, p. 265), 

algo como uma torção, um reviramento do exterior para a interioridade do Eu, 

permitindo que surja a singularidade, algo que vai ser a forma própria do sujeito que 

se inicia no mundo, independentemente de sua semelhança ou dessemelhança com 

outro indivíduo; algo que vai constituir a sua forma de participar da intriga 

intersubjetiva, da relação social com outrem — dimensão onde veremos dar-se o 

que pode ser chamado de verdadeiramente humano (TI, p. 265). É pelo processo de 

identificação que o Eu — aquele “que tem a identidade por conteúdo” (TI, p. 6) — irá 

constituir-se como ser separado, conseqüentemente como ser capaz de encontrar-

se com e desejar o Outro. O Eu, enquanto finito, é afetado de diversos modos, sofre 

alterações, mas permanece idêntico mesmo assim. 

1.3 O Eu enquanto corpo de gozo 

 Levinas realiza suas análises filosóficas dotando-as de categorias que tocam 

de verdade a concretude do mundo onde o homem habita. Oriundo da 

Fenomenologia, segue — afastando-se delas — as intuições de Husserl e de 

33 



Heidegger26, não deixando de reportar-se a Rosenzweig, referindo-se, em sua 

defesa da subjetividade, a um sujeito “de carne e sangue”, vivendo de forma a ‘ser 

afetado’ em sua ipseidade por tudo o que não é ele e, notadamente, pela alteridade 

do outro ser humano — sendo na diacronia desse encontro, enquanto “palavra e 

responsabilidade”, que ele situaria o verdadeiro sentido do humano. “O corpo é o 

modo  da separação que irá informar todas as  figuras da vida econômica, ao 

inaugurar o ‘regime de ambigüidade’ que perpassa a subjetividade fruinte” 

(BECKERT, 1998, p. 136). Enquanto com os modernos tem-se paradoxalmente uma 

“subjetividade sem sujeito”27, com Levinas – e nisto ele se distingue dos 

contemporâneos – manifesta-se um sujeito encarnado, presente com a única palavra 

possível diante da indigência do Rosto que se aproxima: um “Eis-me aqui”, que 

aponta para a dimensão irremediavelmente ética de sua filosofia. Segundo Cristina 

Beckert (1998, p. 18), Levinas confere ao sujeito uma substancialidade própria, o 

que constitui um dos aspectos mais originais do seu pensamento, mas também um 

dos mais ambíguos e polêmicos. Na medida em que, como assinala Susin, o mundo 

preenche um “intervalo entre o eu e si mesmo, e graças a este intervalo, o eu não 

retorna imediatamente a si mesmo, faz uma volta pelo mundo ...”28, então, como fica 

tal substancialidade? 

O que ele faz nessa saída de si e como se processa essa volta pelo mundo? 

Levinas descarta de saída a possibilidade de revolução por um ‘conhecimento’; não 

se tratará de uma experiência cognitiva, de cunho teorético, mas de uma experiência 

de caráter afetivo, pré-reflexivo, vivida corporalmente. Diante do mundo como outro , 

                                             
26 Para uma análise da subjetividade em Levinas, Husserl e Heidegger, cf. Pelizzoli: O Eu e a 

diferença : Husserl e Heidegger; e Levinas : a reconstrução da subjetividade. 
27 ROZA-GARCIA, Luiz Alfredo. Freud e o Inconsciente . Rio de Janeiro, Jorge Zahar,  2001, p. 14. 
28 SUSIN, Luiz Carlos. O homem messiânico : uma introdução ao pensamento de Emmanuel 

Levinas.  Petrópolis: Vozes; Porto Alegre: Escola Superior de Teologia São Lourenço de Brindes, 
1984, p. 35. 

34 



haveria duas formas de intencionalidade: a representativa e a do gozo, 

caracterizando-se esta última em manter-se em relação à exterioridade, o que 

significa “aí colocar-se corporalmente” (TI, p. 100). 

Citando Nietzsche, Casper29 ressalta como o tema da carne foi renegado pela 

Filosofia, desde Platão, e como a Fenomenologia é que se lançou ao desafio de 

trazê-lo à luz da reflexão filosófica, começando por Husserl — que propõe uma 

distinção entre carne e corpo30. Sartre e Merleau-Ponty são também pensadores 

contemporâneos a tematizar sobre a carne.31 Casper considera, entretanto, como da 

maior relevância a obra de Levinas, no que concerne ao modo como a consciência 

da temporalização acede à realidade de um sujeito encarnado. 

De qualquer forma, trata-se de uma questão que aguarda da Filosofia novos e 

fecundos aprofundamentos, o que só é possível através de uma também ‘nova’ e 

fecunda forma de pensamento.  

O homem começa sua relação com o mundo de forma paradisíaca. Plenitude, 

alegria de viver, amor à vida, fruição dos elementos, numa palavra, a felicidade, 

sensação que Levinas engloba sob o nome de gozo. Esse é o primeiro modo de 

relação do existente que sai da impessoalidade do iI y a, que se aventura pelas 

cercanias do ser, sem, no entanto, nada saber disso, voltado apenas para a fruição 

do mundo e de tudo que nele existe. ”Viver é gozar da vida” (TI, p. 87).32 A essa 

forma de ser paradisíaca constituída pelo gozo, Levinas chama de viver de. Nosso 

autor assinala a ambigüidade do gozo e da fruição que, por um lado, é soberana, 

                                             
29 CASPER, B. La temporalisation de la chair. In: MARION, J. L. (dir.) Emmanuel  Levinas : Positivité 

et Transcendance. Paris: Presses Universitaires de France, 2000, p. 165 (tradução nossa). 
30 “É preciso igualmente, como diz o próprio Husserl, mundanizar a carne, para que ela apareça como 

corpo entre os corpos”. RICOEUR, Paul. O Si-Mesmo como Outro . Campinas: Papirus, p. 380. 
31 É preciso não esquecer Paul Ricoeur que, na obra supracitada, vai proceder a uma análise do que 

ele chama “o tripé da passividade e, portanto, da alteridade”, sendo o corpo próprio ou a carne a 
primeira figura de alteridade. 

32 “O recurso ao modelo da fruição permite a Levinas superar alternativa entre o ideal de um sujeito 
universal e englobante e a simples pulverização deste, criando uma subjetividade, ao mesmo 
tempo solidária da totalidade e encerrada em si mesma.” (BECKERT, 1998, p. 134). 

35 



mas por outro, mantém uma certa dependência em relação aos conteúdos da vida, 

conteúdos que fazem a alegria e a graça de viver. “Os objetos de que vivemos não 

são objetos de representação, nem utensílios, mas objetos de gozo” (TI, p. 43). Com 

isso, Levinas exclui a consideração apenas prática e biológica da vida, animando-a a 

partir de tudo que a constitui e que se oferece “ao gosto” (TI, p. 82); trata-se de uma 

dimensão inundada de prazer, onde se mesclam o belo, o saboroso, o agradável ao 

tato, onde há por toda parte a fruição dos elementos nos quais o Eu principiante “se 

banha”.33 O amor da vida em Levinas distingue-se do cuidado com o ser, em Heidegger, 

porque neste é de amar o ser que se trata, e, em Levinas, a questão é apenas ser 

feliz, nem representação, nem reflexão, somente felicidade de ser (TI, p. 118).  

Desse modo, o gozo não se refere à consciência de, nem ao saber, mas ao puro 

sentir, à esfera da afetividade. É algo pré-reflexivo, não teorético, incidindo sobre as 

sensações, onde não há espaço para a lógica capitalista das vantagens, do  uso: a questão 

não é usufruir, mas fruir, sem interesse algum: “Gozar sem utilidade, em pura perda, 

gratuitamente, sem se referir a nada mais, em puro desperdício eis o humano” (TI, p.107).34  

O corpo é o modo pelo qual se realiza a separação, o que lhe vai dar um lugar 

privilegiado no pensamento de Levinas, uma vez que constitui a base sobre a qual 

assenta a noção de transcendência.35: Ele vai constituir uma figura de alteridade, por 

viver através da transformação do outro, que é o mundo, no Mesmo. Levinas 
                                             
33 O gozo não é relativo apenas ao objeto, mas refere-se também ao próprio fato de precisar de 

objeto. A própria necessidade em si é experimentada como gozo (cf. TI, p. 104). Isso não apontaria 
já, ainda que rudimentarmente, para a subjetividade enquanto desejo, ou seja, enquanto tendendo 
para algo além do próprio objeto de satisfação da necessidade? Desejo que veremos “surgir” mais 
especialmente, quando da revelação do Outro como Rosto?  

34 LEVINAS se refere à diferença de sua forma de abordar o gozo em relação a Platão, porque este, 
segundo ele, analisa-o em termos de perdas e ganhos, denunciando a falta de ganho real que 
existe no preenchimento de uma falta através dos chamados prazeres impuros. E explica: “é 
preciso concebê-lo em seu devenir, em seu acontecimento, em relação ao drama do eu se 
inscrevendo no ser, jogando numa dialética. Toda a atração dos alimentos terrestres, toda a 
experiência da juventude se opõe ao cálculo platônico”.  LEVINAS, E. Le Temps et l´autre . 
Montpellier: Fata Morgana, 1979, p. 92 (tradução nossa). A partir de agora essa obra será 
identificada pela abreviatura TA. 

35 “A idéia de transcendência em Levinas só pode começar a partir da corporeidade dos homens, isto 
é, pelo caráter sensível e corpóreo da existência.” (FABRI, 1997, p. 56). 

36 



considera como protótipo da relação corporal com o mundo a alimentação, o 

consumir, e os primeiros objetos de gozo são considerados alimentos; ainda que não 

necessariamente consumidos pela boca, saboreia-se tudo, tudo é alimento: o 

perfume, o vento... “A primeira intencionalidade liga-se ao ‘sabor’ e ao mundo como 

alimento. [...] O mundo é alimento” (SUSIN, 1984, p. 36). São os alimentos que 

caracterizam nossa existência no mundo; neles está sua própria finalidade, e não no 

fato de servirem à sobrevivência. “Não é justo dizer-se que vivemos para comer, 

mas também não é justo dizer que comemos para viver. A finalidade última do comer 

está contida no alimento” (TA, p. 45). Todo gozo tem como estrutura fundamental a 

alimentação; o outro não é mais o outro: é eu. O corpo próprio é um corpo de gozo, 

que tem na sensibilidade a sua força, um corpo que vibra como egoísmo e no 

egoísmo, e que é “uma constante contestação do privilégio que se atribui à 

consciência de ‘dar sentido’ a todas as coisas” (TI, p. 102). 

Vamos delineando, assim, os atributos do Eu que se inaugura como existente, 

separado, egoísta (sem que isso tenha alguma conotação moral, mas se refira a um 

momento estrutural na constituição do sujeito), sensível, “ateu, se se entende por 

ateísmo uma posição anterior a toda negação e à afirmação do divino, ruptura da 

participação a partir da qual o eu se coloca como o mesmo e como eu” (TI, p. 30). A 

sensibilidade está ligada ao gozo do elemento, não pertence à ordem do saber, mas 

à dimensão afetiva, possibilita o contentamento da existência (TI, p. 108). 

1.4 Corpo e Consciência 

 Afirmando a relação social como “a experiência por excelência, relação 

metafísica”, “que aborda sem tocar”, para além da relação com o ser, Levinas não vê 

37 



aí a intencionalidade como a evoca Husserl, no sentido de ligar um sujeito a um 

objeto. O ato objetivante, próprio também da representação, mesmo se apoiando 

sobre a transcendência, não leva ao Outro, mas permanece no Mesmo (TI, p. 81). 

 Em Levinas — segundo análise de Vasey, e que confronta Husserl na 

abordagem do corpo — a intencionalidade está ligada à corporeidade e significa a 

vulnerabilidade do sujeito. Na realidade, o corpo em Levinas goza de um estatuto 

fundamental na constituição da subjetividade, uma vez que ele é condição para a 

consciência, que se torna encarnada, o que constitui uma posição radicalmente 

contrária à de Husserl, que confere à consciência o privilégio de ser incondicionada 

e ter primazia sobre a corporeidade — apesar do lugar de destaque que o corpo 

ocupa na teoria husserliana36. 

 O percurso realizado por Levinas faz emergir em primeira instância a relação 

do eu com o mundo, que vai possibilitar a dimensão da interioridade, constituída a 

partir da exterioridade do mundo, tornando assim possível o acesso à exterioridade 

absoluta, “esta interioridade, por sua vez, aparecerá como uma presença em casa, o 

que quer dizer habitação e economia” (TI, p. 82). Desse modo, a transcendência vai 

se dar tendo como base a existência corporal: “é preciso pensar a ‘maneira’, o 

movimento e o vibrar do corpo como uma transcendência específica” (PELIZZOLI, 

2002a, p. 85). 

 Husserl vai considerar a alteridade decorrendo do Mesmo da consciência, o  

idêntico engendrando o outro, enquanto Levinas faz o movimento  inverso, levando a 

identidade da consciência a decorrer da alteridade, porque o seu ponto de partida é 

a sensibilidade, o viver de, o que significa uma relação com as coisas que não são 

mais objeto de representação, mesmo intencionais. Husserl entrevê a possibilidade 

                                             
36 Cf. VASEY, Craig M. Le corps et l’Autre. Exercices de la Patience , Paris: Obsidiane, n. 1, p. 33-41, 

1980. 

38 



de conceber uma consciência “sem mundo”, sem corpo e mesmo sem alma, estes 

sendo apenas unidades de uma constituição intencional. Vasey (1980) assinala 

como, desde os seus primeiros textos, Levinas pretende mostrar a relação da 

consciência com a corporeidade. Enquanto a intencionalidade, em Husserl, está 

fundada no intelectualismo, é desencarnada e idealista, em Levinas ela se manifesta 

como encarnada e pré-teorética, sendo que, pela estrutura da existência corporal, o 

outro aparece como outrem e resiste a todo projeto de redução. Ainda segundo 

Vasey, tudo em Husserl volta a ficar submetido à representação, que descreveria um 

movimento centrípeto, de retorno a si, a 5ª Meditação Cartesiana depositando no 

trabalho da consciência toda a compreensão da alteridade do outro, não se dando 

conta desta enquanto Outrem.37 A primazia concedida à consciência manteria tudo 

na esfera da homogeneidade, enquanto Levinas amplia a idéia de intencionalidade 

para o gozo, para a dimensão corporal, “que não somente não é retorno a si, mas é 

aventura para além de si e encontro da alteridade radical de Outrem” (p. 37) , a 

transcendência, fundando-se assim no corpo, constituiria a verdadeira 

transcendência, não sendo transcendência para uma consciência, como ocorre no 

caso de Husserl, por fundá-la na representação. A consciência estaria assim, desde 

sempre, possuída pela alteridade. O “outro em mim”, na esfera da representação vai 

implicar na redução do Outro ao Mesmo e na determinação do Outro pelo Mesmo”, 

sem que o Mesmo seja determinado pelo Outro. O “outro em mim”, no pensamento 

levinasiano, enquanto corporeidade, vai significar vulnerabilidade, exposição ao 

Outro, sem possibilidade de refúgio, mas esta  radicalização  só  vai   ser  efetivada 

a partir  de Autrement qu’ être. 

                                             
37 Para maior aprofundamento do tema, remetemos a PELIZZOLI, M. L. O eu e a diferença:  Husserl 

e Heidegger.  

39 



 

1.5 A Morada 

 “A atividade que pode satisfazer às necessidades descreve uma base ou um 

centro, determina o primeiro ponto num elemento que não pode se ordenar em 

mundo senão a partir de um ponto fixo”, daí constituir-se o centro do mundo a partir 

do qual “tudo se ordena e se orienta como o corpo necessitado” (VASEY, 1980, p. 

36). Isso subverte o privilégio da consciência como doadora de sentido, porque ela 

encontra na localização da sensibilidade a condição de sua localização. É por isso 

que “a necessidade é o primeiro movimento na identidade do Mesmo” (VASEY, 

1980, p. 36). O Eu, enquanto ser separado, recusa-se à conceitualização, pela qual 

ele entraria na distinção entre individual e geral, é nisso que consiste a ipseidade do 

eu, e o que o impulsiona para o recolhimento, a fim de criar a interioridade de que 

precisa para constituir-se verdadeiramente como humano. Só a partir de então é que 

o ser pode constituir-se como sujeito, o que se realiza empiricamente como Casa. “O 

papel privilegiado da casa não consiste em ser o fim da atividade humana, mas, em 

ser condição desta e, nesse sentido, o começo” (TI, p. 125). Esta pode ser objeto de 

gozo, pode ser um objeto entre outros, mas, diz Levinas, a sua real finalidade é 

possibilitar a representação da natureza, para que ela possa ser “transformada” em 

mundo (TI, p. 125). É só completando a obra da separação, que o ser pode construir 

uma civilização de trabalho e de posse, a intimidade de uma casa sendo a 

concretização primeira (TI, p. 126).38 Levinas insiste na importância fundamental do 

recolhimento do Eu, da interioridade, para que, de fato, a casa, com tudo o que 

                                             
38 Levinas distingue, nesse ponto de sua elaboração, entre “o corpo como corpo nu” e o corpo como 

minha posse, o que só acontece a partir da instalação da casa: “a extraterritorialidade condiciona a 
posse de meu corpo” (TI, p. 135-136) 

 

40 



implica de calor, doçura, intimidade, familiaridade, possa ter significação. Sem 

aquelas condições, permanecer-se-ia no puro elemento, na existência natural, fora 

do âmbito de qualquer simbolismo. 

 O ‘dentro’ da casa corresponde a um ‘dentro’ de si mesmo, um chez soi, que, 

segundo Levinas, é o estilo do homem. É só existindo nesse dentro e como dentro, 

que ele pode sair e realizar o trabalho que lhe permitirá passar do gozo imediato dos 

elementos para o gozo mais estável da posse, onde ele advém à ordem do Ter. 

Esse recolhimento — condição sine qua non da humanização do sujeito — requer a 

presença de outrem, uma acolhida que permite cristalizar a intimidade, uma 

“presença-ausência” representada pela Mulher, que é silêncio, discrição, símbolo da 

hospitalidade. Constituição de um Outro, que é um Tu familiar, relação de 

horizontalidade, porque “a habitação ainda não é a transcendência da linguagem” 

(TI, p. 128).39 A partir desse momento, ou seja, a partir de quando se estabelece a 

familiaridade, a obra da separação está completa e “o existir significa desde então 

morar” (TI, 129).40 

1.6 O advento à ordem do Ter: o trabalho, a posse 

 Uma vez criada a habitação, será possível o trabalho e a propriedade. O 

trabalho age sobre o elemento, fixando-o na casa, acalmando-o pela posse, a qual  

tem a propriedade de neutralizar o ser do ente, privando-o de sua alteridade, 

                                             
39 Segundo BECKERT (1998, p. 147),  o recolher-se é associado à mulher e “como tal não é apenas 

metáfora, mas categoria ontológica, capaz de suspender a alienação ao diálogo e a posse, própria 
à faceta masculina do ser humano, dominada por uma racionalidade objetivante e desertificadora. 
O Feminino, pelo contrário, enquanto criação de um espaço habitado, é veículo da comunicação 
intersubjetiva imediata, pois significa a familiaridade necessária a uma relação eu-tu, onde o 
silêncio é condição de enriquecimento e fortalecimento interior do eu.” 

40 “Por sua vez, sendo a interioridade da casa o núcleo a partir do qual o mundo é perspectiva, 
constitui a fonte inquestionável de valor que eleva o eu acima do ser e o coloca na posição 
privilegiada de ponto de partida para toda a construção metafísica.” (BECKERT, 1998, p. 141). 

41 



roubando-lhe sua independência (TI, p. 131-132). A coisa, identificada a um bem 

que se possui, a um ter, é uma operação que se inicia pelo trabalho sobre o 

impenetrável da matéria, tirando do ente o seu ser, tornando-o presa fácil de uma 

manipulação; a mão se destaca como o órgão por excelência da preensão, da relação 

pela aquisição, pela redução da alteridade à minha propriedade. “A ontologia que 

apreende o ser do ente, a ontologia, relação com as coisas e que manifesta as 

coisas é uma obra espontânea e pré-teorética de todo habitante da terra” (TI, p. 131-

132). Levinas chama a atenção para a relação do trabalho com o tempo: sendo o 

gozo imediato do elemental, além de felicidade e plenitude, também incerteza, 

ameaça de um futuro indeterminado, o trabalho atua sobre esse caráter de 

imprevisivilidade e de mudança, fixando o elemento em coisas estáveis, inalteráveis 

pelo tempo, substâncias. Assim, processa-se um ‘adiamento’ desse futuro incerto, 

um domínio exercido pelo trabalho sobre o tempo (TI, p. 144). Trabalho, corpo e 

consciência se imbricam como articulações da interioridade, tornando possível ao 

homem afirmar-se como eu, ao mesmo tempo recolhido e aberto para a exterioridade. 

Desde que haja uma morada onde o ser possa habitar, será possível falar de 

consciência intrinsecamente ligada à corporeidade e contemporânea a ela. O corpo, 

enquanto posição sobre a terra, afirma-se em sua ambigüidade de dependência do 

outro, mas simultaneamente independência, movimento de saída e de retorno a si, 

imanência. O tempo revela-se prenhe de possibilidades, de porvir, “ter consciência é 

precisamente ter tempo” (TI, p. 140). 

 Após havermos examinado a constituição do Eu em sua dimensão 

econômica, onde o corpo aparece como primeira forma de alteridade, seguiremos 

um pouco Susin (1984, p. 75-77) em sua análise, onde o corpo aparece como “corpo 

próprio”, “exposição”, “corpo tático , exposto para a-preender e com-preender”, como 

42 



condição de conhecimento. Aí são ressaltados os papéis da sensibilidade, da mão, 

do olho e sua relação com a luz. A sensibilidade como acontecimento imediato da 

fruição, como a via de acesso ao outro que é o mundo, mas ao mesmo tempo 

subjugada, na tarefa do conhecimento, à Razão, o que a colocaria num ‘status 

inferior’, por não constituir um guia muito fiel às pretensões do saber sobre a 

verdade41. Levinas, porém, procura reabilitar a importância das sensações, 

reivindicando para todas elas — e não somente para as sensações visuais e táteis 

— uma função transcendental sui generis:  

uma fenomenologia da sensação como gozo, um estudo do que poderia 
chamar-se sua função transcendental, que não leva necessariamente ao 
objeto nem à especificação qualitativa de um objeto, e como tal 
simplesmente visto se imporia [...] a representação não é uma obra só do 
olhar, mas da linguagem. (TI, p. 163).  

Para Levinas, o privilégio concedido pela Filosofia à visão e ao tato derivam 

do fato de a luz tornar vazio o espaço, dando a impressão de que o objeto vem do 

nada, tem no nada a sua origem. “Esta vinda a partir do vazio é assim a vinda a 

partir de sua origem — esta “abertura” da experiência ou esta experiência de 

abertura explica o privilégio da objetividade e sua pretensão de coincidir com o 

próprio dos entes” (TI, p. 164). Em síntese, a casa é a referência básica da 

dimensão econômica, segundo a própria etimologia o indica, sendo através dela que 

o eu entra em relação com o mundo e com os outros eus.42 

                                             
41 LEVINAS refere que a profundeza da filosofia cartesiana do sensível reside no fato de situar a 

sensação — idéia sem clareza e distinção — no âmbito do útil e não da verdade (TI, p. 108). 
42 Cf. BECKERT (1998, p. 145-146). 

43 



 Trabalho e casa constituem, portanto, elementos através dos quais o eu  interrompe 

a fruição, o gozo imediato, investindo numa construção cujo resultado é a 

economia.43 

                                             
43 Cf. BECKERT (1998, p. 146): “A economia é, pois, o resultado do processo totalizador 

com o que o eu adia a fruição, pelo trabalho e pela casa, na medida em que, ao renunciar à 
satisfação imediata, se expõe à objetivação e à identificação com aquilo que produz.” 

 

44 



 
 
 
 

CAPÍTULO 2 

O FEMININO: A ALTERIDADE COMO UM TU 
 
 

 

... Idas e vindas silenciosas do ser 
feminino que faz ressoar com seus passos as 
espessuras secretas do ser ...  

Levinas 44 
 
Como és formosa, querida minha, como és 
formosa! 
Os teus olhos são como os das pombas,  
e brilham através do teu véu. 
Os teus cabelos são como o rebanho de cabras, 
que descem ondeantes do monte de Gileade. 
São os teus dentes como o rebanho das ovelhas 
recém-tosquiadas, que sobem do lavadouro, 
e das quais todas produzem gêmeos, 
e nenhuma delas há sem crias. 
Os teus lábios são como um fio de  
escarlate, 
e tua boca é formosa; 
as tuas faces, como romã particular, brilham 
através do véu. 
O teu pescoço é como a torre de Davi, 
edificada para arsenal; 
mil escudos pendem dela, 
todos broquéis de valorosos. 
Os teus dois seios são como duas crias, 
gêmeas de uma gazela, 
que se apascentam entre os lírios.   

Cantares de Salomão  4: 1-5 

 
 

Talvez seja na concepção do Feminino, enquanto figura da alteridade, que 

Levinas comece realmente a enveredar na direção do que veremos em Autrement 

qu´être a respeito da subjetividade como passividade e como exposição. A 

articulação que ele estabelece entre o Feminino e o Amor45 leva-nos a vislumbrar 

uma outra possibilidade para o Eu que, num primeiro momento, foi eminentemente 
                                             
44 TI, p. 129. 
45 “Jamais se está tão só quanto diante da morte e face ao amor. Uma certa experiência do deserto. 

Mas é preciso ir ao deserto para se encontrar diante da sarça ardente.” WEBER, Elisabeth. 
Anamnèse de l’Immemorial. In: MÜNSTER, Arno (dir.). La différence  comme non-indifférence : 
éthique et alterité chez Emmanuel Lévinas. Paris: Edition Kimé, 1995, p. 91. 

 

45 



‘ativo’ em sua confrontação com o mundo, em seu domínio sobre a impessoalidade 

do “elemental”.  É diante da alteridade como um Tu que o sujeito começa a sofrer a 

afecção (e a afeição) que vem do Outro, abrindo-se para a dimensão do 

acolhimento. 

2.1. Eros: locus  privilegiado do Feminino 

Como já havíamos assinalado, a mulher, símbolo por excelência da 

hospitalidade, é colocada inicialmente na reflexão levinasiana como 

condição da Casa, do acolhimento e da intimidade, que tornam 

possíveis a criação do espaço propriamente humano onde o Eu 

recolhido, ao abrigo da plenitude e da ameaça do elemento, pode 

constituir-se como Eu próprio, um Eu-mesmo. 

É, porém, na Fenomenologia do Eros, que Levinas centraliza a sua 

elaboração sobre o Feminino, não só porque “o Feminino é a epifania do Amado” 

(TI, p. 233) como pelo fato de Eros constituir uma relação que não se traduz em 

poderes (TA, p. 80) — e aqui fica mais uma vez evidente a aversão de Levinas ao 

reino do poder, que ele identifica à esfera do ser, à guerra, à totalização, à redução 

do Outro ao Mesmo, com a conseqüente negação de sua alteridade (TI, p. IX). A 

relação erótica, Levinas a considera como de um estatuto excepcional dentre todas 

as relações, por constituir o feminino o locus privilegiado onde “a alteridade se 

realiza” (TA, p. 81). Para ele, a diferença dos sexos “condiciona a possibilidade 

mesmo da realidade como múltipla, contra a unidade do ser, proclamada por 

Parmênides. [...] não é uma contradição [...] nem é também uma dualidade de dois 

termos complementares [...]” (TA, p. 78). Levinas fala numa “dualidade insuperável 

dos seres”, jamais tornando-se um nós . 

46 



Todo o pensamento de Levinas vai, assim, na direção oposta ao mito 

platônico das duas metades formando um Todo. Os seres, na relação amorosa, 

mantêm-se ligados, porém separados; trata-se de “uma solidão a dois, um egoísmo 

a dois” (TI, p. 242-244). Aliás, em Totalité et Infini , a idéia de separação é mantida 

durante toda a obra, em quaisquer das relações abordadas, mesmo quando 

posteriormente ele vai tratar da paternidade, onde o filho “sou eu e é outro”, 

persistindo cada um sempre em sua singularidade. A idéia do amor como fusão, 

implicando um todo pré-existente é absolutamente contestada por Levinas (TI, p. 83-

84). 

Outro radicalmente mistério, contrário absolutamente contrário, são alguns 

nomes que o autor utiliza para denominar o feminino, cujo modo de ser consiste 

numa “fuga diante da luz”, no “esconder-se” (TA, p. 79). 

Apesar de deixar claro que a mulher constitui um Tu familiar, íntimo, 

membro da sociedade fechada de dois amantes, e não constitui ainda o Vós da 

transcendência, do ensinamento, da altura (TI, p. 129), Levinas parece apontar para 

o fato de tratar-se de algo que já toca a relação metafísica — definida por ele como 

“aquela que aborda sem tocar”: mesmo no campo da sensibilidade, do olhar, do 

sentir, da carícia, a questão refere-se sempre a algo que escapa. Nunca o domínio, 

a posse, a conquista, mas o entre-dois, o lugar que não é o espaço geométrico — a 

inviolabilidade. A virgindade do “Eterno Feminino” talvez manifeste como nenhum 

outro elemento de sua teoria a inapreensibilidade do Outro, a impossível redução da 

alteridade do Outro ao território do mesmo. Identificando a inteligibilidade com a 

visão, modelo hegemônico de adequação na História da Filosofia, Levinas denuncia-

o, ‘criando’ uma outra possibilidade — a da resistência ética que o Feminino já 

prefigura, o jamais deixar-se possuir completamente:  

47 

47 



esta alteridade do feminino não consiste em uma simples exterioridade do 
objeto. Também não constitui uma oposição de vontades. O Outro não é um 
ser que nós encontramos e que nos ameaça ou que quer apoderar-se de 
nós. O fato de ser refratário a nosso poder não constitui uma potência maior 
que a nossa. É na alteridade que consiste toda sua potência. Seu mistério 
constitui sua alteridade. (TA, p. 79-80). 

A alteridade encarnada no Feminino, Levinas não a coloca, portanto, como 

liberdade, mas como mistério, e é exatamente esse aspecto que lhe interessa ao 

privilegiar a relação erótica, a alteridade tendo primazia sobre a liberdade; alteridade 

do feminino enquanto retirada, linguagem silenciosa. 

Verifica-se, ao longo da análise levinasiana do Feminino, sucederem-se as 

ambigüidades, os deslizamentos próprios de uma linguagem que tenta dizer o 

indizível, a subversão de termos como profanação, clandestinidade, egoísmo, 

lascívia, impudor, carnal... sente-se que se está no reino dos mal-entendidos, dos 

sub-entendidos, do equívoco, enfim, “epifania do Feminino” (TI, p. 241).46 Levinas vai 

traçando os contornos, a especificidade, aquilo que torna Eros tão especial e caro ao 

nosso tema. Explica ele: “pelo amor, a transcendência vai, ao mesmo tempo, mais 

longe e menos longe que a linguagem [...] o amor, situado no limite da 

transcendência e da imanência, nenhuma linguagem o diz em sua verdade: nem a 

linguagem da sensação, nem a linguagem do espírito” (TI, p. 232-233). 

Pelo Eros, o sujeito sai daquela soberania, da independência-dependência, 

que gozava em relação à alteridade mundana e que marcava a dimensão da Eco-

nomia. 

A alteridade manifesta-se simultaneamente como fraqueza, vulnerabilidade, 

fragilidade no que é visado pelo amor, mas também como peso, o peso da não-

significância, porque situada entre a significação própria do Rosto e a não-

significância própria do lascivo, e aqui estamos diante de mais uma aporia implicada 

pela beleza feminina: “o Rosto feminino reúne esta claridade e esta sombra” (TI, p. 

                                             
46 Cf. SUSIN, 1984, p. 185. 

48 

48 



240). Considerando o Rosto como princípio de toda significação, precedente à 

Sinngebung, origem  da exterioridade, “se o feminino oferece um Rosto que vai além 

do Rosto” (TI, p. 240), vai também além de toda significação, onde Levinas situa o 

lascivo, mas alerta: “é preciso que o Rosto tenha sido percebido para que a nudez 

possa adquirir a não-significância do lascivo” (TI, p. 238). Vemos, assim, como se 

interpenetram níveis que ora tocam a transcendência, ora a imanência, sem que 

nenhum desses registros seja completamente isolado do outro, mas antes, tecidos 

juntos para compor a trama do equívoco com o qual Levinas identifica o erótico.47 

A equivocidade tem a função de inverter a atividade em desfalecimento e 
promessa de outro e de futuro. É por isso uma “iniciação” e não uma 
iniciativa: a ternura e a carícia des-solidificam e introduzem a uma espera de 
outro que poderíamos comparar ao sofrimento, enquanto o outro a chegar 
tem a mesma estrutura de futuro da morte. (SUSIN, 1984, p. 185). 

 
 

É próprio do amor a ambigüidade de poder situar-se ao nível da pura 

necessidade, visando a uma satisfação egoísta e de natureza incestuosa, cujo 

paradigma Levinas vai buscar no mito de Aristófanes situado por Platão em O 

banquete, simples imanência, completude imaginária em um todo perfeito; e, ao 

contrário, tender para o outro em sua transcendência, desejo metafísico jamais 

saciado. Necessidade e desejo se dando ao mesmo tempo, faz surgir um tempo 

outro, diverso daquele da consciência e que torna fecunda a relação amorosa.48 

O movimento do amante na direção da fragilidade da Amada, Levinas 

denomina carícia, que, apesar de sensibilidade, não se contenta com o sensível, 

buscando algo que está para além de tudo que possa alcançar, a que o filósofo 

chama de algo-que-não-é-ainda, um menos que nada (TI, p. 235), diferente do 

possível, diferente do apreensível, de tudo que possa ser antecipado. A carícia 

estaria relacionada com a ternura, que é da ordem do evanescente, pois “no carnal 

                                             
47 Cf. TI, p. 233. 
48 Cf. BECKERT, 1998, p. 242. 

49 

49 



da ternura, o corpo deixa o estatuto de ente” (TI, p. 236), oferecendo-se como nudez 

erótica: 

A nudez erótica diz o indizível, mas o indizível não se separa desse dizer, 
como um objeto misterioso estranho à expressão se separa de uma palavra 
clara que procura circunscrevê-lo. A maneira de ‘dizer’ ou de manifestar-se, 
esconde ocultando-se, diz e cala o indizível, atormenta e provoca. O ‘dizer’ 
— e não somente o dito — é equívoco. O equívoco não se joga entre dois 
sentidos da palavra, mas entre a palavra e a renúncia à palavra, entre a 
significância da linguagem e a não-significância do lascivo que dissimula 
ainda o silêncio. (TI, p. 237-238). 

 

Nessa busca, sem saber o que procura, a carícia visa o futuro pelo próprio 

futuro, sem algo que o preencha, que esteja lá como um conteúdo, e, nesse sentido, 

Levinas diz que “a volúpia é uma experiência pura” (TI, p. 238); constitui uma 

dimensão que não tem sido reconhecida pela análise filosófica.49 Não visando nem 

uma pessoa, nem uma coisa, mas o terno, a carícia visa assim aquilo que não tem 

mais o estatuto de ente, mas se situa entre o ser e o não-ser-ainda.50 

Na relação com o mistério que é o feminino, naquilo que Levinas chama     

“a noite do erótico”, dá-se a profanação, que seria “uma das relações  possíveis com 

ele”, o mistério, onde a tensão entre escondido e descoberto mantém a 

clandestinidade, o segredo, a virgindade, o ser-não-ser-descoberto (TA, p. 79). 

2.2 Eros e Psyché: o Rosto que não pode ser visto  

O mito de Eros e Psyché51 ilustra talvez melhor que qualquer outro os 

traços essenciais de algumas teses expostas por Levinas em sua abordagem da 

relação amorosa. Psyché, ícone da beleza feminina — pelo que desperta a ira e a 

vingança de Vênus —, é mortal, portanto vulnerável, frágil. Transportada por Zéfiro 

para o alto de uma montanha de onde será arrebatada pelo que ela julga ser um 

                                             
49 Cf. TA, p. 83. 
50 Cf. TI, p. 236. 
51 APULEIO, Lucio. O asno de ouro . Rio de Janeiro: Edições de Ouro, s.d., p. 88-125. 

50 



monstro, deverá contrair núpcias com este. Núpcias associadas à morte — todos no 

reino choram antecipadamente a morte de Psyché. “Em Eros como na morte, [o 

sujeito] está passivamente apto para um real encontro com o outro” (SUSIN, 1984, p. 

185). Psyché parte para o desconhecido, não contando com a mínima hipótese de 

retorno, já que é para a morte enquanto outro que ela parte, segundo acredita. Em 

vez de um monstro, existe Eros em fulgurante beleza, mas com uma condição: não 

pode ser visto; o seu Rosto deverá permanecer desconhecido da jovem esposa. Os 

amantes só se encontram, portanto, à noite, longe da luz — que é o modo de ser 

próprio do feminino.52  “A luz — elemento do conhecimento — torna nosso tudo o 

que encontramos” (TI, p. 252). Levinas fala da noite do erótico: noite do escondido, 

do clandestino, do misterioso, pátria do virgem (TI, p. 236). Após cada encontro, 

Eros se vai: “o outro enquanto outro não é aqui um objeto que se torna nosso ou que 

se torna nós; ao contrário, ele se retira para seu mistério” (TA, p. 78). Por maior que 

fosse a insistência de Psyché para trazer as irmãs, a fim de falar-lhes, isso lhe é 

interditado por Eros: “o feminino é o outro, refratário à sociedade, membro de uma 

sociedade a dois, de uma sociedade íntima, de uma sociedade sem linguagem” (TI, 

p. 242). Relação que deve ser mantida na profanação, o que equivale a dizer entre o 

clandestino e o descoberto, ou, em outras palavras, “revelação do escondido 

enquanto escondido” (TI, p. 237). 

Um dia, porém, Psyché transgride o pacto e, furtivamente, vê o Rosto de 

Eros. Não ser visto era a ‘condição de possibilidade da relação’. “Nem saber, nem 

poder: [...] a sexualidade não é em nós nem saber, nem poder, mas a pluralidade 

mesmo de nosso existir” (TI, p. 254). E no instante mesmo em que o vê, em que 

tenta, pelo conhecimento, apropriar-se do que lhe escapava, Psyché o perde. Eros 

                                             
52 Cf. TA, p. 79. 

51 



vai embora, porque segundo ele: “o amor não pode viver sem confiança”, o que em 

termos levinasianos significa: “nada se distancia mais de Eros do que a posse” (TI, 

p. 243). Mas, da relação, foi engendrada Volúpia, que o nosso autor situa em uma 

ordem totalmente diversa da dos outros prazeres, como comer e beber, uma vez que 

ela se nutre de si mesma:  

É precisamente a alteridade [...] que dá a Eros e à voluptuosidade sua 
grandeza diversa das outras formas de gozo dos elementos, e faz com que 
o amor não chegue jamais à mesma satisfação ou possessão com que são 
satisfeitas as necessidades e são dadas as coisas à propriedade: no amor 
há acréscimo de fome, uma inadequação e um excesso provocado pela 
alteridade que se dá no Eros. (SUSIN, 1984, p. 184). 

Não visa senão a si mesma, é “amor do amor do outro” (TI, p. 244), o que 

equivale a dizer que não há objeto próprio da volúpia. 

2.3 De que sujeito se trata no Eros? 

A estrutura da relação erótica aponta para um primeiro momento da 

subjetividade em que o eu experimenta o viés da passividade, da perda de sua face 

heróica e viril, se enternece, se feminiliza.53 Existe na relação erótica uma completa 

inversão da posição assumida pelo ser ao hipostasiar-se como existente, em sua vitória 

sobre o anonimato da existência, sobre o horror característico do il y a.  Enquanto ali o 

eu assumia uma identidade forte, ligada à iniciativa e à afirmação do ser, na relação 

amorosa ele se demite dessa posição, ou melhor dito, é demitido pela alteridade do 

feminino, e sua identidade vai derivar “da passividade do amor recebido” (TI, p. 248). 

Levinas fala de iniciação (ao mistério) e não de iniciativa. O sujeito é o si de um outro e 

não mais somente de si mesmo, encontra também o si de um outro, que se oferece a ele 

                                             
53 Cf. TI, p. 248. 

52 



como objeto de gozo.54 Acede a um território onde faltam “as coisas sérias” e o riso se 

difunde, criando, além do cômico, um espaço próprio do equívoco, dos subentendidos, 

expressão sem palavras. Plenitude da nudez erótica reenviando ao lascivo e ao Dizer, 

para além do Dito. O sujeito é conduzido ao se da corporeidade, sua e do outro, condição 

da fecundidade.55 Não é um encontro que se dá no face-a-face, mas na materialidade. É 

uma estrutura não entre sujeitos lutando entre si pela conquista da liberdade um do 

outro, mas trata-se, antes, de entrada no mistério, quando  toda a dimensão do enigma 

predomina sobre a compreensão e sobre a iniciativa. Todo o aspecto de poder  deriva  

justamente da alteridade, enquanto algo que, para aquém ou além do poder, tem toda a 

força do inassimilável, do “discreto ausente” que evoca uma presença acolhedora, doce 

abertura para o tempo infinito de onde pode surgir um outro como eu e não-eu, é a prova 

da vitória sobre a morte. Através do Eros, o eu se liberta do retorno a si, típico e 

incessante de quem detinha a posse de si mesmo. Não tem a estrutura de um 

Ulysses, que retorna a si depois da aventura. Sua subjetividade “não consiste em 

suportar representações ou poderes — mas em transcender na fecundidade” (TI, p. 249). 

2.4 A fecundidade 

Levinas situa a fecundidade enquanto relação com um futuro que não é 

futuro do mesmo, como categoria ontológica56, mas “é preciso um encontro com  

Outrem enquanto feminino, para que advenha o futuro do filho além do possível, 

além dos projetos” (TI, p. 245).57  

                                             
54 Cf. TI, p. 248-249. 
55 Cf. SUSIN, 1984, p. 185. O Se é a redução do Nominativo ao acusativo, diz respeito à corporeidade 

e indica o registro da passividade do tempo. 
56 Cf. TI, p. 254. 
57 “[...] meu futuro não entra na essência lógica do possível. A relação com um tal futuro irredutível ao 

poder sobre possíveis nós a chamamos fecundidade.” (TI, p. 245). 
 

53 



Susin (1984, p. 185) assinala como o sujeito no Eros, apesar de ser 

conduzido para fora dos seus poderes, mantém sua estrutura pessoal, não é 

destruído pelo outro, como também fica fora da possibilidade de transformar o outro 

em objeto, ficando apto para o encontro “do outro sexualmente diferente e do filho 

temporalmente diferente” (BECKERT, 1998, p. 128), de onde deriva sua característica 

de promessa e de relação ao futuro e sua estrutura trinitária. 

No Eros, situam-se algumas estruturas que rompem com os quadros da 

lógica clássica, como ocorre, por exemplo, com a questão da paternidade, que 

conjuga  “uma identificação de si”, mas também uma “distinção na identificação” (TI, 

p. 244), o que equivale dizer que A = A e, ao mesmo tempo, A ≠ A, ferindo, assim, o 

princípio de identidade. “Pela sexualidade, o sujeito entra em relação com o absolutamente 

outro, com uma alteridade de um tipo imprevisível na lógica formal” (TI, p. 254). 

Todo o desenvolvimento seguido por Levinas leva-o à direção oposta de 

qualquer instância que por trás do Eu possa guiá-lo, sob a forma de uma força 

neutra — isso passando por categorias evocadas por Hegel, Durkheim, Freud, 

Heidegger. Diz ele:  

É enquanto ele mesmo precisamente que o Eu, por sua relação com 
Outrem na feminilidade, se liberta de sua identidade, pode ser outro a partir 
de si como origem. Sob as espécies do Eu, o Ser pode produzir-se 
infinitivamente recomeçando, isto é, como infinito. (TI, p. 250). 

A análise sobre a alteridade manifestando-se como feminino nos coloca diante 

do tempo, tal como ele surge no pensamento de Levinas, ou seja, a partir da irrupção 

do Outro. Aliás, segundo Beckert (1998, p.10), o questionamento do poder da subjetividade 

ontológica de constituir o tempo representa o traço original da reflexão levinasiana.58 

                                             
58  “[...] acedemos à ‘verdadeira’ temporalidade como diacronia, isto é, ao tempo que constitui a 

subjetividade, antes dessa tomar posse de si e passar a redimensionar o próprio tempo, na 
sincronia da consciência representativa.” (BECKERT, 1998, p. 139). 

54 



A dimensão do futuro perpassa toda a fenomenologia do Eros e do 

Feminino que ele implica. “O futuro é ‘inadequado’ e inviolável como a virgindade, 

mas é a promessa que brilha no mistério feminino, como se a mulher fosse no 

presente a porta do futuro” (SUSIN, 1984, p. 59). 

Distinguindo o amor da amizade, esta última dirigindo-se para um Tu59, 

Levinas revela a dimensão de futuro para o qual o amor se dirige, futuro diverso de um 

possível, que pode ser representado ou antecipado. Em suas palavras, “O amor busca 

o que não tem a estrutura de um ente, o que está para ser engendrado”  (TI, p. 244). 

O amor e a fecundidade compõem o plano onde o eu assegura a vitória 

sobre a morte e onde detém o retorno a si — plano onde se dá a transcendência 

total; a paternidade como transubstanciação.60  

A relação de paternidade exprime, justamente, a unicidade do eu no outro, 
isto é, a absoluta alteridade do instante que vai brotar (filho) não como um 
outro eu, um prolongamento ou uma reduplicação da minha identidade, mas 
um outro que seja (um) eu. (BECKERT, 1998, p. 128). 

O estudo realizado por Levinas sobre o Eros, o Feminino, e a Alteridade, 

além de nos brindar com a abertura para um tempo infinito, em oposição ao tempo 

da finitude — tempo como morte e ressurreição, essencialmente descontínuo, 

portanto —, nos deixa a perspectiva de um outro modo de inteligibilidade para o 

sujeito: no limiar sutil do sem-poder e, no entanto, eu, “subjetividade gerando 

subjetividade” (SUSIN, 1984, p. 190), o sujeito na relação erótica, na presença-

ausência do Feminino enquanto mistério, é ‘iniciado’ à passividade, no movimento 

para Outrem fora de toda iniciativa egóica, para além dos possíveis onde menos que 

nada e o que não é ainda o aguardam, surpresa pura, espanto pleno do que vive 

aquém e além de si mesmo. 

                                             
59 Cf. Beckert (1998, p. 241, nota de rodapé): “[...] 2. O Tu da relação íntima é o feminino como 

estruturante da subjetividade, na sua função de acolhimento. 3. O correlato de Eros ‘ainda não é’, 
está aquém e além do Tu, é o feminino da relação erótica que dissolve a subjetividade.” 

60 Cf. TI, p. 231 e 244. 

55 



 
 
 
 

Capítulo 3 

O DESEJO: A ALTERIDADE COMO ROSTO E COMO DISCURSO 

 
 

É, pois, no campo da linguagem — e mais 
precisamente de uma ‘excedência’ da linguagem 
sobre todo o olhar perceptivo e intuitivo — que é 
preciso instalar a ambigüidade fundamental do 
rosto. [...] esta ambigüidade é originalmente a do 
presente e do tempo que se produz no movimento 
do discurso. 

 Etienne Féron 61  

 
 

Desde a abordagem do Eu em sua constituição, onde a alteridade aparece 

enquanto corpo, Levinas já assinalava para a questão do desejo, distinguindo-o 

da necessidade62 e indicando não ser este da ordem daquilo que pode ser saciado: 

“... tendo reconhecido suas necessidades como necessidades materiais, isto é, 

como capaz de se satisfazer, o eu pode voltar-se para o que não lhe falta. Ele 

distingue o material do espiritual, abre-se ao Desejo” (TI, p. 89). 

Mas a questão do desejo é aí apenas suscitada, uma vez que o Eu ainda 

não está diante de outrem; trata-se de um momento de puro egoísmo, de um ‘banho’ 

no mundo que o cerca. A partir de quando é já psiquismo, interioridade, um ser 

separado, o Eu se abre para a Exterioridade, podendo desejá-la, o que tornará 

possível uma relação para além da relação de gozo com o mundo63 e para além da 

relação erótica. Entramos nesse momento no ponto em que o Desejo é Desejo do 

Infinito. 

                                             
61 FÉRON, Etienne. Le temps de la parole. Exercices de la patience . Paris: Obsidiane, n. 1, p. 19-32, 

1980, p. 22 (tradução nossa). 
62 “Na necessidade, eu posso morder o real e satisfazer-me, assimilar o outro. No desejo, nenhuma 

mordida sobre o ser, nenhuma saciedade, mas futuro sem balizas diante de mim.” (TI, p. 89). 
63 “Esse mundo do gozo não basta à pretensão metafísica.” (TI, p. 36-37). 

56 



3.1 Desejo do infinito 

Comentando a última alínea da 3ª Meditação de Descartes64, Levinas traz para o 

plano de suas reflexões mais uma vez a especificidade da relação que o sujeito mantém com o 

Infinito; algo que se dá através do pensamento, mas sem que, por isso, o Infinito se transforme em 

“objeto” — como na clássica relação de conhecimento —, uma vez que o ultrapassa, rompe os 

seus limites, instaurando uma outra ordem: “a contemplação se converte em admiração, 

adoração e alegria”65, já que se trata do Infinito como Majestade abordada como rosto. 

Temos aí uma reviravolta operada por Levinas que marca toda a sua 

descrição da relação do sujeito com os outros homens; o outro surge fora da 

dualidade conhecido/desconhecido, surge como realeza, suscitando uma relação 

pessoal e assimétrica, o que introduz prioritariamente a ordem ética. 

 Até Kant, era próprio da filosofia indexar o Bem através da verdade, o que 

equivale a dizer a precedência da ordem especulativa sobre a ordem moral. Kant 

introduz uma ruptura nessa linha de pensamento, separando a razão prática da 

razão teórica, e fazendo situar as questões morais no âmbito da primeira;  para isso, 

faz incidir sobre o desinteresse a condição de possibilidade de uma ação moral. 

Levinas, situando-se na contemporaneidade, mantém com o grande filósofo da 

Modernidade alguns pontos de aproximação: além de centrar também a ação ética 

no desinter-esse (algo que aponta para um móvel além da perseverança no ser), 

situa-a inteiramente na dimensão prática, na Bondade — desejar algo para além das 

minhas necessidades (Kant fala da “boa-vontade” ou “vontade santa”). 66 

                                             
64 “Esta alínea não nos aparece assim como um ornamento de estilo ou como uma 

homenagem à Religião, mas como expressão dessa idéia do Infinito trazida pelo 
conhecimento, em Majestade abordada como Rosto.” (TI , p. 187). 

65 LEVINAS, E. Autrement qu´être ou au-delà de l´essence . La Haye: Martinus Nijhoff, 1974, p. 187 
(tradução nossa). Nas referências seguintes essa obra será identificada por AE. 

66 A tradição judaica caracteriza-se por sua disponibilidade para a ação: “Eis-me aqui”. Cf. Isaías 6,8, 
a que Levinas faz alusão em Humanismo do outro homem . 

 

57 



 Afirma que a relação com o Infinito — de onde provém o sentido último da 

vida humana — não é uma relação de conhecimento, mas Desejo.  Desejo do que 

lhe é absolutamente exterior, invisível, indizível e inacessível, não derivando de falta 

ou carência, não tendo, portanto, nenhuma função de complemento; não é aspiração 

de retorno, não se refere a um antes a que ele queira voltar. “O desejo metafísico 

tem uma outra intenção — ele deseja além de tudo o que pode simplesmente 

completá-lo” (TI, p. 4). Desejo do radicalmente outro, que, assim, permanecerá 

intocável em sua alteridade. “O Desejo é desejo do absolutamente outro” (TI, p. 4).   
 

Desejo que lançará o homem na profunda aventura de um Abraão, 

obediente à voz que lhe ordenava a expatriação rumo ao desconhecido, e não 

podendo fazer outra coisa senão obedecer.67  Depois de estar diante do Todo Outro, 

não há caminho de volta ou, em voltando, será sempre “por outro caminho”.68   

O Eu que deseja o Outro, o Transcendente, não é uma substância 

pensante; em Levinas, ele surge a partir de uma esfera prática, começando na 

relação de fruição do mundo, o que diferencia o filósofo da tradição filosófica 

clássica. Surgindo pela primeira vez com Descartes, o Eu emana da dúvida; em 

Kant, surge com o conhecimento, como estrutura transcendental apta a sintetizar o 

diverso da experiência, portanto, no âmbito da razão teórica. Em Levinas, o Eu e o 

Outro só ganham sentido a partir da relação de Desejo, desejo metafísico, não 

integrando o Outro à esfera do Eu e mantendo intacta a diferença absoluta 

instaurada pela linguagem.69   

Desejo sem satisfação que, precisamente, entende o distanciamento, a 
alteridade e a exterioridade do Outro. Para o desejo, esta alteridade, 
inadequada à idéia, tem um sentido. Ela é entendida como alteridade de 
Outrem e como a do Altíssimo. (TI, p. 4). 

                                             
67 “Diante do Rosto, eu só posso obedecer”. (BECKERT, 1998, p. 225) 
68 Nas Escrituras Sagradas da Tradição Cristã, os reis magos, após visitarem o Cristo, recém-

nascido, foram instruídos a voltar por outro caminho (grifo nosso). Cf. Mateus 2, 11-12. 
69 Cf. TI, p.168. 

58 



A relação de desejo distingue-se daquela em que o outro é captado na 

conceitualização, perdendo, assim, sua alteridade. Isto remete à crítica feita por 

Levinas a Heidegger, no que este propõe uma mediação do Ser entre eu e outrem, 

ou seja, uma relação humana reduzida ao âmbito da Ontologia, onde os entes são 

captados nas malhas da inteligência do Ser, ao mesmo tempo compreensão e 

neutralidade abismal. 

 

3.2 O rosto como contestação do poder do Eu 

Uma vez explicitada, como base para a compreensão da subjetividade 

levinasiana, a idéia do infinito em nós — algo que excede a nossa capacidade de 

pensamento e que permanece assim, exterior a todo pensamento, resistindo a uma 

abordagem puramente conceitual —, chegamos à existência do ser separado como 

produção do infinito mesmo e à questão: como se dá a presença desse infinito em 

nós? A isso Levinas responde com a inquietante concretude que marca a sua 

filosofia e, particularmente, a sua concepção de sujeito: o infinito ‘vem’ ao homem 

em forma de Rosto (sem que isso signifique queda), noção que, embora existindo no 

sensível, ultrapassa-o, atravessa todas as formas, não se tratando de uma imagem 

plástica onde tenha primazia o estético; o Rosto não é uma encarnação, não pode 

ser inserido num quadro ontológico, mas situa-se num domínio transcendente ao 

ser.70 É uma Epifania, com toda glorificação implícita no termo. “O Rosto se exprime 

como sensível [...] mas o Rosto dilacera o sensível” (TI, p. 172). 

Subtraindo-se a toda adequação efetivada pela visão, ao conhecimento 

visado pela intencionalidade objetivante, o Rosto acontece como traumatismo, para 

o Eu constituído e senhor de si, exatamente porque manifesta ou instaura um poder 

                                             
70 Cf. BECKERT, 1998, p. 217. 

59 



que não é da ordem da egologia e da inteligibilidade ontológica: o poder da 

alteridade radical que está para além da dialética do senhor e do escravo — molde 

próprio de luta para a consciência de si em seu caminho para o reconhecimento, e 

que se erigiu em protótipo de poder na história do pensamento ocidental.71 

Um dos pontos de maior relevo na abordagem do Rosto por Levinas é o 

fato de ele contestar o poder do Eu, já que a contestação do poder sempre pareceu 

ser uma das mais temidas tragédias pelo homem, e da qual ele procurou evadir-se 

durante todos os tempos, de formas as mais diversas; ao contrário, tudo fazendo 

para assegurar-se dele e tentar firmá-lo em bases cada vez mais sólidas, sendo 

necessário,  em  não  poucas  oportunidades, o  uso  da  própria  força  física  e  da 

violência escancarada, como o testemunha a História. Perda do poder temida 

sobretudo porque remete, em última instância, à perda da identidade, pela morte, ou 

seja, à perda da ilusão de mortalidade, reduto narcísico tão bravamente defendido 

pelo pensamento ocidental que esperou quase vinte séculos para ver-se finalmente 

rendido ante a evidência da finitude humana. Poder constituído a partir de uma 

dimensão imaginária, imagem do Todo, de completude a que nada falta e a partir da 

qual nada resta exterior, tudo pode ser incluído.72 
 
 

A esse abalo produzido pela filosofia da ek-sistência nas certezas metafísicas, 

Levinas propõe não a realidade do ser-para-morte, mas a idéia do Infinito presente no 

finito, a presença viva do desejo, para além da necessidade, um poder não maior do que 

o do Eu, mas o do imperativo ético; poder sem medida porque rompe com o domínio 

ontológico, situando-se para além do ser e do nada, “outro que ser”. “Paralisado em seus 

                                             
71 Para o pensamento hegeliano — que tem na dialética do Um e do Outro a sua mola fundamental — 

a alteridade radical é uma ilusão, porque na definição do Um aparece o Outro, e na definição do 
Outro está o Um. A razão é capaz de dissolver as diferenças e chegar ao Absoluto. 

72  Filósofos da incompletude, como Levinas, apontam sempre para o fato de o homem não poder se 
completar, a satisfação de uma carência determinada não mudando a essência do sujeito, que é de 
abertura para o Infinito.  

60 



poderes”, o eu é convocado a uma dimensão de passividade, de acolhimento, de 

traumatismo, que o catapulta, por um movimento incompreensível pela lógica formal, para 

uma saída de si em prol de outrem, na responsabilidade. Enquanto para Kant a saída 

da finitude opera-se pelo não, dito à animalidade, pelo uso da liberdade a serviço da 

razão prática, para Levinas não se trata propriamente de sair da finitude, mas de 

aceder ao tempo infinito que é o tempo do Outro.73 Se o Outro é diverso de tudo o 

que eu penso, já me lança na ética da responsabilidade — é precisamente esse o 

ângulo sob o qual o humano vai interessar a Levinas, pois, segundo ele,  a relação 

com o outro enquanto outrem é totalmente diferente da relação do outro do 

pensamento, ou seja, o outro como objeto.  Sabemos que, desde Descartes, a 

estrutura do Eu é dominadora, diferente da estrutura do objeto, surge em sua 

especificidade de sujeito, mas o outro é um outro qualquer, não se trata de outro 

enquanto outrem (outrem é sempre mais do que aquilo que dele eu penso).74 

Diante do Rosto, o Eu é questionado em sua força, em seu poder, quanto à 

espontaneidade e à liberdade. Medido em relação ao Infinito que se revela no Rosto, 

ele pode ver sua imperfeição, e se envergonha,  escondendo-se.75 

Situando a filosofia como uma busca de justificação para a liberdade, Levinas 

inverte a prioridade dos termos, colocando a consciência moral como fundamento: 

“A moral começa quando a liberdade, em lugar de justificar-se a si mesma, se sente 

                                             
73 “O encontro com o Outro interrompe a continuidade da história através da qual o Eu procede à sua 

identificação, produz esse ‘intervalo’ ou esse ‘tempo morto’ onde o sujeito se vê suspenso de si 
mesmo para se voltar a encontrar num outro  tempo, mas propriamente, no tempo do Outro, 
rejuvenescido e perdoado.” (BECKERT, 1998, p. 246). 

 

74 Quando Descartes define o Eu como “coisa que pensa, isto é, um espírito, um entendimento ou 
uma razão” (2ª Meditação, in op.cit., p. 269), estabelece, de saída, a primazia do teorético e da via 
monológica como eixo de seu pensamento. 

75 “É preciso ter a idéia do infinito, a idéia do perfeito, como diria Descartes, para conhecer sua própria 
imperfeição” (TI , p. 56). O mito do paraíso onde Adão e Eva se escondem diante de Deus pode ilustrar essa 
condição humana diante do Outro perfeito: “Quando ouviram a voz do Senhor Deus, que andava no jardim 
pela viração do dia, esconderam-se da presença do Senhor Deus, o homem e sua mulher, por entre as árvores 
do jardim. E chamou o Senhor Deus ao homem, e lhe perguntou: onde estás? Ele respondeu: ouvi a tua voz no 
jardim, e, porque estava nu, tive medo e me escondi.” (Gêneses 3, 8-10).  

 

61 



arbitrária e violenta” (TI, p. 56). Em sua essência, a liberdade é o imperialismo do Mesmo, 

diz Levinas (TI, p. 59), constituindo um modo de existência — o para si — que determina 

um movimento centrípeto do Tu através do qual este ‘in-corpo-ra’ o outro, numa alterofagia 

sem vacilações. Mas é exatamente esse poder, essa liberdade — “determinação do 

Outro pelo Mesmo” — que a presença de Outrem vem deter e questionar. 

3.3 O Outro: traumatismo/assimetria 

Nossa relação com esse Outro que é Outrem, que é Rosto, não se dá através 

do conhecimento decorrente de uma experiência no sentido usual do termo, não se 

trata de algo que eu não sabia antes e que passei  a  saber  depois. “O único nível de 

elaboração de saber só é possível através de uma afecção profunda, sentir, sofrer. A 

consciência chega tarde demais” (PELIZZOLI, 2002a, p. 97). A tendência  do Eu de 

estender sua identidade ao que vem refutá-la sofre aí um golpe traumático; o 

reconhecimento da “diferença radical — o Outro não é Eu” (PELIZZOLI, 2002a, p. 97) 

— só acontece produzindo-se sob a forma de uma afecção. Talvez nesse sentido 

pudéssemos dizer que o eu não reconhece o Outro, a diferença, mas que os padece.  

Além disso, o Rosto porta uma assimetria que não se define por níveis de ser, pela 

ontologia, mas é ética, porque derivada de um outro tempo, irredutível ao tempo da 

sincronia, da representação, o que o torna “novidade chegando sempre pela primeira 

vez, mas revelando uma antiguidade cuja origem eu não abarco” (SUSIN, 1984, p. 219). 

Susin chama a atenção para essa dimensão, apontada por Levinas, de um 

passado imemorial do Outro; ‘passado que jamais foi presente’, o que torna o Outro 

não contemporâneo, associado à diacronia e à descontinuidade do tempo.76 

                                             
76 “O outro é também ex-nihilo, mas de um ex-nihilo diferente do meu. Eu não lhe capto a origem de  

‘outro’ na  memória, na história, na genealogia”. (SUSIN, 1984, p. 219).  

62 



É nessa anterioridade do Outro que se situa o impossível de minha evasão 

diante dele, porque abrindo uma dimensão de Altura e de Invisibilidade me coloca 

impotente diante de si, que não consigo chegar primeiro e formular algum saber 

sobre essa Estranheza, não consigo nenhum nível de amestramento desse 

Desconhecido  que  inaugura  um  campo  novo, o   de  desinstalação e desconforto,  

 

onde só posso ser referido a ele mesmo. “O primado do olhar do outro 

sobre mim, que  o  torna  invisível  e  simultaneamente  visto  na  sua  invisibilidade,  

constitui   o fundamento ético da alteridade” (BECKERT, 1998, p. 220).77 

Decorre da assimetria do Outro que se revela como Rosto, da 

irreciprocidade, do fato de acontecer como irrupção, sem anúncio prévio, de ser 

irredutível ao tempo do Eu, que ele seja também incômodo, inquietante, 

desarticulante, inconveniente, indomável, livre.78 Verdadeiro traumatismo abalando 

os alicerces onde se suporta o sujeito que, afetado em sua segurança, ‘atordoado’ 

pela exigência de uma presença que se impõe como anterior e como fundamento do 

Eu, sem um primeiro acesso ao âmbito da gnosiologia onde a consciência teorética 

tende a domesticar toda imprevisibilidade e estranheza do real, o sujeito tem ‘direito’ 

                                             
77 Cristina Beckert explica minuciosamente essa torsão que ocorre na dimensão do Rosto, quando, ao tentar vê-

lo, sou capturado no ato mesmo de ver que significa ver o invisível: “contemplar o Rosto de Outrem é, pois, 
olhar o seu olhar, abandonar a superfície dos traços fisionômicos e penetrar no seu âmago. Porém, ao 
perscrutar o olhar que lhe olha, em vez de desvelar a natureza íntima e escondida do outro, apenas me 
confronto com o vazio, na medida em que olhar o seu ato de (me) ver é impossível, retirando-me todo o poder 
de objetivação [...] ‘Ver o invisível’ não significa torná-lo visível, trazê-lo à luz [...] ‘ver o invisível’ significa, 
ao invés, sofrer uma conversão do olhar e uma inversão da intencionalidade objetivante, de tal modo que se 
torna sinônimo não só de renunciar à visão, mas de deixar-me ver pelo Outro para além da minha aparência 
fenomenal, numa palavra, de deixar que o outro me ponha em causa no meu ser [...] constrangimento da 
proximidade que faz com que, antes de eu ver, eu seja visto e questionado.” (1998, p. 219-220). 

78 Cf. SUSIN, 1984, p. 219. 

63 



à palavra, mas, antes de falar, escuta.79 É a primazia da voz sobre a visão, visão 

que tantas vezes foi interditada.80 

A escuta remete a uma passividade — que não é indiferença — ao ‘sem 

defesa’, a uma de-posição de armas, a uma cura da alergia, porque é preciso abrir-

se para o outro.81 Diferentemente de Kant, Levinas situa no campo do Outro a Lei 

que é promulgada, vindo de fora, do Alto, e não a partir de si mesmo; hetero-nomia 

em lugar de auto-nomia, não mais a Razão como instância última de legislação da 

verdade. 

3.4 O Rosto como falante 

Entramos neste momento no ponto em que o Rosto permite “a abertura de 

uma via interdiscursiva” (PELIZZOLI, 2002a, p. 94), porque “o olho não brilha, ele 

fala” (TI, p. 38). O Rosto ensina e ordena o Mandamento: Não matarás.82 O 

Mandamento tem força de Lei, o que instaura a interdição e, simultaneamente, o 

desejo de transgressão.  

Eu não posso querer matar senão um ente independente, aquele 
que ultrapassa infinitamente meus poderes e que por isso não se opõe a 
eles, mas paralisa mesmo o poder de poder. Outrem é o único ser que eu 
posso querer matar. (BECKERT, 1998, p. 222).83 

                                             
79 Mais uma vez Beckert aponta uma inversão operada pelo Rosto: “o Rosto como resposta anterior à 

pergunta que inverte o sentido desta, questionando-a, por seu turno, constitui o verdadeiro começo da 
Filosofia.” (1998, p.  220). 

80 Referimo-nos ao texto sagrado da tradição judaica, quando Deus interdita Moisés de ver Sua face. Cf. Êxodo 
33, 20-23. 

 

81 “A relação com o outro enquanto rosto cura da alergia.” (TI, p.171). 
82 “Dizer que o rosto fala é ouvir o próprio sujeito, enquanto na palavra ele é concernido por outrem; é 

escutar, no fundo da palavra, o acontecimento mesmo da alteridade, isto é, a transcendência que 
advém ao sujeito e o investe. A modalidade de um sujeito afetado por outrem é precisamente a 
palavra.” (FÉRON, 1980. p. 23, tradução nossa). 

83 “Estar diante do Rosto não significa deixar de poder isto ou aquilo, mas o abandonar do poder  mais primitivo 
e natural do homem, o poder ser eu-mesmo, significa não poder ficar por mais tempo na identidade comigo 
mesmo, em resposta a um imperativo de heteronomia. Este imperativo, todavia, não vem de um poder mais 
forte do que o meu, mas de uma dimensão estranha a todo o poder, isto é, da própria estranheza enquanto tal, 

64 



Ao outro que me resiste à entrega, que se opõe a mim não através de uma 

luta, mas de uma resistência ética, resistência do que não tem resistência, 

manutenção inviolável de sua alteridade, eu posso querer matar. Quero, mas não 

posso, porque o outro não entrega o que é especificamente seu; a sua 

transcendência coloca-o num ponto inalcançável.   
 

Levinas instaura o face-a-face como fundamento da linguagem. É o Rosto 

que traz a expressão — ex-pressão, jorro, fluxo de sua infinitude — primeira, a 

“palavra de honra original” (TI, p. 177), a primeira significação de onde todas derivam. 

Dar testemunho de si, garantindo esse testemunho, eis a natureza mesma da 

expressão. É como se o Rosto constituísse a pedra angular que orienta toda a 

construção da subjetividade levinasiana, sua origem para além do tempo, e a 

condição de possibilidade de um princípio, “que só é possível como mandamento” 

(TI, p. 176)84. Trata-se sobretudo de afirmar a primazia do Outro, de onde provém a 

linguagem, rompendo com a concepção solipsista de uma linguagem ocorrendo no 

interior da consciência; ao contrário, “ela repercute na consciência, colocando-a em 

questão” (TI, p. 179). Levinas posiciona-se francamente contrário à idéia de um 

pensamento anterior à palavra.85 Concebendo a linguagem como uma “atitude do 

espírito”, o filósofo, ao contrário do que esse posicionamento poderia sugerir, afirma 

o aspecto de encarnação da linguagem (distinguindo-o do pensamento 

transcendental do idealismo), ao mesmo tempo que, operando uma separação 

radical entre linguagem e atividade, distingue-se do pensamento contemporâneo em 

                                                             
da alteridade de Outrem. Por sua vez, a contestação absoluta do meu poder por um não-poder, justamente 
porque nada pode, não o anula, antes gera uma transformação do próprio poder, em que este passa de 
capacidade compreensiva e assimiladora da alteridade a poder de aniquilação ou de morte.” (BECKERT, 
1998, p. 222). 

 

84 “Le principe ne se peut que comme commandement.” 
85 “As pesquisas modernas da filosofia da linguagem tornaram familiar a idéia de uma solidariedade profunda 

entre o pensamento e a palavra. Merleau-Ponty, entre outros e mais que outros, mostrou que o pensamento 
desencarnado, pensando a palavra antes de falá-la, anexando-a ao mundo — previamente constituído de 
significações, numa operação sempre transcendental —, era um mito.” (TI , p. 180). 

 

65 



sua equação do eu penso =  eu posso.86 O homem não acede à linguagem, ele é 

linguagem, é ela que o torna verdadeiramente humano, verdadeiramente sujeito. “A 

noção de Rosto [...] nos conduz a uma noção de sentido anterior à minha 

Sinngebung” (TI, p. 22). A linguagem é o que permite a relação entre o  Eu e o Outro 

que permanece transcendente, garantindo, assim, a proximidade do Infinito, mas é 

também o que mantém o distanciamento entre ambos, porque ela nunca pode dizer 

tudo, dizer algo que supere o abismo entre os dois termos. De uma certa forma, ela 

é sempre mais: vai além da forma sensível do Rosto, é fala e escuta; porém também 

é menos: fica aquém de transpor o vazio que se situa entre o Eu e o Outro, 

impedindo-os de constituir uma totalidade. Daí Levinas distinguir, entre outros 

aspectos, a sua intersubjetividade daquela preconizada por Heidegger. Enquanto 

para ele, apesar de o face-a-face anunciar uma sociedade, permite manter o ser 

separado, para Heidegger, entretanto, a intersubjetividade repousa sobre “um nós 

anterior ao Eu e ao Outro” (TI, p. 39).  

O sujeito levinasiano, enquanto interlocutor, situa-se diante de um Outro que 

lhe é estranho, com que não há termo em comum, uma relação onde se presentifica 

um desnivelamento, uma heterogeneidade de planos87: “o discurso, é, assim, 

experiência de alguma coisa absolutamente estranha, ‘conhecimento’, ‘experiência’ 

pura, traumatismo do espanto” (TI, p. 46). A linguagem constitui-se um espaço de 

revelação, sem garantia possível, porque o sujeito está exposto, vulnerável, 

capturado por um acontecimento único; sem apoio no passado, é lançado no 

imediato do face-a-face. O discurso distingue-se de uma relação de poder, porque 

                                             
86 Cf. TI, p. 181. 
87 Levinas rejeita a idéia de um 3º termo, seja como conceito (Hegel), seja como compreensão do ser 

(Heidegger), que, segundo ele, tenderia a neutralizar a alteridade do outro, intervindo como mediação. Sua 
intersubjetividade se dá como ex-periência, literalmente uma saída dos limites, choque não neutralizável pela 
ação de algum intermediário.  

66 



este é “assassino” por essência88, se apropria, aniquila a alteridade do outro, 

apagando as diferenças, enquanto “em sua função de expressão, a linguagem 

mantém precisamente o outro a quem ela se dirige, interpela ou invoca” (TI, p. 45).89 

Ao mesmo tempo que o Outro, enquanto Rosto, é mestre, transmite um 

ensinamento, traz para o Eu algo que ele não continha, que lhe é exterior e evoca a 

dimensão de Altura, expressa também a absoluta falta de atributos, o por si mesmo 

que é miséria e fome. O pobre, o órfão, a viúva e o estrangeiro, para além das 

categorias sociais a que aludem, são despojamento e desapropriação levados ao 

extremo, nudez, exposição. Sem que o sujeito possa desvelá-lo através de uma 

compreensão prévia lançada sobre ele, permitindo-lhe a inteligibilidade, o Rosto fala 

por si mesmo — kath’autó. Tal como o sol, não precisa de iluminação para ser visto; 

ao contrário, é dele que vem a luz, é dele que vem o sentido, tornando possível a 

pluralidade de significações. Ambigüidade por excelência, o Rosto não é objeto de 

conhecimento, porque se furta ao domínio da Ontologia, instaurando a Ética, relação 

primeira entre os homens. “O outro é o único que ensina a transcendência, é o 

mestre por excelência” (TI, p. 44). Em Levinas, a tríade revelação-ensino-verdade 

tem no quem — que revela e ensina — o ponto de ligação entre os termos.90 No 

Rosto, quem se exprime e o que é expresso, coincidem.91 A transcendência do 

Rosto é, simultaneamente, sua ausência desse mundo onde ele entra, a expatriação 

de um ser, sua condição de estrangeiro, de exilado.92 “A existência Kath’autó é, no 

mundo, uma miséria” (TI, p. 47). O Rosto porta, assim, uma ambigüidade estrutural e 

                                             
88 Cf. TI, p. 18. 
89 Cristina Beckert (1998, p. 226-228) procede a uma detalhada análise da concepção levinasiana da 

linguagem, a qual estaria “nos antípodas da linguagem estrutural”. Palavra e discurso vistos como 
“dois momentos na estrutura do dizer”, cabendo à palavra a origem da discursividade e a doação 
de sentido, enquanto o discurso emprestaria conteúdo comunicável à pura expressividade da 
palavra.  

 
90 Cf. SUSIN, 1984, p. 210. 
91 Cf. TI, p. 37. 
92 O livro do Êxodo 2,21-22 fala desse “ser peregrino em terra estranha”. 

67 



estruturante: Mestre (“a justiça consiste em reconhecer em outrem meu mestre”)93, 

aquele a quem eu chamo Vós, rompendo com a familiaridade do Tu erótico, aquele 

que introduz uma dimensão de verticalidade à “relação sem relação”, mas também 

corpo nu, indigente, a miséria. Subjetividade exilada, peregrina, cuja liberdade é 

posta em questão pelo outro. Nesse ponto, faz todo o sentido a forma como Levinas 

começa Totalité et Infini : “a verdadeira vida está ausente”, e a concepção de 

Metafísica como estando voltada para ‘outro lugar’, para um lugar outro de onde 

advém um sentido novo de humanidade. 

3.5 O primado da ética 

Levinas reclama para o plano da justiça, do acolhimento do Outro na relação 

social, a abertura para o divino. O rosto humano torna isso possível, embora o 

filósofo não outorgue ao homem o papel de mediador. “Outrem não é a encarnação 

de Deus, mas precisamente por seu rosto, onde ele é desencarnado, a manifestação 

da altura onde Deus se revela” (TI, p. 51). Trata-se do estabelecimento, de uma vez 

por todas, do primado da Ética sobre todas as outras estruturas, inclusive sobre a 

Teologia. Apesar de todo o cariz bíblico que marca suas elaborações da 

subjetividade, ao fundar na relação dos homens entre si, no face-a-face, a 

verdadeira relação com o Transcendente, relação prioritariamente ética, Levinas se 

afasta de um pensamento religioso e se afirma como filósofo. “Sem sua significação 

tirada da Ética, os conceitos teológicos permanecem quadros vazios e formais” (TI, 

p. 51)94. É exatamente a relação com o homem, enquanto alteridade, enquanto 

                                             
93 TI, p. 44. 
94 Chamando a atenção para o espírito que anima o pensamento de Levinas à época de Totalidade e 

Infinito, Etienne Féron refere que, nesse pensamento, não se trata da misteriosa epifania de uma 
entidade metafísica surgindo de um mundo, mas da condição do sujeito enquanto ele é ‘para 

68 



outrem que nos chega de fora, separado, Rosto, irredutível ao mesmo, que constitui 

a estrutura última do ser, o face-a-face e não a ontologia ou compreensão do ser.95 

Mas reconhecer o outro não pertence ao âmbito do teorético, à ordem da totalidade, 

porque a relação assim estabelecida com o Infinito, não podendo ser definida por 

uma estrutura lógica, será exigida uma outra, que Levinas vai situar na Ética. Aqui já 

algo aponta para a dimensão de hospitalidade, de acolhimento, da subjetividade 

levinasiana: ela vai receber o Outro — que é Outrem — em seu transbordamento, 

em seu excesso para além da capacidade do Eu; já existe uma abertura no âmago 

da separação para conter esse excedente ao pensamento, algo que seria uma 

generosidade se decorresse — e não decorre — da iniciativa e das decisões do Eu. 

Ele não pode deixar de acolher, apesar da não-violência que caracteriza a presença 

do Infinito em nós, sob as espécies do Rosto. Ela não se impõe à minha liberdade, 

ferindo-a, mas convoca minha responsabilidade.96 

Trata-se de algo que acontece concretamente, convocando o sujeito à  

responsabilidade, a responder ‘ao olhar que suplica e exige’, comparecendo através 

da presença e do dom, e não da esquiva da relação sujeito-objeto, onde o outro se 

torna meu, minha idéia, meu conceito, posse. Aqui se passa o reconhecimento da 

presença de Deus no outro homem, no rosto do pobre, do órfão, da viúva e do 

estrangeiro, a quem sou levado a dar, abrir mão do que até então era o gozo da 

propriedade, em prol do outro. Nesse movimento para o outro, o sujeito é convocado 

a dar sobretudo uma resposta; é, portanto, na ordem da linguagem que ele se situa: 

                                                             
outrem’. Insiste que “a noção de rosto, a mais conhecida em Levinas porém também a mais 
delicada (floue), não designa de forma alguma uma qüididade qualquer de outra ordem. O conceito 
de rosto exprime bem mais o quo  de minha  relação com outrem”. Féron faz questão de insistir que 
“o pensamento de Levinas foi sempre fundamentalmente uma filosofia da subjetividade”. Cf. 
FÉRON, 1980, p. 23. 

95 Cf. TI, p. 267. 
96 Cf. TI, p. 175. 

69 



“A linguagem é universal, porque ela é passagem mesma do individual ao geral, 

porque ela oferece coisas minhas a outrem” (TI, p. 49).  

[...} seria preciso reconduzir a significação da revelação do rosto ao 
acontecimento pelo qual o sujeito é, ele mesmo, investido como falante. O 
acontecimento original da palavra coincide precisamente com esse ‘ser-
chamado-palavras’. É por isso que a palavra é sempre ao mesmo tempo 
uma escuta e uma resposta. O que significa: a palavra é atenção  à palavra 
e resposta  à palavra. (FÉRON, 1980, p. 26). 

Ao outro que me fala, exigindo a urgência de uma resposta, ao seu apelo, 

eu não posso deixar de ouvir e de responder: é exatamente nesse laço entre 

expressão e responsabilidade que Levinas vai fazer residir a essência ética da 

linguagem.97 Sua função primordial, portanto, não consiste em informar, em desvelar 

o que está oculto, mas na própria apresentação do ser. E aqui temos um primeiro 

momento em que o sujeito sai de si na direção do próximo, abdicando do mundo que 

até então lhe era dado, do ego-ísmo para estabelecer “a comunidade, a universalidade”. 

Na separação, ele se apropriava do mundo tornando-o seu, constituía-se através 

dessa transformação do outro no mesmo, efetivando, assim, a obra da identificação, 

tornando-se um Eu. Agora, ele oferece o mundo a outrem. A relação com o 

Transcendente, não sendo uma objetificação, nem participação, assume essa forma 

viva de presença efetiva à miséria do outro, de resposta a seu apelo, mas também “é 

dar ao mestre, ao senhor, àquele que se aborda como ‘Vós’ numa dimensão de 

altura” (TI, p. 48). Paradoxo sempre recorrente na epifania do Rosto, o que torna 

clara a afirmação levinasiana de que “a ética é a ótica espiritual” (TI, p. 50). 

Essa convocação da Transcendência à responsabilidade por outrem outorga a 

possibilidade de um sentido novo para a existência, porque ela, como Desejo do 

Infinito, dá um passo além de si mesma, do cuidado ou da preocupação de ser. 

                                             
97 TI, p. 175. 

70 



A Ética primando sobre a Ontologia é esse transbordamento da Alteridade 

que impulsiona o Eu para além dos limites da essência; é obra do Bem sobre o Ser, 

abrindo espaço no coração da subjetividade para que ela acolha o pobre, o órfão, a 

viúva, o estrangeiro, e se coloque a seu serviço — em verdadeira diaconia. 

Levinas aponta, assim, já desde Totalité et Infini , para a concepção de um 

Eu que, diante do Outro como Rosto, encontra-se frente a uma tarefa irrecusável da 

qual só ele poderá incumbir-se, a partir de sua singularidade. Processo que implica uma 

eleição pelo Bem, noção básica que animará a sua elaboração de Autrement qu’être . 

71 



 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

PARTE II 
 

ALÉM DA ONTOLOGIA: O OUTRO NO MESMO 

72 



  
 
 
 
 

O outro no mesmo suscita um ato de rememoração 
no interior do qual memória e reminiscência se 
descobrem tragadas pelo imemorial. O Ser, como o 
tempo, não contém tudo. 

Guy Petitdemange 98 

 
 

Temos visto que o Rosto em sua epifania, ultrapassando a dimensão do 

sensível e do que possa manifestar-se como fenômeno estético, instaura o sentido 

ético, exigindo uma resposta.99 

 Considerando que “a consciência chega sempre tarde demais”, talvez se 

possa falar de uma passagem do Outro, já que a sua revelação não se coagula em 

presença, mas deixa um Rastro, vestígio do Infinito, ao qual Levinas se refere na 

terceira pessoa — Ele (IL), Eleidade — e que constitui um enigma, “o modo do 

absoluto” (FABRI, 1997, p. 144). 

O abalo profundo à tolerância do Eu trazido pelo Rosto já teria lançado as 

bases de um questionamento do primado da Ontologia, ou seja, da inteligilibidade 

dos seres como fonte de sentido para a vida humana ou, especificamente, para a 

relação dos homens entre si. Deslocando o sujeito de uma dimensão teorética, de 

um “psiquismo como saber”, para um registro que excede toda a intencionalidade 

tematizante, redutível à consciência de ..., onde o “pensar e o ser são a mesma  

                                             
98 PETITDEMANGE, Guy. Au dehors: les enjeux de l’alterité chez Emmanuel Lévinas. In: MÜNSTER, 

Arno (dir.). La différence  comme non-indifférence : éthique et alterité chez Emmanuel Lévinas. 
Paris: Edition Kimé, 1995, p. 32.  

99 “Esta resposta não é certamente uma simples ‘reação’ ao dado; não resulta também de uma ‘boa 
intenção’, de uma benevolência natural, de um amor altruísta; ela vem literalmente de outrem, 
submete-se a seu apelo.” WALDENFELS, Bernhard. La responsabilité. In: MARION, J. L. (dir.) 
Emmanuel  Levinas : Positivité et Transcendance. Paris: Presses Universitaires de France, 2000, p. 
266 (tradução nossa).  

73 



coisa (To gar auto noein estin te kai einaI)”100, Levinas empreende um projeto 

duplamente audacioso, qual seja o de colocar em questão o suporte de uma tradição 

milenar, onde assenta a Filosofia do Ocidente. Além do mais, traz para a linguagem 

grega, a própria linguagem ontológica, a sua concepção de sujeito ético para além 

da essência, num modo outramente que ser. Totalité et Infini  já traz em seu bojo 

noções centrais para esse projeto, tais como a do Rosto101, responsabilidade, 

unicidade, mas o Eu ainda está numa relação com o Outro enquanto Infinito, 

Transcendência, Exterioridade. A partir de Autrement qu’être , o Eu já se encontra 

completamente atravessado pelo Outro, até a substituição; a referência ao sujeito 

implica já a idéia de deposição, de desnucleação, sujeito que ‘arrancado da 

interioridade’ ainda permanece responsável, já que assignado de maneira 

insubstituível a responder pelo Outro. 

Cristina Beckert ressalta a continuidade entre as duas obras, destacando ser 

“possível fazer do movimento que anima a segunda o gesto explicativo de algumas 

ambigüidades involuntárias presentes na primeira” (1998, p. 249). 

Levinas retoma Pascal, quando este diz que a busca de um lugar ao sol, a 

necessidade de afirmação, é o princípio de toda usurpação sobre a terra (EN, p. 296) 

e vê no ser ‘o mal de ser’. Não, evidentemente, indo contra as evidências da 

ontologia, da afirmação dos seres enquanto existentes, mas, como dissemos, 

questionando-a como detentora da última palavra sobre a significação. E sabe que, 

com isso, estará abalando os fundamentos do edifício filosófico erigido no Ocidente, 

a história do pensamento, o que o faz afirmar ser esse um “empreendimento 

temerário” (EN, p. 21) — isto é,  pôr em causa o “ser ou não-ser”, a ‘menina dos 

                                             
100 ROLLAND, Jacques. Penser au-delà: notes de lecture. Exercices de la Patience , Paris: Obsidiane, 

n. 1, p. 13-17, 1980, p. 13. 
101 “A manifestação pela não manifestação aponta na sua faceta negativa para a impossibilidade de 

inserir o Rosto num quadro ontológico [...]” (BECKERT, 1998, p. 217). 
 

74 



olhos’ da tradição filosófica, e afirmar que não é aí que reside a questão da 

transcendência.102 Mas sabe também que calar seria a pior opção103, na realidade 

inexistente para quem defende uma subjetividade responsável. 

  

                                             
102“Être ou ne pas être – La question de la transcendance n’est donc pas là.” (AE, p. 4).  

103 Tornou-se célebre o aforisma wittgensteiniano: “Sobre aquilo de que não se pode falar, deve-se 
calar.” (Cf. WITTGENSTEIN, Ludwig. Tractatus Logico-Philosophicus . S. Paulo: Edusp, 2001, p. 
281. Paulo Roberto Margutti Pinto, procedendo a uma análise argumentativa do Tractatus , 
apresenta a crítica da linguagem realizada por Mauthner, “o primeiro escritor europeu moderno a 
considerar a própria linguagem como o tópico central e crucial da investigação filosófica [...] 
Mauthner conclui que o conhecimento do mundo  pela linguagem é impossível [...] o ataque de 
Mauthner à metafísica procura mostrar a ausência de sentido das palavras que ela nota. Qualquer 
questão filosófica sobre o que realmente existe só poderá ser respondida com novas palavras. A 
linguagem não dá conta de absolutamente nada e estamos condenados a um silêncio de tipo 
místico.”. PINTO, Paulo Roberto Margutti. Iniciação ao Silêncio : análise do Tractatus de 
Wittgenstein. S. Paulo: Loyola, 1998, p. 107, 117. 

 

75 



 

 
 
 
 

CAPÍTULO 4 

Em direção ao Além da essência  
 
 

[...] o humano significa o começo de uma 
racionalidade nova e de além do ser. 
Racionalidade do Bem, mais alta que toda 
a essência. Inteligibilidade da bondade. 

Levinas 104  

 
   

Se “a paz é a aptidão à palavra” (TI, p. XI), Levinas fala e faz subversão com 

o seu Dito que se desdiz sem cessar, sem esgotar-se na amarração linguageira das 

proposições predicativas. O que significa dizer uma obra de desconstrução, não 

enquanto pura negatividade, não enquanto desmontagem pelo simples prazer 

intelectual de desarticulação (daquele que, entendendo o som falso da ordem 

estabelecida, vendo-lhe a idolatria e conseqüente necessidade de anulação, afunda 

no nihilismo, na descrença ou, na melhor das hipóteses, na aceitação estóica de um 

destino trágico). Levinas subverte, sem destruir, as pedras do edifício, sem 

fragmentá-las, mas reordenando-as, colocando-as em seu justo lugar, lá onde 

possam configurar um monumento à justiça e à bondade como verdadeiro amor 

entre os homens, “não simplesmente o amor da sabedoria, mas a sabedoria do 

amor” (AE, p. 227), sem que isto conote romantismo, religiosidade ou sacralidade. A 

inversão proposta por Levinas coloca na base da construção o sentido ético que 

deriva do Rosto, instaurando a socialidade. Ele deseja exatamente abordar a 

Filosofia por uma questão. Segundo Levinas, à história do pensamento ocidental foi 

                                             
104 EN, p. 292. 

76 



impressa a marca da identidade como selo avalizador de tudo o que é significativo, e 

isso devendo-se sobretudo a Platão quando, no Timeu , descreve a identidade do 

cosmo, e refere que o círculo do Mesmo engloba ou compreende o círculo do 

Outro.105 Essa prevalência do idêntico, do Mesmo, tenderia a manter sob sua égide 

tudo o que se lhe opusesse: o estranho, o desconhecido, enfim, o outro. “Um sol 

meridiano vara todos os horizontes onde se esconderia o outro” (DQVI, p. 157). 

No sentido mais amplo do progresso  do pensamento, o 
esclarecimento tem perseguido sempre o objetivo de livrar os homens do 
medo e de investi-los na posição de senhores. Mas a terra totalmente 
esclarecida resplandece sob o signo de uma calamidade triunfal.106 

 

 Adorno e Horkheimer denunciaram o paradoxo de um pensamento que tudo 

quer elucidar, expurgar os medos, tornar autônoma a humanidade racional e, apesar 

disso, não conseguiu evitar as catástrofes provocados por essa mesma 

racionalidade. 

Levinas aponta como a ‘gesta’ de ser está na origem de toda a filosofia que 

nos foi transmitida, toda racionalidade remontando à afirmação do ser, e tece uma 

série de articulações que encerram todo o panorama do que nos foi legado pelos 

gregos. À afirmação do ser ele associa a idéia de repouso, de fundamento, quietude, 

não-mudança, estabilidade.107 

 Marcelo Fabri vai mostrar como a dissolução dos mitos visada pela razão 

arrisca-se a voltar escamoteada pelo encantamento de um outro mito: o de 

estabelecer a razão como fundamento: “Na medida em que o Logos dessacraliza, 

instaura em seguida o movimento de identificação do Mesmo [...] Mito e Logos 

                                             
105 Cf. DQVI, p. 155. 

106 ADORNO, Theodor; HORKHEIMER, Max W.. Dialética do esclarecimento . Rio de Janeiro: J. Zahar, 
1986, p. 19. 

107 “A afirmação da essência supõe este repouso, supõe esta substância sob todo movimento e  toda 
parada de movimento. Reino de um repouso fundamental no verbo ser que os gramáticos, 
levianamente, nomeiam auxiliar. Ele enuncia uma atividade que não opera nenhuma mudança, nem 
de qualidade, nem de lugar, mas onde se realiza precisamente a própria identificação da identidade, 
como o ato de seu repouso.” (DQVI, p. 154-155). 

77 



fazem o jogo do Mesmo e realizam a lógica do Ser” (FABRI, 1997, p. 96). 

Estabilidade que ‘sub-jaz’ a todo movimento e que se anuncia como um aparecer à 

consciência, onde pode ser apreendida.108 

 O verbo ser deteria, assim, uma realeza absoluta onde tudo pode finalmente 

ser fixado e repousar para sempre. A solidez da terra seria, na natureza, o que 

melhor corresponderia à idéia de posição, de firmeza, daquilo que é, retirando daí 

toda a significância, o que se constata pela afirmação do próprio Levinas: 

O aparecer-a-uma-consciência como ênfase da afirmação do Ser: este foi, 
com certeza, um aspecto da filosofia idealista que não procurava pôr em 
questão e em causa a atualidade do ser; atualidade esta que, antes de se 
afirmar e de se confirmar no julgamento e na ‘tese dóxica’, significa posição 
sobre um terreno firme, o mais firme dos terrenos, a terra. (DQVI, p. 154).109 

 A relação visceral do filósofo com a verdade poderia então ser dita em termos 

de nomeação, de tornar clara a essência de tudo o que existe. Coloca-se então o 

problema do saber. O que se passa na relação com o ser quando ele é ‘sabido’? 

Levinas distingue aí duas vertentes: uma que deixaria intacta a alteridade do ser, 

respeitando a exterioridade, e outra que o abordaria de maneira tal que a sua 

alteridade em relação ao ser cognoscente se dissiparia. Esta última, significando 

também inteligência — logos do ser —, constitui a ontologia.110 

 Mesmo reconhecendo a Heidegger e à sua ontologia fundamental o mérito de 

ter rompido com a estrutura teorética do pensamento ocidental, quando afirma que 

“compreender o ser é existir” , Levinas não deixa de apontar os riscos que essa 

nova posição filosófica implica, porque além de “deixá-lo ser”, de “compreendê-lo”, 

existe algo que antecede e excede essa disposição. Segundo ele, a abordagem do 

                                             
108 Levinas não cessa de apontar o caráter do aparecer, do mostrar-se, de fenômeno, ligado à 

afirmação do ser: “E a própria filosofia não se define, no final de contas, como uma tentativa de 
viver começando na evidência, opondo-se à opinião do próximo, às ilusões e à fantasia de sua 
própria subjetividade?” (TI, p. XII). 

109 Para maiores detalhes da crítica levinasiana ao conceito do ser, remetemos a RABINOVITCH, 
Silvana. Apresentação. In: COSTA, Márcio Luís. Levinas : uma introdução. Petrópolis: Vozes, 2000. 

110 Cf. TI, p. 12-13. 
 

78 



ente a partir de um terceiro termo, mesmo sendo este o ser, neutraliza a alteridade 

do Outro, reduzindo-o ao Mesmo:  

Conhecer ontologicamente é surpreender, no ente afrontado, isto pelo qual 
ele não é este ente, este estranho aqui, mas isto pelo qual ele se trai de 
alguma forma, se entrega, se dá ao horizonte onde ele se perde e aparece, 
se capta, torna-se conceito. Conhecer significa apreender o ser a partir de 
nada ou levá-lo a nada, subtrair-lhe sua alteridade. Esse resultado se obtém 
desde o primeiro clarão de luz. Esclarecer é roubar ao ser sua resistência, 
porque a luz abre um horizonte e esvazia o espaço — entrega o ser a partir 
do nada. A mediação (característica da filosofia ocidental) só tem sentido se 
ela se limita a reduzir distâncias. (TI, p. 14). 

 Para Levinas, isso constitui uma violência à singularidade do ente, que é 

tomada, então, a partir do universal. A interpretação de um termo médio, impessoal, 

entre o Eu e o Outro, visa a captação, portanto, a dominação deste. Daí o nosso 

filósofo associar o esse a interesse, interessamento, o que o leva a afirmar que a 

Filosofia é uma egologia, está a serviço do poder e é filosofia da injustiça. A face do 

ser que se mostra na guerra se fixa no conceito de totalidade que domina a filosofia 

ocidental.111 

 Herança de Sócrates, a primazia do Mesmo vai constituir, segundo Levinas, o 

traço decisivo dos nossos processos de abordar o que é visto como “o de fora”, o 

Outro. A sua proposta vai no sentido de colocar o próprio estatuto da razão, como 

precedendo a linguagem, em questão. Não aceitar passivamente a evidência do 

saber enquanto poder, mas interrogá-lo, inquietar o pensamento por sua referência 

ao Outro, ao Infinito, o que trará necessariamente o confronto com algo que excede 

o próprio pensamento, não podendo ser captado, dominado por este. A razão não 

seria condição de possibilidade da linguagem, mas estaria “fundada numa relação 

anterior à compreensão e que constitui a razão” (EN, p. 25).  

É sobretudo pelo fato de outrem ser alguém a quem eu falo, antes de 

qualquer coisa, que a relação com ele se dá para além da ontologia e do discurso 

                                             
111 Cf. TI, p. 10-16. 

79 



ontológico, num registro que Levinas situa como fundante, como filosofia primeira, o 

registro ético.112 

A pessoa com a qual estou em relação chamo-a ser, mas ao chamá-la ser , 
eu a invoco. Não penso somente que ela é, dirijo-lhe a palavra [...] Eu lhe 
falei, isto é, negligenciei o ser universal que ela encarna, para me ater ao 
ser particular que ela é [...] tudo o que dele me vem a partir do ser em geral 
se oferece por certo à minha compreensão e posse. Compreendo-o a partir 
de sua história, do seu meio, de seus hábitos. O que nele escapa à minha 
compreensão é ele, o ente. Não posso negá-lo parcialmente, na violência, 
apreendendo-o a partir do ser em geral e possuindo. (EN, p. 28-31). 

O modo como essa relação com outrem pode acontecer, fora da dominação e 

do sentido redutível à compreensão do ser, ou seja, no discurso ontológico, Levinas situa 

no face-a-face, no Rosto, de onde emana a significação primordial (sem que isto indique 

uma origem no tempo ou um tempo de origem), a possibilidade de um verdadeiro 

encontro. E aqui vemos o entrecruzamento estrutural e estruturante da relação humana 

com a linguagem, porque outrem enquanto Rosto, diante de mim sem poderes e no 

entanto resistente a toda tentativa de poder, instaura o Discurso, que é Bondade. 

Levinas, portanto, segue a via — em sua abordagem do saber, da teoria — 

que mantém intacta a alteridade do ser conhecido, e isso ele o faz desenvolvendo 

uma crítica sobre o exercício ontológico, trazendo o pensamento da primazia do 

Mesmo para o nível da questão.113 

Não seria esse o ponto por excelência, o nó mesmo onde confluem o sujeito e 

o Outro? Não é isto o que Levinas quer dizer quando diz que a questão é o “no” do 

“infinito no finito”?114 

                                             
112 Waldenfels (2000, p. 259) precisa com rigor a interpretação que deve ser feita a esse respeito: “Se 

pois existe uma ética como ‘filosofia primeira’, só pode ser no sentido de um ethos in statu 
nascendi  que não se apóia sobre uma ordem pré-dada ou pré-concebida. Uma moral que não 
admitisse seu ponto cego e que acreditasse poder reconduzir sua gênese sem fim a uma ordem 
legítima perpetuaria, por outros meios, a guerra de todos contra todos [...] o fato de que, em 
Levinas, a ética como ‘filosofia primeira’ se revela uma filosofia  sem nada ‘de primeiro’, sem arché , 
pertence aos paradoxos do pensamento que, engajado em formas de ser e formas conceituais 
tradicionais, se subtrai, entretanto, a toda onipotência do já dito.”  

113 Cf. TI, p. 13. 

114 Cf. DQVI, p. 163. 
 

80 



Na filosofia que nos é transmitida, o sentido que não se refere àquilo que se 
instala na positividade da terra firme sob a abóbada do céu passa por 
puramente subjetivo, por sonho de uma consciência infeliz. A Questão, a 
Busca, o Desejo são privações da resposta, da posse, do gozo. Não se 
pergunta se a questão paradoxalmente desigual a si mesma não pensa 
além , se a questão, em lugar de nela carregar apenas o vazio da 
necessidade, não é a própria modalidade da relação com o outro, com aquele 
que não pode ser abarcado, com o Infinito. Com Deus. A questão, antes de 
se pôr no mundo e de se satisfazer com respostas, seria, pelo pedido ou pela 
oração que exprime e pela admiração em que ela se abre – relação-a-Deus –, 
a insônia originária do pensar. A questão não seria uma modificação, nem 
uma modalidade, nem uma modalização da apophansis , como a dúvida ou 
a consciência do provável e do possível. Ela é original. (DQVI, p. 163, grifo 
do autor).115 

À Filosofia como evidência do saber, Levinas opõe a “paciência do Infinito”, o 

que instaura uma outra forma de inteligibilidade, uma outra lógica, que 

concretamente se produz na minha responsabilidade para com outrem na ética116, 

ou, em outras palavras,  como significação própria do Dizer. 

 
 

 

                                             
115 “Apofansis (caráter apofânico): Remete ao caráter de fenômeno do logos, e aquilo que aparece 

pela intencionalidade da consciência; o que sempre se mostra, o que sempre revém a ser dado, 
posto à luz, com-preendido de alguma forma, presentificado, desocultado, então descrito, veiculado 
e estabelecido pela razão e linguagem.” (PELIZZOLI, 2002a, p. 246). 

116 Cf. DQVI, p. 165. 
 

81 



 
 
 
 
 

CAPÍTULO 5 

O  Dizer e o Dito: traduzindo o Intraduzível 
 
 

Só o intraduzível merece ser traduzido. Só 
o indizível merece que se tente dizê-lo.  

Jean-Louis Chrétien 

 
  

A partir da reflexão filosófica de Levinas sobre a linguagem, Chrètien117 

procede a um estudo sobre as vicissitudes da passagem do Dizer ao Dito, ou seja, 

da tradução do Dizer pré-original — “prefácio das línguas” (AE, p. 6) — para a 

linguagem ontológica. Assim, Chrètien começa por destacar a anterioridade do 

Verbo em relação ao Ser, afirmada por Levinas; atribuição de anterioridade que, ao 

nosso ver, deriva certamente do veio judaico do filósofo: “é preciso que à Bíblia [...] 

se juntem os escritos gregos, versados em espécie e em gêneros” (EN, p. 293-294). 

Esse Verbo constitui o Dizer original, linguagem silenciosa, onde Levinas faz 

residir o fundamento do outro, a origem e o fundamento da significação, ou seja, a 

partir do Rosto que profere ‘o primeiro discurso’, a “palavra de honra original” já 

referida em Totalité et Infini,  de onde Chrétien recorda também a “autenticidade 

absoluta do Rosto”, palavra que escapa à mentira, às ilusões, dando testemunho de si. 

Esta palavra que fala silenciosamente desde a altura, esta palavra que 
faz contato, esta palavra que se identifica com uma responsabilidade 
compreendida  como um sentido novo, ela é também a única palavra 
que eu não posso não ouvir, aquela à qual eu não posso de nenhum 
modo me subtrair nem me esquivar. (CHRÉTIEN, 2000, p. 312). 

                                             
117 CHRÉTIEN, Jean-Louis. La traduction irreversible. In: MARION, J. L. (dir.). Emmanuel Levinas : 

Positivité et Transcendance. Paris: Presses Universitaires de France, 2000, p. 309-328. 
 

82 



     Daí que essa palavra, esse Dizer, além de puro, transparente e autêntico, 

tenha também em sua nudez algo de imperioso e de magistral, nunca sendo demais 

frisar a insistência com que Levinas assinala a sua dissimetria, a sua autoridade, no 

que sua meditação filosófica sobre a linguagem se distingue fundamentalmente de 

todas aquelas onde o consenso e a reciprocidade são as marcas principais.118 

A subjetividade levinasiana ‘acontece’ em torno de dois eixos básicos: a 

linguagem e o tempo, um remetendo ao outro ou, melhor dito, um sendo impensável 

sem o outro. Tempo como Dizer e Dizer como Tempo.119 É a linguagem que vai 

operar a desmontagem do jogo do ser, enviando para um além do ser. Não negação 

da essência, mas um além da essência. O que vai viabilizar a passagem para o 

outro do ser — onde reside o sentido da transcendência — é o que Levinas chama 

Dizer. Dizer que é anterior a todo sistema lingüístico e que instaura “uma ordem 

anterior ao ser e mais grave que o ser”.120 

Se Levinas, fiel à tradição judaica, erige como centro de sua filosofia não o 

homem enquanto entidade, mas a relação do homem com o outro homem, e esta 

não como uma relação de conhecimento, mas prioritariamente ética, é esse registro, 

com todas as dificuldades de tematização que ele comporta, que irá imprimir à 

linguagem um tom ambíguo121 e enigmático, onde haverá sempre uma tensão entre 

o indizível e o dizível, jamais se esgotando nas estruturas lingüísticas aquilo que 

constitui o cerne da subjetividade. 

                                             
118 Cf. CHRÉTIEN, 2000, p. 309-313. 

119 “A relação entre o Logos e o Tempo não podia ser explicitamente formulada em Totalité et Infini,  porque 
o autor não tinha ainda reconhecido formalmente o ser como Logos, e a palavra como Tempo [...] Seria 
preciso esperar Autrement qu’être  e a introdução do Dizer e do Dito para encontrar uma tematização 
dessa questão.” (FÉRON, 1980, p. 28). 

120 Cf. AE, p. 4-6. 

121 “[...] a ambigüidade está no ‘dito’ que freqüentemente tem de se ‘desdizer’ em expressões que 
assinalam a relação que é não-relação, o lugar que é não-lugar, a memória que é imemorial, 
etc.Também é o freqüente recurso às metáforas que permite enunciar mais do que explicita e 
literalmente se enuncia.” (COSTA, 2000, p. 160). 

 
 

83 



O Dizer, linguagem pré-original, inaugura o drama da responsabilidade, do 

um-para-o-outro, que vai constituir a natureza mesma da subjetividade.O tempo a 

que ele remete furta-se a toda tentativa de recuperação pela memória, e aí Levinas 

fala de um anacronismo, porque o tempo da ética não pode ser datado, não tem 

início nem fim, implica uma suspensão radical de Cronos enquanto ritmo que se 

deixa calcular e pres-sentir. Rompimento da temporalização sincrônica, onde se dá a 

ver o que estava oculto, onde se presentifica o que antes não estava, podendo ser 

pré-visto.O Dizer toca no imemorial122 e, nesse instante, excede de sentido o que 

pode ser Dito, constituindo, assim, a linguagem da Transcendência, que, vestígio ou 

enigma, abala completamente a ordem do ser, o repouso da essência, a certeza da 

consciência, convocando o sujeito a uma tarefa que ele só poderia ‘realizar’ como 

subjectum, na responsabilidade/serviço para com os outros.  

O Dizer indizível se presta ao Dito, à indiscrição ancilar da linguagem 
abusiva que divulga ou profana o indizível, mas se deixa reduzir, sem 
apagar o indizível na ambigüidade ou no enigma do transcendente, onde o 
espírito sufocado retém um eco que se distancia. (AE, p. 57). 

Mas para que o Dizer “enquanto responsabilidade e substituição” possa 

efetivar-se, será necessário fazê-lo através do Dito, e será essa articulação visceral 

entre o indizível ético e o dizível da linguagem ontológica que será mantida no 

coração mesmo da subjetividade levinasiana. Verbos e nomes se entrelaçando em 

suas propriedades, trocando de lugares ou cedendo mutuamente as funções, “o 

logos se enoda na anfibologia onde o ser e o ente podem se ouvir e se identificar, 

onde o nome pode ressoar como verbo e o verbo da apophansis se nominalizar” 

(AE, p. 49), mas essa ambigüidade é indissociável da linguagem ética, pelo que nos 

deteremos um pouco sobre a tensão própria à necessidade do Dito. 

                                             
122 “O imemorial não é o efeito de uma fraqueza da memória, uma incapacidade de ultrapassar 

grandes intervalos do tempo, de ressuscitar passados muito longínquos. É a impossibilidade para a 
dispersão do tempo de se reunir em presente — a diacronia insuperável do tempo, um além do 
Dito.”  (AE, p. 48). 

84 



Chrétien se coloca como questão preliminar a necessidade e viabilidade, ou 

não, da tradução desse Dizer em Dito, mas esclarece: “Para Emmanuel Levinas, e 

sem que haja nisso contradição, o ‘primeiro discurso’, ou a primeira palavra como 

visitação pelo rosto, é simultaneamente o intraduzível e o que não tem necessidade 

mesmo de tradução (2000, p. 311). 

Mas, se a tarefa da filosofia é a indiscrição a respeito do indizível, como 

poderá ela desincumbir-se dessa missão? O Dizer originalmente silencioso não 

poderia permanecer em silêncio, sob pena de não entrarmos em filosofia nem em 

razão — relembra Chrétien a afirmação de Levinas de que é necessário que o 

filósofo recorra à linguagem, para se traduzir, mesmo ao preço de uma traição, o 

puro e o indizível123.  Sendo a língua da razão a única tradutora universal, “a filosofia 

é por excelência língua de tradução, língua para onde tudo deve ser traduzido...” 

(CHRÉTIEN, 2000, p. 313-314). 

Segundo Levinas, é exigência da própria Ética que o Dizer possa deixar-se 

ser, aparecer à consciência, dar-se a conhecer. Esclarece ele: 

Os entes são o que são e sua manifestação no Dito é sua verdadeira 
essência [...]. As estruturas onde ela [a redução] começa são ontológicas. 
Que o ser e os entes verdadeiramente verdadeiros estejam no Dito, ou que 
eles se prestem à expressão e à escritura, não rouba nada à sua verdade e 
descreve somente o nível e a seriedade da linguagem. (AE, p. 57-58). 

 

O Dito pertence, portanto, ao âmbito do ser, da essência, da ontologia; mas é 

impossível esgotar no Dito todo o Dizer, a integridade dessa linguagem original, até 

porque ela diz o que não pode ser dito, o indizível, donde estar implicada no bojo 

desse movimento que vai do Dizer ao Dito uma inevitável traição.124 

                                             
123 Cf. CHRÉTIEN, 2000, p. 313. 
 

124 Cf. CHRÉTIEN, loc. cit. Há uma necessaria traditio, segundo um paradoxo comparável à  felix 
culpa da liturgia cristã, e é preciso notar que em latim traditio pode significar, entre outras coisas, 
tanto tradução quanto traição. 

85 



Identificando no Dito o lugar do nascimento da Ontologia125, Levinas aponta 

para a necessidade de se remontar aquém do nível em que o Dizer é correlativo do 

Dito, porque a sua significação precede e excede a enunciação no Dito. Para 

buscar o outramente que ser que se anuncia no Dizer, Levinas opera com a 

redução ética, que realiza o movimento inverso da tradução -traição126, indo mais 

aquém e mais além do Dito — campo de mostração e, por excelência, do verbo 

ser, da apophansis — até atingir o Dizer, que se situa para além do Logos; a 

anfibologia primordial onde se dá o equívoco do ser e do ente.127 O Dizer realiza 

uma explosão temporal no Logos.128 Ocorre, assim, um deslocamento do 

nominativo para o acusativo, trazendo para o se o topos da subjetividade como 

passividade, para além do ser e do não-ser onde será possível  –  e mais do que 

possível, imperativo –  o sujeito atingir sua vocação de doação. “Dizer é esse dom 

da palavra que é um dom anterior a toda palavra efetivamente proferida, 

articulada”.129 A significação do Dizer situa-se aquém da Ontologia130, e por mais 

real e necessária que seja a subordinação do Dizer ao Dito, este fica sempre em 

débito com o Dizer, porque “a intriga do Dizer que se absorve no Dito não se 

esgota nessa absorção” (AE, p. 59).     

O que se destaca como ponto fulcral da análise sobre o Dizer e o Dito é que 

toda mostração, todo o sentido inerente ao ser, qualquer interpretação, só encontra 

sua justificativa a partir do Dizer (porque só ele tem vida própria, “espírito capaz de 

                                             
125 Cf. AE, p. 49. 

126 Cf. CHRÉTIEN, 2000, p. 315. 

127 Cf. AE, p. 54. 

128 Cf. FÉRON, 1980, p. 28. 
129 WEBER, 1995, p. 75.  “Levinas sempre recusou a assimilação da linguagem a uma forma de 

atividade [...] A atividade é com efeito um modo de poder, enquanto o sentido original da palavra 
reside numa receptividadede ou um ser-afetado que Levinas fixa muitas vezes pelo conceito de 
ensinamento.” (FÉRON, 1980, p. 26). 

130 Cf. AE, p. 56. Levinas alerta para o fato de que a busca da significação do Dizer para aquém do 
Dito onde se mostra o ser não tem como resultado a substituição de uma ontologia por outra. Não é 
disso que se trata, mas, exatamente do contrário: sair do âmbito da ontologia para um aquém 
desta, lá onde ele situa “significância da significação”, a língua pré-original. 

86 



vivificar a letra morta”) — uma tese básica de Levinas em Autrement qu’être , 

sentido outro trazido ou enunciado pelo Dizer, rompendo com os limites do ser. Para 

isso, é indispensável ver o Dizer como proximidade ao outro, que só é possível no 

total despojamento de si mesmo. Aí inverte-se radicalmente a direção própria da 

intencionalidade e realiza-se um movimento como o ‘reviramento da luva’, em que o 

interior se volta para o exterior e vice-versa. Mas, na realidade, não existe, a rigor, 

nem interior, nem exterior, porque o Dizer já expulsou o Eu de sua interioridade, e 

esta deixou de ser um lugar. O Eu agora é se, na passividade extrema de              

um-para-o-outro até a morte, na vulnerabilidade, no traumatismo. “O sujeito do Dizer 

não dá signo, ele se faz signo.” (AE, p. 63).  

Levinas fala da “passividade da exposição em resposta a uma assignação 

que me identifica como único, me despojando de toda qüididade idêntica, de toda 

forma, de toda investidura.” (AE, p. 62). 

  Todo o sentido outorgado pela Modernidade à valorização do Eu, da 

liberdade, da autonomia, cai por terra, e o conatus essendi é assim transgredido ao 

extremo do não-sentido; também a fragmentação trazida pela contemporaneidade, a 

célebre ‘morte do sujeito’ capitula ante a força e a vida da ética levinasiana, onde o 

sujeito — exatamente por sua vulnerabilidade de corpo e de alma — por sua 

desidentificação a si mesmo, no absurdo mesmo dessa perda de seu ego, aí mesmo 

é que cumpre sua assignação pelo Infinito. 

  Tocar no Dizer é tocar na trama onde é tecida a  própria subjetividade, onde é 

descrito o percurso indispensável à passagem da ontologia para o além da essência, 

o que só se obtém ao preço da própria vida do sujeito, se entendermos por isto a sua 

asseveração narcísica, o seu para-si enredado em círculos cada vez mais concêntricos. 

87 



Só através do Dizer enquanto um-para-o-outro no arrancar-se radical de sua 

egoidade, na vulnerabilidade que a exposição implica, na passividade exigindo a 

destituição de toda iniciativa, somente se expondo enquanto corpo encarnado, 

sensível, afetado pela temporalização, se esvaindo na responsabilidade pelo outro, 

onde o ser-para-a-morte-do-outro importa mais que o meu ser-para-a-morte, é que é 

possível aceder ou ser ‘acedido’ pelo outramente que ser.131 

                  
 
                   

                                             
131 “[...] para Platão, a aproximação do outro está além da experiência, além da consciência, como um 

morrer.” (AE, p. 64, nota de rodapé). 
 

88 



 
 
 
 
 

CAPÍTULO 6 

A responsabilidade 
 
 
O Bem não elegeu o sujeito através de uma 
eleição reconhecível na responsabilidade de refém 
à qual o sujeito é votado, e da qual não poderia 
esquivar-se sem se desmentir e pela qual ele é 
único? 

Levinas 132 

  
 

Bernhard Waldenfels, entendendo a responsabilidade como um conceito-

chave para compreensão da ética levinasiana, desenvolve um fecundo artigo sobre 

o tema133, distinguindo uma responsabilidade por si (responsabilité de soi) — que dá 

origem ao conceito de responsabilidade — e uma responsabilidade estrangeira 

(responsabilité étrangère), tal como é descrita em Autrement qu´être  e nos textos 

que se lhe referem. Opondo à ética comunicativa — a qual se desenvolve a partir da 

responsabilidade por si — a ética “ responsiva”, Waldenfels sublinha que o essencial 

daquela é a centralização “num logos único”, não havendo, portanto, espaço para a 

dimensão da alteridade, “a diferença entre o próprio e o estranho se encontra 

abolida ou nivelada” (2000, p. 265). Enquanto a responsabilidade por si desenvolve-

se tendo como referência o passado, algo que foi dito ou feito, a responsabilidade 

estrangeira, que caracteriza a ética do responder, “refere-se a  algo que vai se dizer 

ou fazer. [...] No gerúndio abre-se um futuro que faz explodir a extensão de minhas 

possibilidades [...] A  lógica tradicional da responsabilidade se realiza como um 

processo em dois tempos. Em um primeiro tempo, eu digo e faço alguma coisa para 

                                             
132 AE, p. 157. 
133 Waldenfels, 2000. 

89 



a qual, em um segundo tempo, eu busco razões [...]. Ao contrário, a lógica da 

resposta se realiza como um acontecimento em um só tempo” (WALDENFELS, 

2000, p. 268). A ética responsiva aponta para uma ruptura com a simetria e com a 

circularidade que caracterizam a ética comunicativa, “rompe com o circulo 

hermenêutico porque não pode ser compreendida no quadro de uma comunidade de 

sentido pré-existente” (WALDENFELS, 2000, p. 269). 

Apenas por uma questão didática podemos separar os temas 

Responsabilidade , Substituição e Unicidade , uma vez que eles se enodam, de 

forma que tocar em um significa já o estremecimento do outro, tal é o nível de 

parentesco entre si, a vida que circula entre esses âmbitos da concepção 

levinasiana de subjetividade. 

6.1 Responsabilidade: uma estranha relação com o tempo 134 

 Para nos acercarmos do primeiro desses temas, sobretudo como é descrito 

em Autrement qu’être , é imprescindível considerar a questão do tempo, isto é, 

pensá-lo não somente em seu caráter de sincronia, de recuperação do que já 

passou (através da memória) e da projeção do que virá — retenção e protensão —, 

mas pensá-lo sobretudo como diacronia, resistência a qualquer representação; 

tempo infinito, marcando uma “diferença em relação ao par ser e nada”, isto é, o 

tempo para além do âmbito do ser, como outramente que ser, o que equivale a 

pensá-lo como Dizer, e não como uma simples sucessão de instantes.135  

                                             
134 Consideramos útil, para atingir esse propósito, acompanhar, de forma ainda que breve, o percurso 

desenvolvido por Levinas, em relação ao seu conceito de tempo, dada a posição crucial que este 
ocupa em seu pensamento. 

135 Cf. AE, p. 11-12.  

90 



Ele destaca em sua formação o lugar ocupado por Bergson que, juntamente 

com Durkheim, dominavam o cenário intelectual filosófico em Estrasburgo nos anos 

1920. Sobre a contribuição de Bergson ele ressalta “a teoria da duração. A 

destruição da primazia do tempo dos relógios, a idéia de que o tempo da física é 

apenas derivado [...] é a Bergson que pertence o mérito de ter libertado a filosofia do 

prestigiado modelo do tempo científico”.136  

Em seu estudo Subjetividade e Diacronia no pensamento de Levinas  — 

que temos citado várias vezes ao longo de nosso trabalho — Cristina Beckert 

ressalta a cisão operada por Levinas entre o temporal e o eterno, e a crítica feita a 

Platão de sua concepção do tempo como “imagem móvel da eternidade”. Beckert 

aponta para o que constitui a tese fundamental do filósofo, a saber, a temporalidade 

do sujeito determinada a partir do Outro, do tempo do Outro, e não o inverso, 

concluindo que se o eu não pode ser posto como origem do tempo, então trata-se de 

um eu que não coincide consigo mesmo.137   

Em 1947, Levinas elabora sua tese sobre o tempo, destacando sobretudo “o 

tempo não como horizonte ontológico do ser do ente, mas como relação do 

‘pensamento’ ao Outro, como modo do além de ser  [...] o tempo, em sua diacronia, 

significa uma relação que não compromete a alteridade do outro [...] pensar o tempo 

não como uma degradação da eternidade.” (TA, p. 8-9). O filósofo considera o 

tempo como relação ao Infinito, enquanto este não pode ser assimilável, a-preendido 

pela experiência; tempo como o “excedente da socialidade”, onde vão intervir figuras 

diversas, como o feminino e a paternidade. “Sua maneira de significar, marcada pelo 

mistério  da morte, faz um desvio entrando na aventura ética da relação ao outro 

                                             
136 LEVINAS, E. Ética  e Infinito . Trad. João Gama. Lisboa: Edições  70, p. 20-21. 
137 Cf. BECKERT, 1998, p. 10. 

91 



homem” (TA, p. 11, grifo do autor). A diacronia do tempo será o sentido próprio do 

que ele chama “distância-proximidade”.  

Em Totalité et Infini , o tempo é sobretudo descontinuidade entre os 

instantes, a possibilidade do novo, a ruptura com o momento anterior; daí Levinas 

dizer que morte e ressurreição constituem o tempo, sendo a ressurreição o 

acontecimento principal do tempo.138 É através do conceito de fecundidade que vai 

ser possível escapar ao destino e tender para uma aventura que não seja retorno a 

si, mas exílio abraâmico, onde só o ponto de partida é conhecido, e do ponto de 

chegada nada se sabe (em Autrement qu´être  veremos que não há ponto de 

chegada, que a subjetividade é refém do Outro que a lança continuamente para fora 

de qualquer repouso, de qualquer parada, movimento incessante para ... o Outro). O 

Rosto, enquanto acolhimento da alteridade, é que vai quebrar a seqüência de 

instantes e a sua reunião em totalidade. Descontinuidade seria o outro nome para o 

tempo.  

É inegável a influência de Heidegger sobre a filosofia levinasiana e, como 

não poderia deixar de ser, sobre a sua concepção de tempo; “o núcleo da crítica que 

Levinas adereça à filosofia heideggeriana, a partir de 1936, reside, justamente, na 

absolutização da finitude que o conceito de morte veicula” (BECKERT, 1998, p. 64). 

Tudo indica que a evidência da finitude do homem tinha sido o fruto lógico do ‘tiro de 

misericórdia’ desfechado pelas duas grandes guerras mundiais contra as pretensões 

do idealismo. Diz Levinas: “a minha admiração por Heidegger é, sobretudo, uma 

admiração pelo Sein und Zeit  [...] com Heidegger, na palavra ser revelou-se a sua 

‘versatilidade’, o que nele é acontecimento, o ‘passar-se’ do ser [...] as noções 

heideggerianas, da finitude, do estar-aí, do-ser-para-morte, etc., permanecem 

                                             
138 Cf. TI, p. 260-261. 

92 



fundamentais.” (EI, p. 29-33). Segundo Cristina Beckert, a temporalidade do Dasein 

como a modalidade própria da subjetividade contribuiu fundamentalmente para 

permitir a Levinas, desde 1932, a superação do modelo gnoseológico idealista do 

sujeito.  

Levinas critica a Santo Agostinho (quando este diz que “só se pode ver 

aquilo que é”, dando primazia ao modelo visual), segundo o qual é conferida 

dignidade ontológica ao presente, passado e futuro reunidos na ‘visão panorâmica’. 

Husserl proporia o eu transcendental como origem absoluta da temporalidade, como  

solução para o impasse que encontra entre, de um lado, o tempo que destitui o 

sujeito de seu poder constituinte e, por outro, a subjetividade constituinte do tempo. 

Levinas, fiel ao método fenomenológico, levará às últimas conseqüências a busca 

da gênese daquilo que aparece à consciência e, assim, vai além do método 

descritivo, quando reconhece a impossibilidade de pôr a consciência como princípio 

e a subordina à anarquia do tempo diacrônico.  

Continua Beckert, em sua análise, ressaltando que a contestação da 

eternidade paradigmática, pela filosofia contemporânea, levou à “morte” de Deus e 

ao nihilismo, já que não haveria mais um ser supra-temporal que fosse o fundamento 

do devir temporal, daí surgindo como conseqüências dessa contestação, ou a 

absolutização do tempo como sinal de uma finitude originária, ou a negação pura e 

simples da temporalidade, qual imagem desprovida de modelo. Ainda segundo ela, 

Levinas não aceitaria nenhuma dessas duas teses, considerando-as inversões 

mecânicas da definição platônica do tempo. 

O Dizer remete ao conceito de imemorial de que já temos falado 

anteriormente, e a responsabilidade aparece como a possibilidade de se subtrair do 

tempo linear, cronológico, e tocar nesse imemorial, nesse outramente que ser, de 

93 



penetrar no equívoco ou enigma que é o modo da transcendência. Se ser é o mal de 

ser, e se o dito é o tempo da essência, como ir além do ser e do nada? Pelizzoli 

refere que a subjetividade como dizer é a solução encontrada por Levinas para 

“fazer frente à hegemonia totalizante que amarra o sentido da comunicação na 

linguagem ontológica”.139 

Em Totalité et Infini , a instância ética constituída pelo Rosto exige uma 

resposta, como nos diz Waldenfels (2000, p. 266), acrescentando que “Levinas 

designa também um tal responder pela velha palavra ‘responsabilidade’, que vai do 

dom do discurso ao ‘dom de si’. Em Totalité et Infini , já se havia apontado para a 

dimensão ética da linguagem — o laço com a responsabilidade — que, agora, em 

Autrement q´être , é melhor tematizada.” 

A Filosofia não se faz sem o Logos, sem o recurso à essência veiculada 

pelo verbo ser, por toda a operação de mostração, de apophansis que aí está 

concernida. Nunca é demais insistir que jamais foi preocupação de Levinas 

subestimar o papel da ontologia, o que, para ele, constituiria uma ingenuidade; o 

exercício da Filosofia pressupõe, certamente, uma atividade teorética140. Mas, e 

nisso reside exatamente o diferencial de Levinas, para além do que se mostra no 

ser, para além da verdade que aí limita e constitui toda a esfera do dito, ‘ressoa’ 

(vemos aqui o acento que o nosso filósofo empresta à voz, à audição) o dizer, que 

vai ultrapassar o nível ontológico e atingir o outramente que ser, o qual não pertence 

à ordem eterna141, mas ao tempo, tempo como diacronia, como “recusa da 

conjunção, o     não-totalizável, e, nesse sentido preciso, o Infinito” (AE, p. 14). A 

responsabilidade constitui aquilo que permite a relação com o passado utópico, que 

                                             
139 Cf. PELIZZOLI, 2002a,  p. 149 et seq. 

140 Cf. EN, p. 143. 
141 Cf. AE, p. 10. 
 

94 



não se identifica com uma origem — que permite a transcendência dizer-se em seu 

enigma primordial, independentemente da iniciativa do sujeito. 142 

6.2 Responsabilidade antes da liberdade 

Sempre que se pensa no vocábulo responsabilidade , costuma-se    

associá-lo à idéia de um eu livre, consciente, assumindo um encargo, por alguém ou 

por alguma coisa, pelo que deverá prestar contas a algo estabelecido como 

instância de julgamento, conforme vemos no artigo de Waldenfels (2000). Segundo 

a tônica das construções levinasianas, a sua noção de responsabilidade não tem 

uma assunção consciente, como condição prévia, um engajamento.143 Se vimos em 

Totalité et Infini  o eu sendo considerado como ponto de partida da relação com o 

Outro144, em Autrement q´être , trata-se de um “eu”, como veremos no 

desenvolvimento, refém e completamente substituído pelo Outro, assignação pelo 

tempo como diacronia, ou seja, pelo Infinito, pelo Bem, como diz Platão — além do 

ser.145 Não se trata, de forma alguma, de situar o Eu como origem, mesmo que 

comprometido diante do Outro, tomando a existência como dever e como 

responsabilidade, numa disposição afetiva agápica. A responsabilidade de que fala 

Levinas situa-se aquém de qualquer escolha possível, ultrapassa o âmbito da 
                                             
142 Cf. AE, p. 12. 

143 Essa noção de uma responsabilidade anterior à liberdade parece advir da tradição judaica. 
Segundo comentário seu em um colóquio consagrado às ‘Tentações do Judaismo’, Levinas refere: 
“Receber a doação da Tora  – uma Lei – é cumpri-la antes de assumi-la [...] essa anterioridade de 
aceitação em relação à liberdade não exprime apenas uma possibilidade humana, mas que a 
essência do Real depende disso, visto que ela subentende o sentido derradeiro da criação [...] O 
pobre universo teve que aceitar a sua subordinação à ordem ética e o Sinai instituiu , para ele, o 
momento no qual se decidiu sobre o seu ‘ser’ ou o seu ‘não ser’.” LEVINAS, E. Quatro leituras 
talmúdicas . São Paulo: Perspectiva, 2003, p. 82-85. Levinas esclarece que não se trata de uma 
abordagem religiosa da questão, mas de uma abordagem a partir da filosofia, uma vez que a 
palavra Deus é uma noção bastante clara do ponto de vista religioso, porém a mais obscura do 
ponto de vista filosófico: “Esta noção poderia ser elucidada pelos filósofos a partir de situações 
éticas, pelo sentido humano que os textos talmúdicos descrevem.” (Loc. cit.). 

144 Cf. TI, p. 6.  
145 Cf. TI, p. 268-269. 
 

95 



liberdade e da não-liberdade. Indo na direção contrária à espiritualidade como foi 

vista pela tradição filosófica do Ocidente, ou seja, enquanto consciência, exposição 

de ser, saber, referência a uma idealidade e condução à certeza, Levinas concebe 

uma subjetividade irredutível à consciência, sem liberdade possível e partindo da 

sensibilidade como proximidade.146 

É preciso determo-nos, olhando de perto, como será possível essa 

passagem para o além do ser, para o outramente que ser ou, em outras palavras, 

como será possível ouvir e responder à linguagem da Transcendência (responder à 

sua ordem antes que ela seja dada), do Infinito, como atingir o Dizer pré-original. 

Levinas nos indica o caminho por várias etapas, quando aponta a responsabilidade 

como “acontecimento extraordinário e cotidiano” (AE, p. 12), caracterizando-a como 

proximidade, e como algo que está aquém da liberdade, uma vez que esta concerne 

ao âmbito do ser. “A subjetividade aquém ou além do livre e do não-livre — obrigada 

a respeito do próximo — é o ponto de ruptura da essência excedida pelo Infinito” 

(AE, p. 14-15). Responsabilidade como Dizer que se expressa ao modo do 

traumatismo, da irrupção, inaugurando um tempo outro, e não deixando ao eu a 

possibilidade de escolha. 

6.3 Responsabilidade como proximidade 

É na seqüência do questionamento de uma estrutura gnoseológica estabelecida 

e reconhecida como fonte última de significação, marca indelével da História da 

Filosofia, que Levinas quer ultrapassar até os limites já superados por Husserl147 — 

                                             
146 Cf. AE, p. 32. 

147 Levinas procede a uma crítica do estatuto auferido pela tradição filosófica à significação, que foi, 
segundo ele, marcado por um viés empirista: “para Platão, para Hume e até para os positivistas 
lógicos contemporâneos, a significação reduz-se a conteúdos dados à consciência”. (HOH, p. 22). 

96 



quando este aponta na direção de uma intencionalidade não-teorética —, para 

remontar à própria diacronia, embora esta já estivesse refletida na transcendência 

da intencionalidade:  “[...] desse reflexo é preciso remontar à própria diacronia que, 

na proximidade, é um-para-o-outro, não tal ou tal significação, mas a significância 

mesmo da significação...” (AE, p. 84-85).  

Levinas avança mais na direção da encarnação, do irremediável de uma 

responsabilidade impossível de ser declinada e que deverá ser vivida no aqui e 

agora da relação com o outro. Será no conceito de proximidade que ele irá 

concentrar as suas idéias sobre essa relação, definindo inicialmente o que ela ‘não 

é’, a saber, a proximidade não está concernida ao espaço, à vizinhança física, ao 

‘perto’ dos corpos. Refere-se antes a um não lugar, com tudo o que isso pode 

conotar de inquietação, de não-repouso, de não-fixação, algo que se oporia por 

natureza à estabilidade trazida pelo verbo ser, de que já falamos anteriormente: “A 

proximidade não é um estado, um repouso, mas precisamente inquietude, não-lugar, 

fora do lugar do repouso perturbado a calma da não ubiqüidade do ser que se faz 

repouso em um lugar...” (AE, p. 103). A proximidade também não é consciência de 

..., passa-se antes de toda entrada da consciência, na imediatez de uma relação em 

que o outro não é imagem, mas ausência, ausência de existir como fenômeno e 

como presença apreensível, atingível pela visão (Levinas assinala que a imagem e o 

fenômeno pertencem ao tempo cronológico). O critério de proximidade é instaurado 

pelo tempo do outro: “A proximidade não entra nesse tempo comum dos relógios 

                                                             
Na análise levinasiana, nem mesmo Husserl — apesar de sua brilhante filosofia e de haver rompido 
com a concepção intuitivista da significação — conseguiu romper com o intelectualismo dessa 
postura, pois “justifica as significações por um retorno ao dado” (HOH, p. 23). Levinas não aceitava 
que a intuição fosse a fonte de toda significação. Segundo ele, apesar de Husserl trazer outras 
possibilidades de significação além das veiculadas pelo aparecer, pela manifestação, como 
preconizava a tradição filosófica do Ocidente — onde o pensamento e a compreensão detinham 
prioridade na estrutura da intencionalidade e o afetivo permanecia como informação — e indicar 
uma “intenção como desejo”, mantém ainda entre a consciência de ... e as intenções axiológicas ou 
práticas uma analogia fundamental que é reafirmada em toda sua obra . (Cf. AE, p. 83-85). 

97 



que torna possível os encontros. Ela é transtorno” (AE, p. 113). Daí excluir-se toda a 

possibilidade de relação em espelho, simultânea, recíproca, onde o eu e o outro 

gozam do mesmo estatuto e onde a comunicação pode ocorrer em termos de troca 

de informação, idas e vindas de significações várias, ou onde — numa perspectiva 

pragmática — poderia estabelecer-se um consenso. Esta hipótese é inviável se por 

isto entendemos a circularidade de um processo onde impera a compreensão, o 

entendimento, ou uma razão emprestando significado à linguagem. “A desmedida da 

proximidade distingue-se da conjunção onde entram, no conhecimento e na 

intencionalidade, sujeito e objeto” (AE, p. 114). O próximo, não sendo imagem nem 

fenômeno, é vestígio de si mesmo148, é Rosto, autoridade que me ordena sem eu 

saber desde quando, fora de qualquer liberdade, fora até mesmo de um Eu, já que 

não há consistência no sujeito da responsabilidade enquanto proximidade. Levinas 

aponta aí para uma ambigüidade de fundo que marca a relação com o próximo, 

dizendo que o fato de eu ser mais  ou menos  (grifo nosso) que um termo dessa 

relação me lança fora da objetividade desta.149 

Em vez de consciência de ..., a obsessão por, pelo próximo, e a obsessão 

“paralisa com o peso de seu silêncio o poder de assumir esse peso” (AE, p. 105); 

enquanto a consciência remete à ação, a obsessão remete à passividade. Diante do 

Rosto como Outro da Transcendência150, como Premier Venu, diante do qual 

nenhuma antecipação é possível, diante do qual jamais se está bastante próximo, o 

sujeito é servidor, fora do imperialismo de uma identidade eivada de saber e de 

                                             
148 Cf. AE, p. 115. 

149 Cf. AE, p. 104. 

150 “O rosto entra no nosso mundo a partir de uma esfera absolutamente estranha, quer dizer, 
precisamente a partir de um absoluto que é, aliás, o próprio nome da estranheza radical. A 
estranheza do rosto é, no sentido literal do termo, extraordinária, exterior a toda ordem, a todo 
mundo.” (HOH, p. 59). 

 

98 



poder, mas é também irmão, lançado na fraternidade que se estabelece para além 

da natureza, para além da comunidade biológica. 

Em síntese, no centro da teorização levinasiana situa-se o Infinito, a 

Transcendência, que constitui um Dizer sem Dito, um Dizer traumatizando sem que 

se possa identificar a origem desse traumatismo no tempo. O modo da 

Transcendência é enigma, equívoco, ao qual o homem responde, mesmo não 

havendo uma pergunta. Responde como a um chamamento, a uma vocação, e essa 

resposta diz da responsabilidade para com outrem, o um-para-o-outro da 

proximidade. Veremos, a seguir, as diversas articulações da proximidade. 

6.3.1 Proximidade/Sensibilidade: uma outra modalidade do saber e da significação 
 

 
Sem subestimar “a estrutura gnoseológica — e portanto ontológica — da 

significação” (AE, p. 80), suporte do saber na filosofia ocidental, Levinas propõe uma 

possibilidade além: a de que o sentido do humano derive, não do conhecimento e do 

saber enquanto abertura sobre o ser, inteligibilidade, ontologia, mas da relação ética 

que ordena a proximidade como colocar-se-no-lugar-do-outro, implicando uma outra 

forma de saber, o da sensibilidade enquanto passividade, detenção do movimento 

subjetivo que leva a identificar “isto enquanto aquilo”. Levinas propõe:  

Quanto à significação própria do sensível, ela deve ser descrita em termos 
de gozo e de ferida – que são, nós o veremos, os termos da proximidade. A 
proximidade, que seria a significação do sensível, não pertence ao 
movimento do conhecimento. (AE, p. 79). 

Daí se depreende, com ele, que o ser e o não-ser não podem ser as 

referências últimas do sentido da existência, pertencendo ao registro ético a 

superação dessa alternativa, o que se dá como passividade, na qual ressoa a 

99 



responsabilidade como resposta pelo próximo151, proximidade como um-para-o-

outro. “Proximidade pensada não a partir do ser, mas como o que dá sentido ao ser” 

(AE, p.1 8). O que Levinas pretende mostrar é a possibilidade de uma significação 

não subordinada à Ontologia, ou seja, uma “significação do além da essência” (AE, 

p. 80, fora do âmbito do interessamento. Trata-se de uma significação que deriva da 

sensibilidade, marcada pelo imediato, e não de um saber abstrato, tematizado, 

manifestação. Nesse ponto, ele se distingue radicalmente dos modernos e, de algum 

modo, dos contemporâneos, isto é, nesse arrancamento à essência e à mostração 

do estatuto que gozaram sempre na tradição filosófica do Ocidente. Vejamos a 

crítica que ele dirige a Heidegger e a Husserl:  

O fato de que não se possa filosofar antes da manifestação de alguma coisa 
não implica de saída que a significação “ser”, correlativa de toda 
manifestação, seja a fonte desta manifestação e de toda significação, como 
se pensa a partir de Heidegger, nem que a mostração seja o fundamento de 
tudo o que se manifesta, como o pensa Husserl. (AE, p. 85). 

Levinas não aceita a redução do sentido do subjetivo à manifestação; ele 

contesta esse privilégio, reivindicando uma outra possibilidade de filosofar; a de que 

haja um saber próprio à sensibilidade, cuja significação remonta até à idéia de um 

psiquismo como corpo materno, onde noções tais como passividade, vulnerabilidade, 

paciência tentam descrever o acontecer que antecede o acesso ao ser, possibilitando-o. 

A significação do sensível como proximidade, o um-para-o-outro da responsabilidade 

seriam a matriz ética de todas as outras significações conferidas ao ser. 

Nessa abordagem da proximidade como significação do sensível, surge a 

força da ambigüidade de que se reveste a noção de sujeito responsável em Levinas, 

porque, ao mesmo tempo que a responsabilidade se passa na relação concreta com 

o outro, meu próximo, a quem devo dar “o pão de minha boca” — relação, portanto, 

                                             
151 Cf. AE, p. 17. 
 

100 



a partir de um corpo e de um psiquismo, de um gozo, de uma encarnação que torna 

possível a significação152 —, trata-se, por outro lado, de um psiquismo completamente 

atravessado pela alteridade (e não apenas interioridade, como era o caso em 

Totalité et infini ), impedido de coincidir consigo mesmo. “Sob as espécies da 

responsabilidade, o psiquismo da alma é o outro em mim, doença da identidade” 

(AE, p. 86).153 A identidade do sujeito só pode ser pensada aqui como sensibilidade 

de um corpo em exposição  permanente ao outro, entrando na ordem do dom de si  

mesmo, porque já não se trata de um eu-consciência, ativo, livre, imperialista, mas 

de um Eu que é si , acusado de tudo e por todos, acusativo que fere o núcleo da 

egoidade, lançando-o fora do seu centro de gravidade, para onde tudo converge, 

segundo a perspectiva do idealismo. Psiquismo literalmente animado.154 

Mas Levinas adverte que a condição para esse dom de si mesmo, para a 

abnegação, a saber, o para-o-outro da proximidade enquanto sensibilidade,  exige o 

gozo  como momento prévio. Gozo cuja natureza reside no permanente 

relançamento da insatisfação, das faltas, na promessa de um contentamento, no 

próprio apetite.155 O arrancar de si algo em que o sujeito se compraz, esse momento 

do comprazer-se, do egoísmo156, de retorno a si mesmo, é condição para que ele 

                                             
152 Cf. AE, p. 87. 
 

153 Cristina Beckert (1998, p. 267)comenta sobre a linguagem metafórica utilizada por Levinas, 
dizendo que: “as [metáforas] de ordem patológica dizem respeito ao ‘delírio’ e à obsessão, 
características da subjetividade exposta a outrem.” Cita De Greef, quando este considera dois tipos 
de metáfora, a de ordem militar e a de ordem patológica, “expressão da passagem de uma análise 
fenomenológica e epistemológica da consciência para uma análise ética, sendo o caso mais 
flagrante a transmutação de ‘obsessão’ em ‘refém’, a partir da mesma etimologia, obsidium , que 
significa simultaneamente cerco e condição de refém.”  

154 “A animação não é aqui uma metáfora – mas uma designação, se se pode dizê-lo, do irredutível 
paradoxo da inteligibilidade, do outro no mesmo, do tropo do ‘para o outro’ em sua inflexão prévia.” 
(AE, p. 88). 

155 Cf. AE, p. 92. 

156 “Para Levinas, não se trata de não ser egoísta, e o egoísmo não é uma atitude ou uma figura da 
consciência que existe para ser ultrapassada; é o lugar jamais apagado (nele trata-se de que haja 
alguma coisa capaz de responder, que a subjetividade tenha uma espessura, uma consciência) de 
uma primeira ligação ao mundo que não pode ser superada, e que não tem outro sentido 
precisamente senão o de me fazer lugar [me faire lieu], de me localizar. A subjetividade é plena e 
consciente, não no sentido de que seria auto-suficiente, mas no sentido justamente em que é 

101 



possa dar ao outro o pão de sua boca. “Só um sujeito que come pode ser para-o-

outro ou significar. A significação — o um–para–o-outro — só tem sentido entre 

seres de carne e de sangue” (AE, p. 93). É porque é gozo que a sensibilidade pode 

ser também ferida, exposição ao outro, vulnerabilidade. Levinas alerta para o fato 

dessa ambigüidade que procede desse movimento de afirmação no ser — do 

conatus — desse instante em que o eu se compraz, voltando-se sobre si mesmo, o 

que põe em risco a significação do um-para-o-outro. “Mas essa ambigüidade é a 

própria condição da vulnerabilidade, isto é, da sensibilidade como significação” (AE, 

p. 100). 

Uma figura forte da sensibilidade é a maternidade157, o carregar outro, ser 

responsável por ele, ser afetado pela alteridade, estar vulnerável, estar encarnado e 

‘permitir’ a encarnação do outro em si, o corpo sendo mesmo o lugar onde a 

subjetividade se passa, o que engendra uma intriga ética no imediato, o um-para-o-

outro do contato, a possibilidade de ferida, da velhice e de morte. Levinas insiste na 

concepção de uma “subjetividade de carne e de sangue” (AE, p. 99) nas antípodas 

do sujeito-consciência caro à Filosofia ocidental, preocupado em buscar um 

fundamento, uma origem — a arché — e em reunir em sistema os termos de uma 

relação. A significação, o Dizer, ele situa aquém de qualquer origem que possa ser 

resgatada e re-presentada pela memória. “Em Totalité et Infini , o sensível foi 

interpretado no sentido de consumação e do gozo”.158 Em Autrement qu’être , há 

uma ampliação do sentido da sensibilidade; ela é a fonte da significação que, por 

sua vez, é o um-para-o-outro como passividade e exposição. 

                                                             
necessidade , que é sempre ligada e em si enodada.” BENOIST, Jocelyn. Le cogito lévinassien: 
Lévinas et Descartes. In:  MARION, J. L. (dir.). Emmanuel Lévinas: Positivité et Transcendance. 
Paris: Presses Universitaires de France, 2000, p. 115-116 (grifo do autor).   

157 Cf. AE, p. 116, onde Levinas cita o Livro dos Números 11, 12: “Concebi porventura eu todo este 
povo? Gerei-o  eu para que me dissesses: Leva-o ao teu colo, como o aio leva o que cria, à terra 
que juraste a seus pais?”  

158 AE, p. 94, nota de rodapé. 

102 



Levinas, que ‘herda’ de Descartes a idéia do Infinito, diverge frontalmente 

dele ao abordar a subjetividade como sensibilidade e, conseqüemente, não separar 

o corpo da subjetividade. A identidade não derivando da certeza de si, mas, ao 

contrário, do fato mesmo da deposição do eu, do seu movimento para o outro que, 

sem constituir-se em ato, é antes entrega aquém da iniciativa, dar, responsabilizar-

se pelo outro. “A animação de um corpo por uma alma não faz senão articular o um-

para-o-outro da subjetividade” (AE, p. 99-100), o que constitui o próprio sentido 

desta. 

6.3.2 A obsessão como responsabilidade e modalidade de relação com o outro 

Acreditamos estar ficando evidente o quanto Levinas desloca do teoricismo, 

do âmbito do saber enquanto “abertura sobre o ser”, a questão da relação com a 

alteridade, para situá-la num campo eminentemente ético, para além da correlação 

ser-consciência e de toda finalidade ontológica. Ele vai chamar de obsessão  a 

relação em que os termos envolvidos não são recíprocos, nem reversíveis, 

mantendo uma diferença entre si, e em que o Outro subverte completamente a 

ordem estabelecida, a estabilidade, a identidade enquanto certeza de si. Não há 

possibilidade de preparação para receber o próximo, que não se faz anunciar, que 

chega sob a forma de irrupção, traumatismo, não porque seja violento, porém, 

defecção mesmo da fenomenalidade, é ‘menos’ que o fenômeno159 — sujeito na 

passividade radical de uma afecção incompreensível e não-tematizável, exposição 

pura à ferida, ao sacrifício, passividade que não é ingenuidade, porque exatamente 

coloca em causa a ingenuidade do Ego.160 O modo da obsessão, Levinas denomina 

de urgência extrema (AE, p. 111); eu estou sempre atrasado, já que o tempo 
                                             
159 Cf. AE, p. 112. 

160 Cf. AE, p. 116. 

103 



cronológico — “o dos relógios” – não consegue acompanhar o do Outro, em relação 

ao qual é sempre mais lento, instaurando uma diacronia insuperável e a sensação 

de nunca dar conta do compromisso.161 

Em Autrement qu´être , Levinas retoma o tema do Rosto, abordando-o 

dentro da relação de obsessão que é a proximidade, o um-para-o-outro, a 

responsabilidade, Rosto como vestígio do Infinito, me olhando a partir de sua 

miséria: “tudo nele me olha, nada me é indiferente” (AE, p. 118). O Infinito, ele 

distingue do nada puro e simples e do dever (Sollen), porque na proximidade não há 

um fim que possa ser atingido; na relação com o Outro, eu não chego jamais muito 

perto, e sou cada vez mais responsável por ele à medida que respondo por suas 

faltas e por sua infelicidade.162 Levinas insiste sobre a “desmesura mesma do 

Infinito”, o que explica que a proximidade não seja “ultrapassável especulativamente: 

ela é a infinição ou a glória do Infinito” (AE, p. 119). A proximidade é contato com 

aquele ou por aquele que nunca se deixa tocar, que nunca se deixa macular em sua 

alteridade. Rosto que é vestígio de si mesmo e não aponta para nenhuma realidade 

que subsistiria atrás de si, velado, escondido, mas que me perturba como o 

“indesejável desejado” (AE, p.111), fazendo explodir o tempo e a linguagem 

enquanto Dito, me precedendo num antes que Levinas faz recuar não no tempo 

enquanto sucessão de instantes, mas para aquele do qual não posso me lembrar, 

de modo que toda possibilidade de ato seja excluída (mesmo que seja um ato de 

acolhimento), que ele identifica com a passividade absoluta, onde só a afecção é 

possível, onde só pode ocorrer a exposição da exposição, como tantas vezes ele 

reitera ao longo de todo o Autrement qu’être . 

                                             
161 Cf. AE, p. 113. 

162 Cf. AE, p. 119.  

104 



Proximidade como relação de obsessão, possibilitando — mesmo sendo um 

Dizer antes do Dito — a existência da linguagem e o sentido do ser. Proximidade 

onde o Eu é Si, perseguido.163 

Levinas, como Freud, vai descrever a subjetividade enquanto não se 

reduzindo à consciência, embora, naturalmente, a consciência para os filósofos não 

seja o mesmo que para o fundador da Psicanálise.164 De qualquer forma, um ponto é 

comum às duas acepções: a soberania do eu, o controle, a inteireza, nada querendo 

deixar fora de sua luz e de sua (com)preensão. A possibilidade de abarcar, de 

sintetizar o diverso da experiência, além da pretensão de conferir-lhe sentido. Na 

proximidade como obsessão, a relação não se passa sob a égide da luz, da 

inteligibilidade, da primazia da visão, mas caracteriza-se por uma forma outra de 

abordar a alteridade. Relação determinada, de antemão, pelo outro e para  o outro, 

não tendo origem no egoísmo, na perseverança no ser, mas que é puro desinter-

essamento, saída de si não como fuga, mas sob as espécies do ser-ofertado-ao-
                                             
163 “A  noção de perseguição está no centro das reflexões de Autrement qu’être  [...] nas obras de 

Levinas e mais particularmente em Autrement qu’être ou au-delà de l’essence , uma das figuras, 
se se pode dizer, do imemorial é a noção de perseguição.” (WEBER, 1995, p. 69). 

164 O vocábulo “consciência” (Bewusstsein), consciência teórica, ocupa, no Dicionário de Filosofia de 
Abbagnano, nada menos do que 11 páginas e meia, o que nos dá a idéia da complexidade que o 
termo envolve: “O uso filosófico da noção de C. supõe o reconhecimento da realidade dessa esfera 
e de sua natureza privilegiada. É só por existir uma esfera da interioridade, que é uma realidade 
privilegiada, de natureza superior ou, de qualquer forma, acessível ou mais indubitável para o 
homem, que a C. constitui um instrumento importante de conhecimento e de orientação prática. 
Não parece que a filosofia clássica da Grécia tenha reconhecido a realidade privilegiada da 
interioridade espiritual [...] Para Husserl, a consciência é aquilo que era para Kant: uma relação 
com o objeto, mais precisamente, uma relação na qual o objeto se dá como tal [...] A eliminação da 
noção tradicional de C. deve-se ao uso que Heidegger fez da noção de transcendência  na análise 
da relação do homem com o mundo [...] A relação do homem consigo mesmo e com o mundo, 
descrita em termos de transcendência, deixa de ter os caracteres tradicionais da C. (trancamento 
em si mesma, imediação, auto-reflexão, etc.) de sorte que Heidegger pode dispensar até mesmo o  
termo consciência. A análise existencial de Heidegger foi um duro golpe contra o primado 
metafísico da C., tão tenazmente afirmada pela filosofia moderna e contemporânea. Não só essa 
análise deixa de utilizar o termo C. ou a noção de C., como também a distinção entre ‘interior’ e 
‘exterior’, entre o que está na  e o que está  fora da C. deixa de ter sentido. O declínio da noção de 
C. na filosofia contemporânea é um dos sinais mais evidentes de uma nova colocação do problema 
do homem.” (ABBAGNANO, 1998, p. 185-195). 
“Se é verdade que a teoria psicanalítica se constituiu recusando definir o campo do psiquismo pela 
consciência, nem por isso considerou a consciência como um fenômeno não essencial, haja vista sua 
crítica ao behaviorismo. Segundo a teoria metapsicológica de Freud, a consciência seria função de um 
sistema, o sistema percepção-consciência (Pc-Cs).” LAPLANCHE, J.; PONTALIS, J. B. Vocabulário da 
psicanálise . Lisboa: Moraes Editores, 1970, p. 135-140. 

 

105 



outro . “Outro que não é um defeito de intuição, mas o excedente da 

responsabilidade” (AE, p. 126). 

É na recusa à tematização que “a verdadeira vida” (TI, p. 3) se suporta, se 

mantém, guardando o seu segredo que não pode ser violado, que não se submete à 

força, mas se abre à doçura e à passividade de deposição do sujeito. É exatamente 

ali, onde o sujeito não pode e não quer, porque comandado desde aquém do poder 

e da liberdade, que pode acontecer o milagre da resposta de onde brota o sentido 

do humano. É o que Levinas chama de “significância da significação”, a saber, a 

possibilidade de relação com uma singularidade sem a mediação de nenhum 

princípio, de nenhuma idealidade.165 Relação an-árquica, distinta da doação de 

sentido, porque vivida como obediência a um mandamento que me ordena desde 

sempre — sem que esse sempre seja a eternidade — à responsabilidade pelo outro, 

contato vivo, encarnação, sensibilidade, fome, frio, solidão, envelhecimento, doença 

e morte — o sujeito em Levinas é respiração. É si que passa, que “se passa”. 

Mas essa relação que é obsessão não se passa ao lado da consciência, 

paralela ao saber e à segurança que vem da certeza. É pura perturbação, afecção, 

pathos, algo da ordem do subversivo, no que este aponta para a transgressão de 

uma lei, a lei do incesto com a razão enquanto princípio unificador e esclarecedor. “A 

empresa do Outro se exerce sobre o Mesmo ao ponto de interrompê-lo, de deixá-lo 

sem palavra” (AE, p. 128). A palavra vem no só-depois da passagem do Infinito, 

porque quando ele passa — embora nunca tenha estado presente — é preciso fazer 

como Moisés no Sinai, esconder-se na penha, para não ser aniquilado pela sua 

glória. Existe só esta ‘contr-ação’ de egoidade, silêncio, não há palavra possível 

diante do Dizer pré-original. É denominada perseguição essa maneira como o Eu 

                                             
165 Cf. AE, p. 127. 

106 



sofre a incidência do Outro que não se faz anunciar, que não tem arauto, tornando 

inviável a operação da consciência, enquanto regida pelo princípio de identidade. 

 

107 



 
 
 
 
 

CAPÍTULO 7 

A Substituição 
 
 

Este livro interpreta o sujeito como refém e a 
subjetividade como substituição, rompendo 
com a essência do ser.  

Levinas 166 

 

Temos visto que, diante do mundo, não estamos simplesmente ‘jogados’, mas 

interrogados e convocados. A Transcendência como Questão subjaz no âmago do 

ser, rompendo os limites deste e alçando-o para um além da essência que é 

literalmente a (in)versão do Infinito em nós, o que não é sem irreversíveis 

conseqüências para o homem em sua relação consigo mesmo, com o mundo, com 

os outros homens, quer estes em sua dimensão individual — no face à face —, quer 

estes enquanto compondo a sociedade. A subjetividade é exatamente o ‘resultado’ 

desse atravessamento do além do ser no ser, e ela é impensável fora da relação de 

socialidade, ou seja, enclausurada, começando e terminando em si mesma, auto-

referente, monológica. A Ética seria a própria constituição da subjetividade enquanto 

significada a partir de outrem. Não existiria, para Levinas, uma Ética como conjunto 

teórico de princípios e valores, de um lado, e um sujeito livre, capaz de escolher 

esses princípios — ainda que estes sejam “o Bem” —, por outro. Ética seria a 

própria significação do humano, o sentido que não é abarcável a partir de uma idéia, 

mas é o próprio sentido do homem, na inteligibilidade que se dá a partir da 

proximidade como sensibilidade. 

                                             
166 AE, p. 232. 

108 



Temos visto ainda que, diante da Questão ou Enigma da Transcendência, a 

resposta é responsabilidade pelo outro, com tudo o que isso possa implicar de 

sacrifício, oferenda, paciência, exposição. Levinas transpõe para a filosofia a 

estrutura de disponibilidade da tradição judaica resumida no Eis-me aqui de Abraão, 

Jacó, Isaías... Essa gratuidade no expor-se sem reservas testemunha a prioridade 

do Outro no Mesmo, uma lógica absolutamente estranha e inadmissível pela 

linguagem do ser, no percurso da sabedoria ocidental. Trata-se, antes, de uma via 

na contramão dos interesses humanos — mesmo que, por humano, se queira falar 

de um sujeito ético, assumindo, de forma voluntária, situar-se social, política e 

existencialmente em prol do outro. 

A idéia de substituição que, segundo o próprio Levinas (AE, p. 125), foi o 

“germe” de Autrement qu´être  constitui uma noção fundamental para o 

entendimento da superação do viés ego-ontológico que marcou o pensamento 

filosófico. Tentaremos destacar o que chamamos de eixos mais significativos da 

construção/desconstrução implicados na elaboração da referida idéia.  

7.1 A Perseguição 

A linguagem de Levinas, refletindo o desafio do como filosofar após   

Auschwitz — além de toda a estrutura de receptividade passiva da Lei, dos 

Mandamentos, própria do Judaísmo —, revelaria a recusa à pretensão de autonomia 

reivindicada pelo pensamento, desde Descartes, ou seja, a pretensão de dar a si 

mesmo suas próprias leis, seu fundamento, proclamando, dessa forma, a soberania 

do sujeito que pensa. Nesse ponto, apesar de o próprio Levinas reconhecer-se 

próximo a Kant, teríamos um desvio do pensamento kantiano, que proclama, a partir 

109 



da liberdade e por causa desta, a autonomia da razão, promulgando suas próprias 

leis morais. 

Surge entretanto uma questão: essa recusa será possível, se “o ato de pensar 

é, como tal, a reivindicação da autonomia que enquanto episteme significa ruptura 

com a doxa, com a dependência das opiniões recebidas?” (WEBER, 1995, p. 72) 

Segundo Levinas, o fundo de “anárquica passividade” (AE, p. 144) — impossibilidade 

de dar a si mesmo a sua arché, o seu princípio — é que marcaria a diferença com os 

postulados do pensamento ontológico, introduzindo uma forma de inteligibilidade 

outra, uma forma de pensamento que, tendo de ser dito no ser, vai além do ser: “a 

perseguição é o momento preciso em que o sujeito é atingido ou tocado sem a 

mediação do Logos” (AE, p. 156). 

O fato de essa pretensão à autodoação somente ser possível no après-coup 

cria a necessidade de recuperação desse atraso, esse lapso de tempo, o que 

remete Levinas a uma linguagem que testemunha a passividade absoluta do sujeito, 

cuja consciência chega sempre tarde demais, impossibilitada de retomar o momento 

de origem, constituindo esse lapso de tempo o próprio envelhecimento do sujeito, o 

fato de que ele, enquanto corpo, “passa numa passividade absoluta” (WEBER, 1995, 

p. 72), sofrendo a ação do tempo que, enquanto alteridade, age à revelia do sujeito, 

desgastando-o, expondo-o à doença e à morte; vemos, portanto, que a noção de 

perseguição introduz uma subversão, uma estranheza à natureza própria do pensar 

enquanto tal.  

Levinas insiste na tese de que a subjetividade não se reduz à consciência, 

como pretendia o idealismo, à re-flexão de um Eu se curvando sobre si para se 

descobrir como uma identidade, algo igual a si mesmo, coincidente. O célebre 

imperativo socrático “conhece-te a ti mesmo” já indicava essa direção à qual 

110 



chegaria Descartes e que marcaria séculos da história filosófica — até Hegel — com 

o selo da metafísica da subjetividade. Com Hegel, a noção de Consciência de si 

estaria na origem da multiplicidade de sujeitos únicos, concretos, que só 

encontrariam sua identidade a partir da posição ocupada no Todo do Sistema.167 

Levinas vai dar ênfase à distinção entre o que é da ordem da consciência — e 

remete à idéia de um princípio — ou seja, da reflexão sobre si, que implica o jogo 

temporal da re-presentação (passado e futuro tornados ‘presente’ através da 

retenção e protensão, respectivamente) e o que, não constituindo uma desordem, é 

de outra ordem, a saber, remete à ausência de princípio, à an-arquia, que ele 

identifica com a perseguição. Aqui a consciência é atingida, a dimensão do ser é 

perturbada, sem que seja possível identificar o que causou a perturbação. Trata-se 

da defecção da própria consciência, traumatismo que corta o fio desta: “a 

intervenção do Outro se exerce sobre o Mesmo a ponto de  interrompê-lo, de deixá-

lo sem palavra” (AE, p. 128). A consciência, como mestria de si, é deposta, expondo 

o registro da passividade que, enquanto Paixão, se inscreveria numa estrutura meta-

ontológica, desconstruindo o logos, reduzindo tudo ao silêncio: “Como uma tal 

Paixão pode ter lugar e tempo na consciência?” (AE, p. 130). 

Para responder a isso, Levinas vai utilizar-se da noção de recorrência — que 

examinaremos a seguir — a conversão do Eu a si mesmo,  podendo este ser 

articulado à perseguição, já que não pode se fazer, sendo já feito de passividade 

absoluta;168 daí ser detido o movimento que o faria retornar ao Eu, o jogo ontológico 

do para-si. A noção de perseguição exclui toda a possibilidade de ser entendida 

intelectualmente, assimilada por um eu soberano; ela remete imediatamente às 

noções de passividade, vulnerabilidade e exposição, noções que compõem a 

                                             
167 Cf. AE, p. 131. 
168 Cf. AE, p. 132-133. 

111 

112 



‘estrutura’ de uma subjetividade mais arcaica, mais originária, do que uma 

subjetividade que assenta no saber e no poder, e que, portanto, não deve ser 

recalcada.169 “A consciência — consciência de um possível, poder, liberdade — terá 

já perdido assim a proximidade propriamente dita, subtraída e tematizada, como terá 

recalcado em si mesma uma subjetividade mais antiga que o saber ou o poder” (AE, 

p. 104-105). “A responsabilidade por outrem — responsabilidade ilimitada que a 

rigorosa contabilidade do livre e do não-livre não mede mais — reclama a 

subjetividade como refém insubstituível que ela desnuda sob o Eu numa passividade 

de perseguição, de recalcamento e de expulsão para fora da essência, em Si” (AE , 

p. 159).  

Elizabeth Weber (1995), em sua análise do traumatismo da perseguição como 

algo inacessível, onde a consciência não penetra, refere-se a Freud e à idéia de 

recalque como reação ao traumatismo170, sob pena de perder-se o justo sentido do 

que é humanidade enquanto proximidade; em outras palavras, o humano de que 

trata Levinas em nenhuma hipótese pode ser reduzido à consciência, o que não 

implica o desprezo ou a subestimação do papel que esta exerce na economia do 

ser.  

Nesse ponto, Levinas dá um passo bastante audacioso, que o coloca fora das 

filosofias deterministas e fora das filosofias ditas da liberdade, mas sobretudo fora do 

posicionamento filosófico que fazia incidir sobre a compreensão do ser — sobre a 

ontologia — o sentido último da existência. Ir além do ser foi desafiar os cânones da 

tradição do pensamento e ousar uma outra forma de inteligibilidade, a saber, fazer 

recuar a Razão e deslocá-la da posição de fundamento da compreensão, 

estabelecendo a responsabilidade do um-pelo-outro como a fonte da significação. 
                                             
169  É interessante registrar a referência ao termo recalque, que é característico do vocabulário 

psicanalítico. 
170  Cf. WEBER, 1995, p. 95, nota de rodapé nº 62. 

113 

112 



Com a noção de criatura que ele identifica com o si-mesmo, a história do Eu 

foi recuada para um âmbito pré-lógico, de onde emanará a possibilidade de o sujeito 

dizer-se eu, mostrar-se, aparecer à consciência, entrar na ordem do fenômeno. Tudo 

o que decorre da dimensão “outra que ser” não afeta uma unidade prévia; Levinas 

faz questão de ressaltar que não se trata de uma perda da substancialidade do eu 

no sentido de uma unidade perdida. Ao contrário, o si-mesmo é indivisível, não se 

divide em dois para se contemplar, não se separa de si, mas, ao mesmo tempo, 

Levinas assinala essa unidade como “torção e inquietude”171, impedida de retorno a 

si mesma, nem repouso na identidade, nem cisão dialética. Essa unidade como 

singularidade será melhor tematizada quando trabalharmos a unicidade. 

7.2 A Recorrência  

Quando Freud172 situa o eu ameaçado por três senhores (o mundo exterior, a 

libido e a consciência moral), já aponta para a fragilidade e a ilusão de poder que 

perpassam a instância egóica, e posteriormente Lacan irá definir como 

desconhecimento a função própria do eu. 

Se a tese é, então, a de que a subjetividade não se reduz à consciência, e se 

a promessa de Levinas, desde Totalité et Infini , é a de “defesa da subjetividade”, 

segue-se que um longo trabalho de desconstrução deverá ser efetivado, antes de 

nos confrontarmos com o ‘perfil’ do novo sujeito. O filósofo indica que, certamente, 

ele será buscado — “termo irredutível à relação e entretanto em recorrência” (AE , p. 

130) — fora da consciência e fora do ser, o que implica na noção de expulsão, e 

convém esclarecer que não se trata de uma troca de lugar: não será em outro sítio 
                                             
171 AE, p. 136, nota de rodapé. 
172 Cf. FREUD, S. El ‘yo’ y el ‘ello’ . Madrid: Editorial Biblioteca Nueva, 1968. (Obras completas, v. II). 

p. 29. 

113 



que ele se encontrará; ao contrário, o primeiro traço do sujeito levinasiano será o de 

exilado, sem recurso, sem lugar onde repousar a cabeça, “em si já fora de si, mal em 

sua própria pele” (AE, p. 132), inquieto, tendo que percorrer um caminho na direção 

inversa de seu interesse, de sua perseverança no ser, de sua auto-afirmação: “o si-

mesmo não porta sua identidade como a portam os entes, idênticos enquanto ditos 

sem desdito e que, assim, se tematizam e aparecem à consciência” (AE, p. 132). 

Podemos entender por recorrência a saída do nominativo, a saber, da esfera 

onde se dá a fixação de uma essência a uma identificação, uma qüididade, uma 

stase, uma legenda se traduzindo em cristalização. Saída da esfera da verbosidade 

dos verbos, onde predomina o Dito e onde o Eu assume a iniciativa a partir da 

liberdade. O território agora é o do si, da criaturalidade, ‘instância’ aquém do Eu, 

onde tudo se passa no único registro possível: o da afecção absoluta, da ipseidade 

no lugar da identidade, paixão no sentido etimológico do termo, ou seja, remetendo 

à passividade — domínio do acusativo. Aqui a subjetividade ‘recua’, sendo inteligível 

apenas na perseguição, na (in)condição de refém. O que isto vem a significar para a 

substancialidade do eu?  

É como se voltássemos para antes da constituição do eu (sem que isto 

signifique um retorno ao il y a), para um tempo impossível de ser recuperado como 

origem, para aquilo que constitui a materialidade do homem, a sua corporeidade, no 

que esta se distingue da matéria do mundo. Vestígio criatural, hipóstase que 

precede todo o jogo da consciência e implica necessariamente uma defasagem 

temporal, ou seja, a entrada num tempo que não é determinado a partir do Eu, mas 

a partir do Outro. “O sujeito se descreve como se, de saída já no acusativo (ou sob 

acusação!)” (AE, p. 69), e o seu sentido é ser-para-o-outro, apesar de si-mesmo.173 

                                             
173 Cf. AE, p. 14. 

114 



Esse registro do acusativo implica a perseguição e remete a uma dívida, não sendo 

esta o resultado de algum compromisso assumido sob a égide da liberdade; trata-se, 

antes, de uma dívida originária, impagável, que pode ser articulada, por nós, à 

noção de culpa. Deixemos a esse respeito falar Susin: “quanto mais me aprofundo 

em mim, tanto mais a dívida cresce, o dever aumenta, a culpa torna-se uma invasão 

e um trauma, uma corrosão e uma obsessão” (1984, p. 313).  

Mas é preciso evitar um mal-entendido: descrito assim, sem lugar, em exílio, 

voltando para o “antes do Eu”, sem que isto constitua um princípio, portando um 

nome de empréstimo ao ser, ou seja, sendo apenas pró-nome, no esvaziamento de 

si, poder-se-ia pensar que só de forma negativa se descreve o si-mesmo. Levinas, 

porém, ressalta que a dívida, a culpa, a acusação, a perseguição, que colocam o 

sujeito como refém, constitui a bondade original da criação.174  

7.3 A Encarnação 

O corpo é o locus onde acontece a subjetividade do si-mesmo, mas corpo que 

não se reduz ao biológico; porque atravessado pela alteridade, é corpo ético, voltado 

ao outro, que é a própria “razão de ser” do Mesmo, “inspiração ou o psiquismo 

mesmo da alma” (AE, p. 139). Já não se trata aqui do corpo como o vimos em 

Totalité et Infini , corpo de gozo, interioridade, instituído dentro de uma ordem 

econômica, sensibilidade erótica, carícia, corpo destinado à trans-substanciação 

através da paternidade. Em Autrement qu´être  temos um corpo animado pela 

alteridade, exposto a um tempo que se inscreve nele como envelhecimento e 

vulnerabilidade. Levinas diz que o corpo biológico se submete a uma estrutura mais 

                                             
174 Cf. AE, p. 156. 

115 



elevada que é a despossessão, nem fuga, nem alienação, porque responsabilizado 

pelo sofrimento do outro e até pelo sofrimento que o outro lhe inflige: “o corpo não é 

nem o obstáculo oposto à alma, nem o túmulo que a aprisiona, mas isso pelo qual o 

Si é a própria suscetibilidade” (AE, p. 139) 

Levinas usa metáforas corporais relativas sobretudo à respiração, para 

apontar a despossessão do sujeito, que se desprende de si, de sua substancialidade, 

como se, exalando o último suspiro de egoidade, atingisse o ponto culminante da 

entrega. Constrangimento, contração, angústia, todos esses termos tentam falar da 

inversão da essência, da desnucleação do Eu, até a perda total de Si, mas perda 

que não culmina no nada, consistindo nisso a substituição: a saída de Si em termos 

de expulsão da esfera do ser, para dar lugar ao Outro. Mas se tal despossessão não 

conduz ao nada, de que forma o Eu se hipostasia? Através da responsabilidade 

pelos outros — e não como consciência de si — significando a gestação do outro no 

mesmo175. Esta é uma tarefa para a qual o Si mesmo é insubstituível e que ele vai 

realizar através de sua encarnação, expondo-se e oferecendo-se ao outro. A 

hipóstase se expõe sob o modo de um acusativo como si-mesmo, antes da 

nominalização, ou seja, de aparecer no Dito como portador de um nome:  

O si-mesmo se expõe como hipóstase a quem o ser que é como ente, não é 
senão uma máscara. Ele porta seu nome como nome de empréstimo, como 
pseudônimo, como pro-nome. Em Si, o si-mesmo é o um ou o único 
separado do ser. (AE, p. 135). 

Para Levinas, a identidade, o saber da consciência só são possíveis porque 

existe essa in-condição da ipseidade do si-mesmo, antes de toda constituição do 

sujeito que advém ao saber e ao poder da intencionalidade, porque há uma inversão 

no processo do interessamento, uma retirada do jogo de luz e sombra onde o ser se 

revela e des-cobre a sua verdade. É preciso toda uma anterioridade sem 

                                             
175 Cf. AE, p. 134. 

116 



fundamento, sem origem, uma anterioridade anárquica, para que se dê como 

acontecimento todo o trabalho da mostração e do fenômeno que são próprios da 

essência. Levinas caracteriza o si-mesmo como “deficit em ser” (AE, p. 136) e nisso 

se aproxima do pensamento psicanalítico onde o sujeito padece de uma falta-a-ser 

estrutural, a saber, só se constitui como sujeito enquanto faltante.  

Nesse extremo de despossessão, nessa passividade absoluta (que é não 

inércia), paixão radical, o outro ocupa o lugar do Eu, animando-o, constituindo 

doravante a própria mola da subjetividade, aquele pelo qual se deve sofrer, suportar 

nas duas acepções do verbo: ser suporte de, e acolher todo o peso da alteridade. 

“Sofrer pelo outro não é paciência absoluta senão se esse ‘por outrem’ é já para 

outrem” (AE, p. 141). Assim como é impensável um bebê sem mãe (sem alguém que 

cumpra a função materna), é impensável também o sujeito fora desse movimento 

para o outro. “Essa transferência — não sendo interessada, ‘outramente que 

essência’ — é a própria subjetividade” (AE, p. 141). 

Podemos ver nesse ponto o entrecruzamento da substituição com a 

responsabilidade, porque o sujeito é refém do outro e ninguém pode substituí-lo; ele 

existe a partir do outro de onde emana o sentido de sua vida. Com o Eu responsável 

e substituído pelo outro, posto assim como insubstituível, a saber, “a subjetividade 

como o outro no mesmo” (AE, p. 141), já se está no além da essência, a subversão 

já é radical: quanto mais se é (sujeito responsável e insubstituível), menos se é 

(sujeito voltado para si mesmo), menos se tem, num despojamento cada vez mais 

completo, sem que isso constitua alienação. Paradoxo próprio da ética levinasiana, 

essa mudança de direção do interessamento revela a própria “glória do Infinito” que, 

debordando os limites da subjetividade, não cessa de irradiar, de espargir, de dizer-

se em dom.  

117 



O sujeito dito encarnado não resulta de uma materialização, de uma entrada 
no espaço e nas relações de contato e de dinheiro que uma consciência 
realizaria — isto é, uma consciência de si, prevenida contra todo dano e 
previamente não-espacial. É porque a subjetividade é sensibilidade — 
exposição aos outros, vulnerabilidade e responsabilidade na proximidade 
dos outros, o um-para-o-outro, isto é, significação — e que a matéria é o 
lugar mesmo do para-o-outro, o modo pelo qual a significação significa 
antes de se mostrar como Dito no sistema do sincronismo — no sistema 
lingüístico — que o sujeito é de carne e de sangue, homem que tem fome e 
que come, entranhas numa pele e, assim, suscetível de dar o pão de sua 
boca ou de dar sua pele. (AE, p. 97).  

Entramos, assim, na lógica do dom, onde se expressa toda a força da 

subjetividade levinasiana, trazendo a relação do face-a-face, a relação com o Rosto, 

para o plano concreto, quando se está diante do outro sem o recurso da teoria, sem 

o apoio e a mediação dos conceitos, sem o consolo das promessas religiosas (onde 

uma recompensa pelo dar nos restituiria a dádiva); relação nua, desprotegida, viva e, 

por isso mesmo, perigosa ao extremo porque, através do dom, é o eu que se dá, não 

a partir de uma livre iniciativa, nem de uma benevolência natural, mas porque 

vocacionado ao outro, à revelia de sua vontade, apesar de si, do seu zelo pela 

liberdade.176  

Definindo o Dizer como “sentido da paciência e da dor” (AE, p. 64), Levinas 

articula linguagem e corpo como dom do outro, cuja maior ex-pressão, literalmente 

falando, pode ser metaforizada através da maternidade177, que ordena dar ao outro 

o pão de sua boca, dar as entranhas como ponto extremo da hospitalidade, do 

acolhimento, onde se vive a intriga que me enoda aos outros antes que a meu 

próprio corpo.178. Nisso consiste a significação própria do Dizer, que é inseparável 

da encarnação do sujeito. Ética vivida como sensibilidade: “não há espiritualidade 

que não seja dolorosamente material [...] O corpo integra perfeitamente o desígnio 

do bem que não permite espiritualidade sem encarnação, nem materialidade sem 

                                             
176 Cf. AE, p. 142. 
177 Cf. AE, p. 137. 
178 Cf. AE, p. 96. 

118 



espiritualidade” (SUSIN, 1984, p. 345-346). Podemos, nesse ponto, perceber a 

íntima articulação entre responsabilidade e substituição, onde, através da 

recorrência, o que é Si encontra-se diante de uma tarefa intransferível e na 

(in)condição de refém da alteridade, mas é a ele, único em sua singularidade, e não 

a nenhum outro, que nossa tarefa incumbe, qual seja, a de só dispor de uma única 

resposta ao apelo do outro, do próximo: eis-me aqui. Analisaremos, a seguir, o que 

torna o sujeito o único responsável na relação de sensibilidade, de vulnerabilidade, 

que ele mantém com o outro.   

 

119 



 
 
 
 
 

CAPÍTULO 8 

A Unicidade 
 
 

Deus fala a cada homem em particular. 

              Levinas 179 

 
 
 Um dos acentos colocados por Levinas na forma como ele descreve a 

subjetividade é o de que o Eu foi designado de forma única, como ente particular, 

mantendo com a Alteridade uma relação que não permite nenhum tipo de mediação, 

espaço de privacidade absoluta onde ninguém pode entrar. Desde Totalité et Infini , 

a noção de unicidade  fora anunciada, como condição básica da justiça180, 

fundamento de uma sociedade onde é possível a paz. “Falo da unicidade do eu a 

partir da eleição” (EN, p. 291). 

 O fato de o sujeito, em Levinas, ser expulso do ser, de encontrar sua       

pátria — se pudesse ter uma — fora da esfera da essência, é apenas a forma 

negativa de nos acercarmos dele. A esse fora do domínio ontológico corresponde 

uma vocação, um chamado para, no qual reside o sentido de sua existência. Mas 

quem teria convocado o homem? 

 A primeira tentação de resposta é referir a criatura, o si-mesmo da 

subjetividade, a um Criador, mas Levinas desencoraja-nos tal empreendimento: “a 

palavra criatura designa uma significação mais antiga que o contexto tecido em torno 

desse nome” (AE, p. 145), retirando da noção de criatura todo o resquício de viés 

teológico, onde a idéia de um Criador seria equivalente à de origem. Todo o sentido 

                                             
179 AE, p. 231 
180 Cf. TI, p. 224. 

120 



de criaturalidade remete a uma possibilidade anárquica, ou seja, não é possível 

estabelecer-se nenhum fundamento, nem a menor assunção, tomar para si 

livremente o estatuto criatural. 

 A subjetividade é investida pelo Bem além do Ser, que a elege antes que ela 

possa ouvir e escolher essa eleição, o que não se faz sem traumatismo, aquele  

decorrente da violência própria à alteridade. Nunca será demais frisar a diacronia 

que preside esse processo de eleição, a separação intransponível entre Aquele que 

chama, que escolhe, e aquele que é chamado. No contexto usual da palavra 

criatura, esse aspecto é elidido, restringindo-se ao Dito, onde tudo pode estar 

reunido em re-presentação e contemporaneidade. O Bem é alteridade radical, 

anterior a qualquer começo, não havendo para ele um Outro, o que equivale a 

sustentar que não há Outro do Outro e a aproximar, nesse ponto, o pensamento 

levinasiano do pensamento de Lacan. Essa anterioridade do Bem leva a caracterizá-

lo como “imemorial, irrepresentável, invisível” (AE, p. 13), sem conjunção possível 

com o presente, em suma, como o além da essência onde Levinas situa o sujeito da 

responsabilidade. 

 Uma vez identificado o quem elege o sujeito, devemos nos interrogar sobre o 

modo, a direção dessa assignação e as conseqüências desta, ou seja, o que isso 

implica para o psiquismo. Tal questionamento nos leva à idéia de “suscepção pré-

originária” (AE, p. 157) e de uma eleição na perseguição onde, de saída, eu sou 

acusado pela falta que não cometi voluntariamente. É algo que se dá como 

passividade absoluta do sujeito, cujo sentido é bondade apesar de si (AE, p. 73), 

mas não como a passividade da matéria sob a ação de um agente externo; ao 

contrário, o sujeito único e insubstituível em sua responsabilidade pelo outro 

‘constitui-se’ precisamente quando — o tempo sendo aqui acontecimento , um 

121 



tempo novo, um outro tempo, e não o tempo linear, sucessão de instantes — a 

alteridade irrompe sob a forma de traumatismo: “a perseguição é um traumatismo — 

violência por excelência — sem aviso nem a priori, sem apologia possível, sem 

logos” (AE, p. 158).  

A Assignação visa à proximidade com o outro, à substituição até a expiação, 

ao dar sem medida porque sem medida é o infinito em seu vestígio no Rosto do 

próximo. A Assignação a desejar o indesejável, fora de toda a concupiscência, além 

do erótico, o indesejável que me persegue e do qual sou refém pela excelência de 

sua alteridade: nisso consiste a subjetividade e a unicidade do sujeito.181 A partir da 

assignação ou eleição no traumatismo e na perseguição, o que equivale a dizer 

pressão extrema exercida por Outrem sobre o Mesmo, ordenando-o ao mandamento 

da proximidade como sensibilidade, como obsessão ou relação irredutível ao saber 

da consciência, o psiquismo deixa de ser interioridade, como em Totalité et Infini , 

para ser completamente aberto, sem segredo182, ‘fenômeno’ de superfície mais 

radical do que a exposição da pele, exposição da exposição. Alterado em seus 

limites, rompido além da dualidade continente–conteúdo (já não há um ‘dentro’ a ser 

preservado, a ser refúgio), em seu estatuto, em sua substancialidade, em sua 

‘normalidade’, o psiquismo é já psicose, desnucleação, fissão, semente de loucura, 

obsessão, doença da identidade, enlouquecimento pelo desejo, mas também a 

própria significação ou inteligibilidade.183 É assim que a alma — pneuma do 

psiquismo — anima o sujeito.184 

                                             
181 Cf. AE, p. 158. 
182 Cf. AE, p. 185. 
183 Cf. AE, p. 185. 
184 Cf. AE, p. 180. Nesse ponto existe uma aproximação entre o pensamento levinasiano e o 

platônico, uma vez que Platão já falava de um pathos originário, de uma afecção provinda de uma 
exterioridade absoluta e de um tempo imemorial que o sujeito não é capaz de conter em si e que 
literalmente o obriga a pensar (Cf. Platão apud Beckert, 1998, p. 9). 

122 



 Vemos, assim, como Levinas subverte a tradição filosófica: para ele, esse 

“não-sentido” é o sentido do humano, e não algo a ser superado ou submetido à 

ortopedia da adaptação ao critério de espiritualidade e de verdade tal como 

tematizados pela história do pensamento. 

 Retomando o ponto de partida de Levinas, ou seja, a idéia do Infinito em nós, 

podemos ver agora, mais precisamente, qual a natureza da relação que o Infinito 

mantém com o finito; nas palavras de Totalité et Infini, qual a relação possível entre 

o Outro e o Mesmo? 

O Infinito, enquanto Alteridade, enquanto heteronomia, se converte em 

autonomia; a exterioridade se torna interioridade. A Lei se inscreve na consciência, o 

que instaura uma ambivalência, que é a própria subjetividade: “Na responsabilidade 

pelo outro, eis-nos no coração desta ambigüidade da inspiração. O dizer inaudito 

está enigmaticamente na resposta an-árquica, em minha responsabilidade pelo 

outro.” (AE, p. 189). 

Mas, o Infinito é glória que não pode aparecer, sob pena de comprometer a 

sua Transcendência e ser capturado pelo poder da Sincronia, tornando-se 

presença.185 É como testemunha (etimologicamente ‘mártir’) que a subjetividade se 

relaciona com o Infinito, testemunhado a sua glória através da responsabilidade pelo 

outro, da exposição completa, onde esteja sem proteção, onde nada possa ocultar o 

sujeito, fazendo-o escapar à assignação pela qual, substituído pelo Outro, em sua 

unicidade de eleito, possa suportar o peso esmagador da Alteridade.186  

                                             
185 No texto das Escrituras Sagradas, Deus interdita a Moisés ver a Sua face. Na Mitologia, Júpiter, 

atendendo à insistência de Sêmele, aparece em sua glória, o que redunda em explosão e morte 
para ela. 

186 Através dessa metáfora, identificamos mais um ponto de aproximação com o pensamento de 
Lacan, quando este invoca o livro de Ernest Jones sobre o pesadelo, dizendo: “O correlativo do 
pesadelo é o incubus ou o succuba, é este ser que pesa com todo seu peso opaco de gozo 
estranho sobre o peito de vocês, que os esmaga sob seu gozo”. LACAN, Jacques. A Angústia . 
Seminário inédito. Recife: Centro de Estudos Freudianos do Recife (publicação para circulação 
interna), p. 70. 

123 



8.1  Unicidade: de que estamos falando? 

A unicidade de que trata Levinas não se refere ao um da Totalidade, uma vez 

que, desde Totalité et Infini , temos visto a sua crítica à postura filosófica que tende 

a encerrar no Todo do Sistema as diferenças dos eus concretos, a singularidade de 

cada ente, que diz respeito ao fato de que cada um é chamado de modo único à 

responsabilidade pelo próximo (que é seu irmão em razão mesmo dessa 

proximidade que não é nem familiaridade nem contigüidade  espacial): 

A singularidade do sujeito [...] não se liga, com efeito, a uma qualidade 
distintiva qualquer como as impressões digitais que fariam dele um unicum 
incomparável e que, princípio de individuação, garantiria a essa unidade 
um nome próprio e, por essa razão, um lugar no discurso. A identidade do 
si-mesmo não é a inércia de uma qüididade individuada graças a uma 
diferença específica última, inerente ao corpo ou ao caráter, nem graças à 
unicidade de uma conjuntura natural ou histórica. Ela é a unicidade do 
assignado. (AE, p. 133, nota de rodapé). 

 A responsabilidade que incumbe ao sujeito e que ele não pode declinar, ou 

seja, ser substituído por alguém, é a sua tarefa. Levinas faz questão de ressaltar que 

ela lhe compete, e esse eu que é responsável, insubstituível e único, não é a 

individuação de um universal, do conceito Eu, mas lhe é endereçada a ele, sujeito 

de carne e sangue, sem, no entanto, seguir-se daí que essa corporeidade do Si seja 

o equivalente de uma auto-identificação. O eu da responsabilidade e da unicidade é 

um eu na primeira pessoa e mais: “dizer que o Eu [Moi] é substituição [...] é restituir 

à alma sua egoidade, não suportando nenhuma generalização” (AE, p. 163-164). 

 Mas como esse Si não retornaria à essência, à coagulação do Dito?  

 Podemos tentar essa resposta indo por dois caminhos: primeiro, dando-nos 

conta de que o eu (Moi ou Je) é pura máscara, dissimulando aquele que fala, o 

único; na realidade, não existe de fato algo fixo que se chame eu.187 Em segundo 

lugar, pela constatação de que, através da recorrência, da conversão do Eu em Si, 
                                             
187 Cf. AE, p. 73. 

124 



reverte-se todo o domínio do que seriam os atributos ‘naturais’ do eu, o egoísmo, a 

perseverança na auto-afirmação. Entra-se na esfera da passividade e do Dizer que 

está aquém do presente, tempo onde se diz o ser na “gravidade do corpo extirpado 

de seu conatus” (AE, p. 90-91). O cuidado de si constituirá uma ‘concessão’ da 

responsabilidade pelo outro, não se justificando por si mesmo, não encontrando seu 

sentido em si, mas na assignação pela qual é único, o que torna outra a perspectiva 

da liberdade, do ser e da morte. 

 Como pensar a unicidade do sujeito, a eleição na perseguição e na carência 

de identidade, se, por outro lado, o Si é materialidade, é sujeito de entranhas, 

constrangido a dar (sendo a subjetividade essa própria contração) o pão da sua 

boca?188 Não é sem dificuldade e sem tensão que tentamos acompanhar Levinas 

nessa ultrapassagem da Ontologia, condicionados que estamos, por toda uma 

tradição do pensamento, a uma inteligibilidade em termos do ser e de todo o seu 

séqüito de dito, mostração à consciência, etc. A diacronia — que designa a 

unicidade do sujeito — é algo que faz escapar a certeza, impede a captura pelo 

saber, anula o poder do Eu e abre essa hiância intransponível entre o Eu e o Si, 

obra do tempo se passando, condenando o sujeito à ambigüidade, à vacilação, ao 

nunca estar onde está: “a minha presença não responde à urgência da assignação. 

Eu sou acusado de atrasar” (AE, p. 112). Esse atraso, impossível de ser recuperado, 

correlato de uma dívida impagável189 e de uma proximidade “jamais bastante 

próxima”, característico da relação do um-para-o-outro, inviabiliza a relação típica da 

“subjetividade engajada” (AE, p. 174), que supõe uma consciência livre, capaz de 

                                             
188 A subjetividade como ponto de enodamento da essência e do desinteressamento revela “a 

extraordinária ambigüidade do Eu que é, ao mesmo tempo, o ponto mesmo em que ser e o esforço 
em vista do ser se crispam em um si-mesmo, em ipseidade torcida sobre si mesma, primordial e o 
ponto em que é possível a estranha abolição ou suspensão desta urgência de existir e uma 
abnegação no cuidado pelos ‘interesses’ de outrem.” (EN, p. 245).  

189 “Cada pagamento não é um apagamento, mas um acréscimo da dívida, resposta que se torna 
invasão crescente de responsabilidade e de envio para o outro.” (SUSIN, 1984, p. 316). 

125 



assumir a responsabilidade. A maneira como o um está implicado na relação de um-

para-o-outro, sem excluir a relação com o mundo, significa que o um é assignado 

pelo Outro, imperativo do Bem sobre o Mesmo que, interditando o matar outrem, 

implica não poder ser substituído por ninguém — mas poder substituir a qualquer um 

— na tarefa de garantir para o outro a dignidade de sua diferença, pela qual, 

singularidade para além de qualquer distinção na ordem do Ser, ele é meu próximo 

e eu devo responder por ele, custe o que custar. 

 Essa unicidade do assignado aponta, portanto, para uma diferença que 

extrapola a diferença formal (relativa à pertinência do sujeito ao gênero humano 

enquanto todo em relação ao qual é uma parte indivisível, um indivíduo) e a 

diferença assegurada pela racionalidade, que o coloca sob a Lei, submetido à força 

do direito, mas escapando, assim, ao direito da força: “O único antes do individual” 

(EN, p. 245) diz respeito à alternativa de não ser apenas alguém que confere e 

registra a diferença do outro e a respeita, visando, em troca, ser também respeitado 

e ter, assim, garantida a sua paz. É preciso um passo além: o de que a alteridade do 

outro não seja apenas diferença, mas reivindique, e exija mesmo a minha não-

indiferença. É a Ética antes do saber e da tranqüilidade assegurada pela Razão. É o 

outro antes de mim, absolutamente prioritário, para o qual me volto em gratuidade, a 

partir de um lugar que é não-lugar, a partir de um Eu que a eleição tornou 

impermutável. 

 O ‘lugar’ único desde onde o sujeito responde pelo outro constitui a sua 

santidade190, que é o outro nome para separação, uma vez que o sujeito é escolhido 

do mundo, designado, vocacionado para, de forma absolutamente única, instaurar a 

                                             
190 Noção a que Levinas dedicará uma de suas obras (Do sagrado ao santo ), marca indelével do 

humano, do subjectum, que todas as contigências de sua história não conseguem conspurcar. Cf. 
AE, p. 75-76  

126 



paz entre os homens de boa vontade — boa vontade no sentido usual, e boa 

vontade na acepção kantiana do termo: santidade, desinteresse. 

 E aqui chegamos à noção de terceiro, sem a qual a filosofia de Levinas se 

encerraria no um-para-o-outro191, sem reverberar para a dimensão da sociedade — 

onde a multiplicidade de sujeitos concretos reclama a justiça e a caridade que são 

possíveis apenas se a relação com o outro como Rosto constitui a fonte de 

significação para todos os atos humanos. 

 Em Totalité et Infini , Levinas já introduzira a noção do terceiro, a saber, da 

humanidade que me olha através da epifania do rosto como rosto192, convocando à 

justiça, constituindo uma comunidade que excede a unidade do gênero humano 

enquanto reunião de indivíduos semelhantes — a comunidade de irmãos derivada 

da relação face-a-face. 

 Em Autrement qu’être , o terceiro vai introduzir a necessidade de 

comparação, de simultaneidade, de igualdade, da própria sincronia, ausentes na 

relação do um-para-o-outro: “se a proximidade me ordenasse somente a outrem [...] 

a questão não teria nascido, nem a consciência, nem a consciência de si” (AE, p.  

200). Todo problema da proximidade será trazido justamente pela entrada do 

terceiro, que não é um semelhante, mas o próximo, o Outro, do meu próximo. 

Advém dessa ampliação do universo de relações que eu possa assumir a primazia 

na relação com o outro, o que era impossível na relação dual, onde a assimetria da 

relação era mantida ‘em favor’ do meu próximo; só assim há justiça para mim. A 

instituição da sociedade garante cidadania à subjetividade, que passa a ter direitos, 

além de deveres, somente assim o sujeito goza do estatuto de ser como os 

                                             
191 “Desde que sejamos dois, tudo está em perigo.” (QLT, p. 36). 
192 Cf. TI, p. 188. 

127 



outros.193 Mas, as instituições, o Estado, toda a organização social e política, 

deverão estar fundadas na justiça, cujo cerne é a proximidade. Assim, não será 

possível uma sociedade justa, igualitária, se não estiver alicerçada na proximidade, 

na responsabilidade do um-para-o-outro, onde o interesse do outro me concerne 

muito mais do que o meu próprio.194 Essa igualdade não poderá ser imposta à força, 

no desrespeito de quem quer que seja; ela só poderá provir da Lei do Amor, que 

instaura o desinteressamento — noção fulcral na elaboração filosófica que Levinas 

empreende em sua descrição da subjetividade quando atravessada pela alteridade. 

  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                             
193 Cf. AE, p. 204. 
194 “A justiça não permanece justiça senão numa sociedade onde não há distinção entre próximos e 

distantes.” (AE, p. 203). 

128 



 
 
 

CONCLUSÃO 
 
 
 
 
 Coerente com todo o desenvolvimento da filosofia de Levinas, em cujo centro 

encontramos o conceito de Enigma, a importância de sustentar a Questão mais do 

que encontrar a resposta, estamos de fato diante do paradoxo de que concluir é 

também iniciar. Ou é uma iniciação ao mistério de uma outra forma de pensar não só 

a filosofia, mas o sentido do humano e sua relação com o mundo e com os outros 

homens? 

 O poeta dizia: “é preciso devolver ao homem suas inquietações espirituais”, o 

que, em linguagem filosófica, talvez pudesse dizer-se: é preciso devolver ao homem 

a capacidade de espanto, de surpreender-se, de perguntar sempre, porque é o    

não-saber — se por saber entendemos um conjunto de informações que nos ajudam 

a controlar a realidade e aquilo que, da realidade, não se pode dizer — que, 

relançado, move e sustenta o sujeito em seu Desejo do Infinito. Não-saber que não 

é carência ou necessidade, que algo viria satisfazer, mas não-saber como condição 

estrutural da subjetividade, não-saber como a única coisa que torna possível o saber 

como sensibilidade. 

 Assim, no momento em que, precisando atender ao imperativo formal de 

encerrar num texto o trajeto percorrido durante a pesquisa, damo-nos conta de que, 

de fato, o Dito expõe, mas não tudo. Há sempre um resto a dizer que se fica 

devendo, débito que não há como ser pago, por ser da ordem da impossibilidade, 

aquém do Dito. 

129 



 É então, nesse impasse entre dizer e não-dizer, que nos situamos no 

momento da conclusão deste trabalho. Convencidos de que o valor que se lhe possa 

atribuir não deriva certamente do que aqui vai de conteúdo, de explanações 

conceituais (pois fomos capazes apenas de uma aproximação tímida com a 

grandeza da reflexão de Levinas), mas do caminho trilhado, do incessante 

questionamento a que fomos convocados, exigindo a passividade, o esvaziamento 

de certezas, a exposição profunda à alteridade do texto levinasiano. 

 A partir da subversão operada na noção de Metafísica, do primado requerido 

para a Ética sobre a Ontologia, do confronto entre as categorias do Mesmo e do 

Outro, há um chamado imperativo para pensar a relação pessoal em outros termos 

que os da reciprocidade, da cooperação, do consenso. Levinas convoca a um 

redimensionamento do labor filosófico, trazendo para o primeiro plano do debate 

noções caras à tradição como verdade, linguagem, razão, liberdade . Ao 

estabelecer o face-a-face como relação assimétrica, em que o Outro detém a 

primazia, e permanece inacessível ao englobamento pela Totalidade, pelo Sistema, 

acena para um limite imposto ao Eu, que vai inverter toda a direção sugerida pelo 

Humanismo. Aliás, é para o humanismo de outro homem que ele vai encaminhar a 

sua reflexão, convidando a um ultrapassamento da atitude intelectualista e a uma 

relação não-tematizável, imediata, face-a-face, onde o outro é um ente particular — 

relação para onde confluem vocação e invocação, diversamente da Ontologia, que 

apenas nomeia o ente sem invocá-lo. 

 A Transcendência abordada pelo viés da desmedida do Infinito obriga a 

subjetividade a ‘olhar para cima’, para o que a ultrapassa, e a ter no Infinito a 

referência a partir da qual poderá pensar a si mesma. 

130 



 Se a Alteridade, porém, só é possível de ser pensada a partir de um eu, a 

constituição deste é descrita, com o rigor do método fenomenológico, em Totalité et 

Infini . Surgindo no mundo após a saída da existência impessoal, do desvario e 

horror que caracterizam o il y a, ele precisa colocar-se de pé, assenhorar-se da terra, 

identificar-se. Tal como um bebê, o Eu é puro deleite, fruição, encontrando na 

absorção dos alimentos (que são tudo o que o rodeia e afeta os sentidos) o padrão 

de sua relação com o outro que é o mundo. Alimentação como o protótipo da 

relação com a alteridade. Modelo de oralidade, relação primitiva, em que o outro é 

assimilado até se transformar no igual, no Mesmo. Interessante indicar aqui um 

ponto de aproximação com o pensamento freudiano, quando este articula a 

assimilação — própria à fase oral do desenvolvimento sexual da criança — ao 

processo de identificação. 

 O Eu como corpo de gozo, através da habitação e do trabalho, como 

consciência encarnada, é obra da separação, noção fundamental para assegurar a 

não-fusão com a divindade mítica dos elementos, e com a infinitude da 

transcendência onde poderia perder-se sob as  espécies do êxtase. Separação que 

é exigência do Infinito e que vai possibilitar a relação com Outrem. 

 Através do Eros, o Eu se confronta com o Outro enquanto feminino, alteridade 

radical, mistério, equívoco, mas será na revelação do Outro como Rosto que a 

subjetividade entrará no registro ético propriamente dito — registro da Lei, 

instaurando a primeira e crucial interdição através do mandamento: não matarás. É 

nesse momento que a Transcendência como Majestade se revela como primeiro 

discurso, no rosto do outro, exigindo uma resposta ética. Por sua manifestação sob a 

forma de traumatismo, o Eu soberano decai de seu poderio e o outro — ainda que 

pobre, órfão, viúva ou estrangeiro — é investido como mestre, diante do qual só é 

131 



possível obedecer. Dessa forma, o Eu do gozo, da fruição, da sensibilidade 

enquanto viver de, puramente egoísta, é ‘convidado’ a arrancar-se dos limites de sua 

interioridade e a abrir-se para o outro. 

Sem deter-se na finitude enquanto tragédia do humano, Levinas parte dela, 

consegue vê-la, tocá-la, na dimensão do sujeito encarnado, mas é justamente aí que 

vislumbra a transcendência do Infinito que chama à responsabilidade. Acena ele 

para uma saída possível, para uma esperança, que não deriva da consciência 

intencional, do querer autônomo de um sujeito livre e senhor de si, mas, antes, de 

uma como que obrigatoriedade — sem servidão, porque ‘melhor’ que a segurança 

do repouso de uma identidade voltada sobre si mesma — diante do outro. 

 Será, entretanto, somente em Autrement qu’être que será definido o 

verdadeiro sentido da Transcendência, que Levinas situa para além do Ser. É 

preciso ir buscar na palavra original, no Dizer sem Dito,  que é voz, a fonte da 

significação – o Intraduzível que, para se fazer  filosofia, precisa entrar na linguagem 

ontológica. O Intraduzível que, traído na hora da “necessária traição”, manter-se-á  

incólume em sua integridade e em sua diferença, somente acessível em seu 

vestígio, como responsabilidade por outrem. Só a partir do outramente que ser, a 

subjetividade cumpre a sua vocação de eleita para o serviço do outro. Já eticamente 

alterada em sua identidade, psiquismo como inspiração,  não é mais Eu senão na 

obsessão que a arranca ao movimento natural de perseverança  no ser, ao conatus 

essendi spinoziano e a seqüestra para o âmbito de priorização do outro e além do 

egoísmo, onde se expõe até ao sacrifício e à morte, como o próprio da vocação 

humana. Em última instância, é para essa prontidão, é na direção dessa 

disponibilidade que aponta a ética levinasiana, para a qual, nas palavras de Pivatto, 

“ou o homem é moral ou não é humano”.  

132 



 A grande questão trazida por Levinas em Autrement qu’être  refere-se, 

portanto, ao fato de que a essência não pode ser a última fonte da significação; em 

suma, o sujeito não pode ser absorvido pelo ser. Nessa crítica, subjaz o 

reconhecimento de tudo o que é da ordem da essência, ou seja, a fenomenalidade, 

mas ele reivindica para a subjetividade algo além do desvelamento, do aparecer ao 

ser como sua última legitimação, e nisso Levinas afirma o ponto em que ele vai além 

da Fenomenologia. O que ele propõe é uma saída que não seja a resignação (do 

Estoicismo), nem a ilusão (do Epicurismo), porque estas ainda supõem um 

aprisionamento no jogo das essências. A proposta de Levinas vai no sentido de uma 

abertura para além do Ser, abertura para a qual ele utiliza a metáfora da respiração, 

concebendo a subjetividade como pulmão, como pneumatismo, o que traz uma 

alternativa diversa daquela do desvelamento. Assim, a Filosofia estaria cumprindo a 

sua missão, a saber, estaria se debruçando sobre o Invisível como sua serva;  em 

outras palavras, estaria tornando possível ao homem atingir não a sua mais elevada 

possibilidade de ser, porém a de outramente que ser, o que equivale a atingir uma 

espiritualidade profética, oposta à espiritualidade como saber, conforme mostra a 

história da Filosofia ocidental. 

 Levinas sugere a busca de um parentesco além (o que não significa 

necessariamente oposto) do ser, onde seja possível um lugar para as diferenças, 

para o acolhimento do outro, fora do modelo da opressão. 

 Sobre a violência que a alergia à alteridade suscita, ele faz um convite  que — 

apesar de ter sido formulado há 30 anos — é surpreendentemente atual, qual seja o 

de nos perguntarmos se a forma que empregamos para combatê-la, paradoxalmente, 

não é a mesma que a institui.  Parece que os dias de hoje nos autorizam a responder 

afirmativamente a sua questão. Mas sabemos que as guerras, e a violência que elas 

133 



significam, não derivam simplesmente de contingências históricas; estas apenas 

modelam as diferentes faces da referida violência. Freud já o afirmava em 1929, 

quando escreveu o Mal-estar na civilização : a agressividade é inerente ao homem, 

está colada à sua natureza; não será negando-a que conseguiremos lidar com ela.  

Será antes, talvez, no reconhecimento de que ela faz parte de nós, e sobretudo no 

reconhecimento de que o sentido último e mais nobre do humano deverá ser 

buscado, necessariamente, fora do humano. 

Essa lógica do Outro a que se encontra submetida a subjetividade, implicando 

uma torção da heteronomia em autonomia — responsabilidade; a minha palavra 

advindo como a palavra que recebo do Outro; a imbricação através da 

temporalidade entre Lei, Desejo e Linguagem; enfim, a partir dessas construções 

levinasianas, seria (im)possível pensar numa analogia com o pensamento de Lacan? 

Em Levinas, a concepção do tempo, em sua vertente diacrônica, como 

passado irrecuperável pela memória, embora explicitamente não se refira a uma 

perda (por não ser vestígio de uma presença, porque jamais foi ‘ganho’), não sugere 

a perda — fundante em Psicanálise — do objeto do Desejo, que só se constitui 

enquanto perdido? É verdade que, em Levinas, o Desejo não deriva da falta, mas é 

verdade também que nenhum objeto existe capaz de satisfazê-lo — ponto que nos 

autoriza a aproximar Levinas de Lacan. 

O nosso filósofo ‘excede’ no uso de metáforas, e, sobre a metáfora, Lacan 

nos diz que é por essa via que se cria a possibilidade de desenvolvimento do 

significante e a possibilidade de surgimento de sentidos sempre novos. Quando 

Levinas refere que as palavras não remetem a conteúdos, mas a outras palavras, 

não poderíamos pensar na supremacia do significante sobre o significado afirmada 

134 



por Lacan — invertendo o algoritmo saussuriano —, ou seja, não se trata da cadeia 

significante? 

Finalmente, se temos em Levinas a subjetividade como ambigüidade, não 

será esse um outro ponto comum com a Psicanálise, que só existe a partir do 

equívoco e do enigma? Não existiria uma relação de parentesco entre a 

subjetividade como responsabilidade — resposta — diante do Outro que me 

traumatiza por sua impossível apreensão e a subjetividade como resposta a um Che 

Vuoi indecifrável, sempre apenas vestígio? Fica a questão, indicando um caminho 

que, como a análise, é “terminável e interminável”. 

Outro ponto sobre o qual não gostaríamos de calar é o que vislumbramos ao 

longo das leituras de Levinas: uma analogia também com a estrutura lógica do 

Cristianismo. Um hino da Igreja Católica Ortodoxa diz assim: “[...] Aquele que o 

mundo inteiro não pôde conter, encerrou-se no teu seio ...” Não é esse o modo do 

Infinito em nós? Impossível de ser contido e, no entanto, podendo ‘estar’ no finito? 

Essa aproximação, porém, já foi problematizada por Susin em sua obra          

O homem messiânico , e ele refere que na filosofia de Levinas não há elementos 

que a sustentem, sobretudo por ser “impossível e desnecessária” a idéia da 

encarnação de Deus.  

De qualquer forma, concordamos plenamente com Pelizzoli quando ele 

afirma que a questão do sentido do humano e do sentido do saber exige algo 

mais que o estatuto filosófico, não se esgotando neste, mas exigindo abordagem 

pluridimensional. 

 Gostaríamos de encerrar analisando sucintamente a fórmula levinasiana que, 

para nós, responde a nossa pergunta inicial, qual seja a de que conseqüências 

éticas advêm para a subjetividade a partir de seu encontro com a alteridade. A 

135 



fórmula é: “Eis-me aqui, em nome de Deus, ao serviço dos homens que me       

olham [...]”  

 O Eis-me condensa a exposição, a passividade e a unicidade. O me, sou eu 

‘ordenado’, insubstituível, eu mesmo e não outro, eu que aceito a ordem antes 

de ouvi-la, mesmo sem entender, entrega na gratuidade total, voz que obedece.         

Em nome de Deus revela o Infinito, a assignação, a eleição, a Transcendência, a 

Altura. Ao serviço dos homens que me olham designa a responsabilidade, o serviço, 

o desinteressamento; a relação de justiça começando na privacidade da relação   

face-a-face, mas se estendendo para a sociedade e instituindo a paz. 

 Como a saída de-si-mesmo, a abertura para o outro, a responsabilidade são 

tarefas incompatíveis com o egoísmo e a liberdade como poder, somente levando a 

sério a proposta de Levinas de uma subjetividade capaz de suportar, de portar o 

outro como se carrega o filho, pelo qual se é responsável e insubstituível até a 

morte, será possível adentrar em um sentido novo para o humano. Suportar 

sobretudo o enigma da alteridade, porque é o enigma — insuportável em sua 

ambigüidade e em sua independência — que nos lança na passividade radical, na 

exposição, fora da virilidade do logos, para além do ser. No outramente que ser, 

cumpriremos a nossa missão de humanos, ou seja, de responsáveis pelo outro, que 

nos chega sem sabermos de onde, sem que possamos esperá-lo, do qual nunca 

estaremos bastante próximos e com o qual estaremos sempre em débito. 

 

   
 

   

 

136 



 
 
 

BIBLIOGRAFIA 
 
 

A) REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 
 

1 Obras de Emmanuel Levinas  
 
 
LEVINAS, E. Autrement qu´être ou au-delà de l´essence . La Haye: Martinus 
Nijhoff, 1974.  
 
______. Da existência ao existente . Trad. Paul Albert Simon e Lígia Maria de 
Castro Simon. Campinas: Papirus, 1998. 
 
______. De Deus que vem à idéia . Coord. e rev. trad. Pergentino Stefano Pivatto. 
Petrópolis: Vozes, 2002.  
 
______. Descobrindo a existência com Husserl e Heidegger . Lisboa: Instituto 
Piaget, 1998.  
 
______. Entre nós:  ensaios sobre a alteridade. Coord. trad. Pergentino Stefano 
Pivatto. Petrópolis: Vozes, 1997.  
 
______. Ética e infinito:  diálogos com Philippe Nemo. Lisboa: Edições 70, s.d.  
 
______. Hors Sujet . Montpellier: Fata Morgana, 1987. 
 
______. Humanismo do outro homem . Trad. Grupo de Tradução de Emmanuel 
Levinas da PUCRS. Petrópolis: Vozes, 1993.  
 
______. Le Temps et l´autre . Montpellier: Fata Morgana, 1979. 
 
______. Quatro leituras talmúdicas . S. Paulo: Perspectiva, 2003. 
 
______. Totalité et infini : essais sur l´extériorité. (1961). La Haye: Martinus Nijhoff, 
1971. 
 
______. Transcendência e inteligibilidade . Lisboa: Edições 70, 1991.  
 
 
2 Outras obras  
 
 
ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia . São Paulo: Martins Fontes, 1998. 
 

137 



ADORNO, Theodor W.;  HORKHEIMER, Max. Dialética do esclarecimento : 
fragmentos filosóficos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1985. 
 
BECKERT, Cristina. Subjectividade e diacronia no pensamento de Lévinas . 
Lisboa: Universidade de Lisboa, 1998. 
 
BENOIST, Jocelyn. Le cogito lévinassien: Lévinas et Descartes. In: MARION, J.L. 
(dir.) Emmanuel Lévinas: Positivité et Transcendance. Paris: Presses Universitaires 
de France, 2000. p. 105-122 
 
CASPER, Bernhard. La temporalisation de la chair. In: MARION, J. L. (dir.) 
Emmanuel  Lévinas : Positivité et Transcendance. Paris: Presses Universitaires de 
France, 2000. p. 165-180. 
 
CHRÉTIEN, Jean-Louis. La Traduction irreversible. In: MARION, J.L. (dir.) 
Emmanuel Levinas : Positivité et Transcendance. Paris: Presses Universitaires de 
France, 2000. p. 309-328. 
 
COSTA, Márcio Luis. Lévinas:  uma introdução. Petrópolis: Vozes, 2000.  
 
DELACAMPAGNE, Christian. História da filosofia no século XX . Rio de Janeiro: 
Jorge Zahar, 1997. 
 
DESCARTES, René. Discurso do Método ; As paixões da alma; Meditações; 
Objeções e respostas. São Paulo:Nova Cultural,1996. (Coleção Os pensadores) 
 
ENTRALGO, Pedro Lain Timm. Teoria y realidad del otro:  el otro como otro yo, 
nosotros, tú y yo. Madrid: Revista de Occident, 1961. 
 
FABRI, Marcelo. Desencantando a Ontologia : subjetividade e sentido ético em 
Levinas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1997. 
 
FÉRON, Etienne. Le temps de la parole. Exercices de la patience . Paris, 
Obsidiane, n.1, p.19-32, 1980. 
 
HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo . Parte 1. 9.ed. Petrópolis: Vozes, 2000. 
 
LAPLANCHE, J.; PONTALIS, J.B. Vocabulário da psicanálise . Lisboa: Moraes 
Editores, 1970. 
 
MELO, Nélio Vieira de. Judaísmo e alteridade. Emmanuel Lévinas: entre a tradição 
filosófica e a tradição judaica. Studium,  Recife, Instituto Salesiano de Filosofia, v.3, 
n. 5-6, p.35-93. 
 
MÜLLER, Max. Crise de la Métaphysique:  situation de la Philosophie au XXe. 
siècle. Paris: Desclée de Brouwer, 1953.  
 
PELIZZOLI, Marcelo Luiz. Levinas : a reconstrução da subjetividade. Porto Alegre: 
EDIPUCRS, 2002a. 
 

138 



______.  O eu e a diferença : Husserl e Heidegger. Porto Alegre: EDIPUCRS, 
2002b. 
 
ROLLAND, Jacques. Penser au-delà: notes de lecture. Exercices de la patience , 
Paris, Obsidiane, n.1, p.13-17, 1980. 
 
SOUZA, Ricardo Timm de. Totalidade & Desagregação : sobre as fronteiras do 
pensamento e suas alternativas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996. 
 
SUSIN, Luiz Carlos. O Homem Messiânico:  uma introdução ao pensamento de 
Emmanuel Levinas. Petrópolis: Vozes; Porto Alegre: Escola Superior de Teologia 
São Lourenço de Brindes,1984.  
 
VASEY, Craig M. Le corps et l’Autre. Exercices de la patience , Paris, Obsidiane, 
n.1, p.33-41, 1980. 
 
WALDENFELS, Bernhard. La responsabilité. In: MARION, J. L. (dir.) Emmanuel  
Lévinas : Positivité et Transcendance. Paris: Presses Universitaires de France, 2000. 
p. 259-283. 
 
WEBER, Elisabeth. Anamnèse de l’immémorial. In: MÜNSTER, Arno (dir.). La 
différence  comme non-indifférence : éthique et alterité chez Emmanuel Lévinas. 
Paris: Edition Kimé, 1995. p. 69-96. 
 
 
 

B) OBRAS CONSULTADAS 
 
 
1 Livros  
 
 
BAILHACHE, G. Le Sujet chez E. Levinas : fragilité et subjetivité. Paris: PUF, 1994. 
 
BUBER, Martin. Eu e tu.  2.ed. rev. São Paulo: Moraes, s.d. 
 
DERRIDA, J. Adieu à Emmanuel Lévinas . Paris: Galilée, 1997. 
 
DI MATTEO, Vincenzo. Cogito hermenêutico e sujeito lacaniano no Ensaio 
sobre Freud de P. Ricoeur . Tese (Doutorado em Filosofia) – Faculdade de Filosofia 
e Ciências Humanas, Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 1999.  
 
FINKIELKRAUT, Alain. La sabiduria del amor . 2.ed. Barcelona: Editorial Gedisa, s.d.  
 
HABERMAS, Jürgen. Pensamento pós-metafísico:  estudos filosóficos. Rio de 
Janeiro: Tempo Brasileiro, 1990.  
 
HEIDEGGER, Martin. Conferências e escritos filosóficos . São Paulo: Nova 
Cultural, 1999. (Coleção Os Pensadores) 
 

139 



______. Ontologia: hermenéutica de la facticidad. Madrid: Alianza Editorial, 1999. 
 
HUSSERL, Edmund. A crise da humanidade européia e a Filosofia . Porto Alegre: 
EDIPUCRS, 1996.  
 
LACAN, Jacques. O eu na teoria de Freud e na técnica da psicanálise . Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar, 1995. 
 
______. Os quatro conceitos fundamentais da psicanálise . Rio de Janeiro: Jorge 
Zahar, 1995. 
 
MARION, J.L. (dir.) Emmanuel Lévinas : Positivité et Transcendance. Suivi de 
Lévinas et la phénoménologie. Paris: Presses Universitaires de France, 2000. 
 
MÜNSTER, Arno (dir.). La différence comme non-indifférence:  Éthique et alterité 
chez Emmanuel Lévinas. Paris: Edition Kimé, 1995. 
 
OLIVEIRA, Manfredo A. de (org.) Correntes fundamentais da ética contemporânea . 
Petrópolis: Vozes, 2000. 
 
PELIZZOLI, Marcelo Luiz . A relação ao outro em Husserl e Levinas . Porto Alegre: 
EDIPUCRS, 1994. 
 
______. Correntes da ética ambiental . Petrópolis: Vozes, 2003.  
 
PINTO, Paulo Roberto Margutti. Iniciação ao silêncio : análise do Tractatus de 
Wittgenstein. São Paulo: Loyola, 1998. 
 
RICOEUR, P. Da interpretação : ensaio sobre Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1977.  
 
RICOEUR, P. Soi même comme l´autre . Paris: Editions du Seuil, 1990. 
 
WALDENFELS, Bernhard. De Husserl a Derrida:  introducción a la fenomenología. 
Barcelona: Paidós Ibérica, 1992. 
 
 
2 Artigos  
 
 
ASSOUN, Paul-Laurent. O sujeito e o outro em Lévinas e Lacan. Cadernos de 
Subjetividade , São Paulo: Núcleo de Estudos e Pesquisas da Subjetividade - PUC, 
v. 5, n. 1, p. 91-116, dez. 1997. 
 
FABRI, Marcelo. Linguagem e desmistificação em Lévinas. Síntese , v. 28, n. 91, p. 
245-265, 2001.  
 
FIGUEIREDO, Luís Cláudio. O interesse de Lévinas para a psicanálise: desinteresse 
do rosto. Cadernos de Subjetividade , São Paulo, v. 5, n. 1, p. 39-51, dez. 1997. 
 

140 



MARKENSON, Roberto. Posse ou carícia: O Eu e o desafio da alteridade em 
Emmanuel Lévinas. Perspectiva Filosófica , Recife: UFPE, v. 7, n. 14, jul.-dez. 
2002. 
 
SCHNEIDER, Monique. A proximidade em Levinas e o Nebenmensch Freudiano. 
Cadernos de Subjetividade , São Paulo, v. 5, n. 1, p. 71-90, dez. 1997. 
 
SOUZA, José Tadeu Batista de. A categoria da alteridade em Lévinas. Symposium , 
v. 3, p. 225-233, jun. 1999.  
 
______. Emmanuel Lévinas: o homem e a obra. Symposium , v. 3, p. 45-53, jun. 1999.  
 
______. Ética e linguagem em Lévinas. Symposium , v. 3, p. 13-20, jun. 1999.  
 
 
 
3 Revistas  
 
 
ANTHROPOS. Emmanuel Levinas: un compromiso con la Otredad. Pensamiento 
ético de la intersubjetividad. Barcelona, n. 176, enero-feb. 1998. 
 
CAHIERS DE L´HERNE. Número sobre Levinas. Paris, 1991. 
 
EXERCICES DE LA PATIENCE. Número sobre Levinas. Paris: Obsidiane, n. 1, 1980. 
  
PERSPECTIVA FILOSÓFICA. Recife: Departamento de Filosofia da Universidade 
Federal de Pernambuco, v. 6, n. 11, jan.-jun. 1999. 
 
PERSPECTIVA FILOSÓFICA. Recife: Departamento de Filosofia da Universidade 
Federal de Pernambuco, v. 6, n. 12, jul.-dez. 1999. 
 
STUDIUM. Recife: Instituto Salesiano do Recife, n. 5-6, 2000.  
 
VERITAS. Número sobre Levinas. Porto Alegre: PUCRS, v. 37, n. 147, set. 1992. 
 
VERITAS. Número sobre Levinas. Porto Alegre: PUCRS, v. 44, n. 2, jun. 1999. 
 
VERITAS. 4 artigos sobre Levinas. Porto Alegre: PUCRS, v. 46, n. 2, jun. 2001. 
 
 
 
 
 

141 


