UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
MESTRADO EM FILOSOFIA

SUBJETIVIDADE COMO RESPONSABILIDADE EM LEVINAS

QUANDO A ALTERIDADE ATRAVESSA O SUJEITO

Maria Lucia Lima de Queiroz Santos

RECIFE - 2004



MARIA L UCIA LIMA DE QUEIROZ SANTOS

SUBJETIVIDADE COMO RESPONSABILIDADE EM LEVINAS:
QUANDO A ALTERIDADE ATRAVESSA O SUJEITO

Dissertacdo de Mestrado apresentada ao
Programa de Pos-Graduacdo em
Filosofia, da Universidade Federal de
Pernambuco, como requisito parcial a
obtencdo do grau de Mestre em
Filosofia, sob a orientacdo do Prof. Dr.

Marcelo Luiz Pelizzoli.

Recife/2004



Santos, Maria Lucia Lima de Queiroz
Subjetividade como responsabilidade em Levinas
: quando a alteridade atravessa o sujeito / Maria Lucia
Lima de Queiroz Santos. — Recife : O Autor, 2004.
138 folhas.

Dissertacdo (mestrado) — Universidade Federal
de Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2004.

Inclui bibliografia.

1. Filosofia contemporanea — Subjetividade. 2.
Levinas, Emmanuel — Obras “Totalité et Infini",
“Autrement qu'étre ou au-dela de Il'essence’ —
Conceito de subjetividade. 3. Responsabilidade -
Sujeito como travessia da Alteridade. 4. Etica como

Filosofia primeira — Dimensdo do Infinito -
Anterioridade a Ontologia. | . Titulo.
1111 CDU (2.ed.) UFPE

111 CDD (22.ed.) BC2006-341



TERMO DE APROVACAQ

MARIA LUCIA LIMA DE QUEIROZ SANTOS

Dissertagdo de Mestrado em Filosofia aprovada pela Comissdo
Examinadora formada pelos professores a seguir relacionados, como requisito
parcial a obtengdo do titulo de Mestre em Filosofia, pela Universidade Federal de
Pernambuco.

i o )

Dr. NELIO VIEIRA DE MELO

Al U~ (0o

EXAMINADOR

Dr. VINCENZO DI MATTEO

MV\ cenze Pi Ma HLO
EXAMINADOR

RECIFE/2004



Dedico este trabalho académico

ao meu marido Rafael e ao meu filho Basilio.



AGRADECIMENTOS

Constitui tarefa dificil enumerar todos a quem gostaria de agradecer pela
realizagéo desse trabalho. De formas diversas, foram muitos os que contribuiram.

Aos que me introduziram na linguagem, torno publica a minha divida simbdlica;
sem os significantes que haveriam de tecer a minha histéria e permitir que eu me
apropriasse dela, falando em nome proprio do meu desejo, teria sido impossivel a
construcdo de um percurso pelos intrincados caminhos da Filosofia.

Inimeras vezes — e o fiz recentemente lendo Quatro leituras talmudicas —
agradeci a Levinas pelo privilégio de ter tido acesso, um pouquinho que seja, ao seu
pensamento. Nao serd sem consequéncias — e sem acréscimo de responsabilidade
— té-lo conhecido.

No ponto de partida do ‘projeto’ que culminou nessa Dissertacao, destaco o
meu marido, Rafael, que, fascinado pelos encantos da sabedoria, deixou-se
conduzir e me conduziu, através do espanto suscitado pelas velhas e cruciais
guestdes da existéncia. Foram conversas longas sobre o dia-a-dia da Faculdade que
prepararam o meu tempo de desejar, o querer seguir pelo mesmo caminho. Quem
sabe, em algum recanto, haveria um pouco de sabedoria me esperando?

Selme Vasconcelos deu o impulso forte para o inicio. Falou de como estava
freqUentando o Mestrado, as aulas do professor Jesus Vasquez e suas interlocugdes
com Leonardo, linguagem dificil, cifrada, impenetravel? Eu quis averiguar. Fiz a
aposta. Consegui 0 ‘passe’ de entrada e tudo comecou.

Comecou maravilhosamente: Cultura e Subjetividade com o professor
Roberto Markenson. Que viagem deslumbrante! A sensacéo que eu tenho — e da
gual tantas vezes falei — é que, de repente, eu estava na porta do céu, e Sao
Pedro, gentilmente, me concedia: “vou deixar vocé entrar um pouquinho para dar
uma espiada, entre, pode entrar”. E eu entrava. Ficava la umas quatro horas de cada
vez, porém era o suficiente para eu saber que desejava mais, queria voltar no dia
seguinte. Como o professor Markenson articulava bem aquelas palavras dificeis! A
histéria do pensamento, das idéias, € uma histéria fantastica! Parecia até que os

fildsofos j& haviam pensado em tudo. Haveria ainda alguma idéia por vir?!



N&o sem esfor¢co comecei a soletrar aquele vocabulario — era uma linguagem
nova, certamente. Agradeco a mim mesma também pela perseveranca, mas era
impossivel parar o desejo. O desejo de buscar esse saber suposto ao Outro.

Agradeco, sem excecdo, a todos os meus professores: Jesus Vasquez,
Vincenzo Di Matteo, Inécio Strieder, Fernando Raul e Marcelo Pelizzoli. Este ultimo,
meu orientador, extremamente generoso, franqueou-me 0 acesso a sua biblioteca e
emprestou-me todo o material que me poderia ser util — destaco os seus livros O Eu
e a Diferenca: Husserl e Heidegger e Levinas: a reconstrucao da subjetividade
gue muito me ajudaram a situar-me, referéncias seguras no estudo da Filosofia.

Agradeco muitissimo a Ana Lucia Francisco, que, nos primordios do Projeto
para a Selecéo, lancou luz sobre o que, para mim, era ‘noite escura’.

Faco questdo de registrar que fizeram grande diferenca as sugestdes de
Elizabeth Varjal naquela ‘festa de verao’'.

Betania, na Secretaria do Mestrado, foi a presenca doce e disponivel que me
acompanhou durante todo o percurso. Fico-lhe muito grata.

Seria dificil citar os nomes dos colegas. Correria o risco de esquecer algum e,
nisso, estaria seguramente sendo injusta, pois cada um, ao seu modo, constituiu um
estimulo e uma alegria. Os especiais sabem que 0 séo.

Considero indispensavel agradecer a Fatima, Renivaldo Rufino e Ricardo
Matias, presencas significativas sobretudo no periodo que antecedeu a Selegéo.

Aos meus colegas do Centro de Estudos Freudianos do Recife (particularmente
Ana Bezerra, Fatima Belo, Josilene Xavier e Lucia Boa-Hora) e a todos os que
comigo participam de Grupos de Estudos, pessoas com as quais pude compartilhar
0 entusiasmo e as dificuldades trazidas pelo Mestrado, sou imensamente agradecida.

Leticia Fonséca revisou as referéncias a teoria psicanalitica. Ela sabe a
importancia que tem em minha Formagé&o.

Necessario é dizer que Lacan esta na origem da minha opcéo, em virtude da
interlocucdo que sempre sustentou com a Filosofia, 0 que me permitiu tantas
guestdes.

Obrigada a Graga Galindo, que me ajudou na revisdo e apresentacao do
texto. Os meus agradecimentos a Lucia Alves e a Ana Lucia Bandeira, dois “anjos da
guarda”, que estiveram comigo, pacientemente, na digitacao.

Se alguém se sentir esquecido, pe¢co que me perdoe. O esquecimento é outra

forma de lembrar.



De modo mais geral, ndo acredito que os
grandes debates filos6ficos possam se
abstrair completamente do contexto historico
em que se desenvolvem. As duas guerras
mundiais, a revolucdo de 1917, o nazismo e o
comunismo, Auschwitz e Hiroshima, a guerra
fria, o fim dos impérios coloniais, a luta dos
povos oprimidos do Terceiro Mundo e de
outros lugares sdo fendmenos demasiadamente
carregados de consequéncias, em todas as
areas, para que uma grande parte da filosofia
contemporanea nao seja por elas afetada de
um modo ou de outro.

Christian Delacampagne
Histdria da Filosofia no Século XX , p.9



O temor do Senhor é o principio da sabedoria ...

Provérbios 9,10

O que sei a respeito de Deus e do propdsito da vida?
Sei que este mundo existe.

Que estou nele como meu olho em seu campo visual.
Que alguma coisa nele é problematico, a qual
denominamos o seu sentido.

Que este sentido ndo esta nele, mas fora dele.

Que a vida é o mundo.

Que minha vontade penetra o mundo.

Que minha vontade é boa ou ma.

Que, portanto, o bem e o mal se relacionam de
algum modo com o sentido do mundo.

Ao sentido da vida, ao saber, ao sentido do mundo,
podemos chamar de Deus.

E ligar com isto a comparacéao de Deus com um pai.
A prece é o pensamento sobre o sentido da vida.
N&o posso dobrar os acontecimentos do mundo de
acordo com a minha vontade, sou completamente
impotente.

Posso apenas tornar-me independente do mundo —
e assim dominé-lo, num certo sentido — na medida em
gue renuncie a ter influéncia sobre os acontecimentos.

Wittgenstein, Cadernos de notas, Registros de 11.06.1916
apud Paulo Roberto Pinto, Iniciagdo ao Siléncio , p.129



RESUMO

SANTOS, Maria Lucia L. de Queiroz. Subjetividade como responsabilidade em
Levinas : quando a alteridade atravessa o sujeito. 2004. 138f. Dissertacédo (Mestrado
em Filosofia) - Centro de Filosofia e Ciéncias Humanas, Universidade Federal de
Pernambuco, Recife, 2004.

Este trabalho expde a descricdo feita por Levinas da subjetividade como
responsabilidade, a partir de duas obras: Totalité et Infini (1961) e Autrement
gu'étre ou au-dela de I'essence (1974), tendo como eixo a nocdo de Infinito como
um ideatum que ultrapassa a idéia que o pensa. O filosofo define a Etica como
“filosofia primeira”, buscando uma outra forma de inteligibilidade e de sentido para o
humano, além daquela que é proposta pela Ontologia, ou seja, além da
“compreensdo do ser”. Em Totalité et Infini , o ser é cindido em dois pélos: 0 Mesmo
e o Outro, que se relacionam mantendo-se separados; o conceito de separacao
permanece de fundamental importancia ao longo da obra. Levinas discorre sobre as
diversas figuras da alteridade com as quais o Mesmo se defronta: o corpo, 0
feminino e o Rosto que instaura o Discurso, chamando a responsabilidade. Especial
atencdo é dada a questdo do Desejo. Em Autrement qu”étre , trata-se do Mesmo ja
completamente atravessado pelo Outro, 0 que descentra 0 seu movimento de
perseveranga no ser, que € “inter-esse”, egoismo, para uma saida em direcao ao
outro, o que se da como passividade na concretude de um sujeito encarnado,
exposto ao sofrimento. Sujeito Unico, eleito pelo Bem, de forma insubstituivel, a ser
responsavel pelo outro — nisso consiste a sua verdadeira vocacdo. S&o também
nocdes béasicas dessa descricdo: proximidade, sensibilidade, perseguicéo,
obsesséao, traumatismo, que apontam para a direcdo de além do Ser.

Palavras-chave : Subjetividade. Alteridade. Infinito. Etica. Responsabilidade. Ser.
‘Além do Ser'.



ABSTRACT

This paper examines the description made by Levinas of subjectivity as
responsibility, based on two works: “Totalité et Infini” (1961) and “Autrement
gu'étre ou au-dela de I'essence (1974), and has as an axis the notion of infinity as
an ideatum that goes beyond the idea that considers it. The philosopher defines
Ethics as “philosophy first”, by seeking another form of intelligibility and meaning for
the human beyond that proposed by Ontology, that is, beyond the “understanding of
being”. In “Totalité et Infini” , being is split into two poles: the Same and the Other
which relate to each other while keeping themselves apart. The concept of separation
remains of fundamental importance throughout the work. Levinas expounds on the
various forms of alterity which the Same faces up to; the body, the feminine and the
Face that sets up Discourse, by calling on responsibility. Special attention is given to
the question of Desire. In “Autrement qu'étre” the Same is dealt with already
completely strewn through by the Other, which decentralizes its movement of
perseverance in being, which is “inter-esse”, egoism, leading to a way out towards
the Other which is given as passivity in the concreteness of a subject faced up to,
and exposed to suffering. A sole subject, elected by the Good, in an insubstitutable
way, to be responsible for the other — its true vocation consists of this. Other basic
notions of this description are: proximity, sensibility, persecution, obsession,

traumatism, which point in the direction of beyond Being.

Keywords : Subjectivity. Alterity. Infinity. Ethics. Responsibility. Being. ‘Beyond Being'.



SUMARIO

TN 2] 5 Y@ TP 13

PARTE | - A SUBJETIVIDADE COMO SEPARACAO: O MESMO E O OUTRO ... 23

CAPITULO 1 - A constituicdo do Eu: a economia e a alteridade como corpo .............. 26
1.1 Infinito: ponto de partida da concepg¢éo de subjetividade ....................... 27
1.2 A separacao: 0 MeSmMO € 0 OULIO ....coeeeeeeeeeiiiiiiiiiiicciiieieeeeee e 29
1.3 O Eu enquanto COrPO A€ gOZO .....ceeeiieiiieeeeeieeeceeeeeeeete e e e e e e 33
I O] 1 o To =T @o] g KT o =T o [ox - PP 37
3 00 =T - P PPPPPPPPPP 40
1.6 O advento a ordem do Ter: o trabalho, a pOSSE .......cccccvvvvriviiriiiiieeeeee. 41
CAPITULO 2 - O Feminino: a alteridade como UM TU ..o 44
2.1 Eros: locus privilegiado do FEMININO .........ciiiiiiiiiiieeeiieeceeee 45
2.2 Eros e Psyché: 0 Rosto que N80 pode Ser ViStO .........cccceeeveeriiiiiieeenennnns 49
2.3 De que sujeito Se trata N0 Er0S? .......cccvvviiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeee e 51
2.4 ATecUNIAAE ......ovviieiiiiiiice e ————————— 52
CAPITULO 3 - O Desejo: a alteridade como Rosto € como DISCUISO  ..vvveeeieeeiiieeeeeeeen, 55
3.1 DesejO dO INFINILO ..cooeiiiiiiiiee it 56
3.2 O rosto como contestac@o do poder do EU .......c..eevveeiiiiiiiiiiiiiiniiieeee, 58
3.3 O Outro: traumatiSmo/asSIMEtrTa ........ccuvveieeeiiiiiiiie e 61
3.4 O roSto COMO falante ......ccooeiiiiii e 63
3.5 0 PriMado da ELICA ......ceeveeeeeeieeiecccr e 67
PARTE Il - ALEM DA ONTOLOGIA: O OUTRO NO MESMO  ....covveiiieeecceee s 70
CAPITULO 4 - Em direGao a0 AIEM da €SSENCIA  ........cc.eeeevveeieeeeiieieieeiiiiiieeeeeaa e 74
CAPITULO 5 - O Dizer e o Dito: traduzindo o Intraduzivel — .......cccceiviiiiiieee e, 80
CAPITULO 6 - A Responsabilidade ... e 87
6.1 Responsabilidade: uma estranha relacdo com 0 tempo ............eeevveeeeeen. 88
6.2 Responsabilidade antes da liberdade ............ccccovvveviiiiiiii e, 93
6.3 Responsabilidade como proximidade ............ccccvvvviiiiiiiiiiii e, 94

6.3.1 Proximidade/Sensibilidade: uma outra modalidade
do saber e da SignifiCaga0 ..........cooocuviiiiiiiiiiiiiie e 97



6.3.2 A obsesséo como responsabilidade e modalidade

de relaGao COM O OULIO ....oooueiiiiieieiiiiieee et 101

CAPITULO 7 - A SUBDSHIUIGEOD  ...eeeiiiieiiiiiiee ettt e s e e e e e 105
7.1 A PEISEQUIGAD ....uvveiieiiiiiiiiiee ettt e ettt et e e e e e e e e e e e e e e anes 106

7.2 A RECOIMENCIA ...uvveiiieiiiiiii ettt ettt e e e e e e e e eibn e e e e e e anes 110

7.3 A ENCAMAGED ....uvvrriiiiiiiiieeeeeeeee et e e e e e e e e e e e e eeees 112

CAPITULO 8 - A UNICIAAAE ...ttt e e 117
8.1 Unicidade: de que estamos falando? ..........ccceveeeiiiiiiiiiiiiieieeieeeeens 121
(070] N [of MU L7\ L PP PP 126

Y ST e 1] = =V 134



13

INTRODUCAO

S6 uma paixao suporta um projeto. Sem o desejo proprio da “falta-a-ser” que
marca de incompletude incuravel o ser falante, seria dificil — talvez mesmo impossivel
— sustentar o desafio de um percurso filosdéfico, ainda que, minimamente, seja o de
expor as teses basicas de um autor sobre uma questéo.

Sentimo-nos convocados a uma aproximacdo com Levinas pelo seu
posicionamento ético, a saber, mais especialmente por considerar ele a Filosofia

como uma “ética primeira™

, huma época tdo inflacionada de saberes e de
tecnologia, do famoso ‘saber fazer, o qual, longe de situar-se como meio de,
relativizando-se, reivindica para si ares de absoluto, de palavra final no drama da

existéncia, pretensao ingénua de escamotear limites e a finitude prépria do homem.

A nossa dissertacdo tenta responder a seguinte questdo: quais as
conseqlUéncias (éticas), para a subjetividade levinasiana, de seu atravessamento
pela alteridade? Ou, dito em outras palavras: de que forma o sujeito em Levinas é

constrangido a, obrigado a, em virtude da injuncao que sofre a partir do Outro?

Para alcancar esse objetivo, privilegiamos as obras de Levinas que
expressam dois momentos pontuais de sua elaboracao filoséfica: Totalité et Infini
(1961) e Autrement qu’étre ou au-dela de I'essence (1974), correspondendo a
primeira a descri¢cdo da subjetividade enquanto confrontada com o Outro no exterior,
e a segunda, a subjetividade ja definida como “o Outro no Mesmo”, configurando

entdo o que Levinas viria a denominar de “doenca da identidade”.

! «A ética s6 pode ser filosofia primeira se for pura responsabilidade do homem pelo homem e nisso
consiste a paz, a justica e a reden¢do.” MELO, Nélio Vieira de. Judaismo e alteridade. Emmanuel
Levinas: entre a tradigcdo filosofica e a tradicdo hebraica. Studium , Recife: Instituto Salesiano de
Filosofia, v. 3, n. 5-6, p. 35-93, 2000.



14

A forma conferida a Dissertacdo procurou refletir esses momentos, motivo por
gue dividimos o trabalho em duas partes: na primeira, abordaremos a subjetividade a
partir da operacdo que lhe confere singularidade, a saber, a separacdo, obra
realizada pelo Infinito. Aqui destacamos a relacéo que se passa entre 0 Mesmo e 0
Outro, todas as figuras revestidas pela alteridade, com as quais 0 sujeito deve
confrontar-se e das quais recebe uma determinacdo que vai modelar a sua
configuracdo. Assim, a primeira parte esta dividida em trés capitulos.

No primeiro, denominado ‘A constituicdo do Eu’, seréo analisadas as diversas
etapas ou dimensdes que este deverd percorrer, e que irdo constituir o ambito
econbmico, uma vez que, literalmente, gravitam em torno da casa ou morada,
condicdo sine qua non para que se fale de psiquismo como interioridade. Nesse
item, a alteridade se expressara como corpo proprio, uma vez que o Eu se defronta
com o mundo e assimila-o, gozando dele, transformando-o em seu e em si mesmo,
corporeidade a partir da qual poderd relacionar-se com a transcendéncia. E
sobretudo sensibilidade fruinte, sendo o viver de ... 0 seu modo préprio.?> O sujeito se
constitui, entdo, corpo proprio, habita e, através do trabalho, defende-se da ameaca
de retorno ao il y a, ou seja, a existéncia anbnima, fixando-se na terra e adquirindo
bens.

O segundo capitulo focalizara ‘O Feminino’: o eu defrontado ao outro que
surge como um Tu, aquém e além da linguagem, na relacdo erdtica. A alteridade

surge sob as espécies do Feminino, o que implica mistério, enigma, equivoco, algo

2 Cf. BECKERT, Cristina. Subjectividade e diacronia no pensamento de Levinas . Lisboa: Universidade
de Lisboa, 1998, p. 133: “A distancia cavada entre o eu e o0 todo, pela necessidade, faz com que o viver de
..., que define a fruicdo na sua dependéncia do exterior, se torne um viver desse viver de ..., ou, nas
palavras do proprio Levinas, numa ‘fruicdo da fruigdo’ ou numa ‘consciéncia da consciéncia’, sem que tal
implique, ainda, qualquer grau de reflexividade”.



15

gue se passa entre presenca e auséncia, véu jamais completamente levantado,
deixando a nudez deslizar ora como segredo, ora como lascivia.®

No terceiro capitulo (O Desejo), a alteridade sera analisada como Rosto e
como Discurso. O desejo € abordado tentando-se mostrar como o Infinito se faz
presente em n@s através do rosto do outro, que € presenca sem manifestacéao,
exigindo uma resposta. Presenca que se faz de modo traumatico e como palavra
doadora de sentido: “Para Levinas [...] € a personalizacéo da palavra que garante o
seu sentido, para além da verdade ou da mentira do que é enunciado [...] Sup0e,
portanto, ja uma autentificacdo do significante.” (BECKERT, 1998, p. 227-228).

Na 22 parte (Além da Ontologia: o Outro no Mesmo), pensaremos numa nova
perspectiva da ‘relagdo’ subjetividade/alteridade. Se em Totalité et Infini , a hipotese
€ de o Outro se encontrar “fora” do sujeito, agora serd de uma verdadeira
desnucleacdo da subjetividade, onde os temas da perseguicdo , obsessédo, vao
configurar a responsabilidade do sujeito em sua unicidade de eleito, que o vota e 0
convoca para-o-outro, onde reside o sentido da transcendéncia, a saber, a
verdadeira e insubstituivel possibilidade de ir além da esséncia ou ao outramente
que ser. Tal percurso envolve necessariamente a dimensao do tempo em sua diacronia
e como Dizer pré-original.

Em termos metodolégicos, a fim de proceder a nossa pesquisa, priorizamos a
leitura das duas obras supracitadas Totalité et Infini e Autrement quétre , e
recorremos a outros trabalhos de Levinas para melhor compreensdo das diversas
etapas de seu pensamento. Nao negligenciamos também o auxilio de seus

comentadores mais reconhecidos, cujos nomes listamos na bibliografia. Sempre que

3 Cf. BECKERT, 1998, p. 147: “O Feminino [...] enquanto criacdo de um espaco habitado, € veiculo da
comunicacao intersubjetiva imediata, pois significa a familiaridade necesséaria a uma relagéo eu-tu,
onde o siléncio é condi¢do de enriquecimento e fortalecimento interior do eu.”



16

possivel — e isso se deu sobretudo em relacdo a Totalité et Infini e Autrement

gu’étre — lemos no original, sendo a traducéo de nossa responsabilidade.

Julgamos bastante relevantes o autor e o tema, uma vez que o0 nome de
Levinas figura no cenario filoséfico de modo a néo requerer justificativa.
Responsabilidade como resposta cravada no cerne da subjetividade, impelindo-a
para um destino melhor que o do egoismo e do narcisismo mortifero, é certamente
uma guestao decisiva para o0 momento histérico em que vivemos, onde a violéncia é
0 sintoma social mais gritante e a exigir — com a suprema urgéncia da gratuidade —
novos posicionamentos éticos.*

A Filosofia da Alteridade lanca a historia do pensamento ocidental em “mares

nunca dantes navegados”, uma vez que:

nas duas tradicbes da filosofia ocidental desde Platdo [realismo e
idealismo], o homem permaneceu em si mesmo (er insistierte), e se
concebeu como ‘logos’, como o que relne, acumula e conta tudo, [...] lugar
de toda essencialidade. Mas nesta ‘insisténcia’, na qual ele se esforca para
tudo compreender segundo sua imagem prépria, tornando-se
conseqglentemente como o centro do universo, falta o homem precisamente,
pensa Heidegger, responder & Unica questdo essencial: a questdo do ser. °

A consideracdo do outro como valor absoluto € bastante recente na historia
da Filosofia. Segundo Entralgo®, os gregos ndo conheciam essa questdo ‘do outro’,
porque eles ndo conheciam a realidade do préprio eu — condi¢cdo sine qua non
para se viver o problema do outro. Platdo usava a palavra nés e raramente a palavra
correspondente ao nosso eu. Para Aristételes, a Unica ‘outridade’ era aquela da

oposicdo homem/mulher, grego/barbaro, senhor/escravo. O outro ndo tinha direito a

* Cf. LEVINAS, E. Humanismo do Outro Homem . Petrpolis: Vozes, 1993, p. 52: “Ser para um
tempo que seria sem mim, para um tempo depois do meu tempo, para além do famoso ‘ser-para-a-
morte’ — ndo é um pensamento banal que extrapola minha prépria duragdo, mas a passagem ao
tempo do Outro. E o que torna possivel tal passagem, seria preciso chama-lo eternidade ?” (Nas
proximas referéncias, essa obra sera identificada por HOH.)

® MULLER, Max. Crise de la Métaphysique : situation de la philosophie au XXe. siécle. Paris:
Desclée de Brouwer, 1953, p. 39 (tradug&o nossa).

® Cf. ENTRALGO, Pedro Lain. Teoria y realidad del otro, el otro como otro yo, nosotros, tu y yo
Madrid: Revista de Occidente, 1961, p. 20-27.



17

cidadania: a mulher, o béarbaro, o escravo, eram diferentes ‘por natureza’. O
‘problema do outro’ surge virtualmente com o Cristianismo. A grosso modo, desde
gue a nocédo de sujeito foi formulada por Descartes, temos na Histéria da Filosofia
dois grandes modelos de subjetividade:

a) o modelo monoldgico, do sujeito solitario, onde o outro aparece para ser
dominado, conquistado e reintegrado ao Eu pelas malhas do conceito, a
saber, onde o outro é um objeto de conhecimento, valioso apenas por alargar
o patriménio do meu saber;

b) o modelo dialégico, onde o outro é possibilidade de encontro, de diferenca, de
experiéncia numa dimensado outra que a do conhecimento teérico, onde o
outro constituiria a marca distintiva da existéncia humana. Dentro desse
modelo, poderiamos — apenas para elencar uns poucos — citar Husserl (que
inaugura o movimento na direcao da intersubjetividade, a possibilidade de um
alter ego), Martin Buber, Heidegger, e Levinas’.

Em Husserl, a concepcdo de um outro vai surgir gradualmente em suas
elaboracdes tedricas, indo da esfera do eu préprio para a existéncia de outros “eus”
gue tenham experiéncias semelhantes a minha.

Martin Buber é considerado um dos expoentes da filosofia do didlogo. Sua
diferenca basica em relacdo a Levinas talvez resida na reciprocidade que ele refere
entre o eu e o tu, entre as pessoas que se encontram. Para Levinas, ao contrario, é
de uma dissimetria que se trata, cabendo ao outro a primazia na relacao.

Segundo Entralgo, a nova atitude intelectual frente ao ‘problema do outro’ que

o0 inicio do século XX vé surgir s6 vai encontrar uma elaboragédo ontologica rigorosa

" Embora Levinas n&o elabore uma teoria do outro , mas uma fenomenologia da subjetividade, a
nocdo de alteridade perpassa toda sua obra, motivo porque revisitaremos, em brevissimas e
desprentensiosas pinceladas, algumas abordagens do outro, conforme expostas por Entralgo na
obra supracitada.



18

e articulada a partir da obra Ser e Tempo, de Martin Heidegger. Como citamos
anteriormente, € Heidegger quem vai propor uma via diversa do Realismo e do
Idealismo quando, denunciando na tradi¢cdo ocidental o esquecimento do ser, propde
uma ontologia fundamental.® A grande novidade trazida pela filosofia de Heidegger,
e que a fez marcar época, é o novo modo de desvelamento do ser, o fato de que “o
préprio ser se temporaliza [...] o proprio ser € a historicidade da histéria” (MULLER,
1953, p. 44).

O sujeito heideggeriano € ex-céntrico, vazio de esséncia e de natureza; “O
homem né&o é ele mesmo sendo na medida em que se exterioriza, em que se coloca
de algum modo no infinito que o ultrapassa e que o mede, que Ihe da seu sentido”
(MULLER, 1953, p. 39). Comentando a afirmagdo de Heidegger de que “o Dasein é

um ser possivel” , Marcelo Pelizzoli ressalta:

[...] esta-se aqui nas antipodas das producdes do pensamento e das
estruturas de controle que tentam, pelo conhecimento ou pela técnica, pré-
determinar o acontecer da existéncia temporal. Ontologicamente, significa
gue o ‘Dasein é sempre 0 que pode ser e no modo de sua possibilidade’,
como possibilidade, jogada do inicio ao fim, ndo se tratando de uma
possibilidade 6gica, mas existencial.’

Em Totalité et Infini (1961), Levinas elabora teses decisivas quanto a direcéo
de seu pensamento, teses que ja vinham se anunciando em suas primeiras obras,
mas que s6 entdo puderam vir a luz com toda a fecundidade e rigor herdado do

método fenomenoldgico, do amadurecimento pessoal e dos aportes da tradi¢do

8 Cf. HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo . 9. ed. Petrépolis: Vozes, 2000, v. 1, p. 27-29, 85, 169-170.
Heidegger estabelece como prioritaria a questao do ser, definido por Aristételes como o conceito
“mais universal” e, consequentemente, o mais indefinivel. Considera que o grande desvio da
atencdo fundamental que deveria ter sido dada a questdo do sentido do ser, pode atribuir-se a
antropologia cristd da antiguidade, quando esta define o homem como “animal rationale, ser vivo
dotado de razdo”, compreendendo o seu modo de ser no sentido de coisa simplesmente dada e de
uma ocorréncia, e tendo, como fio condutor para se determinar o ser e a esséncia, a ordem
teoldgica, ou seja, um homem feito a imagem e semelhanca de Deus. Mas o ser é ser-com: “0s
‘outros’ ndo significa todo o resto dos demais além de mim, do qual o eu se isolaria; os outros, ao
contrdrio, sdo aqueles dos quais, na maior parte das vezes, ninguém se diferencia propriamente,
entre os quais também se esta.” (Ilbidem, p. 169-170).

° PELIZZOLI, Marcelo Luiz. O eu e a diferenca : Husserl e Heidegger. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002b,
p. 149.



19

judaica a que pertencia por origem. O proprio nome da obra jA aponta para duas
grandes nog¢des que vao constituir a coluna vertebral de sua elaboracéo filosoéfica: a
nogdo de Totalidade™, herdada de Rosenzweig, ele opde a de Infinito, nogdo que
herda de Descartes e que expressa um cogitatum que ultrapassa o cogito: “Parto da
idéia cartesiana do Infinito, onde o ideatum desta idéia, isto é, 0 que esta idéia visa,
é infinitamente maior do que o préprio ato pelo qual eu o penso”.!*

Como sinbnimo de infinito, Levinas utiliza os termos Exterioridade,
Transcendéncia, Metafisica, subvertendo completamente a acepc¢ao original desta e
entendendo-a como a relacdo que se da para além do ser, num encontro concreto
com o Outro. Denuncia todo o movimento da filosofia no Ocidente, no que ele se
orientou pelo primado da Ontologia, buscando no ser o fundamento altimo, quando a
dimensao do ser tende para o repouso, a fixacao, a cristalizacéo, a afirmacéo do Eu.

Levinas, em seu percurso, parte da existéncia do “impessoal” (que ele
descreve como horror e desvario, como il y a), que busca saida no existente, no
ente, no mundo.*?

Apesar de toda desconstrucdo realizada por Heidegger, € com ele que
Levinas empreende o maior confronto, ainda que reconhecendo em Ser e Tempo

uma obra marcada pela genialidade e que levou a filosofia até onde jamais tinha ido

antes.

10 cf. SOUZA, Ricardo Timm de. Totalidade & Desagregacdo : sobre as fronteiras do pensamento e
suas alternativas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996, p. 18: “A Histdria do Ocidente tem consistido,
em suas linhas mais amplas, na histéria dos processos utilizados para neutralizar o poder
desagregador do Diferente; e a Historia da Filosofia ocidental tem sido, quase sempre, a maneira
de favorecer e legitimar intelectualmente esta busca da neutralizacdo. A esta busca de
neutralizacdo chamamos totalizacéo, e a construgdo dialética, imanente e com pretensao de auto-
compreensao e auto-legitimacdo — em que convergem os resultados deste esfor¢co de totalizacéo
— temos chamado Totalidade.”

M LEVINAS, E. Etica e Infinito. Lisboa: Edices 70, p. 83. A partir de agora essa obra sera
identificada por El.

12 “Falava, também, da ‘hipdstase’ dos existentes, isto é, da passagem que vai do ser a um algo, do
estado de verbo ao estado de coisa. O ser que se pde, pensava eu, esta ‘salvo’. De fato, esta idéia
nao passava de uma primeira etapa. O eu que existe € estorvado por todos os existentes que ele
domina.” (Ibidem, p. 43).



20

Contrapondo & Ontologia a Etica como filosofia primeira, Levinas caminha
para aquém e para além do Ser, situando como pré-reflexiva a experiéncia do
homem com o outro, onde nenhum saber, nenhum poder se insinua como originario,
e onde a primazia do Outro é de tal ordem que estabelece de pronto o estatuto ético
da relacdo antes de qualquer representagdo, antes de qualquer manifestacdo de
teor gnosioldgico.

Para Levinas, a alteridade do outro ocupa um estatuto singular, porque detém
a primazia enquanto fonte de toda a significacdo. O eu ndo entra em relacdo com o
outro de maneira reciproca, conforme podemos ver em Buber, ndo “co-existe”
impessoalmente como em Heidegger, ndo é o meu “inferno”, como quer Sartre. O
outro é aquele de quem estou separado de maneira radical, com quem mantenho
uma “relacdo sem relacdo”, por isso mesmo uma relacéo assimétrica. Levinas evoca
Platdo no Fedro, quando fala que o “Discurso € discurso com Deus e ndo com
iguais”.*® Assim, é a dimens&o de altura que é atribuida ao Outro, de uma separacgéo
em relacdo ao Eu que nenhum conceito, nenhuma tematizagéo, pode anular.

Sobre o contexto cultural de Levinas, algumas palavras: ele nasceu e morreu
durante o século XX, século atravessado por duas guerras mundiais e pela
consequente crise de valores e de sentido que se lhes seguiu. As referéncias
simbolicas erigidas durante séculos foram abaladas; fracassou o projeto da
Modernidade, sobretudo a crenca no poder da razdo, assim como tornou-se
derriséria a confianca na luz que dela deriva como guia suficiente para o homem nas
tramas obscuras e surpresas da existéncia. Nao é verdade que o Eu consciente é
senhor de si, proclama a Psicanélise, apontando para a possibilidade de os destinos

do homem se decidirem alhures, bem distante de seu saber e de seu poder.

¥ LEVINAS, E. Totalité et Infini : essais sur I'extériorité. (1961). La Haye: Martinus Nijhoff, 1971, p.
273 (traducéo nossa). Daqui em diante essa obra ser identificada por TI.



21

Verifica-se uma verdadeira fragmentacdo do pensamento, e o clima emocional
da Europa é de perigo, inquietacdo, angustia, depressao, registrando-se, inclusive,
ndo pequeno numero de suicidios entre os intelectuais. Mais do que nunca, 0
homem esta so, sem ilusbes e profundamente marcado pela consciéncia de sua
finitude. Movimentos diversos se organizam numa tentativa de fazer face a crise,
dirigindo-se uns na direcdo de um resgate da tradicdo em declinio (Husserl e
Heidegger), outros em formas varias de engajamento na busca de superacdo. O
movimento filosofico ndo conta com a construcdo de grandes sistemas tedricos, e
caminha na direcdo de uma tentativa de julgamento da cultura e da propria filosofia.
E nesse momento que surgem a Hermenéutica e o Estruturalismo, buscando novos
modelos de compreensédo da realidade e do sentido, valores novos que permitam
redimensionar o préprio labor filoséfico, a nocdo de sujeito e de intersubjetividade, a
partir de um também novo estatuto da linguagem.**

Segundo andlise de Ricardo Souza (1996, p. 22), as duas guerras mundiais
revelaram a verdadeira face do século XX, representando a culminancia da légica do
Ocidente. A experiéncia com as guerras parece ter sido uma espécie de referéncia
central na vida de Levinas, a expressdao maxima da violéncia do homem sobre o
homem, impulsionando-o, dentre outros motivos, a buscar um novo sentido para a
vida, para a morte e para o estatuto da Raz&0.™ Capturado, passou toda a guerra na
Alemanha, num campo de oficiais prisioneiros. Quase toda sua familia foi

assassinada pelos nazistas.

14 Cf. DELACAMPAGNE, Christian. Histéria da Filosofia no século XX . Rio de Janeiro: Jorge Zahar, p.
233-234.

1% 41...] € como se a guerra de 1914 nunca tivesse terminado [...] teria minha vida se passado entre o
hitlerismo incessantemente pressentido e o hitlerismo recusando-se a todo esquecimento?”
LOUREIRO, Inés; GAMBINI, Martha. Entrevista com Emmanuel Levinas. Cadernos de
Subjetividade , S&o Paulo: PUC, Nucleo de Estudos e Pesquisas da Subjetividade, v. 1, n. 5, p. 9-
38, dez. 1997.



22

Além de sua formacao filosofica, onde merece destague o seu contato com a
Fenomenologia, através de Husserl e de Heidegger, Levinas dispunha de uma outra
‘chave de leitura’ para interpretar os acontecimentos do seu tempo. Segundo o
estudo do prof. Nélio Vieira de Melo (2000, p. 37), Levinas considerava sua tarefa de
fildsofo levar a sabedoria hebraica a filosofia grega, tornar possivel a escuta de
Jerusalém por Atenas, apesar de dizer que nunca pretendeu harmonizar as duas
tradicdes: “se concordaram, foi porque, provavelmente, todo o pensamento filoséfico
se funda em experiéncias pré-filoséficas e porque a leitura da Biblia fez parte, para
mim, das experiéncias fundadoras” (El, p. 18). A ética judaica, fazendo incidir sobre
a saida de si mesmo a justificativa e o sentido da vida humana, que Levinas ira
especificar como responsabilidade, representa para nds “o ponto de virada’ que
deve nortear toda a busca humana de sabedoria, porque sé ela torna frutifero e
legitimo o esforco — e a dor — de saber. Responsabilidade como resposta a
interpelacdo e convocacdo do outro € a grande proposta ndo sO para o mundo
violento e terrificante do fim do século XX e inicio do milénio, como também para
todos os tempos.*®

Entendemos que o fildsofo ndo pode ficar fora dos grandes debates que
sacodem a civilizacdo contemporanea e a sua funcao talvez seja a de restaurar a
possibilidade de ‘espanto’ (Thaumatzein) para as existéncias adormecidas e
amortecidas pela “banalizacdo do mal”, recuperar o lugar do Invisivel e do Indizivel

no meio de uma “sociedade do espetaculo”.

18 «“Tudo se da como a abelha gue faz o mel: ela saiu da colméia para buscar, de flor em flor, o néctar
necessario para fazer o mel para toda a colméia, para uma totalidade que também é ela, mas que
esta fora dela. O movimento da saida da abelha € orientado a partir da colméia e ndo dela. Seu
trabalho tem um sentido que se encontra fora de si, na totalidade da Colméia.” (BANON, David
apud MELO, 2000, p. 39, rodapé).



PARTE |

A SUBJETIVIDADE COMO SEPARACAO:
O MESMO E O OUTRO

23



24

Ha um tempo de juntar

E um tempo de separar.

Aquele que entender

Este curso dos acontecimentos
Toma cada novo estado

Em sua devida hora

Sem nenhuma tristeza nem alegria.

Thomas Merton

A via de Chuang Tzu *’

Associando o significante guerra a dimensao propria do ser, Levinas refere

gue “a face do ser que se mostra na guerra se fixa no conceito de totalidade que
domina a filosofia ocidental” (T, p. X). E, pois, questionando o lugar da Ontologia —
enquanto inteligéncia do ser — que Levinas propfe abordar, de saida, a
subjetividade. Sua elaboracao filosdéfica reveste-se de uma dimensdo eminentemente
ética, constituindo-se numa profunda e aguda critica as estruturas ontologicas como
fundamento Gltimo do sentido do humano. E, portanto, a subjetividade enquanto
assentada no Ser — com tudo o que esse verbo implica de repouso, de fixidez, de
imanéncia — que ele coloca em questdo. Nao se trata, evidentemente, de negar o

lugar da Ontologia, porque isso constitui uma evidéncia logica:

Todo conhecimento das relagbes que unem ou opdem 0S seres uns aos
outros nao implica ja a compreensdo do fato de que estes seres e relacdes
existem? [...] A dignidade das investigacdes contemporéneas deriva do
carater imperioso e original desta evidéncia.'®

Levinas ndo deixa de reconhecer a Heidegger a inegavel contribuicdo ao
pensamento filosofico, pelo fato de ele ter conjugado o sentido do Ser — esquecido
pela tradichio — em seu carater abstrato, com uma dimensdo de concretude,

apontando para a temporalizagéo e a facticidade da existéncia humana. Heidegger

" MERTON, ThomasA via de Chuang Tzu 3.ed. Petrépolis: Vozes, 1977, p.83.
'8 LEVINAS, E. Entre nds : ensaios sobre a alteridade. Petrépolis: Vozes, 1997, p.21. A partir de
agora essa obra seré identificada por EN.



25

contribui para que a Razado seja destronada de uma posicao de idealidade e se
encarne nas vicissitudes do homem contemporaneo. Ja que “compreender o ser é
existir” (EN, p. 23), ndo se trata mais de uma atitude puramente intelectual, de uma
aproximacéo determinada pelo psiquismo enquanto saber, mas de um “ser-ai” no
mundo. “Pensar ndo é mais contemplar, mas engajar-se, estar englobado no que se
pensa, estar embarcado — acontecimento dramatico do ser-no-mundo” (EN, p. 23).
Levinas, porém, quer ir mais além da compreensdo do ser, no que a
compreensao ontologica do ente consiste em deixa-lo ser, em aborda-lo através da
abertura do ser, superando a relacdo sujeito-objeto, restrita ao plano puramente
perceptivo e objetivante. Levinas pretende que se aborde o ente a partir do préprio
ente, ou melhor dito, da alteridade do ente, que excede a prépria compreensao,
ainda que esta seja viabilizada por uma disposicéo afetiva. Abordar o ente a partir do
outro equivale a ser afetado por ele, traumatizado por ele, pelo infinito que o habita,
pela inadequacéo prépria ao infinito. “Experiéncia por exceléncia’, onde nenhum &
pode esgotar o acontecimento entre eu e 0 outro, acontecimento pré-reflexivo,

anterior a ‘linguagem’ e que permite funda-la.



26

Capitulo 1
A constituicdo do Eu: a economia e a alteridade como corpo
Vi por Meus olhos o que nunca havia visto:
a noite e suas estrelas.
Conheci o polido, o arenoso, o desparelho, o aspero,
o sabor do mel e da maca,
a agua na garganta da sede,
0 peso de um metal na palma,
a voz humana, o rumor de uns passos sobre a erva,

o olor da chuva na Galiléia,

o0 alto grito dos péassaros.

Jorge Luis Borges *°

Conscientes de estar recorrendo a um excesso de simplificacdo, diriamos
que, a grosso modo, a démarche levinasiana da subjetividade percorre trés grandes
etapas: a relativa & existéncia anénima caracterizada pelo horror do il y a®°; a da
hipdéstase ou de instalacdo no ser, isto €, a passagem “da existéncia ao existente”; e
aquela onde ele situa o verdadeiro sentido do humano, a saber, “além do ser ou

além da esséncia’.

Considerando que o nosso trabalho estd voltado para as duas Ultimas
etapas referidas, imprescindivel se faz iniciar pela constituicdo do sujeito, a partir da
gual ele poderéa dizer-se um Eu, referido a uma identidade, como o Mesmo, situado
no mundo, em uma habitacdo que o proteja da indefinicdo do elemental, separado,
autdctone, capaz de trabalhar e de adquirir posses, advir a dimenséo do ser e do
ter, enfim, constituido como corpo, sujeito de uma historia que ele pode contar — e,

através da qual, contar-se — inscrevendo-se na ordem da cultura, sujeito inicialmente

9 Elogio da sombra poemas2. ed. Porto Alegre: Globo, 1977, p. 6.
2041...] fendmeno do ser impessoal: ‘i’ (il y a).” (El, p. 39).



27

diante de outro. A casa, oikos, constituira o eixo de sua eco-nomia, de seu

psiquismo enquanto interioridade, confirmando-o como ser separado.

1.1 Infinito: ponto de partida da concepcéao de subjetividade

A concepgédo de subjetividade em Levinas exige de maneira essencial a
colocacao da idéia de Infinito que ele vai haurir em Descartes, e que constitui 0
ponto-chave de onde é possivel conceber um modo de analise filosofica que ndo o
da Totalidade.*

Segundo Cristina Beckert (1998, p. 196), “a idéia cartesiana de infinito,
constitui, para Levinas, o produto da tendéncia heterbnoma no interior da filosofia
ocidental, uma vez que contraria o pendor para a auto fundacdo do saber”.?? Postula
um ideatum ultrapassando a idéia, o pensamento contendo mais do que pode
conter, algo recebido passivamente pelo sujeito, e talvez aqui ja identifiquemos a
primeira manifestacdo da passividade que vai caracterizar o sujeito levinasiano em
Autrement qu'étre . Apesar da origem cognoscitiva e religiosa do conceito
(BECKERT, 1998, p. 196), o Infinito vai ter em Levinas, em Totalité et Infini , a
dimensdo de exterioridade absoluta, de transcendéncia, caracterizando a relagao

metafisica. Infinito que ndo € o oposto do finito, nem a sua representacdo, como

ZL«“E_ por conseguinte, é preciso necessariamente concluir, de tudo o que foi dito antes, que Deus existe; pois
ainda que a idéia da substancia esteja em mim, pelo préprio fato de ser eu uma substancia, eu néo teria, todavi
a idéia de uma substancia infinita, eu que sou um ser finito, se ela ndo tivesse sido colocada em mim por
alguma substancia que fosse verdadeiramente infinita. E ndo devo imaginar que ndo concebo o infinito por ume
verdadeira idéia, mas somente pela negacdo do que é fifjie[alguma maneira, tenho em mim a noc¢éo de
infinito anteriormente a do finito, isto é, de Deus antes que de mim mesmo [...]” DESCARTES, René. 32
meditacdo. In: Discurso do método As paixBes da alma; MeditagBes; Objecdes e respdias.

Paulo: Nova Cultural, 1996, p. 289. (Os pensadores).

? Levinas procura mostrar até que ponto é possivel uma leitura ético-metafisica de Descartes,
sobrepondo-se a ontologia, considerando-se, além da glorificacdo do infinito, a declaragao feita a
Merzenne, segundo a qual o tratamento da questdo do infinito teria como objetivo exclusivo a
submissdo além do conhecimento. Todavia, a certeza de Descartes sobre a existéncia de Deus a
partir da idéia do infinito em nés levanta alguma objecdo, o que faria Levinas afirmar que ndo ha
idéia de Deus ou que Deus é sua propria idéia (BECKERT, 1998, p. 201-203).




28

também ndo é um finito condenado a repeticdo, prolongando-se, enquanto finito,
infinitamente; em outras palavras, ndo se trata do mau infinito criticado por Hegel.
Igualmente ndo se trata do infinito hegeliano, que engloba toda a multiplicidade, o
diverso, em si mesmo. “Hegel retorna a Descartes sustentando a positividade do
Infinito, mas excluindo toda multiplicidade, colocando o infinito como a exclusdo de
todo ‘outro’ que poderia manter uma relacdo com o infinito e que, por isso, limitaria o
infinito” (TI, p. 170-171).

Em Levinas, o Infinito assinala uma anterioridade e uma exterioridade em
relacdo a todo pensamento finito, e a sua importancia deriva, sobretudo, do fato de
impedir que a alteridade do outro seja reduzida a sua representacdo pelo Mesmo
(BECKERT, 1998, p. 198). Constituindo-se como diferenca radical, protétipo da
Alteridade, o infinito ‘resiste’ a tematizacéo visada pela intencionalidade do cogito;
caso contrério, tornar-se-ia objeto de conhecimento. Por outro lado, porém,
mantendo-se ininteligivel, anula a possibilidade de relagdo com o finito: “deve,
portanto, ser mantida a tensdo entre a intencionalidade do cogito e a inverséo desse
movimento intencional que exprime a prépria natureza simbdlica do infinito”
(BECKERT, 1998, p. 199).

Levinas considera a relagdo com o Infinito “a experiéncia por exceléncia” (T,
p. XIl), uma vez que se trata de uma relagdo com o absolutamente outro, e diz
Beckert: “quando o experimentamos em n@s, sem que Sejamos Sua causa, entdo o
seu excesso expulsa o sujeito para fora de si, numa caminhada sem regresso que é
a propria diacronia temporal” (1998, p. 201).

Levinas (TIl, p. 185-186) destaca na reflexdo cartesiana trazida pela 32
meditacdo o fato de a certeza sobre a existéncia divina possibilitar um ponto exterior

a partir do qual o sujeito podera apreender-se, e, assim, sua finitude sera doravante



29

pensada em relacdo ao infinito, e ndo mais a partir de sua mortalidade, como entre
os modernos. Este é o grande ponto a partir do qual se alavanca a construcédo do
autor sobre a subjetividade, a saber, um sujeito concebido a partir da alteridade, de
onde ela recebe sua significagdo. Como finito, o sujeito vai manter relacdo com o
infinito, sem compreender a sua finitude como uma decadéncia do Infinito, como
postula a Tradicdo Ocidental, ndo havendo, conseqientemente, sentimento de
nostalgia, desejo de retorno (TI, p. 268).

E permanecendo como tal no seio do infinito, que o finito encontra sua
justificativa e sua vocacéo de singularidade. A finitude, em Levinas, ndo vai estar
situada no ser-para-a-morte, mas sobretudo diante da plenitude dos elementos aos
guais esta exposto, e contra 0s quais precisa realizar um trabalho, abrigar-se numa
casa, buscar seguranca contra o perigo de perda da identidade e ameaca de volta

ao anonimato do il y a. Kant ira descrevé-la positivamente pela sensibilidade (T, p. 170).

1.2 A separagao: O Mesmo e o Outro

Levinas, fundando sua teoria da subjetividade na idéia do Infinito, cinde o ser
em duas categorias e, em Totalité et Infini , vai ter como eixo central o tipo de
relacdo que se estabelece entre esses dois termos, mostrando como eles se
mantém separados, apesar da relacdo. A nocdo de Infinito, vital em sua obra,
equivale a Transcendéncia, Exterioridade, Metafisica, absolutamente Outro. Somente
na perspectiva dessa idéia é que se pode perceber o sentido do humano que o autor
procura imprimir em seu pensamento; é s6 de la que é possivel perceber o sentido
das totalidades, as quais sO se resiste a partir da separacdo. A resisténcia a

totalidade é a tese que anima e da consisténcia as suas elaboracdes sobre o sentido



30

do sujeito viver num mundo que insiste em apresentar-se como sistema, por ser
esse 0 modelo de inteligibilidade dominante no Ocidente até Hegel. Essa separagao
nao implica a idéia de reciprocidade ou de oposi¢cao entre um Eu e um Outro que lhe
€ transcendente, porque isso resultaria apenas numa operacao légica, anti-tética.
“Uma transcendéncia absoluta deve se produzir como inintegravel” (Tl, p. 24), ou
seja, manter-se como exterioridade, como inadequacao por exceléncia, como
cogitatum que ultrapassa e que ndo pode ser contido pelo cogito. E fundamental no
pensamento de Levinas a exclusdo dessas posi¢cdes que terminariam por ser
absorvidas num conceito que as subsumisse, numa superacdo dialética onde o
Outro € englobado pelo Mesmo. “E preciso que a separacdo do Eu a respeito do
Outro resulte de um movimento positivo” (Tl, p. 24).

A nocdo de separacdo esta visceralmente ligada a do Infinito, que a supde,
uma vez que, remontando a Descartes, Levinas mostra como o Infinito € a Unica
idéia que ndo podemos ter por n0s mesmos, e cujo ideatum esta irremediavelmente
distanciado da idéia, ndo podendo ser contido por ela, ultrapassando-a. Separagao
que ndo é diminuicdo, degradacdo ou ‘queda’ do Infinito, mas que instaura a
dimensdo do Psiquismo, da Interioridade, da Economia, onde é possivel uma
abertura para o Infinito, porque s6 um ser separado é capaz de deseja-lo.” “O
movimento da separacdo ndo se encontra no mesmo plano que o movimento da

transcendéncia. Estamos fora da conciliagédo dialética do eu e do ndo-eu (...) nem o

ser separado, nem o ser infinito, se produzem como seres antitéticos” (TI, p. 122). E

indispensavel pensar na subjetividade separada como condicdo de uma vida interior

2 Cf. FABRI, Marcelo. Desencantando a Ontologia : subjetividade e sentido ético em Levinas. Porto
Alegre: EDIPUCRS, 1997, p. 57.



31

gue possa abrir-se para a exterioridade, para a alteridade — “esta abertura sendo
decisiva para a Metafisica que se opde a ontologia”.?*
Trata-se de algo como uma pulsacéo, fechamento e abertura para o exterior,

0 que vai implicar numa certa ambiglidade do ser separado, para que

de uma parte, a interioridade necesséaria a idéia do Infinito permaneca real e
ndo somente aparente [...] sem que a todos os movimentos de descida na
interioridade o ser que mergulha em si se reporte, por um jogo de dialética
[...] a exterioridade. Mas é preciso, por outro lado, que na prépria
interioridade [...] se produza uma heteronomia que incite a outro destino [...]
a possibilidade de descolar da condi¢do animal. (TI, p. 123).

A idéia de separacao, corolario da idéia de infinito, ocupa no pensamento de

Levinas um lugar central, pelo que considera a divisdo do Ser em Mesmo e Outro a

sua estrutura dltima (TIl, p. 247). Para ele, o grande mérito da filosofia foi ter

realizado, por meio do Logos, a separacdo em relacdo ao mundo mitico — onde
prolifera o que ele chama de “deuses sem Rosto” —, a participa¢cdo no Sagrado,
onde os seres se dissolvem no Todo por meio do éxtase (Tl, p. 74). Ele chama a
atencdo para o corte nessa participacdo, efetivado pela teoria que, através da
representacdo, mantém a relagcdo entre o ser cognoscente e o ser conhecido
limitada ao conhecimento, apontando para a separagdo existente entre 0s dois
termos. Dai o estatuto privilegiado da representacdo, embora ndo seja ela “a relacao
original com o ser” (Tl, p. 19).

Para Levinas, ndo deve haver nenhum tipo de comunh&o, de englobamento
na totalidade. Ha rejeicdo do modelo visual, sindtico, e primazia da idéia de
inadequacéo que o infinito manifesta, de assimetria, de traumatismo, de proximidade

gue implica em distanciamento.

24 «pela separacao, ha uma ruptura com a idolatria, o paganismo, o tempo das origens (tempo mitico),
o tempo da utopia (tempo do futuro), afirmando-se o presente como o tempo por exceléncia.”
(FABRI, 1997, p. 65).



32

O estatuto que goza a separacdo em Totalité et Infini fere frontalmente o
privilégio concedido a unidade que vigorou na historia da filosofia, de Parménides a
Hegel; a separacao e a pluralidade decorrente dela foram consideradas degradacéo
do Infinito, para a qual a metafisica classica apontava a via de retorno ao Uno.
Platdo, entretanto, e nisto Levinas se aproxima dele, situa o Bem fora da Totalidade.
“O lugar do Bem acima de toda a esséncia é o ensinamento mais profundo — o
ensinamento definitivo — ndo da Teologia, mas da Filosofia” (T, p. 76).

A relacdo entre dois termos assim separados, 0 mesmo e 0 outro, em que o
outro detém a primazia da relacdo tornando-a assimétrica, onde a relagcdo nao
suprime a distancia entre os termos constituindo-os em totalidade, Levinas chama de
Religiao (TI, p. 10, 52).

A separacéao instaura o tempo da interioridade, que se distingue do tempo
histérico, linear, objetivo, englobante. Aquele — o tempo da interioridade, do
psiquismo — €& descontinuo, guarda um “segredo” a partir do qual o real devera ser
também apreendido, e confere uma significacdo outra ao nascimento e a morte dos
entes, significacdo ndo esgotada pelo tempo da historia ou da totalidade (TI, p. 26).
O tempo da interioridade, des-absolutizando o tempo histérico, constitui uma ‘chave
de leitura’ a partir da qual o enigma de cada existéncia podera ser decifrado.

“O essencial da existéncia criada consiste na separacdo a respeito do infinito.
Essa separacdo ndo é simplesmente negacdo. Realizando-se como psiquismo, ela
se abre precisamente a idéia do infinito” (T, p. 78).

Em Totalité et Infini j& esta antecipada pela idéia de separacdo a marca de
unicidade do sujeito que serad desenvolvida mais profundamente em Autrement

quetre. ®

%% Cf. PELIZZOLI, Marcelo Luiz. Levinas : a reconstrugdo da subjetividade. Porto Alegre: EDIPUCRS,
2002a, p. 78.



33

Levinas insiste sobre o fato de ndo haver um terceiro termo que englobe ou
abarque a relacao entre o Mesmo e o Outro, porque, nesse caso, a distancia entre
os termos seria anulada; além disso, s6 ha Outro em relacdo ao Mesmo, ou seja, é
preciso que o Mesmo permaneca como “ponto de partida”’, como ‘entrada’ na
relacdo, para que a alteridade do Outro seja possivel: “um termo ndo pode permanecer
absolutamente no ponto de partida da relacdo sendo como Eu” (Tl, p. 6).

O Eu mantém a sua identidade apesar de todas as alteracbes que possa
sofrer; estd sempre se reencontrando, “é a obra original da identificacdo” (TI, p. 6).
Segundo o autor, existe uma passagem logica do semelhante ao Mesmo (TI, p. 265),
algo como uma tor¢cdo, um reviramento do exterior para a interioridade do Eu,
permitindo que surja a singularidade, algo que vai ser a forma prépria do sujeito que
se inicia no mundo, independentemente de sua semelhanca ou dessemelhanca com
outro individuo; algo que vai constituir a sua forma de participar da intriga
intersubjetiva, da relagdo social com outrem — dimensdo onde veremos dar-se 0
que pode ser chamado de verdadeiramente humano (TI, p. 265). E pelo processo de
identificacdo que o Eu — aquele “que tem a identidade por contetdo” (TI, p. 6) — ira
constituir-se como ser separado, conseqientemente como ser capaz de encontrar-
se com e desejar o Outro. O Eu, enquanto finito, € afetado de diversos modos, sofre

alteracGes, mas permanece idéntico mesmo assim.

1.3 O Eu enquanto corpo de gozo

Levinas realiza suas andlises filoséficas dotando-as de categorias que tocam
de verdade a concretude do mundo onde o homem habita. Oriundo da

Fenomenologia, segue — afastando-se delas — as intuicbes de Husserl e de



34

Heidegger®®, ndo deixando de reportar-se a Rosenzweig, referindo-se, em sua
defesa da subjetividade, a um sujeito “de carne e sangue”, vivendo de forma a ‘ser
afetado’ em sua ipseidade por tudo o que néo é ele e, notadamente, pela alteridade
do outro ser humano — sendo na diacronia desse encontro, enquanto “palavra e
responsabilidade”, que ele situaria o verdadeiro sentido do humano. “O corpo é o
modo da separacdo que ird informar todas as figuras da vida econémica, ao
inaugurar o ‘regime de ambiglidade’ que perpassa a subjetividade fruinte”
(BECKERT, 1998, p. 136). Enquanto com os modernos tem-se paradoxalmente uma

“subjetividade sem sujeito”*’

, com Levinas — e nisto ele se distingue dos
contemporaneos — manifesta-se um sujeito encarnado, presente com a Unica palavra
possivel diante da indigéncia do Rosto que se aproxima: um “Eis-me aqui”, que
aponta para a dimensao irremediavelmente ética de sua filosofia. Segundo Cristina
Beckert (1998, p. 18), Levinas confere ao sujeito uma substancialidade prépria, o
gue constitui um dos aspectos mais originais do seu pensamento, mas também um
dos mais ambiguos e polémicos. Na medida em que, como assinala Susin, o mundo
preenche um “intervalo entre o eu e si mesmo, e gracas a este intervalo, o eu nao

"28 antdo, como fica

retorna imediatamente a si mesmo, faz uma volta pelo mundo ...
tal substancialidade?

O gque ele faz nessa saida de si e como se processa essa volta pelo mundo?
Levinas descarta de saida a possibilidade de revolugcdo por um ‘conhecimento’; ndo

se tratara de uma experiéncia cognitiva, de cunho teorético, mas de uma experiéncia

de caréter afetivo, pré-reflexivo, vivida corporalmente. Diante do mundo como outro,

% para uma andlise da subjetividade em Levinas, Husserl e Heidegger, cf. Pelizzoli: O Eu e a
diferenca : Husserl e Heidegger; e Levinas : a reconstrucéo da subjetividade.

> ROZA-GARCIA, Luiz Alfredo. Freud e o Inconsciente . Rio de Janeiro, Jorge Zahar, 2001, p. 14.

% SUSIN, Luiz Carlos. O homem messianico : uma introducdo ao pensamento de Emmanuel
Levinas. Petrépolis: Vozes; Porto Alegre: Escola Superior de Teologia Sao Lourenco de Brindes,
1984, p. 35.



35

haveria duas formas de intencionalidade: a representatva e a do gozo,

hY

caracterizando-se esta Ultima em manter-se em relacdo a exterioridade, o que
significa “ai colocar-se corporalmente” (Tl, p. 100).

Citando Nietzsche, Casper® ressalta como o tema da carne foi renegado pela
Filosofia, desde Platdo, e como a Fenomenologia é que se langou ao desafio de
trazé-lo a luz da reflexdo filoséfica, comecando por Husserl — que prop6e uma
distincdo entre carne e corpo®’. Sartre e Merleau-Ponty sdo também pensadores
contemporaneos a tematizar sobre a carne.*! Casper considera, entretanto, como da
maior relevancia a obra de Levinas, no que concerne ao modo como a consciéncia
da temporalizacdo acede a realidade de um sujeito encarnado.

De qualquer forma, trata-se de uma questao que aguarda da Filosofia novos e
fecundos aprofundamentos, o que s6 € possivel através de uma também ‘nova’ e
fecunda forma de pensamento.

O homem comeca sua relacdo com o mundo de forma paradisiaca. Plenitude,
alegria de viver, amor a vida, fruicdo dos elementos, numa palavra, a felicidade,
sensacao que Levinas engloba sob o nome de gozo. Esse é o primeiro modo de
relacdo do existente que sai da impessoalidade do i/ y a, que se aventura pelas
cercanias do ser, sem, no entanto, nada saber disso, voltado apenas para a fruicdo
do mundo e de tudo que nele existe. "Viver é gozar da vida” (TI, p. 87).% A essa

forma de ser paradisiaca constituida pelo gozo, Levinas chama de viver de. Nosso

autor assinala a ambigilidade do gozo e da fruicdo que, por um lado, é soberana,

* CASPER, B. La temporalisation de la chair. In: MARION, J. L. (dir.) Emmanuel Levinas : Positivité
et Transcendance. Paris: Presses Universitaires de France, 2000, p. 165 (traducdo nossa).

%0 «E preciso igualmente, como diz o préprio Husserl, mundanizar a carne, para que ela apareca como
corpo entre os corpos”. RICOEUR, Paul. O Si-Mesmo como Outro . Campinas: Papirus, p. 380.
L E preciso nédo esquecer Paul Ricoeur que, na obra supracitada, vai proceder a uma andlise do que
ele chama “o tripé da passividade e, portanto, da alteridade”, sendo o corpo préprio ou a carne a
prlmelra figura de alteridade.
2 %O recurso ao modelo da fruicdo permite a Levinas superar alternativa entre o ideal de um sujeito
universal e englobante e a simples pulverizagcao deste, criando uma subjetividade, ao mesmo
tempo solidéria da totalidade e encerrada em si mesma.” (BECKERT, 1998, p. 134).



36

mas por outro, mantém uma certa dependéncia em relacdo aos contetdos da vida,
conteudos que fazem a alegria e a graca de viver. “Os objetos de que vivemos nao
sdo objetos de representacdo, nem utensilios, mas objetos de gozo” (TI, p. 43). Com
isso, Levinas exclui a consideracdo apenas pratica e biologica da vida, animando-a a
partir de tudo que a constitui e que se oferece “ao gosto” (Tl, p. 82); trata-se de uma
dimensao inundada de prazer, onde se mesclam o belo, o saboroso, o agradavel ao
tato, onde h& por toda parte a fruicdo dos elementos nos quais o Eu principiante “se
banha”.** O amor da vida em Levinas distingue-se do cuidado com o ser, em Heidegger,
porque neste € de amar o ser que se trata, e, em Levinas, a questao € apenas ser
feliz, nem representacdo, nem reflexdo, somente felicidade de ser (TI, p. 118).

Desse modo, 0 gozo nao se refere a consciéncia de, nem ao saber, mas ao puro
sentir, & esfera da afetividade. E algo pré-reflexivo, ndo teorético, incidindo sobre as
sensacgdes, onde ndo ha espaco para a logica capitalista das vantagens, do uso: a questédo
nao € usufruir, mas fruir, sem interesse algum: “Gozar sem utilidade, em pura perda,
gratuitamente, sem se referir a nada mais, em puro desperdicio eis o humano” (Tl, p.107).3

O corpo € o modo pelo qual se realiza a separacao, o que lhe vai dar um lugar
privilegiado no pensamento de Levinas, uma vez que constitui a base sobre a qual
assenta a nocdo de transcendéncia.®®: Ele vai constituir uma figura de alteridade, por

7

viver através da transformacdo do outro, que é o mundo, no Mesmo. Levinas

¥0 gozo nao é relativo apenas ao objeto, mas refere-se também ao proprio fato de precisar de
objeto. A prépria necessidade em si é experimentada como gozo (cf. Tl, p. 104). Isso ndo apontaria
ja, ainda que rudimentarmente, para a subjetividade enquanto desejo, ou seja, enquanto tendendo
para algo além do proprio objeto de satisfacdo da necessidade? Desejo que veremos “surgir’ mais
especialmente, quando da revelacdo do Outro como Rosto?

% LEVINAS se refere a diferenca de sua forma de abordar o gozo em relacéo a Platéo, porque este,
segundo ele, analisa-o em termos de perdas e ganhos, denunciando a falta de ganho real que
existe no preenchimento de uma falta através dos chamados prazeres impuros. E explica: “é
preciso concebé-lo em seu devenir, em seu acontecimento, em relacdo ao drama do eu se
inscrevendo no ser, jogando numa dialética. Toda a atracdo dos alimentos terrestres, toda a
experiéncia da juventude se opde ao calculo platdnico”. LEVINAS, E. Le Temps et |"autre .
Montpellier: Fata Morgana, 1979, p. 92 (traducdo nossa). A partir de agora essa obra sera
identificada pela abreviatura TA.

% «A jdéia de transcendéncia em Levinas s6 pode comecar a partir da corporeidade dos homens, isto
€, pelo carater sensivel e corpdreo da existéncia.” (FABRI, 1997, p. 56).



37

considera como protétipo da relacdo corporal com o mundo a alimentacdo, o
consumir, e 0s primeiros objetos de gozo sdo considerados alimentos; ainda que néo
necessariamente consumidos pela boca, saboreia-se tudo, tudo € alimento: o
perfume, o vento... “A primeira intencionalidade liga-se ao ‘sabor’ e ao mundo como
alimento. [...] O mundo é alimento” (SUSIN, 1984, p. 36). Sao os alimentos que
caracterizam nossa existéncia no mundo; neles esta sua prépria finalidade, e ndo no
fato de servirem a sobrevivéncia. “Nao € justo dizer-se que vivemos para comer,
mas também nao é justo dizer que comemos para viver. A finalidade ultima do comer
esta contida no alimento” (TA, p. 45). Todo gozo tem como estrutura fundamental a
alimentacao; o outro ndo é mais o outro: é eu. O corpo proprio € um corpo de gozo,
que tem na sensibilidade a sua forga, um corpo que vibra como egoismo e no
egoismo, e que é “uma constante contestacdo do privilégio que se atribui a
consciéncia de ‘dar sentido’ a todas as coisas” (Tl, p. 102).

Vamos delineando, assim, os atributos do Eu que se inaugura como existente,
separado, egoista (sem que isso tenha alguma conotacdo moral, mas se refira a um
momento estrutural na constituicdo do sujeito), sensivel, “ateu, se se entende por
ateismo uma posicdo anterior a toda negacdo e a afirmacdo do divino, ruptura da
participacéo a partir da qual o eu se coloca como 0 mesmo e como eu” (Tl, p. 30). A
sensibilidade esta ligada ao gozo do elemento, ndo pertence a ordem do saber, mas

a dimenséo afetiva, possibilita o contentamento da existéncia (TI, p. 108).

1.4 Corpo e Consciéncia

Afirmando a relagdo social como “a experiéncia por exceléncia, relacdo

metafisica”, “que aborda sem tocar”, para além da relagdo com o ser, Levinas néo vé



38

ai a intencionalidade como a evoca Husserl, no sentido de ligar um sujeito a um
objeto. O ato objetivante, préprio também da representacdo, mesmo se apoiando
sobre a transcendéncia, ndo leva ao Outro, mas permanece no Mesmo (T, p. 81).

Em Levinas — segundo analise de Vasey, e que confronta Husserl na
abordagem do corpo — a intencionalidade esta ligada a corporeidade e significa a
vulnerabilidade do sujeito. Na realidade, o corpo em Levinas goza de um estatuto
fundamental na constituicdo da subjetividade, uma vez que ele é condicdo para a
consciéncia, que se torna encarnada, o que constitui uma posicdo radicalmente
contraria a de Husserl, que confere a consciéncia o privilégio de ser incondicionada
e ter primazia sobre a corporeidade — apesar do lugar de destaque que o corpo
ocupa na teoria husserliana®.

O percurso realizado por Levinas faz emergir em primeira instancia a relacao
do eu com o mundo, que vai possibilitar a dimenséo da interioridade, constituida a
partir da exterioridade do mundo, tornando assim possivel o acesso a exterioridade
absoluta, “esta interioridade, por sua vez, aparecera como uma presenca em casa, 0
gue quer dizer habitacdo e economia” (Tl, p. 82). Desse modo, a transcendéncia vai
se dar tendo como base a existéncia corporal: “é preciso pensar a ‘maneira’, 0o
movimento e o vibrar do corpo como uma transcendéncia especifica” (PELIZZOLI,
2002a, p. 85).

Husserl vai considerar a alteridade decorrendo do Mesmo da consciéncia, 0
idéntico engendrando o outro, enquanto Levinas faz o movimento inverso, levando a
identidade da consciéncia a decorrer da alteridade, porque o0 seu ponto de partida é
a sensibilidade, o viver de, o que significa uma relacdo com as coisas que nao sao

mais objeto de representacdo, mesmo intencionais. Husserl entrevé a possibilidade

% Cf. VASEY, Craig M. Le corps et I'Autre. Exercices de la Patience , Paris: Obsidiane, n. 1, p. 33-41,
1980.



39

de conceber uma consciéncia “sem mundo”, sem corpo e mesmo sem alma, estes
sendo apenas unidades de uma constituicdo intencional. Vasey (1980) assinala
como, desde os seus primeiros textos, Levinas pretende mostrar a relacdo da
consciéncia com a corporeidade. Enquanto a intencionalidade, em Husserl, esta
fundada no intelectualismo, € desencarnada e idealista, em Levinas ela se manifesta
como encarnada e pré-teorética, sendo que, pela estrutura da existéncia corporal, o
outro aparece como outrem e resiste a todo projeto de reducdo. Ainda segundo
Vasey, tudo em Husserl volta a ficar submetido a representacdo, que descreveria um
movimento centripeto, de retorno a si, a 5 Meditacdo Cartesiana depositando no
trabalho da consciéncia toda a compreenséao da alteridade do outro, ndo se dando
conta desta enquanto Outrem.37 A primazia concedida a consciéncia manteria tudo
na esfera da homogeneidade, enquanto Levinas amplia a idéia de intencionalidade
para 0 gozo, para a dimenséo corporal, “que ndo somente ndo é retorno a si, mas é
aventura para além de si e encontro da alteridade radical de Outrem” (p. 37) , a
transcendéncia, fundando-se assim no corpo, constituiia a verdadeira
transcendéncia, ndo sendo transcendéncia para uma consciéncia, como ocorre no
caso de Husserl, por funda-la na representacédo. A consciéncia estaria assim, desde
sempre, possuida pela alteridade. O “outro em mim”, na esfera da representacao vai
implicar na reducdo do Outro ao Mesmo e na determinacdo do Outro pelo Mesmo”,
sem que o Mesmo seja determinado pelo Outro. O “outro em mim”, no pensamento
levinasiano, enquanto corporeidade, vai significar vulnerabilidade, exposicdo ao
Outro, sem possibilidade de refugio, mas esta radicalizacdo s6 vai ser efetivada

a partir de Autrement qu’ étre.

3" para maior aprofundamento do tema, remetemos a PELIZZOLI, M. L. O eu e a diferenca: Husser!
e Heidegger.



40

1.5 A Morada

“A atividade que pode satisfazer as necessidades descreve uma base ou um
centro, determina o primeiro ponto num elemento que nédo pode se ordenar em
mundo sendo a partir de um ponto fixo”, dai constituir-se o centro do mundo a partir
do qual “tudo se ordena e se orienta como o corpo necessitado” (VASEY, 1980, p.
36). Isso subverte o privilégio da consciéncia como doadora de sentido, porque ela
encontra na localizacdo da sensibilidade a condi¢do de sua localizag&o. E por isso
gue “a necessidade é o primeiro movimento na identidade do Mesmo” (VASEY,
1980, p. 36). O Eu, enquanto ser separado, recusa-se a conceitualizagéo, pela qual
ele entraria na distingdo entre individual e geral, € nisso que consiste a ipseidade do
eu, e 0 que o impulsiona para o recolhimento, a fim de criar a interioridade de que
precisa para constituir-se verdadeiramente como humano. Sé a partir de entéo é que
0 ser pode constituir-se como sujeito, o que se realiza empiricamente como Casa. “O
papel privilegiado da casa néo consiste em ser o fim da atividade humana, mas, em
ser condicao desta e, nesse sentido, o comec¢o” (T, p. 125). Esta pode ser objeto de
gozo, pode ser um objeto entre outros, mas, diz Levinas, a sua real finalidade é
possibilitar a representacéo da natureza, para que ela possa ser “transformada” em
mundo (T, p. 125). E s6 completando a obra da separacdo, que o ser pode construir
uma civilizagcdo de trabalho e de posse, a intimidade de uma casa sendo a
concretizacao primeira (Tl, p. 126).38 Levinas insiste na importancia fundamental do

recolhimento do Eu, da interioridade, para que, de fato, a casa, com tudo o que

¥ Levinas distingue, nesse ponto de sua elaboracéo, entre “0 cOrpo como corpo hu” € 0 COrpo Como
minha posse, 0 que s6 acontece a partir da instalagdo da casa: “a extraterritorialidade condiciona a
posse de meu corpo” (Tl, p. 135-136)



41

implica de calor, docura, intimidade, familiaridade, possa ter significacdo. Sem
aguelas condicdes, permanecer-se-ia no puro elemento, na existéncia natural, fora
do ambito de qualquer simbolismo.

O ‘dentro’ da casa corresponde a um ‘dentro’ de si mesmo, um chez soi, que,
segundo Levinas, é o estilo do homem. E s6 existindo nesse dentro e como dentro,
gue ele pode sair e realizar o trabalho que lhe permitir4 passar do gozo imediato dos
elementos para o gozo mais estavel da posse, onde ele advém a ordem do Ter.
Esse recolhimento — condicdo sine qua non da humanizagéo do sujeito — requer a
presenca de outrem, uma acolhida que permite cristalizar a intimidade, uma
“presenca-auséncia” representada pela Mulher, que é siléncio, discricdo, simbolo da
hospitalidade. Constituicdo de um Outro, que é um Tu familiar, relacdo de
horizontalidade, porque “a habitacdo ainda ndo é a transcendéncia da linguagem”
(TI, p. 128).% A partir desse momento, ou seja, a partir de quando se estabelece a
familiaridade, a obra da separacdo estd completa e “o existir significa desde entdo

morar” (Tl, 129).%°

1.6 O advento a ordem do Ter: o trabalho, a posse

Uma vez criada a habitacdo, sera possivel o trabalho e a propriedade. O
trabalho age sobre o elemento, fixando-o na casa, acalmando-o pela posse, a qual

tem a propriedade de neutralizar o ser do ente, privando-o de sua alteridade,

39 Segundo BECKERT (1998, p. 147), o recolher-se é associado a mulher e “como tal ndo é apenas
metéafora, mas categoria ontolégica, capaz de suspender a alienagéo ao diadlogo e a posse, préopria
a faceta masculina do ser humano, dominada por uma racionalidade objetivante e desertificadora.
O Feminino, pelo contrario, enquanto criagdo de um espaco habitado, é veiculo da comunicagéo
intersubjetiva imediata, pois significa a familiaridade necessaria a uma relagdo eu-tu, onde o
siléncio é condicdo de enriquecimento e fortalecimento interior do eu.”

“0 “Por sua vez, sendo a interioridade da casa o nicleo a partir do qual o mundo é perspectiva,
constitui a fonte inquestionavel de valor que eleva o eu acima do ser e o coloca na posicao
privilegiada de ponto de partida para toda a constru¢do metafisica.” (BECKERT, 1998, p. 141).



42

roubando-lhe sua independéncia (TI, p. 131-132). A coisa, identificada a um bem
gue se possui, a um ter, € uma operacdo que se inicia pelo trabalho sobre o
impenetravel da matéria, tirando do ente o seu ser, tornando-o presa facil de uma
manipulacéo; a mao se destaca como o 6rgao por exceléncia da preenséo, da relagéo
pela aquisicdo, pela reducdo da alteridade a minha propriedade. “A ontologia que
apreende o ser do ente, a ontologia, relacdo com as coisas e que manifesta as
coisas € uma obra espontanea e pré-teorética de todo habitante da terra” (Tl, p. 131-
132). Levinas chama a atencdo para a relacdo do trabalho com o tempo: sendo o
gozo imediato do elemental, aléem de felicidade e plenitude, também incerteza,
ameaca de um futuro indeterminado, o trabalho atua sobre esse carater de
imprevisivilidade e de mudanca, fixando o elemento em coisas estaveis, inalteraveis
pelo tempo, substancias. Assim, processa-se um ‘adiamento’ desse futuro incerto,
um dominio exercido pelo trabalho sobre o tempo (Tl, p. 144). Trabalho, corpo e
consciéncia se imbricam como articulagdes da interioridade, tornando possivel ao
homem afirmar-se como eu, ao mesmo tempo recolhido e aberto para a exterioridade.
Desde que haja uma morada onde o ser possa habitar, sera possivel falar de
consciéncia intrinsecamente ligada a corporeidade e contemporéanea a ela. O corpo,
enquanto posi¢cao sobre a terra, afirma-se em sua ambiguidade de dependéncia do
outro, mas simultaneamente independéncia, movimento de saida e de retorno a si,
imanéncia. O tempo revela-se prenhe de possibilidades, de porvir, “ter consciéncia é
precisamente ter tempo” (Tl, p. 140).

Apbés havermos examinado a constituicdo do Eu em sua dimensao
econbmica, onde o corpo aparece como primeira forma de alteridade, seguiremos
um pouco Susin (1984, p. 75-77) em sua analise, onde o corpo aparece como “corpo

préprio”, “exposican”, “corpo tatico , exposto para a-preender e com-preender”, como



43

condicdo de conhecimento. Ai séo ressaltados os papéis da sensibilidade, da mao,
do olho e sua relagdo com a luz. A sensibilidade como acontecimento imediato da
fruicAo, como a via de acesso ao outro que € o mundo, mas a0 mesmo tempo
subjugada, na tarefa do conhecimento, & Razdo, o que a colocaria num ‘status
inferior’, por nao constituir um guia muito fiel as pretensées do saber sobre a
verdade*'. Levinas, porém, procura reabilitar a importancia das sensacées,

reivindicando para todas elas — e ndo somente para as sensacoes visuais e tateis

— uma funcéo transcendental sui generis:

uma fenomenologia da sensagdo como gozo, um estudo do que poderia
chamar-se sua fungéo transcendental, que ndo leva necessariamente ao
objeto nem & especificagdo qualitativa de um objeto, e como tal
simplesmente visto se imporia [...] a representa¢do ndo é uma obra s6 do
olhar, mas da linguagem. (T, p. 163).

Para Levinas, o privilégio concedido pela Filosofia a visdo e ao tato derivam
do fato de a luz tornar vazio o espago, dando a impressao de que o objeto vem do
nada, tem no nada a sua origem. “Esta vinda a partir do vazio é assim a vinda a
partir de sua origem — esta “abertura” da experiéncia ou esta experiéncia de
abertura explica o privilégio da objetividade e sua pretensdo de coincidir com o
préprio dos entes” (TI, p. 164). Em sintese, a casa € a referéncia basica da
dimensado econdmica, segundo a prépria etimologia o indica, sendo através dela que

0 eu entra em relagcdo com o0 mundo e com os outros eus.*

*L LEVINAS refere que a profundeza da filosofia cartesiana do sensivel reside no fato de situar a
sensacdo — idéia sem clareza e distingdo — no &mbito do util e ndo da verdade (TI, p. 108).
2 Cf. BECKERT (1998, p. 145-146).



44

Trabalho e casa constituem, portanto, elementos através dos quais o eu interrompe
a fruicdo, o gozo imediato, investindo numa construcdo cujo resultado é a

economia.®®

3 Cf. BECKERT (1998, p. 146}A economia &, pois, o resultado do processo totalizador
com o que o eu adia a fruicdo, pelo trabalho e pela casa, na medida em que, ao renunciar a
satisfacdo imediata, se expde a objetivacéo e a identificacdo com aquilo que produz.”



45

CAPITULO 2

O FEMININO: A ALTERIDADE COMO UM TuU

Idas e vindas silenciosas do ser
feminino que faz ressoar com seus passos as
espessuras secretas do ser ...

Levinas *

Como és formosa, querida minha, como és
formosa!

Os teus olhos sdo como os das pombas,

e brilham através do teu véu.

Os teus cabelos sédo como o rebanho de cabras,
gue descem ondeantes do monte de Gileade.
S&o0 os teus dentes como o rebanho das ovelhas
recém-tosquiadas, que sobem do lavadouro,

e das quais todas produzem gémeos,

e nenhuma delas ha sem crias.

Os teus labios sdo como um fio de

escarlate,

e tua boca é formosa;

as tuas faces, como roma particular, brilham
através do véu.

O teu pescogo € como a torre de Davi,
edificada para arsenal;

mil escudos pendem dela,

todos broquéis de valorosos.

Os teus dois seios sdo como duas crias,
gémeas de uma gazela,

gue se apascentam entre os lirios.

Cantares de Salomdo 4:1-5

Talvez seja na concepcado do Feminino, enquanto figura da alteridade, que
Levinas comece realmente a enveredar na direcdo do que veremos em Autrement
qu'étre a respeito da subjetividade como passividade e como exposi¢do. A
articulagéo que ele estabelece entre o Feminino e o Amor45 leva-nos a vislumbrar

uma outra possibilidade para o Eu que, num primeiro momento, foi eminentemente

1, p. 129.

*® “Jamais se esta tdo s6 quanto diante da morte e face ao amor. Uma certa experiéncia do deserto.
Mas é preciso ir ao deserto para se encontrar diante da sarca ardente.” WEBER, Elisabeth.
Anamnése de I'l'mmemorial. In: MUNSTER, Arno (dir.). La différence comme non-indifférence
éthique et alterité chez Emmanuel Lévinas. Paris: Edition Kimé, 1995, p. 91.



46

‘ativo’ em sua confrontacdo com o mundo, em seu dominio sobre a impessoalidade
do “elemental”. E diante da alteridade como um Tu que o sujeito comeca a sofrer a
afeccdo (e a afeicdo) que vem do Outro, abrindo-se para a dimensdo do

acolhimento.

2.1. Eros: locus privilegiado do Feminino

Como ja haviamos assinalado, a mulher, simbolo por exceléncia da
hospitalidade, é colocada inicialmente na reflexdo levinasiana como
condigéo da Casa, do acolhimento e da intimidade, que tornam
possiveis a criacdo do espaco propriamente humano onde o Eu
recolhido, ao abrigo da plenitude e da ameaca do elemento, pode
constituir-se como Eu préprio, um Eu-mesmo.

E, porém, na Fenomenologia do Eros, que Levinas centraliza a sua
elaboracdo sobre o Feminino, ndo s6 porque “o Feminino é a epifania do Amado”
(TI, p. 233) como pelo fato de Eros constituir uma relagdo que nao se traduz em
poderes (TA, p. 80) — e aqui fica mais uma vez evidente a aversao de Levinas ao
reino do poder, que ele identifica a esfera do ser, a guerra, a totalizacdo, a reducéo
do Outro ao Mesmo, com a consequente negacdo de sua alteridade (TI, p. IX). A
relacdo erotica, Levinas a considera como de um estatuto excepcional dentre todas
as relacgdes, por constituir o feminino o locus privilegiado onde “a alteridade se
realiza” (TA, p. 81). Para ele, a diferenca dos sexos “condiciona a possibilidade
mesmo da realidade como multipla, contra a unidade do ser, proclamada por
Parménides. [...] ndo € uma contradicdo [...] nem é também uma dualidade de dois

termos complementares [...]" (TA, p. 78). Levinas fala numa “dualidade insuperavel

dos seres”, jamais tornando-se um nos .



a7

Todo o pensamento de Levinas vai, assim, na direcdo oposta ao mito
platdnico das duas metades formando um Todo. Os seres, na relagdo amorosa,
mantém-se ligados, porém separados; trata-se de “uma soliddo a dois, um egoismo
a dois” (Tl, p. 242-244). Alias, em Totalité et Infini , a idéia de separacdo é mantida

47
durante toda a obra, em quaisquer das relagbes abordadas, mesmo Ql.....
posteriormente ele vai tratar da paternidade, onde o filho “sou eu e é outro’,
persistindo cada um sempre em sua singularidade. A idéia do amor como fuséo,
implicando um todo pré-existente € absolutamente contestada por Levinas (TI, p. 83-
84).

Outro radicalmente mistério, contrario absolutamente contrario, sédo alguns
nomes que o autor utiliza para denominar o feminino, cujo modo de ser consiste
numa “fuga diante da luz”, no “esconder-se” (TA, p. 79).

Apesar de deixar claro que a mulher constitui um Tu familiar, intimo,
membro da sociedade fechada de dois amantes, e nédo constitui ainda o Vos da
transcendéncia, do ensinamento, da altura (TI, p. 129), Levinas parece apontar para
o fato de tratar-se de algo que ja toca a relagdo metafisica — definida por ele como
“aguela que aborda sem tocar”: mesmo no campo da sensibilidade, do olhar, do
sentir, da caricia, a questéo refere-se sempre a algo que escapa. Nunca o dominio,
a posse, a conquista, mas o entre-dois, o lugar que ndo é o espagco geomeétrico — a
inviolabilidade. A virgindade do “Eterno Feminino” talvez manifeste como nenhum
outro elemento de sua teoria a inapreensibilidade do Outro, a impossivel reducéo da
alteridade do Outro ao territério do mesmo. Identificando a inteligibilidade com a
visdo, modelo hegemoénico de adequacao na Histdria da Filosofia, Levinas denuncia-
0, ‘criando’ uma outra possibilidade — a da resisténcia ética que o Feminino ja

prefigura, o jamais deixar-se possuir completamente:



48

esta alteridade do feminino ndo consiste em uma simples exterioridade do
objeto. Também n&o constitui uma oposi¢céo de vontades. O Outro ndo é um
ser que nds encontramos e que nos ameaca ou que quer apoderar-se de
nés. O fato de ser refratario a nosso poder ndo constitui uma poténcia maior
que a nossa. E na alteridade que consiste toda sua poténcia. Seu mistério
constitui sua alteridade. (TA, p. 79-80).

A alteridade encarnada no Feminino, Levinas ndo a coloca, portanto, como
liberdade, mas como mistério, e é exatamente esse aspecto que lhe interessa 48
privilegiar a relacdo eroética, a alteridade tendo primazia sobre a liberdade; alteridade
do feminino enquanto retirada, linguagem silenciosa.

Verifica-se, ao longo da analise levinasiana do Feminino, sucederem-se as
ambigilidades, os deslizamentos proprios de uma linguagem que tenta dizer o
indizivel, a subversdo de termos como profanagcdo, clandestinidade, egoismo,
lascivia, impudor, carnal... sente-se que se esta no reino dos mal-entendidos, dos
sub-entendidos, do equivoco, enfim, “epifania do Feminino” (TI, p. 241).%° Levinas vai
tracando os contornos, a especificidade, aquilo que torna Eros tdo especial e caro ao
nosso tema. Explica ele: “pelo amor, a transcendéncia vai, a0 mesmo tempo, mais
longe e menos longe que a linguagem [...] o amor, situado no limite da
transcendéncia e da imanéncia, nenhuma linguagem o diz em sua verdade: nem a
linguagem da sensacéo, nem a linguagem do espirito” (TI, p. 232-233).

Pelo Eros, o sujeito sai daquela soberania, da independéncia-dependéncia,
gue gozava em relacédo a alteridade mundana e que marcava a dimensao da Eco-
nomia.

A alteridade manifesta-se simultaneamente como fraqueza, vulnerabilidade,
fragilidade no que é visado pelo amor, mas também como peso, o peso da néo-
significancia, porque situada entre a significacdo propria do Rosto e a nao-
significancia propria do lascivo, e aqui estamos diante de mais uma aporia implicada

pela beleza feminina: “o Rosto feminino redne esta claridade e esta sombra” (Tl, p.

“% Cf. SUSIN, 1984, p. 185.



49

240). Considerando o Rosto como principio de toda significacdo, precedente a
Sinngebung, origem da exterioridade, “se o feminino oferece um Rosto que vai além
do Rosto” (TI, p. 240), vai também além de toda significagéo, onde Levinas situa o
lascivo, mas alerta: “é preciso que o Rosto tenha sido percebido para que a nudez
possa adquirir a ndo-significancia do lascivo” (Tl, p. 238). Vemos, assim, cor 49
interpenetram niveis que ora tocam a transcendéncia, ora a imanéncia, sem que

nenhum desses registros seja completamente isolado do outro, mas antes, tecidos

juntos para compor a trama do equivoco com o qual Levinas identifica o erético.*’

A equivocidade tem a funcdo de inverter a atividade em desfalecimento e
promessa de outro e de futuro. E por isso uma “iniciacdo” e ndo uma
iniciativa: a ternura e a caricia des-solidificam e introduzem a uma espera de
outro que poderiamos comparar ao sofrimento, enquanto o outro a chegar
tem a mesma estrutura de futuro da morte. (SUSIN, 1984, p. 185).

E proprio do amor a ambigiiidade de poder situar-se ao nivel da pura
necessidade, visando a uma satisfacdo egoista e de natureza incestuosa, cujo
paradigma Levinas vai buscar no mito de Aristéfanes situado por Platdo em O
banquete, simples imanéncia, completude imaginaria em um todo perfeito; e, ao
contrario, tender para o outro em sua transcendéncia, desejo metafisico jamais
saciado. Necessidade e desejo se dando ao mesmo tempo, faz surgir um tempo
outro, diverso daquele da consciéncia e que torna fecunda a relagdo amorosa.48

O movimento do amante na diregcdo da fragilidade da Amada, Levinas
denomina caricia, que, apesar de sensibilidade, ndo se contenta com o sensivel,
buscando algo que esta para além de tudo que possa alcancar, a que o filésofo
chama de algo-que-néo-é-ainda, um menos que nada (Tl, p. 235), diferente do
possivel, diferente do apreensivel, de tudo que possa ser antecipado. A caricia

estaria relacionada com a ternura, que € da ordem do evanescente, pois “no carnal

T Cf. TI, p. 233.
8 Cf. BECKERT, 1998, p. 242.



50

da ternura, o corpo deixa o estatuto de ente” (Tl, p. 236), oferecendo-se como nudez

eroética:

A nudez erética diz o indizivel, mas o indizivel ndo se separa desse dizer,
como um objeto misterioso estranho a expressao se separa de uma palavra
clara que procura circunscrevé-lo. A maneira de ‘dizer’ ou de manifestar-se,
esconde ocultando-se, diz e cala o indizivel, atormenta e provoca. O ‘dizer’
— e ndo somente o dito — é equivoco. O equivoco néo se joga entre dois
sentidos da palavra, mas entre a palavra e a rendncia a palavra, entre a
significAncia da linguagem e a nao-significancia do lascivo que dissimula
ainda o siléncio. (Tl, p. 237-238).

Nessa busca, sem saber o que procura, a caricia visa o futuro pelo préprio
futuro, sem algo que o preencha, que esteja Il como um conteldo, e, nesse sentido,
Levinas diz que “a volupia é uma experiéncia pura” (Tl, p. 238); constitui uma
dimens&o que ndo tem sido reconhecida pela analise filoséfica.*® Nao visando nem
uma pessoa, nem uma coisa, mas o terno, a caricia visa assim aquilo que ndo tem
mais o estatuto de ente, mas se situa entre o ser e o ndo-ser-ainda.>

Na relacdo com o mistério que é o feminino, naquilo que Levinas chama

“a noite do eroético”, da-se a profanacao, que seria “uma das relacdes possiveis com

ele”, o mistério, onde a tensao entre escondido e descoberto mantém a

clandestinidade, o segredo, a virgindade, o ser-nao-ser-descoberto (TA, p. 79).

2.2 Eros e Psyché: o Rosto que nédo pode ser visto

O mito de Eros e Psyché® ilustra talvez melhor que qualquer outro os
tracos essenciais de algumas teses expostas por Levinas em sua abordagem da
relacdo amorosa. Psyché, icone da beleza feminina — pelo que desperta a ira e a
vinganca de Vénus —, € mortal, portanto vulneravel, fragil. Transportada por Zéfiro

para o alto de uma montanha de onde sera arrebatada pelo que ela julga ser um

9 Cf. TA, p. 83.
0 Cf. TI, p. 236.
L APULEIO, Lucio. O asno de ouro . Rio de Janeiro: Edicdes de Ouro, s.d., p. 88-125.



51

monstro, devera contrair nipcias com este. NUpcias associadas a morte — todos no
reino choram antecipadamente a morte de Psyché. “Em Eros como na morte, [0
sujeito] esta passivamente apto para um real encontro com o outro” (SUSIN, 1984, p.
185). Psyché parte para o desconhecido, ndo contando com a minima hipotese de
retorno, ja que é para a morte enquanto outro que ela parte, segundo acredita. Em
vez de um monstro, existe Eros em fulgurante beleza, mas com uma condi¢do: néao
pode ser visto; 0 seu Rosto deverd permanecer desconhecido da jovem esposa. Os
amantes sé se encontram, portanto, a noite, longe da luz — que é o modo de ser
préprio do feminino.®* “A luz — elemento do conhecimento — torna nosso tudo o
que encontramos (TI, p. 252). Levinas fala da noite do erético: noite do escondido,
do clandestino, do misterioso, patria do virgem (T, p. 236). Ap6s cada encontro,
Eros se vai: “o0 outro enquanto outro ndo € aqui um objeto que se torna N0Sso ou que
se torna n@s; ao contrario, ele se retira para seu mistério” (TA, p. 78). Por maior que
fosse a insisténcia de Psyché para trazer as irmas, a fim de falar-lhes, isso lhe é
interditado por Eros: “o feminino € o outro, refratario a sociedade, membro de uma
sociedade a dois, de uma sociedade intima, de uma sociedade sem linguagem” (TlI,
p. 242). Relacdo que deve ser mantida na profanacéao, o que equivale a dizer entre o
clandestino e o descoberto, ou, em outras palavras, “revelacdo do escondido
enquanto escondido” (TI, p. 237).

Um dia, porém, Psyché transgride o pacto e, furtivamente, vé o Rosto de
Eros. Nao ser visto era a ‘condicdo de possibilidade da relacdo’. “Nem saber, nem
poder: [...] a sexualidade ndo € em nd6s nem saber, nem poder, mas a pluralidade
mesmo de nosso existir’ (TI, p. 254). E no instante mesmo em que o V&, em que

tenta, pelo conhecimento, apropriar-se do que lhe escapava, Psyché o perde. Eros

2 Cf. TA, p. 79.



52

vai embora, porque segundo ele: “0 amor ndo pode viver sem confianca”, o que em
termos levinasianos significa: “nada se distancia mais de Eros do que a posse” (Tl,
p. 243). Mas, da relacéo, foi engendrada VolUpia, que o nosso autor situa em uma
ordem totalmente diversa da dos outros prazeres, como comer e beber, uma vez que

ela se nutre de si mesma:

E precisamente a alteridade [...] que d& a Eros e a voluptuosidade sua
grandeza diversa das outras formas de gozo dos elementos, e faz com que
0 amor nao chegue jamais a mesma satisfacdo ou possessao com que sdo
satisfeitas as necessidades e sdo dadas as coisas a propriedade: no amor
ha acréscimo de fome, uma inadequagdo e um excesso provocado pela
alteridade que se da no Eros. (SUSIN, 1984, p. 184).

N&o visa sendo a si mesma, € “amor do amor do outro” (TI, p. 244), o que

equivale a dizer que ndo ha objeto préprio da volupia.

2.3 De que sujeito se trata no Eros?

A estrutura da relagcdo erotica aponta para um primeiro momento da
subjetividade em que o0 eu experimenta o viés da passividade, da perda de sua face
herdica e viril, se enternece, se feminiliza.>® Existe na relacéo erética uma completa
inversao da posicao assumida pelo ser ao hipostasiar-se como existente, em sua vitoria
sobre 0 anonimato da existéncia, sobre o horror caracteristico do il y a. Enquanto ali o
eu assumia uma identidade forte, ligada a iniciativa e a afirmacdo do ser, na relagéo
amorosa ele se demite dessa posi¢do, ou melhor dito, € demitido pela alteridade do
feminino, e sua identidade vai derivar “da passividade do amor recebido” (TI, p. 248).
Levinas fala de iniciacdo (ao mistério) e ndo de iniciativa. O sujeito € o si de um outro e

nao mais somente de si mesmo, encontra também o si de um outro, que se oferece a ele

%3 Cf. TI, p. 248.



53

como objeto de gozo.>* Acede a um territério onde faltam “as coisas sérias” e o riso se
difunde, criando, além do cémico, um espaco préprio do equivoco, dos subentendidos,
expressdo sem palavras. Plenitude da nudez erética reenviando ao lascivo e ao Dizer,
para além do Dito. O sujeito € conduzido ao se da corporeidade, sua e do outro, condi¢ao
da fecundidade.>® N&o é um encontro que se da no face-a-face, mas na materialidade. E
uma estrutura nao entre sujeitos lutando entre si pela conquista da liberdade um do
outro, mas trata-se, antes, de entrada no mistério, quando toda a dimenséo do enigma
predomina sobre a compreensao e sobre a iniciativa. Todo o aspecto de poder deriva
justamente da alteridade, enquanto algo que, para aquém ou além do poder, tem toda a
forca do inassimilavel, do “discreto ausente” que evoca uma presenca acolhedora, doce
abertura para o tempo infinito de onde pode surgir um outro como eu e nao-eu, € a prova
da vitéria sobre a morte. Através do Eros, o eu se liberta do retorno a si, tipico e
incessante de quem detinha a posse de si mesmo. Nao tem a estrutura de um
Ulysses, que retorna a si depois da aventura. Sua subjetividade “ndo consiste em

suportar representacdes ou poderes — mas em transcender na fecundidade” (T1, p. 249).

2.4 A fecundidade

Levinas situa a fecundidade enquanto relacdo com um futuro que nédo é
futuro do mesmo, como categoria ontolégica>®, mas “é preciso um encontro com
Outrem enquanto feminino, para que advenha o futuro do filho além do possivel,

além dos projetos” (Tl, p. 245).>”

>4 Cf. TI, p. 248-249.

%5 Cf. SUSIN, 1984, p. 185. O Se é a reducédo do Nominativo ao acusativo, diz respeito a corporeidade
e indica o registro da passividade do tempo.

6 Cf. TI, p. 254.

> «[...] meu futuro ndo entra na esséncia légica do possivel. A relacdo com um tal futuro irredutivel ao
poder sobre possiveis nés a chamamos fecundidade.” (Tl, p. 245).



54

Susin (1984, p. 185) assinala como o sujeito no Eros, apesar de ser
conduzido para fora dos seus poderes, mantém sua estrutura pessoal, ndo é
destruido pelo outro, como também fica fora da possibilidade de transformar o outro
em objeto, ficando apto para o encontro “do outro sexualmente diferente e do filho
temporalmente diferente” (BECKERT, 1998, p. 128), de onde deriva sua caracteristica
de promessa e de relacao ao futuro e sua estrutura trinitaria.

No Eros, situam-se algumas estruturas que rompem com 0s quadros da
I6gica classica, como ocorre, por exemplo, com a questdo da paternidade, que
conjuga “uma identificacdo de si”, mas também uma “distincdo na identificagdo” (T,
p. 244), o que equivale dizer que A = A e, a0 mesmo tempo, A £ A, ferindo, assim, o
principio de identidade. “Pela sexualidade, o sujeito entra em relagdo com o absolutamente
outro, com uma alteridade de um tipo imprevisivel na légica formal” (Tl, p. 254).

Todo o desenvolvimento seguido por Levinas leva-o a direcdo oposta de
qualquer instancia que por trds do Eu possa guia-lo, sob a forma de uma forca
neutra — isso passando por categorias evocadas por Hegel, Durkheim, Freud,

Heidegger. Diz ele:

E enquanto ele mesmo precisamente que o Eu, por sua relagdo com
Outrem na feminilidade, se liberta de sua identidade, pode ser outro a partir
de si como origem. Sob as espécies do Eu, o Ser pode produzir-se
infinitivamente recomecando, isto €, como infinito. (TI, p. 250).

A analise sobre a alteridade manifestando-se como feminino nos coloca diante
do tempo, tal como ele surge no pensamento de Levinas, ou seja, a partir da irrup¢ao
do Outro. Alias, segundo Beckert (1998, p.10), o questionamento do poder da subjetividade

ontolégica de constituir o tempo representa o traco original da reflexdo levinasiana.®®

%8 “[...] acedemos a ‘verdadeira’ temporalidade como diacronia, isto é, ao tempo que constitui a

subjetividade, antes dessa tomar posse de si e passar a redimensionar o préprio tempo, na
sincronia da consciéncia representativa.” (BECKERT, 1998, p. 139).



55

A dimensao do futuro perpassa toda a fenomenologia do Eros e do
Feminino que ele implica. “O futuro € ‘inadequado’ e inviolavel como a virgindade,
mas é a promessa que brilha no mistério feminino, como se a mulher fosse no
presente a porta do futuro” (SUSIN, 1984, p. 59).

Distinguindo o amor da amizade, esta Ultima dirigindo-se para um Tu®®,
Levinas revela a dimenséo de futuro para o qual o amor se dirige, futuro diverso de um
possivel, que pode ser representado ou antecipado. Em suas palavras, “O amor busca
0 que ndo tem a estrutura de um ente, 0 que esta para ser engendrado” (Tl, p. 244).

O amor e a fecundidade compdem o plano onde 0 eu assegura a vitoria
sobre a morte e onde detém o retorno a si — plano onde se da a transcendéncia

total; a paternidade como transubstanciac&o.®

A relagéo de paternidade exprime, justamente, a unicidade do eu no outro,
isto €, a absoluta alteridade do instante que vai brotar (filho) ndo como um
outro eu, um prolongamento ou uma reduplicacdo da minha identidade, mas
um outro que seja (um) eu. (BECKERT, 1998, p. 128).

O estudo realizado por Levinas sobre o Eros, o Feminino, e a Alteridade,
além de nos brindar com a abertura para um tempo infinito, em oposicdo ao tempo
da finitude — tempo como morte e ressurreicdo, essencialmente descontinuo,
portanto —, nos deixa a perspectiva de um outro modo de inteligibilidade para o
sujeito: no limiar sutil do sem-poder e, no entanto, eu, “subjetividade gerando
subjetividade” (SUSIN, 1984, p. 190), o sujeito na relagdo erética, na presenca-
auséncia do Feminino enquanto mistério, é ‘iniciado’ a passividade, no movimento
para Outrem fora de toda iniciativa egoica, para além dos possiveis onde menos que
nada e o que ndo € ainda o aguardam, surpresa pura, espanto pleno do que vive

aguém e além de si mesmo.

% Cf. Beckert (1998, p. 241, nota de rodapé): “[...] 2. O Tu da relacdo intima é o feminino como
estruturante da subjetividade, na sua fungdo de acolhimento. 3. O correlato de Eros ‘ainda nado €',
esta aquém e além do Tu, € o feminino da relacéo erotica que dissolve a subjetividade.”

0 Cf. TI, p. 231 e 244.



56

Capitulo 3

O DESEJO: A ALTERIDADE COMO ROSTO E cOMO DISCURSO

E, pois, no campo da linguagem — e mais
precisamente de uma ‘excedéncia’ da linguagem
sobre todo o olhar perceptivo e intuitivo — que é
preciso instalar a ambigiliidade fundamental do
rosto. [...] esta ambiglidade é originalmente a do
presente e do tempo que se produz no movimento
do discurso.

Etienne Féron %

Desde a abordagem do Eu em sua constituicdo, onde a alteridade aparece
enquanto corpo, Levinas ja assinalava para a questdo do desejo, distinguindo-o
da necessidade® e indicando n&o ser este da ordem daquilo que pode ser saciado:
“... tendo reconhecido suas necessidades como necessidades materiais, isto €,
como capaz de se satisfazer, o eu pode voltar-se para o que nao lhe falta. Ele
distingue o material do espiritual, abre-se ao Desejo” (TI, p. 89).

Mas a questdo do desejo € ai apenas suscitada, uma vez que o Eu ainda
nao esta diante de outrem; trata-se de um momento de puro egoismo, de um ‘banho’
no mundo que o cerca. A partir de quando é ja psiquismo, interioridade, um ser
separado, o Eu se abre para a Exterioridade, podendo deseja-la, o que tornara
possivel uma relagéo para além da relacdo de gozo com o mundo®® e para além da

relacdo erdtica. Entramos nesse momento no ponto em que o Desejo é Desejo do

Infinito.

. FERON, Etienne. Le temps de la parole. Exercices de la patience . Paris: Obsidiane, n. 1, p. 19-32,
1980, p. 22 (traducado nossa).

62 “Na necessidade, eu posso morder o real e satisfazer-me, assimilar o outro. No desejo, nenhuma
mordida sobre o ser, nenhuma saciedade, mas futuro sem balizas diante de mim.” (Tl, p. 89).

83 “Esse mundo do gozo n&o basta & pretensdo metafisica.” (Tl, p. 36-37).



57

3.1 Desejo do infinito

Comentando a dltima alinea da 32 Meditacdo de Descartes®®, Levinas traz para o
plano de suas reflexdes mais uma vez a especificidade da relagdo que o sujeito mantém com o
Infinito; algo que se da através do pensamento, mas sem que, por isso, o Infinito se transforme em
“objeto” — como na classica relagdo de conhecimento —, uma vez que o ultrapassa, rompe 0s
seus limites, instaurando uma outra ordem: “a contemplacéo se converte em admiragéo,

adoracao e alegria™

, ja que se trata do Infinito como Majestade abordada como rosto.

Temos ai uma reviravolta operada por Levinas que marca toda a sua
descricdo da relagcdo do sujeito com os outros homens; o outro surge fora da
dualidade conhecido/desconhecido, surge como realeza, suscitando uma relagao
pessoal e assimétrica, o0 que introduz prioritariamente a ordem ética.

Até Kant, era proprio da filosofia indexar o Bem através da verdade, o que
equivale a dizer a precedéncia da ordem especulativa sobre a ordem moral. Kant
introduz uma ruptura nessa linha de pensamento, separando a razdo pratica da
razao tedrica, e fazendo situar as questdes morais no ambito da primeira; para isso,
faz incidir sobre o desinteresse a condicdo de possibilidade de uma acdo moral.
Levinas, situando-se na contemporaneidade, mantém com o grande filésofo da
Modernidade alguns pontos de aproximacdo: além de centrar também a acédo ética
no desinter-esse (algo que aponta para um movel além da perseveranca no ser),

situa-a inteiramente na dimenséao pratica, ha Bondade — desejar algo para além das

minhas necessidades (Kant fala da “boa-vontade” ou “vontade santa”). ®°

®4 «Esta alinea ndo nos aparece assim como um ornamento de estilo ou como uma
homenagem a Religido, mas como expresséo dessa idéia do Infinito trazida pelo
conhecimento, em Majestade abordada como Rqdtb,.p. 187).

% LEVINAS, E. Autrement qu’étre ou au-dela de I'essence . La Haye: Martinus Nijhoff, 1974, p. 187
(traducdo nossa). Nas referéncias seguintes essa obra sera identificada por AE.

% A tradicéo judaica caracteriza-se por sua disponibilidade para a acéo: “Eis-me aqui”. Cf. Isafas 6,8,
a que Levinas faz alusdo em Humanismo do outro homem



58

Afirma que a relacdo com o Infinito — de onde provém o sentido ultimo da
vida humana — ndo € uma relacdo de conhecimento, mas Desejo. Desejo do que
Ihe é absolutamente exterior, invisivel, indizivel e inacessivel, ndo derivando de falta
ou caréncia, nao tendo, portanto, nenhuma funcéo de complemento; néo é aspiracao
de retorno, ndo se refere a um antes a que ele queira voltar. “O desejo metafisico
tem uma outra intencdo — ele deseja além de tudo o que pode simplesmente
completa-lo” (Tl, p. 4). Desejo do radicalmente outro, que, assim, permanecera

intocavel em sua alteridade. “O Desejo é desejo do absolutamente outro” (TI, p. 4).

Desejo que lancard o homem na profunda aventura de um Abraéo,
obediente a voz que Ihe ordenava a expatriacdo rumo ao desconhecido, e nao
podendo fazer outra coisa senéo obedecer.®” Depois de estar diante do Todo Outro,
n&o ha caminho de volta ou, em voltando, sera sempre “por outro caminho”.®®

O Eu que deseja o Outro, o Transcendente, ndo € uma substancia
pensante; em Levinas, ele surge a partir de uma esfera préatica, comecando na
relacdo de fruicdo do mundo, o que diferencia o filésofo da tradigdo filosofica
classica. Surgindo pela primeira vez com Descartes, o Eu emana da duvida; em
Kant, surge com o conhecimento, como estrutura transcendental apta a sintetizar o
diverso da experiéncia, portanto, no ambito da raz&o tedrica. Em Levinas, o Eu e 0
Outro s6 ganham sentido a partir da relagdo de Desejo, desejo metafisico, ndo

integrando o Outro a esfera do Eu e mantendo intacta a diferenca absoluta

instaurada pela linguagem.®®

Desejo sem satisfacdo que, precisamente, entende o distanciamento, a
alteridade e a exterioridade do Outro. Para o desejo, esta alteridade,
inadequada & idéia, tem um sentido. Ela é entendida como alteridade de
Outrem e como a do Altissimo. (TI, p. 4).

®7 “Djante do Rosto, eu s6 posso obedecer”. (BECKERT, 1998, p. 225)

% Nas Escrituras Sagradas da Tradicdo Cristd, os reis magos, apés visitarem o Cristo, recém-
nascido, foram instruidos a voltar por outro caminho (grifo nosso). Cf. Mateus 2, 11-12.

%9 Cf. TI, p.168.



59

7z

A relacdo de desejo distingue-se daquela em que o outro € captado na
conceitualizacdo, perdendo, assim, sua alteridade. Isto remete a critica feita por
Levinas a Heidegger, no que este propde uma mediacdo do Ser entre eu e outrem,
ou seja, uma relacdo humana reduzida ao ambito da Ontologia, onde os entes sao

captados nas malhas da inteligéncia do Ser, a0 mesmo tempo compreensao e

neutralidade abismal.

3.2 O rosto como contestacéo do poder do Eu

Uma vez explicitada, como base para a compreensdo da subjetividade
levinasiana, a idéia do infinito em ndés — algo que excede a nossa capacidade de
pensamento e que permanece assim, exterior a todo pensamento, resistindo a uma
abordagem puramente conceitual —, chegamos a existéncia do ser separado como
producdo do infinito mesmo e a questdo: como se da a presenca desse infinito em
nos? A isso Levinas responde com a inquietante concretude que marca a sua
filosofia e, particularmente, a sua concepcao de sujeito: o infinito ‘vem’ ao homem
em forma de Rosto (sem que isso signifique queda), no¢ao que, embora existindo no
sensivel, ultrapassa-o, atravessa todas as formas, ndo se tratando de uma imagem
plastica onde tenha primazia o estético; o Rosto ndo é uma encarnacao, ndo pode
ser inserido num quadro ontolégico, mas situa-se num dominio transcendente ao
ser.”” E uma Epifania, com toda glorificacdo implicita no termo. “O Rosto se exprime
como sensivel [...] mas o Rosto dilacera o sensivel” (T, p. 172).

Subtraindo-se a toda adequacgéo efetivada pela visdo, ao conhecimento
visado pela intencionalidade objetivante, o Rosto acontece como traumatismo, para

o Eu constituido e senhor de si, exatamente porque manifesta ou instaura um poder

0 Ccf. BECKERT, 1998, p. 217.



60

gue nao é da ordem da egologia e da inteligibilidade ontolégica: o poder da
alteridade radical que esta para além da dialética do senhor e do escravo — molde
proprio de luta para a consciéncia de si em seu caminho para o reconhecimento, e
que se erigiu em protétipo de poder na histéria do pensamento ocidental.”

Um dos pontos de maior relevo na abordagem do Rosto por Levinas é o
fato de ele contestar o poder do Eu, ja que a contestacdo do poder sempre pareceu
ser uma das mais temidas tragédias pelo homem, e da qual ele procurou evadir-se
durante todos os tempos, de formas as mais diversas; ao contrario, tudo fazendo
para assegurar-se dele e tentar firma-lo em bases cada vez mais solidas, sendo
necessario, em nao poucas oportunidades, o uso da propria forca fisica e da
violéncia escancarada, como o testemunha a Histéria. Perda do poder temida
sobretudo porque remete, em Ultima instancia, a perda da identidade, pela morte, ou
seja, a perda da ilusdo de mortalidade, reduto narcisico tdo bravamente defendido
pelo pensamento ocidental que esperou quase vinte séculos para ver-se finalmente
rendido ante a evidéncia da finitude humana. Poder constituido a partir de uma

dimensao imaginaria, imagem do Todo, de completude a que nada falta e a partir da

qual nada resta exterior, tudo pode ser incluido.”

A esse abalo produzido pela filosofia da ek-sisténcia nas certezas metafisicas,
Levinas propde néo a realidade do ser-para-morte, mas a idéia do Infinito presente no
finito, a presenca viva do desejo, para além da necessidade, um poder ndo maior do que
o do Eu, mas o do imperativo ético; poder sem medida porque rompe com o dominio

ontolégico, situando-se para além do ser e do nada, “outro que ser”. “Paralisado em seus

" Para o pensamento hegeliano — que tem na dialética do Um e do Outro a sua mola fundamental —
a alteridade radical é uma ilusao, porque na definicdo do Um aparece o Outro, e na definicao do
Outro estd o Um. A razéo € capaz de dissolver as diferencas e chegar ao Absoluto.

Filosofos da incompletude, como Levinas, apontam sempre para o fato de 0 homem nao poder se
completar, a satisfagdo de uma caréncia determinada ndo mudando a esséncia do sujeito, que é de
abertura para o Infinito.

72



61

poderes”, o eu € convocado a uma dimensdo de passividade, de acolhimento, de
traumatismo, que o catapulta, por um movimento incompreensivel pela logica formal, para
uma saida de si em prol de outrem, na responsabilidade. Enquanto para Kant a saida
da finitude opera-se pelo nédo, dito a animalidade, pelo uso da liberdade a servigo da
razao pratica, para Levinas ndo se trata propriamente de sair da finitude, mas de
aceder ao tempo infinito que é o tempo do Outro.”® Se o Outro é diverso de tudo o
gue eu penso, ja me lanca na ética da responsabilidade — é precisamente esse 0
angulo sob o qual o humano vai interessar a Levinas, pois, segundo ele, a relacao
com 0 outro enquanto outrem € totalmente diferente da relacdo do outro do
pensamento, ou seja, 0 outro como objeto. Sabemos que, desde Descartes, a
estrutura do Eu é dominadora, diferente da estrutura do objeto, surge em sua
especificidade de sujeito, mas o outro € um outro qualquer, ndo se trata de outro
enguanto outrem (outrem é sempre mais do que aquilo que dele eu penso).”

Diante do Rosto, 0 Eu é questionado em sua for¢a, em seu poder, quanto a
espontaneidade e a liberdade. Medido em relacdo ao Infinito que se revela no Rosto,
ele pode ver sua imperfeicdo, e se envergonha, escondendo-se.”

Situando a filosofia como uma busca de justificacdo para a liberdade, Levinas
inverte a prioridade dos termos, colocando a consciéncia moral como fundamento:

“A moral comeca quando a liberdade, em lugar de justificar-se a si mesma, se sente

3«0 encontro com o Outro interrompe a continuidade da histéria através da qual o Eu procede & sua
identificacdo, produz esse ‘intervalo’ ou esse ‘tempo morto’ onde o sujeito se vé suspenso de si
mesmo para se voltar a encontrar num outro tempo, mas propriamente, no tempo do Outro,
rejuvenescido e perdoado.” (BECKERT, 1998, p. 246).

" Quando Descartes define o Eu como “coisa que pensa, isto é, um espirito, um entendimento ou
uma razao” (2% Meditacao, in op.cit., p. 269), estabelece, de saida, a primazia do teorético e da via
monolégica como eixo de seu pensamento.

> “E preciso ter a idéia do infinito, a idéia do perfeito, como diria Descartes, para conhecer sua prépria
imperfeicdo” {1, p. 56). O mito do paraiso onde Addo e Eva se escondem diante de Deus pode ilustrar essa
condicdo humana diante do Outro perfeito: “Quando ouviram a voz do Senhor Deus, que andava no jardim
pela viragdo do dia, esconderam-se da presenc¢a do Senhor Deus, 0 homem e sua mulher, por entre as arvor
do jardim. E chamou o Senhor Deus ao homem, e lhe perguntou: onde estas? Ele respondeu: ouvi a tua voz n
jardim, e, porque estava nu, tive medo e me escondi.” (Géneses 3, 8-10).



62

arbitraria e violenta” (Tl, p. 56). Em sua esséncia, a liberdade € o imperialismo do Mesmo,
diz Levinas (TI, p. 59), constituindo um modo de existéncia — o para si — que determina
um movimento centripeto do Tu através do qual este ‘in-corpo-ra’ 0 outro, numa alterofagia
sem vacilagbes. Mas é exatamente esse poder, essa liberdade — “determinacdo do

Outro pelo Mesmo” — que a presenca de Outrem vem deter e questionar.

3.3 O Qutro: traumatismo/assimetria

Nossa relagdo com esse Outro que é Outrem, que é Rosto, ndo se da atraves
do conhecimento decorrente de uma experiéncia no sentido usual do termo, nao se
trata de algo que eu ndo sabia antes e que passei a saber depois. “O Unico nivel de
elaboracéo de saber s6 é possivel através de uma afeccao profunda, sentir, sofrer. A
consciéncia chega tarde demais” (PELIZZOLI, 2002a, p. 97). A tendéncia do Eu de
estender sua identidade ao que vem refuta-la sofre ai um golpe traumatico; o
reconhecimento da “diferenca radical — o Outro ndo é Eu” (PELIZZOLI, 2002a, p. 97)
— sO acontece produzindo-se sob a forma de uma afeccdo. Talvez nesse sentido
pudéssemos dizer que o eu ndo reconhece o Outro, a diferenca, mas que os padece.
Além disso, o Rosto porta uma assimetria que ndo se define por niveis de ser, pela
ontologia, mas é ética, porque derivada de um outro tempo, irredutivel ao tempo da
sincronia, da representagéo, 0 que o torna “novidade chegando sempre pela primeira
vez, mas revelando uma antiguidade cuja origem eu nao abarco” (SUSIN, 1984, p. 219).

Susin chama a atencéo para essa dimenséo, apontada por Levinas, de um
passado imemorial do Outro; ‘passado que jamais foi presente’, o que torna o Outro

n&o contemporaneo, associado a diacronia e a descontinuidade do tempo.’®

6“0 outro é também ex-nihilo, mas de um ex-nihilo diferente do meu. Eu néo lhe capto a origem de
‘outro’ na memoaria, na historia, na genealogia”. (SUSIN, 1984, p. 219).



63

E nessa anterioridade do Outro que se situa o impossivel de minha evaséo
diante dele, porque abrindo uma dimensé&o de Altura e de Invisibilidade me coloca
impotente diante de si, que ndo consigo chegar primeiro e formular algum saber
sobre essa Estranheza, n&o consigo nenhum nivel de amestramento desse

Desconhecido que inaugura um campo novo, o de desinstalacdo e desconforto,

onde sO posso ser referido a ele mesmo. “O primado do olhar do outro
sobre mim, que o torna invisivel e simultaneamente visto na sua invisibilidade,
constitui o fundamento ético da alteridade” (BECKERT, 1998, p. 220).77

Decorre da assimetria do Outro que se revela como Rosto, da
irreciprocidade, do fato de acontecer como irrup¢cdo, sem anuncio prévio, de ser
irredutivel ao tempo do Eu, que ele seja também incédmodo, inquietante,
desarticulante, inconveniente, indomavel, livre.”® Verdadeiro traumatismo abalando
os alicerces onde se suporta o sujeito que, afetado em sua seguranca, ‘atordoado’
pela exigéncia de uma presenca que se impde como anterior e como fundamento do
Eu, sem um primeiro acesso ao ambito da gnosiologia onde a consciéncia teorética

tende a domesticar toda imprevisibilidade e estranheza do real, o sujeito tem ‘direito’

7 Cristina Beckert explica minuciosamente essa tors&o que ocorre na dimens&o do Rosto, quando, ao tentar vé
lo, sou capturado no ato mesmo de ver que significa ver o invisivel: “contemplar o Rosto de Outrem é, pois,
olhar o seu olhar, abandonar a superficie dos tracos fisionbmicos e penetrar no seu amago. Porém, a
perscrutar o olhar que lhe olha, em vez de desvelar a natureza intima e escondida do outro, apenas m
confronto com o vazio, na medida em que olhar o seu ato de (me) ver é impossivel, retirando-me todo o podel
de objetivagédo [...] ‘Ver o invisivel' ndo significa torna-lo visivel, trazé-lo a luz [...] ‘ver o invisivel’ significa,
ao invés, sofrer umeonversadodo olhar e uma inversao da intencionalidade objetivante, de tal modo que se
torna sindnimo ndo so6 de renunciar a visdo, mas de deixar-me ver pelo Outro para além da minha aparénci
fenomenal, numa palavra, de deixar que o0 outro me ponha em causa no meu ser [...] constrangimento de

proximidade que faz com que, antes de eu ver, eu seja visto e questionado.” (1998, p. 219-220).
8 Cf. SUSIN, 1984, p. 219.



64

a palavra, mas, antes de falar, escuta.”® E a primazia da voz sobre a vis&o, visdo
que tantas vezes foi interditada.®°

A escuta remete a uma passividade — que néo é indiferenca — ao ‘sem
defesa’, a uma de-posi¢cdo de armas, a uma cura da alergia, porque € preciso abrir-
se para o outro.®* Diferentemente de Kant, Levinas situa no campo do Outro a Lei
gue é promulgada, vindo de fora, do Alto, e ndo a partir de si mesmo; hetero-nomia
em lugar de auto-nomia, ndo mais a Razao como instancia ultima de legislacdo da

verdade.

3.4 O Rosto como falante

Entramos neste momento no ponto em que o Rosto permite “a abertura de
uma via interdiscursiva” (PELIZZOLI, 2002a, p. 94), porque “o olho n&o brilha, ele
fala” (TI, p. 38). O Rosto ensina e ordena o Mandamento: Ndo mataras.®? O
Mandamento tem forca de Lei, 0 que instaura a interdicdo e, simultaneamente, 0

desejo de transgressao.

Eu ndo posso querer matar sendo um ente independente, aquele
que ultrapassa infinitamente meus poderes e que por isso ndo se opde a
eles, mas paralisa mesmo o poder de poder. Outrem é 0 Unico ser que eu
posso querer matar. (BECKERT, 1998, p. 222).%

" Mais uma vez Beckert aponta uma inversdo operada pelo Rosto: “o Rosto como resposta anterior &
pergunta que inverte o sentido desta, questionando-a, por seu turno, constitui o verdadeiro comeco da
Filosofia.” (1998, p. 220).
80 Referimo-nos ao texto sagrado da tradi¢do judaica, quando Deus interdita Moisés de ver Sua face. Cf. Exodc
33, 20-23.
8L «A relagéo com o outro enquanto rosto cura da alergia.” (TI, p.171).
82 «Dizer gue o rosto fala é ouvir o proprio sujeito, enquanto na palavra ele é concernido por outrem; é
escutar, no fundo da palavra, o acontecimento mesmo da alteridade, isto €, a transcendéncia que
advém ao sujeito e o investe. A modalidade de um sujeito afetado por outrem é precisamente a
palavra.” (FERON, 1980. p. 23, traduc¢&o nossa).

3 «Estar diante do Rosto no significa deixar de poder isto ou aquilo, mas o abandonar do poder mais primitivo
e natural do homem, o poder ser eu-mesmo, significa ndo poder ficar por mais tempo na identidade comigo
mesmo, em resposta a um imperativo de heteronomia. Este imperativo, todavia, ndo vem de um poder mais
forte do que o meu, mas de uma dimenséo estranha a todo o poder, isto é, da prépria esitardreaaal,



65

Ao outro que me resiste a entrega, que se opde a mim ndo através de uma
luta, mas de uma resisténcia ética, resisténcia do que ndo tem resisténcia,
manutencdo inviolavel de sua alteridade, eu posso querer matar. Quero, mas nao
posso, porque O outro ndo entrega 0 que € especificamente seu; a sua
transcendéncia coloca-o num ponto inalcancavel.

Levinas instaura o face-a-face como fundamento da linguagem. E o Rosto
gue traz a expressao — ex-pressao, jorro, fluxo de sua infinitude — primeira, a
“palavra de honra original” (Tl, p. 177), a primeira significacdo de onde todas derivam.
Dar testemunho de si, garantindo esse testemunho, eis a natureza mesma da
expressdo. E como se o Rosto constituisse a pedra angular que orienta toda a
construcdo da subjetividade levinasiana, sua origem para além do tempo, e a
condicdo de possibilidade de um principio, “que s6 é possivel como mandamento”
(TI, p. 176)%. Trata-se sobretudo de afirmar a primazia do Outro, de onde provém a
linguagem, rompendo com a concepc¢ao solipsista de uma linguagem ocorrendo no
interior da consciéncia; ao contrario, “ela repercute na consciéncia, colocando-a em
guestao” (Tl, p. 179). Levinas posiciona-se francamente contrario a idéia de um
pensamento anterior & palavra.®® Concebendo a linguagem como uma “atitude do
espirito”, o filésofo, ao contrario do que esse posicionamento poderia sugerir, afirma
0 aspecto de encarnacdo da linguagem (distinguindo-o do pensamento
transcendental do idealismo), a0 mesmo tempo que, operando uma separacao

radical entre linguagem e atividade, distingue-se do pensamento contemporaneo em

da alteridade de Outrem. Por sua vez, a contestagcdo absoluta do meu poder por um nao-poder, justamen
porque nada pode, ndo o anula, antes gera uma transformacédo do préprio poder, em que este passa (
capacidade compreensiva e assimiladora da alteridade a poder de aniquilacdo ou de morte.” (BECKERT,

1998, p. 222).
8 «e principe ne se peut que comme commandement.”

8 “As pesquisas modernas da filosofia da linguagem tornaram familiar a idéia de uma solidariedade profunda
entre 0 pensamento e a palavra. Merleau-Ponty, entre outros e mais que outros, mostrou que o pensament
desencarnado, pensando a palavra antes de fala-la, anexando-a ao mundo — previamente constituido ©

significagcdes, numa operacao sempre transcendentata-am mito.” Tl, p. 180).



66
sua equacdo do eu penso = eu posso.2® O homem ndo acede a linguagem, ele é
linguagem, é ela que o torna verdadeiramente humano, verdadeiramente sujeito. “A
nocdo de Rosto [...] nos conduz a uma nocdo de sentido anterior a minha
Sinngebung” (TI, p. 22). A linguagem € o que permite a relacdo entre o Eu e o Outro
gue permanece transcendente, garantindo, assim, a proximidade do Infinito, mas é
também o que mantém o distanciamento entre ambos, porque ela nunca pode dizer
tudo, dizer algo que supere o abismo entre os dois termos. De uma certa forma, ela
€ sempre mais: vai além da forma sensivel do Rosto, é fala e escuta; porém também
€ menos: fica aguém de transpor o vazio que se situa entre o Eu e o Outro,
impedindo-os de constituir uma totalidade. Dai Levinas distinguir, entre outros
aspectos, a sua intersubjetividade daquela preconizada por Heidegger. Enquanto
para ele, apesar de o face-a-face anunciar uma sociedade, permite manter o ser
separado, para Heidegger, entretanto, a intersubjetividade repousa sobre “um nés
anterior ao Eu e ao Outro” (T, p. 39).
O sujeito levinasiano, enquanto interlocutor, situa-se diante de um Outro que
Ihe é estranho, com que ndo ha termo em comum, uma rela¢do onde se presentifica
um desnivelamento, uma heterogeneidade de planos®’: “o discurso, &, assim,
experiéncia de alguma coisa absolutamente estranha, ‘conhecimento’, ‘experiéncia’
pura, traumatismo do espanto” (TI, p. 46). A linguagem constitui-se um espacgo de
revelacdo, sem garantia possivel, porque 0 sujeito esta exposto, vulneravel,
capturado por um acontecimento Unico; sem apoio no passado, € lancado no

imediato do face-a-face. O discurso distingue-se de uma relacdo de poder, porque

8 Cf. TI, p. 181.

8 Levinas rejeita a idéia de um 3° termo, seja como conceito (Hegel), seja como compreensdo do ser
(Heidegger), que, segundo ele, tenderia a neutralizar a alteridade do outro, intervindo como media¢do. Sue
intersubjetividade se da como ex-periéncia, literalmente uma saida dos limites, choque nao neutralizavel pels
acdo de algum intermediario.



67

7z

este é “assassino” por esséncia®®, se apropria, aniquila a alteridade do outro,
apagando as diferencas, enquanto “em sua funcdo de expressao, a linguagem
mantém precisamente o outro a quem ela se dirige, interpela ou invoca” (Tl, p. 45).%°

Ao mesmo tempo que o Outro, enquanto Rosto, € mestre, transmite um
ensinamento, traz para o Eu algo que ele ndo continha, que lhe é exterior e evoca a
dimensao de Altura, expressa também a absoluta falta de atributos, o por si mesmo
gue é miséria e fome. O pobre, o 6rfao, a vilva e o estrangeiro, para além das
categorias sociais a que aludem, sdo despojamento e desapropriacdo levados ao
extremo, nudez, exposicdo. Sem que O sujeito possa desvela-lo através de uma
compreensao prévia lancada sobre ele, permitindo-lhe a inteligibilidade, o Rosto fala
por si mesmo — kath’aut6. Tal como o sol, ndo precisa de iluminacdo para ser visto;
ao contrério, é dele que vem a luz, é dele que vem o sentido, tornando possivel a
pluralidade de significagcdes. Ambiguidade por exceléncia, o Rosto ndo é objeto de
conhecimento, porque se furta ao dominio da Ontologia, instaurando a Etica, relacio
primeira entre os homens. “O outro é o Unico que ensina a transcendéncia, € o
mestre por exceléncia” (Tl, p. 44). Em Levinas, a triade revelacdo-ensino-verdade
tem no quem — que revela e ensina — o ponto de ligacdo entre os termos.”® No
Rosto, quem se exprime e 0 que é expresso, coincidem.”> A transcendéncia do
Rosto €, simultaneamente, sua auséncia desse mundo onde ele entra, a expatriacdo
de um ser, sua condicdo de estrangeiro, de exilado.®? “A existéncia Kath’auté &, no

mundo, uma miséria” (Tl, p. 47). O Rosto porta, assim, uma ambiglidade estrutural e

8 Cf. T, p. 18.

8 Cristina Beckert (1998, p. 226-228) procede a uma detalhada analise da concepcao levinasiana da
linguagem, a qual estaria “nos antipodas da linguagem estrutural”. Palavra e discurso vistos como
“dois momentos na estrutura do dizer”, cabendo a palavra a origem da discursividade e a doacao
de sentido, enquanto o discurso emprestaria conteddo comunicavel a pura expressividade da
palavra.

% Cf. SUSIN, 1984, p. 210.
L Cf. TI, p. 37.
2.0 livro do Exodo 2,21-22 fala desse “ser peregrino em terra estranha”.



68

estruturante: Mestre (“a justica consiste em reconhecer em outrem meu mestre”)*®,
aguele a quem eu chamo Vés, rompendo com a familiaridade do Tu erético, aquele
gue introduz uma dimenséao de verticalidade a “relagcdo sem relacdo”, mas também
corpo nu, indigente, a miséria. Subjetividade exilada, peregrina, cuja liberdade é
posta em questéo pelo outro. Nesse ponto, faz todo o sentido a forma como Levinas
comeca Totalité et Infini : “a verdadeira vida esta ausente”, e a concepc¢do de
Metafisica como estando voltada para ‘outro lugar’, para um lugar outro de onde

advém um sentido novo de humanidade.

3.5 O primado da ética

Levinas reclama para o plano da justica, do acolhimento do Outro na relacao
social, a abertura para o divino. O rosto humano torna isso possivel, embora o
filosofo ndo outorgue ao homem o papel de mediador. “Outrem n&o é a encarnacao
de Deus, mas precisamente por seu rosto, onde ele é desencarnado, a manifestacao
da altura onde Deus se revela” (T, p. 51). Trata-se do estabelecimento, de uma vez
por todas, do primado da Etica sobre todas as outras estruturas, inclusive sobre a
Teologia. Apesar de todo o cariz biblico que marca suas elaboragbes da
subjetividade, ao fundar na relacdo dos homens entre si, no face-a-face, a
verdadeira relacdo com o Transcendente, relagdo prioritariamente ética, Levinas se
afasta de um pensamento religioso e se afirma como filésofo. “Sem sua significacao
tirada da Etica, os conceitos teolégicos permanecem quadros vazios e formais” (TI,

p. 51)*. E exatamente a relacdo com o homem, enquanto alteridade, enquanto

93
Tl, p. 44.

% Chamando a atencdo para o espirito que anima o pensamento de Levinas a época de Totalidade e
Infinito, Etienne Féron refere que, nesse pensamento, ndo se trata da misteriosa epifania de uma
entidade metafisica surgindo de um mundo, mas da condicdo do sujeito enquanto ele € ‘para



69

outrem que nos chega de fora, separado, Rosto, irredutivel ao mesmo, que constitui
a estrutura Ultima do ser, o face-a-face e ndo a ontologia ou compreenséo do ser.*®
Mas reconhecer o outro ndo pertence ao ambito do teorético, a ordem da totalidade,
porque a relagdo assim estabelecida com o Infinito, ndo podendo ser definida por
uma estrutura légica, sera exigida uma outra, que Levinas vai situar na Etica. Aqui ja
algo aponta para a dimensdo de hospitalidade, de acolhimento, da subjetividade
levinasiana: ela vai receber o Outro — que € Outrem — em seu transbordamento,
em seu excesso para além da capacidade do Eu; ja existe uma abertura no amago
da separacdo para conter esse excedente ao pensamento, algo que seria uma
generosidade se decorresse — e nao decorre — da iniciativa e das decisdes do Eu.
Ele ndo pode deixar de acolher, apesar da ndo-violéncia que caracteriza a presenca
do Infinito em nds, sob as espécies do Rosto. Ela ndo se impde a minha liberdade,
ferindo-a, mas convoca minha responsabilidade.”®

Trata-se de algo que acontece concretamente, convocando o0 sujeito a
responsabilidade, a responder ‘ao olhar que suplica e exige’, comparecendo atraves
da presenca e do dom, e ndo da esquiva da relagéo sujeito-objeto, onde o outro se
torna meu, minha idéia, meu conceito, posse. Aqui se passa o0 reconhecimento da
presenca de Deus no outro homem, no rosto do pobre, do 6rfdo, da vidva e do
estrangeiro, a quem sou levado a dar, abrir mdo do que até entdo era o gozo da
propriedade, em prol do outro. Nesse movimento para o outro, o sujeito € convocado

a dar sobretudo uma resposta; é, portanto, na ordem da linguagem que ele se situa:

outrem’. Insiste que “a nocdo de rosto, a mais conhecida em Levinas porém também a mais
delicada (floue), ndo designa de forma alguma uma quididade qualquer de outra ordem. O conceito
de rosto exprime bem mais o quo de minha relagdo com outrem”. Féron faz questéo de insistir que
‘o pensamento de Levinas foi sempre fundamentalmente uma filosofia da subjetividade”. Cf.
FERON, 1980, p. 23.

% Cf. TI, p. 267.

% Cf. T, p. 175.



70

7

“A linguagem € universal, porque ela é passagem mesma do individual ao geral,

porque ela oferece coisas minhas a outrem” (T, p. 49).

[...} seria preciso reconduzir a significacdo da revelagcdo do rosto ao
acontecimento pelo qual o sujeito &, ele mesmo, investido como falante. O
acontecimento original da palavra coincide precisamente com esse ‘ser-
chamado-palavras’. E por isso que a palavra é sempre ao mesmo tempo
uma escuta e uma resposta. O que significa: a palavra é atencédo a palavra
e resposta a palavra. (FERON, 1980, p. 26).

Ao outro que me fala, exigindo a urgéncia de uma resposta, ao seu apelo,
eu ndo posso deixar de ouvir e de responder: é exatamente nesse laco entre
expressdo e responsabilidade que Levinas vai fazer residir a esséncia ética da
linguagem.®” Sua funcado primordial, portanto, n&o consiste em informar, em desvelar
0 que esta oculto, mas na propria apresentacdo do ser. E aqui temos um primeiro
momento em que o sujeito sai de si na dire¢do do proximo, abdicando do mundo que
até entdo |lhe era dado, do ego-ismo para estabelecer “a comunidade, a universalidade”.
Na separacéo, ele se apropriava do mundo tornando-o seu, constituia-se através
dessa transformacgao do outro no mesmo, efetivando, assim, a obra da identificacao,
tornando-se um Eu. Agora, ele oferece o mundo a outrem. A relagcdo com o
Transcendente, ndo sendo uma objetificagdo, nem participagdo, assume essa forma
viva de presenca efetiva a miséria do outro, de resposta a seu apelo, mas também “é
dar ao mestre, ao senhor, aguele que se aborda como ‘V6s’ numa dimensdo de
altura” (TI, p. 48). Paradoxo sempre recorrente na epifania do Rosto, o que torna
clara a afirmacéo levinasiana de que “a ética € a otica espiritual” (TI, p. 50).

Essa convocacao da Transcendéncia a responsabilidade por outrem outorga a

possibilidade de um sentido novo para a existéncia, porque ela, como Desejo do

Infinito, d4 um passo além de si mesma, do cuidado ou da preocupacao de ser.

11, p. 175.



71

A Etica primando sobre a Ontologia é esse transbordamento da Alteridade
gue impulsiona o Eu para além dos limites da esséncia; é obra do Bem sobre o Ser,
abrindo espaco no coracao da subjetividade para que ela acolha o pobre, o 6rfao, a
villva, 0 estrangeiro, e se coloque a seu servico — em verdadeira diaconia.

Levinas aponta, assim, ja desde Totalité et Infini , para a concepcao de um
Eu que, diante do Outro como Rosto, encontra-se frente a uma tarefa irrecusavel da
gual so ele podera incumbir-se, a partir de sua singularidade. Processo que implica uma

eleicdo pelo Bem, nocédo béasica que animara a sua elaboracdo de Autrement qu’étre



PARTE Il

ALEM DA ONTOLOGIA: O OUTRO NO MESMO

72



73

O outro no mesmo suscita um ato de rememoracgéo
no interior do qual memoria e reminiscéncia se
descobrem tragadas pelo imemorial. O Ser, como o
tempo, ndo contém tudo.

Guy Petitdemange %

Temos visto que o Rosto em sua epifania, ultrapassando a dimenséo do
sensivel e do que possa manifestar-se como fenémeno estético, instaura o sentido
ético, exigindo uma resposta.”®

Considerando que “a consciéncia chega sempre tarde demais”, talvez se
possa falar de uma passagem do Outro, ja que a sua revelacdo ndo se coagula em
presenca, mas deixa um Rastro, vestigio do Infinito, ao qual Levinas se refere na
terceira pessoa — Ele (IL), Eleidade — e que constitui um enigma, “0 modo do
absoluto” (FABRI, 1997, p. 144).

O abalo profundo a tolerancia do Eu trazido pelo Rosto ja teria lancado as
bases de um questionamento do primado da Ontologia, ou seja, da inteligilibidade
dos seres como fonte de sentido para a vida humana ou, especificamente, para a
relacdo dos homens entre si. Deslocando o sujeito de uma dimenséo teorética, de
um “psiquismo como saber”, para um registro que excede toda a intencionalidade

tematizante, redutivel a consciéncia de ..., onde o “pensar e 0 ser sdo a mesma

% PETITDEMANGE, Guy. Au dehors: les enjeux de I'alterité chez Emmanuel Lévinas. In: MUNSTER,
Arno (dir.). La difféerence comme non-indifférence : éthique et alterité chez Emmanuel Lévinas.
Paris: Edition Kimé, 1995, p. 32.

9 “Esta resposta ndo é certamente uma simples ‘reacdo’ ao dado; ndo resulta também de uma ‘boa
intencdo’, de uma benevoléncia natural, de um amor altruista; ela vem literalmente de outrem,
submete-se a seu apelo.” WALDENFELS, Bernhard. La responsabilité. In. MARION, J. L. (dir.)
Emmanuel Levinas : Positivité et Transcendance. Paris: Presses Universitaires de France, 2000, p.
266 (traducdo nossa).



74

coisa (To gar auto noein estin te kai einal)™®, Levinas empreende um projeto
duplamente audacioso, qual seja o de colocar em questao o suporte de uma tradicao
milenar, onde assenta a Filosofia do Ocidente. Aléem do mais, traz para a linguagem
grega, a propria linguagem ontoldgica, a sua concepcdo de sujeito ético para além
da esséncia, num modo outramente que ser. Totalité et Infini ja traz em seu bojo

nocdes centrais para esse projeto, tais como a do Rosto*

, responsabilidade,
unicidade, mas o Eu ainda estd numa relagdo com o Outro enquanto Infinito,
Transcendéncia, Exterioridade. A partir de Autrement qu’étre , o Eu j& se encontra
completamente atravessado pelo Outro, até a substituicdo; a referéncia ao sujeito
implica jA a idéia de deposicdo, de desnucleagdo, sujeito que ‘arrancado da
interioridade’ ainda permanece responsavel, ja que assignado de maneira
insubstituivel a responder pelo Outro.

Cristina Beckert ressalta a continuidade entre as duas obras, destacando ser
“possivel fazer do movimento que anima a segunda o gesto explicativo de algumas
ambiguidades involuntarias presentes na primeira” (1998, p. 249).

Levinas retoma Pascal, quando este diz que a busca de um lugar ao sol, a
necessidade de afirmacao, € o principio de toda usurpacao sobre a terra (EN, p. 296)
e vé no ser ‘o mal de ser. Nao, evidentemente, indo contra as evidéncias da
ontologia, da afirmacdo dos seres enquanto existentes, mas, como dissemos,
guestionando-a como detentora da ultima palavra sobre a significacdo. E sabe que,
com isso, estara abalando os fundamentos do edificio filosofico erigido no Ocidente,

a histéria do pensamento, o que o faz afirmar ser esse um “empreendimento

temerario” (EN, p. 21) — isto €, pbr em causa o “ser ou ndo-ser”, a ‘menina dos

100 ROLLAND, Jacques. Penser au-dela: notes de lecture. Exercices de la Patience , Paris: Obsidiane,

n.1, p. 13-17, 1980, p. 13.
%1 «“A manifestacéo pela ndo manifestacdo aponta na sua faceta negativa para a impossibilidade de
inserir o Rosto num quadro ontoldgico [...]" (BECKERT, 1998, p. 217).

1



75

olhos’ da tradicdo filosdfica, e afirmar que ndo é ai que reside a questdo da

103

transcendéncia.'®® Mas sabe também que calar seria a pior opcéo'®®, na realidade

inexistente para quem defende uma subjetividade responsavel.

192«Etre ou ne pas étre — La question de la transcendance n'est donc pas 1a.” (AE, p. 4).

1% Tornou-se célebre o aforisma wittgensteiniano: “Sobre aquilo de que nédo se pode falar, deve-se
calar.” (Cf. WITTGENSTEIN, Ludwig. Tractatus Logico-Philosophicus . S. Paulo: Edusp, 2001, p.
281. Paulo Roberto Margutti Pinto, procedendo a uma andlise argumentativa do Tractatus ,
apresenta a critica da linguagem realizada por Mauthner, “o primeiro escritor europeu moderno a
considerar a prépria linguagem como o topico central e crucial da investigacao filosofica [...]
Mauthner conclui que o conhecimento do mundo pela linguagem é impossivel [...] o ataque de
Mauthner a metafisica procura mostrar a auséncia de sentido das palavras que ela nota. Qualquer
questao filosofica sobre o que realmente existe sé podera ser respondida com novas palavras. A
linguagem nédo da conta de absolutamente nada e estamos condenados a um siléncio de tipo
mistico.”. PINTO, Paulo Roberto Margutti. Iniciagdo ao Siléncio : analise do Tractatus de
Wittgenstein. S. Paulo: Loyola, 1998, p. 107, 117.



76

CapPiTULO 4
Em direcdo ao Além da esséncia
[...] o humano significa 0 comego de uma
racionalidade nova e de além do ser.

Racionalidade do Bem, mais alta que toda
a esséncia. Inteligibilidade da bondade.

Levinas 1%

Se “a paz é a aptidao a palavra” (Tl, p. Xl), Levinas fala e faz subversdo com
o seu Dito que se desdiz sem cessar, sem esgotar-se na amarracdo linguageira das
proposi¢cdes predicativas. O que significa dizer uma obra de desconstru¢do, nao
enquanto pura negatividade, ndo enquanto desmontagem pelo simples prazer
intelectual de desarticulacdo (daquele que, entendendo o som falso da ordem
estabelecida, vendo-lhe a idolatria e consequente necessidade de anulagéo, afunda
no nihilismo, na descrenca ou, na melhor das hipoteses, na aceitacao estoica de um
destino tragico). Levinas subverte, sem destruir, as pedras do edificio, sem
fragmenta-las, mas reordenando-as, colocando-as em seu justo lugar, la onde
possam configurar um monumento a justica e a bondade como verdadeiro amor
entre os homens, “ndo simplesmente o amor da sabedoria, mas a sabedoria do
amor” (AE, p. 227), sem que isto conote romantismo, religiosidade ou sacralidade. A
inversdo proposta por Levinas coloca na base da construcdo o sentido ético que
deriva do Rosto, instaurando a socialidade. Ele deseja exatamente abordar a

Filosofia por uma questdo. Segundo Levinas, a histéria do pensamento ocidental foi

194 EN, p. 292.



77

impressa a marca da identidade como selo avalizador de tudo o que é significativo, e
isso devendo-se sobretudo a Platdo quando, no Timeu, descreve a identidade do
cosmo, e refere que o circulo do Mesmo engloba ou compreende o circulo do
Outro.’® Essa prevaléncia do idéntico, do Mesmo, tenderia a manter sob sua égide
tudo o que se lhe opusesse: o estranho, o desconhecido, enfim, o outro. “Um sol

meridiano vara todos os horizontes onde se esconderia 0 outro” (DQVI, p. 157).

No sentido mais amplo do progresso do pensamento, 0
esclarecimento tem perseguido sempre o objetivo de livrar os homens do
medo e de investi-los na posicdo de senhores. Mas a terra totalmente
esclarecida resplandece sob o signo de uma calamidade triunfal.'*®

Adorno e Horkheimer denunciaram o paradoxo de um pensamento que tudo
guer elucidar, expurgar os medos, tornar autbnoma a humanidade racional e, apesar
disso, ndo conseguiu evitar as catastrofes provocados por essa mesma
racionalidade.

Levinas aponta como a ‘gesta’ de ser esta na origem de toda a filosofia que
nos foi transmitida, toda racionalidade remontando a afirmacéo do ser, e tece uma
série de articulacbes que encerram todo o panorama do que nos foi legado pelos
gregos. A afirmac&o do ser ele associa a idéia de repouso, de fundamento, quietude,
ndo-mudanca, estabilidade.’

Marcelo Fabri vai mostrar como a dissolugdo dos mitos visada pela razao
arrisca-se a voltar escamoteada pelo encantamento de um outro mito: o de
estabelecer a razdo como fundamento: “Na medida em que o Logos dessacraliza,

instaura em seguida o movimento de identificacdo do Mesmo [...] Mito e Logos

195 cf DQVI, p. 155.

1% ADORNO, Theodor; HORKHEIMER, Max W.. Dialética do esclarecimento . Rio de Janeiro: J. Zahar,
1986, p. 19.

107 «A afirmacéo da esséncia supde este repouso, supde esta substancia sob todo movimento e toda
parada de movimento. Reino de um repouso fundamental no verbo ser que o0s gramaticos,
levianamente, nomeiam auxiliar. Ele enuncia uma atividade que ndo opera nenhuma mudancga, nem
de qualidade, nem de lugar, mas onde se realiza precisamente a prépria identificacdo da identidade,
como o ato de seu repouso.” (DQVI, p. 154-155).



78

fazem o jogo do Mesmo e realizam a logica do Ser” (FABRI, 1997, p. 96).
Estabilidade que ‘sub-jaz’ a todo movimento e que se anuncia como um aparecer a
consciéncia, onde pode ser apreendida.'®

O verbo ser deteria, assim, uma realeza absoluta onde tudo pode finalmente
ser fixado e repousar para sempre. A solidez da terra seria, na natureza, o que
melhor corresponderia a idéia de posicdo, de firmeza, daquilo que é, retirando dai

toda a significancia, o que se constata pela afirmacéo do préprio Levinas:

O aparecer-a-uma-consciéncia como énfase da afirmacdo do Ser: este foi,
com certeza, um aspecto da filosofia idealista que ndo procurava pér em
guestao e em causa a atualidade do ser; atualidade esta que, antes de se
afirmar e de se confirmar no julgamento e na ‘tese déxica’, significa posicédo
sobre um terreno firme, o mais firme dos terrenos, a terra. (DQVI, p. 154).'%

A relacao visceral do filésofo com a verdade poderia entdo ser dita em termos
de nomeacéo, de tornar clara a esséncia de tudo o que existe. Coloca-se entédo o
problema do saber. O que se passa na relagdo com o ser quando ele é ‘sabido’?
Levinas distingue ai duas vertentes: uma que deixaria intacta a alteridade do ser,
respeitando a exterioridade, e outra que o abordaria de maneira tal que a sua
alteridade em relacdo ao ser cognoscente se dissiparia. Esta ultima, significando
também inteligéncia — logos do ser —, constitui a ontologia.**°

Mesmo reconhecendo a Heidegger e a sua ontologia fundamental o mérito de
ter rompido com a estrutura teorética do pensamento ocidental, quando afirma que
“compreender o ser é existir’ , Levinas ndo deixa de apontar os riscos que essa
nova posicao filosofica implica, porque além de “deixa-lo ser”, de “compreendé-lo”,

existe algo que antecede e excede essa disposi¢cdo. Segundo ele, a abordagem do

198 ) evinas ndo cessa de apontar o carater do aparecer, do mostrar-se, de fendmeno, ligado a
afirmacéo do ser: “E a propria filosofia ndo se define, no final de contas, como uma tentativa de
viver comecando na evidéncia, opondo-se a opinido do préximo, as ilusdes e a fantasia de sua
propria subjetividade?” (TI, p. XII).

199 para maiores detalhes da critica levinasiana ao conceito do ser, remetemos a RABINOVITCH,
Silvana. Apresentagdo. In: COSTA, Marcio Luis. Levinas : uma introdugéo. Petropolis: Vozes, 2000.

Y0 cf. 71, p. 12-13.



79

ente a partir de um terceiro termo, mesmo sendo este o ser, neutraliza a alteridade

do Outro, reduzindo-o ao Mesmo:

Conhecer ontologicamente é surpreender, no ente afrontado, isto pelo qual
ele ndo é este ente, este estranho aqui, mas isto pelo qual ele se trai de
alguma forma, se entrega, se d& ao horizonte onde ele se perde e aparece,
se capta, torna-se conceito. Conhecer significa apreender o ser a partir de
nada ou leva-lo a nada, subtrair-lhe sua alteridade. Esse resultado se obtém
desde o primeiro clardo de luz. Esclarecer € roubar ao ser sua resisténcia,
porgue a luz abre um horizonte e esvazia o espagco — entrega o ser a partir
do nada. A mediacao (caracteristica da filosofia ocidental) s6 tem sentido se
ela se limita a reduzir distancias. (T, p. 14).

Para Levinas, isso constitui uma violéncia a singularidade do ente, que é
tomada, entdo, a partir do universal. A interpretacdo de um termo médio, impessoal,
entre 0 Eu e o Outro, visa a captacdo, portanto, a dominagédo deste. Dai 0 nosso
filosofo associar o esse a interesse, interessamento, o que o leva a afirmar que a
Filosofia € uma egologia, esta a servico do poder e é filosofia da injustica. A face do
ser gue se mostra na guerra se fixa no conceito de totalidade que domina a filosofia
ocidental. !

Heranca de Sdécrates, a primazia do Mesmo vai constituir, segundo Levinas, o
traco decisivo dos nossos processos de abordar o que € visto como “o de fora”, o
Outro. A sua proposta vai no sentido de colocar o proprio estatuto da razdo, como
precedendo a linguagem, em questdo. N&o aceitar passivamente a evidéncia do
saber enquanto poder, mas interroga-lo, inquietar o pensamento por sua referéncia
ao Outro, ao Infinito, o que trard necessariamente o confronto com algo que excede
0 préprio pensamento, ndo podendo ser captado, dominado por este. A razdo nao
seria condicdo de possibilidade da linguagem, mas estaria “fundada numa relagéo
anterior a compreenséo e que constitui a razao” (EN, p. 25).

E sobretudo pelo fato de outrem ser alguém a quem eu falo, antes de

gualquer coisa, que a relacdo com ele se da para além da ontologia e do discurso

1L cf. T, p. 10-16.



80

ontolégico, num registro que Levinas situa como fundante, como filosofia primeira, o

registro ético.*?

A pessoa com a qual estou em relagdo chamo-a ser, mas ao chama-la ser,
eu a invoco. N&o penso somente que ela €, dirijo-lhe a palavra [...] Eu Ihe
falei, isto é, negligenciei o ser universal que ela encarna, para me ater ao
ser particular que ela é [...] tudo o que dele me vem a partir do ser em geral
se oferece por certo a minha compreenséo e posse. Compreendo-o a partir
de sua historia, do seu meio, de seus habitos. O que nele escapa a minha
compreensdo é ele, o ente. Ndo posso nega-lo parcialmente, na violéncia,
apreendendo-o a partir do ser em geral e possuindo. (EN, p. 28-31).

O modo como essa relacdo com outrem pode acontecer, fora da dominacéo e
do sentido redutivel a compreenséo do ser, ou seja, no discurso ontolégico, Levinas situa
no face-a-face, no Rosto, de onde emana a significagéo primordial (sem que isto indique
uma origem no tempo ou um tempo de origem), a possibilidade de um verdadeiro
encontro. E aqui vemos o entrecruzamento estrutural e estruturante da relacdo humana
com a linguagem, porque outrem enquanto Rosto, diante de mim sem poderes e no
entanto resistente a toda tentativa de poder, instaura o Discurso, que é Bondade.

Levinas, portanto, segue a via — em sua abordagem do saber, da teoria —
gue mantém intacta a alteridade do ser conhecido, e isso ele o faz desenvolvendo
uma critica sobre o exercicio ontoldgico, trazendo o pensamento da primazia do
Mesmo para o nivel da questéo.**?

N&o seria esse 0 ponto por exceléncia, 0 n6 mesmo onde confluem o sujeito e
o Outro? Nao € isto o que Levinas quer dizer quando diz que a questdo é o “no” do

“infinito no finito”?**

112 \waldenfels (2000, p. 259) precisa com rigor a interpretacdo que deve ser feita a esse respeito: “Se

pois existe uma ética como ‘filosofia primeira’, s6 pode ser no sentido de um ethos in statu
nascendi que ndo se apodia sobre uma ordem pré-dada ou pré-concebida. Uma moral que néo
admitisse seu ponto cego e que acreditasse poder reconduzir sua génese sem fim a uma ordem
legitima perpetuaria, por outros meios, a guerra de todos contra todos [...] o fato de que, em
Levinas, a ética como ‘filosofia primeira’ se revela uma filosofia sem nada ‘de primeiro’, sem arché,
pertence aos paradoxos do pensamento que, engajado em formas de ser e formas conceituais
tradicionais, se subtrai, entretanto, a toda onipoténcia do ja dito.”

M3 cf. 71, p. 13.

14 cf. DQVI, p. 163.



81

Na filosofia que nos é transmitida, o sentido que nédo se refere aquilo que se
instala na positividade da terra firme sob a abdbada do céu passa por
puramente subjetivo, por sonho de uma consciéncia infeliz. A Questdo, a
Busca, o Desejo sdo privagbes da resposta, da posse, do gozo. Nao se
pergunta se a questdo paradoxalmente desigual a si mesma ndo pensa
além, se a questdo, em lugar de nela carregar apenas o vazio da
necessidade, ndo € a propria modalidade da relagdo com o outro, com aquele
gue nao pode ser abarcado, com o Infinito. Com Deus. A questao, antes de
se pbr no mundo e de se satisfazer com respostas, seria, pelo pedido ou pela
oracao que exprime e pela admiracdo em que ela se abre — relagdo-a-Deus —,
a insdnia originaria do pensar. A questdo ndo seria uma modificagdo, nem
uma modalidade, nem uma modalizacéo da apophansis , como a duvida ou
a consciéncia do provavel e do possivel. Ela é original. (DQVI, p. 163, grifo
do autor).™®

A Filosofia como evidéncia do saber, Levinas opde a “paciéncia do Infinito”, o

gue instaura uma outra forma de inteligibilidade, uma outra ldgica, que

concretamente se produz na minha responsabilidade para com outrem na ética®,

ou, em outras palavras, como significacao propria do Dizer.

15 «Apofansis (carater apofanico): Remete ao carater de fenémeno do logos, e aquilo que aparece
pela intencionalidade da consciéncia; o que sempre se mostra, 0 que sempre revém a ser dado,
posto a luz, com-preendido de alguma forma, presentificado, desocultado, entdo descrito, veiculado
e estabelecido pela razéo e linguagem.” (PELIZZOLI, 2002a, p. 246).

18 cf. DQVI, p. 165.



82

CAPITULO 5
O Dizer e o Dito: traduzindo o Intraduzivel

S6 o intraduzivel merece ser traduzido. S6
o indizivel merece que se tente dizé-lo.

Jean-Louis Chrétien

A partir da reflexdo filoséfica de Levinas sobre a linguagem, Chrétien'’
procede a um estudo sobre as vicissitudes da passagem do Dizer ao Dito, ou seja,
da traducdo do Dizer pré-original — “prefacio das linguas” (AE, p. 6) — para a
linguagem ontolégica. Assim, Chretien comeca por destacar a anterioridade do
Verbo em relagdo ao Ser, afirmada por Levinas; atribuicdo de anterioridade que, ao
nosso ver, deriva certamente do veio judaico do fildsofo: “é preciso que a Biblia [...]
se juntem o0s escritos gregos, versados em espécie e em géneros” (EN, p. 293-294).

Esse Verbo constitui o Dizer original, linguagem silenciosa, onde Levinas faz
residir o fundamento do outro, a origem e o fundamento da significacéo, ou seja, a
partir do Rosto que profere ‘o primeiro discurso’, a “palavra de honra original” ja
referida em Totalité et Infini, de onde Chrétien recorda também a “autenticidade

absoluta do Rosto”, palavra que escapa a mentira, as ilusdes, dando testemunho de si.

Esta palavra que fala silenciosamente desde a altura, esta palavra que
faz contato, esta palavra que se identifica com uma responsabilidade
compreendida como um sentido novo, ela é também a Unica palavra
gue eu nNao posso nao ouvir, aquela a qual eu ndo posso de nenhum
modo me subtrair nem me esquivar. (CHRETIEN, 2000, p. 312).

7 CHRETIEN, Jean-Louis. La traduction irreversible. In: MARION, J. L. (dir.). Emmanuel Levinas :

Positivité et Transcendance. Paris: Presses Universitaires de France, 2000, p. 309-328.



83

Dai que essa palavra, esse Dizer, além de puro, transparente e auténtico,
tenha também em sua nudez algo de imperioso e de magistral, nunca sendo demais
frisar a insisténcia com que Levinas assinala a sua dissimetria, a sua autoridade, no
gue sua meditacéo filosofica sobre a linguagem se distingue fundamentalmente de
todas aquelas onde o consenso e a reciprocidade sdo as marcas principais.*'®

A subjetividade levinasiana ‘acontece’ em torno de dois eixos basicos: a
linguagem e o tempo, um remetendo ao outro ou, melhor dito, um sendo impenséavel
sem o outro. Tempo como Dizer e Dizer como Tempo.*® E a linguagem que vai
operar a desmontagem do jogo do ser, enviando para um além do ser. Ndo negacéo
da esséncia, mas um além da esséncia. O que vai viabilizar a passagem para o
outro do ser — onde reside o sentido da transcendéncia — é o que Levinas chama
Dizer. Dizer que é anterior a todo sistema linguistico e que instaura “uma ordem
anterior ao ser e mais grave que o ser”.*?

Se Levinas, fiel a tradicdo judaica, erige como centro de sua filosofia ndo o
homem enquanto entidade, mas a relagdo do homem com o outro homem, e esta
ndo como uma relagdo de conhecimento, mas prioritariamente ética, é esse registro,
com todas as dificuldades de tematizacdo que ele comporta, que ird imprimir a
linguagem um tom ambiguo*** e enigmatico, onde havera sempre uma tens&o entre
o indizivel e o dizivel, jamais se esgotando nas estruturas linguisticas aquilo que

constitui o cerne da subijetividade.

118 cf. CHRETIEN, 2000, p. 309-313.

119 «A relacdo entre o Logos e o Tempo n&o podia ser explicitamente formulada em Totalité et Infini, porque
o0 autor néo tinha ainda reconhecido formalmente o ser como Logos, e a palavra como Tempo [...] Seria
preciso esperar Autrement qu'étre e a introducdo do Dizer e do Dito para encontrar uma tematizacao
dessa questdo.” (FERON, 1980, p. 28).

120 cf. AE, p. 4-6.

121« ] a ambigtidade esta no ‘dito’ que freqiientemente tem de se ‘desdizer’ em expressdes que
assinalam a relacdo que € nao-relagdo, o lugar que € ndo-lugar, a memoria que é imemorial,
etc.Também é o freqliente recurso as metaforas que permite enunciar mais do que explicita e
literalmente se enuncia.” (COSTA, 2000, p. 160).



84

O Dizer, linguagem pré-original, inaugura o drama da responsabilidade, do
um-para-o-outro, que vai constituir a natureza mesma da subjetividade.O tempo a
gue ele remete furta-se a toda tentativa de recuperacédo pela memoria, e ai Levinas
fala de um anacronismo, porque o tempo da ética ndo pode ser datado, ndo tem
inicio nem fim, implica uma suspenséo radical de Cronos enquanto ritmo que se
deixa calcular e pres-sentir. Rompimento da temporalizacéo sincrénica, onde se da a
ver 0 que estava oculto, onde se presentifica o que antes ndo estava, podendo ser

pré-visto.O Dizer toca no imemorial‘?

e, nesse instante, excede de sentido o que
pode ser Dito, constituindo, assim, a linguagem da Transcendéncia, que, vestigio ou
enigma, abala completamente a ordem do ser, o repouso da esséncia, a certeza da

consciéncia, convocando o sujeito a uma tarefa que ele s6 poderia ‘realizar’ como

subjectum, na responsabilidade/servico para com 0S outros.

O Dizer indizivel se presta ao Dito, a indiscricdo ancilar da linguagem
abusiva que divulga ou profana o indizivel, mas se deixa reduzir, sem
apagar o indizivel na ambigiidade ou no enigma do transcendente, onde o
espirito sufocado retém um eco que se distancia. (AE, p. 57).

Mas para que o Dizer “enquanto responsabilidade e substituicdo” possa
efetivar-se, sera necessario fazé-lo através do Dito, e sera essa articulacdo visceral
entre o indizivel ético e o dizivel da linguagem ontolégica que ser4d mantida no
coracdo mesmo da subjetividade levinasiana. Verbos e nomes se entrelagando em

suas propriedades, trocando de lugares ou cedendo mutuamente as funcgdes, “0
logos se enoda na anfibologia onde o ser e 0 ente podem se ouvir e se identificar,
onde o nome pode ressoar como verbo e o verbo da apophansis se nominalizar”

(AE, p. 49), mas essa ambigtidade é indissociavel da linguagem ética, pelo que nos

deteremos um pouco sobre a tenséo propria a necessidade do Dito.

122 0 imemorial ndo é o efeito de uma fraqueza da meméria, uma incapacidade de ultrapassar

grandes intervalos do tempo, de ressuscitar passados muito longinquos. E a impossibilidade para a
dispersdo do tempo de se reunir em presente — a diacronia insuperavel do tempo, um além do
Dito.” (AE, p. 48).



85

Chrétien se coloca como questdo preliminar a necessidade e viabilidade, ou
nao, da traducao desse Dizer em Dito, mas esclarece: “Para Emmanuel Levinas, e
sem que haja nisso contradi¢cdo, o ‘primeiro discurso’, ou a primeira palavra como
visitagcdo pelo rosto, é simultaneamente o intraduzivel e o que ndo tem necessidade

mesmo de traducao (2000, p. 311).

Mas, se a tarefa da filosofia € a indiscricdo a respeito do indizivel, como
poderd ela desincumbir-se dessa missdo? O Dizer originalmente silencioso nao
poderia permanecer em siléncio, sob pena de ndo entrarmos em filosofia nem em
razdo — relembra Chrétien a afirmacdo de Levinas de que € necessario que 0
filosofo recorra a linguagem, para se traduzir, mesmo ao pre¢co de uma trai¢do, o
puro e o indizivel*?®. Sendo a lingua da raz&o a Gnica tradutora universal, “a filosofia
€ por exceléncia lingua de traducédo, lingua para onde tudo deve ser traduzido...”

(CHRETIEN, 2000, p. 313-314).

Segundo Levinas, é exigéncia da propria Etica que o Dizer possa deixar-se

ser, aparecer a consciéncia, dar-se a conhecer. Esclarece ele:

Os entes sdo 0 que sdo e sua manifestacdo no Dito é sua verdadeira
esséncia [...]. As estruturas onde ela [a reducdo] comeca sdo ontoldgicas.
Que o ser e os entes verdadeiramente verdadeiros estejam no Dito, ou que
eles se prestem & expressao e a escritura, ndo rouba nada a sua verdade e
descreve somente o nivel e a seriedade da linguagem. (AE, p. 57-58).

O Dito pertence, portanto, ao ambito do ser, da esséncia, da ontologia; mas é
impossivel esgotar no Dito todo o Dizer, a integridade dessa linguagem original, até
porque ela diz o que ndo pode ser dito, o indizivel, donde estar implicada no bojo

desse movimento que vai do Dizer ao Dito uma inevitavel traicdo.***

128 Cf. CHRETIEN, 2000, p. 313.

124 cf. CHRETIEN, loc. cit. H4 uma necessaria traditio, segundo um paradoxo comparavel a felix
culpa da liturgia crista, e é preciso notar que em latim traditio pode significar, entre outras coisas,
tanto traducéo quanto traigao.



86

Identificando no Dito o lugar do nascimento da Ontologia'®®, Levinas aponta
para a necessidade de se remontar aquém do nivel em que o Dizer € correlativo do
Dito, porque a sua significacdo precede e excede a enunciacdo no Dito. Para
buscar o outramente que ser que se anuncia no Dizer, Levinas opera com a

6 indo mais

reducdo ética, que realiza o movimento inverso da traducéo -traicao®?
aquém e mais além do Dito — campo de mostracao e, por exceléncia, do verbo
ser, da apophansis — até atingir o Dizer, que se situa para além do Logos; a
anfibologia primordial onde se d& o equivoco do ser e do ente.*?” O Dizer realiza
uma explosdo temporal no Logos.*?® Ocorre, assim, um deslocamento do
nominativo para o acusativo, trazendo para o se 0 topos da subjetividade como
passividade, para além do ser e do ndo-ser onde sera possivel — e mais do que
possivel, imperativo — 0 sujeito atingir sua vocacdo de doacgao. “Dizer é esse dom
da palavra que é um dom anterior a toda palavra efetivamente proferida,
articulada”.*?® A significacdo do Dizer situa-se aquém da Ontologia®*°, e por mais
real e necesséria que seja a subordinacdo do Dizer ao Dito, este fica sempre em

débito com o Dizer, porque “a intriga do Dizer que se absorve no Dito ndo se

esgota nessa absor¢cao” (AE, p. 59).

O que se destaca como ponto fulcral da analise sobre o Dizer e o Dito é que
toda mostracdo, todo o sentido inerente ao ser, qualquer interpretacéo, s6 encontra

sua justificativa a partir do Dizer (porque s6 ele tem vida propria, “espirito capaz de

125 cf. AE, p. 49.

126 cf. CHRETIEN, 2000, p. 315.

127 Cf. AE, p. 54.

128 cf. FERON, 1980, p. 28.

129 WEBER, 1995, p. 75. “Levinas sempre recusou a assimilacdo da linguagem a uma forma de
atividade [...] A atividade é com efeito um modo de poder, enquanto o sentido original da palavra
reside numa receptividadede ou um ser-afetado que Levinas fixa muitas vezes pelo conceito de
ensinamento.” (FERON, 1980, p. 26).

130 Cf. AE, p. 56. Levinas alerta para o fato de que a busca da significacédo do Dizer para aquém do
Dito onde se mostra o ser ndo tem como resultado a substituicdo de uma ontologia por outra. N&o é
disso que se trata, mas, exatamente do contrario: sair do &mbito da ontologia para um aquém
desta, la onde ele situa “significancia da significacdo”, a lingua pré-original.



87

vivificar a letra morta”) — uma tese béasica de Levinas em Autrement qu'étre ,
sentido outro trazido ou enunciado pelo Dizer, rompendo com os limites do ser. Para
isso, € indispensavel ver o Dizer como proximidade ao outro, que s6 é possivel no
total despojamento de si mesmo. Ai inverte-se radicalmente a direcdo propria da
intencionalidade e realiza-se um movimento como o ‘reviramento da luva’, em que o
interior se volta para o exterior e vice-versa. Mas, na realidade, nédo existe, a rigor,
nem interior, nem exterior, porque o Dizer ja expulsou o Eu de sua interioridade, e
esta deixou de ser um lugar. O Eu agora € se, na passividade extrema de
um-para-o-outro até a morte, na vulnerabilidade, no traumatismo. “O sujeito do Dizer

nao da signo, ele se faz signo.” (AE, p. 63).

Levinas fala da “passividade da exposicdo em resposta a uma assignacao
gue me identifica como Unico, me despojando de toda quididade idéntica, de toda

forma, de toda investidura.” (AE, p. 62).

Todo o sentido outorgado pela Modernidade a valorizagdo do Eu, da
liberdade, da autonomia, cai por terra, e 0 conatus essendi é assim transgredido ao
extremo do ndo-sentido; também a fragmentacao trazida pela contemporaneidade, a
célebre ‘morte do sujeito’ capitula ante a forca e a vida da ética levinasiana, onde o
sujeito — exatamente por sua vulnerabilidade de corpo e de alma — por sua
desidentificacdo a si mesmo, no absurdo mesmo dessa perda de seu ego, ai mesmo

€ que cumpre sua assignacao pelo Infinito.

Tocar no Dizer é tocar na trama onde é tecida a propria subjetividade, onde é
descrito o percurso indispensavel a passagem da ontologia para o além da esséncia,
0 que sO se obtém ao preco da propria vida do sujeito, se entendermos por isto a sua

asseveracao narcisica, o seu para-si enredado em circulos cada vez mais concéntricos.



88

S6 através do Dizer enquanto um-para-o-outro no arrancar-se radical de sua
egoidade, na vulnerabilidade que a exposi¢cao implica, na passividade exigindo a
destituicdo de toda iniciativa, somente se expondo enquanto corpo encarnado,
sensivel, afetado pela temporalizacdo, se esvaindo na responsabilidade pelo outro,
onde o ser-para-a-morte-do-outro importa mais que 0 meu ser-para-a-morte, é que é

possivel aceder ou ser ‘acedido’ pelo outramente que ser.***

181« ] para Platdo, a aproximacao do outro esta além da experiéncia, além da consciéncia, como um

morrer.” (AE, p. 64, nota de rodapé).



89

CAPITULO 6
A responsabilidade
O Bem nédo elegeu o sujeito através de uma
eleicdo reconhecivel na responsabilidade de refém
a qual o sujeito é votado, e da qual ndo poderia
esquivar-se sem se desmentir e pela qual ele é

Unico?
Levinas 1

Bernhard Waldenfels, entendendo a responsabilidade como um conceito-
chave para compreensdo da ética levinasiana, desenvolve um fecundo artigo sobre
o tema'*, distinguindo uma responsabilidade por si (responsabilité de soi) — que da
origem ao conceito de responsabilidade — e uma responsabilidade estrangeira
(responsabilité etrangere), tal como é descrita em Autrement qu’étre e nos textos
gue se lhe referem. Opondo a ética comunicativa — a qual se desenvolve a partir da
responsabilidade por si — a ética “responsiva”, Waldenfels sublinha que o essencial
daquela é a centralizacdo “num logos unico”, ndo havendo, portanto, espaco para a
dimensdo da alteridade, “a diferenca entre o proprio e o estranho se encontra
abolida ou nivelada” (2000, p. 265). Enquanto a responsabilidade por si desenvolve-
se tendo como referéncia o passado, algo que foi dito ou feito, a responsabilidade
estrangeira, que caracteriza a ética do responder, “refere-se a algo que vai se dizer
ou fazer. [...] No gerundio abre-se um futuro que faz explodir a extensdo de minhas
possibilidades [...] A logica tradicional da responsabilidade se realiza como um

processo em dois tempos. Em um primeiro tempo, eu digo e fago alguma coisa para

132 AE | p. 157.
133 Waldenfels, 2000.



90

a qual, em um segundo tempo, eu busco razbes [...]. Ao contrario, a logica da
resposta se realiza como um acontecimento em um so tempo’ (WALDENFELS,
2000, p. 268). A ética responsiva aponta para uma ruptura com a simetria e com a
circularidade que caracterizam a ética comunicativa, “rompe com o circulo
hermenéutico porque nao pode ser compreendida no quadro de uma comunidade de
sentido pré-existente” (WALDENFELS, 2000, p. 269).

Apenas por uma questdo didatica podemos separar 0s temas
Responsabilidade , Substituicdo e Unicidade , uma vez que eles se enodam, de
forma que tocar em um significa ja o estremecimento do outro, tal € o nivel de
parentesco entre si, a vida que circula entre esses ambitos da concepgao

levinasiana de subjetividade.

6.1 Responsabilidade: uma estranha relagcdo com o tempo ~ ***

Para nos acercarmos do primeiro desses temas, sobretudo como é descrito
em Autrement qu’étre , € imprescindivel considerar a questdo do tempo, isto é,
pensa-lo ndo somente em seu carater de sincronia, de recuperacdo do que ja
passou (através da memoria) e da projecao do que vira — retencdo e protensdo —,
mas pensa-lo sobretudo como diacronia, resisténcia a qualquer representacao;
tempo infinito, marcando uma “diferenca em relacdo ao par ser e nada”, isto &, o
tempo para além do ambito do ser, como outramente que ser, 0 que equivale a

penséa-lo como Dizer, e ndo como uma simples sucessao de instantes.'*

134 Consideramos (til, para atingir esse propésito, acompanhar, de forma ainda que breve, o percurso

desenvolvido por Levinas, em relagdo ao seu conceito de tempo, dada a posicdo crucial que este
ocupa em seu pensamento.
135 Cf. AE, p. 11-12.



91

Ele destaca em sua formacgao o lugar ocupado por Bergson que, juntamente
com Durkheim, dominavam o cenério intelectual filoséfico em Estrasburgo nos anos
1920. Sobre a contribuicdo de Bergson ele ressalta “a teoria da duragdo. A
destruicdo da primazia do tempo dos relogios, a idéia de que o tempo da fisica é
apenas derivado [...] € a Bergson que pertence o mérito de ter libertado a filosofia do
prestigiado modelo do tempo cientifico”.**®

Em seu estudo Subjetividade e Diacronia no pensamento de Levinas —
gue temos citado véarias vezes ao longo de nosso trabalho — Cristina Beckert
ressalta a cisdo operada por Levinas entre o temporal e 0 eterno, e a critica feita a
Platdo de sua concepc¢do do tempo como “imagem mével da eternidade”. Beckert
aponta para o que constitui a tese fundamental do filosofo, a saber, a temporalidade
do sujeito determinada a partir do Outro, do tempo do Outro, e ndo o inverso,
concluindo que se 0 eu nao pode ser posto como origem do tempo, entao trata-se de
um eu que néo coincide consigo mesmo.**’

Em 1947, Levinas elabora sua tese sobre o tempo, destacando sobretudo “o
tempo ndo como horizonte ontolégico do ser do ente, mas como relacdo do
‘pensamento’ ao Outro, como modo do além de ser [...] o tempo, em sua diacronia,
significa uma relacdo que ndo compromete a alteridade do outro [...] pensar o tempo
ndo como uma degradacdo da eternidade.” (TA, p. 8-9). O filésofo considera o
tempo como relacdo ao Infinito, enquanto este ndo pode ser assimilavel, a-preendido
pela experiéncia; tempo como o “excedente da socialidade”, onde vao intervir figuras
diversas, como o feminino e a paternidade. “Sua maneira de significar, marcada pelo

mistério da morte, faz um desvio entrando na aventura ética da relacdo ao outro

1% | EVINAS, E. Etica e Infinito . Trad. Jodo Gama. Lisboa: Edicdes 70, p. 20-21.
137 cf. BECKERT, 1998, p. 10.



92
homem” (TA, p. 11, grifo do autor). A diacronia do tempo sera o sentido proprio do
gue ele chama “distancia-proximidade”.

Em Totalité et Infini , o tempo é sobretudo descontinuidade entre os
instantes, a possibilidade do novo, a ruptura com o momento anterior; dai Levinas
dizer que morte e ressurreicdo constituem o tempo, sendo a ressurreicdo o
acontecimento principal do tempo.’*® E através do conceito de fecundidade que vai
ser possivel escapar ao destino e tender para uma aventura que nao seja retorno a
si, mas exilio abradmico, onde s6 o ponto de partida € conhecido, e do ponto de
chegada nada se sabe (em Autrement qu étre veremos que ndo ha ponto de
chegada, que a subjetividade é refém do Outro que a langa continuamente para fora
de qualquer repouso, de qualquer parada, movimento incessante para... o Outro). O
Rosto, enquanto acolhimento da alteridade, € que vai quebrar a sequéncia de
instantes e a sua reunidao em totalidade. Descontinuidade seria 0 outro nome para o
tempo.

E inegavel a influéncia de Heidegger sobre a filosofia levinasiana e, como
ndo poderia deixar de ser, sobre a sua concepc¢ao de tempo; “o0 nlcleo da critica que
Levinas adereca a filosofia heideggeriana, a partir de 1936, reside, justamente, na
absolutizagéo da finitude que o conceito de morte veicula” (BECKERT, 1998, p. 64).
Tudo indica que a evidéncia da finitude do homem tinha sido o fruto l6gico do ‘tiro de
misericordia’ desfechado pelas duas grandes guerras mundiais contra as pretensdes
do idealismo. Diz Levinas: “a minha admiracdo por Heidegger €, sobretudo, uma
admiracéo pelo Sein und Zeit [...] com Heidegger, na palavra ser revelou-se a sua
‘versatilidade’, o que nele é acontecimento, 0 ‘passar-se’ do ser [...] as noc¢les

heideggerianas, da finitude, do estar-ai, do-ser-para-morte, etc., permanecem

138 Cf. T, p. 260-261.



93
fundamentais.” (El, p. 29-33). Segundo Cristina Beckert, a temporalidade do Dasein
como a modalidade propria da subjetividade contribuiu fundamentalmente para
permitir a Levinas, desde 1932, a superacdo do modelo gnoseoldgico idealista do
sujeito.

Levinas critica a Santo Agostinho (quando este diz que “s6 se pode ver
aquilo que é”, dando primazia ao modelo visual), segundo o qual é conferida
dignidade ontoldgica ao presente, passado e futuro reunidos na ‘visdo panoramica’.
Husserl proporia o eu transcendental como origem absoluta da temporalidade, como
solucdo para o impasse que encontra entre, de um lado, o tempo que destitui o
sujeito de seu poder constituinte e, por outro, a subjetividade constituinte do tempo.
Levinas, fiel ao método fenomenolégico, levara as ultimas conseqiéncias a busca
da génese daquilo que aparece a consciéncia e, assim, vai além do método
descritivo, quando reconhece a impossibilidade de pdr a consciéncia como principio
e a subordina a anarquia do tempo diacrénico.

Continua Beckert, em sua andlise, ressaltando que a contestacdo da
eternidade paradigmatica, pela filosofia contemporanea, levou a “morte” de Deus e
ao nihilismo, ja que ndo haveria mais um ser supra-temporal que fosse o fundamento
do devir temporal, dai surgindo como conseqUéncias dessa contestacdo, ou a
absolutizagdo do tempo como sinal de uma finitude originaria, ou a negagéo pura e
simples da temporalidade, qual imagem desprovida de modelo. Ainda segundo ela,
Levinas ndo aceitaria nenhuma dessas duas teses, considerando-as inversoes
mecanicas da definicdo platdnica do tempo.

O Dizer remete ao conceito de imemorial de que ja temos falado

anteriormente, e a responsabilidade aparece como a possibilidade de se subtrair do

tempo linear, cronologico, e tocar nesse imemorial, nesse outramente que ser, de



94
penetrar no equivoco ou enigma que é o modo da transcendéncia. Se ser é o mal de
ser, e se o dito é o tempo da esséncia, como ir além do ser e do nada? Pelizzoli
refere que a subjetividade como dizer é a solucdo encontrada por Levinas para
“fazer frente a hegemonia totalizante que amarra o sentido da comunicagdo na
linguagem ontolégica”.***

Em Totalité et Infini , a instancia ética constituida pelo Rosto exige uma
resposta, como nos diz Waldenfels (2000, p. 266), acrescentando que “Levinas
designa também um tal responder pela velha palavra ‘responsabilidade’, que vai do
dom do discurso ao ‘dom de si’. Em Totalité et Infini , j& se havia apontado para a
dimenséo ética da linguagem — o lagco com a responsabilidade — que, agora, em
Autrement g étre , € melhor tematizada.”

A Filosofia ndo se faz sem o0 Logos, sem o0 recurso a esséncia veiculada
pelo verbo ser, por toda a operacdo de mostracdo, de apophansis que ai esta
concernida. Nunca é demais insistir que jamais foi preocupacdo de Levinas
subestimar o papel da ontologia, 0 que, para ele, constituiria uma ingenuidade; o
exercicio da Filosofia pressupde, certamente, uma atividade teorética’*®. Mas, e
nisso reside exatamente o diferencial de Levinas, para além do que se mostra no
ser, para além da verdade que ai limita e constitui toda a esfera do dito, ‘ressoa’
(vemos aqui o acento que o nosso fildsofo empresta a voz, a audicdo) o dizer, que
vai ultrapassar o nivel ontologico e atingir o outramente que ser, o qual ndo pertence
a ordem eterna'*, mas ao tempo, tempo como diacronia, como “recusa da
conjuncéo, o nao-totalizavel, e, nesse sentido preciso, o Infinito” (AE, p. 14). A

responsabilidade constitui aquilo que permite a relacdo com o passado utopico, que

139 Cf. PELIZZOLI, 2002a, p. 149 et seq.
140 Cf. EN, p. 143.
1“4 Cf. AE, p. 10.



95

nao se identifica com uma origem — que permite a transcendéncia dizer-se em seu

enigma primordial, independentemente da iniciativa do sujeito. **?

6.2 Responsabilidade antes da liberdade

Sempre que se pensa no vocabulo responsabilidade , costuma-se
associa-lo a idéia de um eu livre, consciente, assumindo um encargo, por alguém ou
por alguma coisa, pelo que deverad prestar contas a algo estabelecido como
instancia de julgamento, conforme vemos no artigo de Waldenfels (2000). Segundo
a tbnica das construcfes levinasianas, a sua nocdo de responsabilidade nao tem
uma assuncéo consciente, como condi¢do prévia, um engajamento.’*® Se vimos em
Totalité et Infini 0 eu sendo considerado como ponto de partida da relacdo com o
Outro'*, em Autrement q'étre , trata-se de um “eu”, como veremos no
desenvolvimento, refém e completamente substituido pelo Outro, assignagédo pelo
tempo como diacronia, ou seja, pelo Infinito, pelo Bem, como diz Platdo — além do
ser.'* N&o se trata, de forma alguma, de situar o0 Eu como origem, mesmo que
comprometido diante do Outro, tomando a existéncia como dever e como
responsabilidade, numa disposicao afetiva agapica. A responsabilidade de que fala

Levinas situa-se aquém de qualquer escolha possivel, ultrapassa o ambito da

12 cf. AE, p. 12.

13 Essa nocao de uma responsabilidade anterior a liberdade parece advir da tradicdo judaica.
Segundo comentério seu em um coloquio consagrado as ‘Tentagbes do Judaismo’, Levinas refere:
“Receber a doacdo da Tora — uma Lei — € cumpri-la antes de assumi-la [...] essa anterioridade de
aceitacdo em relacdo a liberdade ndo exprime apenas uma possibilidade humana, mas que a
esséncia do Real depende disso, visto que ela subentende o sentido derradeiro da criagdo [...] O
pobre universo teve que aceitar a sua subordinagédo a ordem ética e o Sinai instituiu , para ele, o
momento no qual se decidiu sobre o seu ‘ser’ ou o seu ‘ndo ser.” LEVINAS, E. Quatro leituras
talmudicas . Sdo Paulo: Perspectiva, 2003, p. 82-85. Levinas esclarece que ndo se trata de uma
abordagem religiosa da questdo, mas de uma abordagem a partir da filosofia, uma vez que a
palavra Deus € uma nocado bastante clara do ponto de vista religioso, porém a mais obscura do
ponto de vista filosofico: “Esta nogdo poderia ser elucidada pelos filosofos a partir de situacbes
éticas, pelo sentido humano que os textos talmadicos descrevem.” (Loc. cit.).

144 Cf. 71, p. 6.

195 Cf. T, p. 268-269.



96

liberdade e da nédo-liberdade. Indo na direcdo contraria a espiritualidade como foi
vista pela tradicao filoséfica do Ocidente, ou seja, enquanto consciéncia, exposicao
de ser, saber, referéncia a uma idealidade e conducédo a certeza, Levinas concebe
uma subjetividade irredutivel a consciéncia, sem liberdade possivel e partindo da
sensibilidade como proximidade.

E preciso determo-nos, olhando de perto, como sera possivel essa
passagem para o0 além do ser, para 0 outramente que ser ou, em outras palavras,
como seré possivel ouvir e responder a linguagem da Transcendéncia (responder a
sua ordem antes que ela seja dada), do Infinito, como atingir o Dizer pré-original.
Levinas nos indica o caminho por varias etapas, quando aponta a responsabilidade
como “acontecimento extraordinario e cotidiano” (AE, p. 12), caracterizando-a como
proximidade, e como algo que estad aquém da liberdade, uma vez que esta concerne
ao ambito do ser. “A subjetividade aquém ou além do livre e do ndo-livre — obrigada
a respeito do proximo — é o ponto de ruptura da esséncia excedida pelo Infinito”
(AE, p. 14-15). Responsabilidade como Dizer que se expressa ao modo do

traumatismo, da irrupcao, inaugurando um tempo outro, e ndo deixando ao eu a

possibilidade de escolha.

6.3 Responsabilidade como proximidade

E na sequéncia do questionamento de uma estrutura gnoseoldgica estabelecida

e reconhecida como fonte ultima de significacdo, marca indelével da Historia da

Filosofia, que Levinas quer ultrapassar até os limites ja superados por Husserl**" —

195 Cf. AE, p. 32.

147 |Levinas procede a uma critica do estatuto auferido pela tradicdo filoséfica a significagcdo, que foi,
segundo ele, marcado por um viés empirista: “para Platdo, para Hume e até para os positivistas
I6gicos contemporaneos, a significacdo reduz-se a contetdos dados a consciéncia”. (HOH, p. 22).



97

guando este aponta na direcdo de uma intencionalidade nao-teorética —, para
remontar a propria diacronia, embora esta ja estivesse refletida na transcendéncia
da intencionalidade: “[...] desse reflexo € preciso remontar a prépria diacronia que,
na proximidade, € um-para-o-outro, ndo tal ou tal significacdo, mas a significancia
mesmo da significagdo...” (AE, p. 84-85).

Levinas avanca mais na direcdo da encarnac¢do, do irremediavel de uma
responsabilidade impossivel de ser declinada e que devera ser vivida no aqui e
agora da relacdo com o outro. Serd no conceito de proximidade que ele ira
concentrar as suas idéias sobre essa relacdo, definindo inicialmente o que ela ‘ndo
€', a saber, a proximidade ndo estd concernida ao espaco, a vizinhanca fisica, ao
‘perto’ dos corpos. Refere-se antes a um nao lugar, com tudo o que isso pode
conotar de inquietacdo, de nado-repouso, de nao-fixagcdo, algo que se oporia por
natureza a estabilidade trazida pelo verbo ser, de que ja falamos anteriormente: “A
proximidade n&o é um estado, um repouso, mas precisamente inquietude, ndo-lugar,
fora do lugar do repouso perturbado a calma da n&o ubiquidade do ser que se faz
repouso em um lugar...” (AE, p. 103). A proximidade também néo é consciéncia de
..., passa-se antes de toda entrada da consciéncia, na imediatez de uma relacdo em
gue o outro ndo € imagem, mas auséncia, auséncia de existir como fenébmeno e
como presenca apreensivel, atingivel pela visdo (Levinas assinala que a imagem e o
fendbmeno pertencem ao tempo cronoldgico). O critério de proximidade é instaurado

pelo tempo do outro: “A proximidade ndo entra nesse tempo comum dos reldgios

Na analise levinasiana, nem mesmo Husserl — apesar de sua brilhante filosofia e de haver rompido
com a concepcao intuitivista da significacdo — conseguiu romper com o intelectualismo dessa
postura, pois “justifica as significa¢cdes por um retorno ao dado” (HOH, p. 23). Levinas ndo aceitava
gue a intuicdo fosse a fonte de toda significacdo. Segundo ele, apesar de Husserl trazer outras
possibilidades de significacdo além das veiculadas pelo aparecer, pela manifestacdo, como
preconizava a tradicdo filoséfica do Ocidente — onde o0 pensamento e a compreensdo detinham
prioridade na estrutura da intencionalidade e o afetivo permanecia como informacdo — e indicar
uma “intencdo como desejo”, mantém ainda entre a consciéncia de ... e as intengfes axioldgicas ou
praticas uma analogia fundamental que é reafirmada em toda sua obra . (Cf. AE, p. 83-85).



98
gue torna possivel os encontros. Ela é transtorno” (AE, p. 113). Dai excluir-se toda a
possibilidade de relacdo em espelho, simultanea, reciproca, onde 0 eu e 0 outro
gozam do mesmo estatuto e onde a comunicag¢ao pode ocorrer em termos de troca
de informacéao, idas e vindas de significacdes varias, ou onde — numa perspectiva
pragmatica — poderia estabelecer-se um consenso. Esta hip6tese é inviavel se por
isto entendemos a circularidade de um processo onde impera a compreensao, o
entendimento, ou uma razao emprestando significado a linguagem. “A desmedida da
proximidade distingue-se da conjungdo onde entram, no conhecimento e na
intencionalidade, sujeito e objeto” (AE, p. 114). O proximo, ndo sendo imagem nem
fendmeno, é vestigio de si mesmo'*®, é Rosto, autoridade que me ordena sem eu
saber desde quando, fora de qualquer liberdade, fora até mesmo de um Eu, ja que
nao ha consisténcia no sujeito da responsabilidade enquanto proximidade. Levinas
aponta ai para uma ambiguidade de fundo que marca a relacdo com o proximo,
dizendo que o fato de eu ser mais ou menos (grifo nosso) que um termo dessa
relacdo me lanca fora da objetividade desta.**

Em vez de consciéncia de ..., a obsessédo por, pelo préximo, e a obsessao
“paralisa com o peso de seu siléncio o poder de assumir esse peso” (AE, p. 105);
enguanto a consciéncia remete a acdo, a obsessao remete a passividade. Diante do
Rosto como Outro da Transcendéncia®®®, como Premier Venu, diante do qual
nenhuma antecipacgéo € possivel, diante do qual jamais se esta bastante proximo, o

sujeito é servidor, fora do imperialismo de uma identidade eivada de saber e de

18 Cf. AE, p. 115.

149 cf. AE, p. 104.

1%0 «0 rosto entra no nosso mundo a partir de uma esfera absolutamente estranha, quer dizer,
precisamente a partir de um absoluto que é, alids, o proprio nome da estranheza radical. A
estranheza do rosto &, no sentido literal do termo, extraordinaria, exterior a toda ordem, a todo
mundo.” (HOH, p. 59).



99

poder, mas é também irmdo, lancado na fraternidade que se estabelece para além
da natureza, para além da comunidade biologica.

Em sintese, no centro da teorizacdo levinasiana situa-se o Infinito, a
Transcendéncia, que constitui um Dizer sem Dito, um Dizer traumatizando sem que
se possa identificar a origem desse traumatismo no tempo. O modo da
Transcendéncia € enigma, equivoco, ao qual o homem responde, mesmo nao
havendo uma pergunta. Responde como a um chamamento, a uma vocacéo, e essa
resposta diz da responsabilidade para com outrem, o0 um-para-o-outro da

proximidade. Veremos, a seguir, as diversas articulagdes da proximidade.

6.3.1 Proximidade/Sensibilidade: uma outra modalidade do saber e da significacao

Sem subestimar “a estrutura gnoseoldgica — e portanto ontolégica — da
significagao” (AE, p. 80), suporte do saber na filosofia ocidental, Levinas prop6e uma
possibilidade além: a de que o sentido do humano derive, ndo do conhecimento e do
saber enquanto abertura sobre o ser, inteligibilidade, ontologia, mas da relacéo ética
gue ordena a proximidade como colocar-se-no-lugar-do-outro, implicando uma outra
forma de saber, 0 da sensibilidade enquanto passividade, detengdo do movimento

subjetivo que leva a identificar “isto enquanto aquilo”. Levinas propoe:

Quanto & significacdo propria do sensivel, ela deve ser descrita em termos
de gozo e de ferida — que sdo, nos o veremos, os termos da proximidade. A
proximidade, que seria a significacdo do sensivel, ndo pertence ao
movimento do conhecimento. (AE, p. 79).

Dai se depreende, com ele, que o ser e 0 nao-ser ndo podem ser as
referéncias Ultimas do sentido da existéncia, pertencendo ao registro ético a

superacdo dessa alternativa, 0 que se da como passividade, na qual ressoa a



100

responsabilidade como resposta pelo préximo'®*, proximidade como um-para-o-
outro. “Proximidade pensada néo a partir do ser, mas como o que da sentido ao ser”
(AE, p.1 8). O que Levinas pretende mostrar € a possibilidade de uma significagéo
nao subordinada a Ontologia, ou seja, uma “significacdo do além da esséncia” (AE,
p. 80, fora do ambito do interessamento. Trata-se de uma significagdo que deriva da
sensibilidade, marcada pelo imediato, e ndo de um saber abstrato, tematizado,
manifestacéo. Nesse ponto, ele se distingue radicalmente dos modernos e, de algum
modo, dos contemporaneos, isto €, nesse arrancamento a esséncia e a mostracao
do estatuto que gozaram sempre na tradicdo filoséfica do Ocidente. Vejamos a

critica que ele dirige a Heidegger e a Husserl:

O fato de que nao se possa filosofar antes da manifestacéo de alguma coisa
ndo implica de saida que a significagdo “ser”, correlativa de toda
manifestacdo, seja a fonte desta manifestacéo e de toda significacdo, como
se pensa a partir de Heidegger, nem que a mostracéo seja o fundamento de
tudo o que se manifesta, como o pensa Husserl. (AE, p. 85).

Levinas ndo aceita a reducdo do sentido do subjetivo a manifestacao; ele
contesta esse privilégio, reivindicando uma outra possibilidade de filosofar; a de que
haja um saber proprio a sensibilidade, cuja significacdo remonta até a idéia de um
psiquismo como corpo materno, onde nogdes tais como passividade, vulnerabilidade,
paciéncia tentam descrever o0 acontecer que antecede o acesso ao ser, possibilitando-o.
A significagdo do sensivel como proximidade, o um-para-o-outro da responsabilidade
seriam a matriz ética de todas as outras significacdes conferidas ao ser.

Nessa abordagem da proximidade como significacdo do sensivel, surge a
forca da ambigilidade de que se reveste a nocao de sujeito responsavel em Levinas,
porque, a0 mesmo tempo que a responsabilidade se passa na relagdo concreta com

0 outro, meu proximo, a quem devo dar “o pdo de minha boca” — relacdo, portanto,

L Cf. AE, p. 17,



101

a partir de um corpo e de um psiquismo, de um gozo, de uma encarnacao que torna

possivel a significacio™>

—, trata-se, por outro lado, de um psiquismo completamente
atravessado pela alteridade (e n&do apenas interioridade, como era o caso em
Totalité et infini ), impedido de coincidir consigo mesmo. “Sob as espécies da
responsabilidade, o psiquismo da alma é o outro em mim, doenca da identidade”
(AE, p. 86).1* A identidade do sujeito s6 pode ser pensada aqui como sensibilidade
de um corpo em exposicdo permanente ao outro, entrando na ordem do dom de si
mesmo, porque ja ndo se trata de um eu-consciéncia, ativo, livre, imperialista, mas
de um Eu que é si, acusado de tudo e por todos, acusativo que fere o nucleo da
egoidade, lancando-o fora do seu centro de gravidade, para onde tudo converge,
segundo a perspectiva do idealismo. Psiquismo literalmente animado.**

Mas Levinas adverte que a condicdo para esse dom de si mesmo, para a
abnegacao, a saber, o para-o-outro da proximidade enquanto sensibilidade, exige o
gozo como momento prévio. Gozo cuja natureza reside no permanente
relancamento da insatisfacdo, das faltas, na promessa de um contentamento, no

proprio apetite.® O arrancar de si algo em que o sujeito se compraz, esse momento

do comprazer-se, do egoismo™®, de retorno a si mesmo, é condicdo para que ele

%2 Cf. AE, p. 87.

%% Cristina Beckert (1998, p. 267)comenta sobre a linguagem metaférica utilizada por Levinas,
dizendo que: “as [metaforas] de ordem patoldgica dizem respeito ao ‘delirioc’ e a obsessao,
caracteristicas da subjetividade exposta a outrem.” Cita De Greef, quando este considera dois tipos
de metéfora, a de ordem militar e a de ordem patoldgica, “expresséo da passagem de uma analise
fenomenoldgica e epistemoldgica da consciéncia para uma analise ética, sendo o caso mais
flagrante a transmutacédo de ‘obsessao’ em ‘refém’, a partir da mesma etimologia, obsidium , que
significa simultaneamente cerco e condi¢éo de refém.”

154 «“A animacado ndo é aqui uma metéafora — mas uma designacéo, se se pode dizé-lo, do irredutivel
paradoxo da inteligibilidade, do outro no mesmo, do tropo do ‘para o outro’ em sua inflexdo prévia.”
(AE, p. 88).

15 cf. AE, p. 92.

1%6 «para Levinas, ndo se trata de ndo ser egoista, e o egoismo ndo é uma atitude ou uma figura da
consciéncia que existe para ser ultrapassada; é o lugar jamais apagado (nele trata-se de que haja
alguma coisa capaz de responder, que a subjetividade tenha uma espessura, uma consciéncia) de
uma primeira ligagdo ao mundo que ndo pode ser superada, e que ndo tem outro sentido
precisamente sendo o de me fazer lugar [me faire lieu], de me localizar. A subjetividade é plena e
consciente, ndo no sentido de que seria auto-suficiente, mas no sentido justamente em que é



102
possa dar ao outro 0 pdo de sua boca. “Sé um sujeito que come pode ser para-o-
outro ou significar. A significacdo — o0 um—para—o-outro — s6 tem sentido entre
seres de carne e de sangue” (AE, p. 93). E porque é gozo que a sensibilidade pode
ser também ferida, exposicdo ao outro, vulnerabilidade. Levinas alerta para o fato
dessa ambigiidade que procede desse movimento de afirmacdo no ser — do
conatus — desse instante em que o0 eu se compraz, voltando-se sobre si mesmo, o
gue pbe em risco a significacdo do um-para-o-outro. “Mas essa ambiguidade é a
propria condigéo da vulnerabilidade, isto €, da sensibilidade como significagdo” (AE,
p. 100).

Uma figura forte da sensibilidade é a maternidade®’

, O carregar outro, ser
responsavel por ele, ser afetado pela alteridade, estar vulneravel, estar encarnado e
‘permitir a encarnacdo do outro em si, o corpo sendo mesmo o lugar onde a
subjetividade se passa, 0 que engendra uma intriga ética no imediato, 0 um-para-o-
outro do contato, a possibilidade de ferida, da velhice e de morte. Levinas insiste na
concepcgao de uma “subjetividade de carne e de sangue” (AE, p. 99) nas antipodas
do sujeito-consciéncia caro a Filosofia ocidental, preocupado em buscar um
fundamento, uma origem — a arché — e em reunir em sistema 0s termos de uma
relacdo. A significacdo, o Dizer, ele situa aqguém de qualquer origem que possa ser
resgatada e re-presentada pela memoria. “Em Totalité et Infini , o sensivel foi
interpretado no sentido de consumacéo e do gozo”.**® Em Autrement qu'étre , ha

uma ampliacdo do sentido da sensibilidade; ela é a fonte da significacdo que, por

sua vez, é o um-para-o-outro como passividade e exposicao.

necessidade , que é sempre ligada e em si enodada.” BENOIST, Jocelyn. Le cogito lévinassien:
Lévinas et Descartes. In: MARION, J. L. (dir.). Emmanuel Lévinas: Positivité et Transcendance.
Paris: Presses Universitaires de France, 2000, p. 115-116 (grifo do autor).

Cf. AE, p. 116, onde Levinas cita o Livro dos Numeros 11, 12: “Concebi porventura eu todo este
povo? Gerei-0 eu para que me dissesses: Leva-o0 ao teu colo, como o aio leva o que cria, a terra
gue juraste a seus pais?”

18 AE, p. 94, nota de rodapé.

157



103

Levinas, que ‘herda’ de Descartes a idéia do Infinito, diverge frontalmente

dele ao abordar a subjetividade como sensibilidade e, conseqliemente, nao separar
0 corpo da subjetividade. A identidade ndo derivando da certeza de si, mas, ao
contrario, do fato mesmo da deposi¢ao do eu, do seu movimento para o outro que,
sem constituir-se em ato, é antes entrega aquém da iniciativa, dar, responsabilizar-
se pelo outro. “A animac&o de um corpo por uma alma nao faz senédo articular o um-
para-o-outro da subjetividade” (AE, p. 99-100), o que constitui o proprio sentido

desta.

6.3.2 A obsessdo como responsabilidade e modalidade de relagcdo com o outro

Acreditamos estar ficando evidente o quanto Levinas desloca do teoricismo,
do ambito do saber enquanto “abertura sobre o ser”, a questdo da relacdo com a
alteridade, para situa-la num campo eminentemente ético, para além da correlagéo
ser-consciéncia e de toda finalidade ontologica. Ele vai chamar de obsessdo a
relacdio em que os termos envolvidos ndo sao reciprocos, nem reversiveis,
mantendo uma diferenca entre si, e em que o Outro subverte completamente a
ordem estabelecida, a estabilidade, a identidade enquanto certeza de si. Ndo h&
possibilidade de preparacdo para receber o préximo, que ndo se faz anunciar, que
chega sob a forma de irrupcdo, traumatismo, ndo porque seja violento, porém,
defeccdo mesmo da fenomenalidade, é ‘menos’ que o fenémeno*® — sujeito na
passividade radical de uma afeccdo incompreensivel e ndo-tematizavel, exposi¢do
pura a ferida, ao sacrificio, passividade que nao € ingenuidade, porque exatamente
coloca em causa a ingenuidade do Ego.**® O modo da obsessdo, Levinas denomina

de urgéncia extrema (AE, p. 111); eu estou sempre atrasado, ja que o0 tempo

199 cf. AE, p. 112.
180 cf. AE, p. 116.



104
cronolégico — “o dos reldgios” — ndo consegue acompanhar o do Outro, em relagéo
ao qual € sempre mais lento, instaurando uma diacronia insuperavel e a sensacgao
de nunca dar conta do compromisso.'®*

Em Autrement qu’étre , Levinas retoma o tema do Rosto, abordando-o
dentro da relacdo de obsessdo que € a proximidade, o um-para-o-outro, a
responsabilidade, Rosto como vestigio do Infinito, me olhando a partir de sua
miséria. “tudo nele me olha, nada me € indiferente” (AE, p. 118). O Infinito, ele
distingue do nada puro e simples e do dever (Sollen), porque na proximidade nédo h&a
um fim que possa ser atingido; na relagdo com o Outro, eu ndo chego jamais muito
perto, e sou cada vez mais responsavel por ele a medida que respondo por suas
faltas e por sua infelicidade.'®® Levinas insiste sobre a “desmesura mesma do
Infinito”, o que explica que a proximidade ndo seja “ultrapassavel especulativamente:
ela é a infinicdo ou a gloria do Infinito” (AE, p. 119). A proximidade é contato com
aguele ou por aquele que nunca se deixa tocar, que nunca se deixa macular em sua
alteridade. Rosto que é vestigio de si mesmo e ndo aponta para nenhuma realidade
gue subsistiria atras de si, velado, escondido, mas que me perturba como o
“indesejavel desejado” (AE, p.111), fazendo explodir o tempo e a linguagem
enquanto Dito, me precedendo num antes que Levinas faz recuar ndo no tempo
engquanto sucessao de instantes, mas para aquele do qual ndo posso me lembrar,
de modo que toda possibilidade de ato seja excluida (mesmo que seja um ato de
acolhimento), que ele identifica com a passividade absoluta, onde s6 a afeccao é
possivel, onde s6 pode ocorrer a exposicdo da exposi¢cdo, como tantas vezes ele

reitera ao longo de todo o Autrement qu’étre

oL cf. AE, p. 113.
182 cf. AE, p. 119.



105

Proximidade como relacao de obsesséo, possibilitando — mesmo sendo um
Dizer antes do Dito — a existéncia da linguagem e o sentido do ser. Proximidade
onde o Eu é Si, perseguido.'®®

Levinas, como Freud, vai descrever a subjetividade enquanto n&o se
reduzindo a consciéncia, embora, naturalmente, a consciéncia para os filosofos nao
seja 0 mesmo que para o fundador da Psicanalise.'®* De qualquer forma, um ponto é
comum as duas acepc¢des: a soberania do eu, o controle, a inteireza, nada querendo
deixar fora de sua luz e de sua (com)preensdo. A possibilidade de abarcar, de
sintetizar o diverso da experiéncia, além da pretensdo de conferir-lhe sentido. Na
proximidade como obsessdo, a relagdo ndo se passa sob a égide da luz, da
inteligibilidade, da primazia da visdo, mas caracteriza-se por uma forma outra de
abordar a alteridade. Relacdo determinada, de antemé&o, pelo outro e para 0 outro,
nao tendo origem no egoismo, na perseveranga no ser, mas que € puro desinter-

essamento, saida de si ndo como fuga, mas sob as espécies do ser-ofertado-ao-

163 «p nogdo de perseguicdo esta no centro das reflexdes de Autrement qu’étre [...] nas obras de
Levinas e mais particularmente em Autrement qu’étre ou au-dela de I'essence , uma das figuras,
se se pode dizer, do imemorial é a no¢éo de perseguicdo.” (WEBER, 1995, p. 69).

184 0 vocabulo “consciéncia” (Bewusstsein), consciéncia tedrica, ocupa, no Dicionario de Filosofia de
Abbagnano, nada menos do que 11 paginas e meia, 0 que nos da a idéia da complexidade que o
termo envolve: “O uso filosofico da nogéo de C. supde o reconhecimento da realidade dessa esfera
e de sua natureza privilegiada. E s6 por existir uma esfera da interioridade, que é uma realidade
privilegiada, de natureza superior ou, de qualquer forma, acessivel ou mais indubitavel para o
homem, que a C. constitui um instrumento importante de conhecimento e de orientagdo pratica.
Ndo parece que a filosofia classica da Grécia tenha reconhecido a realidade privilegiada da
interioridade espiritual [...] Para Husserl, a consciéncia é aquilo que era para Kant: uma relacao
com o objeto, mais precisamente, uma relacao na qual o objeto se d4 como tal [...] A eliminacdo da
nocéo tradicional de C. deve-se ao uso que Heidegger fez da nogéo de transcendéncia na analise
da relacdo do homem com o mundo [...] A relacdo do homem consigo mesmo e com o mundo,
descrita em termos de transcendéncia, deixa de ter os caracteres tradicionais da C. (trancamento
em si mesma, imediagéo, auto-reflexdo, etc.) de sorte que Heidegger pode dispensar até mesmo o
termo consciéncia. A andlise existencial de Heidegger foi um duro golpe contra o primado
metafisico da C., tdo tenazmente afirmada pela filosofia moderna e contemporanea. N&do s6 essa
andlise deixa de utilizar o termo C. ou a no¢do de C., como também a distingdo entre ‘interior’ e
‘exterior’, entre o que estd na e o que esta fora da C. deixa de ter sentido. O declinio da nocéo de
C. na filosofia contemporanea é um dos sinais mais evidentes de uma nova colocac¢éo do problema
do homem.” (ABBAGNANO, 1998, p. 185-195).

“Se é verdade que a teoria psicanalitica se constituiu recusando definir o campo do psiquismo pela
consciéncia, nem por isso considerou a consciéncia como um fendbmeno ndo essencial, haja vista sua
critica ao behaviorismo. Segundo a teoria metapsicolégica de Freud, a consciéncia seria fungdo de um
sistema, o0 sistema percepgao-consciéncia (Pc-Cs).” LAPLANCHE, J.; PONTALIS, J. B. Vocabulario da
psicandlise . Lisboa: Moraes Editores, 1970, p. 135-140.



106

outro. “Outro que ndo é um defeito de intuicdo, mas o excedente da
responsabilidade” (AE, p. 126).

E na recusa a tematizacdo que “a verdadeira vida” (TI, p. 3) se suporta, se
mantém, guardando o seu segredo que nao pode ser violado, que ndo se submete a
forca, mas se abre a dogura e a passividade de deposicdo do sujeito. E exatamente
ali, onde o sujeito ndo pode e nao quer, porque comandado desde aquém do poder
e da liberdade, que pode acontecer o milagre da resposta de onde brota o sentido
do humano. E o que Levinas chama de “significancia da significacdo”, a saber, a
possibilidade de relacdo com uma singularidade sem a mediacdo de nenhum
principio, de nenhuma idealidade.'® Relacdo an-arquica, distinta da doac&o de
sentido, porque vivida como obediéncia a um mandamento que me ordena desde
sempre — sem que esse sempre seja a eternidade — a responsabilidade pelo outro,
contato vivo, encarnacéao, sensibilidade, fome, frio, soliddo, envelhecimento, doenca
e morte — o sujeito em Levinas é respiracio. E si que passa, que “se passa’.

Mas essa relacdo que € obsessdo ndo se passa ao lado da consciéncia,
paralela ao saber e & seguranca que vem da certeza. E pura perturbagéo, afecgéo,
pathos, algo da ordem do subversivo, no que este aponta para a transgressao de
uma lei, a lei do incesto com a razao enquanto principio unificador e esclarecedor. “A
empresa do Outro se exerce sobre o Mesmo ao ponto de interrompé-lo, de deixa-lo
sem palavra” (AE, p. 128). A palavra vem no soO-depois da passagem do Infinito,
porque quando ele passa — embora nunca tenha estado presente — é preciso fazer
como Moisés no Sinai, esconder-se na penha, para ndao ser aniquilado pela sua
gléria. Existe s6 esta ‘contr-acdo’ de egoidade, siléncio, ndo ha palavra possivel

diante do Dizer pré-original. E denominada perseguicdo essa maneira como o Eu

185 Cf. AE, p. 127.



107

sofre a incidéncia do Outro que nao se faz anunciar, que ndo tem arauto, tornando

inviavel a operacéo da consciéncia, enquanto regida pelo principio de identidade.



108

CAPITULO 7
A Substituicao
Este livro interpreta o sujeito como reféme a

subjetividade como substituicdo, rompendo
com a esséncia do ser.

Levinas

Temos visto que, diante do mundo, ndo estamos simplesmente ‘jogados’, mas
interrogados e convocados. A Transcendéncia como Questado subjaz no amago do
ser, rompendo os limites deste e alcando-o para um além da esséncia que é
literalmente a (in)versdo do Infinito em nods, o que ndo € sem irreversiveis
conseqguUéncias para o homem em sua relagdo consigo mesmo, com o mundo, com
0S outros homens, quer estes em sua dimensao individual — no face a face —, quer
estes enquanto compondo a sociedade. A subjetividade é exatamente o ‘resultado’
desse atravessamento do além do ser no ser, e ela é impensavel fora da relacéo de
socialidade, ou seja, enclausurada, comecando e terminando em si mesma, auto-
referente, monoldgica. A Etica seria a propria constituicdo da subjetividade enquanto
significada a partir de outrem. N&o existiria, para Levinas, uma Etica como conjunto
tedrico de principios e valores, de um lado, e um sujeito livre, capaz de escolher
esses principios — ainda que estes sejam “o Bem” —, por outro. Etica seria a
propria significacdo do humano, o sentido que néo € abarcavel a partir de uma idéia,

mas € o proprio sentido do homem, na inteligibilidade que se da a partir da

proximidade como sensibilidade.

1% AE, p. 232.



109

Temos visto ainda que, diante da Questdo ou Enigma da Transcendéncia, a
resposta é responsabilidade pelo outro, com tudo o que isso possa implicar de
sacrificio, oferenda, paciéncia, exposicdo. Levinas transpde para a filosofia a
estrutura de disponibilidade da tradicdo judaica resumida no Eis-me aqui de Abraéo,
Jaco, Isaias... Essa gratuidade no expor-se sem reservas testemunha a prioridade
do Outro no Mesmo, uma légica absolutamente estranha e inadmissivel pela
linguagem do ser, no percurso da sabedoria ocidental. Trata-se, antes, de uma via
na contramao dos interesses humanos — mesmo que, por humano, se queira falar

de um sujeito ético, assumindo, de forma voluntaria, situar-se social, politica e

existencialmente em prol do outro.

A idéia de substituicdo que, segundo o préprio Levinas (AE, p. 125), foi o
“germe” de Autrement qu'étre constitui uma nocdo fundamental para o
entendimento da superacdo do viés ego-ontolégico que marcou 0 pensamento
filoséfico. Tentaremos destacar o que chamamos de eixos mais significativos da

construcao/desconstrucao implicados na elaboracéo da referida idéia.

7.1 A Perseguicao

A linguagem de Levinas, refletindo o desafio do como filosofar apds
Auschwitz — além de toda a estrutura de receptividade passiva da Lei, dos
Mandamentos, prépria do Judaismo —, revelaria a recusa a pretensao de autonomia
reivindicada pelo pensamento, desde Descartes, ou seja, a pretensdo de dar a si
mesmo suas proprias leis, seu fundamento, proclamando, dessa forma, a soberania
do sujeito que pensa. Nesse ponto, apesar de o proprio Levinas reconhecer-se

préximo a Kant, teriamos um desvio do pensamento kantiano, que proclama, a partir



110

da liberdade e por causa desta, a autonomia da raz&o, promulgando suas préprias
leis morais.

Surge entretanto uma questéo: essa recusa sera possivel, se “o0 ato de pensar
€, como tal, a reivindicacdo da autonomia que enquanto episteme significa ruptura
com a doxa, com a dependéncia das opinides recebidas?” (WEBER, 1995, p. 72)

Segundo Levinas, o fundo de “anarquica passividade” (AE, p. 144) — impossibilidade
de dar a si mesmo a sua arché, o seu principio — € que marcaria a diferenca com o0s
postulados do pensamento ontoldgico, introduzindo uma forma de inteligibilidade
outra, uma forma de pensamento que, tendo de ser dito no ser, vai além do ser: “a
perseguicdo € 0 momento preciso em que 0O sujeito € atingido ou tocado sem a
mediacao do Logos” (AE, p. 156).

O fato de essa pretensdo a autodoacdo somente ser possivel no aprées-coup
cria a necessidade de recuperacao desse atraso, esse lapso de tempo, o que
remete Levinas a uma linguagem que testemunha a passividade absoluta do sujeito,
cuja consciéncia chega sempre tarde demais, impossibilitada de retomar o momento
de origem, constituindo esse lapso de tempo o préprio envelhecimento do sujeito, o
fato de que ele, enquanto corpo, “passa huma passividade absoluta” (WEBER, 1995,
p. 72), sofrendo a acdo do tempo que, enquanto alteridade, age a revelia do sujeito,
desgastando-o, expondo-0 a doenca e a morte; vemos, portanto, que a nocao de
perseguicdo introduz uma subversédo, uma estranheza a natureza propria do pensar
enquanto tal.

Levinas insiste na tese de que a subjetividade ndo se reduz a consciéncia,
como pretendia o idealismo, a re-flexdo de um Eu se curvando sobre si para se
descobrir como uma identidade, algo igual a si mesmo, coincidente. O célebre

imperativo socratico “conhece-te a ti mesmo” ja indicava essa direcdo a qual



111

chegaria Descartes e que marcaria séculos da histéria filoséfica — até Hegel — com
o0 selo da metafisica da subjetividade. Com Hegel, a no¢cdo de Consciéncia de si
estaria na origem da multiplicidade de sujeitos (nicos, concretos, que SO
encontrariam sua identidade a partir da posicdo ocupada no Todo do Sistema.'®’
Levinas vai dar énfase a distincdo entre o que é da ordem da consciéncia — e
remete a idéia de um principio — ou seja, da reflexdo sobre si, que implica o jogo
temporal da re-presentacdo (passado e futuro tornados ‘presente’ através da
retencdo e protensao, respectivamente) e o que, ndo constituindo uma desordem, é
de outra ordem, a saber, remete a auséncia de principio, a an-arquia, que ele
identifica com a persegui¢do. Aqui a consciéncia € atingida, a dimensao do ser é
perturbada, sem que seja possivel identificar o que causou a perturbacdo. Trata-se
da defeccdo da préopria consciéncia, traumatismo que corta o fio desta: “a
intervencdo do Outro se exerce sobre o Mesmo a ponto de interrompé-lo, de deixa-
lo sem palavra” (AE, p. 128). A consciéncia, como mestria de si, € deposta, expondo
o registro da passividade que, enquanto Paixao, se inscreveria numa estrutura n 44,
ontolégica, desconstruindo o logos, reduzindo tudo ao siléncio: “Como uma tal
Paixao pode ter lugar e tempo na consciéncia?” (AE, p. 130).

Para responder a isso, Levinas vai utilizar-se da nocao de recorréncia — que
examinaremos a seguir — a conversdo do Eu a si mesmo, podendo este ser
articulado a perseguicdo, ja que nado pode se fazer, sendo ja feito de passividade
absoluta;*® dai ser detido o movimento que o faria retornar ao Eu, o jogo ontol4gico
do para-si. A nocédo de perseguicdo exclui toda a possibilidade de ser entendida
intelectualmente, assimilada por um eu soberano; ela remete imediatamente as

nocbes de passividade, vulnerabilidade e exposicdo, nog¢des que compdem a

87 cf. AE, p. 131.
188 Cf. AE, p. 132-133.



112

‘estrutura’ de uma subjetividade mais arcaica, mais originaria, do que uma
subjetividade que assenta no saber e no poder, e que, portanto, ndao deve ser
recalcada.*®® “A consciéncia — consciéncia de um possivel, poder, liberdade — tera
ja perdido assim a proximidade propriamente dita, subtraida e tematizada, como tera
recalcado em si mesma uma subjetividade mais antiga que o saber ou o poder” (AE,
p. 104-105). “A responsabilidade por outrem — responsabilidade ilimitada que a
rigorosa contabilidade do livre e do néao-livre ndo mede mais — reclama a
subjetividade como refém insubstituivel que ela desnuda sob o Eu numa passividade
de perseguicao, de recalcamento e de expulsdo para fora da esséncia, em Si” (AE ,
p. 159).

Elizabeth Weber (1995), em sua analise do traumatismo da perseguicdo como
algo inacessivel, onde a consciéncia ndo penetra, refere-se a Freud e a idéia de
recalque como reacdo ao traumatismo’®, sob pena de perder-se o justo sentido do
que é humanidade enquanto proximidade; em outras palavras, o humano de 113
trata Levinas em nenhuma hipotese pode ser reduzido a consciéncia, 0 que nao
implica o desprezo ou a subestimacdo do papel que esta exerce na economia do
ser.

Nesse ponto, Levinas da um passo bastante audacioso, que o coloca fora das
filosofias deterministas e fora das filosofias ditas da liberdade, mas sobretudo fora do
posicionamento filosofico que fazia incidir sobre a compreensédo do ser — sobre a
ontologia — o sentido ultimo da existéncia. Ir além do ser foi desafiar os canones da
tradicdo do pensamento e ousar uma outra forma de inteligibilidade, a saber, fazer
recuar a Razdo e deslocd-la da posicdo de fundamento da compreenséo,

estabelecendo a responsabilidade do um-pelo-outro como a fonte da significacéo.

189 E interessante registrar a referéncia ao termo recalque, que é caracteristico do vocabulario

psicanalitico.
19 Cf. WEBER, 1995, p. 95, nota de rodapé n° 62.



113

Com a nocéo de criatura que ele identifica com o si-mesmo, a histéria do Eu
foi recuada para um ambito pré-logico, de onde emanara a possibilidade de o sujeito
dizer-se eu, mostrar-se, aparecer a consciéncia, entrar na ordem do fenémeno. Tudo
0 que decorre da dimensao “outra que ser” ndo afeta uma unidade prévia; Levinas
faz questdo de ressaltar que néo se trata de uma perda da substancialidade do eu
no sentido de uma unidade perdida. Ao contrario, o si-mesmo é indivisivel, ndo se
divide em dois para se contemplar, ndo se separa de si, mas, a0 mesmo tempo,

Levinas assinala essa unidade como “tor¢éo e inquietude™"*

, impedida de retorno a
si mesma, nem repouso na identidade, nem cisdo dialética. Essa unidade como

singularidade sera melhor tematizada quando trabalharmos a unicidade.

7.2 A Recorréncia

Quando Freud’

situa o eu ameacado por trés senhores (0 mundo exterior, a
libido e a consciéncia moral), ja aponta para a fragilidade e a ilusdo de poder que
perpassam a instancia egolica, e posteriormente Lacan ira definir como
desconhecimento a funcao propria do eu.

Se a tese €, entdo, a de que a subjetividade ndo se reduz a consciéncia, e se
a promessa de Levinas, desde Totalité et Infini , é a de “defesa da subjetividade”,
segue-se que um longo trabalho de desconstrucdo devera ser efetivado, antes de
nos confrontarmos com o ‘perfil’ do novo sujeito. O filésofo indica que, certamente,
ele sera buscado — “termo irredutivel a relacéo e entretanto em recorréncia” (AE , p.

130) — fora da consciéncia e fora do ser, o que implica na nocdo de expulséo, e

convém esclarecer que nédo se trata de uma troca de lugar: ndo sera em outro sitio

"L AE, p. 136, nota de rodapé.

12 cf. FREUD, S. El 'yo' y el ‘ello’ . Madrid: Editorial Biblioteca Nueva, 1968. (Obras completas, v. I).
p. 29.



114

gue ele se encontrard; ao contrario, o primeiro traco do sujeito levinasiano sera o de
exilado, sem recurso, sem lugar onde repousar a cabeca, “em si ja fora de si, mal em
sua propria pele” (AE, p. 132), inquieto, tendo que percorrer um caminho na direcao
inversa de seu interesse, de sua perseveranca no ser, de sua auto-afirmacao: “o si-
mesmo nao porta sua identidade como a portam o0s entes, idénticos enquanto ditos
sem desdito e que, assim, se tematizam e aparecem a consciéncia” (AE, p. 132).

Podemos entender por recorréncia a saida do nominativo, a saber, da esfera
onde se d& a fixacdo de uma esséncia a uma identificacdo, uma quididade, uma
stase, uma legenda se traduzindo em cristalizacdo. Saida da esfera da verbosidade
dos verbos, onde predomina o Dito e onde o Eu assume a iniciativa a partir da
liberdade. O territério agora € o do si, da criaturalidade, ‘instancia’ aquém do Eu,
onde tudo se passa no unico registro possivel: o da afeccédo absoluta, da ipseidade
no lugar da identidade, paixdo no sentido etimolégico do termo, ou seja, remetendo
a passividade — dominio do acusativo. Aqui a subjetividade ‘recua’, sendo inteligivel
apenas na perseguicao, na (in)condicdo de refém. O que isto vem a significar para a
substancialidade do eu?

E como se voltassemos para antes da constituicio do eu (sem que isto
signifigue um retorno ao il y a), para um tempo impossivel de ser recuperado como
origem, para aquilo que constitui a materialidade do homem, a sua corporeidade, no
gue esta se distingue da matéria do mundo. Vestigio criatural, hipéstase que
precede todo o0 jogo da consciéncia e implica necessariamente uma defasagem
temporal, ou seja, a entrada num tempo que ndo é determinado a partir do Eu, mas
a partir do Outro. “O sujeito se descreve como se, de saida ja no acusativo (ou sob

acusacdo!)” (AE, p. 69), e 0 seu sentido é ser-para-o-outro, apesar de si-mesmo.*”?

13 Cf. AE, p. 14.



115

Esse registro do acusativo implica a perseguicdo e remete a uma divida, ndo sendo
esta o resultado de algum compromisso assumido sob a égide da liberdade; trata-se,
antes, de uma divida originaria, impagavel, que pode ser articulada, por nés, a
nocéo de culpa. Deixemos a esse respeito falar Susin: “quanto mais me aprofundo
em mim, tanto mais a divida cresce, o dever aumenta, a culpa torna-se uma invasao
€ um trauma, uma corrosao e uma obsessao” (1984, p. 313).

Mas € preciso evitar um mal-entendido: descrito assim, sem lugar, em exilio,
voltando para o “antes do Eu”, sem que isto constitua um principio, portando um
nome de empréstimo ao ser, ou seja, sendo apenas pré-nome, no esvaziamento de
si, poder-se-ia pensar que s6 de forma negativa se descreve o si-mesmo. Levinas,
porém, ressalta que a divida, a culpa, a acusacdo, a persegui¢cdo, que colocam o

sujeito como refém, constitui a bondade original da criagdo.*™

7.3 A Encarnacéao

O corpo € o locus onde acontece a subjetividade do si-mesmo, mas corpo que
nao se reduz ao bioldgico; porque atravessado pela alteridade, € corpo ético, voltado
ao outro, que € a prépria “razdo de ser” do Mesmo, “inspiragdo ou 0 psiquismo
mesmo da alma” (AE, p. 139). J4 ndo se trata aqui do corpo como 0 vimos em
Totalité et Infini , corpo de gozo, interioridade, instituido dentro de uma ordem
econdmica, sensibilidade erética, caricia, corpo destinado a trans-substanciacao
através da paternidade. Em Autrement qu'étre temos um corpo animado pela
alteridade, exposto a um tempo que se inscreve nele como envelhecimento e

vulnerabilidade. Levinas diz que o corpo biolégico se submete a uma estrutura mais

17 Cf. AE, p. 156.



116

elevada que € a despossessdo, nem fuga, nem alienacdo, porque responsabilizado
pelo sofrimento do outro e até pelo sofrimento que o outro lhe inflige: “o corpo néo é
nem o obstaculo oposto a alma, nem o timulo que a aprisiona, mas isso pelo qual o
Si é a propria suscetibilidade” (AE, p. 139)

Levinas usa metaforas corporais relativas sobretudo a respiracdo, para
apontar a despossessao do sujeito, que se desprende de si, de sua substancialidade,
como se, exalando o ultimo suspiro de egoidade, atingisse o ponto culminante da
entrega. Constrangimento, contracdo, angustia, todos esses termos tentam falar da
inversdo da esséncia, da desnucleacdo do Eu, até a perda total de Si, mas perda
gue ndo culmina no nada, consistindo nisso a substituicdo: a saida de Si em termos
de expulsao da esfera do ser, para dar lugar ao Outro. Mas se tal despossesséo nao
conduz ao nada, de que forma o Eu se hipostasia? Através da responsabilidade
pelos outros — e ndo como consciéncia de si — significando a gestacdo do outro no
mesmo®’>. Esta é uma tarefa para a qual o Si mesmo é insubstituivel e que ele vai
realizar através de sua encarnacdo, expondo-se e oferecendo-se ao outro. A
hip6stase se expbe sob o modo de um acusativo como si-mesmo, antes da

nominalizac&o, ou seja, de aparecer no Dito como portador de um nome:

O si-mesmo se expde como hipdstase a quem o ser que € como ente, ndo é
sendo uma mascara. Ele porta seu nome como nome de empréstimo, como
pseuddnimo, como pro-nome. Em Si, o si-mesmo é o um ou 0 Uunico
separado do ser. (AE, p. 135).

Para Levinas, a identidade, o saber da consciéncia s6 sédo possiveis porque
existe essa in-condicado da ipseidade do si-mesmo, antes de toda constituicdo do
sujeito que advém ao saber e ao poder da intencionalidade, porque ha uma inversao
no processo do interessamento, uma retirada do jogo de luz e sombra onde o ser se

revela e des-cobre a sua verdade. E preciso toda uma anterioridade sem

15 Cf. AE, p. 134.



117

fundamento, sem origem, uma anterioridade anarquica, para que se dé como
acontecimento todo o trabalho da mostracdo e do fenbmeno que sé@o proprios da
esséncia. Levinas caracteriza o si-mesmo como “deficit em ser” (AE, p. 136) e nisso
se aproxima do pensamento psicanalitico onde o sujeito padece de uma falta-a-ser
estrutural, a saber, s6 se constitui como sujeito enquanto faltante.

Nesse extremo de despossessdo, nessa passividade absoluta (que € nao
inércia), paixao radical, o outro ocupa o lugar do Eu, animando-o, constituindo
doravante a propria mola da subjetividade, aquele pelo qual se deve sofrer, suportar
nas duas acepc¢Oes do verbo: ser suporte de, e acolher todo o peso da alteridade.
“Sofrer pelo outro ndo é paciéncia absoluta sendo se esse ‘por outrem’ é ja para
outrem” (AE, p. 141). Assim como é impensavel um bebé sem mae (sem alguém que
cumpra a funcdo materna), € impensavel também o sujeito fora desse movimento
para o outro. “Essa transferéncia — ndo sendo interessada, ‘outramente que
esséncia’ — € a propria subjetividade” (AE, p. 141).

Podemos ver nesse ponto o entrecruzamento da substituicdo com a
responsabilidade, porque o sujeito € refém do outro e ninguém pode substitui-lo; ele
existe a partir do outro de onde emana o sentido de sua vida. Com o Eu responsavel
e substituido pelo outro, posto assim como insubstituivel, a saber, “a subjetividade
como o outro no mesmo” (AE, p. 141), ja se esta no além da esséncia, a subversao
ja é radical: quanto mais se € (sujeito responsavel e insubstituivel), menos se é
(sujeito voltado para si mesmo), menos se tem, hum despojamento cada vez mais
completo, sem que isso constitua alienacdo. Paradoxo proprio da ética levinasiana,
essa mudanca de direcdo do interessamento revela a prépria “gléria do Infinito” que,
debordando os limites da subjetividade, ndo cessa de irradiar, de espargir, de dizer-

se em dom.



118

O sujeito dito encarnado néo resulta de uma materializacdo, de uma entrada
no espaco e nas relacdes de contato e de dinheiro que uma consciéncia
realizaria — isto €, uma consciéncia de si, prevenida contra todo dano e
previamente n#o-espacial. E porque a subjetividade é sensibilidade —
exposi¢cdo aos outros, vulnerabilidade e responsabilidade na proximidade
dos outros, o um-para-o-outro, isto é, significagdo — e que a matéria € o
lugar mesmo do para-o-outro, o modo pelo qual a significacdo significa
antes de se mostrar como Dito no sistema do sincronismo — no sistema
lingUistico — que o sujeito € de carne e de sangue, homem que tem fome e
gue come, entranhas numa pele e, assim, suscetivel de dar o pdo de sua
boca ou de dar sua pele. (AE, p. 97).

Entramos, assim, na logica do dom, onde se expressa toda a forca da
subjetividade levinasiana, trazendo a relagdo do face-a-face, a relagdo com o Rosto,
para o plano concreto, quando se esta diante do outro sem o recurso da teoria, sem
0 apoio e a mediacdo dos conceitos, sem o consolo das promessas religiosas (onde
uma recompensa pelo dar nos restituiria a dadiva); relacdo nua, desprotegida, viva e,
por isso mesmo, perigosa ao extremo porque, através do dom, € o eu que se d&, nao
a partir de uma livre iniciativa, nem de uma benevoléncia natural, mas porque
vocacionado ao outro, a revelia de sua vontade, apesar de si, do seu zelo pela
liberdade.*"®

Definindo o Dizer como “sentido da paciéncia e da dor” (AE, p. 64), Levinas
articula linguagem e corpo como dom do outro, cuja maior ex-pressao, literalmente

falando, pode ser metaforizada através da maternidade®’”

, que ordena dar ao outro
0 pao de sua boca, dar as entranhas como ponto extremo da hospitalidade, do
acolhimento, onde se vive a intriga que me enoda aos outros antes que a meu
proprio corpo.'”®. Nisso consiste a significacdo propria do Dizer, que é inseparavel
da encarnacéo do sujeito. Etica vivida como sensibilidade: “ndo ha espiritualidade

gue ndo seja dolorosamente material [...] O corpo integra perfeitamente o designio

do bem que ndo permite espiritualidade sem encarnacédo, nem materialidade sem

176 Cf. AE, p. 142.
YT Cf. AE, p. 137.
18 Cf. AE, p. 96.



119

espiritualidade” (SUSIN, 1984, p. 345-346). Podemos, nesse ponto, perceber a
intima articulacdo entre responsabilidade e substituicdo, onde, através da
recorréncia, 0 que € Si encontra-se diante de uma tarefa intransferivel e na
(in)condicdo de refém da alteridade, mas é a ele, unico em sua singularidade, e néo
a nenhum outro, que nossa tarefa incumbe, qual seja, a de s6 dispor de uma Unica
resposta ao apelo do outro, do proximo: eis-me aqui. Analisaremos, a seguir, 0 que
torna o sujeito o Unico responséavel na relacdo de sensibilidade, de vulnerabilidade,

gue ele mantém com o outro.



120

CAPiTULO 8

A Unicidade

Deus fala a cada homem em particular.
Levinas '™

Um dos acentos colocados por Levinas na forma como ele descreve a
subjetividade € o de que o Eu foi designado de forma Unica, como ente particular,
mantendo com a Alteridade uma relacdo que ndo permite nenhum tipo de mediacgéo,
espaco de privacidade absoluta onde ninguém pode entrar. Desde Totalité et Infini
a nocdo de unicidade fora anunciada, como condicdo basica da justica®®,
fundamento de uma sociedade onde é possivel a paz. “Falo da unicidade do eu a
partir da eleicdo” (EN, p. 291).

O fato de o sujeito, em Levinas, ser expulso do ser, de encontrar sua
patria — se pudesse ter uma — fora da esfera da esséncia, é apenas a forma
negativa de nos acercarmos dele. A esse fora do dominio ontolégico corresponde
uma vocacao, um chamado para, no qual reside o sentido de sua existéncia. Mas
guem teria convocado o homem?

A primeira tentacdo de resposta € referir a criatura, 0 si-mesmo da
subjetividade, a um Criador, mas Levinas desencoraja-nos tal empreendimento: “a
palavra criatura designa uma significacdo mais antiga que o contexto tecido em torno
desse nome” (AE, p. 145), retirando da nocédo de criatura todo o resquicio de viés

teoldgico, onde a idéia de um Criador seria equivalente a de origem. Todo o sentido

9 AE, p. 231
180
Cf. Tl, p. 224.



121

de criaturalidade remete a uma possibilidade anéarquica, ou seja, nao é possivel
estabelecer-se nenhum fundamento, nem a menor assuncdo, tomar para Si
livremente o estatuto criatural.

A subjetividade é investida pelo Bem além do Ser, que a elege antes que ela
possa ouvir e escolher essa eleicdo, 0 que nao se faz sem traumatismo, aquele
decorrente da violéncia prépria a alteridade. Nunca sera demais frisar a diacronia
gue preside esse processo de eleicdo, a separacao intransponivel entre Aquele que
chama, que escolhe, e aquele que € chamado. No contexto usual da palavra
criatura, esse aspecto é elidido, restringindo-se ao Dito, onde tudo pode estar
reunido em re-presentacdo e contemporaneidade. O Bem é alteridade radical,
anterior a qualquer comeco, ndo havendo para ele um Outro, o que equivale a
sustentar que ndo ha Outro do Outro e a aproximar, nesse ponto, o pensamento
levinasiano do pensamento de Lacan. Essa anterioridade do Bem leva a caracteriza-
lo como “imemorial, irrepresentavel, invisivel” (AE, p. 13), sem conjunc¢éo possivel
com o presente, em suma, como o além da esséncia onde Levinas situa o sujeito da
responsabilidade.

Uma vez identificado o quem elege o sujeito, devemos nos interrogar sobre o
modo, a direcdo dessa assignacdo e as consequéncias desta, ou seja, 0 que iSso
implica para o psiquismo. Tal questionamento nos leva a idéia de “suscepc¢éo pre-
originaria” (AE, p. 157) e de uma eleicdo na perseguicdo onde, de saida, eu sou
acusado pela falta que ndo cometi voluntariamente. E algo que se da como
passividade absoluta do sujeito, cujo sentido € bondade apesar de si (AE, p. 73),
mas ndo como a passividade da matéria sob a acdo de um agente externo; ao
contrario, o sujeito Unico e insubstituivel em sua responsabilidade pelo outro

‘constitui-se’ precisamente quando — o tempo sendo aqui acontecimento , um



122

tempo novo, um outro tempo, e ndo o tempo linear, sucessdo de instantes — a
alteridade irrompe sob a forma de traumatismo: “a perseguicdo € um traumatismo —
violéncia por exceléncia — sem aviso nem a priori, sem apologia possivel, sem
logos” (AE, p. 158).

A Assignacdao visa a proximidade com o outro, a substituicdo até a expiacao,
ao dar sem medida porque sem medida é o infinito em seu vestigio no Rosto do
préximo. A Assignacao a desejar o indesejavel, fora de toda a concupiscéncia, além
do erdtico, o indesejavel que me persegue e do qual sou refém pela exceléncia de
sua alteridade: nisso consiste a subjetividade e a unicidade do suijeito.*®* A partir da
assignacao ou eleicdo no traumatismo e na perseguicdo, 0 que equivale a dizer
pressao extrema exercida por Outrem sobre o Mesmo, ordenando-o ao mandamento
da proximidade como sensibilidade, como obsessdo ou relacéo irredutivel ao saber
da consciéncia, o psiquismo deixa de ser interioridade, como em Totalité et Infini

para ser completamente aberto, sem segredo'®?

, ‘fenbmeno’ de superficie mais
radical do que a exposicdo da pele, exposicdo da exposicdo. Alterado em seus
limites, rompido além da dualidade continente—contetdo (ja ndo ha um ‘dentro’ a ser
preservado, a ser refligio), em seu estatuto, em sua substancialidade, em sua
‘normalidade’, o psiquismo é ja psicose, desnucleacéo, fissdo, semente de loucura,
obsessdo, doenca da identidade, enlouquecimento pelo desejo, mas também a

prépria significacdo ou inteligibilidade.’®® E assim que a alma — pneuma do

psiquismo — anima o sujeito.*®*

181 Cf. AE, p. 158.

182 cf AE, p. 185.

183 Cf. AE, p. 185.

18 Cf. AE, p. 180. Nesse ponto existe uma aproximacdo entre o pensamento levinasiano e o
platbnico, uma vez que Platdo ja falava de um pathos originario, de uma afecgéo provinda de uma
exterioridade absoluta e de um tempo imemorial que o sujeito ndo é capaz de conter em si e que
literalmente o obriga a pensar (Cf. Platdo apud Beckert, 1998, p. 9).



123

Vemos, assim, como Levinas subverte a tradicdo filosofica: para ele, esse
“ndo-sentido” € o sentido do humano, e ndo algo a ser superado ou submetido a
ortopedia da adaptacdo ao critério de espiritualidade e de verdade tal como
tematizados pela histéria do pensamento.

Retomando o ponto de partida de Levinas, ou seja, a idéia do Infinito em nds,
podemos ver agora, mais precisamente, qual a natureza da relacdo que o Infinito
mantém com o finito; nas palavras de Totalité et Infini, qual a relacdo possivel entre
o Outro e o Mesmo?

O Infinito, enquanto Alteridade, enquanto heteronomia, se converte em
autonomia; a exterioridade se torna interioridade. A Lei se inscreve na consciéncia, o
gue instaura uma ambivaléncia, que € a proépria subjetividade: “Na responsabilidade
pelo outro, eis-nos no coracdo desta ambigilidade da inspiracdo. O dizer inaudito
estd enigmaticamente na resposta an-arquica, em minha responsabilidade pelo
outro.” (AE, p. 189).

Mas, o Infinito & gléria que ndo pode aparecer, sob pena de comprometer a
sua Transcendéncia e ser capturado pelo poder da Sincronia, tornando-se
presenca.’®® E como testemunha (etimologicamente ‘martir') que a subjetividade se
relaciona com o Infinito, testemunhado a sua gloria através da responsabilidade pelo
outro, da exposi¢cdo completa, onde esteja sem protecdo, onde nada possa ocultar o
sujeito, fazendo-o escapar a assignacéo pela qual, substituido pelo Outro, em sua

unicidade de eleito, possa suportar o peso esmagador da Alteridade.'®®

18 No texto das Escrituras Sagradas, Deus interdita a Moisés ver a Sua face. Na Mitologia, Jupiter,

atendendo a insisténcia de Sémele, aparece em sua gléria, o que redunda em explosdo e morte
para ela.

18 Através dessa metafora, identificamos mais um ponto de aproximagdo com o pensamento de
Lacan, quando este invoca o livro de Ernest Jones sobre o pesadelo, dizendo: “O correlativo do
pesadelo € o incubus ou o succuba, € este ser que pesa com todo seu peso opaco de gozo
estranho sobre o peito de vocés, que os esmaga sob seu gozo”. LACAN, Jacques. A Angustia .
Seminario inédito. Recife: Centro de Estudos Freudianos do Recife (publicacdo para circulacdo
interna), p. 70.



124

8.1 Unicidade: de que estamos falando?

A unicidade de que trata Levinas nao se refere ao um da Totalidade, uma vez
gue, desde Totalité et Infini , temos visto a sua critica a postura filosofica que tende
a encerrar no Todo do Sistema as diferencas dos eus concretos, a singularidade de
cada ente, que diz respeito ao fato de que cada um é chamado de modo Unico a
responsabilidade pelo préximo (que é seu irmdo em razdo mesmo dessa

proximidade que ndo é nem familiaridade nem contiguidade espacial):

A singularidade do sujeito [...] ndo se liga, com efeito, a uma qualidade
distintiva qualquer como as impressoes digitais que fariam dele um unicum
incomparavel e que, principio de individuacdo, garantiria a essa unidade
um nome proéprio e, por essa razdo, um lugar no discurso. A identidade do
si-mesmo ndo é a inércia de uma quididade individuada gracas a uma
diferenca especifica Ultima, inerente ao corpo ou ao carater, nem gracgas a
unicidade de uma conjuntura natural ou histérica. Ela é a unicidade do
assignado. (AE, p. 133, nota de rodapé).

A responsabilidade que incumbe ao sujeito e que ele ndo pode declinar, ou
seja, ser substituido por alguém, é a sua tarefa. Levinas faz questéao de ressaltar que
ela lhe compete, e esse eu que é responsavel, insubstituivel e Gnico, ndo é a
individuacdo de um universal, do conceito Eu, mas lhe é enderecada a ele, sujeito
de carne e sangue, sem, no entanto, seguir-se dai que essa corporeidade do S/ seja
0 equivalente de uma auto-identificacdo. O eu da responsabilidade e da unicidade é
um eu na primeira pessoa e mais: “dizer que o Eu [Moi] é substituicao [...] € restituir
a alma sua egoidade, ndo suportando nenhuma generalizacao” (AE, p. 163-164).

Mas como esse Sindo retornaria a esséncia, a coagulacao do Dito?

Podemos tentar essa resposta indo por dois caminhos: primeiro, dando-nos
conta de que o eu (Moi ou Je) é pura mascara, dissimulando aquele que fala, o
Unico; na realidade, ndo existe de fato algo fixo que se chame eu.’®” Em segundo

lugar, pela constatacdo de que, através da recorréncia, da conversao do Eu em Si,

187 Cf. AE, p. 73.



125

reverte-se todo o dominio do que seriam os atributos ‘naturais’ do eu, o egoismo, a
perseveranca na auto-afirmacao. Entra-se na esfera da passividade e do Dizer que
estd aquém do presente, tempo onde se diz o ser na “gravidade do corpo extirpado
de seu conatus’ (AE, p. 90-91). O cuidado de si constituirA uma ‘concessao’ da
responsabilidade pelo outro, ndo se justificando por si mesmo, ndo encontrando seu
sentido em si, mas na assignacao pela qual é Unico, o que torna outra a perspectiva
da liberdade, do ser e da morte.

Como pensar a unicidade do sujeito, a eleicdo na perseguicdo e na caréncia
de identidade, se, por outro lado, o Si é materialidade, € sujeito de entranhas,
constrangido a dar (sendo a subjetividade essa propria contracdo) o pdo da sua
boca?'®® Nao é sem dificuldade e sem tensdo que tentamos acompanhar Levinas
nessa ultrapassagem da Ontologia, condicionados que estamos, por toda uma
tradicdo do pensamento, a uma inteligibilidade em termos do ser e de todo o seu
séquito de dito, mostragdo a consciéncia, etc. A diacronia — que designa a
unicidade do sujeito — é algo que faz escapar a certeza, impede a captura pelo
saber, anula o poder do Eu e abre essa hiancia intransponivel entre o Eu e o Si,
obra do tempo se passando, condenando o sujeito a ambiglidade, a vacilacdo, ao
nunca estar onde esta: “a minha presenca nao responde a urgéncia da assignagao.
Eu sou acusado de atrasar” (AE, p. 112). Esse atraso, impossivel de ser recuperado,

correlato de uma divida impagavel*®

e de uma proximidade “jamais bastante
proxima”, caracteristico da relagdo do um-para-o-outro, inviabiliza a relacao tipica da

“subjetividade engajada” (AE, p. 174), que supde uma consciéncia livre, capaz de

8 A subjetividade como ponto de enodamento da esséncia e do desinteressamento revela “a

extraordinaria ambiglidade do Eu que é, ao mesmo tempo, 0 ponto mesmo em que ser e o esforgo
em vista do ser se crispam em um si-mesmo, em ipseidade torcida sobre si mesma, primordial e o
ponto em que é possivel a estranha abolicdo ou suspensdo desta urgéncia de existir e uma
abnegacéo no cuidado pelos ‘interesses’ de outrem.” (EN, p. 245).

189 «Cada pagamento ndo é um apagamento, mas um acréscimo da divida, resposta que se torna
invasdo crescente de responsabilidade e de envio para o outro.” (SUSIN, 1984, p. 316).



126

assumir a responsabilidade. A maneira como o um esté implicado na relacdo de um-
para-o-outro, sem excluir a relagdo com o mundo, significa que o um é assignado
pelo Outro, imperativo do Bem sobre o Mesmo que, interditando o matar outrem,
implica ndo poder ser substituido por ninguém — mas poder substituir a qualquer um
— na tarefa de garantir para o outro a dignidade de sua diferenca, pela qual,
singularidade para além de qualquer distincdo na ordem do Ser, ele é meu proximo
e eu devo responder por ele, custe o0 que custar.

Essa unicidade do assignado aponta, portanto, para uma diferenca que
extrapola a diferenca formal (relativa a pertinéncia do sujeito ao género humano
enquanto todo em relacdo ao qual € uma parte indivisivel, um individuo) e a
diferenca assegurada pela racionalidade, que o coloca sob a Lei, submetido a forca
do direito, mas escapando, assim, ao direito da forca: “O Unico antes do individual’
(EN, p. 245) diz respeito a alternativa de néo ser apenas alguém que confere e
registra a diferenca do outro e a respeita, visando, em troca, ser também respeitado
e ter, assim, garantida a sua paz. E preciso um passo além: o de que a alteridade do
outro ndo seja apenas diferenca, mas reivindique, e exija mesmo a minha néo-
indiferenca. E a Etica antes do saber e da tranquilidade assegurada pela Raz&o. E o
outro antes de mim, absolutamente prioritario, para o qual me volto em gratuidade, a
partir de um lugar que € nao-lugar, a partir de um Eu que a eleicdo tornou
impermutavel.

O ‘lugar’ unico desde onde o sujeito responde pelo outro constitui a sua

190

santidade ", que é o0 outro nome para separacdo, uma vez que o sujeito € escolhido

do mundo, designado, vocacionado para, de forma absolutamente Unica, instaurar a

190 Nocado a que Levinas dedicara uma de suas obras (Do sagrado ao santo ), marca indelével do

humano, do subjectum, que todas as contigéncias de sua histéria ndo conseguem conspurcar. Cf.
AE, p. 75-76



127

paz entre os homens de boa vontade — boa vontade no sentido usual, e boa
vontade na acepc¢ao kantiana do termo: santidade, desinteresse.
E aqui chegamos a nocéo de terceiro, sem a qual a filosofia de Levinas se

encerraria no um-para-o-outro*®*

, sem reverberar para a dimenséo da sociedade —
onde a multiplicidade de sujeitos concretos reclama a justica e a caridade que sao
possiveis apenas se a relacdo com o outro como Rosto constitui a fonte de
significacao para todos os atos humanos.

Em Totalité et Infini , Levinas ja introduzira a no¢cédo do terceiro, a saber, da

192 convocando a

humanidade que me olha através da epifania do rosto como rosto
justica, constituindo uma comunidade que excede a unidade do género humano
enquanto reunido de individuos semelhantes — a comunidade de irmaos derivada
da relacéo face-a-face.

Em Autrement qu'étre , o terceiro vai introduzir a necessidade de
comparacao, de simultaneidade, de igualdade, da propria sincronia, ausentes na
relacdo do um-para-o-outro: “se a proximidade me ordenasse somente a outrem [...]
a questado nao teria nascido, nem a consciéncia, nem a consciéncia de si” (AE, p.
200). Todo problema da proximidade serd trazido justamente pela entrada do
terceiro, que ndo é um semelhante, mas o préximo, o Outro, do meu proximo.
Advém dessa ampliacdo do universo de relacées que eu possa assumir a primazia
na relacdo com o outro, o que era impossivel na relagcdo dual, onde a assimetria da
relacdo era mantida ‘em favor’ do meu préximo; s6 assim ha justica para mim. A

instituicdo da sociedade garante cidadania a subjetividade, que passa a ter direitos,

além de deveres, somente assim 0 sujeito goza do estatuto de ser como os

Y1 «pesde que sejamos dois, tudo esta em perigo.” (QLT, p. 36).
192 ¢f. T, p. 188.



128

outros.*®®*  Mas, as instituicdes, o Estado, toda a organizacéo social e politica,
deverdo estar fundadas na justica, cujo cerne € a proximidade. Assim, ndo sera
possivel uma sociedade justa, igualitaria, se ndo estiver alicercada na proximidade,
na responsabilidade do um-para-o-outro, onde o interesse do outro me concerne
muito mais do que o meu préprio.*** Essa igualdade ndo podera ser imposta & forca,
no desrespeito de quem quer gue seja; ela s6 podera provir da Lei do Amor, que

instaura o desinteressamento — nocao fulcral na elaboracao filoséfica que Levinas

empreende em sua descricdo da subjetividade quando atravessada pela alteridade.

193 Cf. AE, p. 204.
194 «p justica ndo permanece justica sendo numa sociedade onde ndo ha distincdo entre préximos e
distantes.” (AE, p. 203).



129

CONCLUSAO

Coerente com todo o desenvolvimento da filosofia de Levinas, em cujo centro
encontramos o conceito de Enigma, a importancia de sustentar a Questdo mais do
gue encontrar a resposta, estamos de fato diante do paradoxo de que concluir é
também iniciar. Ou & uma iniciagéo ao mistério de uma outra forma de pensar nao so
a filosofia, mas o sentido do humano e sua relagcdo com 0 mundo € com 0S outros
homens?

O poeta dizia: “é preciso devolver ao homem suas inquietacdes espirituais”, o
gue, em linguagem filosofica, talvez pudesse dizer-se: € preciso devolver ao homem
a capacidade de espanto, de surpreender-se, de perguntar sempre, porque € 0
nao-saber — se por saber entendemos um conjunto de informacdes que nos ajudam
a controlar a realidade e aquilo que, da realidade, ndo se pode dizer — que,
relancado, move e sustenta o sujeito em seu Desejo do Infinito. Nao-saber que nao
€ caréncia ou necessidade, que algo viria satisfazer, mas ndo-saber como condi¢cao
estrutural da subjetividade, ndo-saber como a Unica coisa que torna possivel o saber
como sensibilidade.

Assim, no momento em que, precisando atender ao imperativo formal de
encerrar num texto o trajeto percorrido durante a pesquisa, damo-nos conta de que,
de fato, o Dito expde, mas ndo tudo. H& sempre um resto a dizer que se fica
devendo, débito que ndo ha como ser pago, por ser da ordem da impossibilidade,

aguém do Dito.



130

E entdo, nesse impasse entre dizer e n&o-dizer, que nos situamos no
momento da concluséo deste trabalho. Convencidos de que o valor que se lhe possa
atribuir ndo deriva certamente do que aqui vai de conteudo, de explanacdes
conceituais (pois fomos capazes apenas de uma aproximagdo timida com a
grandeza da reflexdo de Levinas), mas do caminho trilhado, do incessante
guestionamento a que fomos convocados, exigindo a passividade, o esvaziamento
de certezas, a exposicao profunda a alteridade do texto levinasiano.

A partir da subversao operada na nocao de Metafisica, do primado requerido
para a Etica sobre a Ontologia, do confronto entre as categorias do Mesmo e do
Outro, ha um chamado imperativo para pensar a relacdo pessoal em outros termos
gue os da reciprocidade, da cooperagédo, do consenso. Levinas convoca a um
redimensionamento do labor filoséfico, trazendo para o primeiro plano do debate
nocbes caras a tradicAdo como verdade, linguagem, razdo, liberdade . Ao
estabelecer o face-a-face como relacdo assimétrica, em que o Outro detém a
primazia, e permanece inacessivel ao englobamento pela Totalidade, pelo Sistema,
acena para um limite imposto ao Eu, que vai inverter toda a dire¢cado sugerida pelo
Humanismo. Alias, é para o humanismo de outro homem que ele vai encaminhar a
sua reflexdo, convidando a um ultrapassamento da atitude intelectualista e a uma
relacdo ndo-tematizavel, imediata, face-a-face, onde o outro € um ente particular —
relacdo para onde confluem vocacéo e invocagao, diversamente da Ontologia, que
apenas nomeia o ente sem invoca-lo.

A Transcendéncia abordada pelo viés da desmedida do Infinito obriga a
subjetividade a ‘olhar para cima’, para o0 que a ultrapassa, e a ter no Infinito a

referéncia a partir da qual podera pensar a si mesma.



131

Se a Alteridade, porém, s6 € possivel de ser pensada a partir de um eu, a
constituicdo deste é descrita, com o rigor do método fenomenoldgico, em Totalité et
Infini . Surgindo no mundo apds a saida da existéncia impessoal, do desvario e
horror que caracterizam o il y a, ele precisa colocar-se de pé, assenhorar-se da terra,
identificar-se. Tal como um bebé, o Eu € puro deleite, fruicdo, encontrando na
absorcéo dos alimentos (que sao tudo o que o rodeia e afeta os sentidos) o padréo
de sua relacdo com o outro que é o mundo. Alimentacdo como o protétipo da
relacdo com a alteridade. Modelo de oralidade, relacdo primitiva, em que o outro é
assimilado até se transformar no igual, no Mesmo. Interessante indicar aqui um
ponto de aproximagcdo com o pensamento freudiano, quando este articula a
assimilacdo — prépria a fase oral do desenvolvimento sexual da crianga — ao
processo de identificagcao.

O Eu como corpo de gozo, através da habitacdo e do trabalho, como
consciéncia encarnada, é obra da separacdo, nocdo fundamental para assegurar a
nao-fusdo com a divindade mitica dos elementos, e com a infinitude da
transcendéncia onde poderia perder-se sob as espécies do éxtase. Separagdo que
€ exigéncia do Infinito e que vai possibilitar a relacdo com Outrem.

Através do Eros, o Eu se confronta com o Outro enquanto feminino, alteridade
radical, mistério, equivoco, mas sera na revelacdo do Outro como Rosto que a
subjetividade entrara no registro ético propriamente dito — registro da Lei,
instaurando a primeira e crucial interdicdo através do mandamento: ndo mataras. E
nesse momento que a Transcendéncia como Majestade se revela como primeiro
discurso, no rosto do outro, exigindo uma resposta ética. Por sua manifestacao sob a
forma de traumatismo, o Eu soberano decai de seu poderio e o outro — ainda que

pobre, orféo, vidva ou estrangeiro — é investido como mestre, diante do qual s6 é



132

possivel obedecer. Dessa forma, o Eu do gozo, da fruicdo, da sensibilidade
enquanto viver de, puramente egoista, é ‘convidado’ a arrancar-se dos limites de sua
interioridade e a abrir-se para o outro.

Sem deter-se na finitude enquanto tragédia do humano, Levinas parte dela,
consegue Vé-la, toca-la, na dimenséao do sujeito encarnado, mas é justamente ai que
vislumbra a transcendéncia do Infinito que chama a responsabilidade. Acena ele
para uma saida possivel, para uma esperanca, que nado deriva da consciéncia
intencional, do querer autbnomo de um sujeito livre e senhor de si, mas, antes, de
uma como que obrigatoriedade — sem servidao, porque ‘melhor’ que a seguranca
do repouso de uma identidade voltada sobre si mesma — diante do outro.

Sera, entretanto, somente em Autrement qu'étre que sera definido o
verdadeiro sentido da Transcendéncia, que Levinas situa para além do Ser. E
preciso ir buscar na palavra original, no Dizer sem Dito, que é voz, a fonte da
significacdo — o Intraduzivel que, para se fazer filosofia, precisa entrar na linguagem
ontolégica. O Intraduzivel que, traido na hora da “necessaria traicdo”, manter-se-a
incélume em sua integridade e em sua diferenca, somente acessivel em seu
vestigio, como responsabilidade por outrem. S6 a partir do outramente que ser, a
subjetividade cumpre a sua vocacao de eleita para o servico do outro. Ja eticamente
alterada em sua identidade, psiquismo como inspiracdo, nao € mais Eu sendo na
obsessdo que a arranca ao movimento natural de perseveranga no ser, ao conatus
essendi spinoziano e a sequestra para o ambito de priorizacdo do outro e além do
egoismo, onde se expde até ao sacrificio e a morte, como o proprio da vocacgao
humana. Em dltima instancia, € para essa prontiddo, € na direcdo dessa
disponibilidade que aponta a ética levinasiana, para a qual, nas palavras de Pivatto,

“ou 0 homem é moral ou ndo € humano”.



133

A grande questdo trazida por Levinas em Autrement qu'étre refere-se,
portanto, ao fato de que a esséncia ndo pode ser a ultima fonte da significacdo; em
suma, 0 sujeito ndo pode ser absorvido pelo ser. Nessa critica, subjaz o
reconhecimento de tudo o que é da ordem da esséncia, ou seja, a fenomenalidade,
mas ele reivindica para a subjetividade algo além do desvelamento, do aparecer ao
ser como sua Ultima legitimacao, e nisso Levinas afirma o ponto em que ele vai além
da Fenomenologia. O que ele propde é uma saida que ndo seja a resignacao (do
Estoicismo), nem a ilusdo (do Epicurismo), porque estas ainda supfem um
aprisionamento no jogo das esséncias. A proposta de Levinas vai no sentido de uma
abertura para além do Ser, abertura para a qual ele utiliza a metafora da respiracao,
concebendo a subjetividade como pulm&o, como pneumatismo, 0 que traz uma
alternativa diversa daquela do desvelamento. Assim, a Filosofia estaria cumprindo a
sua missao, a saber, estaria se debrucando sobre o Invisivel como sua serva; em
outras palavras, estaria tornando possivel ao homem atingir ndo a sua mais elevada
possibilidade de ser, porém a de outramente que ser, 0 que equivale a atingir uma
espiritualidade profética, oposta a espiritualidade como saber, conforme mostra a
historia da Filosofia ocidental.

Levinas sugere a busca de um parentesco além (0o que ndo significa
necessariamente oposto) do ser, onde seja possivel um lugar para as diferencas,
para o acolhimento do outro, fora do modelo da opresséo.

Sobre a violéncia que a alergia a alteridade suscita, ele faz um convite que —
apesar de ter sido formulado ha 30 anos — é surpreendentemente atual, qual seja o
de nos perguntarmos se a forma que empregamos para combaté-la, paradoxalmente,
nao € a mesma que a institui. Parece que os dias de hoje nos autorizam a responder

afirmativamente a sua questdo. Mas sabemos que as guerras, e a violéncia que elas



134

significam, ndo derivam simplesmente de contingéncias historicas; estas apenas
modelam as diferentes faces da referida violéncia. Freud ja o afirmava em 1929,
guando escreveu o Mal-estar na civilizacdo : a agressividade é inerente ao homem,
esta colada a sua natureza; ndo sera negando-a que conseguiremos lidar com ela.
Sera antes, talvez, no reconhecimento de que ela faz parte de nds, e sobretudo no
reconhecimento de que o sentido Ultimo e mais nobre do humano devera ser
buscado, necessariamente, fora do humano.

Essa l6gica do Outro a que se encontra submetida a subjetividade, implicando
uma torcdo da heteronomia em autonomia — responsabilidade; a minha palavra
advindo como a palavra que recebo do Outro; a imbricacdo através da
temporalidade entre Lei, Desejo e Linguagem; enfim, a partir dessas construgdes
levinasianas, seria (im)possivel pensar numa analogia com o pensamento de Lacan?

Em Levinas, a concepcdo do tempo, em sua vertente diacrdnica, como
passado irrecuperavel pela memodria, embora explicitamente ndo se refira a uma
perda (por ndo ser vestigio de uma presenca, porque jamais foi ‘ganho’), ndo sugere
a perda — fundante em Psicanalise — do objeto do Desejo, que sO se constitui
enquanto perdido? E verdade que, em Levinas, o Desejo ndo deriva da falta, mas é
verdade também que nenhum objeto existe capaz de satisfazé-lo — ponto que nos
autoriza a aproximar Levinas de Lacan.

O nosso fildsofo ‘excede’ no uso de metaforas, e, sobre a metafora, Lacan
nos diz que é por essa via que se cria a possibilidade de desenvolvimento do
significante e a possibilidade de surgimento de sentidos sempre novos. Quando
Levinas refere que as palavras ndo remetem a contetdos, mas a outras palavras,

ndo poderiamos pensar na supremacia do significante sobre o significado afirmada



135

por Lacan — invertendo o algoritmo saussuriano —, ou seja, néo se trata da cadeia
significante?

Finalmente, se temos em Levinas a subjetividade como ambiguidade, nao
sera esse um outro ponto comum com a Psicandlise, que sO existe a partir do
equivoco e do enigma? N&o existiia uma relacdo de parentesco entre a
subjetividade como responsabilidade — resposta — diante do Outro que me
traumatiza por sua impossivel apreenséo e a subjetividade como resposta a um Che
Vuoi indecifravel, sempre apenas vestigio? Fica a questdo, indicando um caminho
gue, como a analise, é “terminavel e interminavel”.

Outro ponto sobre o qual ndo gostariamos de calar é o que vislumbramos ao
longo das leituras de Levinas: uma analogia também com a estrutura l6gica do
Cristianismo. Um hino da Igreja Catélica Ortodoxa diz assim: “[...] Aquele que o
mundo inteiro ndo péde conter, encerrou-se no teu seio ...” Ndo é esse o modo do
Infinito em nés? Impossivel de ser contido e, no entanto, podendo ‘estar’ no finito?

Essa aproximacdo, porém, ja foi problematizada por Susin em sua obra
O homem messianico , e ele refere que na filosofia de Levinas ndo ha elementos
gue a sustentem, sobretudo por ser “impossivel e desnecessaria’ a idéia da
encarnacgao de Deus.

De qualquer forma, concordamos plenamente com Pelizzoli quando ele
afirma que a questédo do sentido do humano e do sentido do saber exige algo
mais que o estatuto filoso6fico, ndo se esgotando neste, mas exigindo abordagem
pluridimensional.

Gostariamos de encerrar analisando sucintamente a férmula levinasiana que,
para nos, responde a nossa pergunta inicial, qual seja a de que consequéncias

éticas advém para a subjetividade a partir de seu encontro com a alteridade. A



136

7z

formula é: “Eis-me aqui, em nome de Deus, ao servico dos homens que me
olham [...]"

O Eis-me condensa a exposi¢ao, a passividade e a unicidade. O me, sou eu
‘ordenado’, insubstituivel, eu mesmo e n&o outro, eu que aceito a ordem antes
de ouvi-la, mesmo sem entender, entrega na gratuidade total, voz que obedece.
Em nome de Deus revela o Infinito, a assignacao, a eleicdo, a Transcendéncia, a
Altura. Ao servico dos homens que me olham designa a responsabilidade, o servico,
0 desinteressamento; a relacdo de justica comecando na privacidade da relagéo
face-a-face, mas se estendendo para a sociedade e instituindo a paz.

Como a saida de-si-mesmo, a abertura para o outro, a responsabilidade séao
tarefas incompativeis com o egoismo e a liberdade como poder, somente levando a
sério a proposta de Levinas de uma subijetividade capaz de suportar, de portar o
outro como se carrega o filho, pelo qual se é responsavel e insubstituivel até a
morte, sera possivel adentrar em um sentido novo para 0 humano. Suportar
sobretudo o enigma da alteridade, porque € o enigma — insuportavel em sua
ambiguidade e em sua independéncia — que nos lanca na passividade radical, na
exposicao, fora da virilidade do logos, para além do ser. No outramente que ser,
cumpriremos a nossa missao de humanos, ou seja, de responsaveis pelo outro, que
nos chega sem sabermos de onde, sem que possamos espera-lo, do qual nunca

estaremos bastante proximos e com o qual estaremos sempre em deébito.



137

BIBLIOGRAFIA

A) REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

1 Obras de Emmanuel Levinas

LEVINAS, E. Autrement qu”étre ou au-dela de I'essence . La Haye: Martinus
Nijhoff, 1974.

. Da existéncia ao existente . Trad. Paul Albert Simon e Ligia Maria de
Castro Simon. Campinas: Papirus, 1998.

. De Deus que vem a idéia . Coord. e rev. trad. Pergentino Stefano Pivatto.
Petrépolis: Vozes, 2002.

. Descobrindo a existéncia com Husserl e Heidegger . Lisboa: Instituto
Piaget, 1998.

. Entre nés: ensaios sobre a alteridade. Coord. trad. Pergentino Stefano
Pivatto. Petropolis: Vozes, 1997.

. Etica e infinito:  dialogos com Philippe Nemo. Lisboa: Edicées 70, s.d.
. Hors Sujet . Montpellier: Fata Morgana, 1987.

. Humanismo do outro homem . Trad. Grupo de Tradugéo de Emmanuel
Levinas da PUCRS. Petrépolis: Vozes, 1993.

. Le Temps et I"autre . Montpellier: Fata Morgana, 1979.
. Quatro leituras talmudicas . S. Paulo: Perspectiva, 2003.

. Totalité et infini : essais sur |'extériorité. (1961). La Haye: Martinus Nijhoff,

1971.

. Transcendéncia e inteligibilidade . Lisboa: Edi¢bes 70, 1991.

2 Outras obras

ABBAGNANO, Nicola. Dicionario de filosofia . S&o Paulo: Martins Fontes, 1998.



138

ADORNO, Theodor W.; HORKHEIMER, Max. Dialética do esclarecimento
fragmentos filosoéficos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1985.

BECKERT, Cristina. Subjectividade e diacronia no pensamento de Lévinas
Lisboa: Universidade de Lisboa, 1998.

BENOIST, Jocelyn. Le cogito lévinassien: Lévinas et Descartes. In: MARION, J.L.
(dir.) Emmanuel Lévinas: Positivité et Transcendance. Paris: Presses Universitaires
de France, 2000. p. 105-122

CASPER, Bernhard. La temporalisation de la chair. In: MARION, J. L. (dir.)
Emmanuel Lévinas : Positivité et Transcendance. Paris: Presses Universitaires de
France, 2000. p. 165-180.

CHRETIEN, Jean-Louis. La Traduction irreversible. In: MARION, J.L. (dir.)
Emmanuel Levinas : Positivité et Transcendance. Paris: Presses Universitaires de
France, 2000. p. 309-328.

COSTA, Marcio Luis. Lévinas: uma introducédo. Petrépolis: Vozes, 2000.

DELACAMPAGNE, Christian. Historia da filosofia no século XX . Rio de Janeiro:
Jorge Zahar, 1997.

DESCARTES, René. Discurso do Método ; As paixdes da alma; Medita¢des;
Objec0es e respostas. Sdo Paulo:Nova Cultural,1996. (Colecao Os pensadores)

ENTRALGO, Pedro Lain Timm. Teoria y realidad del otro: el otro como otro yo,
nosotros, tu y yo. Madrid: Revista de Occident, 1961.

FABRI, Marcelo. Desencantando a Ontologia : subjetividade e sentido ético em
Levinas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1997.

FERON, Etienne. Le temps de la parole. Exercices de la patience . Paris,
Obsidiane, n.1, p.19-32, 1980.

HEIDEGGER, Matrtin. Ser e tempo . Parte 1. 9.ed. Petropolis: Vozes, 2000.

LAPLANCHE, J.; PONTALIS, J.B. Vocabuléario da psicandlise . Lisbhoa: Moraes
Editores, 1970.

MELO, Nélio Vieira de. Judaismo e alteridade. Emmanuel Lévinas: entre a tradicédo
filoséfica e a tradicdo judaica. Studium, Recife, Instituto Salesiano de Filosofia, v.3,
n. 5-6, p.35-93.

MULLER, Max. Crise de la Métaphysique: situation de la Philosophie au XXe.
siecle. Paris: Desclée de Brouwer, 1953.

PELIZZOLI, Marcelo Luiz. Levinas : a reconstrucao da subjetividade. Porto Alegre:
EDIPUCRS, 2002a.



139

. O eu e a diferenca : Husserl e Heidegger. Porto Alegre: EDIPUCRS,
2002b.

ROLLAND, Jacques. Penser au-dela: notes de lecture. Exercices de la patience ,
Paris, Obsidiane, n.1, p.13-17, 1980.

SOUZA, Ricardo Timm de. Totalidade & Desagregacao : sobre as fronteiras do
pensamento e suas alternativas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996.

SUSIN, Luiz Carlos. O Homem Messianico: uma introducédo ao pensamento de
Emmanuel Levinas. Petropolis: Vozes; Porto Alegre: Escola Superior de Teologia
Séo Lourenco de Brindes,1984.

VASEY, Craig M. Le corps et I'Autre. Exercices de la patience , Paris, Obsidiane,
n.1, p.33-41, 1980.

WALDENFELS, Bernhard. La responsabilité. In: MARION, J. L. (dir.) Emmanuel
Lévinas : Positivité et Transcendance. Paris: Presses Universitaires de France, 2000.
p. 259-283.

WEBER, Elisabeth. Anamnése de I'immémorial. In: MUNSTER, Arno (dir.). La

difféerence comme non-indifférence : éthique et alterité chez Emmanuel Lévinas.
Paris: Edition Kimé, 1995. p. 69-96.

B) OBRAS CONSULTADAS

1 Livros

BAILHACHE, G. Le Sujet chez E. Levinas : fragilité et subjetivité. Paris: PUF, 1994.
BUBER, Martin. Eu e tu. 2.ed. rev. Sao Paulo: Moraes, s.d.

DERRIDA, J. Adieu a Emmanuel Lévinas . Paris: Galilée, 1997.

DI MATTEO, Vincenzo. Cogito hermenéutico e sujeito lacaniano no Ensaio

sobre Freud de P. Ricoeur . Tese (Doutorado em Filosofia) — Faculdade de Filosofia
e Ciéncias Humanas, Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 1999.

FINKIELKRAUT, Alain. La sabiduria del amor . 2.ed. Barcelona: Editorial Gedisa, s.d.

HABERMAS, Jirgen. Pensamento pds-metafisico: estudos filosoéficos. Rio de
Janeiro: Tempo Brasileiro, 1990.

HEIDEGGER, Martin. Conferéncias e escritos filoso6ficos . Sdo Paulo: Nova
Cultural, 1999. (Colecao Os Pensadores)



140

. Ontologia: hermenéutica de la facticidad. Madrid: Alianza Editorial, 1999.

HUSSERL, Edmund. A crise da humanidade européia e a Filosofia . Porto Alegre:
EDIPUCRS, 1996.

LACAN, Jacques. O eu na teoria de Freud e na técnica da psicanalise . Rio de
Janeiro: Jorge Zahar, 1995.

. Os quatro conceitos fundamentais da psicanalise . Rio de Janeiro: Jorge
Zahar, 1995.

MARION, J.L. (dir.) Emmanuel Lévinas : Positivité et Transcendance. Suivi de
Lévinas et la phénoménologie. Paris: Presses Universitaires de France, 2000.

MUNSTER, Arno (dir.). La différence comme non-indifférence:  Ethique et alterité
chez Emmanuel Lévinas. Paris: Edition Kimé, 1995.

OLIVEIRA, Manfredo A. de (org.) Correntes fundamentais da ética contemporanea
Petrépolis: Vozes, 2000.

PELIZZOLI, Marcelo Luiz . A relagdo ao outro em Husserl e Levinas . Porto Alegre:
EDIPUCRS, 1994.

. Correntes da ética ambiental . Petrépolis: Vozes, 2003.

PINTO, Paulo Roberto Margutti. Iniciacdo ao siléncio : andlise do Tractatus de
Wittgenstein. S&o Paulo: Loyola, 1998.

RICOEUR, P. Da interpretacéo : ensaio sobre Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1977.
RICOEUR, P. Soi méme comme l"autre . Paris: Editions du Seuil, 1990.

WALDENFELS, Bernhard. De Husserl a Derrida: introduccién a la fenomenologia.
Barcelona: Paidds Ibérica, 1992.

2 Artigos

ASSOUN, Paul-Laurent. O sujeito e o outro em Lévinas e Lacan. Cadernos de
Subjetividade , Sdo Paulo: Nucleo de Estudos e Pesquisas da Subjetividade - PUC,
v.5,n. 1, p. 91-116, dez. 1997.

FABRI, Marcelo. Linguagem e desmistificacdo em Lévinas. Sintese, v. 28, n. 91, p.
245-265, 2001.

FIGUEIREDO, Luis Claudio. O interesse de Lévinas para a psicanalise: desinteresse
do rosto. Cadernos de Subjetividade , Sdo Paulo, v. 5, n. 1, p. 39-51, dez. 1997.



141

MARKENSON, Roberto. Posse ou caricia: O Eu e o desafio da alteridade em
Emmanuel Lévinas. Perspectiva Filosoéfica , Recife: UFPE, v. 7, n. 14, jul.-dez.
2002.

SCHNEIDER, Monique. A proximidade em Levinas e o Nebenmensch Freudiano.
Cadernos de Subjetividade , S&o Paulo, v. 5, n. 1, p. 71-90, dez. 1997.

SOUZA, José Tadeu Batista de. A categoria da alteridade em Lévinas. Symposium
V. 3, p. 225-233, jun. 1999.

. Emmanuel Lévinas: o homem e a obra. Symposium , v. 3, p. 45-53, jun. 1999.

. Etica e linguagem em Lévinas. Symposium , v. 3, p. 13-20, jun. 1999.

3 Revistas

ANTHROPOS. Emmanuel Levinas: un compromiso con la Otredad. Pensamiento
ético de la intersubjetividad. Barcelona, n. 176, enero-feb. 1998.

CAHIERS DE L'HERNE. NGmero sobre Levinas. Paris, 1991.
EXERCICES DE LA PATIENCE. Niumero sobre Levinas. Paris: Obsidiane, n. 1, 1980.

PERSPECTIVA FILOSOFICA. Recife: Departamento de Filosofia da Universidade
Federal de Pernambuco, v. 6, n. 11, jan.-jun. 1999.

PERSPECTIVA FILOSOFICA. Recife: Departamento de Filosofia da Universidade
Federal de Pernambuco, v. 6, n. 12, jul.-dez. 1999.

STUDIUM. Recife: Instituto Salesiano do Recife, n. 5-6, 2000.
VERITAS. Numero sobre Levinas. Porto Alegre: PUCRS, v. 37, n. 147, set. 1992.
VERITAS. Numero sobre Levinas. Porto Alegre: PUCRS, v. 44, n. 2, jun. 1999.

VERITAS. 4 artigos sobre Levinas. Porto Alegre: PUCRS, v. 46, n. 2, jun. 2001.



