
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CFCH – CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 
 

 
 
 

MARCOS PAULO DO NASCIMENTO SILVA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A PROBLEMÁTICA DO MAL 
 

 EM O MAL-ESTAR NA CIVILIZAÇÃO 
 
 

   
 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

RECIFE, SETEMBRO DE 2004 
 
 



UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CFCH – CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A PROBLEMÁTICA DO MAL 
 

 EM O MAL-ESTAR NA CIVILIZAÇÃO 
 
 

   
 

 
 
 

Dissertação apresentada por Marcos 
Paulo do Nascimento Silva ao 
Departamento de Filosofia da Universidade 
Federal de Pernambuco como exigência 
parcial à obtenção do título de Mestre em 
Filosofia, sob a orientação do Prof. Dr. 
Vincenzo Di Matteo.  

 
 
 
 
 
 
 
 

RECIFE, SETEMBRO DE 2004 
 

 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Silva, Marcos Paulo do Nascimento. 

A problemática do mal em o Mal-Estar na civilização. / Marcos Paulo do 
Nascimento Silva. -Recife : O Autor, 2004. 

111 folhas. 
Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco. CFCH. Filosofia, 

2004. 

Inclui bibliografia. 
1. Filosofia - Psicanálise. 2. Problema do mal -Abordagens   etimológica,   histórica,   
religiosa, neuropsiquiátrica e sociológica. 3. Teoria freudiana -Surgimento da 
psicanálise - Influências. 4. Amores civilização - Pacto social - Agressividade e 
felicidade, l. Título. 

130.2           CDU(2.ed.)           UFPE 128             CDD(22.ed.)    BC2005-159 

 
 



 

 

 

 

 

 

Ata da Reunião da Comissão Examinadora para julgar 

a dissertação do aluno MARCOS PAULO DO 

NASCIMENTO SILVA deste Programa de Pós-

Graduaçâo em Filosofia, intitulada "A 

PROBLEMÁTICA DO MAL EM O MA1.-ESTAR 

NA CIVILIZAÇÃO". 

Julgamento: Às dez horas do dia seis de outubro de 2004, reuniram-se os membros da 
Comissão Examinadora para julgar a dissertação "A PROBLEMÁTICA DO MAL EM 
O MAÍ.-ESTAR HA CIVIlAZAÇÃO", de autoria do aluno MARCOS PAULO DO 
NASCIMENTO SILVA, deste aludido Programa de Pós-Graduação em Filosofia com a 
participação dos Professores VFNCENZO Dl MATTEO (Orientador); INÁCIO 
REÏNALDO STRIEDER (1° Examinador) e ZpFERINO DE JESUS BARBOSA 
ROCHA (2° Examinador); e sob a Presidência do primeiro realizou-se a arguição do 
candidato. Cumpridas todas as disposições legais a Comissão atribuiu ao candidato o 
conceito APROVADO. Em seguida, o Prof. V1NCENZO Dl MATTEO, Presidente da 
Banca Examinadora proclamou o candidato MESTRE pelo Programa de Pós-Graduação 
em Filosofia da Universidade Federal de Pernambuco. E, nada mais havendo a tratar foi 
encerrada a sessão da qual para constar, eu, Maria Betânia Souza, secretária do 
Mestrado em Filosofia, lavrei a presente Ata que dato e assino com quem de direito. 

Recife- 06 de outubro de 2004. 

 

 

 
 



RESUMO 
 
 
 
 
 

O objeto de estudo deste trabalho foi uma leitura filosófica do Mal na Psicanálise 

freudiana, mais precisamente no livro O mal-estar na civilização. Procuramos 

determinar as formas e origem do mal, consequentemente do sofrimento humano, na 

referida obra, como também as alternativas apresentadas para diminuir as suas 

conseqüências. Neste livro, Freud denuncia toda a extensão do desamparo humano, 

demonstrando a impossibilidade de o superarmos, mostrando, no entanto, quie o 

poensar esta orfandade, é o melhor meio de se amenizar os problemas por este 

desamparo. 

        Palavras-Chave 

Filosofia; Problema do mal; Psicanálise 
 
 

ABSTRACT 
 
 

The object to study this work went the read philosophy disease in the Psycoanalysis 

freudiana, brit needly in on work “Civilization and its Discontents”. We search 

determine forms and origem of pain, consequence of human suffering in the reported 

production how too the alternative introduce for diminish yours consequences. 

In the book, Freud complaint all extension of abandoned human, demonstrating 

the impossibility the overcome, displayning, meanwhile, what to think are orphan, is the 

best middle the soften problems producedered at this abandoned.        

 
Key Words 

 
Philosofhy; Problem of Devil, Psychoanalysis 

 



SUMÁRIO 

 

 

INTRODUÇÃO         04 

 

CAPÍTULO I – A PROBLEMÁTICA DO MAL     06 

 

1.1. A natureza do Mal         06 

1.2. O mal e a civilização        10 

1.3. As várias abordagens        11 

1.3.1. Perspectiva religiosa        11 

1.3.2. Perspectiva filosófica         13 

1.3.3. Perspectiva sociológica.       13 

1.3.4. Perspectiva neuropsiquiátrica        15 

1.3.5. Perspectiva psicanalítica       17 

 

CAPÍTULO II – O PERCURSO INTELECTUAL DE FREUD  18 

2.1. A invenção da Psicanálise       17 

2.2. Das influências         19 

2.3. Das origens do método psicanalítico. Freud o escafandrista do inconsciente. 21 

2.4. A virada psicanalítica. Ou de como a Psicanálise modificou o mundo.  24 

2.5. Contexto Epistemológico do nascimento da Psicanálise Freudiana  25 

2.6. A metapsicologia: a primeira tópica      26 

2.7. A primeira teoria da cultura                        31 

 

CAPÍTULO III – REFORMULAÇÕES.       36 

3.1. O mecanismo da repetição       36 

3.2. Repetição versus princípio do prazer      37 

3.3. Teoria pulsional freudiana       38 

3.4. Pulsão de morte         41 

3.5. Segunda Tópica         43 



 

CAPÍTULO IV - EROS E CIVILIZAÇÃO     50 

4.1. Eros, Thanatos e Ananke.       50 

4.2. Topografia do livro.        54 

4.3. As leituras possíveis.        56 

4.4. O interesse da psicanálise pela cultura.      58 

4.5. A falência do projeto iluminista.       59 

4.6. Do sentimento oceânico, da dificuldade de ser feliz, da arte de viver.         61                

   4.7. Da agressividade.         63 

4.8. Amor ao próximo: mandamento impossível.      67 

4.9. Fenômeno Cultural e Energética.      72 

 

 

CAPÍTULO V - THANATOS E CIVILIZAÇÃO.     75 

5.1. Por que há uma civilização e não sua ausência?                                            75                                     

5.2. Civilização, frustração, agressividade.                  80 

5.3. Cultura e Violência.        86 

5.4. Freud, guerra e pacifismo.       87 

5.5. A  cultura como uma segunda natureza.      90 

5.6. Desamparo e mal-estar.       93                                    

5.7. Desamparo, inconsciente, o outro e a violência.    94 

 

CONCLUSÃO         100  
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS                 103  

 

 

 

 

 

 
 
 
 



INTRODUÇÃO 
 
 

O objeto de estudo deste trabalho será uma leitura filosófica do Mal na Psicanálise 

freudiana, mais precisamente no livro O mal-estar na civilização. Procuraremos determinar 

as formas e a origem do mal na referida obra, como também as alternativas apresentadas  

para diminuir as suas conseqüências.     

Na obra completa de Sigmund Freud, esse pequeno livro tem uma singular 

importância. Nele, o fundador da psicanálise irá se utilizar das concepções 

metapsicológicas acerca da teoria das pulsões e do psiquismo humano para dar conta 

também do fenômeno cultural, do mal-estar que nele se abriga e das opções éticas que se 

abrem para o ser humano. 

Parte da negação de que existam sentimentos religiosos inatos a impulsionarem os 

homens a terem comportamentos éticos, identificando na origem destes comportamentos, 

exigências internas oriundas das pulsões de autoconservação, que posteriormente se 

mostram estratagemas da pulsão de vida sobre a pulsão de morte. Essa última é utilizada 

pelas pulsões de vida, para trabalhar contra ela própria.  

Freud denúncia toda a extensão do desamparo humano, demonstrando a 

impossibilidade de o superarmos, mostrando, no entanto, que o pensar esta orfandade, é o 

melhor meio de se amenizar os problemas gerados por este desamparo.       

A justificativa de se trabalhar a problemática do mal, eminentemente filosófica e 

teológica, num viés psicanalítico advém do fato de o problema do mal ter também 

inquietado Freud, sendo obra acima mencionada a sua principal reflexão quanto a esse 

problema relacionado à civilização. A nossa leitura será de viés eminentemente 

filosófico.   

A metodologia utilizada, por privilegiar os aspectos genéticos do pensamento 

freudiano não se limitou a uma analise do livro O mal-estar na civilização, mas 



procurou identificar as tópicas e teorias das pulsões que sustentam as construções de 

Freud sobre cultura e mal-estar. É verdade que hoje vivemos num contexto cultural 

diferente e o mal-estar contemporâneo pode até diferir e muito daquele discutido por 

Freud, todavia para compreendê-lo é pelo menos conveniente, se não necessário, 

recorrer aos mitos tópicos de Édipo, Narciso, Eros Ananke e Thanatos.      

Daí o desenvolvimento desta dissertação, em cinco capítulos. No primeiro, 

abordaremos como o mal foi visto pelas principais correntes filosóficas, pela teologia e 

pela ciência.    

O segundo capítulo será prevalentemente de natureza histórica. Veremos quanto 

o período vivido por Freud determinou o seu pensamento e a sua produção científica. 

Acompanharemos o seu itinerário clínico-teórico que o levou à formulação da primeira 

tópica e da primeira teoria da cultura.  

No terceiro capítulo, daremos atenção às reformulações teóricas de Freud, 

especialmente à conhecida “virada dos anos vinte”, quando surge o conceito de pulsão 

de morte, fundamental para se entender a segunda teoria da cultura. 

No quarto e quinto capítulos, trabalharemos diretamente com o texto em tela, 

analisando as relações tensas e dramáticas entre Eros, Thanatos e a Civilização. 

Procuraremos demonstrar que, em Freud, o conceito de mal pode ser substituído sem 

problemas pelo conceito de sofrimento, frustração, destrutividade, violência. 

Mostraremos as origens do mal-estar e as suas fontes, segundo o criador da Psicanálise. 

Veremos quais as soluções propostas por ele para amainarmos a potencialidade desse 

mal-estar, já que é impossível a sua total eliminação.  

Na conclusão, por fim, tencionamos reunir todas as ilações dos respectivos 

estudos que compõem os capítulos, ou seja, sintetizar o material obtido para daí 

compormos um panorama da problemática do mal em O  mal – estar na civilização.      



CAPÍTULO I - A PROBLEMÁTICA DO MAL 

 

1.1. A natureza do Mal  
 

Seguindo o conselho de Aristóteles, o de começar pelas coisas primeiras, e 

posteriormente o conselho de René Descartes, o de começar pelas coisas mais simples 

e, paulatinamente, ir ascendendo em dificuldades em uma investigação, não 

encontramos outra forma mais acertada de pôr em prática estes preceitos 

metodológicos do que começarmos pela etimologia da palavra “Mal”.  i.e.-la: “mal 

adv. ‘de modo irregular ou diferente do que devia ser’ XIII. Do lat. male || mal sm. 

‘aquilo que prejudica ou fere’ aquilo que se opõe ao bem, à virtude, à probidade’[...]”.1 

O “Mal” já foi por diversas vezes personificado. Talvez a mais comum e mais 

célebre dessas personificações tenha sido a efetuada pela tradição judaico-cristã: o 

Diabo. 2Mesmo no interior dessas duas culturas religiosas, e nas sociedades que estas 

influenciaram, a forma física do mal personificado é por demais variável; assim como o 

seu nome. No Gênesis, ele aparece como uma serpente, para depois, por exemplo, 

aparecer em Mateus, pelo que se aduz da leitura com uma feição antropomórfica3. 

Dante Alighieri, por exemplo, na sua Divina Comédia, início do Século XIV, apresenta-

o como uma entidade possuidora de três rostos e seis asas com olhos.4  John Milton, em 

seu Paraíso Perdido, no final do século XVII, trata-o como o mais belo dos anjos. 
                                                 
1 DA CUNHA, Antônio Geraldo. Dicionário Etimológico Nova Fronteira da Língua Portuguesa. 2ªed. S. 
Paulo: Nova Fronteira, 1997. 
2Nas palavras do Cardeal Ratzinger “Seja qual for a opinião de alguns teólogos sem consistência, o diabo 
é para a fé cristã uma presença misteriosa, mas muito real, pessoal e não somente simbólica”.  Apud. 
SOUPA, Anne; MICHÈLE, Bourrat. Deve-se acreditar no diabo? São Paulo: Paulinas, 1998. p. 13. 
3 [...]Então foi conduzido Jesus pelo espírito ao deserto, para ser tentado pelo Diabo[...] Mt. 4, 1. Bíblia 
sagrada Trad. João Ferreira de Almeida. . Em todo esse capítulo, não se faz descrição alguma do 
tentador. Assim, inferimos que na ausência de uma descrição física por parte do Evangelista, que o Diabo 
se lhe apresentou com uma forma antropomórfica, ou não se materializou. Isto porque, cremos que se 
tivesse se apresentado de uma forma monstruosa, o Evangelista teria descrito a mesma. Exegese esta que 
de forma alguma comprometerá o raciocínio aqui adotado.  
4 Encontramos essa descrição, no último canto do ciclo do inferno, mais precisamente o canto XXXIV. 



Quanto ás suas denominações, a variedade é maior ainda: Diabo, Cão, Belzebu, Satanás, 

Satã, Lúcifer, Eblis (para os Muçulmanos), Porco, Maldito e mais uma quase infinidade 

de nomes. Porém, se é com a cultura judaico-cristã (principalmente nesta última) que o 

mal personificado ganha projeções globais, em outras culturas tão antigas como a 

judaica, já se consideravam algumas forças capazes de interferir na conduta humana, 

para o bem ou para o mal. Assim, nem só de representações físicas, ora repugnantes, ora 

esteticamente sedutoras, o mal é representado. Os gregos, por exemplo, criam nos 

“daimones”, que poderiam ser do Bem ou do Mal5. Seria uma espécie de conselheiro, o 

que mais tarde no Cristianismo veio a se chamar “anjo da guarda”. O filósofo Sócrates 

se dizia assessorado por um.    

 Também, foi o Mal “identificado” em outras formas nem tão orgânicas, ou nem 

tão concretas. Os teóricos do Socialismo “Científico”6 Karl Marx e Friedrich Engels, 

viam-no personificado na forma do Capital. 

Para os kardecistas, o Mal que há no mundo é carmático.7 Isto é, tanto quem 

sofre  estaria purgando penas de vidas passadas, fazendo parte de um intrincado 

processo da lei do retorno. Para alguns psiquiatras, o Mal pode advir de desequilíbrios 

neuroquímicos, assim como também de anomalias neuroanatômicas. Para Sigmund 

Freud, o Mal não seria proveniente de uma penalidade divina devido a alguma 

desobediência. Nada de transcendental, portanto. 

 Como se pode observar, são diversas variações explicativas sobre um mesmo 

tema. Explicações teológicas, filosóficas e cientificas que, embora discordes sobre a sua 

origem concordam em afirmar que o mal existe. 

                                                 
5 Palavra de onde deriva o termo demônio.  
6 Sobre uma discussão a respeito da cientificidade do marxismo ver: POPPER, Karl. A miséria do 
historicismo. Trad. Octanny S. da Mota e Leonidas Hegenberg. S. Paulo: Cultrix/EDUSP, 1980.  
7 KARDEC, Allan. O livro dos Espíritos. Trad. J. Herculano Pires.  São Paulo: Editora EME, 1996. 
Pergunta 634. p.253. 



A tradição filosófica ocidental costuma identificar o Mal de três formas: malum 

physicum, malum morale e malum metaphysicum.  

O malum physicum é identificado com a dor física e psicológica. O malum morale, 

com as questões da moral. O malum metaphysicum trata da finitude humana, 

temporal ou cognitiva. É claro, que esta divisão tem uma função digamos didática, 

ou, cartesianamente, serve para “dividir” o problema em diversas partes para assim 

estudá-lo melhor. Dividindo-o, ou não, o Mal foi estudado pela grande maioria dos 

filósofos. Discorreremos brevemente a respeito das “manifestações do Mal”, da 

maneira que, segundo, algumas correntes filosóficas, ou filósofos acreditavam como 

o Mal se manifestaria. As duas principais questões sempre foram: Por que o Mal 

existe? O que origina o Mal?   

É razoável conjeturar, que a partir do momento em que o homo sapiens começou 

a concatenar as primeiras palavras, e foi capaz de formular um silogismo, ele passou 

a se perguntar a respeito do mal, embora sem ainda estar esse assim denominado.   

No Ocidente os primeiros registros a esse respeito advêm dos filósofos gregos. 

Platão por seu turno tenta desontologizar o Mal. Solução esta que, Sto. Agostinho 

posteriormente também sustentará, em oposição aos maniqueístas, que afirmavam 

que o Bem e o Mal eram princípios como que equivalentes.8  

Leibniz utilizou-se do princípio da compossibilidade lógica para afirmar que o 

Mal é necessário. Sustentava que um mundo dotado de perfeição, não comportaria 

mudanças, logo isso implicaria falta de perfeição. Para ele o mal seria uma carência 

acidental e ocasional não existindo por si só9. Kant foi outro filósofo que deu uma 

                                                 
8   AGOSTINHO, Santo.  Confissões. Trad. Maria Luiza Jardim Amarante. São Paulo: Paulus, 1984. p. 7, 
10,11 
9 Para uma leitura pormenorizada sobre o mal, segundo o viés filosófico, leia-se ROSENFIELD, D. Do 
mal. Porto Alegre: LePM, 1988.   



substancial contribuição para a discussão da problemática do Mal. Segundo ele, o 

Mal não é um princípio, mas uma tendência.10  

Afora a condição psicótica, é por demais natural que haja momentos em que o 

mais pacato dos homens apresente um comportamento equivalente àquele 

constantemente perverso. Situação tão bem evidenciada por William Shakespeare em 

sua peça, Macbeth ,por meio do próprio Macbeth “Quem pode ser prudente, 

transtornado? Comedido e furioso? Leal e neutro ao mesmo tempo? Homem nenhum. O 

impulso do meu violento afeto antecipou-se ao freio da razão”.11 Condição esta tão 

humana, que o contista paranaense Dalton Trevisan, do alto do seu pessimismo quanto à 

condição humana, disse, por meio de um dos seus personagens, Nelsinho: “No fundo de 

cada filho de família dorme um vampiro”.12  

A literatura universal é muito fecunda quando se trata de representar esta 

dualidade.  

“[...] Cheguei à mesma conclusão que o lado moral de meu espírito já me 

revelara: o homem na realidade não é uno, mas sim dois seres num só. Foi a descoberta 

disso que me levou à destruição [...]”. São estas as palavras do Dr. Jekyll, na 

perturbadora novela “O estranho caso do Dr. Jekyll e do Sr. Hyde”13do escritor inglês 

R. L Stevenson, que defende a existência de uma dupla personalidade em cada homem 

(que para muitos teria sido uma antecipação das hodiernas pesquisas psiquiátricas a esse 

                                                 
10 KANT, Immanuel. A religião nos limites da simples razão. Trad. Artur Mourão. Lisboa: Edições 
70,1992. p. 45.   
11 SHAKESPEARE, William. Macbeth Trad. Manuel Bandeira.2ª ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1997. 
Embora, no contexto da peça, essa assertiva, tão verdadeira ao expressar algo que realmente ocorre, seja 
utilizada hipocritamente pelo personagem. p.42. 
12 TREVISAN, Dalton. O vampiro de Curitiba. 29ª ed. Rio de Janeiro: Editora Record, 1998. p. 10 
 
13 STEVENSON, R. L. O Estranho caso do Dr. Jekyll e do Sr. Hyde. Trad. Marques Rebêlo. Rio de 
Janeiro:  Ediouro, 1971. p. 92 



respeito). Em qualquer plano que seja estudado, como disse Paul Ricoeur, o mal é um 

desafio.14 

 

1.2. O mal e a civilização 

Não podemos negar que a civilização foi capaz de amainar o “Mal” latente no 

homem. É verdade que aqui se poderia objetar quanto a esse surto civilizatório–

otimista. E, para isto, bastaria lembrar que o número de mortos em guerras ou pequenos 

conflitos, assim como a “tecnologia da morte”, aumentou proporcionalmente com a 

civilização15. Porém, aceitar esse argumento seria de uma puerilidade assustadora, em se 

tratando de um tema tão complexo. Primeiro, porque não podemos confundir progresso 

tecnológico com a civilidade mesma. Se este é um dos seus fatores mais visíveis, não o 

é o que mais a caracteriza. Segundo, não podemos confundir civilidade com grau de 

escolaridade. E nem mesmo com a escolaridade mesma. E logo nesses dias, quando o 

século passado pode ser considerado o século de maior degradação moral da 

humanidade.  Não estamos aqui, relativizando o que seja “civilização”. E para tanto 

consideraremos a expressão “civilizado” na acepção grega. Isto é, daquele que é capaz 

de viver em sociedade, na polis.   

Sendo a educação condição necessária para a diminuição do mal no mundo, não 

é condição suficiente. Grandiosos conhecimentos de Filosofia ou Poesia não foram 

capazes de arrefecer a bestialidade dos nazistas e comunistas, por exemplo. Nem Platão 

nem Goethe impediram muitos dos homens, que queriam salvar a humanidade, de 

chorar copiosamente ouvindo uma ária, ao passo que diante do trucidamento de uma 

vítima não mostravam nenhum esboço de remorso. 

                                                 
14 RICOEUR, P. O Mal: um desafio à Filosofia e à Teologia.  Campinas: Papirus, 1988. p. 51.  
15 JACOB, André. O homem e o mal. Lisboa: Piaget, 2000.  p.76.  



Vejamos o abreviado relato do Psiquiatra Húngaro Viktor Frankl, a esse 

respeito, ele que foi um sobrevivente de campo de concentração nazista, descreve um 

assassino nazista com dotes poéticos: 

“[...]Ora, no meio da sessão, entrou um lá por acaso o Kapo mais 

temido do campo, a quem tinham posto a alcunha de Kapo assassino 

, e pediram-lhe que recitasse uma das suas poesias, cuja fama tinha 

corrido o campo. O homem não se fez de rogado, mostrou-nos uma 

espécie de diário, donde constavam abundantes provas da sua arte de 

poeta. Lembro que tive de morder os lábios para  não soltar uma 

gargalhada quando comecei a escutar as suas endechas amorosas. Era 

vital que o Kapo tivesse uma boa impressão de mim. Tratei, portanto, 

de aplaudir o melhor que pude os ridículos madrigais que rimavam 

constantemente amor com dor, coração com paixão. Assim, atraí os 

favores de um homem que me poderia tirar a vida no dia em que  

tivesse a infelicidade de ser colocado sob a sua vigilância”.16  

 

Episódios como esse levaram Hannah Arendt a cunhar a expressão “banalidade 

do mal”; e, infelizmente, a vaticinar que “A pratica da violência , como toda ação, 

muda o mundo, mas a mudança mais provável é para um mundo mais violento”.17  

 

1.3. As várias abordagens 

1.3.1. Perspectiva religiosa 

De modo geral, as religiões têm uma idéia comum para a existência do mal sobre a 

terra, seja o mal moral ou metafísico. A idéia comum é a da “corrupção”. Apesar da 

enorme discrepância entre elas, relacionadas a muitos assuntos, podemos encontrar, no 

entanto algo que as interliga. Diz-nos o Professor Olavo de Carvalho: 

 

                                                 
16 FRANKL, Viktor. Um Psicólogo no campo de concentração. .Trad. Nuno Santos. Lisboa: Editorial 
Aster, s/d. p. 55-56 
17 ARENDT, Hannah. Sobre a violência. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994. p. 58. Também: 
Eichmann em Jerusalém (um relato sobre a banalidade do mal). São Paulo: Cia das Letras, 1999.        



“O prodigioso desenvolvimento da Religião Comparada, por 

exemplo, coloca ante a humanidade de hoje uma evidência que não 

admite ser escamoteada por nenhum relativismo, militante ou 

diletante: a perfeita homogeneidade das estruturas e conteúdos da 

experiência mística entre os grandes espirituais de todas as religiões, 

em épocas e civilizações as mais distantes e diversas”18.  

 

 

Assim, o mal é visto como algo não natural, uma falta, uma falha. Por isto, na forma 

clássica de Santo Agostinho em seus Solilóquios :  

 

 “O mal, portanto não é nada, porque foi feito sem o verbo, sem 

quem nenhum ser real foi feito; ora o mal é mal, porque não possui 

em si aquele bem donde promana tudo o que existe. Mas as coisas 

que não existem não foram formadas pelo Verbo, e, por conseguinte, 

nada são, donde procede ainda que o mal é todo negativo”19 

 

Max Weber já assinalava, em 1918, algumas conseqüências advindas pelo abandono dos 

valores ético-religiosos na vida moderna:  

 

"os valores mais sublimes retiraram-se da vida pública, seja para o reino 

transcendental da vida mística, seja para a fraternidade das relações 

humanas diretas e pessoais... Não é por acaso que hoje somente nos 

círculos menores e mais íntimos, em situações humanas pessoais, é que 

pulsa alguma coisa que corresponda ao pneuma profético, que nos 

tempos antigos varria as grandes comunidades como um incêndio".20 

 

                                                 
18 CARVALHO, Olavo de. O imbecil coletivo: Atualidades Inculturais Brasileiras. Rio de Janeiro: Ed. Da 
Faculdade da Cidade, 1996. p.40 
19 SANTO AGOSTINHO. Solilóquios.   Trad. Pe. Sena Freitas. Porto-Portugal: Livraria Apostolado da 
Imprensa, 1897. p. 38. 
20 WEBER, Max.  A ciência como vocação. In: OGERTH, H. H.; MILLS, C. W. (Orgs.) Ensaios de 
Sociologia, Rio: Guanabara, 1982.  p. 182. Em sua carta encíclica Fides et Ratio, o Papa João Paulo II 
ressalva o abandono do transcedental por parte da humanidade, como causador dos relativismos morais e 
do agnosticismo.  PAULO II, João. Fides et Ratio  São Paulo: Paulinas, 1998. p. 11. 



Para algumas correntes religiosas orientais, o Taoísmo, por exemplo, o mal é originado e 

potencializado pelo desejar, pelo querer21. Também alguns movimentos filosóficos e 

místicos, como a maçonaria, “O mal não é mais que o aspeto negativo do fruto do desejo 

que fascina a vista física (sic)”.22   

 

1.3.2. Perspectiva filosófica 

A perspectiva filosófica, melhor dizendo as perspectivas, nem de longe se 

aproximam de uma mera discordância, são discordantes mesmo.23 Sendo um filósofo de 

vertente cristã, as suas posições serão norteadas pela perspectiva da Teologia Oficial. 

Claro que há as exceções, devido às diversas divisões empreendidas pela reforma 

luterana como também por algumas particularidades do filósofo. É Kant, por exemplo, 

quem irá ousar a Teodicéia, em sua obra A religião nos limites da simples razão.24 

Já para aqueles que rechaçam algum tipo de transcendência espiritual, dirão que 

o mal advém da própria condição de se ter nascido e se descobrir um ser para a morte, 

um ente lançado e desamparado no mundo, em suma, pela inevitável finitude humana.25  

 

1.3.3. Perspectiva sociológica 

Com pouquíssimas exceções, o pensamento norteador para discutir o problema do 

mal, no âmbito sociológico é a teoria marxista da luta de classes. A limitação e 

simplificação deste viés são patentes. Segundo a idéia marxiana, suprimidas as diferenças 

sociais (e aqui já se vê a esterilidade desta empreitada) e, conseqüentemente, suprimidas 

                                                 
21 TSE, Lao. Tao te ching. O livro que revela Deus. São Paulo: Ed. Martin Claret, 2003. 
22 ADOUM, Jorge. Grau do aprendiz e seus mistérios. São Paulo: Editora Pensamento, 1993. p. 73. 
23 Partindo do princípio do terceiro excluído, fica claro que dentre todas as posições sustentadas ambas 
não podem estar com a razão. Logo, eis a labuta filosófica. Em seu trabalho infinito buscar a episteme em 
meio à doxa reinante. 
24 KANT, I. A religião nos limites da simples razão. Trad. Artur Mourão. Lisboa: Edições 70, 1992. 
25 Para uma abordagem sócio-antropológica desta questão remeto à leitura de BERGER, I. Peter. Um 
rumor de anjos. Rio de Janeiro: Vozes, s/d. Mais precisamente o primeiro capítulo: “A suposta morte do 
sobrenatural”. 



as suas necessidades materiais, o homem alcançaria um estágio onde os estados de 

violência, outrora gerados pela revolta da diferença social, seriam extintos. E assim, 

haveria a tão desejada paz na terra. Incrível é como um argumento tão pueril foi capaz (e 

ainda o é) de mobilizar milhões de pessoas para o seu nefando intuito. Se bem que não é 

este o único problema do mundo paralelo marxista, problemas estes que não nos cabe 

discutir aqui.26 Porém, este mundo paralelo respinga as (in) conseqüências da sua mórbida 

teoria no mundo real, senão vejamos: esse reducionismo de que tudo tem de ser visto pela 

perspectiva da luta de classes, onde todas as análises devem partir de um viés 

economicista, induz as pessoas a ver os mais diversos aleijões morais como simples 

resgates ou protestos sociais.  

Em verdade, o mecanismo de ação marxista, a luta de classes, não é novo e 

tampouco criação sua. É apenas um mecanismo, que poderíamos dizer tem a idade da 

constituição das comunidades entre os homens. Só, que no pensamento marxista, é 

elevado ao paroxismo. 

É na pessoa de René Girard que a sociologia encontra uma teoria capaz de 

redimir a sociologia desse viés reducionista. O Prof. Girard foi quem pôs a nu este 

ancestral comportamento humano, o mimetismo, a inveja, o mecanismo do bode 

expiatório que cremos ser a melhor explicação sociológica que há para o problema do 

mal atualmente. Em resumo, o Prof. Girard diz que todas as sociedades são alicerçadas 

sobre a morte ritual de inocentes. Ou nas palavras do próprio sociólogo, em entrevista 

ao jornal eletrônico O indivíduo: 

“Meu ponto de partida é o seguinte: o ato fundamental da sociedade 

primitiva, que está na origem da nossa, é designar uma vítima, um 

                                                 
26 Ver a esse respeito POPPER, K. A Miséria do Historicismo. Trad. Octanny S. Da Mota e Leônidas 
Hegenberg. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo; São Paulo: Cultrix, 1980.    
 



bode expiatório, e cultivar a ilusão de sua culpabilidade para permitir 

a expulsão de todas as espécies de tensão coletiva”.27   

 

1.3.4. Perspectiva neuropsiquiátrica  

O viés neuropsiquiátrico é um dos mais interessantes e instigantes. A 

neuropsiquiatria é quem faz o intermédio entre muitos procedimentos da Ciência 

Jurídica no concernente às suas inferições a respeito da imputabilidade ou não de uma 

ação. Por tratar do cérebro, ao qual se costuma atribuir o estatuto de a estrutura mais 

complexa do universo, os pesquisadores, geralmente, são parcimoniosos nos seus 

proferimentos. Outrora, porém, nos meados dos séculos 18 e 19, essa parcimônia era 

artigo raro nesses cientistas, o que se explica pelo clima positivista da época. Fiéis aos 

cânones que afirmavam que o corpo humano poderia ser estudado analogamente a uma 

máquina, logo previsível, esses senhores universalizavam as parcas particularidades que 

os seus experimentos e observações lhes mostravam. E se houve um comportamento 

humano que muito intrigava os cientistas, este era o comportamento violento. A questão 

poderia ser assim colocada: “O agente de uma maldade é mau ou é doente?”. É na 

“resposta” a essa questão que a neuropsiquiatria se debate há séculos. Até hoje, 

inúmeras foram as propostas de resolução, nenhuma alcançando a unanimidade28.  

          Dois pontos se destacam na literatura mundial; primeiro, é que parece aceitar-se, 

unanimemente, a existência de uma determinada personalidade marcadamente 

criminosa ou, ao menos, inclinada significativamente para o crime. Em segundo, que a 

diferença principal entre as várias tendências doutrinárias diz respeito à flexibilidade ou 

inflexibilidade dessa personalidade criminosa, atribuindo ora uma predominância de 

fatores genéticos, ora de fatores emocionais e afetivos e, ora ainda, fatores sociais e 

                                                 
27 Disponível em <http://oindivíduo.com/entrevista/renegirard.htm> Acessado em 31 de Outubro de 2003. 
28Personalidade Criminosa. Disponível em <http://www.psiqweb.med.br/forense/crime.html>. Acessado 
em 05 de Agosto de 2003.  



vivenciais. E essa última questão estará diretamente relacionada ao arbítrio, juízo e 

punibilidade do infrator. 

            Percebe-se o caráter interdisciplinar do tratamento dado por algumas tendências 

de estudo, mas esta interdisciplinaridade é, também, recente. Como o assunto é por 

demais extenso e complexo, desenvolvê-lo aqui desnortearia-nos do nosso intento 

precípuo, porém, rapidamente analisaremos uma das mais polêmicas “tendências 

doutrinárias” já surgidas na Psiquiatria, que é, sem dúvidas, a do italiano Cesare 

Lombroso. Lombroso edificou toda a sua teoria sobre bases antropométricas. Segundo 

essas, todo criminoso denotaria a sua natureza criminosa por alguns traços da sua 

constituição física, mais principalmente facial. Embora inusitadas e polêmicas, as 

teorias de Lombroso fizeram escola em todo o mundo, tanto no meio médico como 

jurídico. Formou-se mesmo uma Escola Lombrosiana.29 A teoria lombrosiana é mais 

uma daquelas teorias deterministas. Nasce-se assim, e morre-se assim. Embora os seus 

próprios discípulos e continuadores reconheçam precursores, foi com Lombroso que a 

idéia de um criminoso nato ganhou foros de cientificidade.30  

 Atribui-se, também, algumas atitudes violentas a determinadas deformidades 

nas partes constitutivas do cérebro, deformidades estas de nascimento, adquiridas31, ou 

devido à deficiência de algumas substâncias neuroquímicas no cérebro32. Em geral a 

neuro-psiquiátria busca saber até onde se pode atribuir, ou não, a culpa ao agente de um 

delito pois, como diz o Prof. Kaplan:  

“Não pode haver intento maldoso, se o estado mental do infrator for 

tão deficiente, anormal ou doentio ao ponto de havê-lo privado da 

                                                 
29 Cf. ALVES, Roque de Brito. Criminologia. Rio de Janeiro: Forense, 1986. p.17. 
30 Cf. CASTIGLIONE, Teodolino. Lombroso perante a criminologia contemporânea. Bahia: Ed. 
Sapiência, 1972. p. 25 à 57. 
31Cf. DAMÁSIO, Antônio R. O erro de Descartes. Emoção, Razão e Cérebro humano. 12ªed. Lisboa: 
Publicações Europa-América, 1995.(Col. Fórum da ciência, 29) 
32CF. BALLONE, Geraldo J.  “Componente Biológico da agressão. Disponível em, 
<http://www.psiqweb.med.br/forense/biocrime.html>. Acessado em 05 de Agosto de 2003. 



capacidade de ter um intento racional. A lei pode ser invocada, 

apenas, quando uma intenção ilegal é posta em prática. Nem o 

comportamento, por mais nocivo, nem a intenção de praticar a ofensa 

constituem, isoladamente, a base para uma ação penal”.33 

 

1.3.5. Perspectiva psicanalítica 

Freud não é um filósofo. Não abordou a problemática do real numa perspectiva 

metafísica. Sendo um médico, se preocupou fundamentalmente com a dor e o 

sofrimento humano que ele articulou com o conflito que é travado no mundo 

intrapsíquico e no mundo cultural   

Quando Freud “descobre” a estrutura do inconsciente, faz uma revolução 

análoga àquela operada por Copérnico e Darwin. Ao afirmar essa estrutura, Freud 

estava afirmando que o homem não era senhor de si mesmo.34  Um outro conceito, o 

conceito de pulsão, é em Freud um termo basilar para se entender  a sua posição diante 

do problema do mal.35 A seguir o deslocamento dessas idéias para se entender o ponto 

de vista psicanalítico sobre o mal. O mal na obra freudiana é um tema recorrente. 

Porém, não o mal substantivado: Mal. Isto porque, o mal em Freud sempre aparece 

“traduzido” por expressões como violência, dor, sofrimento etc. Quando a palavra 

“mal” aparece textualmente em sua obra, vem composta com a expressão “Estar”, daí 

“Mal-Estar”. 

 
 
 
 

                                                 
33 KAPLAN, Harold; SADOK, Benjamin; GREEBER, K. Compêndio de Psiquiatria: Ciências do 
comportamento e psiquiatria clínica. Trad. Dayse Batista. 7ªed. Porto Alegre: Artes Médicas, 1997. 
p.1097. 
34 Freud não foi o primeiro a trabalhar com a noção de processos não conscientes. Diz-se que já Platão 
trabalhava com essa idéia. Posteriormente Descartes, Leibniz entre outros. Ver SCHULTZ, Sidney Ellen. 
História da Psicologia Moderna. São Paulo: Cultrix p.325. 
35 Um conceito de difícil interpretação, haja vista ter ficado inconcluso, levando o próprio Freud a dizer 
que era a teoria das pulsões a sua mitologia. Cf. GARCIA-ROZA, L.. O mal radical em Freud. Rio de 
Janeiro: Zahar,1990.  p. 11 



CAPÍTULO II - O PERCURSO INTELECTUAL DE FREUD 
 
 
 
 
 
2.1. A invenção da Psicanálise 
 

De nada adiantaram os anti-semitismos infundados perpetrados por nazistas e 

não nazistas contra os judeus. Goraram o anti-semitismo nazista e os propagadores 

dos “Protocolos dos sábios de Sião”, posto que no século XX foi o século do gênio 

judeu.36  

Nas mais diversas searas do conhecimento humano, ao menos um representante 

desse povo alargou o conhecimento da humanidade37. Nos estudos da mente humana, 

insofismavelmente o judeu maior foi Freud: “Meus pais eram judeus e eu próprio 

continuei judeu” é o que afirma o próprio Freud, em sua autobiografia. Ateu confesso 

que embora negando um transcendentalismo religioso mantinha-se aberto aos 

diálogos religiosos. 

Nascido aos seis primeiros dias do mês de Maio, em Freiberg, uma pequenina cidade 

à época pertencente ao império austro-húngaro, no ano de 1856, de maioria católica, 

os Freud pertenciam à minoria judia residente na cidade. Os pais de Freud eram 

originários da Tismênia, uma região paupérrima que não oferecia maiores 

perspectivas de vida para os seus, o que levou seu Jakob, pai de Freud, comerciante 

de lã, a deslocar-se para Leipzig. Porém, a vida nesta cidade mostrou-se também 

inviável, haja vista uma combinação de fatores ter deflagrado uma crise no comércio 

                                                 
36 Surgidos na Europa por volta de 1920 a sua falsificação é hoje reconhecidamente indubitável, inclusive com 
farta documentação a respeito. Remetemos a leitura de CARNEIRO, Maria Luiza Tucci. O  anti-semitismo na 
era Vargas (1930-1945). São Paulo: Brasiliense, 1995. p. 60 ,61. Também COHN, Norman. A conspiração 
mundial dos judeus: Mito ou realidade? Análise dos protocolos e outros documentos. São Paulo: Ibrasa: 1967. 
p. 78.    
37 Não custa nada dizer, que ao reconhecer esta predominância não significa que estamos concordes com a 
filosofia desses filósofos, pensadores, cientistas etc. nem tampouco estamos fazendo as vezes de um Tobias 
Barreto redivivo, caso sejam eles judeus alemães.  
 



local: a guerra austro-italiana, a introdução de máquinas na produção têxtil e a não 

passagem de uma estrada de ferro pela cidade, impedindo o comércio com um 

grande centro econômico do período: Viena.  

Viena foi o novo destino dos Freud, embora tenham passado um ano em Leipzig. 

Não obstante tenha sido em Viena que Freud encontrou fama e projeção mundiais, os 

primeiros anos ali foram difíceis. As dificuldades eram concernentes à natural 

rivalidade humana e também a sua condição judaica, tendo os preconceitos sofridos 

por Freud só potencializado o seu orgulho de ser judeu.38 

Porém, foi ao ouvir do seu pai um episódio em que fora alvo de preconceito por parte 

de um cristão, aonde o mesmo agiu com um total espírito de submissão, o que, de 

certa forma, mudou a visão que Freud tinha do seu pai: de modelo heróico a covarde. 

No entanto, a personalidade do pai, que praticamente foi quem o alfabetizou, 

imprimiu em Freud características marcantes que permeiam toda sua vida e obra: 

humor e pessimismo, uma combinação peculiar, que proporcionou a Freud 

desenvolver um estilo inconfundível. Da sua mãe, Amalie, Freud herda o 

sentimentalismo e a idéia de ser um homem predestinado a realizar grandes projetos 

intelectuais.39 Profecia que Freud absorvera, sem determinismo fatalista porém. 

Como Einstein devia saber que os gênios são feitos de um por cento de inspiração e 

noventa e nove de transpiração. E como transpirou Freud. Menino precoce, muito 

jovem, dezessete anos, já freqüentava os bancos universitários no curso de Medicina. 

Desde os seus primeiros escritos assomava-se um estilo elegante, literário e conciso 

de se expressar. Versado em línguas, conhecia o alemão, seu idioma natal, latim, 

grego, francês, ídiche, italiano, espanhol e inglês.   

                                                 
38 MEZAN, Renato. Psicanálise, Judaísmo: Ressonâncias. Rio de Janeiro: Imago, 1995. p. 51. 
39 Por ter nascido envolvido pela membrana amniótica, a sua mãe vaticinara tal “profecia”. JONES.E. Cf. Vida 
e obra de Sigmund Freud.  Rio de Janeiro: Zahar, 1970. p.38.  



Iconoclasta e curioso como todo adolescente, acrescentando-se o lampejo de 

genialidade, Freud embebeu-se da cultura de sua época, quanto mais o curso que 

optara naquele momento ter por paradigma o mecanicismo. O que não significara, 

em se tratando de Freud, uma genuflexão aos ditames vigentes, constituindo uma 

daquelas influências em que o pesquisador ousa ir além das influências.  

A influência era a de um período onde reinavam os experimentalismos e as 

medições, onde só era científico aquilo que pudesse ser quantificado, matematizado. 

O tempo de deslumbre com a teoria evolucionista, o empirismo, positivismo e 

fisiologismo o período da fundação da criação, na Alemanha, da Sociedade Física de 

Berlim, que defendia o principio de que qualquer fenômeno da existência humana era 

passível de explicações físico-químicas.40  

Uma outra grande influência foi a da monadologia de Leibniz, o que 

redirecionou Freud para a tomada de uma postura mais dinâmica no que se referia 

aos seus estudos dos mecanismos e forças vitais. De Leibniz também adveio a 

tipologia do inconsciente que, depois, encontrou em Freud aquele que a iria 

descrevê-la pormenorizadamente.41  

 

2.2. Das influências  

   Em carta datada de 9/5/1920 endereçada ao pastor, teólogo e psicanalista Oskar 

Pfister, Sigmund Freud ressalta a este a sua Polypragmasia42. Esta qualidade, Freud bem 

que a poderia atribuir a si mesmo, haja vista a sua ânsia de tentar desvendar tantos 

                                                 
40 ASSOUN, Paul Laurent. Introdução à Epistemologia freudiana. Trad. Hilton Japiassu. Rio de Janeiro: 
Imago, 1983. p. 68. 
41 MARX, Melvin H; HILLIX, William A. Sistemas e teorias em Psicologia Trad.Álvaro Cabral. 10ªed. São 
Paulo: Cultrix,1997. p.317. Além de não ter criado o conceito vicinal da Psicanálise, inconsciente, Freud 
também não foi o primeiro a investigá-lo.   
42 Expressão grega que designa a capacidade de ser produtivo em várias áreas. Cartas entre Freud e Pfister. 
1909 – 1939. Um Diálogo entre a Psicanálise e a fé Cristã. Trad. Karin Hellen K. Wondracek/Ditmar Junge. 
Viçosa: Ultimato, 1998. p.103. 



segredos da alma humana, valendo-se, para a consecução de tal intento, de um árduo 

trabalho interdisciplinar. Aliás, são palavras do próprio Freud ao mesmo Pfister: 

“Precisamos trabalhar em todos os andares ao mesmo tempo.”43 A história da 

Psicanálise confunde-se com a história mesma de Freud. Homem do seu tempo, Freud 

foi trespassado por todos os modismos e paradigmas vigentes na sua época. Do 

mecanicismo de Helmholtz ao evolucionismo de Darwin, o jovem estudante ficou 

fascinado pelas novas searas descortinadas pela nova ciência.  

A Psicanálise é uma construção teórica haurida do espírito da época. Na sua 

constituição encontramos elementos dos mais diversos matizes teóricos em voga. E 

como vimos, o período gestacional da Psicanálise era um período demasiadamente 

cientificista. 

Curioso, e com uma disposição hercúlea para o labor intelectual, Freud desde 

cedo demonstrara a sua vertente enciclopédica. Poucos são os que negam a Freud o 

epíteto de gênio, deixando-se bem claro que lhe atribuir tal adjetivação não significa que 

se esteja abalizando tudo o que tenha dito, ou que a Psicanálise funcione como método 

terapêutico.     Como toda concepção teórica, com a envergadura e influência que a 

Psicanálise alcançou, as suas teorias são amadas ou odiadas. A aversão que a 

Psicanálise desperta em alguns críticos advém da sua propriedade de trabalhar com o 

irracional. Daí ter Paul Ricoeur colocado Freud ao lado de Marx e Nietzsche como 

aqueles que, paradoxalmente, teriam alargado a consciência humana por meio de 

instâncias inconscientes.44  

Tendo iniciado o seu trabalho utilizando o hipnotismo e sugestão, intencionando 

com isto o resgate de situações traumáticas que, por seu turno, seriam a etiologia dos 

sintomas apresentados pelos seus pacientes, posteriormente Freud vai se valer da 
                                                 
43 Ibidem; p.126. 
44 Cf. RICOEUR, Paul. Da interpretação: ensaio sobre Freud. Trad. Hilton Japiassu. Rio de Janeiro: Imago, 
1997. p.38. 



associação livre para alcançar o mesmo intuito. O abandono das técnicas anteriores se 

deu posto que, ao tratar de uma paciente com sintomas de histeria, sintomas físicos, 

percebeu que não havia causas físicas aparentes para os sintomas apresentados, sendo os 

mesmos originados como que por uma reverberação no corpo de causas psíquicas. Daí 

porque em outro momento da sua busca pelo aprimoramento da sua terapêutica, Freud 

criou propriamente o método psicanalítico; isto é, incentivando os seus pacientes a 

falarem tudo o que estivessem pensando no momento da análise. Para Freud, não 

haveria pensamentos inocentes. As coisas aparentemente esdrúxulas pensadas ex 

abrupto, depois de analisadas, demonstrariam uma relação com o problema apresentado 

pelo paciente. Esta é a maior colaboração que um paciente pode prestar ao analista.  

Isto lhe pareceu mais claro no momento em que percebia uma autocensura, por 

parte dos pacientes, ao titubearem ao ouvir algumas palavras por ele pronunciadas e, por 

isto, negavam as que vinham às suas mentes em seguida. Notara também que algumas 

palavras despertavam nos pacientes comportamentos que outras não provocavam. 

Choros sem causa aparente, lembranças de sonhos e de fatos ocorridos na infância eram 

algumas dessas reações provocadas por determinadas palavras. Esse bloqueio seria 

gerado pelo inconsciente, como forma de proteção de um algo esquecido.  Como 

Arquimedes, Freud bem que poderia ter pronunciado eureka (achei). De alguma forma, 

o consciente era determinado por alguma instância inconsciente, e a interpretação das 

palavras, sonhos gestos e trejeitos seria uma via de se chegar até esta mesma instância. 

A partir destas observações preliminares, Freud irá elaborar as suas principais idéias no 

tocante ao edifício psicanalítico. Sendo uma das principais idéias a sua 

tridimensionalidade do aparelho psíquico: o id, o ego e o superego.   

 



2.3. Das origens do método psicanalítico. Freud o escafandrista do inconsciente. 45 
 

Não sendo os processos conscientes os únicos constituintes da vida psíquica, não 

restava a Freud outra atitude que não a de abandonar os paradigmas vigentes até então. 

Se antes se cria em uma via direta e imediata para a perscrutação da vida psíquica com a 

Psicanálise, este acesso só seria possível por intermédio de uma teia de processos de 

reconstrução de um passado pregresso e esquecido nos rincões do inconsciente, 

servindo o psicanalista de mediador entre o psicanalizado e o que subjaz em seu 

inconsciente. O psicanalista seria, portanto um decifrador de signos. Na busca da(s) 

chave(s) interpretativa(s) desse(s) signo(s), um grande percurso foi percorrido, e a 

Psicanálise não ficou imune a situações e críticas que se abatem sobre idéias com a sua 

pretensão.   

Tendo a teoria psicanalítica advindo quase que totalmente da sua pratica clínica, 

podemos dizer que a Psicanálise é teorética. A interdependência entre ambas, prática 

e teoria, é total. Mas até se chegar ao construto “final” muito se fez e refez. Aos fatos 

então. 

O trajeto gestatório psicanalítico é por demais curioso e aparentemente 

paradoxal. 46Uma das características da Psicanálise, como já fizemos notar, qual seja, 

a influência sofrida por ela das ciências da natureza, não significou, como 

observamos, uma atitude meramente passiva perante os cânones estabelecidos. Isto é, 

                                                 
45 Este subtítulo foi influenciado pelo proferimento do professor Brito Broca: “Neste terreno, sim, Dostoievski 
revolucionou o conceito de romance, indo de encontro à Psicologia clássica e abrindo caminho para os abismos 
do inconsciente, onde mergulharia, mais tarde, Freud, como um escafandrista. O escritor russo iniciou a 
descida aos infernos a que se refere um dos biógrafos do sábio vienense” BROCA, Brito. Ensaios de mão 
canhestra: Cervantes, Goethe, Dostoievski, Alencar, Coelho Neto, Pompéia”. São Paulo: Polis,1981. p.35. 
Também, o Professor A.C. Pacheco e Silva, refere-se ao trabalho do psicanalista como o papel do 
escafandrista.  V. PACHECO E SILVA, A.C. Psiquiatria Clínica e Forense.  Rio de Janeiro: Companhia 
Editora Nacional, 1940. p. 113.       
46 Um dos períodos mais polêmicos foi aquele em que Freud se valeu do uso da cocaína como forma de estudo. 
A esse respeito SCHEIDT, J.V. As experiências de Freud. Rio de Janeiro: Artenova, 1975. 



embora a Psicanálise aceite esses postulados também vai de encontro ao postulado 

mais caro a esta mesma ciência inspiradora: Recta Ratio.47 

Recta Ratio, este é um daqueles brocardos latinos que trazem em si a espetacular 

capacidade de sintetizar e expressar o pensamento de uma época.48 Na época da criação 

da Psicanálise a “verdade” cientifica deveria ser buscada de forma direta, a reta razão, o 

menor caminho entre o sujeito pensante e o objeto seria retilíneo. Freud subverteu 

justamente este paradigma dominante, pelo método espiralado da Psicanálise. A 

“verdade” cientifica deveria ser perseguida não de forma reta, linear, mas sim como 

uma espiral. O ‘logos’ doravante poderia e deveria ser lido não de forma linear 

constante, mas sim como um polídromo. Geometricamente falando seria como o 

abandono da geometria euclidiana pela adoção da geometria riemanianna – 

lobatchevskyana. O Cogito ergo sum cartesiano, ora dominante, sofreria um abalo do 

qual não conseguiria recuperar-se plenamente:  

“A Psicanálise propõe mostrar que o Eu não somente não é senhor na 

sua própria casa, mas também está reduzido a contentar-se com 

informações raras e fragmentadas daquilo que se passa fora da 

consciência, no restante da vida psíquica [...]. A divisão do psíquico num 

psíquico consciente e num psíquico inconsciente constitui a premissa 

fundamental da Psicanálise, sem a qual ela seria incapaz de compreender 

os processos patológicos, tão freqüentes quanto graves, da vida psíquica 

e fazê-los entrar no quadro da ciência [...]. A Psicanálise recusa-se a 

considerar a consciência como constituindo a essência da vida psíquica, 

mas nela vê apenas uma qualidade desta, podendo coexistir com outras 

qualidades e até mesmo faltar”.49 

                                                 
47 Esta expressão é de Cícero, filosofo estóico, para quem a razão seria o elo entre o homem e a divindade 
criadora. Ver a respeito Revista da academia brasileira de letras jurídicas. V.1, Rio de Janeiro: Academia, 
1985. p. 103. 
48 MAXIMILIANO, Carlos. Hermenêutica e aplicação do Direito. Rio de Janeiro: Forense, 2002.   p.195. 
49 Todas as citações das obras de Sigmund Freud, quando do contrário notificaremos ao leitor, foram extraídas 
das Obras Psicológicas de Sigmund Freud. Edição Standard Brasileira em 24 volumes/ Sigmund Freud; com 
comentários e notas de James Strachey e Alan Tyson; tradução do alemão e do inglês sob a direção geral de 



Embora tenha sido o responsável por um rompimento paradigmático dos mais 

traumáticos que a ciência já enfrentou, o próprio Freud negava à Psicanálise o advento 

de uma nova Weltanschauung. Para ele a Psicanálise não precisaria de uma porque, 

sendo uma ciência, poderia utilizar a Weltanschauung desta. Mesmo para com a 

Weltanschauung cientifica, Freud era parcimonioso, pois via com desconfiança a 

abrangência pretendida por qualquer Weltanshcauung.50 Freud negava maiores 

influências e confluências da Filosofia na Psicanálise posto afirmava que a primeira é 

meramente especulativa e a segunda, assim como as ciências naturais, era analítica51. 

Tendo se valido de filósofos como Leibniz, Schopenhauer, Stuart Mill e 

Nietzsche; escrito um livro filosófico especulativo, Além do principio do prazer52, 

havendo recebido criticas por o haver escrito, Freud por reiteradas vezes demonstra a 

sua antipatia pela Filosofia. Atitude estranha advinda de quem dela tanto se serviu. Em 

carta a Fliess, datada de Fevereiro de 1900, fala da compra de um livro de Nietzsche 

com a esperança de com a sua leitura encontrar respostas para alguns questionamentos 

seus.53 Sobre Nietzsche ainda, escreveu posteriormente que iria se abster de ler os 

livros do filósofo alemão para evitar “as idéias antecipatórias” a que Nietzsche havia 

chegado, para poder chegar a estas por meio do trabalho empírico, e não pelas intuições 

como havia chegado Nietzsche.54 A dependência da Filosofia se estende à observação 

de P.L. Assoun, quando diz que a Psicanálise não poderia se furtar a uma teoria do 

                                                                                                                                               
Jayme Salomão. – Rio de Janeiro: Imago, 1996. Doravante as citações terão por padrão a que se segue.        
FREUD,S. Cinco lições sobre  a Psicanálise. ESB, Vol. XI,  p. 38.  
50 FREUD,S. Novas conferências introdutórias sobre psicanálise. ESB, Vol. XXII p.177. 
51 JAPIASSU,H. Psicanálise: ciência ou “contraciência”? Rio de Janeiro: Imago, 1989. p.37. 
52 Texto de 1920 onde aliás, surge pela primeira vez o conceito de pulsão de morte na teoria psicanalítica 
freudiana.  
53  MASSON, J..H. A correspondência completa de Sigmund Freud para Wilhelm Fliess, 1887-1904. Rio de 
Janeiro: Imago, 1996, p. 180-181. 
54 FREUD,S. A historia do movimento psicanalítico. Coleção os pensadores. Rio de Janeiro: Abril Cultural, 
1974.  p. 55. Para um aprofundamento da relação Freud/Nietzsche, recomendamos a leitura de ASSOUN, P. L. 
Freud e Nietzsche: Semelhanças e dessemelhanças. São Paulo: Brasiliense, 1989. Mais precisamente o 
primeiro capítulo: Freud frente a Nietzsche: Gênese de um encontro. 



conhecimento.55 Freud, como se aduz do exposto, não estava livre do narcisismo que 

tão primorosamente descreveu. Como bem diria Nietzsche, era humano, demasiado 

humano.   

 
2.4. A virada psicanalítica. Ou de como a Psicanálise modificou o mundo.  
 

Quando em sua visita a Universidade Clark, Massachussets, em 1909, Freud 

disse que trazia a "peste" aos Estados Unidos. Bem poderia ter dito que trazia a divisão. 

Com a Psicanálise a idéia de unidade é abalada desde dentro, o homem é a partir de 

agora um ente cindido, devendo buscar a sua “unidade” na tentativa da resolução de 

conflitos interiores. O Logos, a razão, conquista tão cara e dolorosa ao sapiens sapiens, 

com o advento da psicanálise é destronado da sua torre de marfim, herdada da 

modernidade. O cogito cartesiano passa a ser apenas mais um elemento e não mais o 

elemento.        

Na contemporaneidade, ora a realidade é reduzida aos instintos com Nietzsche, 

ora à economia, com Karl Marx, ora ao inconsciente com Freud. Em se tratando de 

Freud, a Psicanálise por ele criada é uma “ciência”56 que trata dos fenômenos 

inconscientes. Consiste em um método de investigação, que trata fundamentalmente de 

perscrutar o significado inconsciente das palavras, das ações, das produções imaginárias 

(sonhos, fantasias, delírios) de um sujeito.57 Sendo um conjunto de teorias psicológicas 

aliadas a certas práticas médicas tem a sua dinâmica calcada na aceitação de processos 

psíquicos inconscientes, e as aceitações da existência de resistências e recalcamentos 

                                                 
55 ASSOUN,P.L. Freud, la philosophie et les philosophes, P.U.F; 1976. p.125. Apud Hilton Japiassu 
Psicanálise: Ciência ou Contraciência? Rio de Janeiro: Imago, 1989. p. .37. 
56 As aspas se fazem necessárias devido ao até hoje acalorado debate sobre a epistemologia da psicanálise. A 
esse respeito ver Alberto Oliva (Org.) Epistemologia: a cientificidade em questão. Campinas: Papirus, 1990.  
Mais precisamente o capítulo “A questão da cientificidade em teorias de conflito: Marxismo e Psicanálise”.  P. 
213.  
57 “A psicanálise, como a Filosofia da Linguagem, pretende descobrir, além dos fenômenos conscientes e 
racionais, as formas inconscientes das manifestações humanas. Pretende fazer com que essas formas 
inconscientes sejam reencontradas e sirvam para interpretar manifestações conscientes”. CAPALBO, 
Creusa. Fenomenologia e Ciências Sociais. Londrina: UEL,s/d.p. 70.  



são os conteúdos principais da psicanálise, os fundamentos principais de sua teoria. A 

Psicanálise é uma “ciência” teorética. Isto porque é na prática psicanalítica, divã, que se 

observará a validade ou não das teorizações, acreditam os psicanalistas. 

      

 

2.5. Contexto Epistemológico do nascimento da Psicanálise Freudiana 

Antes de adentrarmos ao estudo da metapsicologia freudiana, um breve 

esclarecimento sobre a epistemologia freudiana é por demais pertinente. Quanto à 

cientificidade da Psicanálise, a polêmica é encarniçada, como já fizemos observar, não 

há consenso em torno do assunto.  

 A criação e a educação de Freud se deram premidas entre a corrente apolínea do 

positivismo cientifico e a corrente dionisíaca do romantismo alemão. Como diz E. Jones 

“A ciência, então, significava – como ainda significa para muitas pessoas – não somente 

objetividade, mas, acima de tudo, exatidão, medida, precisão[...]”.58  

 Freud nunca escondeu a sua pretensão de poder dar à Psicanálise um estatuto de 

ciência. Em seu texto Pulsões e destinos das pulsões (1915) mostra os fundamentos 

epistemológicos da Psicanálise, que, segundo ele, deve começar, como toda ciência, não 

com definições, mas sim com conceitos. Logo após uma árdua labuta chegar-se-á a uma 

progressiva fundamentação conceitual a respeito da sua aplicabilidade e alcance, por seu 

turno também provisórios, pois “o progresso do conhecimento não tolera tampouco a 

rigidez nas definições”.59              

        Como se vê, a descrição do fenômeno é condição primeva para se iniciar a 

atividade cientifica. Porém, esta mesma descrição, a forma como se vai organizar os 

dados obtidos já advém de conceitos provenientes de outros saberes. Assim, Freud se 

                                                 
58 JONES, E. Vida e obra de Sigmund Freud. Rio de Janeiro: Zahar,1979. p. 65. 
59 FREUD, S. Pulsões e destinos das pulsões.  ESB, Vol. XIV. P. 137.   



valendo do modelo científico da época acrescenta o seu critério de provisoriedade dos 

modelos descritivos. Tudo isso visando o caráter de ciência positiva para a Psicanálise. 

Uma cientificidade idionsicrática é verdade. 

Ainda em 1932 em uma carta endereçada a Einstein diz: 

“Quem sabe tenha ficado em você a impressão de que nossas teorias 

formam uma espécie de mitologia, e se assim fosse não seria nem sequer 

uma mitologia agradável. Porém, acaso não se orientam todas as ciências 

da natureza por uma mitologia deste tipo?”.60    

Neste trecho Freud reitera o que já havia dito anteriormente, ou seja, da 

partícula metafórica das ciências ao passo que atribui à Psicanálise o mesmo estatuto 

da Física, logo o mesmo estatuto das ciências naturais. Luiz Roberto Monzani critica 

o que chama de “ilusão” na opinião de alguns estudiosos da epistemologia freudiana, 

por acharem que Freud trabalha desde o inicio com uma “pura psicologia”:  “Desde 

o início de sua carreira teórica até o fim, Freud modelou seu pensamento baseado em 

hipóteses físicas e biológicas.”61 Para Monzani, Freud era autor de elaborações 

fantásticas que estavam distantes dos modelos de ciência vigentes na época.62   

 

2.6. A metapsicologia: a primeira tópica 
 

         A condição sine qua non para se entrar na academia platônica era a geometria, 

advertiam os dizeres no seu pórtico, já para a Psicanálise freudiana era a sua 

                                                 
60 FREUD, S. Por que a guerra? ESB, Vol. XXII.  p. 254. 
61 MONZANI, Luiz Roberto. A fantasia freudiana. In PRADO, Bento (Org.) Filosofia da Psicanálise. São 
Paulo: Brasiliense, 1991. p. 86.  
62 MONZANI, L. R. Op. Cit; p. 86. 



metapsicologia. Disse Freud: “Que ninguém entre aqui (na Psicanálise) se não for 

metapsicólogo.”63. 

Mas o que é a Metapsicologia? Segundo o elucidativo verbete de Laplanche e 

Pontalis:  

 

“Termo criado por Freud para designar a psicologia Por ele fundada, 

considerada na sua dimensão mais teórica. A metapsicologia elabora um 

conjunto de modelos conceituais mais ou menos distantes da 

experiência, tais como a ficção de um aparelho psíquico dividido em 

instâncias, a teoria das pulsões, o processo do recalcamento, etc. A 

Metapsicologia toma em consideração três pontos de vista: dinâmico, 

tópico e econômico”.64  

  A hesitação de Freud entre as ciências naturais e a especulação filosófica irá 

repercutir em toda a sua criação posterior, principalmente na ambigüidade da sua 

metapsicologia. Ficou premido entre um monismo metodológico e um dualismo 

doutrinal. 

          Assim, metapsicológicos são todos os escritos e teorias de Freud, que, para 

explicar, conceituar noções e teorias da Psicanálise, recorrem às instâncias 

dinâmicas, tópicas e econômicas. Entre 15 de Março e 04 de Maio de 1915, Freud 

escreveu doze artigos que tinham por título Preliminares a uma Metapsicologia, 

sendo que desses doze, apenas cinco foram publicados (As pulsões e suas 

vicissitudes, O recalque, o Inconsciente, Suplemento metapsicológico à teoria dos 

sonhos e Luto e Melancolia); os outros sete, ( A consciência, Angústia, Histeria de 

                                                 
63 ASSOUN, P. L. Metapsicologia freudiana: uma introdução.Rio de Janeiro: Zahar, 1985. p. 13. Infelizmente, 
o autor não cita a fonte deste proferimento freudiano.  
64 LAPLANCHE e PONTALIS. Vocabulário da Psicanálise. São Paulo: Martins Fontes, 1988. p. 284 – 285. 



conversão, Neurose obsessiva, Neurose de transferência, Sublimação e Projeção) 

segundo se especula, foram destruídos pelo próprio Freud.  

          Na Metapsicologia freudiana iremos encontrar a “metafísica” da Psicanálise. 

Segundo Loparic há: 

“elementos de metafísica na metapsicologia de Freud. Estes não se 

reduzem à afinidade com a teoria da vontade de Schopenhauer. Toda a 

teoria freudiana das neuroses e da técnica terapêutica é devedora do 

paradigma que domina a metafísica moderna, o cartesianismo. São 

diretamente cartesianos ou, então, pós-cartesianos todos os conceitos 

básicos de Freud, como os de monismo ontológico (o homem faz parte 

da natureza), de sujeito de representação e de afeto, de aparelho 

psíquico, de principio de prazer, de temporalidade linear, de principio de 

causalidade, de realidade interna e externa, o conceito de pulsão, 

finalmente, de representabilidade, de racionabilidade e de dizibilidade de 

tudo, inclusive da vida humana. O método de proceder na psicologia, 

por meio de metáforas dinâmicas, também já foi ensaiado, desde 

Leibniz, por filósofos modernos. No essencial, o lugar teórico de toda a 

teoria freudiana do inconsciente, inclusive da sexualidade, é o 

subjetivismo metafísico moderno”.65 

Heidegger nos Seminários de Zollikon chega a dizer que: “A metapsicologia 

freudiana é a transferência da filosofia neokantiana para o homem. De um lado ele 

tem as ciências naturais e de outro a teoria kantiana da objetividade”.66 É claro que 

nem todos concordam que a Metapsicologia seja uma metafísica da psicanálise ou, 

                                                 
65 LOPARIC, Z. Psicanálise: uma leitura heideggeriana. Veritas. Porto Alegre. V.43, n.1, p.33. Segundo 
Antonio Franco Ribeiro da Silva, a Metapsicologia é uma ficção. Nas suas palavras “A metapsicologia é, 
portanto, uma ficção. Mas, que fique bem claro, não se trata de uma ficção feita ao acaso e sem fundamentação. 
Não se trata do produto de uma imaginação fértil ou delirante. Como já disse, esta ficção é um reflexo da 
clínica que, ao mesmo tempo, dá sustentação à clínica”. RIBEIRO SILVA, A. F. A metapsicologia  de Freud. 
Belo Horizonte: Passos, 1995. p. 114. 
66 HEIDEGGER, M. Seminários de Zollikon. Editados por Medard Boss. São Paulo: Educ; Petrópolis, RJ: 
Vozes, 2001. p. 222. 



quando assim consideram a consideram sendo de uma outra ordem. Raikovic nos diz 

que: “Freud construiu, sem dúvida, uma metafísica de espécie diferente da Metafísica 

clássica, mas do mesmo gênero[...] “Procurando transcender o observável, ele se 

situa perfeitamente numa linha de pensamento que não é outra coisa senão 

Metafísica”.67  O projeto de Freud, na verdade, era “transformar a metafísica em 

metapsicologia”,68 pois via nesta um ranço religioso de eras priscas e um absurdo de 

pensamento.69 

Os dualismos permeiam toda a obra freudiana. No caso em tela, pressionado de 

um lado por dois aspectos, o natural, manifesto pelas noções de quantidade, energia, 

jogo de forças; por outro lado, o psíquico, representado pela intencionalidade e 

sentidos. Segundo Derrida: 

[...] “Todas as teses freudianas são fendidas, divididas, contraditórias 

como os conceitos[...]Assim se passa com todos os conceitos: sempre se 

deslocando, porque não fazem nunca um consigo mesmo. O mesmo 

ocorre com a tese que põe e dispõe destes conceitos, da história destes 

conceitos e sua formação.”70 

Para muitos intérpretes a obra freudiana é um hibridismo de ciência natural 

versus filosofia.71 A provisoriedade da teoria psicanalítica é explicada pelo fim 

colimado: explicar a complexidade da alma humana. Essa explicação não poderia se 

dar sem esse sentimento de incompletude, pois segundo Mezan: 

“Quando Freud introduz a noção de um inconsciente dinâmico, mantido 

sob repressão mas cujos efeitos se fazem sentir em todas as esferas do 

                                                 
67 RAIKOVIC, P. O sono dogmático de Freud: Kant, Schopenhauer, Freud. Rio de Janeiro: Zahar, 1996. p. 
151-152. 
68 FREUD, S. Psicopatologia da vida cotidiana. ESB, Vol. VI p. 254. 
69 Cf. ASSOUN, P.L. Metapsicologia freudiana: uma introdução.Rio de Janeiro: Zahar, 1985. p. 39.  
70 DERRIDA, J. Mal de arquivo: uma impressão freudiana.  Rio de Janeiro: Relume–Dumará, 2001. p. 110. 
71Cf. ASSOUN, Paul-Laurent. Introdução à Epistemologia Freudiana. Trad. Hilton Japiassu. Rio da Janeiro: 
Imago, 1983. p. 215. 



funcionamento psíquico, o que se rompe é a homogeneidade destas esferas. 

O resultado é que não se pode mais falar em hierarquia das partes da alma, 

pois tal hierarquia pressupõe que os fatores da série sejam da mesma 

natureza. Dito de outro modo, e aproveitando a exposição que ouvimos, a 

existência de dois modos de funcionamento – os processos primário e 

secundário – rompe com a homogeneidade sempre pressuposta entre os 

sentimentos, os apetites e a razão, os quais, ao longo de toda tradição 

filosófica, estiveram freqüentemente em oposição, porém numa oposição 

que os situava no mesmo plano, o que aliás é condição sine qua non  para 

que pudesse ser admitida a subordinação das partes ‘inferiores’ à parte 

racional”.72   

  Talvez não haja ciência ou teoria que não tenha desde a sua enunciação 

passado por emendas e releituras. Com a Psicanálise não foi diferente. Originada 

pelos seus estudos clínicos de neurose, passando pela hipnose, livre associação, 

análises oníricas até chegar ao reconhecimento das influências de atividades 

inconscientes, um longo caminho foi trilhado.  

Na obra freudiana há duas representações dominantes quanto à constituição da 

alma humana, ou aparelho psíquico. A primeira encontra-se no capitulo VII de A 

interpretação dos sonhos de 1900. Posteriormente, em 1915, no seu artigo Sobre o 

inconsciente Freud irá sistematizar esta representação. Essas reflexões ficariam 

conhecidas como primeira tópica. A segunda representação, aparecida no livro Ego e o 

Id, de 1923, receberia a denominação de segunda tópica.  

No que concerne às teorias da constituição do aparelho psíquico desenvolvidas 

por Freud temos dois modelos. Na sua primeira elaboração Freud via três sistemas 

constituintes para o aparelho psíquico: consciente, pré-consciente, e inconsciente. É o 

                                                 
72 MEZAN, Renato. Psique, Alma e Aparelho Psíquico. São Paulo: Ed.Caminhos Cruzados, p.182  e 183. 



que ficou conhecido como primeira tópica. Freud observara, a partir das suas 

investigações clínicas, que na maior parte do tempo não seríamos regidos pelo 

consciente, mas sim por forças inconscientes, conteúdos recalcados, subproduto de 

experiências somáticas. Dotadas de acentuado valor energético, estes representantes 

inconscientes, urgem vir à tona, isto é, querem tornar-se conscientes. Entra em cena 

nesse momento o processo primário, nome pelo qual Freud chama o processo de 

funcionamento do Inconsciente. Por meio do processo primário esta energia poderá 

deslocar-se ou aglutinar-se a outras energias servindo assim de paliativo para o desejo 

originário.  

Ressalte-se que Freud não visava com estas representações uma localização tópica 

como a da Geografia. Ou seja, não pretendia fazer uma localização anatômica do 

aparelho psíquico. Esta intenção fica patente ao se ver a analogia que faz Freud com o 

aparelho óptico. Como toda analogia, esta também conteria imperfeições e nesse sentido 

Freud escreveu:  

“Não vejo necessidade de me desculpar pelas imperfeições desta ou de 

qualquer imagem semelhante. Essas analogias visam apenas a nos assistir em 

nossa tentativa de tornar inteligíveis as complicações do funcionamento 

psíquico na sua totalidade, dividindo-o e atribuindo-lhe suas operações 

singulares aos diversos componentes do aparelho. Ao que me consta, não se 

faz até hoje a experiência de utilizar este método de divisão com o fito de 

intuir a maneira como se compõe o instrumento anímico e não vejo nele mal 

algum. A meu ver, é licito darmos livre curso a nossas especulações, desde 

que preservemos a imparcialidade de nosso juízo e não tomemos nossa frágil 

armação por um edifício sólido. E uma vez que, em nossa primeira 

abordagem de algo desconhecido, tudo que precisamos é o auxílio de 

algumas representações provisórias, darei preferência, inicialmente, às 

hipóteses de caráter mais prático e mais concreto. Por conseguinte, 



retrataremos o aparelho psíquico como um instrumento composto a cujos 

elementos daremos o nome de “instâncias” , ou – em prol de uma clareza 

maior - sistemas”.73           

Por seu turno os sistemas Pré-consciente e Consciente, são norteados por 

processos secundários, processos estes inibidores da livre circulação desta energia 

psíquica. É a luz desse primeiro modelo da estrutura e do funcionamento do aparelho 

psíquico que Freud confronta explica o sofrimento neurótico como decorrente de 

exigências excessivas e injustificadas da civilização.   

 

 
2.7. A primeira teoria da cultura 
 

A primeira teoria da cultura freudiana está exposta no pequeno ensaio Moral 

sexual civilizada e doença nervosa moderna, de 1908. Freud inicia o seu argumento 

relatando algumas teorias de médicos e cientistas sobre a incidência assustadora das 

doenças nervosas provenientes do processo civilizacional. Após relatar sucintamente 

algumas dessas teorias, anuncia que irá tecer uma contribuição no sentido de entender o 

porquê do aumento dessa patologia. O seu ponto de partida é, diz ele, estatístico. Da sua 

observação notou que freqüentemente os portadores destas moléstias eram jovens 

oriundos do campo, detentores até então de uma vida pacata, saudável, amena longe das 

atribulações e exigências da cidade grande.74 De antemão, Freud rejeitará a etiologia 

apresentada pelos seus predecessores, posto que se centraram demasiadamente no 

desenvolvimento tecnológico, da técnica como causa do aumento das neuroses.75 A sua 

                                                 
73 FREUD, S. A interpretação dos sonhos. ESB, Vol.  p. 572. 
74 FREUD, S. Moral sexual civilizada e doença nervosa moderna. ESB, Vol IX, p. 188. 
75 Ibidem, p. 190, 191. 



maior contribuição neste estudo é atribuir a repressão sexual a maior parcela de culpa 

pelo estado acentuado de neurose existente na civilização76.     

Neste ensaio, encontramos um Freud no auge do racionalismo, um entusiasta das 

promessas cientificistas.  Segundo ele, a civilização moderna está calcada em uma moral 

de ordem sexual repressora originária das perversões, e mais gravemente das neuroses. 

Esta moral obrigaria os homens a renunciarem, por meio da sublimação, às suas pulsões, 

direcionando esta energia pulsional para certas atividades culturais aceitas pela sociedade: 

arte e ciência. O problema é que “a tarefa de dominar um instinto tão poderoso quanto o 

instinto sexual, por outro meio que não a sua satisfação, é de tal monta que consome todas 

as forças do indivíduo. O domínio do instinto pela sublimação [...] “só pode ser efetuado 

por uma minoria”.77 Mesmo para os privilegiados, capazes de sublimar as suas pulsões, 

essa sublimação não é infalível e nem perpétua. Assim, por mínimo que seja, o indivíduo 

tem “certa necessidade de satisfação sexual direta, e qualquer restrição dessa quantidade, 

que varia de indivíduo para indivíduo, acarreta fenômenos que, devido aos prejuízos 

funcionais e ao seu caráter subjetivo de desprazer, devem ser considerados como uma 

doença”.78  Felizmente, segundo Freud, o nosso instinto sexual não é direcionado 

exclusivamente para a reprodução, e daí surge o deslocamento do auto-erotismo para o 

amor objetal. A esses mecanismos de substituição, Freud atribui a constituição das 

doenças nervosas, que ele denomina de “psiconeuroses”.79      

Assentada no casamento monogâmico, na proibição da diversidade sexual, a 

nossa sociedade exige do indivíduo renúncias maiores do que seríamos capazes de 

renunciar. Assim, as benesses advindas da civilização, os benefícios por ela produzidos, 

teriam como um subproduto as perversões e as neuroses, nos tornando pessoas doentes. 

                                                 
76 Ibidem, p. 208. 
77 Ibidem, p. 194. 
78 Ibidem, p. 193, 194. 
79 Ibidem, p. 191. 



Nesse período, Freud asseverava que as neuroses iam de encontro aos objetivos da 

civilização, hostis mesmo a esta. Portanto, não haveria custo beneficio algum em 

reprimir os instintos em nome da civilização.80 A partir do que observou, Freud admitirá 

que a sociedade observada por ele era composta por três fases no que tange a atitude 

moral perante a sexualidade. A primeira é aquela onde todos os instintos sexuais podem 

ser satisfeitos livremente. A segunda é a fase onde os instintos sexuais só podem ser 

satisfeitos se forem para atender à reprodução da espécie. Por fim, a terceira fase, onde 

somado ao primeiro propósito, isto é, o de servir a reprodução da espécie, alia-se à 

questão monogâmica, ou do matrimônio institucionalizado, o que Freud chama de 

reprodução legítima.81 Das três fases, a sociedade por ele analisada corresponderia às 

características da terceira fase.        

Partindo destas observações, Freud propõe reformas de ordem comportamentalista 

sexual, um afrouxamento, uma distensão nas regras que reconhece servem de “liga” para 

a existência desta mesma civilização.82 A crítica que se faz à Psicanálise, de ter um 

fixismo pelo sexual, surge a partir deste momento. Seria Freud um subversivo, pregador 

da sublevação popular para que se rejeite a cultura vigente. Um apologista da 

“desobediência civil” no que concerne aos costumes sexuais e morais.83  

Nos textos posteriores Freud irá dedicar-se mais a tentar desvendar o porquê e 

como se estabelece este mecanismo sexual repressivo: Totem e tabu (1913), Psicologia de 

grupo e análise do ego (1921), O futuro de uma ilusão (1927) e O mal-estar na 

civilização (1930). São estes os textos que os especialistas nomeiam de textos culturais de 

Freud. 

                                                 
80 Ibidem, p. 208. 
81 Ibidem,  p. 198. 
82 Ibidem,  p. 208.   
83 Quem levou ao paroxismo essa proposta foi Reich. Vide REICH, Wilhelm . Psicopatologia e sociologia da 
vida sexual. São Paulo: Global editora, s/d. 



Antes, porém, de nos determos sobre esses textos, especialmente, de O mal-estar 

na civilização, é imprescindível analisar a reformulação da teoria das pulsões e do 

aparelho psíquico a qual sustenta a nova teoria da cultura. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



CAPÍTULO III – REFORMULAÇÕES. 

 
 

A partir dos anos 1920 e 1923, as pulsões do ego perdem a sua autonomia e 

serão absorvidas na oposição de pulsões de vida. Com o conceito de pulsão de morte, 

iniciativa radical para tentar explicar o porquê do fenômeno agressivo, Freud irá 

paulatinamente demonstrando que esta pulsão se mostra como algo que está para 

além da busca da felicidade, mas é sim, um algo, originariamente, constitutivo do 

homem.      

 

3.1. O mecanismo da repetição 

Foi por meio da observação clinica que Freud descobriu o que iria denominar de 

mecanismo de repetição. Ele dá à noção de repetição o estatuto de um conceito, ao 

identificar a compulsão à repetição como uma maneira de recordar que se presentifica 

no tratamento. A partir desse momento começa a relacionar os conceitos de repetição, 

transferência e resistência. Em Além do princípio do prazer, o mecanismo da compulsão 

à repetição (Wiederholungszwang) vai ser visto por Freud como algo maligno que 

subjuga o principio do prazer, conclusão que o leva a criar o conceito de pulsão de 

morte. Assim, o conceito de repetição é a manifestação inconsciente do movimento da 

pulsão. Segundo Freud, a compulsão à repetição é um “processo incoercível e de origem 

inconsciente, pelo qual o indivíduo se coloca ativamente em situações penosas, 

repetindo assim experiências antigas”.84 A repetição, segundo Garcia–Roza, é a 

característica própria da pulsão.85 Segundo ainda o mesmo Garcia-Roza, “o que ela 

repete é, pois, o mais arcaico, o estado inicial do qual o organismo se afastou por 

                                                 
84 LAPLANCHE e PONTALIS. Vocabulário da Psicanálise. São Paulo: Martins Fontes, 1988. p. 125  
85 GARCIA-ROZA, Luiz Alfredo. Acaso e repetição em Psicanálise: uma introdução à teoria das pulsões. 
7ªe. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2003.p.25.  



exigências de fatores externos: o inorgânico”86.   Seria por meio da repetição que a 

pulsão de morte poderia se apresentar, exteriorizar-se. Para Roudinesco: “Essa 

compulsão, essa força pulsional que produz a repetição da dor, traduz a impossibilidade 

de escapar de um movimento de regressão, quer seu conteúdo seja desprazeroso ou 

não”.87   

A repetição, portanto, é, a reprodução de um estágio de dor que se repete, 

embora desprazeroso, para que se efetue um equilíbrio interno do inconsciente.  

Segundo Luiz Alberto Hanns, no seu Dicionário comentado do alemão de Freud, 

lingüisticamente falando “as composições com Zwang evocam a imagem de um sujeito 

sendo obrigado, contra a sua vontade, a agir ou pensar de determinada forma”.88   

 

3.2. Repetição versus princípio do prazer 

Ao constatar o princípio da repetição, Freud realizou uma grande reformulação 

na sua teoria. A repetição compulsiva pensou Freud, deveria estar ligada a um algo a 

mais que apenas uma mera exigência do princípio do prazer. Haja vista, esta repetição 

se dá no que concerne a certos fenômenos traumáticos, e ninguém em sã consciência 

quereria reproduzir um momento de dor. Foi, devido a esta constatação, que Freud se 

pôs a perscrutar os eventos traumáticos para encontrar uma explicação para este 

comportamento. Haveria, assim, um porque Além do princípio do prazer.     

É no sexto capítulo do seu Além do princípio do prazer (1920) que a expressão 

pulsão de morte estréia na omnia opera de Freud. Através da análise de casos clínicos, 

Freud intuiu que só a existência de uma força que fosse além do princípio do prazer 

                                                 
86 Ibidem, p.25. 
87 ROUDINESCO, E. Por que a Psicanálise? Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2000.p. 15. 

88 Hanns, Luiz Alberto. Dicionário comentado do alemão de Freud. Série Analytica. Rio de Janeiro, 
Imago, 1996. p.101. 

 



poderia explicar a atitude repetitiva de eventos traumáticos. Ao constatar a existência 

desta força, Freud teve de reformular a sua teoria e a sua clínica. A Psicanálise, 

poderíamos dizer, é uma filosofia da repetição.  

Normalidade e patologia a partir de agora seriam apenas fronteiras formais para 

se imputar as pessoas, não tendo validade alguma no campo da observação. Para 

perscrutar este desconhecido, o inconsciente, Freud elegeu o sonho como via de acesso 

principal. A partir de agora não haveria mais atos e atitudes inocentes. O ser humano era 

a partir de agora o produto de uma desarmonia construtiva que “Não consegue recordar 

a totalidade do que nele se acha reprimido, e o que não lhe é possível recordar pode ser 

exatamente a parte essencial”,89 o que vai acarretar na repetição dos traumas reprimidos. 

Laplanche e Pontalis definem a repetição como um “processo incoercível e de origem 

inconsciente, pelo qual o individuo se coloca ativamente em situações penosas, 

repetindo assim experiências antigas”.90 É um mecanismo de defesa, resistência, do 

inconsciente, posto que o trauma recusa dizer o seu nome. Porém, como no âmbito do 

inconsciente nada ocorre gratuitamente, esta compulsão à repetição, dolorosa para um, é 

prazerosa para outro sistema.  Ainda assim, um mistério permanecia em forma de 

pergunta: por que esta compulsão à repetição só rememoraria situações desprazerosas? 

Segundo Freud, porque “existe na mente uma compulsão à repetição que sobrepuja o 

princípio de prazer”.91  

Freud gostava de comparar a labuta psicanalítica à prática arqueológica92, não 

deixa de lhe ser semelhante, porém uma outra analogia que não inapropriada seria com 

a astronomia. Assim como os astrônomos descobrem a existência de um corpo celeste 

pela influência deste sobre outro, a Psicanálise também se vale desse expediente 

                                                 
89 FREUD, S. Além do princípio do prazer. E.S.B, vol. XVIII, p.29. 
90 LAPLANCHE E PONTALIS. Vocabulário da Psicanálise. São Paulo: Martins fontes, 1988. p. 125. 
91 FREUD, S. Além do princípio do prazer. E.S.B, vol. XVIII,  p. 33. 
92 WHOLLHEIM, Richard. As idéias de Freud. Trad. Álvaro Cabral. São Paulo: Cultrix, 1977. p.225. 



metodológico. Por meio da compulsão à repetição, deduziu-se da existência da pulsão 

de morte. 

 

3.3. Teoria pulsional freudiana 

Segundo declaração do próprio Freud, a teoria da pulsão seria a sua mitologia. 

Deve-se entender mitologia aqui como a entendem René Guénon, Fritjhof Schuon e Paul 

Ricoeur. Isto é, não o mito como uma mentira ou uma fantasia, mas sim como uma 

verdade sublevada, subentendida, em busca de uma decifração. Uma árdua decifração.93 

A primeira idéia de pulsão/instinto em Freud irá aparecer no Projeto de uma 

Psicologia Cientifica (1895). Esta primeira concepção apresenta-se como uma espécie de 

energia psíquica oriunda da atividade humana, portanto organicista. Dentre as forças 

constituintes do organismo está a pulsão, o instinto. Para designá-la, Freud utiliza o termo 

alemão Reiz (excitação, estímulo). Freud vê dois tipos de excitação: um interno e outro 

externo.    

O termo pulsão (Trieb) aparece em Freud, nos seus Três ensaios sobre a teoria 

da sexualidade (1905), momento a partir do qual este conceito irá assumir o caráter de 

um dos mais importantes da Psicanálise. Importância de tal magnitude, que Birman 

afirmou: “Foi a partir do conceito de pulsão que os demais conceitos metapsicológicos 

foram construídos, na medida mesmo em que a pulsão ocupa a posição de fundamento 

na axiomática freudiana”.94   Aqui o termo utilizado é Trieb que segundo Hanns “É um 

termo freqüentemente carregado de indeterminação, que remete a uma origem 

intangível, à força, à atemporalidade e a um arcaísmo”.95 Segundo este mesmo autor, o 

                                                 
93 Cf. ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano. Trad. Rogério Fernandes. São Paulo: Martins Fontes, 
1996. p. 84. De forma geral como o definiu Mircea Eliade “O mito conta uma história sagrada, quer dizer, 
um acontecimento primordial que teve lugar no começo do Tempo, ab initio”. 
94 BIRMAN, J. Ensaios de teoria psicanalitica, 1. parte: metapsicologia, pulsão, linguagem, inconsciente 
e sexualidade. Rio de Janeiro: Ed. Zahar, 1993. p. 79.  
95 HANNS, L.A.  Dicionário comentado do alemão de Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1996. p. 340.  



sentido da palavra é aquilo que põe em movimento, aquilo que propulsiona. A pulsão é 

vista como um fenômeno que impele o individuo a agir, posto que é uma energia 

somática, um processo fisiológico. O que é a pulsão? Deixemos o próprio Freud nos 

responder: “È um conceito situado na fronteira entre o mental e o somático”. Mais “é o 

representante psíquico dos estímulos que se originam dentro do organismo e alcançam a 

mente”. 96 A aparente facilidade de entendimento deste proferimento gera confusões no 

concernente à natureza manifestatória da pulsão. O professor Luiz Alfredo Garcia-Roza, 

por exemplo, nos explica que uma dessas confusões produz: 

 “O inconveniente de confundir a pulsão enquanto representante dos 

estímulos internos, com os representantes psíquicos da pulsão. No artigo 

O inconsciente, Freud afirma que uma pulsão nunca pode tornar-se 

objeto da consciência e que mesmo no inconsciente ela é sempre 

representada por uma idéia (Vorstellung) ou por um (Affekt). Portanto 

uma coisa é a pulsão, outra é o representante psíquico da pulsão 

(Psychischerepräsentanz), e outra coisa ainda é a pulsão enquanto 

representante de algo físico.”97 

Segundo Freud, a pulsão estabeleceria fronteira entre o “anímico e o físico”, ao 

contrário do que, à primeira vista, se poderia confundir com algo meramente externo, 

não possuindo nenhuma qualidade “devendo apenas ser considerada como uma medida 

da exigência de trabalho feita à vida anímica”. Tendo por diferenciador de uma pulsão 

para outra a “relação com suas fontes endossomáticas e seus alvos”.98 

Fica bem claro que aqui Freud em um primeiro esboço vê a pulsão como um 

representante psíquico. Coloca a pulsão como um conceito fronteiriço, que não está nem 

no físico nem no anímico. Ou seja, já nesta primeira definição, Freud diz que a pulsão 

não está dentro do aparelho psíquico, e sim entre este e o somático, num limite entre os 

                                                 
96 FREUD, S. As Pulsões e as suas vicissitudes. ESB, Vol. XIV,  p. 142. 
97 GARCIA-ROZA. Freud e o inconsciente. Rio de Janeiro: Zahar, 1988.  p. 116. 
98 FREUD, S.  As Pulsões e as suas vicissitudes. ESB, Vol. XIV,  p. 144.  



dois. Ela é apenas uma exigência de trabalho feita à vida anímica. E o que é uma 

exigência de trabalho? É uma exigência de representação, de simbolização. O termo 

pulsão já havia sido usado diversas vezes por Freud, mas não havia sido conceituado de 

forma satisfatória. Aparece, por exemplo, em 1895, no seu Projeto para uma Psicologia 

científica,99  reaparecendo em 1915 em um artigo intitulado Os instintos e suas 

vicissitudes100. Já em 1920 ele introduzirá, no corpo teórico da Psicanálise, o conceito 

de pulsão de morte. 

 

3.4. Pulsão de morte 

Nas palavras de Laplanche e Pontalis:  

“Na realidade, o que Freud procura explicitamente destacar pela 

expressão ‘pulsão de morte’ é o que há de mais fundamental na noção 

de pulsão, o retorno a um estado anterior e, em última análise, o retorno 

ao repouso absoluto do anorgânico. Para além de um tipo especial de 

pulsão, o que ele assim designa é o que estaria no principio de qualquer 

pulsão[...] podemos ver na tese da pulsão uma reafirmação do que 

Freud sempre considerou a própria essência do inconsciente, no que ele 

oferece de indestrutível e desreal”.101         

 

Recapitulando este tópico, o conceito de Pulsão de morte é um dos mais polêmicos 

da obra freudiana, por se basear em considerações por demais especulativas e, parte 

da premissa que a tendência para a destruição é inerente ao ser humano. No entanto, 

Freud hesitou bastante até admitir esta idéia de destrutividade constituinte do ser 

                                                 

99 FREUD, S. Projeto Para uma Psicologia Científica. ESB, Volume I.  

100 FREUD, S. Os Instintos e suas Vicissitudes. ESB, Volume XIV.  

101 LAPLANCHE E PONTALIS. Vocabulário da Psicanálise. São Paulo: Ed.  Martins Fontes, 1988. 
p.362.  



humano, chegando a dizer que a resistência que o impedia de admitir tal instância, é 

uma infantilidade comum a todos que a rejeitam.102      

  Freud atesta a sua existência a partir de algumas observações clinicas: os 

fenômenos de repetição, as noções de agressividade, sadismo, masoquismo, que 

adquiriram uma importância elevada nas especulações psicanalíticas. Porém, se estes 

indícios convenceram a Freud, aos outros não convenceram. Para estes, os fatos 

clínicos observados deveriam ser investigados, mas não por intermédio deste 

conceito. 

Segundo Garcia–Roza ,“não se deve entender essa vontade de destruição como 

uma encarnação do mal, como a afirmação de um niilismo fundamental implícito na 

teoria freudiana. O que se está recusando é a concepção da pulsão de morte com uma 

tendência a reproduzir o mesmo”.103 A reação dos críticos pode ser também 

entendida pela confusão que este conceito causou à Psicanálise. O mesmo Garcia-

Roza chega a dizer que: 

“Com a introdução do conceito de pulsão de morte, tudo se modifica, e 

o campo psicanalítico, até então todo ocupado pela ordem, dá lugar ao 

caos, ao acaso, transformando por conseqüência toda a própria prática 

psicanalítica[...]A autonomia da pulsão de morte entendida como 

pulsão de destruição (ou potência de destruição) é perfeitamente 

consistente com a idéia de que a pulsão, por se situar além da 

representação, além da ordem, além do principio do prazer, é pura 

dispersão, pura potência dispersa. Sob esse aspecto, faz jus à afirmação 

de ser a pulsão por excelência”.104  

 

                                                 
102 FREUD, S. O Mal-Estar na civilização. ESB. Vol, XXI. P. 142. 
103 ROZA, Garcia. Freud e o inconsciente. Rio de Janeiro: Ed Zahar,1990. p. 31. 
104 ROZA, Garcia. Introdução à Metapsicologia Freudiana. Vol. I. Rio de Janeiro: Ed. Zahar, 1995. 
p.157-159.  



Para Jacques Laberge, com a introdução deste conceito houve traumas ainda 

hoje não sanados, pois “afinal não existe encaixe entre a primeira e a segunda 

tópica”.105     

             Apesar das críticas e resistências dos próprios psicanalistas a pulsão de morte, 

O mal-estar na civilização não teria sido escrito ou seria apenas uma variação literária 

das primeiras denúncias contra a cultura, já anteriormente analisadas. 

 
3.5. Segunda Tópica 

Ao reformular a sua teoria das pulsões, Freud reformulará, também, a sua 

primeira representação “tópica”, posto haver notado a sua insuficiência para abarcar os 

novos problemas oriundos dos seus estudos sobre a psicose. 

  A insatisfação com o “modelo topográfico”; posto não conseguir este modelo 

explicar certos fenômenos de ordem psíquica, levaram Freud a elaborar uma nova 

concepção de modelo psíquico que irá ser publicado em 1920, no seu trabalho 

metapsicológico “Além do princípio do prazer”. Com este trabalho irá estabelecer o 

modelo estrutural (ou dinâmico). O termo “estrutura” não é gratuito, pois representa 

uma articulação de certas funções originariamente separadas e com funções próprias, 

que em determinado momento se interrelacionam uns com os outros. O que diferencia 

fortemente as duas tópicas é o fato de que a primeira tópica era uma descrição estática, 

permitindo uma divisão em consciente e duas vertentes de inconsciente: o consciente 

em sentido lato, com conteúdos raramente representáveis por via consciente; e o pré-

consciente, composto de pensamentos mais maleáveis. Isto é, facilmente transformáveis 

em atos conscientes e vice-versa.     

                                                 
105 LABERGE, Jacques. Real e repetição. In: Anais da V  Jornada Freud-Lacaniana, Recife, 1999. p. 
282.  



 A partir da sua atividade clínica, Freud vai concluir que o ego e o superego eram 

em sua grande maioria inconscientes. Como conseqüência ficou impossível sustentar a 

identidade anterior entre o ego e o consciente, e entre recalque e inconsciente. Portanto, 

era o fim da primeira tópica. Porém não o seu abandono definitivo. 

Na esteira das diversas influências recebidas no decorrer da sua formação, e 

posteriormente nas suas reformulações, o ponto arquimédico em que Freud se apoiou foi 

o da divisão do aparelho psíquico em três. Esta representação aparece pela primeira vez 

no livro O Ego e o Id, de 1923. Freud, na sua segunda tópica, relaciona as instâncias id, 

ego e superego com os sistemas Consciente, Pré-Consciente e Inconsciente, surgidos na 

primeira tópica. Ao invés da unidade monológica, a alma humana é, na verdade, cindida 

em três, é composta por três dimensões: 

Id  
Etimologicamente o termo neutro Id deriva do pronome latino is, ea, id (em 

alemão Es) é de natureza pulsional e inconsciente, sendo um reservatório de energia 

inicial, do ponto de vista econômico. Do ponto de vista “dinâmico”, há interações com o 

superego e o ego, assim como também com os objetos interiores e exteriores.  

 Surgido originariamente em O ego e o id, o termo já havia sido utilizado por 

Georg Groddeck, que por seu turno já havia lido em Nietzsche.106  Foi a partir da sua 

reformulação dos anos 20 que o termo “id” aparecerá na obra freudiana. Com a nova 

formulação da psicologia do ego, caracterizada pelas funções inconscientes de defesa e 

recalque, como também pela formulação de uma nova tópica, onde o id passaria a 

ocupar o topos que houvera sido do inconsciente.   

Do Id nos diz Freud, na sua conferência XXXI – A Dissecação da Personalidade 

Psíquica das Novas Conferências Introdutórias da Psicanálise (1932 – 1933): 

                                                 
106 Cf. Laplanche e Pontalis. Vocabulário da Psicanálise. São Paulo: Martins Fontes, 2001. p. 219. 



 

“Não devereis esperar que acerca do Id, possa comunicar-lhes 

grandes coisas. É a parte obscura e inacessível da nossa 

personalidade. O pouco que dele sabemos através do estudo da 

elaboração onírica e da produção de sintomas neuróticos, em sua 

maior parte, tem caráter negativo, não podendo ser descrito senão 

como antitético do Ego. Aproximamos-nos do Id por meio de 

analogias, designando-o como um caos ou como uma caldeira, cheia 

de estímulos ferventes. Poderíamos descrevê-lo como aberto na sua 

extremidade em direção ao corpo e recebendo em si, ali as 

necessidades pulsionais, que encontram nele sua expressão psíquica, 

mas não podemos dizer em que substrato”.107     

 

O Id é o pólo pulsional inato da alma, é a instância inconsciente em toda a sua 

totalidade, tem por constituinte os instintos, impulsos de ordem orgânica e pelos 

desejos inconscientes. É o mais antigo dos elementos anímicos, fonte primitiva da 

energia psíquica.  Neste a influência das pulsões é preponderante, que, por sua vez, tem 

o seu “controle” efetivado pelo princípio do prazer, o que lhe imprime um caráter de 

imediatismo na sua consecução.  Na relação entre o Ego e o Id Freud relata que: 

“[...]A percepção é para o Ego o que o Id é para a pulsão. O 

Ego representa o que poderíamos chamar de razão ou reflexão, 

em oposição ao Id, que contém as paixões. A importância do 

Ego está na sua função de acesso ao sistema motor. Podemos 

pois compará-lo em sua relação com o Id, com um cavaleiro 

que rege e controla a força do seu cavalo, superior à sua , com a 

                                                 
107 FREUD, S. A Dissecação da Personalidade Psíquica. In: Novas Conferências Introdutórias da 
Psicanálise.(1932 – 1933). ESB, Vol. XXII. p. 94.  



diferença de que o cavaleiro tenta fazê-lo com suas próprias 

forças, e o Ego com forças tomadas de empréstimo. Mas se o 

cavaleiro se vê obrigado alguma vez a deixar-se conduzir aonde 

seu cavalo deseja, também o Ego se mostra forçado em 

algumas ocasiões em transformar em ação a vontade do Id, 

como se fosse a sua própria vontade”.108     

Ego 
Esta expressão, “ego” (Ich) aparece desde os primeiros escritos de Freud. Porém, 

é com a chamada “virada” de 1920 que o termo é visto como “revestido de um sentido 

estritamente psicanalítico, técnico”.109 Com a virada dos anos vinte, o que iria 

degringolar na “segunda tópica” o termo, passa a representar uma instância psíquica 

abrangendo outras duas instâncias: o id e o superego. A partir dessas investigações, o 

ego tornou-se uma parte inconsciente.       

 Topicamente falando, o ego vive em uma relação de dependência frente ao id e 

ao superego, sendo, portanto, um mediador com reservas. Dinamicamente, é a instância 

defensora da personalidade. Economicamente funciona como ligação dos processos 

psíquicos.110 

O ego, a única instância em parte consciente das três, é o produto desta luta 

inconsciente do ego e do superego. No entanto a sua função não é meramente passiva, pois 

atua como um mediador entre os dois gigantes da alma humana. A sua busca é pela 

eqüidade. No entanto, premido por uma instância de um “querer” desmesurado e por outra 

de “repressão”, também sem limites, não há como encontrar um equilíbrio satisfatório, e daí 

a origem das neuroses e psicoses. Nas palavras de Freud: “A importância funcional do Ego 

reside no fato dele reger normalmente os acessos à motilidade. Podemos, pois, compará-lo, 
                                                 
108 FREUD, S. O Ego e o Id. ESB, Vol. XIX. p. 39.  
109 LAPLANCHE e PONTALIS. Vocabulário da Psicanálise. São Paulo: Martins Fontes, 1988. p. 125. 
110 Ibidem, p. 124. 



e, sua relação com o Id, ao cavaleiro que rege e refreia a força de seu cavalo”.111 Quanto à 

sua ação: “No que diz respeito à ação, temos o Ego em uma situação semelhante a de um 

monarca constitucional, sem cuja sanção não se pode legislar nada, mas que refletirá 

bastante antes de apor seu veto a uma proposta do parlamento”.112   

  

Super - Ego 

A teorização do superego foi fruto de demorada reflexão. O termo surgiu na obra 

“O ego e o id” de 1923. O superego é definido como herdeiro do complexo de Édipo, 

fruto da internalização dos impedimentos e proibições paternos. 

Segundo Freud, podemos perceber a sua ação no ato da autoridade paterna no 

concernente à educação dos filhos, ora afagando ora punindo, o que configura uma 

verdadeira “fábrica” de angústias. Posteriormente, quando se rejeita à satisfação 

edipiana, internaliza-se as proibições externas, o que representa o momento da 

identificação entre o superego e a instância paterna. 

O superego faz as vezes de um censor do Id, das pulsões. Também inconsciente, 

seria o responsável pelo impedimento da realização plena de todos os desejos, e pode 

ser identificado nos impedimentos morais que a sociedade nos impõe, e que nós 

mesmos nos auto-impusemos. Utilizando uma expressão muito usual na Psicanálise é 

esta uma instância castradora. Segundo a dogmática psicanalítica, a sua mais perfeita 

presentificação se dá na repressão sexual.  

“Porém como sabemos a criança pequena é incompleta, pois 

não possui qualquer inibição interna aos seus impulsos 

tendentes ao prazer. A função exercida pelo Superego é 

desempenhada primeiramente por um poder exterior, pela 

                                                 
111 FREUD, S. O Ego e o Id.  ESB, Vol. XIX.  p. 39.   
112 Ibidem,  p. 72. 



autoridade dos pais[...] Só depois se forma a situação 

secundária que aceitamos, rapidamente, como normal; situação 

na qual a inibição exterior é internalizada, sendo a instância 

parental substituída pelo Superego, o qual vigia, dirige e 

ameaça o Ego exatamente como antes os pais a criança”.113  

     

Da questão aproximativa do Id, Ego e Superego nos diz Freud: 

“O Superego, o Ego e o Id são três reinos, regiões ou províncias em 

que dividimos o aparato anímico da pessoa e de cujas relações 

recíprocas vamos ocupar-nos no que se segue. Mas façamos, antes, 

uma pequena digressão[...] Permitindo-me uma comparação; já sei 

que as comparações não resolvem nada; mas podem fazer com que 

nos sintamos mesmos desorientados. Imagino um território de 

configurações muito variada – monte, planícies e lagos -  e nele 

habitam alemães, húngaros e eslávicos, dedicados a atividades 

diferentes. A distribuição de tais elementos poderia ser tal que os 

alemães habitariam os montes e se dedicariam ao rebanho; os 

húngaros povoariam as planícies e se dedicariam ao cultivo de trigo e 

videira; e os eslávicos morariam à margem dos lagos e viveriam de 

pesca e da construção de objetos de vime. Se esta distribuição fosse 

precisa e exata constituiria a alegria de um Woodrow Wilson e seria 

comodíssima para o ensino da Geografia. Mas o mais provável é que 

o viajante que atravessasse tal região encontrasse nela menos ordem 

e mais mistura. Os alemães, húngaros e eslávicos vivem confundidos 

entre si; nos montes existem também terras de cultivo. E nas 

                                                 
113 FREUD, S. O Desmembramento da Personalidade Psíquica. In: Novas Conferências Introdutórias da 
Psicanálise. ESB, Vol. XXII. p. 94.  
 



planícies pastos. No entanto, algo é tal como o esperávamos, pois nas 

montanhas é impossível encontrar pesca, e nas águas do lago não 

cresce a videira[...]” 114       

Embora fale reiteradas vezes da questão aproximativa entre a descrição do 

aparelho psíquico e a sua verdadeira localização orgânica, Freud nos adverte que muito 

do que ele descreve corresponde realmente ao que é:  

“Nesta diferenciação da personalidade em Ego, Superego e Id, não 

deveis imaginar fronteiras precisas como as que têm sido 

artificialmente traçadas na geografia política. À peculiar condição do 

psíquico não correspondem contornos lineares, como no desenho, ou 

na pintura dos primitivos, senão esfumações análogas às da pintura 

moderna. Depois de haver realizado a separação, teremos que deixar 

confluir o separado. Não julgueis demasiado severo esta primeira 

tentativa de fazer visível o psíquico, tão dificilmente apreensível”.115         

A segunda tópica tem o seu surgimento em um contexto de retificação, ou, se 

melhor se preferir, de atualização da primeira tópica. Com a segunda tópica, Freud 

tenciona explicar melhor alguns pontos das descobertas clínicas referentes ao conflito 

psíquico, e também concernente à formação do Ego, que a primeira tópica não 

explicava convincentemente. 

O que não quer dizer que Freud rejeitasse totalmente a primeira tópica, haja 

vista ao longo da sua obra ter tentado conciliar as duas tópicas.116  

  

                                                 
114 Ibidem,  p. 93. 
115 Ibidem, p. 101. 
116 Para muitos pesquisadores as duas tópicas são mesmo indistintas. Um exemplo é SIMON, Bennet. 
Razon y Locura en la Antigua Grécia: las raices clasicas de la psiquiatria moderna. Trad. Felipe Criado 
Boado. Madrid: Akal Editor, 1984. Este autor em um capitulo deste livro dedica um subcapítulo 
relacionando Platão e Freud. Nesse intuito se vale das duas tópicas freudianas como não tendo uma 
distinção muito clara.   



CAPÍTULO IV - EROS E CIVILIZAÇÃO 
 
 
4.1. Eros, Thanatos e Ananke.  

Para discutirmos a civilização no âmbito psicanalítico freudiano são 

indispensáveis três conceitos básicos: Eros, Ananke e Thanatos. Eros e Thanatos são as 

duas pulsões que compõem o sujeito freudiano, Ananke é a necessidade. È a 

grandiosidade da natureza, a realidade circundante. 

 Com a introdução do conceito de “pulsão de morte” a teoria da libido é 

reformulada, sendo substituída pelo conceito de Eros. A manifestação de Eros se dá por 

meio da libido, energia eminentemente sexual, que contribui para unir carnalmente as 

pessoas, 117 o que propicia a procriação, sendo, portanto, a favor da civilização. Porém, 

se opõe à civilização quando a energia instintiva, retirada da sexualidade, exigida para o 

trabalho é excessiva.  

Thanatos por sua vez é manifestado pela agressividade, e a sua ligação com Eros 

ocorre nos atos de sadismo. É um instinto que age contra a civilização, posto que 

converge para o estado de quietude, morte, repouso absoluto. Freud nunca utilizou este 

termo por escrito, tendo-o utilizado, porém, em conversas coloquiais, o que se mostra 

um tanto espantoso, haja vista ser uma expressão deveras importante no ulterior 

desenvolvimento da Psicanálise, sendo mesmo o contraponto de Eros. Essa relação, de 

uma instância mais de ordem biológica, libido, com uma instância mais cultural, Eros 

foi bem observado por Sérgio de Gouvêa Franco: “Se cada ser humano é levado à morte 

por um movimento interno, então só o encontro dos humanos é que pode atenuar esse 

movimento. O que luta contra a morte é produzido na conjunção dos mortais O ser 

                                                 
117 LAPALANCHE e PONTALIS. Vocabulário da Psicanálise. São Paulo: Martins Fontes, 2001. p. 266.   



humano sozinho está ligado ao caminho de morte, inexoravelmente, junto com outros 

humanos é que encontra meios para resistir à morte”.118   

   Os objetivos que o individuo busca e os que animam a cultura, convergentes 

ou divergentes, são ambos originários de Eros, modificados por Ananke.119 

A evolução da civilização, para Freud, é a luta da nossa espécie pela vida, a luta 

entre Eros e Thanatos. Quando o sentimento de culpa de fato se estabelece é que a 

civilização irá inibir o desejo destrutivo externo dos indivíduos, fazendo-os introjetar 

esta mesma violência contra o próprio ego, gerando assim o superego, que proporciona 

o sentimento de culpa quando se busca a felicidade, que, para Freud, seria a livre 

liberação de “energias” libidinais. Portanto, se por um lado a repressão é um mal, posto 

que gera todo o desconforto aludido, por outro lado se faz necessário, pois uma 

sociedade sem repressão acarretaria um libertinismo deletério.120 Ou seja, a 

impossibilidade mesma da constituição de uma sociedade. Além do que, reprimindo 

Eros, reprimimos também Thanatos. 

Como já fizemos observar, Ananke é necessidade que se manifesta na 

impotência do homem diante da impavidez das forças da natureza. Esta expressão 

aparecerá na obra freudiana diversas vezes, representando o mesmo sentimento de 

                                                 
118 FRANCO, Sérgio de Gouvêa. Hermenêutica e Psicanálise na obra de Paul Ricoeur. São Paulo: 
Loyola, 1995. p.153. 
119 É o que Paul Ricoeur chama de “erótica geral”: “É, portanto, a mesma ‘erótica’ que faz a ligação 
interna dos grupos e que leva o indivíduo a buscar o prazer e a fugir do sofrimento – o tríplice sofrimento 
que lhe infligem o mundo, seu corpo e os outros homens”. RICOEUR, P. Da interpretação: ensaio sobre 
Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1977. p. 250.  
120 Na leitura de Marcuse, é justamente o contrário. Segundo ele, é possível encontrarmos em Freud uma 
“tendência oculta da Psicanálise”, onde seria possível uma sociedade sem repressão, ou “mais-repressão”.  
Curioso é vermos a sua “Crítica aos revisionistas  freudianos” quando aponta Reich, Jung e Fromm como 
aqueles que abandonaram os conceitos freudianos, se afastando assim da essência psicanalítica freudiana. 
Curioso é que o próprio Marcuse extrapolou estes mesmos conceitos dando-lhes interpretações 
conflitantes com as do próprio Freud. Uma das principais discordâncias reside na questão do sentimento 
de culpa. Para Marcuse, esse fortalecimento é resultado do remorso dos indivíduos que exteriorizaram a 
agressão. Já para Freud, o fortalecimento de sentimento de culpa é resultado da repressão da agressão.  
Cf. MARCUSE, Herbert. Eros e civilização. Uma interpretação filosófica do pensamento de Freud. Rio 
de Janeiro: Zahar, 1978. 



impotência.121 Ananke desempenha, nesse triunvirato, o papel de “incentivador”122, de 

aliado com Eros contra Thanatos, chegando mesmo Freud a dizer que “Eros e Ananke 

[Amor e Necessidade] se tornaram os pais também da civilização”.123  

 Freud, por seu turno, define a civilização como a soma de tudo aquilo que nos 

distingue dos animais inferiores, conjunto de elementos que nos proporcionariam a 

defesa contra as agressões da natureza, e também de “ajustar os seus relacionamentos 

mútuos”.124 Freud elenca alguns dos diversos “elementos singulares” que compõe o que 

vem a ser a civilização. O primeiro deles e mais óbvio, segundo Freud, é a capacidade 

que o homem tem de moldar a natureza, o homo faber. O uso do fogo, a invenção da 

escrita, a construção de moradas, a criação de instrumentos, pois por meio deles “o 

homem recria seus próprios órgãos motores ou sensoriais, ou amplia os limites de seu 

funcionamento”.125 Todas essas conquistas embriagam os homens, fazendo-os se 

sentirem deuses, seus ascendentes diretos. Ledo engano, dirá Freud. O que são, na 

verdade, um “Deus de prótese”126, apenas uma pálida representação dos deuses por eles 

imaginados. Estas descobertas maravilhosas também legam a ele dificuldades outras. 

Observa Freud, que as características civilizacionais não residem apenas em 

descobertas e invenções práticas ou de ordem material. Freud cita a beleza como uma 

delas: “Exigimos que o homem civilizado reverencie a beleza, sempre que a perceba na 

natureza ou sempre que a crie nos objetos de seu trabalho manual, na medida em que é 

capaz disso.”127 Não ficando só nisso, a civilização exige “ordem e regularidade” o que 

é traduzido pelo asseio corporal, pela limpeza. Freud chega a caracterizar a ordem 

                                                 
121 FREUD, S. Leonardo da Vinci e uma lembrança da infância. ESB; Vol. XIV. p. 114; Totem e Tabu. 
ESB; Vol. XIII. p. 116; O problema econômico do masoquismo. ESB; Vol. XIX. p. 210; O futuro de uma 
ilusão. ESB; Vol. XXI. p. 69; O mal-estar na civilização. ESB; Vol. XXI. p. 121 e 164.  
122 FREUD, S. Ibidem, 164. 
123 FREUD, S. Ibidem,  p. 121. 
124 FREUD, S. O mal-estar na civilização. ESB; Vol. XXI. p. 109. 
125 FREUD, S. Ibidem, p. 110. 
126 FREUD, S. Ibidem, p. 111. 
127 FREUD, S. Ibidem, p. 112. 



como uma compulsão reconhecidamente importante, pois “capacita os homens a 

utilizarem o espaço e o tempo para o seu melhor proveito, conservando ao mesmo 

tempo as forças psíquicas deles.”128 Chegando a lamentar que ela não tenha tido uma 

influência maior no início, o que ocorre por nós termos uma compulsão à desordem e à 

irresponsabilidade. Mas, segundo Freud, o que mais caracteriza a civilização é a 

atenção que o homem dá à religiosidade e à Filosofia.  

Por fim, tudo o que foi destacado só pode ser realizado porque houve um 

relacionamento entre seres humanos, o que, para Freud, foi o primeiro elemento de 

civilização. Com a civilização vêm também as proibições, outrora quase inexistentes. 

De certa forma, civilizar-se é uma prática cotidiana de redução da liberdade, é o 

aprender a equacionar as variáveis “individualidade” e “coletividade”. Dirá Freud que 

civilizar-se é sublimar os instintos129 que, se não forem compensados por meio de um 

outro viés, gerarão problemas gravíssimos.   

Apesar da ordem, da limpeza, das elucubrações religioso-filosóficas, do 

progresso técnico-científico, de tudo, por fim, que o homem conseguiu através do 

processo  civilizatório, Freud dirá “não concordar com o preconceito de que civilização 

é sinônimo de aperfeiçoamento, de que constitui a estrada para a perfeição, pré-

ordenada para os homens”.130    

Chegamos ao momento de uma análise mais direta desse texto, O mal-estar na 

civilização que é ao mesmo tempo uma crítica à cultura da modernidade com suas 

seqüelas de decepções e sofrimentos e uma dramática constatação do intransponível 

conflito entre Eros e Thanatos. 

 

 
                                                 
128 FREUD, S. Ibidem, p. 113. 
129 FREUD, S. Ibidem, p. 118. 
130 FREUD, S. Ibidem, p. 117. 



4.2. Topografia do livro. 

O mal-estar na civilização é um livro de maturidade. Freud, de fato, faz deste livro 

uma prestação de contas, despretensiosa é verdade, mas dele se vale para expor alguns 

dos mais importantes conceitos da Psicanálise. Por exemplo, pulsão, incesto, neurose, 

complexo de Édipo etc. Curioso é que em sua própria autocrítica, dizia estar 

“desperdiçando papel e tinta”,131 antecipa-se aos críticos, que o acusariam de demasiada 

falta de rigorosidade em alguns termos empregados. Parece ser um “livro-diário”, 

aquele onde não precisamos nos explicar para os outros ou para a posteridade. Isto é, 

não almejava travar diálogos com as outras ciências.132 O próprio estilo em que é escrito 

o livro aproxima-se mais do estilo filosófico-romântico do que aquele exigido para um 

homem de ciência dos padrões da época. Em pouco mais de 60 páginas, divididas em 

oito capítulos, conseguiu escrever uma das suas mais célebres e polêmicas obras. Nesse 

livro, pela primeira vez, se detém em uma reflexão mais demorada sobre a cultura, e 

alguns outros temas que tocara superficialmente em outros dos seus livros.  

Freud irá fazer uma digressão pelo porquê do desconforto gerado pela 

convivência entre os homens.  Este desconforto civilizacional é tratado por Freud, é 

verdade, também em outros livros seus. Por isto, seguindo um conselho do professor 

Zeferino Rocha, que diz que quem deseja “estudar a problemática da violência num 

enfoque psicanalítico” deve ler os textos freudianos “Por que a guerra?, “O futuro 

de uma ilusão” e “O mal-estar na civilização” 133, iremos pontear a nossa análise de 

“O mal-estar na civilização” com estas obras referidas pelo professor, assim também 

com outras obras de Freud. 

                                                 
131 FREUD, S. Ibidem. p. 139. 
132 “Hoje escrevi a última frase, que encerra o trabalho na medida em que é possível aqui – sem 
biblioteca. Ele trata da cultura, do sentimento de culpa, da felicidade e outras coisas enaltecidas”.  Apud. 
GAY, Peter. Uma vida para nosso tempo. São Paulo: Companhia das letras, 1989. p. 492.    
133 “A leitura destes textos é indispensável para quantos desejem estudar a problemática  da violência num 
enfoque psicanalítico”. ROCHA, Zeferino. Freud: aproximações. Recife: Ed. da UFPE, p.229.  



Em O mal-estar na civilização Freud trabalha com a tensão, com o Tour  de 

Force, existente entre Eros-Tanatos e Ananke e as suas contribuições na construção da 

cultura ocidental. É um livro por demais amargo. Escrito por um Freud maduro, 

apartado do seu otimismo iluminista, onde outrora falava em cura das dores da alma. 

Além do pessimismo teórico, em que Freud estava imerso, temos, também, um Freud 

provecto e castigado pela velhice. A gênese deste livro se dá em julho de 1929, na 

região da Bavária, onde Freud passava férias.134 Estando Freud privado da sua 

biblioteca e das suas anotações, quase incapacitado para fazer caminhadas e sem 

paciência para leituras e ou releituras, resolve canalizar as suas energias na labuta da 

escrita. Os estudiosos da obra de Freud são unânimes em afirmar o permanente estado 

de autocrítica do pai da psicanálise. Freud era, talvez, o seu maior crítico, quanto ao que 

escrevia. Por mais das vezes pontificava muitas das suas obras como sendo obras 

menores, mal escritas ou sem validade no que concernisse à originalidade. Foi assim 

com o texto “Por que a guerra?”, reposta a uma correspondência que teve com Einstein, 

135 e foi assim com o próprio texto “O mal-estar na civilização.”  

Malgrado toda a sua autocensura, a importância deste livro reside no fato de que 

nele Freud esboça, além de uma solução para a dualidade pulsional por ele levantada136, 

uma explicação psicanalítica da cultura, mais especificamente o ‘Mal-Estar’ na 

civilização.  

 Escrito em linguagem fluente, e nem por isso menos rigorosa a tese central de 

Freud nos é revelada no capítulo final do livro. Sustenta ele que o sentimento de culpa é 

o maior entrave no desenvolvimento da civilização, atribuindo a sua origem ao 

                                                 
134 JONES, Ernest. Vida e obra de Sigmund Freud.  Rio de Janeiro: Ed. Zahar, 1979. p. 703-704. 
135 Cf. ROCHA, Zeferino. Freud: aproximações. Recife: Ed. da UFPE, p.230. 
136 “Se a energia das pulsões de vida é a libido, qual a energia da pulsão de morte? Até então, o máximo 
que Freud conseguira estabelecer, quanto a este ponto, era que nenhuma das pulsões se apresenta em seu 
estado puro, que a pulsão de morte (que ele identificava como pulsão de destruição) e as pulsões de vida 
sempre estão misturadas.” GARCIA-ROZA, Luiz Alfredo. O mal radical em Freud. Rio de Janeiro: Jorge 
Zahar Editor, 1990. p. 133.   



superego, formado a partir da identificação com o pai, que pressiona impiedosamente o 

ego, e que os ganhos em avanços civilizacionais perdemos devido ao aumento deste 

sentimento.137  

 

4.3. As leituras Possíveis. 

Estando, o mal-estar na civilização, sujeito a possíveis leituras, o seu cerne gira em 

torno do sofrimento e da morte. Da crueldade e da indiferença demonstradas pela 

natureza. Da difícil relação do indivíduo com os outros e consigo mesmo. Sua 

preocupação com este livro é a de clarificar o antagonismo entre o que o individuo 

quer, deseja e o que a civilização permite. Nessa “clarificação” recebeu a pecha de 

pessimista, quando o mais apropriado seria o de realista. Após desacreditar, com uma 

critica poderosa, a crença nas “diversas muletas” civilizacionais que o homem utiliza 

para suportar a sua realidade, nada nos tem a oferecer, a não ser a realidade mesma 

deste fato. Como Karl Jaspers, cria que “a verdade, mesmo quando nos abate, 

revela”.138 A chave para essa verdade, para esse entendimento perpassa pelo instinto 

de destruição, do mal, que Freud tanto relutou em reconhecer como constituinte da 

civilização.  

O homem é premido pelos seus instintos e pela sociedade. A sua escolha assemelha-

se a um dilema, uma antinomia, uma escolha de Sofia. Se atender aos instintos 

impossibilita a vida em sociedade; se os reprime, em nome da civilização, 

potencializa as suas restrições pessoais.  Assim, àquelas imposições impostas pela 

natureza, acrescenta as impostas pela sociedade. O resultado é a tristeza, frustração, 

dor. Existem, segundo Freud, três principais fontes da dor: a originária do corpo, a 

originada pelo desejo e aquela advinda das relações interpessoais, as mais 

                                                 
137 FREUD, S. O Mal-Estar na civilização. ESB, Vol. XXI. p. 185. 
138 JASPERS, Karl. Introdução ao pensamento filosófico.  São Paulo: Ed. Cultrix, 1993. P.141. 



dolorosas.139 Em conseqüência à dor originária da relação pessoal, segundo Freud, 

alguns optam pelo isolacionismo, à dor originária do corpo, tentamos combatê-la 

valendo-se de substâncias químicas; à dor proveniente do desejo tentamos evitá-la 

procurando não a desejar ou substitui-la por outro desejo mais plausível de ser 

concretizado.140 Qualquer método de fuga, mostrará Freud, que se tente tem um 

efeito colateral muito desvantajoso, em relação às satisfações obtidas. Amor, 

religião, realizações científicas ou artísticas, degringolariam para uma dor ainda 

maior da que se tentou evitar. Se o amor se vai, fica-nos a dor da partida, a desilusão 

da falta. A religião, embora seja um lenitivo poderoso e eficiente, torna o fiel um ser 

lobotomizado, infantil, um ser dotado de espírito de rebanho. Quanto às realizações 

artísticas e cientificas, tem o problema de serem individuais. Segundo Freud, nós 

utilizamos algumas destas soluções provisórias, algumas vezes durante a nossa 

existência. Seja em separado ou concomitantemente umas com as outras. Assim, para 

Freud, se ‘está’ feliz, mas nunca se ‘é’ permanentemente feliz.        

          Na impossibilidade de uma felicidade plena, Freud nos proporá uma 

diversificação de investimentos nas escolhas pela busca da única possível felicidade 

provisória, pois “assim como o negociante cauteloso evita empregar todo seu capital 

num só negócio, assim, também, talvez, a sabedoria popular nos aconselhe a não 

buscar a totalidade de nossa satisfação numa só aspiração. Seu êxito jamais é certo, 

pois depende da convergência de muitos fatores”.141      

          Para Birman o conteúdo deste livro “a nervura da argumentação se centrava na 

impossibilidade de os homens retirarem algo de si, do seu usufruto próprio e do seu 

                                                 
139 FREUD, S. O mal-estar na Civilização.  E.S.B. Vol.XXI.  p. 95.  
140 FREUD, S. Ibidem,  p. 96-97-98.  
141 FREUD, S. O mal-estar na civilização. E.SB, Vol. XXI.  p. 103. 



próprio gozo, para compartilharem com os outros no espaço social”.142 Não podendo 

viver sozinho, o homem estará sempre oprimido pela presença do seu semelhante. 

Este estado de guerra é de impossível resolução, pois “as massas são preguiçosas e 

pouco inteligentes; não têm amor à renúncia pulsional e não podem ser convencidas 

pelo argumento de sua inevitabilidade; os indivíduos que as compõem apóiam-se uns 

nos outros em dar rédea livre à sua disciplina”.143 

 

4.4. O interesse da psicanálise pela cultura 

Algumas críticas foram dirigidas a Freud, acusando-o de não se ocupar com 

questões sociais. Em três obras, diretamente, Freud trata sim destas questões. Em Totem 

e Tabu, por exemplo, Freud teoriza a respeito do surgimento da própria civilização. 

Com o livro Psicologia coletiva e análise do ego, vai tratar de investigar a estrutura da 

sociedade do ponto de vista libidinal. Com O mal-estar na civilização, partindo de 

conceitos aventados nos livros anteriores, Freud irá retomar a análise da sociedade pelo 

viés do conflito entre individuo e coletividade. Portanto, uma crítica infundada.  

Segundo muitos intérpretes, a cultura foi o último interesse intelectual de Freud. 

Ou, na melhor das hipóteses, o estudo da cultura, teria seguido o caminho natural 

perseguido pelas suas pesquisas clínicas até esta. Para Paul Ricoeur, esta visão é 

equivocada. Posto que, para ele, a questão cultural está presente desde o inicio nas 

elucubrações freudianas. Segundo ele, o que a Psicanálise investiga: 

“Não é, como se poderia dizer apressadamente, o desejo humano, o 

desejo (Wunsch), a libido, a pulsão, Eros[...]mas o desejo numa 

relação mais ou menos conflitual com um mundo da cultura, com um 

                                                 
142 BIRMAN, Joel.  Retórica e Força na Governabilidade.  In: Estilo e Modernidade em Psicanálise.  São 
Paulo: Editora 34, 1997.  p. 111. 
143 FREUD, S. O Futuro de uma Ilusão. ESB, Vol.XXI. p. 13.  



pai e uma mãe, com autoridades, com imperativos e as interdições, 

com obras de arte, com objetivos sociais e ídolos. É por isso que, 

quando Freud escreve sobre arte, moral e religião, não estende, mais 

tarde, à realidade cultural uma ciência e uma prática que teriam antes 

encontrado seu lugar determinado na biologia humana; ou na 

psicobiofisiologia; de imediato, sua ciência e sua prática se mantêm 

no ponto de articulação do desejo e da cultura.”144          

Para Ricoeur, a Psicanálise com o seu discurso ambíguo justifica uma 

hermenêutica para a sua interpretação. O entendimento, a interpretação se dá de um 

sentido, movimento, menos inteligível para um mais inteligível. 

 

4.6. A falência do projeto iluminista. 
 

Para muitos estudiosos da obra freudiana, O mal–estar na civilização, discutido 

por Freud, é o mal-estar advindo da falência do projeto filosófico da modernidade. Nas 

palavras do professor Sergio Paulo Rouanet “O que existe atrás da crise da modernidade 

é uma crise de civilização”.145 Fazermos uma fenomenologia dessa crise fugiria ao 

nosso propósito, no entanto faz-se mister que façamos um apanhado histórico e teçamos 

algumas considerações a seu respeito.  

É assunto de domínio público que, filosoficamente, a modernidade tem como 

princípio fundante o cogito cartesiano. A modernidade é um construto formado pelas 

diretrizes do iluminismo francês e da Aufklärung alemã e, tem por princípio o 

desencantamento do mundo. O Deus gestor e mantenedor do mundo é defenestrado, e 

em seu lugar elege-se o homem como o novo paradigma dominante. O homem, a partir 

                                                 
144 RICOEUR, Paul. Da interpretação: ensaio sobre Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1977. p. 12.  
145 ROUANET, S.P. O mal estar na modernidade. São Paulo: Companhia das letras, 1993. p. 9. 



deste momento, se basta. As suas características são o racionalismo, empirismo, 

anticlericalismo, otimismo e liberalismo.  

Subvertendo tudo o que se preconizara até ali na filosofia: “verdade, certeza 

unidade”, a modernidade partira da dúvida para realizar o seu projeto. E o seu projeto é 

o da subjetividade: 

 Pensada filosoficamente, a idéia de modernidade é, assim, 

correlativa à formação de uma consciência histórica, cuja primeira 

característica é o privilégio conferido ao próprio ato de filosofar na 

atualidade do seu exercício, de ordenar e julgar o tempo, e cuja 

primeira manifestação é, pois, o aparecimento da consciência 

histórica.146 

 

Porém, as potencialidades da modernidade não se atualizaram como previam os 

seus sequazes. A doce vida, preconizada pelos ideais da modernidade, mostrou-se 

apenas mais uma ansiedade humana. Em crise o projeto da modernidade, o pensamento 

contemporâneo decretou a morte da subjetividade em qualquer das vertentes 

imaginadas.                

Segundo alguns especialistas, nós teríamos adentrado em uma nova era que é 

denominada de Pós-Modernidade. Para alguns outros, não; ainda não estamos em uma 

“pós”, porém o seu advento já se delinearia em breve horizonte. Para Giddens, por 

exemplo, “estamos no limiar de uma nova era, à qual  as ciências sociais devem 

responder  e que está nos levando para além da própria modernidade”147. Com grande 

antecedência, Freud averiguou este estado de coisas e, este diagnóstico fez de Freud um 

iluminista idiossincrático. Observa o professor Carlos Roberto Drawin: “Há, sem 

dúvida, na obra de Freud um projeto antropológico de corte iluminista, nele se encontra 

                                                 
146 LIMA VAZ, H.C. Religião e modernidade. Síntese Nova Fase. Belo Horizonte. abr-jun. 1991. p. 151. 
147 GIDDENS, A. As conseqüências da modernidade. São Paulo: Editora da Universidade Estadual 
Paulista., 1991. p. 11.  



a mesma confiança do naturalismo ilustrado na ciência, considerada como instrumento 

de dissipação das ilusões e força de liberação”.148  Porém:  

No limiar do século XX e nas condições específicas da Mitteleuropa, 

não se podia mais escamotear o desconforto existencial e a tentação 

regressiva que emergiam da dinâmica modernizadora da sociedade 

pós-revolucionária. Ao revelar o substrato irracional do Eu, o caráter 

contraditório do psiquismo, a cisão fundante que marca a 

subjetividade, Freud aproximou-se de Rousseau no reconhecimento 

da provisoriedade e precariedade do esclarecimento racional. Este 

mostra-se impotente para obter a autoconsciência e a autonomia 

como aquisição definitivas.149       

            Assim, o “cogito ergo sum” cartesiano, a partir de Freud, será objeto de 

uma nova leitura, expressa no cogito lacaniano “Penso onde não sou, logo sou onde não 

penso”.150         

 

4.6. Do sentimento oceânico, da dificuldade de ser feliz, da arte de viver.                        

O “sentimento oceânico” que nos dá uma perspectiva de imortalidade, de ligação 

com o transcendental provém deste vínculo de complementaridade com o outro que 

cultivamos,151 além de nos restituir, mesmo que como um delírio, ilusoriamente mesmo, 

o sentimento de unidade do ego. As críticas de Rolland à Freud, consistem, segundo 

Rolland, na não correta contemplação da origem do “sentimento oceânico” no livro “o 

futuro de uma ilusão”.152 Como é de se esperar de Freud, a sua explicação para este 

sentimento refuta peremptoriamente as explicações metafísico-religiosas. Segundo 

Freud, este sentimento surge de uma dependência para com Deus, que foi sendo 

                                                 
148 DRAWIN, Carlos Roberto. Psicanálise e Metafísica. O esquecimento da razão. Síntese Nova Fase. jul-
set. 1990. p.16. 
149 Ibid; mesma página. 
150 LACAN, J. A instância da letra no inconsciente ou a razão desde Freud. In: Escritos. Rio de Janeiro: 
Editora Jorge Zahar: 1998. p. 521. 
151 FREUD, S. O mal-estar na civilização. p.81.  O sentimento oceânico é assim definido por Romain 
Rolland “Uma sensação de ‘eternidade’, um sentimento de algo ilimitado, sem fronteiras, ‘oceânico’, por 
assim dizer”.  
152 FREUD, S. Ibidem. p. 81. 



paulatinamente construída pelo homem, para que com isto pudesse suportar o temível 

desamparo humano, tendo como protótipo a relação de dependência infantil da criança 

em relação ao pai. Nesse sentido, Freud dirá que o homem:  

“Cria para si próprio os deuses a quem teme, a quem procura 

propiciar e a quem, não obstante, confia sua própria proteção. Assim, 

seu anseio por um pai constitui um motivo idêntico à sua necessidade 

de proteção contra as conseqüências de sua debilidade humana. É a 

defesa contra o desamparo que empresta suas feições características à 

reação do adulto ao desamparo que ele tem de reconhecer, reação que 

é exatamente, a formação da religião.”153 

 A religiosidade, portanto, não seria um Re-ligare com a transcendência, nem 

tampouco produto da razão. Seria isto sim uma ilusão, produto do recalcamento dos 

desejos e vontades humanos. A religião é vista por Freud como um paliativo que nos 

ajudaria a suportar os inevitáveis sofrimentos a que estamos sujeitos, os derivados do 

corpo, da morte, das forças da natureza e do relacionamento com o outro.  

 Segundo Freud, o maior desejo do homem é a felicidade perene e é, justamente 

esta inevitabilidade do sofrimento que vai de encontro a este desejo. Pois uma 

“satisfação irrestrita de todas as necessidades apresenta-se como o método mais tentador 

de conduzir nossas vidas: isso, porém, significa colocar o gozo antes da cautela, 

acarretando logo o seu próprio castigo”.154 Embora reconhecendo como utópico o 

“programa de tornar-se feliz”, Freud defenderá este desejo como saudável até. Cabendo 

a cada um descobrir o seu próprio caminho. 155 

                                                 
153 FREUD, S. O futuro de uma ilusão. ESB, Vol. XXI. p. 36.  
154 FREUD, S. O mal-estar na civilização. ESB, Vol. XXI. p. 96. 
155 FREUD, S. Ibidem. p. 102-103. 



 Ao falar das três fontes do sofrimento humano, fragilidade do corpo, poder 

incomensurável da natureza e a repressão da vida em sociedade, Freud dirá que as duas 

primeiras são inevitáveis, e na terceira chamará a atenção ao paradoxo de que o próprio 

homem é criador de regras que o tornam mais infeliz. A resposta a esse paradoxo, Freud 

já nos deu em “O futuro de uma ilusão” quando disse que pensar na extinção da 

civilização seria um nonsense, que só nos faria regredir a “um estado de natureza, muito 

difícil de suportar”.156 Pois, até mesmo no estado de natureza só aparentemente estamos 

livres para extravasarmos os nossos instintos. A natureza “possui seu próprio método, 

particularmente eficiente, de nos coibir”.157  

A cultura, a soma de todas as conquistas alcançadas pelo homem, a 

“subordinação” da natureza, bem como o local onde os homens se protegem um dos 

outros, por meio de normas que eles mesmos criam, deve ser vista, portanto, não como 

uma parte constituinte das nossas desgraças e sofrimentos, mas também como o 

elemento que nos protege contra muitos desses sofrimentos. A conciliação dessas duas 

reinvidicações é um dos maiores desafios civilizacionais diz Freud, e que este é o preço 

pago pelo homem civilizado que, em troca de uma certa segurança, sacrificou as 

possibilidades da sua felicidade.158    

 

4.7. Da agressividade.  

Em Psicologia, há quatro teorias, ou tendências básicas para a explicação da 

agressão: a psicanalítica, etológica, frustração - agressão e a de ordem social. O mentor 

da escola Etológica moderna foi o zoólogo Konrad Lorenz. O seu trabalho consistia em 

um estudo comparativo entre homens e animais, para daí observar comportamentos 

comuns entre ambos. Lorenz via como positiva a agressividade, pois ela seria 
                                                 
156 FREUD, S. O futuro de uma ilusão. ESB, Vol. XXI. p. 26. 
157 FREUD, S. Ibidem. p. 27. 
158 FREUD, S. O mal-estar na civilização. ESB, Vol. XXI. p. 137. 



responsável pelo controle populacional das espécies e como também, para ampliar áreas 

territoriais (Platão já advertia para o problema de uma cidade com um número elevado 

de habitantes).  

Sugeriu que as espécies animais estão geneticamente construídas para 

aprenderem tipos específicos de informação, que são importantes para a sobrevivência 

da espécie. A este processo chamou de imprinting (gravação), consistindo de sinais 

visuais e auditivos advindos geralmente da fêmea mãe.   

A violência, segundo Lorenz, é um comportamento inato do ser humano 

independendo, portanto, da convivência em grupos.159 As observações etológicas são 

por demais instigantes, porém, se apegam tanto às semelhanças entre homens e 

animais que se esquecem das diferenças. Diferenças que nos tornam homens e nos 

diferenciam dos demais animais.160 Como se vê, esta é a tendência biológica, que 

procura estudar a questão da agressividade sob um enfoque biológico-psicológico. 

Para estes, a violência estaria relacionada a componentes biológicos e psicológicos, 

ficando a questão social subordinada às determinações da natureza humana. Assim, a 

violência é vista como um fenômeno de caráter universal, independente das lutas de 

classes e históricas, como querem os marxistas, mas tão somente, atrelada ao ser 

humano, em sua essência. A agressividade humana é vista como parte do instinto de 

sobrevivência, tal como nos animais inferiores. Em tais circunstâncias o mecanismo 

instintivo da agressividade dispararia automaticamente nos animais e nos homens.  

A teoria da frustração-agressão surgiu como escola na década de 30 do século 

passado, na universidade de Yale. Neil Miller e John Dollard foram os psicólogos 

                                                 
159LORENZ, K . A Agressão: uma história natural do mal. Lisboa: Moraes Editora, 1979. p. 73 .  Um 
dos maiores críticos desta perspectiva lorentziana é Albert Bandura. Modificação do Comportamento, 
Rio de Janeiro: Editora Interamericana Ltda, 1969. p. 78. Para Bandura o ambiente é construtor do 
comportamento agressivo. A exposição a comportamentos agressivos levaria, por imitação, o indivíduo a 
manifestar atitudes violentas.  
160 Um exemplo típico deste raciocínio é o  O macaco nu. Um estudo do animal humano. Rio de Janeiro: 
Ed. Record, 1998. do zoólogo inglês Desmond Morris. Referente à agressão é o CAP.V., p.109. 



que levantaram esta hipótese. A agressão, segundo eles, é resultante de uma 

frustração por não termos alcançado um objetivo almejado. Quando isso ocorre, a 

agressão pode ser dirigida tanto para o causador da frustração como para um 

substituto transferencial. Um comportamento característico desta hipótese, dizem os 

adeptos desta teoria, são os comportamentos agressivos de muitas crianças na escola. 

Seriam elas provenientes de um lar violento e castrador.161  

Thomas Hobbes é um dos teóricos que sugere que a sociedade é a fomentadora 

da violência, vendo a vida em sociedade como um grande campo de luta competitiva 

entre indivíduos, grupos e nações. Porém, reconhecerá que esta luta representa um 

fenômeno natural humano. A tendência sociológica, como o próprio nome diz, vê a 

violência como fenômeno social, advinda de alguma desordem do sistema. As condutas 

agressivas estariam ligadas a péssimas condições sociais e/ ou da frustração da 

consecução de um desejo devido às normas de um certo grupo social em que se convive. 

É uma visão bem socialista da psicologia da violência. Nesse caso, a violência teria sua 

origem no exterior do sujeito sob a forma de indignação e, uma vez internalizada na 

consciência, explodiria em agressão contra os demais. O problema é que esta tendência 

sócio-psicológica vê sempre os mais pobres como um exército criminoso de reserva. 

Não contemplando a violência gerada pela própria cultura e Estado.Para Karl Marx são 

as condições econômicas que determinariam a cultura. Para Freud é o produto de uma 

disputa interna de forças inconscientes. Entendia ele a cultura como a domesticação do 

homem. Seria a cultura um estágio onde o homem estaria mais distante do seu período 

mais bárbaro. Se para Heráclito o conflito é o pai de todas as coisas, Freud via isto 

como verdade no concernente à cultura, posto ser a cultura  um produto da 

gigantomaquia entre Eros e Thanatos.  

                                                 
161 MUSSEN, P.H. O desenvolvimento psicológico da criança. Rio de Janeiro:Zahar,1982. p. 56. 



            O ser humano é o único ser vivente consciencial, isto é, que tem a consciência 

da sua existência e finitude. Da certeza do seu fim é que se lhe assomam perguntas ditas 

como existenciais, aquelas que o questionam pelas condições de existência. De onde 

viemos? Para onde vamos? Por que vivemos? Etc. Invariavelmente, todas as tentativas 

de resolução desta aporia se resumem em duas linhas de argumentação: mítico-

espiritualista versus científico-materialista. Ou, em outros termos, cosmogonias e 

cosmologias.  

            Ambas as explicações tentam dar conta da elucidação de como se deu a origem, 

a organização do universo. Porém, para uma explicação, cosmogonia, a ordem se deu 

por meio de uma intervenção divina o deus ex machina. Recorre-se ao mito para 

explicar essa intervenção. Temos, como exemplo, o relato de Gênesis, dos Upanishadis, 

da cosmologia baniwa etc. O próprio Freud explica a origem da civilização por 

intermédio do mito do assassinato primordial (Totem e tabu). 

           No Mal-Estar na civilização, empregará a chave de leitura psicanalítica para 

tentar desvendar o porquê do sofrimento humano enquanto ser social. Em sendo 

verdadeira a assertiva aristotélica do Zoon politikon, do homem ser um animal social, 

não há dúvida também de que essa socialização não se dá sem um processo conflituoso. 

A tarefa a que Freud se propõe é das mais ásperas neste seu livro, haja vista ser a 

cultura, civilização, uma realidade das mais dinâmicas que há, e ser também produto 

dos incertos humores internos humanos. 

            O ser humano é ao mesmo tempo essência e história, estabilidade e mudança. 

Logo, encontrar aí um fio delineador parece ser impossível. Com Kant, formulam-se as 

perguntas chave para quem quer que se disponha a buscar essa resposta: Que posso 

saber? Que devo fazer? Que posso esperar? A primeira é teórica e deve ser respondida 

pela ciência; a segunda, prática, deve ser respondida pela filosofia (ética); a terceira, 



religiosa, só pode ser respondida pela fé. Resumiu as três questões numa única: Que é o 

homem? Freud não declinou dessa busca. 

             Como na regularidade das leis físicas, parece haver uma certa regularidade de 

que aquilo que se faz necessário ao homem para a composição da sua felicidade, lhe traz 

também um grau de desconforto, de infelicidade. Assim, foi com o construto 

civilizacional. Para se proteger da natureza que o agredia, o homem precisou se refugiar 

entre os seus semelhantes.  Nas palavras de Beccaria:  

 
“Nenhum homem entregou gratuitamente parte da própria liberdade 

visando ao bem comum; essa quimera só existe nos romances. Se 

fosse possível cada um de nós desejaria que os pactos que vinculam 

os outros não nos vinculassem; cada homem faz de si o centro de 

todas as combinações do globo. O que reuniu os primeiros selvagens 

foi a multiplicação da espécie humana, pequena por si só, mas muito 

superior aos meios que a natureza estéril e abandonada oferecia para 

satisfazer as necessidades que cada vez mais se entrecruzavam”. 162 

 
 

           Para viver em sociedade, o homem tem de abdicar de algumas das suas 

idiossincrasias, mutila-se, censura-se. Essa autocensura não é recebida de forma 

passiva pelo seu inconsciente. Assim, somados aos sofrimentos que a natureza lhe 

oferecia, que devido a eles se refugiou, tem-se agora os sofrimentos oriundos da 

convivência em sociedade. Civilizar-se é fazer um enorme investimento psíquico, é a 

mudança de órbita do poder selvagem da natureza para orbitar em torno da violência 

civilizacional. Os seres humanos embora “dominadores” da natureza, por meio da 

técnica, são premidos por esta mesma natureza, esta realidade circundante que, 

segundo Heráclito, adora se esconder.  

 

 
                                                 
162 BECCARIA, op.cit; 43. 



4.8. Amor ao próximo: mandamento impossível  

  O amor ao próximo Freud vê como uma aberração, uma absurdidade 

infundada.163  Posto que o narcisismo individual vê sempre no outro uma ameaça à 

realização dos nossos anseios e desejos. Veríamos no nosso semelhante aquele 

castrador empedernido, ávido a extravasar as suas pulsões, o que acarretaria reprimir as 

nossas: 

 
“O elemento de verdade por trás disso tudo, o elemento que as 

pessoas estão tão dispostas a repudiar, é que os homens não são 

criaturas gentis que desejam ser amadas e que, no máximo, podem 

defender-se quando atacadas; pelo contrário, são criaturas entre cujos 

dotes instintivos deve-se levar em conta uma poderosa quota de 

agressividade. Em resultado disso, o seu próximo é, para eles, não 

apenas um ajudante potencial ou um objeto sexual, mas também 

alguém que os tenta satisfazer sobre ele a sua agressividade, a 

explorar sua capacidade de trabalho sem compensação, utilizá-lo 

sexualmente sem o seu consentimento, apoderar-se de suas posses, 

humilhá-lo, causar-lhe sofrimento, torturá-lo e matá-lo”.164        
 

 Como amá-lo assim como a mim mesmo? Após reconhecer as fontes de onde provém 

o sofrimento humano, Freud dirá que o sofrimento proveniente do relacionamento 

humano “talvez seja o mais penoso”.165 Penoso, mas inevitável: 

 
“Quando a civilização formulou o mandamento de que o homem não 

deve matar o próximo a quem odeia, que se acha em seu caminho ou 

cuja propriedade cobiça, isso foi claramente efetuado no interesse da 

existência comunal do homem, que, de outro modo, não seria 

praticável, pois o assassino atrairia para si a vingança dos parentes do 

morto e a inveja de outros, que, dentro de si mesmos, se sentem tão 

                                                 
163 A oração do Pai nosso é a síntese perfeita desse mandamento rechaçado por Freud. Principalmente 
o”trecho perdoai as nossas ofensas assim como nós perdoamos a quem nos tem ofendido”. Interessante 
estudo sobre o Pai nosso é Reflexões sobre o Padre nosso(I, II, III) de Aldous Huxley. In: Huxley e Deus. 
Trad. Murilo Nunes de Azevedo. Rio de Janeiro: Ed. Bertrand Brasil, 1995. p.128-140. 
164 FREUD, S. O Mal-Estar na civilização. E.SB, Vol. XXI. p. 133. 
165 Ibidem, p. 95. 



inclinados quanto ele a tais atos de violência. Mesmo que se 

protegesse contra seus inimigos isolados através de uma força ou 

cautela extraordinárias, estaria fadado a sucumbir a uma combinação 

de homens mais fracos. Se uma combinação desse tipo não se 

efetuasse, o homicídio continuaria a ser praticado de modo infindável 

e o resultado final seria que os homens se exterminariam 

mutuamente[...] A insegurança da vida, que constitui um perigo igual 

para todos, une hoje os homens numa sociedade que proíbe ao 

indivíduo matar, e reserva para si o direito à morte comunal de quem 

quer que viole a proibição. Aqui, então, temos justiça e castigo”.166   

 

      

             Aqui, Freud revela a sua porção hobbesiana, Homo Homini Lupus. Não crendo 

em um absoluto transcendental religioso, Freud prega uma ética do aqui e agora, a ética 

do carpe diem, uma ética do individual, mas também uma ética altruísta. Como 

contraponto ouçamos a lição do padre Henrique de Lima Vaz, que ensinou que “a 

reflexão sobre a transcendência[...]constitui a terra natal da filosofia".167 Ingenuidade, 

certamente responderia Freud.  

           Diante do que foi exposto em páginas precedentes, fica claro que o mal de que a 

Psicanálise trata é o mal físico, a violência, a belicosidade, a beligerância, isto porque 

Freud não cria em um mal de origem metafísica. Freud era um iluminista sui generis. 

Não tinha o otimismo dos iluministas anteriores a si. Dizia que há uma “inclinação para 

a agressão” 168e que “quem quer que relembre as atrocidades cometidas durante as 

migrações raciais ou invasões dos hunos, ou pelos mongóis[...] quem quer que 

relembre tais coisas terá de se curvar humildemente ante a verdade dessa opinião”.169 

Para ele há em todos nós humanos um impulso para a destruição, como há um para a 

                                                 
166 FREUD,S.  O futuro de uma ilusão. ESB. Vol. XXI, p. 54. 
167VAZ, H. C. de Lima.  Antropologia Filosófica., vol. II. São Paulo: Edições Loyola,  1998. p. 114. 
168 FREUD, S. O mal-Estar na civilização. E.SB, Vol. XXI. p. 134. 
169 Ibidem, p. 133. 



vida, para a arte, para o amor, enfim. O homem estaria premido por esta gigantomaquia 

(im)pulsional, sendo na maioria das vezes difícil distingui-los.  

           Porém, em Freud, esta certeza só veio após anos e anos de labuta. Segundo 

Erich Fromm, o fator preponderante que levou Freud a refletir mais detidamente na 

questão da destrutividade humana foi a eclosão da primeira guerra mundial: “Esta 

guerra constitui a linha divisória dentro do desenvolvimento da teoria de Freud sobre a 

agressividade” 170. 

A guerra foi para Freud o momento oportuno de iniciar reflexões mais 

detalhadas do porquê o homem lançar-se em embates sangrentos e aparentemente sem 

propósito objetivo. A guerra é o palco onde a violência humana se mostra em estado 

limite. É onde se atualiza a violência potencial humana.  

Sem ser filosofo, Freud filosofava, sem ser biólogo fazia biologia, e sem ser 

sociólogo, fazia sociologia. Tudo isso com certas particularidades. Quando tratava de 

temas preponderantemente sociais deslocava o ponto arquimédico em relação à 

Sociologia. Nesta, o estudo é realizado na forma homem–mundo. Na Psicanálise, é 

homem–homem–mundo. O elemento subjetivo é levado em consideração, posto que o 

relacionar-se consigo é condição necessária para o relacionamento com o outro.  

Como o Marxismo, a Psicanálise subverteu a forma de se ver o mundo. Não foi à 

toa que o Filósofo francês Paul Ricoeur chamou Marx, Freud e Nietzsche de os 

“mestres da suspeita”.171 A Psicanálise inaugura a pesquisa nos recantos mais 

                                                 
170 FROMM, Erich. A anatomia da destrutividade humana. Trad. .Marco Aurélio de Moura Matos. Rio de 
Janeiro: Ed. Zahar Editores, 1975. p. 582. 
171 Com Nietzsche temos um relativismo epistêmico. Marx sacrifica a liberdade humana no altar da 
história. E com Freud, o ser humano conhece uma nova instância interna, o inconsciente.  



incomensuráveis do ser humano, no inconsciente humano. Ao afirmar essa estrutura, 

Freud estava afirmando que o homem não era senhor de si mesmo.172   

Segundo Freud, há uma “inata inclinação humana para a ruindade, a 

agressividade e a destrutividade, e também para a crueldade”.173 Eis a guerra 

estabelecida: Eros e Thanatos. Um conflito impossível de ser remediado, entre as 

exigências da pulsão do ser humano e as restrições impostas pela civilização.174 

Podemos dizer que o que levou Freud a escrever “Por que a guerra? “O futuro de uma 

ilusão” e “O Mal-Estar na civilização”, não foi um mero desejo de cientista em 

descobrir os mecanismos e modelos operacionais de atos agressivos, da violência, em 

suma, do mal. Vê-se sim, um Freud preocupado com problemas ético-morais. Para 

muitos críticos, que o achavam um amoral e depravado, estes textos são uma espécie de 

“ cala a boca” .  

No entanto, as coisas não se resolvem tão simplesmente. Há, sem dúvidas, 

algumas questões pertinentes a serem aventadas. É sabido que com a modernidade há 

um verdadeiro giro paradigmático concernente aos questionamentos éticos. O bem agir, 

a retidão sai da órbita religiosa, transcendente, para o próprio sujeito. Foi assim 

inaugurada a era da autonomia em assuntos morais. Tradição, religião e tudo o mais que 

for alheio ao próprio sujeito, deveria ser defenestrado da esfera de arbitragem normativa 

das nossas condutas.  Em seu lugar erigiu-se a razão.  

A deusa razão, panacéia para todos os nossos problemas, desde que seguíssemos 

o conselho kantiano “Sapere aude”. Sendo para Kant a autonomia o princípio primevo 

                                                 
172 Freud não foi o primeiro a trabalhar com a noção de processos não conscientes. Diz-se que já Platão 
trabalhava com essa idéia. Posteriormente Descartes, Leibniz, entre outros. Ver SCHULTZ, Sidney Ellen. 
História da Psicologia Moderna. São Paulo: Cultrix p.325 
173 FREUD, S. O mal-Estar na civilização. O.c.p.137. 
174 “O senhor explica com irresistível clareza o quanto na alma humana os instintos de luta e de 

aniquilamento estão estreitamente relacionados com os instintos do amor e da afirmação da vida” 
EINSTEIN, A. “Como vejo o mundo” Trad. H.P. de Andrade.Rio de Janeiro: Editora Nova Fronteira, 
1981. p. 65.  



do iluminismo, só nos bastaria ousarmos pensar.175 Em suma, Kant vê a ação moral 

fundamentada pela racionalidade.176 Pois bem, Freud como iluminista que era não nega 

a capacidade da razão em dirimir ações agressivas, no entanto quando ele institui os 

conceitos de inconsciente e pulsão, o princípio kantiano não funcionaria muito bem na 

psicanálise.  

 O inconsciente, tendo uma preponderância igual ou maior que o consciente, nas 

nossas ações, sendo inacessível, ao menos por meios diretos, veio a ser um complicador. 

Freud por mais das vezes retira do agente a responsabilidade de assumir como suas 

algumas ações praticadas, afinal este não é responsável pelos desejos do seu 

inconsciente. Segue assim uma linhagem hobbesiana, qual seja a de assinalar a 

incapacidade de o homem se autogerir, precisando, portanto, de uma instância exterior a 

si.177  

Um outro conceito importante para se entender melhor o fenômeno cultural em 

Freud, é o de “energia”.    

 

4.9. Fenômeno Cultural e Energética 

O fenômeno cultural analisado pela Psicanálise perpassa pela idéia de um “ser 

que se relaciona”. Afinal somos seres regidos por relações de força, de trocas 

energéticas, de dominação versus submissão etc. Daí Freud ter criado os termos de 

“principio do prazer” e “principio de constância”. Termos estranhos para quem até 

então trabalhava com um conceito mecanicista, era mister tentar explicar como se dava 

a interação destas forças constituintes do aparelho psíquico. O que até então era de fácil 

                                                 
175 KANT, I. Textos Escolhidos. Trad. Floriano de Souza Fernandes. Petrópolis: Ed.Vozes, 1974. p.100. 
176 Ver a esse respeito FREITAG, Bárbara. Itinerários de Antígona. A questão da Moralidade. Campinas, 
Ed. Papirus, 1992. p.47. 

177Ver a esse respeito. Poder, Estado e Sociedade em Hobbes e Freud:Reflexões sobre Leviatã e o Mal-
estar na Civilização. Rego, João.  Disponível em: <www.fundaj.com.br> Acessado em 10/3/2003. 



explicação, haja vista valer-se Freud de um modelo maquínico. Porém, a calma reinante 

só iria durar até a introdução do conceito de pulsão de morte e, com ela a polaridade 

entre “prazer” e “realidade”. Segundo Freud, há entre o princípio de prazer e o princípio 

de realidade uma relação xifópaga. A sua total interdependência é tamanha que não há 

um ou outro princípio que se sobressaia sobre o outro. Em outras palavras, não são 

opostos entre si.  

O problema daí recorrente é o de como ficaria a realidade em relação à 

‘convivência’ entre estes dois princípios? Como fica a relação destes princípios com a 

alteridade, com o outro? Segundo Sérgio de Gouvêa, “a polaridade prazer/realidade, que 

perpassa a teoria até aqui, de fato não é uma superação do princípio de prazer. A 

realidade é só um caminho mais longo ao prazer”.178 Ou seja, seria um mero 

estratagema para alcançar o seu intento que é, satisfazer-se. O que dito pelo próprio 

Freud, segundo Paul Ricoeur, “de fato a substituição do princípio de realidade não 

marca nenhum destronamento do princípio de prazer, mas somente sua salvaguarda”. 179 

Como se pode deduzir do que foi visto, a relação com o outro será sempre difícil.              

  Como já fizemos ver, a introdução do conceito de pulsão de morte veio provocar 

reformulações e releituras na Psicanálise. Vimos, que Freud colocou a pulsão de morte 

como a hipótese de regulação e de funcionamento mesmo dos processos psíquicos. 

Tendo a sua influência abrangido também fenômenos clínicos e sócio-culturais. Com a 

pulsão de morte, Freud intenta explicar o fenômeno da compulsão de repetição.  

Isto posto, a pergunta da Psicanálise acerca do mal-estar na civilização é o porque 

do fenômeno agressivo, o porquê do aumento do próprio mal-estar mesmo, o porquê da 

sua potencialização. Em pelo menos dois textos, Freud externou esta sua grande 

                                                 
178 FRANCO, Sérgio de Gouvêa. Hermenêutica e Psicanálise na obra de Freud. São Paulo: Loyola,1995. 
p. 152. 
179 RICOEUR, Paul. Da Interpretação: ensaio sobre Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1977. p.237. 



preocupação, sobre um momento aonde, para ele, este paroxismo se traduziria de forma 

insofismável: nos textos “Por que a Guerra?” e “A desilusão da guerra”. Deste último 

texto são estas as suas palavras: 

“Duas coisas nessa guerra despertam nosso sentimento de desilusão: 

a baixa moralidade revelada externamente por Estados que, em suas 

relações internas, se intitulam guardiães dos padrões morais, e a 

brutalidade demonstrada por indivíduos que, enquanto participantes 

da mais alta civilização humana, não julgaríamos capazes de tal 

comportamento”.180      

Apesar de toda essa animosidade entre os homens, eles não podem viver 

isolados uns dos outros. A sociabilidade se faz obrigatória por questões de 

sobrevivência. Há uma frase meio enigmática de Freud que Ricoeur cita “Todo ser vivo 

morre por razões internas[...]o fim de toda a vida é a morte”.181 É justamente por causa 

desta tendência interna e solitária que o homem busca a convivência com o seu 

semelhante, embora esta convivência venha a lhe castrar desde o primeiro momento.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
180 FREUD, S.  A desilusão da guerra. ESB. Vol. XIV . p. 87.  
181RICOEUR, Paul.  Da interpretação: ensaio sobre Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1977. p. 241.   



                       CAPÍTULO V - THANATOS E CIVILIZAÇÃO.  
 
5.1. Por que há uma civilização e não sua ausência?                                                                                  

 Cremos que esta pergunta é por demais pertinente. O que levou os homens a se 

agruparem e constituírem uma civilização? Há, na Ciência Política, duas principais 

teorias concorrentes. Uma romântica e outra pragmática que vieram sofrendo, ao longo 

da história da filosofia, uma série de ataques de autores das mais diversas correntes e 

origens. Desde Platão até Ernst Tugendhat, passando por David Hume e John Rawls, o 

contratualismo tem sido criticado, ora por seu aspecto extremamente formal e artificial, 

ora por não garantir a manutenção dos acordos, sem apelar para outros recursos 

coercitivos externos tão engenhosos quanto o próprio contrato. Não obstante, apesar 

desse bombardeio, outros pensadores assumiram a teoria contratual como a mais eficaz 

em lidar com problemas gerados pela motivação, pela cooperação social e mesmo como 

alternativa mais adequada para ocupar o centro da moralidade. Enquanto os sofistas, na 

antiguidade, foram pioneiros em apontar o convencionalismo das regras políticas e 

morais, modernamente Thomas Hobbes foi o primeiro autor a propor explicitamente 

uma teoria do Estado baseada no contrato. A idéia primeva do contratualismo partiu 

inicialmente das definições de Platão e gira em torno de uma natureza humana frágil, e 

sua forte vontade em sustentar princípios morais que sejam aceitos por  todos da 

maneira mais plausível ao alcance da espécie.182 

A mais antiga descrição de contrato, como uma lei convencionada entre os 

cidadãos e destes com uma instituição por eles formada, pode ser creditada a Platão, que 

nos diálogos A República e Críton, além de imaginá-la, também antecipa as primeiras 

                                                 

182 Ver a esse respeito CHEVALLIER, Jean-Jacques. História do pensamento político, Tomo 1, Rio de 
Janeiro: Zahar, 1982. Mais precisamente o capítulo 1.  

 



objeções. Na República, o personagem Gláucon expõe como sendo do senso comum a 

necessidade das pessoas estabelecerem leis e convenções, através de um acordo mútuo, 

no intuito de evitarem as ações injustas e a possibilidade de serem vítimas dessas 

práticas prejudiciais. Assim, justiça seria entendida como um meio termo entre a 

impunidade para as injustiças cometidas e a incapacidade de aplicar qualquer sanção a 

uma pessoa injusta. 

De imediato, é levantada a suspeita de que o cidadão não seguiria a justiça por 

ela ser um bem, mas tão somente por não poder ser injusto sem sofrer punição. A 

convenção, portanto, manter-se-ia apenas enquanto alguém não a pudesse burlar 

impunemente. A única maneira de um cidadão não se sentir atraído pelo rompimento do 

pacto que tem com alguém, ou com a cidade, seria a hipótese de que viver conforme a 

justiça fosse o tipo de boa vida considerado por ele como aquela a ser buscada. Isto é, o 

contrato por si só não seria suficiente para garantir a sua execução. Somente apoiado 

por uma certa noção de bem é que, uma vez assumida a convenção como justa, sem 

coação ou engano, a pessoa a deveria cumprir, sob quaisquer circunstâncias - mesmo 

naquelas em que lhe fosse mais favorável romper o que foi estabelecido.183  

Em Platão, o delineamento do contrato, esboçado a partir das falas de Gláucon e 

Sócrates, tem a preocupação de evitar a formação de um consenso entre os cidadãos e a 

comunidade sobre as leis, fundado apenas nos interesses meramente particulares do 

indivíduo, porém que leve em conta o plano de vida de cada um em face de um bom 

desempenho político, cujo bem a ser gerado é a justiça. Nesse sentido, os interesses 

individuais deveriam ser contínuos ou afins aos interesses gerais para a constituição de 

uma cidade justa. 

                                                 
183 BECCARIA, Cesare. Dos delitos e das penas. Trad. Lucia Guidicini e Alessandro Berti Contessa. São 
Paulo: Martins Fontes,1999. p.43. 



Para Kant também, o homem é um ser que tende para viver em sociedade. Como 

também assevera que este mesmo homem tende à destruição desta mesma sociedade e 

ao isolamento. É o que Kant chama de “a sociabilidade insociável”184. Esta 

insociabilidade provém da permanente tensão do próprio convívio social. Diz-nos ele 

em A Paz Perpétua: 

“O estado de paz entre os homens que vivem juntos não é um estado 

de natureza (status naturalis), o qual é antes um estado de guerra, isto 

é, um estado em que, embora não exista sempre uma explosão das 

hostilidades, há sempre, no entanto, uma ameaça constante”. 185    

Ao contrário de Rousseau, o homem kantiano não seria um bom selvagem, não 

seria bom por natureza, mas teria sim um estado constante de hostilidade, onde são 

todos contra todos. Segundo Kant este impasse só será resolvido por um pacto, pacto 

este voluntarioso, que terá por finalidade visar “o fim de todas as hostilidades”.186 

Como todo contrato social, o de Kant também é a conjunção das vontades particulares, 

visando um consenso comum. Firmado o contrato, temos o surgimento da sociedade 

civil, logo a criação de normas coercitivas que terão repercussões no modo de ser do 

homem. Segundo Norberto Bobbio: 

“A razão última, pela qual os homens se reuniram em sociedade e 

constituíram o Estado, é a de garantir a expressão máxima da 

própria personalidade, que não seria possível se um conjunto de 

normas coercitivas não garantisse para cada um uma esfera de 

liberdade, impedindo a violação por parte dos outros[...] Aqui o 

direito é concebido como um conjunto de limites  às liberdades 

                                                 
184 KANT, I. Idéia de uma História Universal com um Propósito Cosmopolita. Trad. Artur Morão. In: A 
Paz Perpétua eOutros Opúsculos. Lisboa: Edições 70, 1988. p.25.     
185 Ibidem, p.126. 
186 Ibidem, p.120. 
 



individuais, de maneira que cada um tenha a segurança de não ser 

lesado na própria esfera de liceidade até o momento em que 

também não lese a esfera da liceidade dos outros”.187 

Com Hobbes, o viés metafísico do contrato é abolido. A sua teorização baseia-se 

na concepção materialista da natureza humana e o romantismo grego cede lugar ao 

pragmatismo humano. Cada um respeitaria o contrato por que assim o seu intuito 

particular, desde que não desrespeite o direito alheio, poderá ser concretizado. O 

coletivo é artificial e não orgânico romântico como queria Platão. Essa visão um tanto 

pessimista de Hobbes, dirão alguns, advém da sua idéia de estado de natureza do 

homem. Em linhas gerais estas são as teorias dominantes no que concerne à explicação 

do porquê da existência da civilização.188 

 A questão da civilização nos remete à relação do sujeito com o corpo social. 

Freud em seu trabalho “Psicologia de grupo e a análise do ego” estuda justamente esta 

questão, e reconhece a estreita ligação entre a psicologia individual e a psicologia 

coletiva. Afirma que quase nunca nos é possível prescindirmos da relação social, isto é, 

da interação com os outros: 

 “Invariavelmente envolvido na vida mental do indivíduo, como 

um modelo, um objeto, um auxiliar, um oponente, de maneira 

que, desde o começo, a psicologia individual, nesse sentido 

ampliado mais inteiramente justificável das palavras, é, ao 

mesmo tempo, também, psicologia social”.189    

                                                 
187 BOBBIO, Norberto. Direito e Estado no pensamento  de Emanuel  Kant. Trad. Alfredo Fait. Brasília: 
Ed. UnB(Col. Pensamento Político: 63). 1984. p. 73.   
188 Para uma abordagem antropológica da questão remeto à leitura do livro A evolução cultural do 
homem.  CHILDE, Gordon,  Rio de Janeiro: Editora Zahar, 1975.   
189 FREUD, S. Psicologia de grupo e a análise do ego. ESB, Vol. XVIII. p.91. 



Esta relação com o outro é quem vai formar a nossa subjetividade e civilidades, 

haja vista, confrontar sempre o sujeito consigo mesmo e com o outro. Porém, o conflito 

também se estabelece com estas relações. No mesmo texto, Freud fará referência a um 

dos subprodutos indesejados pela relação com o outro: a homogeneização.190 Nas suas 

palavras: “O que é heterogêneo submerge ao que é homogêneo”.191 Acarreta desta 

situação a aversão ao novo, à diferença e o que é mais sério, à negação da 

individualidade.  

A alma coletiva, proporciona, em contraponto, a criação e desenvolvimento de 

idiomas, cultura (na acepção de folclore), mas afirma Freud, que as grandes criações 

intelectuais só surgem na solidão. Os impasses e os conflitos oriundos da vida social, 

segundo Freud, podem ser minimizados quando os sujeitos recuperam algumas das suas 

referências pessoais em relação ao grupo. Entende que a relação de uns com os outros é 

da ordem da identificação “um grupo primário desse tipo é um certo número de 

indivíduos que colocam um só e mesmo objeto no lugar de seu ideal do ego e, 

conseqüentemente, se identificam uns com os outros em seu ego”.192 Os exemplos 

clássicos sempre recorrentes por Freud são o exército e a Igreja. Nesses grupos, haveria 

a ilusão de que cada um amaria os demais membros, como a si mesmo. A angústia, 

nestes casos, advém do relaxamento das estruturas libidinais que mantêm o grupo 

unido.  

 A relação do individual com o coletivo passa diretamente pela constituição do eu 

para um melhor entendimento de como se dá o mecanismo das pessoas que, quando 

                                                 
190 Para uma abordagem filosófica da relação com o outro leia-se BUBER, Martin. Eu e Tu. São Paulo: 
Centauro Editora, s/d. Principalmente a terceira parte onde Buber tratará da relação do homem para com o 
outro e para com Deus.  Sobre a relação com o outro ainda, mas desta vez com um viés ontológico, uma 
passagem clássica é o parágrafo 27 de Ser e Tempo de Martin Heidegger. HEIDEGGER, Martin. Ser e 
Tempo. Petrópolis: Vozes, 1997. p. 178. Pelo viés da alteridade, da exterioridade absoluta do Outro, veja-
se LÉVINAS, E. Totalidade e infinito. Lisboa: Edições 70, 1988.  
191 FREUD, S. Psicologia de grupo e a analise do ego. ESB, Vol. XVIII. p. 97. 
192 FREUD, S. Ibidem. p. 147. 



inseridas em um grupo, se projetam nele. Mostra-nos a Psicanálise que a relação entre o 

eu e o objeto é sobremaneira curiosa. A fronteira entre ambos é tênue, a ponto de que 

em determinados momentos ambos se confundirem, como em alguns estados 

patológicos e em amores doentios, o que não deixa de caracterizar um estado patológico 

em si mesmo. Esta relação, nos diz Freud, é resquício da nossa infância. Apesar de o 

ego no adulto diferir, e muito, do ego infantil, permanece um vínculo entre a situação do 

ego nos dois momentos.193   

5.2. Civilização, frustração, agressividade.  
 
 Encontra-se no capítulo VI de O mal-estar na civilização, a principal reflexão de 

Freud referente a agressividade e crueldades existentes na civilização, provenientes da 

inibição das pulsões. Donde se entende o nome originário do livro: A infelicidade na 

Civilização. Acreditava tão piamente que o que escrevia era comum a todos que chegou 

a dizer “Em nenhum dos meus trabalhos anteriores tive, tão forte quanto agora, a 

impressão de que o que estou descrevendo pertence ao conhecimento comum e de que 

estou desperdiçando papel e tinta[...]” e expondo coisas que “são evidentes por si 

mesmas”.194       

Freud chega a uma conclusão que, confessa o deixou perplexo, partindo de uma 

afirmação de Schiller: ‘são a fome e o amor que movem o mundo’.     

Inicia sua reflexão sobre o problema do desconforto civilizacional com um tema 

que lhe é muito caro e familiar, alvo, aliás, do seu livro anterior O futuro de uma ilusão: 

a religião. Mesmo considerando-a como uma projeção neurótica, ele não poderia furtar-

se deste dialogo, posto que ela trata da origem e do fim, duas questões humanas, 

demasiado humanas. Inicio e fim nos atormentam e nos remetem à questão da 

                                                 
193 FREUD, S. Ibidem. p. 85-86. 
194 FREUD, S. O.mal-estar na civilização. ESB; Vol. XXI. p. 139. 



sociedade. O homem nasce inserido entre dois campos, a natureza, anterior e 

independente das suas vontades e sonhos, e outro que é criação sua, a sociedade. O 

problema surge na articulação desses dois substratos. É a oposição entre o ser desejante 

e o princípio limitador da realidade. O princípio do prazer e o princípio da realidade. O 

homem deseja, mas a natureza é quem determina o que pode e o que não pode. Daí 

advém que as perspectivas da natureza sejam um paraíso ou um inferno; segundo 

Rousseau. De a sociedade ser lar ou prisão. Com esta dinâmica interna, tentamos 

conciliar o relacionamento do Ego com a realidade externa, tornando harmoniosa, na 

medida do possível, a inter-relação existente entre o próprio ego e os impulsos 

instintivos de satisfação imediata dos desejos oriundos do id. 

          Freud dirá que o grande regente deste desconforto é a cultura, mais 

especificamente a religião. Para explicar este proferimento, distingue a "religião 

institucional do conceito de religiosidade (o sentimento oceânico inato e inerente a todo 

homem)”.195 Busca também restituir a significação originária da palavra amor: o amor 

moral cristão ao amor libidinal, pulsão de vida (Eros). Por ser o único ser que se sabe, 

isto é, o único que tem consciência da sua existência, o ser humano é por natureza 

temeroso. A sua racionalidade é incapaz de resolver-lhe a questão da imanência – 

transcendência. Estas são para si inabarcáveis, por isso a convivência coletiva surge 

para ele como uma forma de compartilhar estes medos tão bem distribuídos por toda a 

humanidade. Freud vê a existência como uma concepção trágica, o que levou Lacan a 

pronunciar no Seminário VII -- A ética da psicanálise que O mal-estar na civilização é 

obra definitiva no que diz respeito à questão ética, uma vez que evidencia que a 

felicidade é mesmo o que deve ser proposto como termo a toda busca, por mais ética 

que seja.196 Mas para esta felicidade não há nada absolutamente preparado, nem no 

                                                 
195FREUD, S. Ibidem. p. 90. 
196 LACAN, J. O Seminário. Livro 7: a ética da Psicanálise. Rio de Janeiro: Editora Zahar. p. 15.   



macrocosmo nem no microcosmo. É por isso que a ética da psicanálise implica uma 

dimensão trágica da vida, porque, se por um lado deve visar a uma aproximação do 

sujeito em relação ao desejo e a um distanciamento do divino, por outro deixa bem 

claro que não há realização (plena) de desejo e que a psicanálise não tem nada a ver 

com adaptação ao que o senso comum chama de realidade. Ser bem sucedido na vida, 

do modo como o conformismo burguês o propõe, seria um enorme reducionismo por 

parte da psicanálise, se esta tivesse apenas como objetivo a adequação da personalidade 

do indivíduo para a adequada convivência dentro de determinado sistema social. É 

através de uma anamnese histórica da formação do ego individual, que vai das suas 

experiências iniciais de diferenciação em relação à realidade, que Freud procura 

averiguar de que modo os fatores culturais, principalmente os religiosos são capazes de 

causar os mais variados desvios do ego, isto é, distorcem a maneira pela qual a 

realidade é vivenciada pelo ego - levando sempre em consideração as suas interações 

com o id.197 Donde concluíra que a necessidade religiosa advém de uma orfandade 

existencial: 

“Não consigo pensar em nenhuma necessidade da infância tão 

intensa quanto a da proteção de um pai. Dessa maneira, o papel 

desempenhado pelo sentimento oceânico, que poderia buscar algo 

como a restauração do narcisismo ilimitado, é deslocado de um lugar 

em primeiro plano. A origem da atitude religiosa pode ser remontada, 

em linhas muito claras, até o sentimento de desamparo infantil”. 198 

 
Segundo Freud, nós nascemos programados para realizarmos os nossos anseios 

e desejos, mas que o mundo não deixa. Daí os problemas. Vivemos em um trágico 

dilema. Desde o nosso nascimento vivemos em estado de frustração. Há de início o 

                                                 
197 FREUD, S. O Mal-Estar na civilização. E.SB, Vol. XXI p. 84. 
198 Ibidem, p. 90. 



sentimento de castração primordial dos instintos mais básicos, castração fundante 

mesmo da vida em sociedade. Em momento posterior, quando pensamos que pela 

técnica podemos submeter a natureza ao nosso jugo, temos a sociedade nos impondo 

restrições iguais ou maiores que a outra instância. Sem ter um outro caminho a seguir, 

o homem opta por substitutivos, por medidas paliativas.199 A dor humana tem assim 

origem orgânica e pulsional, gerada pela castração, pelo impedimento dos plenos 

desejos instintivos e por fim a dor proveniente da nossa relação com o próximo.   

          Freud nos aponta caminhos possíveis para o amainamento do sofrimento 

humano: O primeiro consistiria em desistir do investimento libidinal, isto é, buscar o 

não querer, o não desejar.200 Segundo, sublimar o desejo e, por fim, a fuga da realidade, 

mesmo que seja por meio de alucinógenos e rituais sensualistas. Em suma, para Freud 

não há atitude humana que não represente um subterfúgio para a angústia existencial e 

civilizacional. Qualquer atitude configuraria defesas do ego para com as exigências do 

Id, por sua vez premido ante as exigências da realidade em torno. Oprimido entre o Id 

que tudo quer de imediato e o ego estabilizador, quase estático, só resta a fuga 

alienante.201  

           Outra forma de diversificação do investimento libidinal se dá por meio da arte e 

da ciência. O prazer físico cede lugar para o prazer espiritual. O paroxismo da fuga se 

configura na loucura individual ou coletiva. O indivíduo fecha-se hermeticamente 

criando para si um mundo próprio regido por mecanismos que só a ele pertencem e 

fazem sentido. Coletivamente esse estado de alienação se constitui nas práticas 

religiosas. Desta forma cria-se um mundo para ser o contraposto do mundo em que 
                                                 
199 ibidem, p.  93. 
200 Uma das grandes influências filosóficas para Freud foi Schopenhauer. É de Schopenhauer este 
‘conselho’ contido na máxima 8: “Limitar o próprio campo de ação: dessa maneira, cerceia-se a 
infelicidade; a limitação proporciona a felicidade”.  A arte de ser feliz. São Paulo:Ed. Martins 
Fontes,2001. É o mesmo princípio observado há 2600 anos por Lao Tsé no seu Tao te ching : “Felicidade 
repousa em renúncia. Renúncia é a base da felicidade”. Tao te ching. O livro que revela Deus. São Paulo: 
Ed. Martin Claret, 2003. p.141.     
201 FREUD, S. O mal-estar na civilização. E.SB, Vol. XXI. p . 91. 



vivemos, o seu antípoda. Para Freud, em um momento ou outro da vida, nos valemos 

de algum destes lenitivos.202 

         Um dos lenitivos mais curiosos pelos efeitos que produz é o amor. O amor é mais 

das vezes negação de si, é a fusão do Eu e Tu em uma só entidade: 

“No auge do sentimento de amor, a fronteira entre o ego e objeto 

ameaça desaparecer. Contra todas as provas de seus sentidos, um 

homem que se ache enamorado declara que ‘eu’ e ‘tu’ são um só, e 

está preparado para se conduzir como se isso constituísse um fato. 

Aquilo que pode ser temporariamente eliminado por uma função 

fisiológica (isto é normal) deve também, naturalmente, estar sujeito a 

perturbações causadas por processos patológicos”.203 

 
         Há também aqueles, os narcisistas, para quem a superação do sofrimento é 

exageradamente pessoal, atitude inversamente proporcional daqueles que buscam a 

superação no outro. Não importando o meio utilizado, segundo Freud, qualquer forma 

de superação traz em seu bojo também desvantagens. Ciência e arte não dependem do 

querer apenas. O amor pode vir a se transubstanciar em dor, pela perda do objeto 

amado. A religião deixaria o fiel em estado de letargia permanente e as drogas, pela sua 

própria constituição, tendem a degradar o usuário física e moralmente. Para Freud a 

felicidade não é um estado, mas sim um momento. Pois felicidade, para ele, consiste na 

realização imediata de um desejo pulsional instintivo.204 Não sendo possível esta 

realização com a constância por nós pretendida, não existe como satisfazer 

completamente a castração dos instintos, provocada pela nossa peculiar necessidade de 

viver em sociedades. Por isso, para a nossa própria sobrevivência, precisamos gerar 

uma série de sofisticados produtos culturais: 
                                                 
202 Quanto às ilusões geradoras das doenças psicossomáticas, Freud cria que estas adviriam da sensação 
de incompletude experimentada pelo ser humano. Um contraponto a esta perspectiva encontramos em 
Winnicott. Para quem a ilusão ao contrário do que pensava Freud era sim, fonte de saúde. Ver a esse 
respeito o ensaio Amor: ilusão ou realidade? Winnicott, Espinosa, psicanálise e filosofia. Do professor 
André Martins. Disponível em <http://www.dwwinnicott.com/artigos/11.htm>. Acessado em 15/09/2003. 
203 FREUD, S. O mal-estar na civilização. E.SB, Vol. XXI p. 83.  
204 Ibidem, p. 95. 



“Como vemos, o que decide o propósito da vida é simplesmente o 

programa do princípio do prazer. Esse princípio domina o 

funcionamento do aparelho psíquico desde o início. Não pode haver 

dúvida sobre sua eficácia, ainda que o seu programa se encontre em 

desacordo com o mundo inteiro, tanto com o macrocosmo quanto 

com o microcosmo. Não há possibilidade alguma de ele ser 

executado; todas as normas do universo são-lhe contrárias. Ficamos 

inclinados a dizer que a intenção de que o homem seja ‘feliz’ não se 

acha incluída no plano da ‘Criação.”205 

 
 

       Por mais que busque a felicidade esta lhe é inacessível como que por uma 

impossibilidade ontológica. Buscando-a internamente, amando o próximo ou distante, o 

homem está condenado à infelicidade. 

Recapitulando o que temos visto até agora, o conflito é o pai de todas as coisas, 

garantia Heráclito. Para Freud isto é verdade no concernente à cultura206. Segundo 

Freud, a cultura é um produto da gigantomaquia entre Eros e Thanatos, sendo eterno e 

indissolúvel este conflito. Viver em sociedade, exigiria de nós renúncias às nossas 

satisfações instintivas, o que ocasionaria o narcisismo ou as atitudes de autoflagelo. O 

surgimento da sociedade é, para Freud, o fenômeno edipiano projetado para o plano 

coletivo. 

Com o conceito de pulsão de morte a “realidade” não representará um momento 

oposto ao prazer, será sim Ananke encarnada. A pura necessidade, aquela que obriga, 

que ordena. È Ananke que nos faz adiar o momento de gozo, que até nos faz sentirmos 

“prazer” em um ato desprazeroso. Nas palavras de Paul Ricoeur “Se pode considerar 

essa admissão do desprazer em toda conduta humana como um longo desvio que toma o 

princípio de prazer para se impor em última instância”.207  

                                                 
205 Ibidem, p. 94. 
206 Entenda-se cultura aqui na acepção antropológica  moderna.  Isto é, toda a produção material e 
imaterial produzido por um povo.  Definição esta tão contrastante com a da antiguidade clássica, Paidéia.  
Ver a este respeito JAEGER, Werner. Paidéia. A formação do homem grego. São Paulo: Herder, s/d. 
207 RICOEUR, Paul. Da interpretação: ensaio sobre Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1977. p. 237. 



Ananke é a realidade inexorável, é o imperativo categórico da existência humana 

e, para melhor suportá-la, é preferível uma postura estóica perante a vida, como a do 

próprio Freud e a de Leonardo da Vinci, estudado por Freud em “Leonardo da Vinci e 

uma lembrança da infância”. Esta figura mítica juntamente com Eros, segundo Freud 

“se tornaram os pais da civilização”.208            

 

5.3. Cultura e Violência. 

Nunca se discutiu tanto e, publicamente, a respeito do mal, da violência, da 

agressividade, quanto hoje. Filósofos, sociólogos, psiquiatras, psicólogos, artistas, 

cantores, associações de moradores, em suma, todos os segmentos da sociedade 

dispensam algum tempo para discutir este tema tão grave como este. Viktor Frankl, já 

em 1978, asseverava “hoje a agressividade tornou-se um tema atual – não diria da 

moda–tratado em conferências e congressos e, mais importante ainda, a busca pela paz 

se concentra”209. Embora seja um tema antigo,210 contemporaneamente observou-se um 

aumento estonteante e anormal da violência em todas as esferas da vida humana. 

Aumento que não se pode atribuir ao fator demográfico, um aumento exagerado da 

população mundial, posto que proporcionalmente a violência de hoje supera a de 

qualquer outro período histórico.211 Explicações há diversas para mostrar um porquê 

para este aumento, de algumas tratamos em páginas precedentes, como vimos, umas 

contrárias, às outras, complementares, ou de outra ordem de explicação. Freud não 

declinou em ensaiar explicações para este problema tão humano, porque: 

                                                 
208 FREUD, S. O mal-estar na civilização. E.SB, Vol. XXI. p. 121. 
209 FRANKL, Viktor. Um sentido para a vida. Trad. Victor Hugo Silveira Lapenta. Aparecida-SP: 
Editora Santuário, 1989. p. 65. 
210 SCATINBURGO, João. O mal na história: Os totalitarismos do século XX. São Paulo: Ltr,1999. p. 
80.   
211 Ibid; p. 68.  



“Havia, é claro, muitos aspectos da sociedade e suas instituições em 

que ele estava profundamente interessado e, se procurarmos uma 

preocupação constante, podemos descobri-la na influência que exercia 

sobre Freud qualquer questão relacionada com as origens sociais ou 

com os primórdios de um determinado fenômeno social ou cultural”.212     

Não há, para Freud, questão mais original na formação da sociedade do que a 

violência.213 A violência que, para ele, foi o ato fundador da sociedade, da cultura. Com 

o livro “Totem e tabu” Freud elabora a sua teoria do crime primevo e, não tendo como 

se libertar dele vive a humanidade a perpetuá-lo ritualmente.214 Assim, a violência seria 

traço característico e essencial da vida em sociedade. O sentimento de culpa, ao nível 

filogenético, também, é oriundo do parricídio primevo. A esse respeito diz Freud: 

“O que começou em relação ao pai é completado em relação 

ao grupo. Se a civilização constitui o caminho necessário de 

desenvolvimento, da família à humanidade como um todo, 

então, em resultado do conflito inato surgido da ambivalência, 

da eterna luta entre as tendências de amor e de morte, acha-se 

ele inextricavelmente ligado a um aumento do sentimento de 

culpa, que talvez atinja alturas que o indivíduo considere 

difíceis de tolerar”.215    

                                                 
212 WOLHEIM, Richard. As idéias de Freud. Trad. Álvaro Cabral. São Paulo: Cultrix, 1977. p. 225. 
213 Há é verdade uma carta de Freud a Pfister onde ele diz não estar muito interessado com o tema do bem 
e do mal. Porém, esta recusa consiste de certa forma em querer ele delimitar as suas investigações das 
elucubrações filoteológicas. Cartas entre Freud e Pfister. 1909 – 1939. Um Diálogo entre a Psicanálise e 
a fé Cristã. Trad. Karin Hellen K. Wondracek/Ditmar Junge. Viçosa: Ultimato, 1998. p. 84.      
214 CANETTI, Elias. Massa e poder. Trad. Sérgio Tellalori. São Paulo: Cia das Letras, 1995. p. 138. 
Neste tópico Elias Canetti trata da simbologia do primeiro morto, nas maltas primitivas. 
215 FREUD, S. Totem e Tabu. ESB, Vol. XIII. p. 151.  



Para Freud, civilizar-se é renunciar ao prazer. É deixar-se estar premido pela 

repressão advinda de si, da natureza e da sociedade. A dúvida consiste em saber se esta 

renúncia é válida. Parece que sim, haja vista nós nos submetermos a ela. Visto assim 

não é simplesmente uma renúncia, mas uma troca: evita-se o prazer para se evitar a 

dor.216 A violência é origem e fim da sociedade, combustível e comburente. Através 

dela se forma e por ela se transforma cotidianamente.  

Fosse vivo hoje, Freud diria que as suas observações, a esse respeito, se 

confirmam mais e mais. Freudianamente falando, cada ser humano traz em si, latente, 

no seu aparelho psíquico um cabedal de frustrações. Frustrações estas que se 

potencializam ao se unir em com outros indivíduos com a mesma situação. Daí a 

inevitabilidade das agressões. Não lhe bastasse esta determinação biopsíquica há ainda 

os catalisadores sócio-tecno-culturais. Uma das situações mais características, segundo 

Freud, em que se poderia ver a violência humana em seu estado puro seriam as guerras.   

 

5.4. Freud, guerra e pacifismo. 

Os seus estudos a respeito da agressividade, crueldade e maldades humanas 

levaram Freud a chegar a conclusão de que inerente a agressividade há também uma 

fonte de prazer advinda deste ato agressivo, haveria um complemento entre ambos.217  

Ao lado de uma agressividade inerente no ser humano, Freud, também fala de 

um pacifismo orgânico. É o que explicita em carta a Einstein:  

“Porque nos levantamos com tanta força contra a guerra, o senhor e 

eu, e tantos outros como nós? [...] Creio que o motivo essencial por 

que nos levantamos contra a guerra é que não podemos agir de outro 

                                                 
216 FREUD, S. O mal-estar na civilização. E.SB, Vol. XXI p. 137.  
217 ROUDINESCO, E. Dicionário de Psicanálise. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1998. p. 491. 



modo. Somos pacifistas porque temos de sê-lo, em virtude de 

motivos orgânicos.”218 

Para Freud, mesmo havendo uma propensão para o mal, o homem não é 

deterministicamente nem bom nem mau, mas sim bom e mau. O momento é quem vai 

revelar-lhe a atitude.  Em termos comportamentais o homem é um vir-a-ser. O ser 

humano é o único ser vivo que mata o seu semelhante conscientemente e independente 

de um litígio válido: alimento, espaço territorial e reprodução. Em algumas pessoas 

parece haver prazer mesmo em infligir dor ao outro. “Se a agressividade é inerente à 

natureza humana, é por também ser fonte de prazer e, como tal, ser complementar ao 

amor.”219 

Verdade que na maioria de nós a razão parece refrear este impulso. Sendo o 

termômetro para se designar uma sociedade civilizada ou não o seu grau de violência. 

Assim, o convívio entre semelhantes arrefece o ímpeto destrutivo. Aparentemente. As 

respostas mais clássicas a este respeito se polarizaram: de um lado o romantismo 

rousseauniano do bom selvagem, do outro o determinismo beligerante hobbesiano. 

Freud perfila-se com a tese de Hobbes. Porém, leva em consideração a interação com o 

meio físico e cultural para a potencialização ou não dos requintes de maldade. 

Dependemos dessa forma da educação que recebemos, da geografia e da cultura 

envolventes, mas sem esquecermos que “a inclinação para a agressão constitui, no 

homem, uma disposição pulsional original e auto-subsistente”.220   

 

5.5. A cultura como uma segunda natureza 

A cultura, aparece-nos como uma segunda natureza humana. Não podendo 

deixar de ser os seres culturais, temos as nossas determinações libidinais, pulsionais e 
                                                 
218 FREUD, S. Por que a guerra? ESB, Vol. XXIII. p. 132. 
219 ROUDINESCO e PLON. Dicionário de Psicanálise. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1998. p. 491. 
220 FREUD,S. O mal-estar na civilização. ESB, Vol. XXIII. p. 125. 



orgânicas neutralizadas pela cultura, nos diz Freud. Por isso diz que “Eros e Ananke 

[Amor e Necessidade] se tornaram os pais da civilização humana”.221    

Sendo a natureza humana constitutivamente má: 

“A cultura aparece como o grande empreendimento para fazer a vida 

prevalecer contra a morte: e sua arma suprema é fazer uso da 

violência interiorizada contra a violência exteriorizada; seu ardil 

supremo é fazer trabalhar a morte contra a morte[...] em última 

analise, o ‘mal-estar na civilização’ é ‘o sentimento de culpa 

engendrado pela civilização”.222 

           A violência é o momento mais grave desse mal-estar. E a guerra o seu 

paroxismo. Por mais sublimações e recalques que o ser humano consiga,, algo da 

energética pulsional agressiva exterioriza-se, sendo a guerra um retorno à 

primordialidade psíquica, e uma forma de protesto por conta da violência civilizacional: 

“A guerra corresponde a realidades psíquicas profundas. Ela tem a 

função de gratificar os impulsos agressivos dos homens, que a 

civilização tenta domesticar, mas sem êxito durável, porque eles 

estão entre as forças-motrizes mais poderosas do comportamento 

humano. A guerra é portanto uma regressão, eticamente lamentável 

mas psicologicamente fundada, e produz ela própria regressões 

psíquicas, igualmente lamentáveis – as barbaridades cometidas pelas 

nações mais civilizadas comprovam essa regressão a estados 

psíquicos próximos da selvageria primitiva – e igualmente 

compreensíveis à luz da psicanálise”.223            

                                                 
221 Ibidem, 121. 
222 RICOEUR, P. Da interpretação: ensaio sobre Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1977. p. 236. 
223 ROUANET, Sergio Paulo. Mal-Estar na modernidade. São Paulo: Companhia das Letras, 1993. 
p.113. 



 Vê-se assim a diferença entre o mal radical kantiano e a destrutividade 

freudiana. Para o filósofo de Königsberg o mal radical é uma propensão,224 logo, 

contingencial. Para Freud, uma natureza mesmo. Diz-nos Garcia-Roza: 

“A principal diferença entre o mal radical kantiano e a destrutividade 

freudiana reside no fato de que esta última não é considerada como 

uma propensão, inclinação ou tendência, mas como um principio, 

isto é, como algo que está presente a cada momento regendo cada 

começo”.225   

 Parece haver um consenso, perigoso consenso, entre muitos estudiosos a 

respeito da inevitabilidade da beligerância humana. O perigo reside no ar de 

permissividade que dele se revestem todas as atitudes violentas, colocando-as todas em 

um único nível de destrutividade. Beccaria já advertia que há uma gradação dos delitos 

posto que “cada delito, embora privado, ofende a sociedade, mas nem todo delito 

procura sua destruição”.226 Para Roudinesco:  

                                        “O crime, a barbárie e o genocídio são atos que fazem parte da 

própria humanidade, daquilo que é característico do homem. Por 

estarem inscritos no cerne do gênero humano, não podem ser 

eliminados do funcionamento singular da cada sujeito nem da 

coletividade social, nem mesmo em nome de uma pretensa 

animalidade externa ao homem. A famosa “besta imunda” de 

Bertolt Brecht não provém da animalidade, mas do próprio homem 

que é habitado unicamente pela força da pulsão de morte, a mais 

cega, a mais compulsiva, a mais intensiva”.227  

                                                 
224 KANT, I. A religião nos limites da simples razão. Lisboa: Edições70, s/d, p. 26.  
225 GARCIA-ROZA, L. A. O Mal radical em Freud.  Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor. 1990. p.155 
226 BECCARIA, C. op.cit; p. 155. 
227 ROUDINESCO, E. Por que a Psicanálise? Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2000. p. 123. 



 Derrida, com uma pretensão exclusivista, pontifica que “nenhum outro saber 

estaria disposto a se interessar por algo como a crueldade – salvo o que se chama de 

psicanálise”.228 Freud, mais parcimonioso que Derrida, nos diz que “A psicanálise nos 

ensina não apenas o que podemos suportar, mas também o que devemos evitar. Ela nos 

diz o que deve ser eliminado. A tolerância para com o mal não é de maneira alguma um 

corolário do conhecimento”.229   

 Paul Ricoeur, diante de tantas teorias, perguntas e respostas, não convincentes, 

para o problema do mal, nos chama atenção para o fato de que é neste problematizar, 

neste buscar, que à primeira vista parece infecundo ou não bem sucedido, que reside o 

“progresso” na discussão do problema: “a sabedoria não será reconhecer o caráter 

aporético do pensamento sobre o mal, caráter aporético conquistado pelo próprio 

esforço de pensar mais e de modo diferente?”.230 Para concluir: “o problema do mal 

não é somente um problema especulativo: exige a convergência entre pensamento, ação 

(no sentido político) e uma transformação espiritual de sentimentos”.231  

5.6. Desamparo e mal-estar.  

 Para Freud, dois tipos de experiência remetem-nos ao estado de desamparo, um 

acúmulo crescente de tensão e o súbito desprazer da dor: “quer o ego esteja sofrendo de 

uma dor que não pára ou experimentando um acúmulo de necessidades instintuais que 

não podem obter satisfação, a situação econômica é a mesma, e o desamparo motor do 

ego encontra expressão no desamparo psíquico”232.  

                                                 
228 DERRIDA,J. Estados-da-alma da psicanálise: o impossível para além da soberana crueldade. São 
Paulo: Ed. Escuta, 2001. p. 9. 
229 Estas palavras foram proferidas em uma rara entrevista concedida por Freud a George Sylvester 
Veireck em 1926. O valor da Vida. In SOUZA, Paulo César (org). Sigmund Freud e o gabinete do dr. 
Lacan. São Paulo: Brasiliense: 1990. p. 122.  
230 RICOEUR. Paul. O Mal: um desafio à filosofia e à teologia. Trad. Maria da Piedade Eça de Almeida. 
Campinas-São Paulo: Papirus, 1985. p. 47. 
231 RICOEUR, P. Ibidem, 47. 
232FREUD, S. Inibições, Sintomas e Angústia. E.SB, Vol. XXII. p.173. 



Segundo Freud, todas as formas de mal que acometem a humanidade são 

geradas devido ao conflito, ao irresoluto problema entre o mundo pulsional e o mundo 

social. Crendo, no início das suas pesquisas, em uma possibilidade de resolução 

harmoniosa entre estas duas instâncias, irá, por fim, desacreditar desta possibilidade e 

aventará a “problemática do desamparo do sujeito no campo social”233, como 

componente gerador deste Mal-estar. A modernidade legou ao homem, um mundo de 

mudanças inabarcáveis; a velocidade e o imediatismo lhe são umas das características 

principais, daí serem geradoras de certo desamparo que por seu turno gera o 

descontentamento civilizacional.    

O tema do desamparo em Freud, embora seja de suma importância para a 

metapsicologia freudiana, não mereceu do criador da Psicanálise um estudo 

pormenorizado, embora tenha escrito um artigo articulando o desamparo ao 

inconsciente234, o que não diminui em nada a sua importância para o entendimento da 

problemática do mal-estar na civilização, pois como nos dizem Berlinck e Rodriguez, "a 

palavra recalcada está intimamente vinculada à violência e à dor. Não se fala o que dói e 

a violência silencia"235. 

Dilema impossível de ser resolvido, o que nos resta, nas palavras de Birman é a 

"gestão do desamparo", o que significa "uma espécie de gestão interminável e infinita 

do conflito".236 A questão do desamparo na obra freudiana ganha maior vulto a partir da 

introdução do conceito de pulsão de morte.  Teria, podemos dizer, se materializado.  

                                                 

233 BIRMAN, Joel.  Mal-estar na atualidade. Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 1999.  p.129. 

234 FREUD, S. Uma dificuldade no caminho da Psicanálise. ESB, Vol. XVII. p. 171-184. 

235 BERLINCK, M. e RODRIGUEZ S. (org.) - Psicanálise de Sintomas Sociais. São Paulo: Escuta, 
1988. p.10. 

236 BIRMAN, Joel. Mal-estar na atualidade. Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 1999.  p.130. 



Em Freud a violência é o ato fundador da civilização. Todos somos herdeiros e 

co-autores do crime primevo, perpetuado e negado peremptoriamente. Reféns do 

complexo edipiano, eternos amantes platônicos das nossas mães e assassinos potenciais 

dos nossos pais, não há fuga para esta situação, que nos faz viver desamparados no 

mundo. Como diz Aulagnier:  

"Psique e mundo se encontram e nascem um com o outro, um para 

o outro; são o resultado de um estado de encontro que dissemos ser 

coextensivo ao estado de existente. A inevitável violência imposta 

pelo discurso teórico ao objeto psíquico decorre de sua necessidade 

de dissociar os efeitos desse encontro"237. 

5.7. Desamparo, inconsciente, o outro e a violência. 

Em “Uma dificuldade no caminho da Psicanálise” (1917), Freud faz menção ao 

terceiro golpe ao narcisismo humano imposto pela sua descoberta do inconsciente. Não 

bastasse ter sido deslocado do centro para uma periferia qualquer do universo, ser da 

mesma linhagem evolutiva dos seres inferiores, ainda por cima se descobre regido por 

uma instância por ele desconhecida.  

Ferido mortalmente em seu narcisismo incorrigível, sem poder refugiar-se no 

outro, no seu semelhante, menos ainda em si próprio, posto que humilhado ao 

descobrir-se um ente desamparado, desacreditado até mesmo do “sentimento oceânico, 

sentimento primário cujo conteúdo ideacional a ele apropriado seria exatamente o de 

ilimitabilidade e o de um vínculo com o universo"238 

                                                 
237 AULAGNIER, P. A Violência da Interpretação. Do Pictograma ao Enunciado. Rio de Janeiro, Imago, 
1975. p.33. 

238 FREUD, S. O mal-estar na civilização. ESB, Vol. XXI. p.77. 



Desde muito cedo, segundo Freud, nós começamos a ensaiar formas de proteção 

para a violência e o desamparo, oriundos das nossas pulsões e do exterior. Essa primeira 

violência Aulagnier chama de “Violência primária”: 

"Chamaremos de violência primária à ação psíquica pela qual se 

impõe à psique de um outro uma escolha, um pensamento ou ação, 

motivado pelo desejo daquele que o impõe, mas que são, entretanto, 

apoiados num objeto que para o outro corresponde à categoria do 

necessário"239.    

Freud, em “O Mal-Estar na Civilização”(1930), relata as sensações 

experimentadas  pelas descobertas que um bebê faz ao longo da sua infância, referentes 

ao seu corpo e ao mundo exterior. O bebê, referentemente à sua mãe, experimenta uma 

angústia com o seu afastamento, o que representa a ausência da sua primeira fonte de 

alimento fora do útero, carinho, calor e ao mesmo tempo vai se apercebendo da sua total 

dependência para com este ser externo.  

 Com o desenvolvimento em "Além do Princípio do Prazer", da sua teoria das 

pulsões, Freud irá estabelecer as bases de como, apesar de todos os problemas oriundos 

da vida em comunidade, a civilização é um avanço, comparado a épocas pretéritas, e 

necessário para a manutenção da vida humana, perante o desamparo proporcionado pela 

natureza. Referente à união dos homens em sociedade nos diz Freud: 

  "Essas reuniões de homens devem estar libidinalmente ligadas umas 

às outras. A necessidade, as vantagens do trabalho em comum, por si 

sós, não as manterão reunidas, Mas o natural instinto agressivo do 

homem, a hostilidade de cada um contra todos e a de todos contra 

                                                 
239 AULAGNIER, P. A Violência da Interpretação: Do Pictograma ao Enunciado. Rio de Janeiro, Imago, 
1975. p.33. 



cada um, se opõe a esse programa de civilização. Este instinto 

agressivo é o derivado e o principal representante do Instinto de 

Morte que descobrimos lado a lado de Eros e com esse divide o 

domínio do mundo. E é essa batalha de gigantes que nossas babás 

tentam apaziguar com sua cantiga de ninar sobre o céu"240 

Sendo uma das fontes do desamparo humano, a sociedade curiosamente é 

necessária para a manutenção do próprio homem: "A civilização, portanto, consegue 

dominar o perigoso desejo de agressão do indivíduo, enfraquecendo-o, desarmando-o e 

estabelecendo no seu exterior um agente para cuidar dele como uma guarnição numa 

cidade conquistada"241  

O termo utilizado por Freud, em alemão, para designar o estado de desamparo é 

Hilflosigkeit, excitação, estimulo, e, segundo Luis Hans: 

“É antiga a idéia em Freud de que o excesso de Reize é vivido pelo 

sujeito como algo avassalador que o leva ao estado de desamparo 

(Hilflosigkeit). Esse termo é carregado de intensidade, e expressa um 

estado próximo do desespero e do trauma. Esse estado é semelhante 

àquele vivido pelo bebê, o qual é incapaz, pelas próprias forças, de 

remover o excesso de excitação pela via de satisfação, sucumbindo à 

Angst".242  

  Segundo o mesmo autor no seu “Glossário Alemão – Português”, o termo Reiz, 

por seu turno deriva do verbo Reizen, que deriva também do verbo Reißen, (risco, 

                                                 
240 FREUD, S. O mal-estar na civilização. ESB. Vol.XXI. p. 126.  
241Ibidem, 127. 

242 HANNS, L - Dicionário comentado do Alemão de Freud Rio de Janeiro: Imago, 1996. p.228. 

 



arranhão) originariamente. Hodiernamente tem o significado de rasgar, de separação 

violenta. Portanto, o desamparo é um efeito traumático de abandono, de falta.     

Para Zeferino Rocha, não há estado de desamparo maior do que o experimentado 

pela criança, posto que refém de sua tênue idade é um sujeito passivo quanto à 

exterioridade: 

“A Hilflosigkeit freudiana refere-se, primeiramente, ao estado 

em que se encontra o recém-nascido, completamente 

impossibilitado de poder ajudar-se a si mesmo com seus 

próprios recursos. De fato, dificilmente se poderia imaginar um 

estado de desamparo maior do que esse do recém-nascido, o 

qual, por causa de sua imaturidade motora e psíquica, é um 

“Hilflos”, vale dizer, alguém incapaz de satisfazer sozinho às 

suas necessidades vitais de sobrevivência[...] Sem dúvida, esta 

incapacidade biológica é um dado inevitável, tem força de uma 

predestinação e marca a condição humana, desde o início, com 

o selo do desamparo. Todavia, não é só do ponto de vista 

biológico que a situação do recém-nascido é emblemática. Ela 

também significa uma situação de desamparo diante do desejo 

do outro. Freud parece ter consciência disso quando, em Totem 

e Tabu, anuncia a existência de alguns tabus, criados para 

proteger culturalmente a criança e o velho, desamparados diante 

das ameaças do desejo dos outros”.243 

 Assim, o desamparo é parte constitutiva do aparelho mental do homem, e virá à 

tona com maior intensidade toda vez que for submetido a uma situação traumática, de 

perigo, de grande tensão, diante da qual não terá o que fazer. Nestas situações o 

                                                 
243 ROCHA, Zeferino. Desamparo e Metapsicologia – Para situar o conceito de desamparo no contexto da 
metapsicologia freudiana. Síntese, Revista de Filosofia. Belo Horizonte, Vol. 26, nº86, 1999. p. 335. 



indivíduo perde toda a capacidade de representação espaço-temporal. Nas observações 

clinicas de Ferenczi: 

                                             "O choque é equivalente à aniquilação do sentimento de si, da 

capacidade de resistir, agir e pensar com vistas à defesa do si 

mesmo. [...] A comoção psíquica sobrevém sempre sem 

preparação. Teve que ser precedida pelo sentimento de estar seguro 

de si, no qual, em conseqüência dos eventos, a pessoa se sentiu 

decepcionada; antes, tinha excesso de confiança em si e no mundo 

circundante; depois, muito pouca ou nenhuma. Subestimou sua 

própria força e viveu na louca ilusão de que tal coisa não podia 

acontecer; ‘não à mim’. [...] A subtaneidade da comoção psíquica 

causa um grande desprazer que não pode ser superado" 244(grifos 

do autor). 

A sensação de desamparo nos remete para a realidade inelutável da morte. A 

única certeza do ser vivente, mas que nós nos recusamos a aceitar. A primeira relação 

da morte que temos é por intermédio do outro. Com a morte do nosso semelhante nós 

nos lembramos da nossa finitude. Freud em "Reflexões para o tempo de guerra e morte" 

afirma: "a escola psicanalítica pode aventurar-se a afirmar que, no fundo, ninguém crê 

em sua própria morte, ou dizendo a mesma coisa de outra maneira, que no inconsciente 

cada um de nós está convencido de sua própria imortalidade".245 Ratifica esta sua 

conclusão em “O ego e o Id” ,ao afirmar que “a morte é um conceito abstrato com um 

                                                 

244FERENCZI, S. "Reflexões sobre o trauma". In: Obras completas, vol. IV. São Paulo: Martins Fontes, 
1992. p. 109-110. 

245FREUD,S. Reflexões para o tempo de guerra e morte. ESB, Vol. XIV. P. 327. 



conteúdo negativo para o qual nenhum correlativo inconsciente pode ser encontrado” 

246. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
246FREUD, S. O ego e o id.  ESB, Vol. XIX. p.75.  



CONCLUSÃO 

 

Como a questão filosófica do mal  inquieta os homens desde tempos imemoriais, 

“Começamos interrogando e interrogando é que terminamos”. Porém, após esse 

estudo, podemos dizer que as nossas interrogações apresentam agora um caráter mais 

epistêmico e menos de doxa. O nosso princípio norteador foi o de compreender mais e 

julgar menos. 

O objeto do nosso estudo foi uma leitura do mal, suas fontes, origens e 

conseqüências na civilização, em O mal-estar na civilização. Embora Freud já tivesse 

tratado do tema do mal, da violência, da cultura e da civilização em obras anteriores, 

esse texto de 1929-30  é o mais representativo e mais substancial neste concernente. É 

uma obra de referência para quem deseja estudar o Mal-Estar na Modernidade e na Pós-

modernidade. 

  Pudemos perceber que, para Freud, a natureza humana tem uma tendência 

constitutiva para a destruição. Opondo-se a esta determinação pulsional, uma outra de 

mesma ordem, mas de natureza diferente, oposta para sermos mais precisos, a pulsão de 

vida, atuaria concorrendo para a perpetuação do homem e seria a responsável pelo sutil 

equilíbrio da vida. Tendo uma pequena proeminência neste embate.  

 Do estudo efetuado, identificamos as três principais fontes do sofrimento 

humano: o desconforto gerado pela natureza circundante, aquele advindo da própria 

constituição corporal e psíquica do homem e, por fim, o mais incisivo, aquele oriundo 

da convivência em comunidade. Identificamos também, as soluções provisórias 

propostas por Freud, a arte, a ciência, e o seu diagnóstico da cultura, da civilização. 

 O que se aduz da pesquisa é a finalidade mesma da Psicanálise, qual seja, sendo 

impossível a felicidade plena, mesmo através da religião, arte e ciência, o que nos resta 



é desenvolvermos meios menos traumáticos de gerenciarmos o desconforto advindo 

deste desamparo, impossível de enganar ou de esconder. Frustrados na nossa 

sexualidade e culpados pela nossa agressividade, diante das incertezas civilizacionais o 

que a Psicanálise nos pode oferecer é nos ensinar a verbalizar os nossos temores 

inconscientes, fazer com que reconheçamos e aprendamos a traduzir em palavras o 

sofrimento da incompletude, a ver que nós, outrora “sua majestade o bebê,” somos 

agora vassalos de forças infinitamente superiores às nossas. Não é pouca coisa.     

Filho de um século que tinha a esperança na potencialidade da ciência e da razão 

para a resolução de todos os problemas humanos, inclusive de ordem existencial, Freud 

foi um homem do seu tempo. Logo, o contexto em que viveu foi o gestor do texto 

estudado O mal-estar na civilização, que, por sua vez, destinava-se à compreensão de 

um mal-estar inerente à própria cultura. 

 Passados pouco mais de cem anos, todas as esperanças aventadas pelas 

projeções da época mostraram-se vãs. O próprio Freud, na sua longeva existência, teve 

oportunidade de rever o seu prognóstico quanto à cura das neuroses.    

Comparada à Revolução Copernicana, temos aquela provocada no pensamento 

humano levada a cabo por Darwin, Nietzsche e Freud. Esses três mestres da suspeita, 

como felizmente anotou Paul Ricoeur, são responsáveis por algumas reavaliações de 

algumas “certezas” humanas. 

Freud assevera a autonomia da pulsão de morte, e com isso, declara o homem 

um ser pulsional, que não pode ser tachado a priori de bom ou mal, dependendo para 

isto da conjuntura do momento por ele vivido.   

É também com essa dualidade e incerteza que Freud encerra O mal-estar na 

civilização e, assim, nos proporciona o sonho do homem acordado, a esperança, como 

dizia Aristóteles. Embora tenhamos um poder outrora inimaginável sobre a natureza, 



origem também da sua inquietação, não podemos prever como nos esquivar destas 

mesmas forças artificiais por nós adquiridas. Ainda aqui, Eros e Thanatos, apelando 

para o primeiro, Freud não aposta quem sairá ganhador.    

Um final de fel, sem dúvida, porém um final coerente com o diagnóstico a que 

Freud chegou.  Devido à grandiosidade do que almejava, abriu muitos flancos em sua 

teoria e críticas. Malgrado alguns equívocos em que uma empreitada como essa pode 

incorrer, não se pode negar ao Dr. Freud a criação de uma construção cerebral 

invejável. E parafraseando uma célebre assertiva de Paul Ricoeur, podemos dizer que ‘o 

mal-estar na civilização dá a pensar’.     

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 
 
 
 
 
 
Obra primária. 
  
 
FREUD, S. O mal-estar na civilização. Vol. XXI. In: ____. Obras Psicológicas de 
Sigmund Freud. Edição Standard Brasileira em 24 volumes/ Sigmund Freud; com 
comentários e notas de James Strachey e Alan Tyson; tradução do alemão e do inglês 
sob a direção geral de Jayme Salomão. – Rio de Janeiro: Imago, 1996.  
 
 
 
Outras obras de Freud 

_____.  Projeto Para uma Psicologia Científica. ESB, Vol. I. 

_____. A interpretação dos sonhos. ESB, Vol. IV. 
 
_____. Psicopatologia da vida cotidiana. ESB, Vol. VI. 
 
_____. Cinco lições de Psicanálise. ESB, Vol. XI. 
 
_____. Totem e tabu. ESB, Vol. XIII. 
 
_____. Reflexões para o tempo de guerra e morte. ESB, Vol. XIV. 
 
_____. Pulsões e destinos das pulsões. ESB, Vol. XIV. 

_____. Os Instintos e suas Vicissitudes. ESB, Vol. XIV. 

_____. Sobre o narcisismo: uma introdução. ESB, Vol. XIV.    
  
_____. A desilusão da guerra. ESB, Vol. XIV. 
 
_____. Leonardo da Vinci e uma lembrança da infância. ESB; Vol. XIV.  
 
_____. Uma dificuldade no caminho da Psicanálise. ESB, Vol. XVII.  
 
_____. Psicologia de grupo e análise do ego. ESB, Vol. XVIII. 
 
_____. Além do princípio do prazer.ESB, Vol. XVIII. 
 
_____. O Ego e o Id.  ESB, Vol. XIX. 
 
_____ . O problema econômico do masoquismo. ESB; Vol. XIX. 



 
_____. O futuro de uma ilusão. ESB, Vol. XXI. 
 
_____. Inibições, Sintomas e Angústia. ESB, Vol. XXII. 
 
_____. Por que a guerra? ESB, Vol. XXII. 
 
_____. Novas conferências introdutórias sobre psicanálise. ESB, Vol. XXII. 
 
_____. O Desmembramento da Personalidade Psíquica In Novas Conferências 
Introdutórias da Psicanálise. ESB, Vol. XXII.  
 
_____. Correspondência completa para Wilhelm Fliess. 1887-1904.  
 
_____. A historia do movimento psicanalítico. ESB, Vol. XXXIX. 
 
_____. Cartas entre Freud e Pfister. 1909 – 1939. Um Diálogo entre a Psicanálise e a 
fé Cristã. Viçosa: Ultimato, 1998.  
 
 
 
Bibliografia secundária 
 
 
ADOUM, Jorge. Grau do aprendiz e seus mistérios. Esta é a maçonaria. São Paulo: 
Editora Pensamento, 1993. 
 
ARENDT, Hannah. Sobre a violência. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994.  
 
 ______. Eichmann em Jerusalém (um relato sobre a banalidade do mal). São Paulo: 
Cia das Letras, 1999.        
 
ALVES, Roque de Brito. Criminologia. Rio de Janeiro: Forense, 1986. 

 
AGOSTINHO, S. Solilóquios. Porto-Portugal: Livraria Apostolada da Imprensa, 1897.  
 
______. Confissões. Trad. Maria Luiza Jardim Amarante. São Paulo: Paulus, 1984.  

AULAGNIER, P. A Violência da Interpretação: do Pictograma ao Enunciado. Rio de 
Janeiro: Imago, 1975.  

ASSOUN, Paul-Laurent. Introdução à Epistemologia Freudiana. Trad. Hilton Japiassu. 
Rio de Janeiro: Imago, 1983. 
 
______. Metapsicologia freudiana: uma introdução.Rio de Janeiro: Zahar, 1985 
 
BANDURA Albert. Modificação do Comportamento, Rio de Janeiro: Editora 
Interamericana Ltda, 1969. 

 



BARACHO, José Alfredo de. Teoria geral do principio da proporcionalidade. Revista 
da academia brasileira de letras jurídicas. V.1, n.1 (Jan./Jun.) Rio de Janeiro: 
Academia, 1985.  
 
BERGER, I. Peter. Um rumor de anjos. Rio de Janeiro: Vozes, s/d. 
 
BECCARIA, Cesare. Dos delitos e das penas. São Paulo: Martins Fontes, 1999.  
 
BOBBIO, Norberto. Direito e Estado no pensamento de Emanuel Kant. Brasília: UnB 
(Col. Pensamento Político: 63),1984. 

BERLINCK, M.; RODRIGUEZ S. (org.) - Psicanálise de Sintomas Sociais. São Paulo: 
Escuta, 1988. 

BROCA, Brito. Ensaios de mão canhestra: Cervantes, Goethe, Dostoievski, Alencar, 
Coelho Neto, Pompéia. São Paulo: Polis, 1981.  

BIRMAN, J. Ensaios de teoria psicanalítica, 1. Rio de Janeiro: Zahar, 1993.  
 
______ . Estilo e Modernidade em Psicanálise.  São Paulo: Editora 34, 1997. 

______. Mal-estar na atualidade. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1999. 

BUBER, Martin. Eu e Tu. São Paulo: Centauro Editora, s/d. 

CANETTI, Elias. Massa e poder. São Paulo: Cia das Letras, 1995.  
 
CAPALBO, Creusa. Fenomenologia e Ciências Sociais. Londrina: UEL, s/d. 
 
CARVALHO, Olavo de. O imbecil coletivo: Atualidades Inculturais Brasileiras. Rio de 
Janeiro: Faculdade da Cidade, 1996.  
 
CARNEIRO, Maria Luiza Tucci. A anti-semitismo na era Vargas (1930-1945). São 
Paulo: Brasiliense, 1995. 
 
CASTIGLIONE, Teodolino. Lombroso perante a criminologia contemporânea. Bahia: 
Ed. Sapiência, 1972.  
 
CHEVALLIER, Jean-Jacques. História do pensamento político, Tomo 1, Rio de 
Janeiro: Zahar, 1982. 
 
CHILDE, Gordon. A evolução cultural do homem. São Paulo: Zahar, 1975.   
 
COHN, Norman. A conspiração mundial dos judeus: Mito ou realidade? Análise dos 
protocolos e outros documentos. São Paulo: Ibrasa: 1967.  
 
DAMÁSIO, Antônio R. O erro de Descartes. Emoção, Razão e Cérebro humano. 
Lisboa: Publicações Europa-América, 1995. 
 



DA CUNHA, Antônio Geraldo. Dicionário Etimológico Nova Fronteira da Língua 
Portuguesa. S. Paulo: Nova Fronteira, 1997. 
 
DERRIDA, J. Mal de arquivo: uma impressão freudiana.  Rio de Janeiro: Relume–
Dumará, 2001.  
 
_______. Estados-da-alma da psicanálise: o impossível para além da soberana 
crueldade. São Paulo: Escuta, 2001.  
 
DRAWIN, Carlos Roberto. Psicanálise e Metafísica. O esquecimento da razão. Síntese 
Nova Fase. jul-set. 1990. 
 
EINSTEIN, A. Como vejo o mundo. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1981. 
 
ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano. Trad. Rogério Fernandes. São Paulo: Martins 
Fontes, 1996. 
 
FRANCO, Sérgio de Gouvêa. Hermenêutica e Psicanálise na obra de Freud. São 
Paulo: Loyola, 1995. 
 
FRANKL, Viktor. Um Psicólogo no campo de concentração.Trad. Nuno Santos. 
Lisboa: Editorial Aster, s/d. 
 
_______. Um sentido para a vida. Aparecida-SP: Editora Santuário, 1989.  

FERENCZI, S. "Reflexões sobre o trauma". In: Obras completas, vol. IV. São Paulo, 
Martins Fontes, 1992.  

FREITAG, Bárbara. Itinerários de Antígona. A questão da Moralidade. Campinas, Ed. 
Papirus, 1992.  
 
FROMM, Erich. A anatomia da destrutividade humana. Rio de Janeiro: Ed. Zahar 
Editores, 1975.  
 
GAY, Peter. Uma vida para nosso tempo. São Paulo: Companhia das letras, 1989. 

HANNS, Luiz Alberto. Dicionário comentado do alemão de Freud. Série Analytica. 
Rio de Janeiro, Imago, 1996. 

HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. Petrópolis: Vozes, 1997. 

_______. Seminários de Zollikon. Editados por Medard Boss. São Paulo: Educ; 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2001. 
 
HUXLEY, Aldous. Huxley e Deus. Rio de Janeiro: Ed. Bertrand Brasil, 1995.  
 
JACOB, André. O homem e o mal. Lisboa: Piaget, 2000. 
 
JAEGER, Werner. Paidéia. A formação do homem grego. São Paulo: Herder, s/d. 
 



JASPERS, Karl. Introdução ao pensamento filosófico. São Paulo: Cultrix, 1993.  
 
JAPIASSU, H. Psicanálise: ciência ou “contraciência”? Rio de Janeiro: Imago, 1989.  
 
JONES.E. Vida e obra de Sigmund Freud.  Rio de Janeiro: Zahar, 1970.  
 
KANT, I. Textos Escolhidos. Petrópolis: Vozes, 1974.  
 
_______.  A Paz Perpétua e Outros Opúsculos. Lisboa: Edições 70, 1988. 
 
_______. A religião nos limites da simples razão. Lisboa: Edições 70, 1992.  
 
KAPLAN, Harold I. Compêndio de Psiquiatria: Ciências do comportamento e 
psiquiatria clínica / Harold I. Kaplan, Benjamin J.Sadock e Jack  Greeb. Porto Alegre: 
Artes Médicas, 1997.  
 
KARDEC, Allan. O livro dos Espíritos. Trad. J. Herculano Pires.  São Paulo: Editora 
EME, 1996.  
 
LACAN, J. O Seminário. Livro 7 : a ética da Psicanálise. Rio de Janeiro: Zahar, 1991. 
 
________. A instância da letra no inconsciente ou a razão desde Freud. In: Escritos. Rio 
de Janeiro: Editora Jorge Zahar: 1998. 
 
LOPARIC, Z. Psicanálise: uma leitura heideggeriana. Veritas. Porto Alegre. V.43, n.1. 
 
LAPLANCHE e PONTALIS. Vocabulário da Psicanálise. São Paulo: Martins Fontes, 
1988. 
 
LABERGE, Jacques. Real e repetição. In: Anais da V Jornada Freud-Lacaniana, 
Recife, 1999. 
 
LÉVINAS, E. Totalidade e infinito. Lisboa: Edições 70, 1988. 
 
LIMA VAZ, H.C. Religião e modernidade. Síntese Nova Fase. Belo Horizonte. 
Abr./jun. 1991. 
 
LORENZ, K. A Agressão: uma história natural do mal. Lisboa: Moraes Editora, 1979. 
 
MAXIMILIANO, Carlos. Hermenêutica e aplicação do Direito. Rio de Janeiro: 
Forense, 2002. 

 
MARX, Melvin H ;HILLIX, William A. Sistemas e teorias em Psicologia.  Trad. 
Álvaro Cabral. São Paulo: Cultrix,1997 

 
MEZAN, Renato. Psicanálise, Judaísmo: Ressonâncias. Rio de Janeiro: Imago, 1995. 
 
_______. Psique, Alma e Aparelho Psíquico. São Paulo: Caminhos Cruzados, s/d. 
 
MORRIS, Desmond.O macaco nu. Um estudo do animal humano. Rio de Janeiro: 
Record, 1998.  



 
MUSSEN, P.H. O desenvolvimento psicológico da criança. Rio de Janeiro: Zahar, 
1982. 
 
PACHECO E SILVA, A.C. Psiquiatria Clínica e Forense.  Rio de Janeiro: Companhia 
Editora Nacional, 1940. 
 
PAULO II, João. Fides et Ratio. São Paulo: Paulinas, 1998. 
 
POPPER, Karl. A miséria do historicismo. S. Paulo: Cultrix/EDUSP, 1980. 
 
PRADO; Bento (Org.) Filosofia da Psicanálise. São Paulo: Brasiliense, 1991. 
  
RAIKOVIC, P. O sono dogmático de Freud: Kant, Schopenhauer, Freud. Rio de 
Janeiro: Zahar, 1996.  
 
REICH, Wilhelm . Psicopatologia e sociologia da vida sexual. São Paulo: Global 
editora, s/d.  
 
RIBEIRO SILVA, A. F. A metapsicologia de Freud. Belo Horizonte: Passos, 1995.  
 
RICOEUR, P. Da interpretação: ensaio sobre Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1977. 
 
______.  O Mal: um desafio à Filosofia e à Teologia.  Campinas: Papirus, 1988. 
 
ROUANET, S. P. O mal estar na modernidade. São Paulo: Companhia das letras, 1993. 
 
ROUDINESCO e PLON. Dicionário de Psicanálise. Rio de Janeiro: Zahar, 1998. 
 
ROUDINESCO, E. Por que a Psicanálise? Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2000. 
 
ROCHA, Zeferino. Freud: Aproximações. Recife: Ed. Universitária/UFPE, 1995.  
 
ROSENFIELD, D. Do mal. Porto Alegre: LePM, 1988. 
 
GARCIA-ROZA, Luiz Alfredo. Freud e o inconsciente. Rio de Janeiro: Ed Zahar,1990. 
 
______. O mal radical em Freud. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1990. 
 
______. Introdução à Metapsicologia Freudiana. Vol. I. Rio de Janeiro: Ed. Zahar, 
1995.  
 
______. Acaso e repetição em Psicanálise: uma introdução à teoria das pulsões. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2003. 
 
SCANTIMBURGO, João. O mal na história: Os totalitarismos do século XX. São 
Paulo: Ltr, 1999. 
 
SCHEIDT, J.V. As experiências de Freud. Rio de Janeiro: Artenova, 1975. 
 



SCHOPENHAUER, S. A arte de ser feliz. São Paulo: Ed. Martins Fontes, 2001.  
 
SCHULTZ, Sidney Ellen. História da Psicologia Moderna. São Paulo: Cultrix, s/d. 
 
SIMON, Bennet. Razon y Locura en la Antigua Grécia: las raices clasicas de la 
psiquiatria moderna. Trad. Felipe Criado Boado. Madrid: Akal Editor, 1984. 
  
SOUZA, Paulo César (org). Sigmund Freud e o gabinete do dr. Lacan. São Paulo: 
Brasiliense: 1990.  
 
SOUPA, Anne; BOURRAT,  Michèle. Deve-se acreditar no diabo? São Paulo: 
Paulinas, 1998.  
 
STEVENSON, R. L. O Estranho caso do Dr. Jekyll e do Sr. Hyde. Trad. Marques 
Rebêlo. Rio de Janeiro: Ediouro, 1971. 
 
TREVISAN, Dalton. O vampiro de Curitiba. 29ª ed. Rio de Janeiro: Editora Record, 
1998. 
 
TSE, Lao. Tao te ching. O livro que revela Deus. São Paulo: Ed. Martin Claret, 2003.  
 
VAZ, H. C. de Lima. Antropologia Filosófica. Vol.II. São Paulo: Edições Loyola, 1998.  
 
WEBER, Max.  A ciência como vocação. In: GERTH H. H.; MILLS, C. W. (Orgs). 
Ensaios de Sociologia. Rio de Janeiro: Guanabara, 1982. 
 
WOLHEIM, Richard. As idéias de Freud. São Paulo: Cultrix, 1977.   
 
 
Na Internet:  
 
 
 
BALLONE, Geraldo J. Componente Biológico da agressão. Disponível em,< 
http://www.psiqweb.med.br/forense/biocrime.html >. Acessado em 05 de Agosto de 
2003. 
 
Jornal eletrônico O indivíduo. Disponível em 
<http://oindividuo.com/entrevista/renegirard.htm> .  Acessado em 31 de Outubro de 
2003.. 
 
MARTINS, André. Amor: ilusão ou realidade? Winnicott, Espinosa, psicanálise e 
filosofia. Disponível em, < http://www.dwwinnicott.com/artigos/11.htm >. Acessado em 
15/09/2003. 

REGO, João. Poder, Estado e Sociedade em Hobbes e Freud: Reflexões sobre Leviatã e 
O mal-estar na Civilização. Disponível em: < www.fundaj.com.br > Acessado em 
10/3/2003. 
 
 



 


