UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA

HERMENEUTICA E HISTORICIDADE

Concepcao, Método e Tarefa de uma Filosofia Hermeuatica

a partir de Martin Heidegger

GILFRANCO LUCENA DOS SANTOS

Recife/2004



GILFRANCO LUCENA DOS SANTOS

HERMENEUTICA E HISTORICIDADE

Concepcao, Método e Tarefa de uma Filosofia Hermeuatica

a partir de Martin Heidegger

Dissertacao de Mestrado apresentada
ao Programa de POs-Graduacdo em
Filosofia, da Universidade Federal de
Pernambuco, como requisito parcial
a obtencdo do grau de Mestre em
Filosofia, sob a orientacdo do Prof.

Dr. Jesus Vazquez Torres.

Recife/2004



Santos, Gilfranco Lucena dos

Hermenéutica e historicidade : concepcao,
método e tarefa de uma filosofia hermenéutica a
partir de Martin Heidegger / Gilfranco Lucena dos
Santos. — Recife : O Autor, 2004.

152 folhas.

Dissertacdo (mestrado) — Universidade Federal
de Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2004.

Inclui bibliografia e apéndice.

1. Filosofia — Hermenéutica. 2. Teoria de Martin
Heidegger — Principios hermenéuticos —  Conceito de
repeticdo. 3. Conceito de temporalidade e histori-
cidade. 4. Disposicdo, compreensao, interp retacdo e
discurso. | . Titulo.

165.62 CDU (2.ed.) UFPE
121.686 CDD (22.ed.) BC2005-248



TERMO DE APROVACAO
GILFRANCO LUCENA DOS SANTOS

Dissertagdo de Mestrado em Filosofia aprovada com
DISTINCAO, pela Comissdo Examinadora formada pelos professores a
seguir relacionados, como requisito parcial a obtengdo do titulo de Mestre
em Filosofia, pela Universidade Federal de Pernambuco.

Dr. JESUS VAZQUEZ TORRES

oA %wé’z?
ORIENT&DOR
Dr. MARCELO LUIZ

Iy

1° EXAMINADOR/

Dr. ZELLJKO LOPARIC

Ay —

2 EXAMINADOR

RECIFE/2004



AGRADECIMENTO

Sou imensamente agradecido aos meus companheirestddo do pensamento
heideggeriano Sandro Marcio e Thiago André; cortezaras leituras e discussdes que juntos
fizemos em torno d8er e Tempe muitos outros textos de Heidegger que lemosrapogu
sobre o qual discutimos, foram de muita importapeiea o trabalho aqui desenvolvido. Ao
meu orientador o Prof. Dr. Jesus Vazquez pela oodglio e empenho na orientacgéo, leitura e
correcdo deste trabalho. Aos meus companheirosumieatno curso de Filosofia e no
mestrado e aos meus professores, a quem devo tantaibuicdes, diretas ou indiretas, para

o duro aprendizado da filosofia.

Sou muito agradecido também em particular aos pe@is carmelitas Frei Jodo
Costa, Provincial da Provincia Carmelitana Pernaiabai da qual faco parte, e ao Frei
Pankraz Ribbert, Provincial da Provincia da Alenaarhferior, que me concederam a
possibilidade de, durante este Ultimo ano do nastrestudar o alemao na Alemanha e ali
escrever com muito sossego este trabalho. Aos medes carmelitas da comunidade de
Marienthal, Frei Manfred, Frei Peter e Frei Mathim@an quem convivi trés meses num clima
de muita alegria e amizade, e aos meus irmaosrdartdade de Minster, Frei Martin, Frei
Michael, Frei Gunter, Frei Thomas Elija, Frei AraseFrei Lorenz, Frei Johannes Nepomuk,
Frei Sony, Frei Alex, Frei Felix e Frei Rivaldagem quem convivi durante quase oito meses
numa experiéncia de muita partilha, colaboracdobeesudo amizade. Sou também muito
agradecido a Senhora Helga W. Van, que me ensisoturcdamentos da lingua alema
enquanto estive em Marienthal e com quem tambéntonmampartilhei a respeito deste
trabalho e pude muito aprender sobre o sentido tdomos filosoficos utilizados por
Heidegger.

Por fim, agradeco imensamente aos meus confradeseldas da Provincia
Carmelitana Pernambucana, a meus irmaos e meyspaids meus amigos, 0s quais, tendo
eu estado perto ou longe de casa sempre me derdaanfarga naquelas horas de dificuldades

gue so eles sempre sabem muito bem compreender.



.vergangenheit — als eigentliche Geschichtlichkeit
erfahren — ist alles andere denn das Vorbei. Sie is
etwas, worauf ich immer wieder zuriickkommen
kann.”

[Passado — experimentado como historicidade
propria — é tudo menos o que ja passou. E algo ao
qual posso retornar sempre de novo.]

HeideggerDer Begriff der Zeitp. 25.

,Die Situation der Auslegung, als der verstehenden
Aneignung des Vergangenen, ist immer solche
einer lebendigen Gegenwart.”

[A situacdo da interpretacdo, como a apropriacao
compreensiva do passado, é sempre tal como uma
atualidade viva.]

Heidegger,Phdnomenologische Interpretationen zu
Aristoteles, p. 8.



RESUMO

Esta dissertacdo visa desenvolver uma reconstruigioprojeto hermenéutico
heideggeriano. Situando-se dentro do horizonte nderrogacéo filoséfica de Heidegger,
desenvolvido no projeto dger e Temp@Sein und Ze)t tentou-se reconstruir o caminho para
a elaboracdo de uma filosofia hermenéutica de erapabjetivo e inobjetual a partir do
principio dare-peticdo (Wiederholunyy apresentado por Heidegger no contexto daquela su
obra magna. Com a consciéncia do significado dasseipio hermenéutico para a filosofia,
buscou-se, aqui, a partir dessa reconstrucédo, seeder o significado de uma tarefa
hermenéutica na filosofia hoje, seu sentido emeraente histérico e as exigéncias de seu

método.

PALAVRAS-CHAVE: Filosofia Hermenéutica. Hermenéuatitleideggeriana.

Temporalidade, Historicidade e Hermenéutica.



ABSTRACT

This dissertation intends to develop a reconstincbf Heidegger's hermeneutic
project. Placed within the horizon of Heideggertslgsophical question, developed in the
project Being and TimeSeinund Zeit), we tried to reconstruct the way towards a elation
of a projective and non objective hermeneutic philosophy from the principle refpetition
(Wiederholuny presented by Heidegger in the context of his mpjulosophical treatise,
Being and Time. Conscious of the importance of ll@smeneutical principle for philosophy,
and taking as basis the reconstruction, we soughtrediscover the meaning of a
hermeneutical task in today’s philosophy, taking irelevance the exigencies of its methods
and its distinguished historical meaning.

KEY-WORDS: Hermeneutics Philosophy. Heidegger’'srilemeutic. Temporality,

Historicity and Hermeneutic.



SUMARIO

INTRODUGAOD ... ..ottt e e e e 12

PRIMEIRA PARTE
O CONTEXTO CRITICO EM QUE SE PODE SITUAR
O PROJETO DE SER E TEMPO E SUA TAREFA

PRIMEIRO CAPITULO - A tarefa critica da filosofia n a Fenomenologia e na
Critica Historica frente a tendéncia positivista céntifico-natural...................oooeeenns 19
1.1. Husserl e a constituicdo da fenomenologia em apasicdo a orientacdo metodica
das CIENCIAS NATUIAIS. .......oiiiiiiiiiitiieie e eeeeees s e anaees 19
1.2. Scheler e os limites do mecanicismo objetiViSta...............ovvvvvviiiiiiiiiiie e, 23
1.3. Dilthey e a tentativa de uma delimitacdo das G&ndo Espirito frente a Ciéncia
N2 L = SRR 26
SEGUNDO CAPITULO — Heidegger e o caminho preparatdo na construgdo do
Projeto € SEF € TEMPO. .. ccuiieeieeeesieeteeeesteeteseesreeee e e seeeesseesseeseesseesseeneesneenseeneesseenses 29
2.1. A compreensao do conceito de tempo na ciénciartgatface a compreensao do
conceito de tempo Na CIENCIA NALUTAL....... .o eeeeeeeeeeeieeeeeei e 29
2.2. O projeto da filosofia a partir de uma hermgicd fenomenoldgica da
2= 1ex £ ox 0 F=To [T 33
2.3. A compreenséo do conceito de tempo na filadwrmenéutica fenomenoldgica.... 41
TERCEIRO CAPITULO — O projeto de Ser e Tempo como tal e as tarefas que lhe

(0T ] =257 o L0 L0 [=] o SRS 47

SEGUNDA PARTE
A APROPRIACAO DA HERMENEUTICA
NO PROJETO DE SER E TEMPO E SUA TAREFA

PRIMEIRO CAPITULO — Pressuposicdo do significado dométodo hermenéutico
para 0 Projeto deSEr € TEMPO.......ccieiiereeeeseere et sreesae e e reeteeneennes 51



SEGUNDO CAPITULO — A estrutura ontolégica da comprensido e sua
articulacdo com o questionamento filOSOfICO. ... uvveiiiieiiiiiii e 55
2.1. A caracterizacdo do circulo hermenéutico cama repercussao existencial da
(o [U =25} = T T [0 T 56
2.1.1. O circulo hermenéutico e a acusagao del@ivatosoO.............cccceeeeeveneen. 56
2.1.2. O circulo hermenéutico como uma repercudsaquestionado sobre o

[0 [U TS 2S] (0] - 1 PSSP 60
2.1.3. O circulo hermenéutico e a situacdo hermt@@u.................ccoevvvvvrennnnnn 63
2.2. A existéncia como carater originario do Serzal.........cccuvvviiiiiiiiiiiiiieeeee e, 67
2.2.1. A existéncia como estar-langado..... . 67
2.2.2. A estrutura hermenéutica do existir COMO.1al.........ccevvveieiieeiiiiiiiiiiinnns 72
2.3. A caracterizacdo do circulo como uma repeémubksstorica da questéao do ser........ 81

2.3.1.A apropriacéo do conceito de tempo como horizoateampreensdo derse 82

2.3.2. A temporalidade da compreensédo: o tempo dwoonaonte ekstatico do

2.3.3. O acontecer histérico como temporalizacao tefaporalidade e a
posibilidade da re-peticao e seu Sentido......ccccceeeeeeiiiiiiiiiiieieiiiin 95
TERCEIRO CAPITULO — O questionamento filoséfico cono re-peticdo decidida
(die entschlossene WiederNoluNg).........coooiiiiiiiiiiiiiiii e 103

TERCEIRA PARTE
SIGNIFICADO, POSSIBILIDADE, EXIGENCIAS E RELEVANCIA
DA INCORPORACAO DO PRINCIPIO HERMENEUTICO
DA RE-PETICAO (WIEDERHOLUNG) A FILOSOFIA

PRIMEIRO CAPITULO — A concepcdo do filosofar como um re-petir

(o [U =2 (0] 0 =1 g (PP UUPRPPUPTPUPTORPRTR 108
1.1. A re-peticdo questionante como retorno doieks..............ceeuvevvviiiiiinieeeeeeeeen, 108
1.2. A re-peticdo questionante como renovacao @atE0 ............ccovvvveeeviiiiiiiiieeeeeeennn, 112

1.3. A re-peticdo questionante como re-apropria@géque estd em jogo na questdo....115

SEGUNDO CAPITULO — A possibilidade de uma genuinag-peticao...................... 118
2.1. O questionamento INOBJEtUAL............ccceeee i 119
2.2. O significado da distancia tempPOral....cceee.coveeeeeeiiiiiiiiiiiiiee e eeeee e 122

2.3. A co-respondéncia como possibilidade de maatdiiosofia sob a tarefa de

guestionar NIStONCAMENTE............oiiiii e et e e e 126



TERCEIRO CAPITULO — As exigéncias para uma genuinare-peticio dos

quUESEIONAMENLOS NISTOMICOS. ..........vviiiiiiimmmmn e eee e e e e e e e e e e e e e aeeeaeeaeeeees 130
CONGCLUSAD. ...ttt ettt ettt see e st 134
BIBLIOGRAFIA. ... et e e e e e e e e e e e e eeans 137
ANEXO i e r et aaaan 147



INTRODUCAO

Esta pesquisa tem a pretensdo de discutir em quidane@ posicdo filosofica
heideggeriana foi capaz de propor ao pensar fimsdfma tarefa de carater hermenéutico e,
ao mesmo tempo, como foi capaz de liberar a hemmieaédas aporias, com as quais o
método objetivo das ciéncias positivas e seus pes$os inibiram o desenvolvimento de sua
atividade especifica e a funcdo filosofica que fbe conferida; desse modo, tentamos
responder & pergunta de como a filosofia, em sefathermenéutica, pode co-respohder
historicidade da compreensao.

Tenta-se aqui levar a cabo a idéia de uma haldibtaga filosofia em termos
hermenéuticos, isto €, na medida em que |he padeoséerida, a partir de Heidegger, uma
tarefa hermenéutica. Para tanto, procura-se demsuieadiferenca face ao saber objetual da
ciencia e, ao mesmo tempo, exprimir como uma imapao filoséfica pode ser
desenvolvida de modo que, numa confrontacdo coist@ia de suas questdes, ela seja capaz
de co-responder a historicidade da compreensada-bendescrever também como deve ser
compreendida esta co-respondéncia, para que a neegreaem fungdo como saber histérico-
filosofico de carater hermenéutico. Trata-se paigli, de apresentar o significado especifico
de uma interpretacdo filosofica, seu sentido hsigrsua possibilidade e sua relevancia
metddica.

Partindo do pressuposto de que na investigacaedgmdiana desenvolvida eser e
Tempo esta em jogo uma apropriacdo do método hermepéyimr sua filosofia
fenomenoldgica, conferindo a mesma uma tarefa idgerehermenéutico e, ao mesmo tempo,
um determinado sentido histérico ao pensar fil@sgfiprocura-se encontrar no projeto
filosofico que esta obra engendra, bem como notgegue em torno deste projeto se
desenvolveram, os aspectos fundamentais dessariapéap sua funcdo no projeto 8er e
Tempo e a possibilidade de uma habilitacdo da filosafim termos hermenéuticos,
incorporando em sua tarefa eminentemente hist@icaodo hermenéutico de retorno ao

passado e reapropriacdo do que nele esta em jogadarinterrogacao filosofica.

! Na utilizagéio do termo co-respondéncia, separangi@fixo através da utilizagéo do hifen, querenedsrcar

o sentido da palavra como urasponder em comunhdo comtentando destitui-la, neste caso, do sentido
comum, que compreende a palavra corespondéncia comamdequagdo de uma representacdo ao objeto
representado.



13

Em sua filosofia que se elaborou como uma fenonogirehermenéutica, Heidegger
estabelece, como diz Gadamer, que “a facticidadeedai [Dasein], a existéncia, que nao é
passivel de fundamentacdo nem de deducédo, dewgpiasentar a base ontologica do
questionamento fenomenol4giéoAlém disso, podemos generalizar e dizer que-aiséeve
constituir, segundo Heidegger, a origem de todaatgger investigacao filosofica, desde que
se compreenda que “a filosofia € uma ontologia femwlbdgica e universal que parte da
hermenéutica do ser-ai, a qual, enquanto anatiieaisténciaamarra o fio condutor de todo
questionamento filoséfico no lugar de ondeletsta e para ondeetorna”?

O projeto de uma fenomenologia hermenéutica, matail® mais rigorosamente por
Heidegger na sua inacabada ol¥ar e Tempce desenvolvido ali como uma analitica
existencial, seguindo o fio condutor da questaa garsentido do ser, compreende que,
mediante uma colocacao explicita dessa questagunde ele ndo devidamente posta e até
mesmo negligenciada na histéria da filosofia — sdepchegar a explicitar este horizonte
originario da existéncia humana, a partir de orwta tontologia e toda determinacéo do
homem por ela estabelecida — inclusive a deter@mdo homem como “sujeito” — pode vir
a se constituir historicamente na compreensdo decemo carater proprio da existéncia
humana. Para tanto, Heidegger acentua que o ptopdeiSer e Tempaconsiste na
“elaborac@o concreta da questédo para o sentidseld, ‘tendo como meta proviséria do
tratado “a interpretacdo do tempo como o horizpotsivel de toda e qualquer compreensao
do ser em geral”

Seguindo o fio condutor da questdo para o0 sentidoser e guiado pelo seu
“pressentimento” da situagdo dessa questdo narihistib pensamento ocidental, o
pensamento heideggeriano se vé impelido a despeertarssa existéncia histérica para o

sentido da questédo e, a0 mesmo tempo, provocadaveeado a cumprir pelo menos duas

2 H.-G. GadamenVerdade e Métodaracos fundamentais de uma hermenéutica filos6ficaducao brasileira
de Flavio Paulo Meurer, 2 ed., Petrépolis: Voz&88] p.386. No original ,Die unbegriindbare und Ueidare
Faktizitat des Daseins, die Existenz, ...sollte diitologische Basis der phanomenologischen Frdbegie
darstellen” [H.-G. GadamerWahrheit und Methode:Grundziige einer philosophischen Hermeneutik.
Hermeneutik I, Gesammelte Werke, vol. 1 (GW 1),imgbn, 1990, p. 259].

¥ M. HeideggerSer e TempoTraducao brasileira de Méarcia Sa Cavalcante. 3Retropolis: Vozes, 1989, |
parte, 87, p. 69. “Philosophie ist universale gmenologische Ontologie, ausgehend von der Hernti&rades
Daseins, die als Analytik défxistenzdas Ende des Leitfadens alles philosophischen Rsadert festgemacht
hat, woraus egntspringtund wohin esurlickschlagt [M. Heidegger.Sein und Zei{SZ). 18 ed., Tlbingen,
2001, p. 38, grifo do autorPbs.: Modificamos na traducdo supracitada unicaenertermopre-sengacom o
qual a tradutora traduz o termo aleniZ@sein porser-ai no intuito de unificar em nosso trabalho a wifizo
do termo. Além disso acrescentamos o termo “comtjujae ndo aparece na tradugdo de Marcia Cavalcant
“ Ibidem, p. 24No original: ,Die konkrete Ausarbeitung der Frageh dem Sinn vorSein’ist die Absicht der
folgenden Abhandlung. Die Interpretation dit als des moéglichen Horizontes eines jeden Seinswelsisses
Uberhaupt ist ihr vorlaufiges Ziel." (Sz, p. 1,fgrdo autor).



14

tarefas fundamentais no intuito de atingir o memattp propdsito: explicitar em termos
existenciais a estrutura ontoldgica do ser do mormemo ser no mundo, com 0s outros e
para a morte, como “lugar” ou “origem” desde onul#otquestionamento brota e para o qual
retorna; e voltar-se para a historia da compreeosémdgica do ser, de modo a demarcar as
instancias decisivas de suas determinacoes, lifnErta sentido do ser e seu destino do que
ele chamou deetrificacdo e encobrimentmos quais ficou submetido no decorrer da histéria.
Nesta direcdo € que se pleiteia udestruicdo (Destruktion) da historia da ontologigue,
segundo Heidegger, ndo significa um abandono ou eorr@céo do que se pensou e disse
sobre o ser, mas, ao contrario, ua@opriacao positiva do que de fato se encontra em
guestdo em cada dizer a respeito do ser e suacess@leste sentido, vemos que a
incorporacdo do método hermenéutico a sua filogefiamenoldgica esta em jogo tanto no
sentido de uma hermenéutica da facticidade, conmdenona hermenéutica da histéria do que
no pensamento filosofico estd sempre e a cadamgago como atitude questionante do ser-
af fatico.

Compreende-se aqui que, para o0 desenvolvimento atleprbjeto, fez-se de
fundamental importancia a elaboracédo existencialamceitos de tempo e compreenséao. E
se aqui se pretende pensar uma possivel habiliggddosofia em termos hermenéuticos,
uma analise do significado e funcdo desses coscaofilosofia heideggeriana se fazem
indispensaveis. Essa elaboracdo existencial doseitoa vem caracterizar uma vinculagéo
gue ndo somente constitui 0 solo de sustentacgoalse desenvolveram ambas as tarefas de
Ser e Temp@ue acima mencionamospmo também representa uma mudanca decisiva no
modo de pensar o tempo e o ser do compreendepagese tornar de extrema relevancia
para o trabalho hermenéutico na filosofia. Difeeeménte da Modernidade, ao fornecer uma
elaboracéo existencial dos conceitos de tempo @m@nsao, Heidegger os situa antepondo-
os a relacao sujeito-objeto, e, com isso, elers@toapaz — assim se pode pensar — de liberar
a tarefa hermenéutica das implicacbes metodoldégleasma ciéncia objetiva, a qual, por
muito tempo, inibiu o carater préprio da hermer@ytia medida que se procurou muitas

® O trabalho de John C. Meraldo, intitulaBer hermeneutische Zirkelintersuchungen zu Schleiermacher,
Dilthey und Heideggeireiburg/Miinchen: Verlag Karl Alber, 1974, atestaitm claramente esses dois sentidos
em que se configura a tarefa hermenéutica de Hgédaet projeto d&er e Tempo, ,Sein und Zeit’ ist also
seinen Aufgaben gemaf ,Hermeneutik’ (1) als dieigtle Interpretation des Dasein als Fragendenjnyder
Horizont fur Verstandnis und mogliche Auslegung v®ein gewonnen werden soll’, (2) als , historische’
Interpretation, worin der Horizont fur den geschilichen Fragenden geschichtlich gewonnen werdein(Sd|,
39)". [ “Ser e Tempo” &, entdo, de acordo com sua tafefiesmenéutica”: (1) como a interpretagdo espedial
ser-ai enquanto questionante, na qual “deve seguistado o horizonte para a compreensdo e possivel
interpretacdo do ser”, e (2) como interpretacacttiica”, na qual deve ser conquistado historicaenen
horizonte para o questionante histérico] (C. Mevalup. cit., p. 93). Obs.: compreenda-se questienaistorico
como aquele que questiona historicamente.



15

vezes marcar as interpretacées com o selo da iabgde” ou mover-se sempre a cada vez
em meio ao medo dos perigos de possiveis “sulgatns”.

O estabelecimento do tempo como horizonte da canpé® de ser, enquato implica
uma vinculacéo estrita entre interpretacao e histéez-se de fundamental importancia nao
s6 para desenvolver uma hermenéutica da facticidamieo também para empreender uma
“destruicdo” da historia da ontologia, caminhos,qaa Heidegger, se tornaram necessarios
na elaboracdo da questéo do ser, e, através diss podemos perseguir 0 modo como e em
funcdo de que Heidegger se apropriou do meétodo dréuatico em sua investigacao
filosdfica.

Considera-se aqui, portanto — e esta € por asgien dieseque queremos demonstrar
— que, com tal empreskHgeidegger confere a filosofia a possibilidade dedesenvolver sob
um estatuto eminentemente hermenéutico, enquant®, exercendo a funcdo de
reapropriacdo histérica do que est4d na raiz de seuestionamentos decisivos, pode
assegurar-se do caminho para um filosofar histgrique ndo recupera a tradicdo
unicamente no modo de uma indiferente apropriadgjetiva da mesnfamas a redescobre

num reencontro com o horizonte proprio de seus toqpresnentos, colocando-se na origem

® Indiferenca esta com a qual, jA mesmo seguinda6prip Hegel, podemos nomear esse modo como
comumente se quer apropriar-se do passado, e dimaipgamente, com ele, que a mera conservagéao,
reconstituicdo ou transmissdo de dados “é [apemag]ir externo que limpa esses frutos [que o desios
entrega] de algumas gotas de chuva ou graos de amilugar dos elementos interiores da efetivididético,

que os rodeia, engendra e vivifica, [esse agirfténuma prolixa armacéo dos elementos mortosdtéacia
externa — da linguagem, do histdrico etc. — nda paentra-los experimentando-lhes a vida, mas senpamna
representa-los dentro de si”, e, com isso, ndo pvenaquilo que a auténtica “re-cordacdo [er-innereviver

no intimo] do espirito” possibilita (Cf. G. W. Aegel.Fenomenologia do Espiritdl, Parte, traducao brasileira
de Paulo Menezes, 3ed., Petropolis: Vozes, 1998%). No original: ,Unser Tun... ist das auerlidhen, das
von diesen Frichten [,die das Schicksal uns gibivh Regentropfen oder Staubchen abwischt, undeaBtelle

der innern Elemente der umgebenden, erzeugendebeaggistenden Wirklichkeit des Sittlichen, das laafige
Gerust der toten Elemente ihrer &ul3erliche Existdaz Sprache, des Geschichtlichen usf. errichieht um
sich in sie hinein zu leben, sondern nur um sisiéh vorzustellen.“h&dnomenologie des Geistégankfurt-
Berlin-Wien: Verlag Ullstein GmbH, 1973, p. 415.aldrimeira edicdo dahanomenologie, 180pp. 703-705).

Do mesmo modo, Gadamer, consciente dessa funcd@oehéutica de uma reapropriacdo vital do que na
filosofia esta em questdo, chama de indiferentprapaiacdo da tradicdo apenas pela andlise psicaldm
histérica e assegura que: “O esforco hermenéuéidazs necessario justamente porque somos integejzla
coisa ela mesma. Se ndo formos interpelados pay jastais compreenderemos a tradicdo, a ndo sertala
indiferenca da interpretacdo psicolégica ou histoem relacdo a coisa em questdo, indiferenca auge s
guando ndo compreendemos mais.” (H.-G. Gadawendade e Método II; complementos e inditeducao
brasileira de Enio Paulo Giachini. Petropolis: V&z2002, p. 444). No original: ,Gerade weil wir vder Sache

in Anspruch genommen werden, bedarf es der herntisoken Anstrengung. Ohne daf} man von der Sache in
Anspruch genommen ist, vermag man aber umgekelatlieferung tberhaupt nicht zu verstehen, es si i

der totalen Sachindifferenz der psychologischern diftorischen Interpretation, die dort eintrittp vinan eben
nicht mehr versteht.fH.-G. GadamerWahrheit und Methode; Ergdnzungen Regis@esammelte Werke,
Hermeneutik 11, vol. 2 (GW 2) Tibingen: J.C.B MdRaul Siebeck), 1986, p. 383].



16

de onde surgem e para onde sempre se vdltanim de re-peti-los de maneira renovada em
sua situacgéao projetiva.

Orientando-se a partir desta compreensdo do pensauhe Heidegger e projetando a
possibilidade de se exercer no pensamento filasdfima tarefa historico-hermenéutica,
pautada na apropriacdo heideggeriana do métodoehéutico, pretende-se recolocar neste
trabalho uma questdo para a qual, a partir de ggéate poder-se-a encontrar uma resposta
renovada, que pode libera-la das aporias da oigjatie do conhecimento cientifico. Trata-se
da questdo de sabeomo, sob que condi¢cdes e em que medida a filgsofia co-responder
a historicidade da compreenséo, na tarefa fundaaier@nte hermenéutica que Ihe pode ser
conferida?

Na direcdo dessa questdo € que se vai procurantidisc significado dessa co-
respondéncia histérica, sua relevancia, sua pbdaie e as exigéncias metddicas a serem
seguidas no intuito de alcancgéa-la. Além disso,ipdotdo pressuposto de que os conceitos de
tempo e compreensao sao pensados em funcdo detenmidado modo de co-respondéncia
historica, a saber, em funcao do filosofar pensamno um interrogar historico, que re-pete
ou retoma (p6e em movimento) o que jA uma vezExtto em questdo ou espera por uma
guestdo a ser colocada, tentar-se-a4 também expigmificado que esses conceitos devem
adquirir, a fim de que possam de fato estar emdammgesse determinado modo de co-
respondéncia historica.

" Neste sentido faz-se interessante o testemunh®ademer a respeito da contribuicdo de Heideggesanes
renovacao do estatuto da Filosofia. Em sua autesaptacao ele diz: “o que nos atraia, a mim e @LHUA
Heidegger? E claro que entdo eu ndo sabia resp@nis=o. Hoje, vejo-o assim: aqui as configurag@es
pensamento da tradicdo filoséfica ganhavam videqymmeram compreendidas como respostas a pergeatas

A descoberta da histéria de sua motivacdo davaasgmerguntas um carater de ineludibilidade. Astges
compreendidas ndo sdo um mero tomar conhecimentove@em-se em verdadeira perguntas. (...)... aprendi
com Heidegger a conduzir o pensamento histérica parecuperacao dos questionamentos da tradicBasqu
velhas questdes tornavam-se tdo compreensivaae gie se convertiam em verdadeiras perguntasdaf@Ger,
Verdade e Método Il,.0p. cit., pp. 550-551). No original: ,Was war a&s mich und andere an Heidegger so
anzog? Natirlich wul3te ich das damals nicht zu reaieute stellt es sich mir so dar: Hier wurden die
Gedankenbildungen der Philosophischen Traditiorerdiy, weil sie als Antworten auf wirkliche Fragen
verstanden wurden. Die Aufdeckung ihrer Motivatigeschichte verlieh diesen Fragen etwas Unauswelicdi
Verstandene Fragen kdnnen nicht einfach zur Kesngenommen werden. Sie werden zu eigenen Fragen.
(...)Erst als ich an Heidegger lernte, das histbhesDenken in die Wiedergewinnung der Fragestelldeg
Tradition einzubringen, machte das die alten Fragerverstandlich und lebendig, daf sie zu den eigen
wurden.” (GW 2, p. 484).



PRIMEIRA PARTE
O contexto critico em que se pode situar o

projeto de Ser e Tempo e sua tarefa



18

Nesta primeira parte tentamos apresentar o conteittco em que o Projeto d&r e
Tempo é engendrado frente ao problema da objetivacd@ faato, procuraremos expor o
ambiente critico em torno do qual se estruturansg@®mento fenomenologico como tal e como
Heidegger se apropria de seu direcionamento crtippepara a tarefa @r e Tempo como

uma Fenomenologia Hermenéutica, numa radicalizdgawitica fenomenologica e historica.



PRIMEIRO CAPITULO
A tarefa critica da filosofia na Fenomenologia e n&ritica Historica

frente a tendéncia positivista cientifico-natural

1.1. Husserl e a constituicdo da fenomenologia em cposiedo a orientacdo metddica das

ciéncias naturais

A compreensao do modo de ser do pensar filosétomo fenomenologia constitui um
posicionamento de carater critico frente a ten@déde uma generalizada objetivagdo no
conhecimento cientifico, seja esta desenvolvidambito das ciéncias naturais ou no campo
das ciéncias do espirito. A tentativa de Hussepadker constituir um método para a Filosofia
que se libertasse do psicologismo objetivista edoiminio do pensamento naturalista das
ciéncias positivas, engendra a fenomenologia, noitan de que a filosofia se oriente
metodicamente por uma nova perspectiva. Nas sg@sslipronunciadas em Gottingen em
1907, e publicadas sob o tituk Idéia da Fenomenologisseis anos depois que a sua
principal obra, asnvestigacdes Logicaga Ihe havia dado a possibilidade de “combatsr” a
premissas psicologistadusserl interpreta esta nova perspectiva no haezdae uma critica
do conhecimento, propondo uma redescoberta daatateffilosofia e o abandono da
tendéncia cientifico natural de fundamentacédo mutesacdo do conhecimento em geral e

mesmo filosofico:

... de nenhuma maneira se pode dizer que a filmsafiem de orientar-

se metodicamente pelas ciéncias exatas... A fibsofua-se perante
todo o conhecimento natural, nundéamensdonovg e a esta nova
dimensado, por mais que tenha conexfes essenciaisasoantigas

dimensdes, corresponde umétodo nova.., que se contrapde ao
'natural’. Quem isto negar nada compreendeu doimgrastrato de

problemas da critica do conhecimento e, por comseguambém nao

entendeu o que a filosofia realmente quer e dexensen o0 que lhe

confere a sua especificidade e a sua propriaipetdo, perante todo o
conhecimento e a ciéncia natutal.

! E. HusserlA Idéia da Fenomenologidraducdo de Artur Mour&o. Lisboa: 70, 1990, p.gtfos do autor. No
original: ,Es ist also klar, daR gar keine Redeaasein kann, es habe die Philosophie... sich daohexakten
Wissenschaften methodisch... zu orientieren...Rbigosophie liegt, ich wiederhole es, in einer gedeer aller
natdrlichen Erkenntnisieuen Dimensionund der neue Dimension, mdge sie auch, wie dasnsahaler
bildlichen Rede liegt, ihre wesentlichen Zusammaeageamit den alten Dimensionen haben, entspricheg ein
neue von Grund auf neullethode die der ,natlrlichen’ entgegengesetzt ist. Wex ldagnet, der hat die ganze
der Erkenntniskritik eigentiimliche Problemschicithh verstanden und hat somit auch nicht verstandeis
Philosophie eigentlich will und soll, und was ifadler natirlichen Erkenntnis und Wissenschaft gégen
Eigenart und Eigenberechtigung verleinDi¢ Idee der Phdnomenologidamburg: Felix Meiner Verlag, 1986,
pp. 25-26).



20

Nestas palavras de Husserl percebemos a ansiaustarbuma recuperacdo da
guestionabilidade pensante propriamente filoséfigge passou a alimentar varios filésofos
que integraram a corrente fenomenolégica. Com idsserl impunha como tarefa
estabelecer uma critica do conhecimento em cordigim a “atitude natural” do método
cientifico, pretendendo voltar a assegurar a tggefgariamente metafisica da filosofia. Para
ele, essa tarefa de uma critica do conhecimen®,etpl diz ser “de uma maneira nova”
consistia a0 mesmo tempo na tentativa de constitoia “ciéncia do ser em sentido
absoluto.?

Esta tentativa - e isso o préprio Husserl farastfiee de lembrar - estrutura-se
justamente num impulso contrario a posicdo espacifente positivista, ou tendéncia tipica
da filosofia da segunda metade do século XIX -é&eant que ainda hoje se percebe viva de
varias formas - , de que a filosofia tome por @@ seu fundamento e para a constituicdo de
seu meétodo os resultados das ciéncias positivagc8o esta que Husserl descreve da
seguinte maneira:

Tornou-se quase um lugar comum, na filosofia copteAnea, na
medida em que pretende ser uma ciéncia rigorosmaafque sé pode
haver um método cognoscitivo comum a todas as iel€mg; portanto,
também a filosofia.(...) A equiparacdo metddica eambém ligada a
equiparacao de objeto da filosofia com as outm@sctas; e, hoje, deve
ainda designar-se como predominante a opinido deaqfilosofia e,

mais concretamente, a doutrina suprema do seci&dea - pode estar
nao sO relacionada com todas as restantes ciénoias, também
fundada nos seus resultados, da mesma maneirasquo&reias se
baseiam umas nas outras e os resultados de umes @idar como
premissas das outras. Lembro assim as fundamentacbirarias da
teoria do conhecimento mediante a psicologia ddheomento e a
biologia. Nos nossos dias, aumentam as reacOesraca@gses
preconceitos funestos. Sao, efetivamente, precmscei

2 cf. E. Husserlpp. cit, p. 46. No original: ,Es bedarf einer Wissenschafn Seienden in absoluten SinrDi¢
Idee der..., op. citp. 23).

% E. Husserlop.cit, pp. 46-47. No original: ,In der zeitgendssiscti#ilosophie, soweit sie Anspruch erhebt,
ernste Wissenschaft zu sein, ist es fast zum Geha¢ingeworden, dall es nur eine allen Wissenschafid
somit auch der Philosophie gemeinsame Erkenntnfmdetgeben kénne. (...) Mit der methodischen haagh

die sachliche Gleichstellung der Philosophie min dmderen Wissenschaften zusammen, und man muf3
gegenwartig noch als die vorherrschende Meinungiblkzen, daf? die Philosophie, und naher die ob8kstes-
und Wissenschaftslehre, nicht nur auf alle sonstiyéssenschaften bezogen, sondern auch auf degetisse
gegrindet sein kénne: in derselben Art wie Wisdeaiiten sonst aufeinander gegriindet sind, die Eigsbier
einen als Pramissen fir die anderen fungieren kiinfeh erinnere an die beliebten Begriindungen der
Erkenntnistheorie durch Erkenntnispsychologie undldgie. In unseren Tagen haufen sich die Reaktione
gegen diese verhangnisvollen Vorurteile. In der, @atsind Vorurteile.“ie Idee der..., op. citpp. 23-24).



21

Diante desta situagéo, a fenomenologia pretergtamente se instituir de maneira a
permitir a filosofia trilhar os caminhos que lhe gidprios, abrindo méao de todo e qualquer
resultado prévio obtido nas ciéncias naturais etraoa tendéncia de toda e qualquer
fundamentacéo de sua tarefa a partir das conquiatasiéncias. No intuito de reafirmar esta

posicdo, Husserl acrescenta em seguida:

Na esfera natural da investigacao, uma ciéncia, e mais, edificar-
se sobre outra e uma pode servir a outra de maaeiddico, se bem
gue sO em certa medida, determinada e definida pafareza do
respectivo campo de investigacadiilosofia, porém, encontra-se numa
dimensao novaPrecisa dgontos de partida inteiramente novesde
um método totalmente novo, que a distingue porcfpio de toda
ciéncia 'natural'. Dai que os procedimentos l6giqas dao unidade as
ciéncias naturais - com todos os métodos espeqass,variam de
ciéncia para ciéncia - , tenham um carater prihaip#ario, a que se
contrapbem os procedimentos metddicos da filosafimo uma
unidade em principio nova. E dai também que, detdroonjunto total
da critica do conhecimento e das disciplinas ¢adtj a filosofia pura
tenha de prescindir de todo o trabalho inteleateaizado nas ciéncias
naturais e na sabedoria e conhecimentos naturaisieétificamente
organizados, e dele Ihe ndo seja permitido fazalgger usd.

Até bem mais tarde essa posicdo critica do pemganteusserliano, que vemos
repercurtir de maneira decisiva em varios fildsotmmtemporaneos, permanece viva e
bastante contundente e ampliada a condicdo de apessidade, tendo em vista a tendéncia
que se acentuou de estender o campo da objetiv@mdeomem como ser espiritual e
histdrico; tendéncia esta que Husserl estabeleo@ cimndamento de uma determinada
situagdo historica, nomeadamente, a situacdo deassin por ele denominada crise da
humanidade européia. Na sua conferéncia que tsaztiéslo e que foi pronunciada €35,

ele alerta e assegura:

* Ibidem, p. 47, grifos do autor. No original: ,Iednatirlichen Forschungssphéare kann eine Wissefisahf
eine andere sich ohne weiters bauen und kann défér die andere als methodisches Vorbild diememn
auch nur in Gewissen durch die Natur der jeweiliferschungsgebiete bestimmten und begrenzten Awmali
Die Philosophie aber liegt in einer vollig neuenni@insion.Sie bedarfvollig neuer Ausgangspunkted einer
vollig neuen Methode, die sie von jeder ,natirliche/issenschaft prinzipiell unterscheidet. Darexfi, dass die
logischen Verfahrungsweisen, die den natirlicheeséfischaften Einheit geben, mit allen von Wisseafseh
Wissenschaft wechselnden speziellen Methoden, eimdreitlichen prinzipiellen Charakter haben, déch glie
methodischen Verfahrungsweisen der Philosophiergéggsetzen als eine im Prinzip neue Einheit. Uit
liegt darin, dass diesine Philosophie innerhalb der gesamten Erkenntnigkuitid der ,kritischen’ Disziplinen
Uberhaupt von der ganzen in der naturlichen Wissefgen und in der wissenschatftlich nicht orgarisie
naturlichen Weisheit und Kunde geleisteten Denkbdtegsehen muf3 und von ihr keinerlei Gebrauch nrache
darf.” (Die Idee der... op. citp. 24).



22

Também eu estou convencido de que a crise eursp@igaiga em uma
aberracao do racionalismo. (...)

... a ciéncia objetivista toma o que ela chama oaduowbjetivo como
sendo o0 universo de todo o existente, sem considgue a
subjetividade criadora da ciéncia ndo pode terlggar legitmo em
nenhuma ciéncia objetiva.(...)

. existe um psicologia que quer ser, com suatenqsées a uma

exatiddo cientifico natural, a ciéncia geral e amdntal do espirito.
Mas nossa esperanca numa racionalidade genuima,éjsde um
conhecimento genuino, aqui e em toda parte é diecepia.(...)
Mas em nosso tempo anuncia-se, em toda parte &premecessidade
de uma compreensdo do espirito e se tornou quaspoartavel a
confusdo que afeta as relagcbes de método e deudonentre as
ciéncias da natureza e as ciéncias do espirito.

Além de identificar uma confusdo entre as relaci®Esnétodo e contetudo entre as
ciéncias da natureza e as ciéncias do espiritcsduse levanta ainda até mesmo contra o

fato dessa concepcéo cientifico-dualista, considlera agora absurda e surgida de uma

atitude natural em relagdo ao mundo circundanentaando que:

... a situacdo nunca melhorara enquanto ndo searadon evidéncia a
ingenuidade do objetivismo, surgido de uma atituakeiral em relagcéo
ao mundo circundante e ndo se estiver convencidabdardidade da
concepc¢ao dualista do mundo...

Julgo com toda a seriedade que nunca existiu nétir@&xuma ciéncia
acerca do espirito, uma doutrina objetiva da abbgtiva no sentido
de atribuir as almas, as comunidades pessoais, inexasténcia,

submetendo-as as formas espéacio-tempbrais.

Essas duas preocupacfes que aqui vemos delineamtasadamente, a busca de

desenvolver um método especifico para a atitudprigroente filosofica e a elaboracéo de

® E. HusserlA Crise da Humanidade Européia e a Filosof{slersdo b). Traducdo de Urbano Ziles. Porto
Alegre: EDIPUCRS; 1996 (Colec¢éo Filosofia 41), pp.80.81. No original: ,Auch ich bin dessen Gewd&R
die europdische Krisis in einem sich verirrendetidRalismus wurzelt.(...) Es sind durchaus Probledie aus
der Naivitdt stammen, in der die objektivistischaés¥énschaft das, was sie objektive Welt nennt, dis
Universum alles Seienden hélt, ohne darauf zu achia’ die Wissenschaft leistende Subjektivitakamer
objektiven Wissenschaft zu ihrem Rechte kommen kénj... und andererseits ist doch die Psyctieldg, die
mit ihren Ansprichen auf naturwissenschaftlichealdxeit die allgemeine Grundwissenschaft vom Gesiste
will. Aber unsere Hoffnung auf wirkliche Rationdlit d. i. auf wirkliche Einsicht, wird hier wie Utz
enttauscht. (...) Uberall in unsere Zeit meldeh saber das brennende Bedirfnis nach einem Verstinds
Geistes, und fast unertraglich geworden ist dielahhleit der methodischen und sachlichen Beziehwigchen
den Naturwissenschaften und Geisteswissenschdfiertiusserl.Die Krisis des européischen Menschentums
und die PhilosophieWeinheim: Beltz Athenaum, 1995, S. 53. 61. 62-83. 6

® Ibidem,p. 82. No original: ,Nie kann es aber besser werdetange der aus einer natiirlichen Einstellung auf
Umweltlichkeit entsprungene Objektivismus in seirgaivitat nicht durchschaut ist und die Erkenntnis
durchgebrochen, dal3 die dualistische Weltauffassueme Verkehrtheit ist. Allen Ernstes meine i@ine
objektive Wissenschaft vom Geiste, eine objektieel&nlehre, objektiv in dem Sinne, dal3 sie deneBeelen
personalen Gemeinschaften Inexistenz in den FomeerRaumzeitlichkeit zukommen last, hat es nie bege
und wird es nie geben.Dfe Krisis des... op. citpp. 64-65).



23

uma critica & objetivacdo do mundo espiritual osténico a partir de uma liberacdo da
concepcdo dualista, far-se-do também consideramedmepresentes no pensamento
heideggeriano. A partir destas preocupacoes, persela tentativa de preparar uma tarefa de
carater historico para o filosofar, que se desmedal postura objetivista do conhecimento
cientifico-natural. A objetivacdo do ser em sentigticio-natural tornou-se filosoficamente
problematica, de tal modo que uma tarefa espenificde filosofica passa a ser vista como
uma necessidade, comecando-se com iSSO a prepaminho proprio para a execucao de

tal tarefa.

1.2. Scheler e os limites do mecanicismo objetvist

Max Scheler também tornou consideravelmente raetevama critica ao cientificismo
positivista, enraizando-o huma determinada postupasicao histéricas do homem frente a
natureza. Em seus ensaios escritos entre 19114 8% a tona a discussao do projeto da
filosofia e da ciéncia moderna e seu sentido, narfteca incisiva orientada no plano dos
valores. O poder da ciéncia e suas pretensdes saben universal, que abarque a totalidade
do mundo objetivamente e que somente enquantcseltaetido ao campo da objetividade
pode ser considerado saber, sdo profundamenteianaekis, levando em conta o limite da
objetividade que nessas pretensdes deve ser caawdé\ consideracdo desse limite e dos
problemas que traz consigo € feita a partir de teuanducéo da ciéncia ao impulso ético
(ético aqui no sentido amplo de um determinado madalchabitar e atuar do homem no

mundo) que a engendra:

O que nés denominamos ‘ciéncia’ deve sua origemdrioes a um
paulatino contato do admirador, que aspirava asegtilizaveis para o
dominio sobre a matéria: um contato que tambénmpresenta na fusdo
lenta de um estado de liberdade para com um talilgigmamento
industrial. Apena®s dois juntos podem gerar o produto particular da
ciéncia. Sem o primeiro fato ela nunca teria sadagpor sobre um
conjunto de regras empiricas concernentes ao §&a,&dem o segundo
ela nunca chegaria a adocdo de principios mecatéaocoterriveis, 0s
quais limitam o interesse do conhecimento aos gotdouniverso que
sdo passiveis de movimento e domindcéo.

" M. SchelerDa Reviravolta dos Valore3raducdo de Marco Antdnio dos Santos Casanovaiéis: Vozes,
1994, p. 41, grifo do autor. No original: ,Was wdie ,Wissenschaft’ nennen, verdankt historisch eein
Ursprung einer allméhlichen Beruihrung des staurgnelerfirchtigen metaphysischen Geistes mit deeb8tr
nach nutzbaren Regeln zur Herrschaft Uber die Néateine Berihrung, die sich auch in der langsamen
Verschmelzung eines Standes der Freien mit einelcheso der Gewerbetreibenden darstellt. Ngides
zusammetkonnte das eigentiimliche Produkt ,Wissenschafttegen. Ohne den ersten Faktor hétte sie sich nie
Uber eine Sammlung von empirischen Regeln des Hamkdwerhoben; ohne den zweiten ware sie nie zur



24

A caracterizacdo da tendéncia cientifico-natuoal, como aqui também estamos
dizendo positivista, a partir de um enraizamentmaweterminada posi¢cao ético-histérica
que a engendra, nomeadamente, a aspiracao do hasmegras utilizaveis para o dominio da
matéria e o estado de liberdade do homem para contaliimpulsionamento de carater
industrial, conduz Scheler a expor com isso umdigmacado de uma determinada postura
historica do agir humano que, segundo ele, invexteierarquia valorativa. Ele dira que passa
agora a imperar, a partir dessa atitude da liberdmtinana frente ao mundo, a primazia do
valor da utilidade sobre o valor da Vida

Scheler situa essa inversdo, contra a qual set@@mo cerne do pensamento
moderno, tentando a0 mesmo tempo mostrar a consggise uma tal inversdo, e procura
asseverar o fato de que, numa tal situacao ddzeigélo, o carater dedaptacdo aos seus
mecanismos de utilidadencarnados por ela, impde-se de tal modo qudemjgae nao se
adaptam a estes mecanismos podem perecer, nadadanmgmio carater do valor da vida em
questdd. O carater de ndo consideracdo da vida como udmfeno originario, mas como um
‘organismo mecanic¢apreendido sob a figura de untadquing, por parte da ciéncia em
geral, é, para Scheler, o Ultimo passo decisivo gedh Ciéncia, na esteira dessa inversao na
hierarquia valorativa.

Diante de uma tal situacéo, interpretada assinspbeler, ndo se pode perceber que a
humanidade se constitui historicamente como um gwarmas ao contrario, 0
desenvolvimento histérico do espirito “se testenaucdmo decadéncid”

A apreensdo do mundo da vida sob a égide do noémawoi objetivista, que se guia
pela primazia da utilidade da civilizacao industrée constitui justamente na tendéncia que
Scheler procura assiduamente criticar. Nesses @es&s0s, sua avaliacdo se desenvolve
orientada a partir de um olhar sobre a atitudeatodm frente ao seu modo de ser e estar no
mundo, e de uma determinada concepcdo de vida,nqda tem a ver com aquela
compreendida na Biologia — concepcao contra a@jaate levanta —, mas que diz respeito a

um determinado modo de o homem dirigir e oriente&r &¢do no mundo e empenhar a sua

Annahme des so fruchtbaren mechanistischen Prigeksemmen, welches das Interesse der Erkenntnidiauf
bewegbaren und lenkbaren Punkte des Universums$iigedt” [Max SchelerZur Rehabilitierung der Tugend.
Gesammelte Werke, Band 3 (GW 3), Herausgegebeiviaoia Scheler. Bern: Francke, 1955, p. 31].

8 Cf. M. Scheler, op. cit., p. 165. (GW 3, p. 131).

° |bidem, p. 168. (GW 3, p. 134).

1% |bidem, p. 170. (GW 3, p. 135).

' Ibidem, p. 184. (GW 3, p. 147).



25

liberdade. Isto caracteriza a vida como um fendmemginario. Scheler vai se propor a
compreender este fendbmeno e tentara, a partirpabsar sua ética.

Neste sentido, Scheler procura pensar a posicimmem no mundo frente a seu ser
e sua esséncia. O mundo espiritual humano e ar@ubiwvida e a historia que a perfazem,
provém de uma atitude da vontade humana livre nodme que ele procura descrever como,
de um lado, um “caminho datensidadalo espirito e da vontade”, no qual todo racionadis
e auto direcionamento se orientam, e que se fuadanuéncia de tomar a si e ao mundo em
suas maos, e por outro lado, o “caminhaddaobstruicaado espirito e da vontade”, “que
principia com aconfiancacompleta no ser e raiz de todas as coisas, j& @upartir dai que
elas brotam” e através do qual, quem por ele caaniabolhe como absurdo o se querer
ordenar um mundo digno de ser posto em quetao”

O fato de colocar em questao a atitude de tonmanredo em suas maos, no intuito de
ordena-lo, abre espaco para a colocacdo de umgdpdibsoéfica, procurando preservar ao
homem seu espaco proprio de liberdade, sem, conbudoar que se exacerbe essa liberdade
como vontade de poder. E aqui percebemos a quiestdamental de Scheler, que estara em
jogo também para Heidegd&ra posicdo do homem frente a seu mundo, sua sida,
histéria. Desse modo, seguindo a trilha de Schelenpulsionamento industrial de dominio
sobre a natureza e a aspiracao as regras utikzpae tal dominio configuram, portanto, uma
determinada posicdo da liberdade humana, que ewerthierarquia valorativa, e reforca, a
partir de uma avaliacdo de carater ético, o esmestd dos fins e uma idolatria aos meios,
assinalando o fato histérico constatado por eleocoma decadéncia da histéria humana.

Por mais que somente mais tarde, em escritos mosteaSer e Tempo Heidegger
passou a tematizar concretamente a respeito desg@@ dominadora do homem frente ao

12 Cf. ibidem, pp. 29-30. No original: ,Der eine Wisjder Weg deAnspannungles Geistes und des Willens...
(...). Der andere Weg ist der Weg demtspannungdes Geistes und des Willens... , der mit dem asstl
Vertrauenin das Sein und die Wurzel aller Dinge... begifohd wer diesen Weg geht,] empfindet es als
Wahnwitz, eine fragwurdige Welt erst ,einrichten/ wollen.” (GW 3, p. 22, grifos do autor).

13 Disso da testemunho um texto de Edith Stein iatitmDie weltanschauliche Bedeutung der Phenomenalogie
escrito quando de sua estada como docente natastitemao de Pedagogia Cientifica em Minster Visdktn
(1932/33), dedicado a uma andlise do caminho fenolbgico trilhado por Husserl, Scheler e Heidegger,
qual escreve: ,Fur Heidegger ist ahnlich wie fuh@&er charakteristisch, dass es ihm offenbar imesei
Philosophieren darum zu tun ist, das Leben undStéidlung des Menschen im Leben zu versteh@adith
Stein, Welt und PersonBeitrag zum Christlichen Wahrheitsstrebé&lith Steins Werke VI, Freiburg: Herder,
1962, p. 12.) [‘Para Heidegger, do mesmo modo cemdaz caracteristico para Scheler, aquilo queuo se
filosofar se encontra aberto a fazer é compreeadigta e a posicio do homem na vida.”] E certoudmtque
este termo “vida fatica”, que aparece nos escptésios aSer e Tempodesaparecera neste ultimo. O carater
desta relagdo, que se pOe criticamente como Hussate ao psicologismo objetivista, ndo deixa €e por
isso, relevante. Neste sentido, faz-se importafitetbc M. Heidegger.Prolegomena zur Geschichte des
Zeitbegriffs Gesamtausgabe: II. Abteilung: Vorlesungen 192841 ®Band 20. Frankfurt am Main: Vittorio
Klostermann, 1994, pp. 174-178.181).



26

seu ser, nos termos do que ele chamou de uma ‘teesjErdo do espiritt" podemos

perceber que o caminho filosofico buscado poreata Em conta ja também essa critica ético-
humanista de Scheler como pano de fundo, a0 mesm@otque vai tematizar a questao para
o sentido do ser, procurando néo desliga-la daa"v&to é, da existéncia humana para a qual

existe toda a filosofia.

1.3. Dilthey e a tentativa de uma delimitacdo d@n€las do Espirito frente a Ciéncia Natural

O alerta de Husserl em relacdo a confusédo questaima ao se tentar desenvolver uma
relacdo entre a pesquisa cientifico-natural e @tifieo-espiritual, & medida que o homem é
tomado como objeto desses dois campos, faz-nosdemb tentativas de Wilhelm Dilthey de
estabelecer devidamente as fronteiras que separ@mpo de objetos préprio das ciéncias
naturais e das ciéncias dos espirito, nessa cdimepigntifico dualista do mundo,
preservando o método proprio e conteudo de ambasnde falsificacdo ou confusdo de
principio. No seu trabalhdufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswsd®ften,
assume ele esta tarefa filosofica de procurar é@meslementos para essa necessaria

delimitacéo:

Nos ultimos decénios temos encontrado interessaetestes sobre as
ciéncias da natureza e as ciéncias do espirito pagticular sobre a
historia: sem discutir os diferentes pontos deavigte nestes debates se
defrontam, preparo aqui uma de suas possiveistiteastalivergentes:
reconhecer a esséncia das ciéncias do espirito lienitdda,
distinguindo-a das ciéncias da naturéza.

Assim, aquilo que em Dilthey se estabelece como detimitacéo, que de fato pde um
limite a “confusado insuportavel” da qual Hussetb¥a, mantém ainda o aspecto de uma
concepcao cientifico-dualista contra a qual —jaos — Husserl também se levantou.

Mas esta orientacéo e reunido de forcas para éstabes fronteiras que separam o

horizonte e distinguem o método de abordagem d@aate objetos das ciéncias naturais e

14 |sso podemos encontrar explicitamente, por exemalsua prelecdo proferida no semestre de verd83fe

na Universidade de Freiburg, sob o titomflhrung in die MetaphysikCf. M. Heidegger.Introducdo a
Metafisica Tradugdo brasileira de Emanuel Carneiro Ledal.4Rio de Janeiro: Tempo Universitario, 1999, p.
71.

!> No original: "In den letzten Dezennien haben itierNatur- und Geisteswissenschaften und besoriithens

die Geschichte interessante Debatten stattgefuratere in die Ansichten einzugehen, die in diesehailen
einander gegenlbergetreten sind, lege ich hiemeuoa ihnen abweichenden Versuch vor, das Wesen der
Geisteswissenschaften zu erkennen und sie von daemMssenschaften abzugrenzeWw. Dilthey. Der Aufbau

der geschichtlichen Welt in den Geisteswissensethdftankfurt am Main: Suhrkampf, 1997. p. 89.



27

das ciéncias do espirito se tornardo decisivos@aensamento heideggeriano, no sentido de
uma determinada orienta¢do para 0 que esta deuisita em jogo nas ciéncias do espirito,

isto é, a “humanidade ou efetividade humano-séisitbica™®

. Além disso, no sentido de
uma orientacdo para a possibilidade de estruturaliioum método que se aproprie
devidamente desse fato humano.

Tal sera reconhecido por Heidegger na sua prelegerida em Marburg no semestre
de verdo de 1925, sob o tittRwolegomena zur Phdnomenologie der Geschichte watdrN
(publicada depois com o tituProlegomena zur Geschichte des Zeitbegriffgja estrutura
do projeto esbocaremos mais a frente de maneiidadét expressa-se Heidegger em relagéo
ao carater decisivo na tarefa filoséfica de Dilth&y decisivo no questionamento de Dilthey
ndo € a teoria das ciéncias da historia, mas &nera de trazer a vista a efetividade do
histérico e a partir daf tornar claro o modo e ssjiglidade da interpretacad’’E acrescenta
ainda adiante’... ele (Dilthey) ficou livre de umkantianismodogméticoe, com uma
tendéncia & radicalidade, tentou filosofar puramenpartir das coisas elas mesma£ssa
posicdo instaurada por Dilthey se tornou tambéna péeidegger decisiva. Para Dilthey
tornara-se particularmente importante a orientaliiam olhar ndo naturalista em direcéo a
objetivacdo da vida na historia, e que se faz sécesque se compreenda, por um lado, que
“tudo aquilo no que o espirito se objetivoecai no dominio dasiéncias do espirita®, e,
por outro lado, que se compreendanodo como deve ser tomada em consideragao essa
objetivacao do espirito na histaria

Este fato do “espirito objetivado” € concebido Pdthey como a “objetivacéo da vida”
na histéria, a “objetivacdo do espirito [que] sefge no Direito, na Moralidade e na
Eticidade™, como o pensara ja antes Hegel.

Esta efetividade humano historica é o efetivo gudeyve ter em vista no compreender
das ciéncias do espirito de uma maneira difereacia virtude do proprio objeto, do que se

compreende nas ciéncias da natureza. O trabalhaldéacdo de Heidegger sobre o conceito

% |bidem, p. 91.

" No original:“Das Entscheidende in Diltheys Frag#lshg ist nicht die Theorie der Wissenschaften den
Geschichte, sondern die Tendenz, die Wirklichke& Geschichtlichen in den Blick zu bekommen und dan
aus die Art und Mdglichkeit der Interpretation diestit zu machen.” M. HeideggeProlegomena zur Geschichte
des ZeitbegriffsGesamtausgabe: Il. Abteilung: Vorlesungen 192841 Band 20. Frankfurt am Main: Vittorio
Klostermann, 1994, p. 19.

'8 No original:“... er [Dilthey] von einemlogmatischerKantianismusfrei blieb und mit einer Tendenz zum
Radikalen versuchte, rein aus den Sachen sellggtilmsophieren.” Ibidem, p. 20, grifo do autor.

¥ No original: ,Jetzt kénnen wir sagen, dalles, worin der Geist sich objektivienat, in den Umkreis der
Geisteswissenschdllt.” Dilthey, op. cit., p. 180, grifo do autor.

% No original: ,Die Objektivierung des Geistes vadlat sich im Recht, der Moralitat und der Sittliefitk
Ibidem, p. 181-182.



28

de tempo nas ciéncias histéricas, que analisaremoseguida, esta profundamente marcado
por essa posicdo diltheyana. O proprio Dilthey ohieg problematizar esse conceito e a sua

estrutura em funcdo da abordagem das ciénciagpéhit@s.

2L Cf. Dilthey, op. cit., pp. 217-230. 236-242. 357s.



SEGUNDO CAPITULO
Heidegger e o caminho preparatorio na construgéo dprojeto de Ser e Tempo

Levando em conta as preocupacdes que aqui levasitaanpartir de uma breve
exposicdo da critica filosofica desenvolvida naofeanologia de Husserl e Scheler, além da
tarefa empreendida por Dilthey, caracterizandonassna espécie de contexto em que se
pode plasmar a tentativa de estabelecer na fiswfi caminho que libertasse o pensamento
filosofico da tendéncia positivista reinante, pmacamos agora caracterizar, a partir de um
estudo dos textos préviosSar e Tempacomo Heidegger articula tal projeto em conexdu co
essas mesmas preocupacdes, numa espécie de rag@alda critica fenomenoldgica e da
critica histoérica, na tentativa de elaborar umamieihada concepcao do filosofar, entregando
uma tarefa propria ao pensar filosofico, com umoah@tproprio e livre das inibicdes

objetivistas do positivismo.

2.1. A compreensdo do conceito de tempo na ciémisi@rica face a compreensdo do

conceito de tempo na ciéncia natural

Um dos primeiros textos de Heidegger que merecemavaliacédo, na dire¢ao do que
no nosso trabalho se encontra em questad)ér &eitbegriff in der Geschichtswissenschaft
escrito para uma aula de habilitacdo dada na Wsideste de Freiburg em 27 de julho de
1915, na esteira da problematica desenvolvida pitrdy e, como o préprio Heidegger dira
mais tarde, “trivializada” por Windelband e RicRefteste dltimo seu professor em Freiburg
neste periodo. Neste texto Heidegger expde umeeds@nte diferenciaciique acabara por
se tornar decisiva e determinante na direcdo detprdeSer e Tempdlrata-se da diferenca
entre o significado do conceito de tempo que est&uacao na Fisica e na ciéncia natural em
geral e da compreensédo do conceito de tempo gaiemstuncdo na pesquisa histoérica.

Essa pergunta fundamental pela estrutura do dondei tempo no conhecimento

natural e no conhecimento histérico é a que pranaente vai poder fornecer uma

! Cf. M. Heidegger.Prolegomena..., op. citp. 20. Ai Heidegger dedica um dos tépicos a essstéo
intitulado: ,Die Trivialisierung der Diltheyschendgestellung duch Windelband und Rickert".

2 Que segundo um trabalho do hoje Cardeal de Madazl Lehmann, Heidegger o desenvolve sobre o
fundamento da pesquisa ja desenvolvida por Winddlte Rickert. Diz ele: ,Die Differenzierung der jZe
Uberhaupt’ zum Begriff der ,historischen Zeit’ vaikht Heidegger auf dem Fundament dieser Windelband
Rickertschen Unterscheidungen.” (K. Lehmann. Meyajh Transzendentalphilosophie und Phanomenologie
den ersten Schriften Martin Heideggers (1912-19lk8)Philosophisches Jahrbuchlm Auftrag des Goérres-
Gesellschaft“. Herausgegeben von Max Miller. 7hrgiang. 2. Halbband. Freiburg-Minchen: Verlag Karl
Alber, 1964, p. 342.)



30

compreensao do tempo em fungcdo da existéncia ibst@ue somente erBer e Tempo
recebera uma explicitacdo mais detalhada e libetadiualismo metodologico, sem contudo
— € muito importante considerar — deixar de ladm@ortancia dessa diferenciacdo metodica
para a pesquisa cientifica e para o carater deafuoedtacao cientifico-tedrica do estatuto da
ciéncia natural e da ciéncia histérica como saieertifico’.

Nesse texto Heidegger pretende desvendmtraturado conceito de tempo histérico
a partir da compreensao de $uacdona ciéncia historica, tendo em vistanataa partir da
qual este conceito entra em funcdo nas mesmasnAsdsicoloca a questao: “Que estrutura
tem que ter o conceito de tempo na ciéncia histopara poder entrar em funcdo como
conceito de tempo de acordo com a finalidade disteia?*

Heidegger determina a finalidade ou metizlj da ciéncia a partir da determinacao de

seu objeto e do indice ou alcance de sua objetyasdeverando que:

A ciéncia histérica tem como objeto ao homem, nama objeto
biolégico, mas enquanto, através de suas produedpsgituais e
corporais, realiza a idéia da cultura. (...)Estacéio cultural do
homem, dentro de e em cooperagdo com as assocegdganizacoes
(Estado) igualmente criadas por ele, € em defmifivobjetivacédo do
espirito humano. Porém, ao historiador ndo intarasebjetivacdo do
espirito consumada no transcurso do tempo em sspediva
totalidade, como se se quisesse registrar tudemgorre em geral no
tempo; a ele |he interessa somente (se tem ditb)stmricamente
efetivo?

® Entendemos que, por mais que o pensamento desiElovemSer e Tempado tenha o objetivo imediato de
fornecer uma fundamentacéo da pesquisa cientifesapensada em termos de uma teoria do conheoimen
de uma epistemologia — na ciéncia natural ou ti¢stonem o propio Heidegger tenha levado a caba esefa
na obra ou mesmo depois dela de uma maneira a@aplainbém se pode perceber o descortinar desizerter
de fundamentacao na totalidade do projeto comd’takebemos que se faz possivel, especialmentés cigso
conquistas d&er e Temporetornar a esses seus textos prévios, em esjpegis agora avaliamos, ao qual o
proprio Heidegger faz questdo de reportar-se nprig@er e Tempe- alids este € o0 Unico de seus textos
primevos ao qual se reporta explicitamente nesta (. SZ, p. 418, nota 1; na traducéo cit., litpap. 230,
nota 111) — e procurar pensar como 0 ser-ai € cég@adesenvolver e constituir objetivamente umaactén
histdrica, sendo capaz de perguntar pela estratesana do conhecer e do significado dos conceitesesgtio
em funcdo de uma pesquisa desse carater. Essal@pnfio constitui a tarefa de nosso trabalho, mdazde
fato importante desenvolver uma tal tarefa nessg @b, se se quer pensar sobre o0 que caracteijatvidade
da ciéncia histérica e quais as possibilidademitds dessa objetividade. Pois a objetivacédo geasibilidade
séo efetivas, por assim dizer. Nao se pode pens@yia uma ilusdao ou erro do ponto de vista teértas € um
fato existencial histérico a atitude da objetivag@ioconhecimento histérico. O historiador tem diage si uma
vida cristalizada a ser pesquisada e conceituagrapreendida; e claro, ndo da mesma maneira qusicoou
qualquer outro cientista natural a tem.

* M. Heidegger.El Concepto de Tiempo en la Ciencia Histéricaraduccién de Elbio Caletti. In:
http://personales.ciudad.com.ar/M_HeideggeNo original: ,welche Struktur mul3 der Zeitbe§ritler
Geschichtswissenschaft haben, um als Zeitbegriff deel dieser Wissenschaft entsprechend in Funktieten
zu kdnnen?'M. HeideggerFruhe SchriffenGesamtausgabe, I. Abteilung: Verétffentliche Scanfi914-1970.
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1978, 1.74[359].

® Ibidem. No original: ,Die Geschichtswissenschadt lum Gegenstand den Menschen, nicht als biologgsc
Objekt, sondern insofern durch seine geistig-kdigleen Leistungen die Idee der Kultur verwirklickird. (...)




31

A partir desta determinagdo da meta da ciénctariia em sua tarefa, identificando o
objeto que lhe é proprio e o indice parcial de ahjativacdo, isto €, a medida em que seu
interesse se limita a objetivacdo distoricamente efetive ndo a objetivacdo do espirito
consumada na totalidade do tempo transcorridogntd® da aquisicdo de um registro geral
de todo o ocorrido, Heidegger vai caracterizar fpeessencial do conceito de tempo
historico” em funcéo da finalidade de obter a caepsédo de um dado historicamente efetivo

é que‘os tempos da histéria se distinguem qualitativategh Ademais:

O conceito de tempo na ciéncia historica nédo possutarater
homogéneo do conceito de tempo cientifico nat@akempo historico
nao pode por iSSO ser expresso tdo pouco matematita por meio
de uma série (Reihe), ja que ndo ha nenhuma lailegeemine como se
sucedem adpocagqZeiter). Os momentos temporais do tempo fisico se
distinguem sO por sua posicdo na série. Os temigt&ibos também
se sucedem, por certo (sendo ndo seriam temposnmada um €, na
estrutura de seu contetdo, diferehte.

Essa distingdo entre a possibilidade de se nataraspecto quantitativo e outro
qualitativo na caracterizacdo da compreensdo doegonde tempo nas ciéncias naturais e
histdricas e o fato de ndo se poder determinaistasumente uma lei de sucessao das épocas

histéricas é decisifaA partir dela Heidegger esclarece, num arrentate,“o qualitativo do

Dieses Kulturschaffen des Menschen innerhalb undVieneine mit den ebenfalls von ihm geschaffenen
Verbanden und Organisationen (Staat) ist im let@@eunde die Objektivation des menschlichen Geidben
Historiker interessiert nun die im Verlauf der Zsich vollziehende Objektivation des Geistes nichihrer
jedesmaligen Vollstandigkeit, als wollte er allegas Uberhaupt in der Zeit je geschieht, registnigibn
interessiert nur — hat man gesagt — das histoticksame.” Ibidem, p. 427 [368].

® lbidem. No original: ,.... das Wesentliche des tiisichen Zeitbegriffes* [ist das;Pie Zeiten der Geschichte
unterscheiden sich qualitativibidem, p. 431 [373], grifo do autor.

" Ibidem. No original: ,Der Zeitbegriff in der Geschtswissenschaft hat somit gar nichts von dem tgemen
Charakter des naturwissenschaftlichen Zeitbegrifiés historische Zeit kann deshalb auch nicht midtisch
durch eine Reihe ausgedriickt werden, da es keietGgibt, das bestimmt, wie digeitenaufeinanderfolgen.
Die Zeitmomente der physikalischen Zeit untersobrisich nur durch ihre Stelle in der Reihe. Digdnischen
Zeiten folgen zwar auch aufeinander — sonst wéreiilserhaupt nicht Zeiten — aber jede ist in ilméaltlichen
Struktur eine andere.” Ibidem, p. 431 [373], gdim autor.

8 A partir da elucidac&o de tal distincdo, ja no fimséculo XIX, também Henri Bergson em Emsaio sobre
os dados imediatos da consciéndietou de discutir ndo diretamente o problemaiacia histérica ou da
histéria como dado efetivo, mas o problema dadiaée, que ndo deixa de modo algum de manter uagécel
bastante estreita com o primeiro, relacao estangoetemos condi¢des de tratar aqui de maneiraadivéds é
muito interessante ver como Bergson, discutindastingdo referida, procurard em sua obra acentuar q
“...toda a discusséo entre os deterministas e adwersarios implica uma confuséo prévia entre agdar e a
extensdo, a sucessdo e a simultaneidade, a qualidad quantidade: dissipada esta confusdo, talvez
desaparecessem as objecdes levantadas contradadibeas definicbes que dela se d&o e, em cettidseo
proprio problema da liberdade.” (H. Bergsdinsaio sobre os dados imediatos da consciénEraducéo
portuguesa de Jodo da Silva Gama. Lisboa: Edicde$988, p. 9. No original: “... toute discussiantre les
déterministes et leurs adversaires implique unéus@mn préalable de la durée avec I'étendue, dritgession
avec la simultanéité, de la qualité avec la quéntiine fois cette confusion dissipée, on verraiit4¢re
s’évanoir les objections élevées contre la libeldg, definitions qu’on en donne, et, en un cersens, le



32

conceito de tempo histérico ndo significa outrasaajue a condensacgéo — cristalizacdo — de
uma objetivacdo da vida dada na histétia.”

Apesar da importancia que tem uma tal determinpgéa o projeto d8er e Tempao
sentido de que ja nesse texto se vé prelineadeessidade de apreender o conceito de tempo,
de tal modo que a sua estrutura seja compreendidduercdo da existéncia histérica,
determinando o carater qualitativo do instante tawmlphistorico e a impossibilidade de
determinacdo do processo histérico, que sua siceksinstantes engendra, através de leis
que pudessem reger 0 Seu processo epocal, essbdrab mantera aberto na perspectiva por
ele projetada, isto é, de uma determinacgéo cieottéérica de uma fundamentacéo da ciéncia
histérica e de sua posicdo como saber cientifice faciéncia natural. E justamente nessa

perspectiva e com este fim que Heidegger intergrstu trabalho e o encerra quando diz:

O reconhecimento da significatividade fundamental adnceito de
tempo e de sua radical diferenca com respeito acetto de tempo
fisico possibilitara introduzir-se mais em formantifico-tedrica no
carater peculiar da ciéncia histérica e permitinddar teoricamente a
esta como posicao intelectual original e irredutivem respeito a
outras ciéncia¥’

Uma determinagdo mais detida de uma interpretagamdceito de tempo em funcgao
da existéncia historica, estabelecendo a tempaddidomo sentido do ser-ai e horizonte de

toda e qualquer compreenséo do ser em geral \@r@agpnais tarde.

probléeme de la liberté lui-méme”. H. BergsdEssai sur les données immédiates de la conscigbereve:
Albert Skira, 1945, p. 13). A determinacdo estabde por Bergson — a partir desta caracterizacatepo
como duracao sucessiva e qualitativa, na diferelecama determinacdo temporal projetada no espago co
extensiva, simultdnea e quantitativa — de que @s latres se constituem temporalmente com um cad&e
heterogeneidade, guarda uma referéncia com o adpietdrico-existencial-decisivo do ser-ai, que t@anuma
proximidade muito grande com a concepcao desemabinSer e Tempe que acabam por estar em jogo tanto
neste texto de Heidegger que entédo avaliamos, ¢gominvestigacdo desenvolvida por Bergson. Nadiénsua
obra, diz Bergson: “... na nossa opinido, aindpage tomar uma decisdo: seria a de nos referirowsg, 0
pensamento, aos momentos da nossa existéncia etoramos uma decisdo grave, momentos Unicos no seu
género, que ndo voltardo a produzir-se a ndo servgliem, para um povo, as fases desaparecidasade s
historia.” (Bergson, op. cit., pp. 163s. No oridirfdais il y aurait, selon nous, un troisieme parfprendre: ce
serait de nous reporter par la pensée a ces modemistre existence ou nous avons opté pour quelégeision
grave, moments uniques dans leur genre, et gesemeproduiront pas plus que ne reviennent, poyreuple,

les phasés disparues de son histoire.” Bergsorgibpp. 182).Aqui, até mesmo o aspecto da possibilidade de
uma repeticado histdrica, que no sentido heideggertzaveremos de desenvolver aqui em termos de uma
possibilidade de retomada hermenéutica do quelosofia se pde em questdo, no intuito de podergrens
novamente as questfes decisivas, retomando de rman@inal as posi¢cdes decisivas, que estdo em jog
historicamente nas questdes postas, se vé jazsidali

° M. HeideggerEl concepto de tiempo en la ciencia histéritéo Original: ,Das Qualitative des historischen
Zeitbegriffes bedeutet nichts anderes als die \atdng — Kristallisation — einer in der geschichegebenen
Lebensobjektivation.” Heideggdfrihe Schriften, op. citp. 431 [373].

1% |bidem. No original: ,Die Erkenntnis der fundameien Bedeutsamkeit des historischen Zeitbegriffes w
seiner volligen Andersartigkeit gegentiber dem Rhysid es ermdglichen, weiter wissenschaftsthescétin
den eigentlichen Charakter der Geschichtswisseftselimzudringen und sie als originale und auf aeder
Wissenschaften unreduzierbare Geisteshaltung thiewreu begrinden.” Ibidem, p. 433 [375].



33

2.2. O projeto da filosofia a partir de uma hermaicd fenomenoldgica da facticidade

O caminho para uma integracdo do que incorporava@uietacdes filosoficas de
Heidegger desde o seu confronto com o trabalho dent&o intituladoVon der
mannigfachen Bedeutung des Seiende nach Aristotg&82) com o qual Heidegger se
defrontou desde 1907, e através da descoberta &mddgica da intencionalidade e do novo
método e tarefa filosofica que dsgischen Untersuchungen (1900-190d¢ Husserl
inauguravam, com as quais Heidegger se depara &&) é8contra-se agora aberto ao mesmo
tempo numa diregdo também de carater eminenternenteenéutico e historico, na esteira da
critica histérica de Dilthey, que segundo Heideggetornou trivializada e cuja tendéncia, em
direcéio ao que ele considera decisivo na posic@ilthey, ele pretende recupetar

Seguindo o caminho dos escritos prévi@&eae Tempadois ganham inicialmente um
significado especial na direcdo da preparacdo desigto, a partir da idéia de um
desenvolvimento da pesquisa filoséfica como umamberéutica fenomenoldgica da
facticidade. Sdo ele?hdnomenologische Interpretationen zu Aristotglesrso dado no
semestre de verdo de 1922 em Freibu@jtologie (Hermeneutik der Faktizitafliltimas
licoes dadas no semestre de verdao de 1923 em fgkibu

Nessa sua primeira tarefa de uma interpretacaorfenologica de Aristoteles, toda a
primeira parte é dedicada a situacdo hermenéutieapeetende fornecer uma interpretacéo
filosofico fenomenologica. Na direcdo dessa deteagho, Heidegger acentua que toda
interpretacdo tem que assegurar: a instancia a pgaronde a interpretacdo se desenvolve,

isto €, a situacdo de vida a partir da qual a pgacdo é motivada; a posicao prévia da

1 Faz-se interessante nesse contexto a andlise ljj® Z@paric em seu artig®D Ponto Cego do Olhar
Fenomenolégicoquando ele avalia a posicdo fenomenoldgica deddeer ndo na diregdo da fenomenologia
eidética transcendental husserliana, mas na temtdéi desenvolver uma fenomenologia em confluérmia a
posicdo hermenéutica de Dilthey. Diz ele: “Heidegdea em Ser e Tempd1927) e repetird na carta a
Richardson (1962) que, desde as suas primeiraatiterst de responder a questao sobre o sentidordelse
sempre procedeu de acordo com o principio fundahets fenomenologia. Entenda-se: com o principio
fundamental da fenomenologia reinterpretado agBt@mente e ndo platonicamente, como faz Husserl.
Tomado nesse sentido, o principio pede deigarque o ser smanifestecomo presencao tempoe ndo como
algo atemporal. Pede, ainda, que o ser-presengargsjtrado a partir dele mesmo e ndo apenas inspelc
dentro das condi¢des da intuicdo possivel. Em ndesse principio, Heidegger continuara a luta hliaaar
contra as ‘construcdes flutuantes’ e ‘abstrata&’'q&e agora, aquilo que se opde a tais construEiesdo mais

as esséncias husserlianas, o ser absoluto, masidosemporal e concreto do ser (presenca) doedatmesmo.

E nesse ponto que Heidegger recorren@rnenéuticaliltheyana, isto é, & sua anélise descritiva ddvsmano
‘que existe como pessoa agindo na histéria’ (Hegded 925b, p. 163 [citagdo correspondente ao tdato
Prolegomena]) ainda que tenha que dissolvé-la tamB®@r essa razdo, Heidegger chamara a sua pagcao
fenomenologidiermenéuticd (Z. Loparic, O Ponto Cego do Olhar Fenomenologia: O que nos faz pensar.
Cadernos do Departamento de Filosofia da PUC-Riméhagem a Martin Heidegger por ocasido do vigésimo
aniversario de sua morte; nimero organizado podotAbranches; vol. 1, n. 10, pp. 135-136, oututhe
1996, grifo do autor).



34

tematica que se ha de interpretar e que se engoetramente determinada, ou seja, 0 “como
gué” o objeto a ser interpretado se encontra premde determinado de maneira acabada
numa determinada compreensao; e o curso atravgisatle a meta em direcao a qual o objeto
tematico sera interpretado, de acordo com a origamquestdo decisiva preparada na
interpretacatf. Assim, toda a tarefa da primeira parte dessalttabse incumbir& de tornar
clara essa conjuntura da interpretacéo e seu samifllosofia.

O primeiro aspecto a ser acentuado € o carateéribist dessa conjuntura da
interpretacdo, que caracteriza a situacado hermeagetcomo a histéria mesma se constitui
hermeneuticamente. No intuito de apresentar talctanistica da interpretacdo e da histéria
como tal, Heidegger acentua que:

A situacdo da interpretacdo, como a apropriacaopoeensiva do
passado, é sempre tal como uma atualidade vivast@ria mesma,
como passado apropriado no compreender, amadw@verespeito a
sua capacidade, com a originariedade da escolhsivdee formacéao
da situacdo hermenéutica. O passado se abre sosegnutedo a dada
medida da decisividade e forca do poder de abertioagual uma
atualidade dispd&

Se anteriormente a preocupacéo de Heidegger swvagiara o carater da estrutura da
compreensao da ciéncia historica, agora, ela ¢a pala a estrutura mesma do compreender
histérico e da histéria mesma como tal e para oontlseu desenvolvimento. Esta mesma
acontece como passado apropriado no compreendentgu@reta; tem entdo a conjuntura da
situacdo hermenéutica, que procura, cada vezpietar o passado a partir de tal poder de
apropriacao.

Além disso, a apresentacdo da conjuntura da Sibuaermenéutica como um
modo através do qual se da o compreender histérm@répria histéria como tal, ndo esta
pensada mais diretamente em funcdo da ciénciaibasténas da propria tarefa da Filosofia e
da orientacao fundamental do filosofar como takddedirecédo, pois, continua Heidegger:

A originariedade de uma interpretacao filosoficadegermina a partir
da seguranca especifica, na qual a pesquisa fitased assegura de si

12.Cf. M. HeideggerPhanomenologische Interpretationen zu Aristotedésttgart: Reclam, 2003, pp. 5-6.

13 M. Heidegger.Phanomenologische Interpretationen zu Aristotefes8. No original: ,Die Situation der
Auslegung, als der verstehenden Aneignung der Vigigyaen, ist immer solche einer lebendigen Gegenwart
Die Geschichte selbst, als im Verstehen zugeeigvietgangenheit, wachst hinsichtlich ihrer Erfal3le#riknit

der Urspriinglichkeit der entscheidenden Wahl undféumung der hermeneutischen Situation. Vergangenhe
offnet sich nur nach Maf3gabe der Entschlossenhéditkuaft des AufschliRenkdnnens, Uber die eine Geget
verfugt." Aqui se faz importante pensar na metafieauma porta trancada (o passado), que somenéeseod
aberta se alguém (a atualidade), decidido a abdidpde ja da chave e usa da forca nescessaaalpsiranca-

la e abri-la. A atualidade tem este poder frentpassado.



35

mesma e de sua tarefa. A representacédo que dilosm de si mesma
também j& decide a postura de sua atitude fundaimesrte orientada
na direcdo da histéria da filosofia.

A partir da conjuntura da situacdo hermenéuticgaraaperguntado como, a partir
dela, uma interpretacdo filosofica pode ser fowheadriginariamente, de modo a, numa
atualidade viva, abrir o passado como tal. Comdoadfia pode ter esse poder? De que
maneira dispde da chave para destrancar e aborta go passado numa atualidade viva?
Como se pode determinar a interpretacéo filosgimanedida desse poder de abertura da
histéria? Aqui se vé ja preparado o carater de tamefa hermenéutica para a filosofia, sua
funcao historica, e a apropriacdo do metodo prggara o exercicio de tal funcéo.

Assim um esclarecimento da situacdo hermenéutita iaterpretacéo filosofica, diz

Heidegger, cresce com a seguinte convicgao:

A pesquisa filosofica segundo seu carater de sentanto que ela ndo
se ocupe meramente por ser mediocremente formatvalgo tal qual
um “tempo” que nunca pode tomar emprestado de ;outie também —
desde que se tenha compreendido isto e seu possaéto de
realizagdo no ser-ai humano — é algo tal que ngueegeré arrogar-se o
direito de permitir e de poder diminuir a cargaflec@o das questbes
radicais dos tempos advindos. A possibilidade \efedie uma pesquisa
filosofica chegada a ser para o passado a partgedefuturo nunca
pode ser instalada nos resultados como tais, madafse na
originariedade da questdo jamais alcancada e danwate preparada,
que é capaz de, através dela, como problema maoésloertante, se
constituir sempre numa nova atualidate.

Comeca a se tornar pois decisiva a necessidadvaedm conta o “ente” em fungéo do
qual a pesquisa filosofica existe e para o quatsma desempenha uma determinada tarefa, e
que se constitui a0 mesmo tempo como seu “objetéprm, por assim dizer: o ser-ai

humano, sua vida fatica mesma, que no saber sentemocompreendida historicamente.

Compreendé-lo em e a partir de sua histéria mesmpergunta pelo carater de ser que ai se

4 |bidem. No original: ,Die Urspriinglichkeit einerhjosophischen Interpretation bestimmt sich aus der
spezifischen Sicherheit, in der philosophischersétmung sich selbst und ihre Aufgaben hélt. Die é&tikeng,

die philosophische Forschung von sich selbst umckdekretion ihrer Problematik hat, entscheidetraachon
ihre Grundhaltung zur Geschichte der Philosophie®.

'3 Ibiden, pp. 9-10. No original: ,Philosophische §atung ist inrem Seinscharakter nach etwas, was, 2éit’

— sofern sie nicht lediglich bildungsméafig darumsdrgt ist — sich nie von einer anderen erborgemkaher
auch etwas, das — so es sich und seinen mdgliclistuhgssinn im menschlichen Dasein verstander- Imét

mit dem Anspruch wird auftreten wollen, kommendeiteh die Last und die Bekiimmerung radikalen Fragen
abnehmen zu dirfen und zu koénnen. Die Wirkungsrobkéit einer zur Vergangenheit gewordenen
philosophischen Forschung auf ihre Zukunft kann inieden Resultaten als solchen gelegen sein, sonder
grundet in der je erreichten und konkret ausgetdldeFrageurspriinglichkeit, durch die sie als Pmble
weckendes Vorbild stets neu Gegenwart zu werdemagr



36

encontra em jogo, se faz pois a tarefa da pesdiosafica em sua tarefa eminentemente

hermenéutica de uma apropriacao histérica.

Assim — diz Heidegger — apropriacdo cuidaddbda histéria quer dizer
porém — e muito mais para um presente, cujo cardgéerser €
constitutivamente consciéncia historica: compreendalical, que,
respectivamente, instalou uma determinada pesfjlaséfica passada
em sua situacdo e colocoupara esta sua preocupacdo fundamental;
compreendemao significa tomar pelo conhecimento constatawias
repetir'’ originalmente o compreendido no sentido da simagde
mais propriamente lhe convém e no sentido do gseséuacao se faz
compreendidd®

Nisto se constituira ademais e também de manen@dafaental o carater propriamente
critico da pesquisa filosofica e a sua orientag@®, na medida em que se constitui como
critica da historia, ndo se orienta para esta nenitia@a as opinides constituidas no passado,
mas se volta para o presente, no qual o passadeti¢oe ainda que ndo seja contudo
propriamente compreendido no carater de radicadiddal situacdo digna de ser posta em
questdo que ele constittiTal concepcéo do significado da critica na tahefanenéutica da
filosofia, j& aqui antecipada e prelineada, serddaimais aprofundada nos termos da
destruicao da histéria da ontologia, que o poojietSer e Tempprepara. A compreensao do
retorno ao passado comme-peticdodas posi¢cdes de fundo que se encontram em jogo nas
questbes levantadas pela pesquisa filosdfica, domm de uma tomada de posicédo decisiva
do ser-ai frente a si mesmo, € um principio herotg® que neste trabalho nos
preocuparemos de aprofundar exaustivamente, paigcd que além de perpassar todo o
projeto deSer e Tempoomo tal, desde sua preparacao até o seu desiementa nos escritos

posteriores, é decisivo para a compreensao dearefa hermenéutica para a filosofia.

' O verbo aleméabekiimernaqui adjetivado, significa propriamente afligirepcupar. Apenas por uma questdo
de estilo traduzimos simplesmente por cuidado. Masportante levar em conta que Heidegger tem aia vi
que trata-se de um cuidado pois carregado de atengéfunda consideracao, que ndo pretende dinomeso

e aflicdo das questdes radicais, mas, propriantitear-se afligir por elas.

" Este conceito, para ndés consideravelmente sigtiific na apropriacdo do método hermenéutico noefwoj
filoséfico heideggeriano, ndo deve ser pensado lesmente como uma mera repeticdo, no sentido que
entendemos geralmente, mas no sentido de certo metidorico de urfipedir de novo”, ou retomar, ir buscar
novamente (como se pode traduzir ao pé da leteavesbo em portugués).

'8 M. HeideggerPhanomenologische Interpretationen zu Aristotedgs cit., p. 11, grifo do autor. No original:
»50 bekimmerte Aneignung der Geschichte besagt ainelr gar fir eine Gegenwart, in deren Seinscharakt
das historische Bewustsein Kkonstitutiv ist: radikadrstehen, was jeweilen eine bestimmte vergangene
philosophische Forschung ihrer Situation undfur diese in ihre Grundbekiimmerung stellterstehen das
heil3t nicht lediglich zur konstatierenden Kenntnehmen, sondern das Verstandene im Sinne der &gens
Situation und fur diese urspringliehederholert’

19 Cf. M. HeideggerPhanomenologische Interpretationen zu Aristotedgs cit., p. 12.



37

Desse modo, comeca a ser fixado entdo um esclaeiwindo método hermenéutico e
da tarefa eminentemente histérica a qual se prastagdida que se p6e em fungdo da
pesquisa filos6fica como tal, esta mesma comprdaném seu carater eminentemente
historico, ja que tem como objeto o proprio semanano em sua facticidade, historicamente
determinado. Por isso diz Heidegger: “A fixacdo plesicdo de fundo historica da
interpretacdo amadurece a partir da explicagdcedtide da pesquisa filoséfica, cujo objeto
foi determinado de maneira indicativa comfaeticidade do ser-ai humano como .

A partir de entdo, esta se torna a orientacacafimedhtal da filosofia heideggeriana. A
determinacdo do carater de ser do ser-ai factiém da determinacdo do horizonte a partir
do qual o ser-ai fornece para si mesmo, historintan@ima compreensao de ser, a saber, o
tempo, € 0 que se tornara decisivo na pesquisa gaguiante. J4 nesse texto, que entao
analisamos, pode-se ver praticamente um prelingantientoda a descricdo fenomenologica
do ser-ai em seu carater de ser coBwge (cura) e do seu sentido conxeitlichkeit
(temporalidade), que e®er e Tempsera amplamente desenvolvida. A partir dai, o jwopr
conceito de tempo, que outrora se encontrava pengaidamente em funcdo da ciéncia
historica, € agora pela primeira vez diretamentesaéo em funcdo do existir mesmo como
tal, e até como origem do carater histérico desigire antes mesmo de que esse existir seja
tomado como objeto pela ciéncia historica. Ja agliia Heidegger nessa direcédo
expressamentéa partir do sentidalestatemporalidadese determina o sentido fundamental
do histéricd’®:. Aqui, o horizonte da temporalidade aparece petagira vez compreendido
sob a forma de poder favorecer a possibilidadedgropriacdo do passado.

Nesta direcdo da determinacgdo do filosofar atredeésxecucdo de uma fenomenologia
hermenéutica da facticidade, e a partir da comgéeeprévia de seu objeto, a partir de um
prelineamento do carater de ser do ser-ai humanw @xisténcia fatica e histérica no
mundo, Heidegger comeca a extrair entdo uma premsapreensao do significado da
ontologia e da logica. Na medida em que a probiemdiloséfica se depara com o ser da
vida fatica, a fim de toma-lo como sua questédo o filosofia é neste sentido ontologia
fundamental; e na medida em que se encontra coen dasvida fatica no respectivomo

compreendido e interpretado num determinado disogug se apresenta como compreensao

20 M. HeideggerPhanomenologische Interpretationen zu Aristotetgs cit., p. 12, grifo do autor. No original:
.Die Fixierung der historischen Grundhaltung detetpretation erwéchst aus der Explikation des Sirger
philosophischen Forschung. Als deren Gegenstandenamnzeigenderweise bestimmt dalgische menschliche
Dasein als solchés

2 Ibiden, p. 24, grifo do autor. No originglAus dem Sinrdieser Zeitlichkeibestimmt sich der Grundsinn des
Historischen®.



38

de si mesmo conceitualmente determinada, filosgfineste sentido l6gica. Na medida em
gue relune em si a tarefa de pensar isso com oeqdepsira, a hermenéutica fenomenoldgica
da facticidade &, pois, ontologia e l6gica em seido originaf®.

Concomitantemente, exige-se 0 recuo historico georidesse ser concebido com o
qual se depara, e que, no fundo, é fruto do qugnatmente foi compreendido no interior dos
motivos e tendéncias de questbes radicais, comuass @ ser-ai fatico inquietou-se
filosoficamente, antes de ser conceitualmente adide. Com tal inquietude a atualidade ja
nao se depara mais, e o sentido de uma redescdbartasma consiste na tar&dastrutiva”
de uma filosofia hermenéutica fenomenoldgica, miatva de se apropriar da inquietude
passada, que esta na raiz de seu ser, outrora estdgque agora apenas conceitualmente
determinado e apreendido. Nisto consiste a idéided#ruicdo(Destruktion) que ja nesse
texto comeca a ser amplamente esbocada, e qu@aonaa tarefa hermenéutica da filosofia
em sua reapropriacao historica.

Esta preocupacédo para com a determinacdo funddnt@stérico-temporal, da tarefa
da filosofia tornou-se pois para Heidegger, como glia para Husserl, decisiva. Na diferenca
de que para Heidegger esta em jogo, além do cdetiemenoldgico da pesquisa e sua
orientacdo especifica, levar em conta o ente enst@ijuendo como egoidade pura ou
subjetividade transcendental, mas como o ser-&dofah vida fatica como tal em sua
determinacdo hermenéutica e historica.

A Ultima prelecao do semestre de verdo de 1923 elad@reiburg, que recebe o titulo
de Ontologia (Hermenéutica da facticidadeyem ndo somente a reforcar a idéia do
desenvolvimento de uma filosofia hermenéutica dadidade, orientada para a constituicdo
do ser da vida fatica como tal, como também sedssa intensamente em reforgar o
horizonte de preocupacdo com uma determinada &dudg filosofar como tal e incentivar a
proposta de lhe fornecer uma tarefa renovada del@acom o que ela, ou o pensamento que
guestiona historicamente, tem ou deve ter de mOpa perspectiva de compreender o
significado da filosofia como ontologia e levandem conta o prelineamento do modo de ser
da vida fatica como tal, quelrterpretacdo fenomenoldgica de Aristotelapartir do que ele
chamou nessa prelecdo a@muncio da situacdo hermenéuticggd havia amplamente
desenvolvido, ainda que ndo a exaustdo, como oefar8er e TempoHeidegger avalia a
determinada situacdo da compreenséo do signifiageéate de ontologia, e questiona como o

mesmo deve ainda ser compreendido na direcao delepeopde, assegurando que:

22 Cf. ibidem, p.29.



39

Os termos ‘ontologia’, ‘ontoldgico’ ... mencionanmuperguntar e
determinar dirigido ao ser enquanto tal; que sde gue modo, isso
gueda totalmente indeterminado.

Em memoéria d@v grego ‘ontologia’ significa também o tratamento de
questbes acerca do ser transmitidas pela tradicéo..

Em tal ontologia, contudo, ndo se coloca de modonala questéao
sobre qual ha de ser o campo do ser do qual sa passir o sentido
do ser decisivo, aquele que permita dirigir todar@blematica. Dita
questdo lhe é desconhecida e, por isso mesmo,ethdta também
distante até a propria procedéncia genética ceetdido.

A insuficiénciafundamental dantologiatradicional e atual € dupla: 1.
... Seu tema é o ser objeto, a objetividade derdatados objetos... e 0
mundo, porém nado considerado desdeeeai e as possibilidades do
existir, mas sempre através das diversas regidebjdws... 2. 0 que
disso resulta € que a ontologia fecha a si 0 a@ssate que é decisivo
para a problematica filoséfica: o ser-ai, desdea g para o qual ‘é’ a
filosofia.*®

Nessa direcdo, acentua-se cada vez mais a prgacupam a atitude do questionar e
sua situacédo no estado vigente da filosofia, eséapuvir em alto e bom tom a urgéncia de
recuperar a vitalidade do carater questionantdatofia®® e a possibilidade de que esta possa
ser reabilitada nessa direcdo de uma questionathiggensante, através de uma apropriacéo
do método hermenéutico e orientada para o existiroctal em sua facticidade. E na medida
em que a hermenéutica estd em funcdo da possitalida revitalizacdo do que na filosofia
esta em questdo, e na medida em que, a partituc@® hermenéutica, a filosofia pode
fornecer a posicdo em que o ser-ai fatico estaademenéutica encontra o seu lugar como
um metodo que seja apropriado ao filosofar. Pop iskeidegger acentua que “na
hermenéutica o que se ha de configurar primeiraan@rt posicao desde a qual seja possivel

perguntar, questionar de modo radical, sem demaftesar pela idéia tradicional de

% M. Heidegger.Ontologia (Hermenéutica de la Facticidadyersiéon de Jaime Aspiunza. Madrid : Alianza
Editorial, 1999, pp. 18-20. (GA, pp. 2-4), grifo dautor. No original: ... die Termini ,Ontologie’,
,ontologisch’... bedeuten: ein auf Sein als solcgeschtetes Fragen und Bestimmen; welches Seinwied
bleibt ganz unbestimmt. In Erinnerung an das gisatteév bedeutet Ontologie zugleich die auf dem Boden der
klassischen griechischen Philosophie fortwucheemigonenhafte Behandlung Uberlieferter Fragen arSeén.
(...) In solcher Ontologie wird aber die Frage, saugdchen Seinsfeld der entscheidende und alle Emwdtik
fuhrende Seinssinn zu schopfen sei, Uberhaupt gestellt. Sie ist ihr unbekannt, und damit blafbt auch
selbst ihre eigene sinngenetische Abkunft verseklosDas grundsatzlichéngeniigen detiberlieferten und
heutigen Ontologie ist ein doppeltes: 1. Fur sie ist von Anfang anefmh das Gegenstanskin,
Gegenstandlichkeit von bestimmten GegenstanderGaeggnstand fur indifferentes theoretisches Meinamd
allenfalls durch die Gegenstandsgebiete hinduiehelt, nicht aber aus Dasein und Daseinsmdoglithike
(...) 2. Was daraus entspringt: Sie verlegt sich degang zu dem innerhalb der philosophischen Broatik
entscheidenden Seienden: Dem Dasein, aus dem unda$liPhilosophie ,ist'.“ (M. Heidegge©ntologie
(Hermeneutik der FaktizitaitiGesamtausgabe. Il. Abteilungen: Vorlesungen. B&8d Frankfurt am Main:
Vittorio Klostermann, 1988, pp. 1-3.

24 Cf. ibidem, pp. 21-22 (No original, p.5).



40

homem™®

. Caracterizando este sentido funcional da hermgaéabmo tal, a fim de que a
filosofia dela se aproprie e cumpra a tarefa qeectirresponde, ele ainda reforga dizendo que
“a hermenéutica ndo € ela mesma filosofia; o qaegeisera € simplesmente submeter a
‘consideracdo bem disposta’ dos filésofos atuais assunto até agora relegado ao
esquecimento®
Através de uma analise do ja interpretado em saai@talidade Jeweiligkei}, a
prelecdo avanca procurando exprimir o modo objetemo a filosofia e a consciéncia
historica fornecem para o ser-ai fatico uma coma@e de si mesma tornada publica, atraves
da qual o ser-ai assegura-se de si mesmo, assdgisgrde seu ser como tal. E acentua
Heidegger quéo decisivo” é que essa seguridade sempre quer ser tida justapmtialgo
objetivo” e nela, um determinado horizonte temporal detexnon significado de sua
compreensao:
A consciéncia histérica faz que o ser-ai apareceeimd pleno de seu
ser-que-tem-sido [Gewesenseind] objetivo; a filosofia, na
inalterabilidade dser-sempre-assimAmbas colocam o proprio ser-ai
perante seu presente maximo e puro. Na caract@oizagjetiva se pde
em jogo a determinacdo do tempo. O porqué se hdeegaplicar®
Se na prelecao anterior se prefigurava uma datadaicompreensao do conceito de
tempo em funcdo da possibilidade de uma genuinaraga@acdo do passado, enquanto
reapropriacdo do que na filosofia encontra-se paomnte em questdo, projetando a
possibilidade de uma genuina re-peticdo do querestdrigem das questdes radicais, sem
querer aliviar 0 peso e a inquietude das respecipasicoes em jogo nas questdes, aqui
aparece compreendido o significado desse mesmpontei temporal na perspectiva ndo da
possibilidade do que esta por ser reapropriado, maaperspectiva do que ja se encontra
apropriado na atualidade do ja interpretado da ceemsao atul.
Comecam a jogar entdo aqui as duas orientacog®tais, ou modos de ser possiveis

do ser-ai no horizonte da temporalidade. Um que podiduzir a uma reapropriacdo do que

% M. HeideggerOntologia..., op. cit.p. 36. No original: ,In der Hermeneutik wird erstrdStand ausgebildet,
radikal, ohne Uberlieferten Leitfaden der Idee Mébngu fragen.” (M. Heidegge@ntologie.., op. cit.p. 17)

% |biden, p. 39. No original: ,Die Hermeneutik iselisst nicht Philosophie; sie méchte den heutigen
Philosophen lediglich einen bislang in Vergessdantygratenen Gegenstand zur ,geneigten Beachtung’
vorlegen.” (Op. cit., p. 20).

" Talvez aqui poderiamos pensar no conceito de &asén sentido dao 17 v sivar aristotélico.

%8 |biden, p. 86. No original: ,Das geschichtlichevBeRtsein &Rt das Dasein begegnen im vollen Reithtu
seines objektiveGewesenseinsglie Philosophie in der Unveranderlichkeit dimsnersoseinBeide bringen das
Dasein selbst vor seine hochstmdgliche und r&iegenwart Die Zeitbestimmung ist bei der gegenstéandlichen
Charakteristik im Spiel. Warum, das muf3 verstaihdijemacht werden.” (Ibidem, p. 65).

9 Vemos nessas exposicdes um prelineamento do q®&eem Tempsera compreendido na diferenca de uma
temporalidade da historicidade prépria e de umateailidade imprépria, que analisaremos mais adiante



41

na tradicdo ha de proprio através de uma re-petieésiva do que na mesma se encontra
também decisivamente em questdo. Outra que, endobo que deve estar em jogo nas
questdes decisivas, se constitui apenas numa tag@tapublicamente divulgada dos feitos
do passado, através das quais 0 ser-ai encobteseisem questao para si mesmo, atraves de
respostas prontas, “objetivamente comprovadas§gma® o0s conceitos de mao em mao sem
retomar a origem decisiva de sua formac¢éo em nseguestdes decisivas.

A partir dessas determinacdes podera Heidegger wat necessidade de uma critica
histérica e da sua orientacdo decidlva

J& nessa prelegcdo, como também na anteriormentengmranalisada, quedari
esclarecido que “a desconstrucéo [da tradicéo]seunponto de partida na desatualizagdo do
momento present&” O retorno ao passado, no sentido de uma re-paliéisiva do mesmo,
tem em vista, contudo, apenas um retorno diretlogofia grega como tal, e em particular, a
Aristételes, “para ver como 0 que era originarioale queda encoberto, e para ver como nés
estamos em meio a essa decafd® orientacéo para a questdo decisiva, que nesseticio
esta em jogo, e para um esclarecimento do horizemeoral em que tal re-peticdo se faz

possivel, serd somente posteriormente pensada.

2.3. A compreenséo do conceito de tempo na filadwrmenéutica fenomenologica

A conferéncia proferida perante a Sociedade Témdde Marburg de julho de 1924 é
o primeiro trabalho de Heidegger que entdo comegdaeimatizar, ou para melhor dizer, a
preparar o caminho para a tematizacdo de uma cengiée explicita do conceito de tempo
em funcao da vida fatica como tal, em si mesmafiist-hermenéutica. E a partir de uma tal
compreensao temporal que uma filosofia hermenéfgicamenoldgica deverd empreender
sua tarefa histérico-critica de uma re-peticdo de @sta decisivamente em questdo na

historicidade do ser-ai que interroga.

30 Cf. ibidem, p. 99. No original, pp. 74-75.

31 M. Heidegger,Ontologie..., op. cit.p. 100. No original: ,Die Abbau nimmt seinen Ausgabei der
Vergegenwartigung der heutigen Lage.” (Op. cit7$).

%2 |biden. No original: ,... um zu sehen, wie ein bestites Urspriinglich zu Abfall und Verdeckung kommit,
und zu sehen, dal3 wir in diesAbfall stehen.” (Ibidem, p. 76, grifo do autor). Ndo éa fue a prelecéo do
semestre de verdo de 1924 em Marburg tratara jestendosGrundbegriffe der aristotelischen Philosophie
(Conceitos fundamentais da filosofia aristotéligapticamente seguindo a orientacéo decisiva quergéio se
esbogou de um retorno direto a Aristoteles. Laes& movamente determinado o principio da re-petigino
principio fundamental da hermenéutica e seu sggib na tarefa filoséfica e uma determinacao deake
factico e da temporalidade propria a partikdopog tematizado por Aristoteles.



42

Os aspectos decisivos abordados nesta conferémaanstituem nas referéncias aos
diferentes modos de compreensao da estrutura tahgrarfuncdo do determinado modo de
ser tematizado: o aspecto do tempo como plenitpde,referéncia ao eterno, tipica da
interpretacdo teoldgica paulina, na teologia crist@o discutida, mas apenas apontada; o
aspecto do tempo como “quanto” do movimento, prtesaa concepc¢do fisico-natural; e o
aspecto do tempo tomado por referéncia a vidaiaoddatica, que fornece a possibilidade de
sentido tanto da temporalidade fisico-natural calademporalidade histérica como tal em
seus aspectos proprio e improprio.

A primeira coisa, da qual queremos nos incumbia@féa de nos afastar, é da
interpretacdo — ao N0sSso ver ndo sempre esclaracedpe nos mete em muitas confusdes —
que se da a compreensdo do tempo desenvolvida @dedder, alegando gue mesmo
extraiu o conceito de temporalidade, do qual faz, us experiéncia teologal cristd do tempo
e/ou da ética aristotélicaque se achou de rotular e univocizar atravésaheeito grego
kairés, por oposicdo ao crorfasTal interpretacéo ndo sé obscurece a origem sieoberta
heideggeriana — o fenbmeno do tempo como tal ers gakas determinacdes — (pois ou
impede uma compreensdao mais precisa da mesma esva &m direcbes misticistas ou
ainda a usa para atestar uma espécie de plagieodiohecido), como se mostra em muitos
casos desconhecedora do significado da experiéristd do tempo e, a partir dai, encobre o
seu significado originario, a medida que simplegman confunde com a experiéncia do
tempo, cuja interpretacao foi levada a cabo emdsifitoséficos por Heidegger.

Tal interpretacdo pode se prestar aos objetiviisasiprojetados pelos autores que a
desenvolverart, mas ndo se torna esclarecedora da compreens@mpo desenvolvida por
Heidegger no carater que |he é proprio porque allitznou pode talvez tornar estéril por
carrega-la de preconceitos — estes nem sempre bgiaraente esclarecidos ou as vezes
simplesmente univocizados na direcdo do tempo ceenplido através do que pode ser

considerado apenas uma de suas determinacfesldgma) —, nem da a compreender a

% Digo rotular porque nas proprias cartas paulinesperiéncia teologal da temporalidade crista s fxada
simplesmente pelo uso da palavra kairos, por oposa@ cronos. Para que se veja isto basta quensalizoe
compare os textos, inclusive por Heidegger citadas;arta aos Galatas 4,4 e aos Efésios 1,9. Aefesér ao
tempo Paulo se utiliza no primeiro texto do teggmvog e no segundosarpog. Esta em jogo na experiéncia
paulina os dois aspectos do termo numa mesma érpgxiteologal, a qual se precisa ter atencéo. Asmmo
tempo seu carater de definitividade e redencadfisalvnos termos da fé cristd e do messianismoépicof
isaitico ndo devem ser perdidos de vista.

% Aqui referimo-nos especificamente aos importaettsdos de: Frangoise DastHeidegger e a questéo do
tempqg traducdo portuguesa de Jodo Paz, Lisboa: IlmstiRibget, 1997, pp. 31s; John D. Caputo,
Desmistificando Heideggetradugé@o portuguesa de Leonor Aguiar para Textbstras, com revisdo cientifica
de Maria José Figueiredo, Lisboa: Instituto Piad&98, pp. 20. 68-69. 76; e Marléne Zaraderdivida
impensada:Heidegger e a heranga hebraica, traducdo portuglesailvia Meneses para Textos e Letras,
Lisboa: Instituto Piaget, 1999, p. 195-211 (estend bem mais amplo e detalhado).



43

experiéncia teologal crista do tempo, porque n@esenvolvendo de maneira propriamente
teoldgica, acaba por confundi-la. A tal esclarecitoeo préprio texto dessa conferéncia se
presta de uma maneira muito clara e segura, ainelano propriamente a desenvolva como
tal, apesar de apresentar linhas muito clarasyrarpossivel desenvolvimento na experiéncia
teoldgica crist?.

Nesta diregcao Heidegger inicia a sua conferéneidaado que se poderia interpretar o
tempo por referéncia a eternidade. Mas se assimsesse haveria que se empreender uma
tarefa teologica que deveria levar em conta “cagéramano como ser perante Deus, 0 seu ser
temporal na sua relacdo para com a eternid@de”ademais, se esta teologia é caracterizada
como tarefa da religido crista, ha que se levacenta ainda que “a fé cristd deve ter em si
mesma uma relacdo com algo que aconteceu no tengoono se ouviu, a um tempo do qual
sera dito: ele foi o tempo que ‘entdo foi o temfemificado...”.”".

Contudo, ele alega que ndo tomard esse camintdg @ vista que “o filésofo ndo
cré” e gque quando o mesmo questiona em torno dpaetale estd entdo decidido a
compreendep tempo a partir do tempou seja, dargr, que se apresenta como eternidade,
constituida, porém, como um mero derivado do sepoeal™®.

Assegura entdo que sua investigacdo ndo é portaokdgica, ndo sendo também
filosofica, se a filosofia for compreendida no sédmide uma tarefa que se propde a “fornecer
uma determinacdo sistematica universalmente vélideempo®®, coisa que a orientacéo da
conferéncia ndo pretende trazer a tona. Tratar-eatdo, de oferecer uma interpretacdo que
se situa em um solo, por assim dizer, pré-cient{fforwissenschaftlich)Aqui tentara entao
Heidegger de maneira consideravelmente explicitgupgéar pelo tempo, na medida em que
esta questdo possa fornecer uma resposta atravgeatldse tornem compreensiveis os
diversos modos da temporalidade” e se deixe asseglasde sua origem, de uma possivel

conexao do que é no tempo com o que a propria tetigade é.*°

% Este tema podera ser desenvolvido de maneiraporisenorizada em outra oportunidade.

% M. HeideggerDer Begriff der ZeitTubingen: Max Niemeyer Verlag, 1995, pp. 5-6. Nigioal: ,Erstens
handelt die Theologie vom menschlichen Dasein & Sor Gott, von seinem zeitlichen Sein in seinem
Verhaltnis zur Ewigkeit."

37 |bidem, p. 6. No original;Zweitens soll der christliche Glaube an ihm selbst Bezugemaauf etwas, das in
der Zeit geschah, — wie man hort zu einer Zeit, den gesagt wird: Sie war die Zeit, ,da die Zeifiibet
war..."."

% Ibidem, p. 6, grifo do autor. No original: ,Der iRtsoph glaubt nicht. Fragt der Philosoph nachzkst, dann

ist er entschlosseuje Zeit aus der Zeit zu versteherw. aus denwér, was so aussieht wie Ewigkeit, was ist
aber herausstellt als ein blof3es Derivat des Zb##ins."

% |bidem, p. 6. No original: ,Die Abhandlung ist abauch nicht philosophisch, sofern sie nicht beensyt,
eine allgemein gultige systematische Bestimmungdiherzugeben.*

“9'|biden, pp. 11-12. No original: ,... der Frage hater Zeit liegt daran, eine solche Antwort zu gewin, dal
aus ihr die verschiedenen Weisen des Zeitlichseimstandlich werden, und daran, einen mdoglichen



44

Isto significard precisamente perguntar pelo temartir da compreensdo do modo
de ser do ente precisamente para o qual uma datstancompreensao do tempo se encontra
em funcéo e Ihe confere determinadas possibiliddéeser. O tempo sera perguntado em
funcdo do ser-ai mesmo, em sua vida fatica e cahnbigtérica, para assim liberar uma
compreensao do tempo como sentido do ser; e issorggdo de um ente que precisamente
nao tem o carater de ser no tempo como uma “casaral’”, mas como aquele ser que
propriamente temporaliza a partir de sua possdukdrelativamente a um fim (a morte), e
assim esta compreendido historicam&nte

O projeto de uma liberacdo da compreensao do itorteetempo em fungéo do ser-ai
em sua vida fatica e histérica, que se encontrasa be toda e qualquer questdo decisiva da
filosofia, pensado a partir da propria tarefa dosbfar como tal, comeca portanto a ganhar
félego, até desembocar na orientacdo que se toorfaya&ondutor do projeto deéer e Tempo
a saber, a questdo para o sentido do ser em Besa.projeto avanca, até que o tempo possa
ser determinado como horizonte de toda e qualgqurepreenséo do ser em geral.

Um dos ultimos trabalhos decisivos prévioSer e Tempaue vem a fornecer o
caminho para a conquista dessa posicao préviagjet@rque incorpora em si uma colocagao
e um despertar para a questdo do sentido do sdn t®mMo meta provisoria o tempo como
horizonte de toda e qualquer compreensédo do seyeeah € a sua prelecdo do semestre de
verdo de 1925 dada na Universidade de Marburg, @obitulo Prolegomena zur
Phanomenologie von Geschichte und N&tu® propdsito e fio condutor desta prelecdo s&o

delineados da seguinte maneira:

Queremos chegar a expor assim a historia e a matute modo a que
possamos visualiza-las antes de serem trabalhadas giéncias, de
modo a que vejamos ambas realidades em sua efeteviiesma. Isto
quer dizer, porém, conquistar um horizonte a pddigual a histéria e
a natureza possam chegar a se constituir. Esteohtei deve ser ele
mesmo um campo de constituicdo das coisas, a gartjual a historia
e a natureza emergem. Da liberacdo deste caanimta o0s
‘Prolegbmenos para uma Fenomenologia da Hiatére da

Natureza!

Zusammenhang dessen, was in der Zeit ist, mit deas, die eigentliche Zeitlichkeit, von allem Anfaag
sichbar werden zu lassen.”

“l As conquistas j& antecipadas nesta conferéncigeegdo um tratamento mais detido 8ar e Tempméao
exporemos aqui, do mesmo modo como ndo expusensosutims textos ja analisados, todos os elemeatos |
contemplados, que eB8er e Tempserdo melhor aprofundados e mais amplamente almwdidsso objetivo é
apresentar aqui este caminho preparatério em diragdssa obra e as orientacdes que acabaram fwnae
decisivas neste caminho para todo o projeto como ta

42 Cf. M. HeideggerProlegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs cit., p. 1.



45

Esta tarefa de liberacdo das conjunturas que sstitt@mm ante a
histdria e a natureza e a partir das quais elaaartseu ser, tentamos
levar a cabo nos caminhos de unigtéria do conceito de tem3d

Justamente neste projeto aparece explicitameniteeddh a relacéo entre interpretacéo
conceitual do tempo por referéncia a questao pa@rpreensao do ser do ente como tal.

Torna-se explicito que:

A histéria do conceito de temgn..a historia da descoberta do tempo
e ahistoria de sua interpretacdo conceituadto €, esta histéria € a
historia da questdo para o ser do eng historia da tentativa de
descobrir o ente em seu ser, carregada da respeciapreensao do
tempo, do respectivo nivel de elaboracdo concedaalendmeno do

tempo?*

O projeto como tal dessa prelecdo € decisivo erdssante, além de
consideravelmente vasto. Pois se estendia desde oueratacdo introdutoria ao carater
metodico geral da investigacao, o que significaraa determinacéo do sentido da pesquisa
fenomenoldgica e sua taref&’ até a anélise do fenémeno do tempo como tahdota partir
dai analisado a historia da interpretacdo condeitogdempo em Bergson, Kant-Newton e
Aristoteles, pretendia ainda, nessa base, elabdnarizonte para a questdo do ser em geral e
do ser da histéria e da natureza em particulayeapnstituia a finalidade da prelet&d
ficava aqui pois ainda aberto o caminho na dired@aue o texto de habilitacdo de 1918
estava interessado em trilhar, tendo em vista cargabise do fenébmeno do tempo mesma se

constituia comdpreparacéo para a possibilidade de uma compreensigtorica™’.

3 M. HeideggerProlegomena..., op. cifp. 7, grifo do autor. No original: ,Wir wollen Gesichte und Natur so
herausstellen, dal3 wir sie vor der wissenschaétlicBearbeitung sehen, da’ wir beide Wirklichkeiteihrer
Wirklichkeit sehen. Das besagt aber: einen Horizgevinnen, aus dem heraus erst Geschichte und Natur
abgehoben werden kdnnen. Dieser Horizont muld seiostFeld von Sachbestdnden sein, aus dem sich
Geschichte und Natur abheben. Von der Freileguresedi Feldes handeln djfrolegomena zu einer
Phanomenologie von Geschichte und NatDiese Aufgabe der Freilegung der Tatbestédndevati€&eschichte
und Natur liegen und aus denen heraus sie ihrg®simnen, versuchen wir auf dem Wege ef@eschichte des
Zeitbegriffsin Angriff zu nehmen.”

“ |bidem, p. 8, grifo do autor.No origingDie Geschichte des Zeitbegriffst... dieGeschichte der Entdeckung
der Zeitund die Geschichte ihrer begrifflichen Interpretatiod. h. diese Geschichte ist dizeschichte der
Frage nach dem Sein des Seienddie Geschichte der Versuche, das Seiende inmme8®&n zu entdecken,
getragen von dem jeweiligen Verstandnis der Zeity gder jeweiligen Stufe der begrifflichen Ausarbeq des
Zeitphdnomens*

“ |bidem, p. 11, grifo do autor. No originagine Bestimmung des Sinnes der phanomenologisebesthung

und ihrer Aufgaben.”

6 Cf. Ibidem, p. 10-11.

4" |bidem, p. 10, grifo do autor. No originaldie Vorbereitung fiir die Méglichkeit eines hisisrhen
Verstehens.”



46

Apesar do vasto alcance a que o projeto da prelgsdwa, a investigagéo foi contudo
desenvolvida unicamente até a liberacdo do fenérdentempo como tal, ndo tendo sido
tratada, portanto, a sua interpretacdo conceitral muito menos a analise desta no decorrer
da historia através de Bergson, Kant-Newton e éte#ts. Desse modo, a elaboracdo do
horizonte para a questdo do ser em geral e daihigt@a natureza em particular fica assim
em suspenso, vindo a poder ser de novo retomadansemo projeto d8er e Tempoomo
tal.

Este caminho aberto pela prelecéo se tornara degsira o projeto d8er e Tempo
A liberacdo de uma compreensédo do fendmeno do temgpe interpretacdo conceitual se
tornou uma exigéncia, justamente porque Heidegassqu a perseguir a indicacdo de que é
em funcdo do tempo e da interpretacdo conceituatedéenémeno que os diversos
significados do ser se fazem compreendidos, isté @p horizonte do tempo que uma
compreensdo do ser se petfaAssim é que o propdsito &er e Tempexigira entdo que se
alcance antes uma meta provisoria: € preciso aesdobrar uma resposta para a pergunta
sobre o0 que é o tempo. Sera preciso antes expamizphte em que a questao para o sentido
do ser encontra o seu lugar e pode ser colocada.

O projeto deser e Tempe a repercussdao do mesmo em varios textos pasteao
obra como tal representam antes de tudo a tentif@arnecer a interpretacao do tempo
como o horizonte de toda e qualquer compreens&erdem geral, a exposi¢ao do horizonte
gue se apresenta como meta provisoOria para alcampgapdésito de uma elaboracao concreta

da questdo do ser e de um despertar para o seaticliocacéo dessa questio.

“8 Tal indicac&o seréa depois perseguida nas duagbéBepara as quais aponta, nominadas por Heidegger
LZeitlichkeit* e, Temporalitat”.

“9 Extremamente interessante é ainda no texto desksfo toda a analise preparatéria, que ja nZonsais do
mesmo modo discutida efer e Tempona qual esta em jogo a discussdo do sentidoeéatda pesquisa
fenomenologica. Ai Heidegger ndo somente forneca interpretagdo dos conceitos extremamente relevant
para a fenomenologia, a saber, intencionalidadseicéo categorial e sentido dgpriori, na dire¢do que lhe
convém, como também procura expor as tendénciasies das pesquisas de Husserl, Dilthey e Schater,
quais ele procura radicalizar.



TERCEIRO CAPITULO
O projeto de Ser e Tempo como tal e as tarefas que |he correspondem

Neste caminho para a elaboracéo do projetS8atee Tempaa critica fenomenologica
e histdrica foi radicalizada e amadurecida na dwoeta possibilidade de chegar a elaborar, de
modo suficiente, a questao para o sentido do sgunslo Heidegger ainda ndo questionada e,
por isso mesmo, esquecida e assumida de modoitast@nte improprio na histéria da
metafisica. Somente enquanto 0 pensamento pudeimematar-se na perspectiva da
elaboracao da questéo para o sentido do ser, pet@iconstituicdo de uma ciéncia do ser em
sentido absoluto, como sugeria Husserl, € que dendamente se pode reencontrar naquilo
que a filosofia é, quer e deve ser, e naquilo beecbnfere sua propria especificidade e sua

propria justificacao.

Nesta direcdo o propoésito dger e Tempaonsistird na “elaboracdo concreta da
questdo para o sentido ter’”, tendo como meta provisoria do tratado “a intetacdo do
tempocomo o horizonte possivel de toda e qualquer ceems&o do ser em geralE neste
horizonte de colocacdo da questédo para o sentiderdgueSer e Tempeé engendrado como
projeto filoséfico e € nesse horizonte que, numptalieto, se pretende “despertar uma
compreensdo para o sentido dessa quést&o”

Segundo Heidegger, se faz necessario preparardesgpertar para o sentido da
questdo justamente porque, “embora nosso temporrsgua 0 progresso de afirmar
novamente a ‘metafisica’, a questdo aqui evocaidanceesquecimentd” Este despertar para
0 sentido da questdo ndo se configura, contudop aoma re-elaboracdo de uma ciéncia do
ser em sentido absoluto como sugeriu Husserl, coasp o proprio Heidegger o diz, “nés nos
consideramos dispensados dos esforcos para desenvohovamente uma
yyavrouaxia rEpl ¢ ovorag .

O que se pretende, pois, antes de tudo, € posiesenano horizonte desse

esquecimento histérico da questdo e despertar ddépgia para o sentido de coloca-la.

! HeideggerSer e Tempap. 24, grifos do autorNo original: ,Die konkrete Ausarbeitung der Frageeh den
Sinn von,Sein’ ist die Absicht der folgenden Abhandlung. Die tptetation derZeit als des mdglichen
Horizontes eines jeden Seinsverstandnisses Uberisailr vorlaufiges Ziel.“ (Sz, p. 1).

2 Ibidem. No original: ,.... ein Verstandnis fir d8imn dieser Frage zu wecken®. (SZ, p. 1).

® Ibidem, p. 27. No original: ,Die genannte Fragehisute in Vergessenheit gekommen, obzwar unseteizk

als Fortschritt anrechnet, die ,Metaphysik’ wiedarbejahen.” (Sz, p. 2).

* Ibidem, p. 27. No original: ,Gleichwohl halt maricls der Anstrengungen einer neu zu entfachenden
nyavrouaxia repl ¢ ovoiact (SZ, p. 2).



48

Enquanto “questdo metafisica’, a questdo para tdsedo ser “deve desenvolver-se na
totalidade e na situacdo fundamental da existénmanterroga’.

Esta se tornou portanto a orientacéo e tarefaidasigo pensamento heideggeriano
elaborados no projeto dger e Tempem termos do carater eminentemente critico que ele
comporta, e da posicdo em que se situa. A partaindfise feita até aqui, podemos perceber o
pretexto pelo qual Heidegger procura desenvolveurdemodo diverso o questionamento
filosofico. Nessa direcdo alguns elementos tornasamsonsideravelmente relevantes e nos
dao uma orientacédo do que ele pensa que deveaeeasiago na filosofia de maneira decisiva,
orientacdes essas que ele mesmo procurara segigseavolvimento do projeto:

1. Compreender o que a filosofia quer e deve ser @elige confere a sua prépria
especificidade e justificacdo perante todo o saém disso tendo em vista a situacao
atual deste saber;

2. Compreender a Filosofia em sua histdria ndo coma sénie de abordagens ou visdes
de mundo da qual uma historiografia pode se afp@dd maneira objetiva, mas como
um dos modos como o ser-ai colocado em questaseavd#vendo-a, fornece para si
mesmo uma compreensdo fundamental de seu ser, @uprofeta em cada
comportamento com o ente e o ser como tal;

3. Filosofar na perspectiva de um questionar historopee pde em movimento 0s
aspectos decisivos de cada questdo colocada, conre-petir histérico do que esta
decisivamente em jogo nas questdes levantadasiecidas;

4. Recolocar o questionamento fundamental em vistent® (ser-ai) desde o qual e para
o qual se desenvolve toda a filosofia;

5. Desenvolver uma compreensao para o ser e o salgide ente de modo a ndo toma-
lo novamente como objeto, mas como raiz de todaadgger objetivacdo, isto €,
interpretd-lo como ser-no-mundo-com-os-outros-e4@amorte (vida fatica e a
determinacao histérica que esta na raiz do sedédeeu ser como temporalidade);

6. Incorporar ao trabalho filoséfico o0 método adequemimespondente as tarefas que lhe
sao proprias;

7. Tornar explicita uma compreensdao do tempo comoztwate de toda e qualquer
compreensao do ser em geral; isto significa: dedeavou apreender uma concepcao
do tempo, de tal modo que a sua estrutura possasgreendida em fungdo do ser-ai

em seu carater eminentemente histoérico.

® Heidegger, Que é Metafisica, Heidegger Colecdo Os Pensadores, p. 51.



SEGUNDA PARTE
A apropriacao da hermenéutica no projeto

de Ser e Tempo e sua tarefa



50

De acordo com a compreensédo do que até aqui fendelwido a respeito do contexto
critico em que o projeto d&r e Tempo esta situado, e levando em conta aquilo que esta
como base das questdes decisivas do projeto, geztes agora discutir como se caracteriza
em Ser e Tempo a apropriagdo do método hermenéutico em funcurajeto como tal e do
elemento critico que comporta, e que significado ésta apropriacdo para o projeto e para

uma habilitagdo hermenéutica da tarefa da filoshageral.



PRIMEIRO CAPITULO
Pressuposicao do significado do método hermenéutipara o projeto deSer e Tempo

Antes de tudo queremos ressaltar que neste tralalihpreende-se a hermenéutica
por um lado e primeiramente como um método, istovémodo de comportar-se face ao que
interpela sempre por uma interpretagdo compreendf@ outro lado, leva em conta o que
Heidegger, em sua analitica existencial, fez des&®do, na medida em que o considerou
como a propria estrutura do compreender historiistencial e que, somente por isso, se
presta, ao mesmo tempo, a ser apropriado a pediasiica como tal, visto que esta tem
como ponto de partida ecomo meta a ser atingid@prip ser-ai historico, & propor¢do que
este € interpelado historicamente por uma inteapéet compreensiva do seu ser, com o qual
e em relacéo ao qual se comporta sempre ou de naaméiferente ou de modo questionante
e decisivo.

Compreendemos que em Heidegger essa apropriaféatisp da hermenéutica ao
filosofar se orienta em duas direcdes: 1) em relac@ma interpretacdo do ser que esta em
jogo na questéo (o ser-ai) e, neste sentido, utegretacdo desse ente como aquele que, na
medida em que é histérico, tem em seu ser a estrbarmenéutica; 2) e em relagdo a uma
interpretacdo desse ente, enquanto foi interpetaftbneceu uma resposta interpretativa de
seu ser, a partir de si mesmo, as questdes quie\sitadas e que, uma vez respondidas,
assinalam o projeto de ser historico que se pdeodwonizonte desses questionametos, em
cada comportamento seu face ao ente e ao seursertab Neste sentido é que se fala aqui
em uma Filosofia Hermenéutica, ou em uma habildtadd tarefa da filosofia em termos
hermenéuticos.

N&o se trata pois de tentar lancar mao de umaeméutica filosofica, como o fez
Hans-Georg Gadamer, por exemplo, de uma maneitartb@asampla e profunda na esteira da
tentativa de Friedrich Schleiermacher, desenvolvendha espécie de teoria geral da

compreensdoou uma interpretacdo da experiéncia hermenéuticaocuma experiéncia

! De fato assim ressalta Schleiermacher: “... queongicar para ela [a hermenéutica] este dominiosesm
totalidade e dizer que, em todo lugar onde houuatqyer coisa de estranho, na expressao do pensapwso
discurso, para um ouvinte, ha ali um problema qenas pode se resolver com a ajuda de nossa 'tdéria.
SchleiermacherHermenéutica:arte e técnica da interpretacalraducdo brasileira de Celso Reno Braida.
Petropolis: Vozes, 1999, p. 31. No original: ,icldchte dieses Gebiet gern ganz fiir sie [die Herrtighéi
Anspruch nehmen und sagen, Uberall wo es im Aukditac Gedanken durch die Rede fur einen Vernehnmende
etwas fremdes giebt, da sei eine Aufgabe, die ermitt Hiulfe unserer Theorie l6sen kénne." F. D. E.
Schleiermacher. Hermeneutik. Nach den Handschrfeanherausgegeben und eingeleitet von Heinz Kiemer
Vorgelegt am 12. November 1958 von Hans-Georg Gadam Abhandlungen der Heidelberger Akademie der
WisseschaftenPhilosophisch-historische Klasse. Jahrgang 1958 -Abhandlung. Heidelberg: Carl Winter
Universitatsverlag, 1959, pp. 128-129.). E aindasualntroducdo ao Compéndio de 181%,3 da introducéo:



52

universal. Em Gadamer se pb6e em evidéncia o méfmeltsado como experiéncia
hermenéutica do mundo valida universalmente, emass® fornece uma interpretacéo
filosofica do método, ou seja, é levada a cabo Herenéutica Filosofica. Em Heidegger,
apesar de a analitica existencial fornecer uma pmenpao fundamental da experiéncia
hermenéutica do ser-ai, como ser-no-mundo-com-tesa-para-a-morte, estd em jogo uma
apropriacdo do método que se pde em funcao datigaedo filosofica, que para ele tem um
carater histérico interrogante, constituindo cospisma Filosofia Hermenéutfcaratando-se
pois de uma apropriacdo do meétodo na medida emegtée em funcdo da filosofia
compreendida na perspectiva de uma tarefa de custiwico que Ihe é prépria.

EmVerdade e MétodGadamer diz que “Heideggsomenteentra na problemética da
hermenéutica e das criticas historicas cofmaidade ontologica de desenvolyex partir
dela,a pré-estrutura ontolégica da compreensidContudo sentimo-nos impelidos a afirmar
gue ndo somentecom essa finalidade. Heidegger de fato entra r@blgmatica da
hermenéutica e esclarece a pré-estrutura da congéi@e a libera das inibicdes ontologicas
do conceito de objetividade das ciéncias, mas cbnabkdade de poder alcancar aquilo que o
projeto deSer e Tempgprescreve: para um esclarecimento da estrutucdogita do ente que
questiona e esta em questdo na filosofia histoec#éene para promover uma destruicdo da

histéria da ontologia, levando a cabo umgeticdodas posi¢cdes decisivas que estdo em jogo

“Dado que as artes de falar e compreender se aehamlacdo mutua uma frente a outra, sendo poraian
apenas o lado exterior do pensamento, a hermeaé&sisitua em conexdo com a arte de pensar eténtoor
filoséfica”. No original: ,Da Kunst zu reden undreéehen einander gegeniber stehen, reden abeienéuere
Seite des Denkens ist so ist die Hermeneutik ima#usenhang mit der Kunst zu denken und also
philosophisch.”. Schleiermacher.Hermeneutik op. cit., p. 80). Apesarde se considerar superando
Schleiermacher, na medida em que ndo articula ariéqeia hermenéutica somente no ambito da tensfie e
estranheza e familiaridade, compreensdo e maladtendGadamer encontra-se nessa esteira de constitu
filosoficamente a experiéncia hermenéutica de mangiiversal e como experiéncia total do mundonpeio da
linguagem quando diz: “... a hermenéuticané aspecto universal de filosdfi@ ainda, “... frente a experiéncia
da arte e da histéria vimo-nos conduzidos a umedegutica universal que atinge a relagdo geralogioem
com o mundo.” (H.-G. Gadameverdade e Métodatragcos fundamentais de uma hermenéutica filosdipa
cit., pp. 688.689, grifo do autor). No original: gkineneutik ist..ein universaler Aspekt der Philosophi& e
ainda, ,Wir... wahren angesichts der Erfahrung ¥amst und Geschichte zu einer universalen Herméoeut
gefiihrt worden, die das allgemeine Weltverhaltrds Menschen betraf.WWahrheit und MethodeGrundzuge
einer philosophischen Hermeneutitermeneutik I, Gesammelte Werke, Band 1. Tubingéwohr, 1990, (GW

1) pp. 479.480).

2 Uma distinc&o entre filosofia hermenéutica e heénéica filoséfica foi proposta por Otto FriedriBollnow

em Festrede zu Wilhelm Diltheys 150. Geburtstag Dilthey-Jahrbuch fiir Philosophie u. Geschiehter
Geisteswissenschafteh(1984)p. 49ss que se faz assim apresentada por Aloisio Ruedeldtto Friedrich
Bollnow prop8e uma divisdo bésica entre hermenéufiloséfica e filosofia hermenéutica. Pela priraeir
entende ele a elevagéo a consciéncia filoséficardoedimento metddico da Filologia e das ciéncis®lticas,
enquanto que pelo segundo conceito ele designgerdra da filosofia por um procedimento hermenéugoo
ser interpretacdo da realidade histérica.” (A. Rlle®a Representacao ao Sentido; através de Schleidrenac
a hermenéutica atualorto Alegre: EDIPUCRS, 2000, pp. 10-11).

® H.-G. GadamerVerdade e Método, op. citp. 400. Grifo nosso. No original: ,Heidegger gingf alie
Problematik der historischen Hermeneutik und Kritikr ein, um da aus in ontologischer Absicht die
Vorstruktur des Verstehens zu entfalten.” (GW 12740)



53

nos questionamentos histéricos levantados e nasstes oferecidas, estruturando assim a
possibilidade de desenvolver uma filosofia herméo&u

Esta apropriacdo ndo tem o carater de uma com@ieansversal da experiéncia
hermenéutica do mundo, sendo esta na medida eneruomtra uma funcdo especifica,
vinculada a um determinado modo de compreenddemitar o ser, a filosofia como tal, e a
tarefa que, especificamente, num determinado itesthistorico, lhe é conferida e assim
nomeada. Nesse sentido, o método aqui apropriaal@ardsistiria numa estrutura universal
que pudesse ser aplicada da mesma forma na Teadogi@o Direito, ou nas Ciéncias
Historicas em geral, que tivesse uma mesma forntiadapl aos diferentes objetos das
ciéncias do espirito. Em cada uma destas ciérestd,em fungdo um determinado modo de
apropriacdo hermenéutica, que, contudo, para camg@éelo em sua estrutura, seria
necessario levar em conta o que deve ser compdeendissas ciéncias, que tipo de
experiéncia nelas se encontra em jogo, de modo ea ppssa ser hermeneuticamente
experimentada e historicamente apropriada.

Heidegger leva a cabo a tentativa de expor o quensentra em jogo para uma
determinada tarefa especifica da Filosofia comp gata que possa ser experimentada
hermeneuticamente, e somente a partir dai ele goaséentificar que estrutura tem essa
determinada experiéncia de compreensdo do serndetela na filosofia, a partir da
experiéncia ou atitude fundamental que nela estjogm Para podermos entender isso é
preciso levar em conta qoecomo de cada apropriacdo historica € também dateado por
aquilo que deve estar em jogo em uma determinagkeri€acia compreensiva a ser
historicamente apropriada.

Na apropriacdo do método hermenéutico constituadoHgidegger, ndo se pretende
fornecer pois um mero esclarecimento de estrutunagersais de compreensao do mundo,
mas trata-se da tentativa de desenvolver uma teriiga entregue ao filosofar ou a atitude
filoséfica como tal que se faz compreendida histdliermeneuticamente sob o crivo da
atitude tipica do filosofar: questionar. E estaezincia critica fundamental do filosofar
significa para Heidegger, como ele dira mais taftieertar e pdr em movimento o que

repousa ha questdo e nela esta pfessid é:

* M. HeideggerQue é uma coisaDoutrina de Kant dos principios transcendenfiiiaducéo portuguesa de
Carlos Morujo. Lisboa : Edigbes 70, 1992, p. §8.original: ,Geschichtlich fragen meint: das inrd&gage
ruhende und gefesselte Geschehen frei- und in Bavgegetzen.” (M. Heideggdbie Frage nach dem Ding: zu
Kants Lehre von den Transzendentalen Grundsa@esamtausgabe Il. Abteilung: Vorlesungen 1923-1944
Band 41. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermani®84, p. 47).



54

por em movimento o intimo acontecer inicial destesggo a partir
dos seus tragos-de-mobilidade mais simples, entmrsolidados no
repouso, acontecer esse que ndo se encontra algoreempos
obscuros, mas que estd ai, em cada proposi¢do,aden apinido
quotidiana, em cada aproximacdo em direcdo asscoisa

Assim, € na vinculacao direta com essa atitudglaknfar e da compreenséo do que
essa atitude significa historicamente, que se \gerchinar o como da experiéncia
hermenéutica, que na tarefa filoséfica deve estarfuscdo. Nessa direcdo é que 0 nosso
trabalho procurard entdo avaliar: como Heidegger @& movimento o intimo acontecer
inicial da questédo que para ele se faz decisivedt ®estrutura do compreender que nela se
encontra em jogo? Como essa estrutura se desiageljecoes do método cientifico? Que
estrutura tem que ter o conceito de tempo parareatn funcdo desse modo de compreenséo
e apropriacdo historica de uma questdo? Como setedra esse tipo de apropriacao
filosofico historica na compreenséo, ou seja, 0 seidaz para esse tipo de compreender
historicamente decisivo? No descortinar de umaotapara essas questdes € que poderemos

encontrar aqui o modo como Heidegger se apropriaétodo hermenéutico na filosofia.

® |bidem, p. 54. No original: ,Vielmehr gilt es, damfangliche innere Geschehen dieser Frage naokrsei
einfachsten, aber in einer Ruhe verfestigten Bewgsriigen in Gang zu bringen, ein Geschehen, das nic
irgendwo in grauer Zeiten Ferne von uns ablieghdson in jedem Satz und jeder alltaglichen Meinung,
jedem Zugehen auf die Dinge da ist." (Heideg@ée. Frage nach dem Din@p. cit., p. 47).



SEGUNDO CAPITULO
A estrutura ontolégica da compreensao

e sua articulacdo com o questionamento filoséfico

Enguanto um projeto que procura se constituir baguticamenteSer e Tempgparte
de uma idéia do tipo de compreender tornado retevaa filosofia, e de como esse
compreender deve se estruturar a ponto de podersponder historicamente a historicidade
da compreensédo. Para isto, tem-se em vista 0 qgesee posto em evidéncia para o filosofar
como tal, em sua atitude e tarefa proprias.

A partir do que se tornou decisivo na elaboragéigmbjeto deSer e Tempe que
expusemos na parte anterior de nosso trahateidegger formula o seguinte conceito de
filosofia: “a filosofia € uma ontologia fenomenoiég e universal que parte da hermenéutica
do ser-ai, a qual, enquanto analitica ekdsténcia amarra o fio condutor de todo
questionamento filoséfico no lugar de ondelelsta e para ondeetorna”?

Nesta idéia de filosofia, um dos primeiros elermero método hermenéutico que se
constitui explicitamente, apesar de que apareceandg maneira modificada em relagcdo a
tradicdo, é a estrutura circular da compreensaaimeetal idéia de filosofia perfaz, a qual se

denomina circulo hermenéuticoSe a idéia do circulo hermenéutico se constituia

! Cf. Supra, pp. 39-40.

2 M. Heidegger.Ser e Tempoop. cit., | parte, §7, p. 69. No original: ,Phigghie ist universale
phanomenologische Ontologie, ausgehend von der éterutik des Daseins, die als Analytik dedstenzdas
Ende des Leitfadens alles philosophischen Fragerisfestgemacht hat, woraus estspringtund wohin es
zurlickschlagt (Sz, p. 38).

% O circulo hermenéutico aparece referido e explicadmo principio hermenéutico em Schleiermacher do
seguinte modo, nos seus discursos académicos dinod3 de agosto de 1829: “... para conduzir esta [a
compreenséo] a uma clareza, n6s devemos primeisy.dado a uma idéia o seu justo valor, que o Sr. As
parece ter tido antes de Wolf, ... a idéia de que gedticular apenas pode ser compreendido por deetodo

e, portanto, toda explicagdo do particular pressuypda compreensdo do todo.” E ainda nos seusrsgscu
académicos lidos em 22 de outubro de 1829 assirfi@grincipio hermenéutico, exposto e desenvolvedo
varias dire¢des pelo Sr. Ast, que assim como o sedgoramente € compreendido a partir do particiaerthém

o particular apenas pode ser compreendido a partiodo, € de tal alcance para esta arte, e téxutirel que

ja as primeiras operagfes ndo podem ser estalmdesion seu emprego, visto que uma grande quantidade
regras hermenéuticas repousam mais ou menos debréFe Schleiermacheiermenéutica, op. citpp. 46-
47). No original: ,.... um dieses [das Verstehen] wdiligen Deutlichkeit zu bringen, missen wir erst einem
Gedanken sein volles Recht angethan haben, denAsémwor Wolf voraus zu haben sheint, ..., der G&da
namlich, daf} alles einzelne nur verstanden werdam kermittelst des Ganzen, und also jedes Erkldesn
Einzelnen schon das Verstehen des Ganzen vorausgezschleiermachertdermeneutik op. cit., p. 141). E
ainda: ,Der von Herrn Ast vorgetragene und nach a¢han Seiten hin ziemlich ausgefiihrte hermeneutische
Grundsatz, daf3 wie freilich das Ganze aus dem Eiazeverstanden wird, so doch auch das Einzelneansr
dem Ganzen verstanden werden kdnne, ist von solthmafang fir diese Kunst und so unbestreitbar, daidrs

die ersten Operationen nicht ohne Anwendung desselb Stande gebracht werden kénnen, ja, dafl3 sifte g
Menge hermeneutischer Regeln mehr oder wenigeihauberuhen! (Ibidem, pp. 141-142.xGadamer chega a
assegurar que essas teorias anteriores a Heidbggendas nisto a que Schleiermacher desse meetoaigou
“restringem-se todas ao plano de uma relagdo pun@nfermal entre o todo e as partes. (...) Heidegger,
contrario, em sua descricdo do circulo da compéeenssiste vigorosamente no fato de que a compéeede



56

anteriormente em torno do binémio todo-parte, mna@pcdo do método hermenéutico pela
estrutura circular da compreensédo do filosofaragaeidegger o ciculo se caracterizara a
partir da propria colocacao da questdo para odkedb ser, que se estrutura na compreensao
filosofico-histérica que a recoloca. A estruturecglar da compreensao estara pois vinculada
a propria atitude interrogativa caracteristicaittiséfar como tal e éepercussaaue uma tal
atitude carrega consigo, ou melhor, repercussa@@eem movimento o carater existencial e

historico da questdo como tal.

2.1. A caracterizagdo do circulo hermenéutico comea repercussao existencial da questao

do ser

Comecaremos pois por discutir em que medida e data® a que o circulo
hermenéutico é tematizado como um problema nodseinalitica Existencial. Em seguida,
tentaremos expor o seu significado para a estritermenéutica do pensar filoséfico que
aqui esta em jogo na colocacdo da questdo. E a@iow@, atravées da movimentacdo do
pensamento em torno da estrutura circular do gquesti se deixa e faz ver o ser que nela esta

em questao, a saber, a existéncia como tal.

2.1.1. O circulo hermenéutico e a acusacéo delaivatioso

A questdo do circulo hermenéutico principia como problema do método de
investigacdo no seio da Analitica Existencial. @npiro momento em que o problema do
circulo é colocado, ja no inicio da Analificapresenta o confronto com a objec&o l6gico-
formal do circulo vicioso. Tal objecao necessitadesconsiderada sob pena de, com ela, ndo
se poder entrar no campo da investigacao, a salsampo da colocacéo explicita da questéao
em torno do sentido do ser, a qual requer anteaipadte uma explicacdo prévia do ente que
pde a questdo no tocante a seu ser. Trata-se edibedlar uma posicado para a estrutura
circular da atividade hermenéutica a medida emegtee tem sua origem na propria estrutura
da compreensdo como tal. Visto que o tipo do coemgler, que aqui esta em jogo, € 0
compreender tipico do filosofar, isto €, o questipg desde dentro dessa proépria atitude que
se fara ver a estrutura circular desse modo de i@@Nao e apropriacdo historica. De inicio,

um texto ndo cessa jamais de ser determinada [aglagtecipatorio da compreensédo” (Gadar@eProblema
da Consciéncia Histéricalradugdo de Paulo César Duque Estrada. Rio derdarfaindacao Getulio Vargas,
1998, p. 65.).

“ Cf. M. HeideggerSer e Tempd2, p. 33. (SZ, p. 7).



57

acompanhemos Heidegger na exposicdo do problemaoitmn passos decisivos do

desdobramento do mesmo ja no inicio da analiticdemcial:

1. Exigéncia estabelecida pela questdo do senticded

Caso a questdo do ser deva ser colocada explicitaneedesdobrada
em toda a transparéncia de si mesma, sua elaboegge... a
explicacdo da maneira de visualizar o ser, de ceemgler e apreender
conceitualmente o sentido, a preparacdo da padsitbd de uma
escolha correta do ente exemplar, a elaboracéo atto genuino de
acesso a esse ente.

2. Repercussao ontoldgica da questao do ser:

Ora, visualizar, compreender, escolher, aceder a afitudes
constitutivas de um determinado erttagueleente que nGs mesmos, 0s
gue guestionam, sempre somos. Elaborar a quest&®rdsignifica,
portanto, tornar transparente um ente — 0 que iQuast em seu ser.
Como modo de ser de um ente, o questionamento gasstio se acha
essencialmente determinado pelo que nela se guastipelo ser. Esse
ente que cada um de nés somos e que, entre quIEEsli €m Seu ser a
possibilidade de questionar, nés o0 designamos cotarrmo ser-ai
[Daseirj. A colocagdo explicita e transparente da questdare o
sentido do ser requer uma explicacdo prévia e adieqde um ente
(ser-ai) no tocante a seu ser.

3. Objecédo logico-formal: a acusacéo de circul@msi na investigagao:

Mas serd que uma tal empresa nao cai num circalosei evidente?
Ter que determinar primeiro 0 endéen seu see, nessa base, querer
colocar a questdo do ser, ndo serd isso andar emlociPara a
elaboracdo da questdo, ndo se esta ja pressupguito gue somente a
resposta a questdo podera proporcionar? Ao setirefiebre os
caminhos concretos de uma investigacdo, € semp#gl @scorrer a
objecdes formais como a acusacao de um ‘circuiosot facilmente
aduzivel, no a&mbito de uma reflexdo sobre os jpiosi Essas objectes
formais ndo contribuem em nada para a compreensdoprablema,
constituindo mesmo um obstaculo para se entrar mmpo da
investigacao.

4. Afastamento da objecéao:

De fato, porém, ndo ha nenhum circulo vicioso nestjanamento da
guestdo. O ente pode vir a ser determinado emegesem que, para
iSS0, seja necessario ja dispor de um conceitdagpbkobre o sentido



58

do ser. Nao fosse assim, ndo poderia ter havidohag® nenhum
conhecimento ontolégico, cujo fato ndo pode seadeg

5. Situag&o do ser na historia da ontologia e alasgdesquecimento da questéo:

Sem duavida, até hoje, em toda ontologia, o ‘s@ressuposto, mas nao
como umconceitodisponivel, ndo como o que é procurado.

6. O carater da pressuposi¢cdo como uma visualizaghga do ser determinada pelo fato de

sempre ja existirmos numa compreensao do ser vagaliana:

A ‘pressuposicdo’ do ser possui o carater de unsualizacao

preliminar do ser, de tal maneira que, nesse visuahte previamente
dado se articule provisoriamente em seu ser. Hssalizacdo do ser,
orientadora do questionamento, nasce da compreensdana do ser
em que nos movemos desde semepregue em Ultima instancia

pertence a propria constituicdo essencial do ser-ai

7. A investigacdo ndo assume um carater logicotdedu

Tal ‘pressuposicdo’ nada tem a ver com o0 estaletsdb de um
principio do qual se derivaria, por dedu¢do, umacksdo. Nao pode
haver ‘circulo vicioso’ na colocacédo da questdaeabsentido do ser
porque ndo esta em jogo, na resposta, uma fundagdentiedutiva,
mas uma exposi¢cao de-monstrativa das fundacoes.

8. Caracterizacado do circulo como uma repercusdackpezogenheit):

Na questdo sobre o sentido do ser ndo ha ‘cirdalose’ e sim uma
curiosa ‘repercussdo ou percussdo prévia’ do questo (o ser) sobre
0 préprio questionar, enquanto modo de ser de um agterminado.
Ser atingido pelo questionado pertence ao sentidis muténtico da
questéo do ser.

® M. HeideggerSer e Tempas2, pp. 33-34. No original: ,Wenn die Frage ndelm Sein ausdriicklich gestellt
und in voller Durchsichtigkeit ihrer selbst vollzgwerden soll, dann verlangt eine Ausarbeitungeti€rage...
die Explikation der Weise des Hinsehens auf Seés, \derstehens und begrifflichen Fassen des Simhes,
Bereitung der Mdglichkeit der rechten Wahl des egxamischen Seienden, die Herausarbeitung der genuin
Zugangsart zu diesem Seienden. Hinsehen auf, Viersteind Begreifen von, Wahlen, Zugang zu sind
Konstitutive Verhaltungen des Fragens und so s@bgsismodi eines bestimmten SeiendissSeienden, das
wir, die Fragenden, je selbst sind. Ausarbeitung Skeinsfrage besagt demnach: Durchsichtigmacheresei
Seienden — des fragenden — in seinem Sein. Dagifridigser Frage ist aBeinsnodus eines Seienden selbst
von dem her wesenhaft bestimmt, wonach in ihm géfist — vom Sein. Dieses Seiende, das wir setbstrjd
und das unter anderem die Seinmdglichkeit des Readmt, fassen wir terminologisch dlasein. Die
ausdriickliche und durchsichtige Fragestellung rdah Sinn von Sein verlangt eine vorgangige angesness
Explikation eines Seienden (Dasein) hinsichtlicinag Sein.

Fallt aber solches Unterfangen nicht in einen dffeen Zirkel? Zuvor Seiendés seinem Seifestimmten
missen und auf diesem Grunde dann die Frage nawlSde erst stellen wollen, was ist das andereslads



59

A partir desta problemética — que quisemos acohgrgmasso a passo — levantada em
virtude de uma exigéncia da Analitica existenceal'ahdar em circulo”, como fazer ver que
essa exigéncia imposta pela questdao do sentiderde pela caracterizacdo circular de seu
meétodo de investigacdo ndo se constitui de fato faimulo vicioso'? Através de que
elementos se pode, de maneira justa, afastar lggtgéo formal? Que justificativa coerente e
convincente pode nos dar uma investigacao quezge fde uma tal acusacao?

De fato, Heidegger se vé pressionado pela logicesponder com justeza a essas
perguntas. Aqui pretendemos entdo mostrar que sgaagdo hermenéutica, que consiste em
se guiar numa estrutura de pensamento circuladeegia-se de fato como uma necessidade
ontoldgica, imposta pela prépria questdo do serdm@ser como raiz do projeto filoséfico
aqui vigente, e se o circulo hermenéutico posstiatleuma origem existencial, isto €, se é a
existéncia mesma que, enquanto se projeta no medserdda investigacdo, s6 tem como
caminho a percorrer o delineamento de uma estraitgalar, entdo poderemos alcangar uma
justificativa convincente, pois poderemos eximineestigacdo da acusagdo de que o circulo
por ela instaurado se caracteriza como circul@sei

Para tanto, precisaremos esclarecer o significatioodexistencial de dois elementos
fundamentais: 1) o significado do que Heidegger @ianma repercussao do questiona@o
ser)sobre o proprio questionar como modo de ser deenta determinaddembrando ainda
gue este fato dger atingido pelo questionado pertence ao sentids muténtico da questao
do ser isto €, é a propria questdo quem instaura ageg&dio; e 2) 0 modo como se da essa
repercussao através da caracterizacdo da atitudeerexal historica de se apropriar da

historicidade de sua compreensdo de maneira qoast® através de uma posicdo

Gehen im Kreise? Ist fir die Ausarbeitung der Fraght schon ,vorausgesetzt’, was die Antwort aigfsd
Frage allererst bringen soll? Formale Einwande, dige im Bezirk der Prinzipienforschung jederzeitche
anzufihrende Argumentation auf den ,Zirkel im Besteisind bei Erwagungen Uber konkrete Wege des
Untersuchens immer steril. Fir das Sachverstandmyen sie nichts aus und hemmen das Vordringaetasn
Feld der Untersuchungen.

Faktisch liegt aber in der gekennzeichneten Frafjesty Uberhaupt kein Zirkel. Seiendes kann inesirSein
bestimmt werden, ohne dass dabei schon der expBagriff vom Sinn des Seins verfligbar sein misMére
dem nicht so, dann kdnnte es bislang noch keinelagische Erkenntnis geben, deren faktischen Bdgtaan
wohl nicht leugnen wird. Das ,Sein’ wird zwar inleal bisherigen Ontologie ,vorausgesetzt’, aber nials
verfligbarerBegriff , — nicht als das, als welches es Gesuchtes &$. Boraussetzen’ des Seins hat den
Charakter der vorgangigen Hinblicknahme auf Seinzwar, dass aus dem Hinblick darauf das vorgegeben
Seiende in seinem Sein vorlaufig artikuliert wiidiese leitende Hinblicknahme auf das Sein entwadbst
durchschnittlichen Seinsverstandnis, in dem wir umaner schon bewegenynd das am Ende zur
Wesenverfassung des Dasein selbst gelSirfches ,Voraussetzen’ hat nicht zu tun mit desé&nung eines
unbewiesenen Grundsatzes, daraus eine Satzfolgétidedbgeleitet wird. Ein ,Zirkel im Beweis’ kanin der
Fragestellung nach dem Sinn des Seins Uberhaupmtliggen, weil es in der Beantwortung der Fragdhinium
eine ableitende Begriindung, sondern um aufweis@nded-Freilegung geht.

Nicht ein ,Zirkel im Beweis’ liegt in der Frage rMfaclem Sinn von Sein, wohl aber eine merkwirdigeciRU
oder Vorbezogenheit' des Gefragten (Sein) auf dagédn als Seinmodus eines Seienden. Die wesenhafte
Betroffenheit des Fragens von seinem Gefragtenrgehin eigensten Sinn der Seinsfrage.” (SZ, p..7-8)



60

(filosdfica) quere-petee pbe em movimento de novo 0 que na questdo estipgo de
maneira historicamente decisiva e renovada.

Para chegarmos a esclarecer, na medida do possisighificado dessa repercussao
da questdo do ser eB8er e Temponecessitaremos mostrar como se pode caractesrar
repercussdo do questionado sobre o préprio quastienem seguida, fazer ver como a
repercussdo é o modo de caracterizacdo do ciremoeméutico, que de modo algum pode
ser confundido com um circulo vicioso, mas sim espnta o proprio modo como se pode
apropriar-se do método hermenéutico colocado, &iceerda tarefa filosofica, que se

compreende como um questionar historicamente @ecisi

2.1.2. O circulo hermenéutico como uma repercudsapestionado sobre o questionar

A estrutura formal da questdo do ser mostrou-s&naditica Existencial como modo
de ser do ente que n6s mesmos somos, isto é, cado de ser do ser-ai. A repercussao
pode, nessa dimenséo, ser caracterizada a panimdecorrespondéncia entre os elementos
da estrutura formal da questdo do sentido do ssynaida na investigacdo, e as atitudes
constitutivas da investigacdo como modos de serseeai, na procura dee-petir
historicamente a colocacdo dessa questdo, cordédéwradamental na historia da filosofia
como tal®

Este primeiro carater da repercussao, na passagqmnoeiro para o segundo passo,
que incorpora a exigéncia da colocacédo da quest@erd levando em conta os elementos de
sua estrutura formal e os “atos intencionais”, oelhor, as atitudes que caracterizam o
investigar como tal, isto &, os proprios elememjoe incorporam a atitudele questionar
como tal, e que se delineiam na colocacao da qugatfraduz uma estrutura circular. Desse
modo, aos elementos da estrutura formal da qudst&entido do ser, a saber, 0 questionado,
o interrogado e o perguntado, correspondem atitadastitutivas de uma investigacao de
carater hermenéutico no ambito do questionamemimocmodos de ser do ente que ndos

® Cf. M. HeideggerSer e Tempap. cit., §1, p. 27 (SZ p. 2).

" E importante lembrar que estas atitudes, que di&jger modo ainda quisemos nomear com ressalvas ,at
intencionais* que caracterizam as intengdes em fjgiavestigacdo como tal, isto €, 0 que se ndaessie quer
alcancar como tal, tais atos, ndo sdo mais comgiciEn “dentro” da consciéncia de um “eu puro”, oelhor,
como atos intencionais de um ego transcendentab cmmcaso de Husserl, muito menos, como nem para
Husserl, de um eu psico-fisico. Aqui a idéia dest&xicia como “vida factica” ja se faz antecipadame antes
que a andlise de sua estrutura seja desdobradso©sue caracterizam a investigacdo sdo ja pensaioo
atitudes projetivas do ser-ai como tal; tais aditugrojetivas constituem uma temporalizacdo daaseue
investiga interrogando historicamente. Isso s@s®ta melhor compreensivel depois.



61

mesmos somos. Talvez seja possivel, para nésmhsiimos essa correspondéncia e suas
implicagoes.

Ao questionadma questéo, a saber, 0 ser, corresponuedo de sedo ente que de
fato “€” enquanto questiona. Nestsel’ enquanto questiona esta expressa uma determinada
situacdo Ontico-existenciaria desse ente, ja coenpida temporalmente (mas sé
posteriormente desdobrada e interpretada comalatita ser-ai que num instante do destino,
temporaliza propriamente e abre-se a sua progsiarluiidade de maneira decisiva).

Ao perguntado no questionado, a saber, o sentido do ser, camdsp uma

compreensao do semaga e mediana como modo de ser essencial do ea@anto ser-no-

mundo.

Como ser diz sempre ser de um enteterrogadona questao do ser é o proprio ente
que pde a questado, Unico a quem é possibilitadarca questdo, ser por ela atingido. A isto
corresponde, como modo de ser do ser-escalhado e oacess@mo ente exemplar.

O ente propriamente escolhido para pbér a questéelae se pdr, a medida que a
constitui em seu modo de ser, ndo é qualquer em&oso que tem a possibilidade sk
atingido por ela, isto éposto no cerne da questdestar para ela voltado, ser por ela
despertad@ para elalirigido, porque se mantém ja sempre numa compreensao. d#esse
modo, a escolha do ente exemplar ndo €, de foguanal, aleatdria; tal escolha, como modo
de ser do ser-ai, € orientada pelo proprio semasers modo de ser mais proprio.

Assim, o ente interrogado na questao ja deve deiterde algum modo acessivel tal
como € em si mesmo, a ponto de poderem ser apdgesnde um modo genuino, sem
falsificacOes, os caracteres de seu ser, independeruma ‘pressuposi¢cao conceitual do ser e
seu sentido’, mas sempre de-pendente da comprepré@ntoldgica do sentido do ser, esta
ja sempre enraizada na existéncia cotidiana, nwnmgieensado vaga e mediana do ser. Por
ser, em seu ser, compreensao de ser, o ser-dajaesspre na possibilidade e em condi¢des
de por a questéo do ger.

O ser enquanto questionado repercute no modo delcseser-ai, ou seja, abre a
possibilidade de torna-lo “visivel” em seu ser. p@r a questdo do ser o ser-ai se pde em
questao e é o ente que de modo privilegiado sepd@go na questao, no que diz respeito a
seu ser e seu sentido. Nisto se constitui a natudazepercussao do questionado (o ser) no
proprio questionar (modo de ser do ente). Na iiya&sio, como um projeto éntico da

existéncia que assume uma questado passivel detigagg®, o fato de voltar-se para a

8 Cf. M. HeideggerSer e tempoop. cit., §2. Cf. tb. M. HeideggeProlegomena., .op. cit., §§16-17.



62

questao, tendo sido por ela existencialmente altings assumi-la propriamente, isto é, po-la
acedendo ao ente por “ela” escolhido de modo genuimatar-se-4 de uma decisédo
fundamental, sem a qual ndo € possivel entrarmpeaa investigacao.

Tal investigacdo tem que necessariamente se aripoteesta situacdo hermenéutica
instaurada pela assun¢édo da questdo do sentiderdBasa se chegar a por genuinamente a
questdo do sentido do ser, exige-se a entradarculccipor ela instaurado: na assuncao da
questédo do ser, o ente que pde a questido engajaaelproprio ser. Este ato de assumir a
questdo numa pesquisa, dispondo-se a seguir o tgaees dela se encaminha, ver-se-a
depois, se constitui numa modificacdo existencidpaser-ai, pois a investigacdo tem o
carater de um projeto existenciario que se orianpartir da repercussao existencial que a
questdo do ser instaura. E esta repercussdo que gxe, para se colocar a questdo do ser,
necessita-se primeiro um esclarecimento do modeddo ente que € atingido pela questao.
Este ser atingido se caracteriza por um estardmlp@ara a questado e ser para ela dirigido.
Nessa repercussdo existencial, na qual o ser-tigid@ pela questdo, da-se uma situacao
hermenéutica, que “impde” ao investigador a origidade um projeto, o qual analisa o
sentido daquilo que repercute em seu ser, istmé&ua existéncia mesma como seu modo de
ser mais proprio.

Assim, de modo algum o circulo hermenéutico da dStigacdo, instituido
existencialmente e assumido existenciariamente u+ @gnecessario situar-se em meio a
diferenca estabelecida por Heidegger entre o cagaistencial e o carater existenciario do
ser-ai — na investigacao ontoldgica, pode ser adoazomo um circulo vicioso. Pois, de fato,
0 modo de acesso ndo se da através de um métado-&goméatico — o que Heidegger vai
testificar no texto que acima citamos. O métodactb@gxiomatico deduz o ser em gquestao,
através das categorias logicas do entendimentopreetomando-o, antes de tudo, como
objeto de investigacao, isto €, como ser simpleggngéado dentro do mundo objetivo para
uma consciéncia subjetiva (abrindo-se aqui ja semmeviamente uma determinada
compreensao do modo de ser desse ente que inferid@a é isto 0o que acontece na
circularidade hermenéutica.

O modo de acesso ao ente interrogado na questgmodacrientar-se nos parametros
da subjetividade moderna, numa razdo operanteajugliga ‘logicamente’ das categorias do
entendimento para apreender ‘sem falsificagces ebjetos de investigagdo. Isso nao porque
o procedimento l6gico como tal ndo procede, ou spja equivoco, ou que tenha que ser
reformulado, mas porque a compreensdo, que visugizviamente o ser de uma

subjetividade que tem diante de si um objeto, essgreensdo, ou pressuposicdo que esta a



63

base de outras investigacbes, é abandonada a gartivisualizacdo” de um ser cuja
caracteristica fundamental é existir historicamefitea direcdo da exposicdo do modo de ser
desse ente que a investigacdo entdo se encamamtily bbrigatoriamente que andar em
circulo jA que o0 que se pretendia era colocar atgoaelo ser, e tera antes, contudo, que ja
antecipar uma determinada compreenséo do ser,stfem jogo nesse ente que questiona,
antes mesmo de encontrar uma resposta para aagest@uer colocar a respeito do sentido

do ser como tal e em geral.

2.1.3. O circulo hermenéutico e a situacdo hernteaégolocar-se no circulo como

uma exigéncia ontoldgica

Constituida metodicamente por uma determinada c¢situghermenéutica, se faz
caracteristico da Analitica Existencial, que serdd pela elaboracdo da questéo do ser, o fato
de co-responder ao modo de ser proprio do entesgunostra em si mesmo e a partir de si
mesmo antecipadamente colocado no cerne da quastépdo por ela e para ela dirigido, de
tal maneira que ndo se necessita dispor, de anteledan conceito explicito do ser para se
deparar com 0 que caracteriza essencialmente geseu

O mero conceito de ser ja nao representa, pois, g determine seu sentido. Ser
tornou-se, na histéria da ontologia, o conceitosmaiiversal e mais vazio de sentido. No
entanto é aquilo que a cada vez é sempre postoumstdnp e a cada vez € sempre

compreendido em seu sentido e, dessa forma, deatmdo pressuposto.

° Heidegger procurard mais tarde testificar essmcip paradoxal do conceito de ser em lstraducéo a
Metafisicaao demonstrar como a consideracdo gramaticalldarpaser e a consideracao etimoldgica do sentido
da palavra ser atestdiuma explicacdo suficiente para o fato donde paime., para o fato de ser a palavra
‘ser’ vazia e de significacéo flutuante” (M. Heideg. Introducdo a Metafisicalraducdo de Emanuel Carneiro
Le&o. ,p. 100. No original: ,[Wir finden] eine zirkende Erklarung fir die Tatsache, von der wirgingen,
dal3 das Wort ,Sein’ leer und von verschwebendeeBgrohg sei.” M. HeideggeEinfihrung in die Metaphysik.
Gesamtausgabe, II. Abteilung: Vorlesungen 1923-1®8&hd 40. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann,
1983, p. 79)Este fato ndo poderia se tratar, no entanto, denem problema linguistico, como querem atestar
os positivistas l6gicos. Segundo Heidegger, o probl deve nos levar a interrogacdes que ele situdvebda
prépria facticidade e historicidade do ser-ai caatpe por isso ressalta mais adiante:“O fato,,pbésestarmos
diante da palavra ‘ser’ na situacdo em que estasdospnfirma a sua iniludivel facticidade. (...5db se baseia

a posicao corrente da filosofia, que de antemadicexpa palavra ‘ser’ possuia significacdo maisixvate
contelido e por isso mesmo a mais extensa enveegddurPor outro lado, ndo é menos certo, que m&b ha
nada mais que buscar. (...) Aqui s6 ha uma poiskili: reconhecer o mencionado fato da vacuidageldara

e deixa-lo assim em paz. (...) Todavia, para manteros no vértice de nosso ser Histérico (gesclivties
Dasein), assim como naturalmente somos sem sutiiggana, para deixarmos o ente ser sempre 0 que &,
devemos saber, de antemao, o que significa ‘ée®."8bidem, pp. 103. 104. 105. No original: ,Dieatsache,
dalR es mit dem Wort ,Sein’ so steht, wie es darghts verhartet sich erst recht in ihrer unabweisbha
Tatsachlichkeit. (...) Darauf beruft sich doch diédiche Vorgehen in der Philosophie, indem es imhin@in
erklart: das Wort ,Sein’ hat die leerste und daafitmfassende Bedeutung. (...)... aber ebenso gstwvifarin
nichts weiter zu suchen. (...) Es bleibt hier nig dine Mdglichkeit, die genannte Tatsache der Wert
anzuerkennen und so auf sich beruhen zu lassgrl§er, wenn wir uns im Zuge unseres geschichdiicba-



64

Colocado no cerne da questao, o ser-ai se mostreees modos de ser, em si mesmo
e a partir de si mesmo existencialmente determieatseu ser, na medida em que se move a
cada vez numa compreensao do ser vaga e mediada,cpie ndo disponha conceitualmente,
sendo compreensivamente, das idéias de ser engi@stantecipadas na compreensao pre-
ontolégica da cotidianidade mediana. Situando-sep@rapectiva aberta pela questdo do
sentido do ser, a Analitica Existencial (e nesteaide € preciso radicalizar e dizer: a prépria
existéncia compreendida como ser-ai) caracterida atdude como umasituacao
hermenéutica que nada mais € metodicamente sendo um ato deacale no circulo,
caracteristico da propria estrutura do investigi.procura questionar historicamente a partir
de uma determinada idéia do modo de ser do enteaqdesenvolve, e cuja estrutura
ontolégica do mesmo tem que ser antes expostap eatiteposta sem 0s esclarecimentos
prévios e devidos do que estd em jogo na compreens®ncepcao prévia deste ente que
guestiona.

Esta € a atestacdo da situacdo circular irrevogawelie constitui um ambito, em
virtude do método que nela esta em jogo, no qi@iea de consequéncia ndo encontra mais
um lugar, ou pelo menos tera que ser dispensaut#y #am vista que essa orientacdo metddica
constituida hermeneuticamente cria um outro ambéoinvestigacdo, cuja estrutura do
compreender, e a propria estrutura do tempo, quéurgdio desta se encontra, tornaram-se
outras completamente diferentes das que estiveranpgo até entdo para a investigacédo
cientifica como tal. E isso ndo apenas em virtual@gropriacdo do método em si, mas da
propria compreensao prévia do ser que nesta igeedid esta em jogo. O tipo de
investigacao filoséfica de carater hermenéuticogetcega consigo a mesma estrutura logica
da ciéncia positiva, e nem se pretende nela quateoagui em questdo seja apreendido de

maneira objetiva. Por isso Heidegger se fara anhdigado a acentuar no 863 da analitica:

A ‘objecdo do circulo’, levantada contra a intetpagéo existencial,
guer dizer: a idéia de existéncia e a idéia desder‘pressupostas’ e
‘segundo elas’ interpreta-se o ser-ai para, estiopnquistar a idéia de
ser. Mas o que significa ‘pressupor'? Sera que aadéia de existéncia
se estabelece, de inicio, uma sentenca a partiquda se deduz,
mediante regras formais de consequéncia, outrdsngas sobre o ser
do ser-ai? Ou sera que esse pre-supor possui ercdeaum projeto
que compreende? Nesse caso a interpretacdo cdastroa
compreensadaria a palavra ao que se deve interpretar para gle
mesmo decida como este ente fornece a constitwigfmogica, em

seins halten, wie von selbst und ohne Griubeleinwein das Seiende je das Seiende sein lassensdgtsdann
mussen wir doch bei all dem schon wissen, was di&:hist’ und ,sein’.“ M. HeideggerEinfuhrung in die...,
op. cit., pp. 80-81. 82).



65

funcdo da qual se abriu no projeto de maneira fdrmandicativa?
Sera que no que concerne a seu ser, algum entevpcagalavra de
outra maneira? Na comprovacdo de algumaacoss analitica
existencial jamais pode ‘evitar’ um ‘circulo’ ppre ela ndo faz de
modo algum, comprovacbes segundo as regras dacdlogie
conseqlUéncia’. Para pretensamente satisfazer anoaxgor de uma
investigacao cientifica e evitar o ‘circulo’, a queensibilidade coloca
de lado nada menos do que a estrutura fundamemtalcuda.
Originariamente constituido pela cura, o ser-agdpre precede-a-si-
mesmo. Sendo, ele sempre ja se projetou para detelas
possibilidades de sua existéncia, projetando tamlEmforma pré-
ontoldgica nesses projetos existenciarios, a exigtée o ser. Pode-se
entdo recusar esse projetar-se essencial a pesguesaendocomo
toda pesquisa, um modo de ser da abertura do seytar elaborar e
conceituar a compreensao ontoldgica constitutivexigténcia?’

A resposta a essa pergunta, apesar de ndo samigate fornecida por Heidegger,
teria entdo que ser evidentemeném. Existe para Heidegger uma necessidade ontoldgica,
determinada pela propria constituicdo do ser ampgguposta em termos existenciais, de que,
na interpretacdo existencial do ser-ai, a invesdigase situe na circunferéncia do circulo
hermenéutico. Por isso afirma ele ainda que, “a@sndisso [negar o circulo], deve-se
concentrar o esforco em saltar, originaria e irglegente, para dentro desse ‘circulo’, a fim de
assegurar, ao ponto de partida da andlise do ,semaivisdo plena do ser em circulo do ser-
af."t

Desse modo, o circulo hermenéutico se estabefereomo um procedimento I6gico
de principio indevido, mas como uma exigéncia dwgjich de carater originario, ou seja, ha

de fato um tal ser assim pensado, que é tomadoirpadstigacdo de maneira fundamental e

19 M. Heidegger.Ser e Tempo§63, pp 107-108, grifo do autor. No original: jDgegen die existenziale
Interpretation vor vorgebrachte ,Zirkeleinwand’ hdlhgen: die Idee der Existenz und des Seins Ubgptherd
,vorausgesetzt’ und ,darnarch’ das Dasein inteipretum daraus die Idee des Seins zu gewinneeinAlas
bedeutet das ,Voraussetzen'? Wird mit der IdeeEdéstenz ein Satz angesetzt, aus dem wir nachatemafen
Regeln der Konsequenz weitere Satze tber das Beibaseins deduzieren? Oder hat dieses Vorausisidne
Charakter des verstehenden Entwerfens, so zwar,d@afBolches Verstehen ausbildende Interpretatams d
Auszulegendgerade erst selbst zu Wort kommen 1a3t, damit eSsiet aus entscheide, ob es als dieses Seiende
die Seinsverfassung hergibt, auf welche es im Ehtletmalanzeigend erschlossen wurdé€ann Uberhaupt
Seiendes hinsichtlich seines Seins anders zu Wonihden? In der existenzialen Analytik kann ein ,2iftkm
Beweis nicht einmal ,vermieden’ werden, weil siigerhaupt nichhach Regeln der ,Konsequenzlogik’ beweist.
Was die Verstandigkeit, vermeinend, der héchsteen§e wissenschaftlicher Untersuchung zu genlgénjen
Vermeidung des ,Zirkels’ zu beseitigen winscht, istht Geringeres als die Grundstruktur der Sorge.
Urspriinglich durch sie konstituiert, ist das Dageirschon sich-selbst-vorweg. Seiend hat es sidthen auf
bestimmte Mdglichkeiten seiner Existenz entworfad in solchen existenziellen Entwirfen vorontolabiso
etwas wie Existenz und Sein mitentworfen. Kann atemn dieses dem Dasein wesenhafte entwetéen
Forschung versagt werden, digie alle Forschung selbst eine Seinart des ersBklielen Daseinsdas zur
Existenz gehorige Seinverstandnis ausbilden urBeguiff bringen will? (SZ, pp. 314-315)

! |bidem, p. 109. No original: ,Die Bemiihung muRImiehr darauf zielen, urspriinglich und ganz in diese
,Kreis’ zu springen, um sich schon im Ansatz des@nanalyse den vollen Blick auf das zirkelhaftenSkes
Daseins zu sichern.” (SZ, p. 315).



66

renovada. Ao mesmo tempo, a situagdo hermenéusicdetecida na analitica do ser-ai
prescreve um carater existencial. O circulo herm@@® nela constituido possui uma origem
existencial que somente se tornara visivel atrde@ésma compreensdo do modo de ser do ser-
ai.

O interessante, contudo, é que, a propria quesiasedtido do ser permite por si
mesma uma tal caracterizacdo do modo de ser dmjeatquestiona e, assim, ao desenvolver
0 questionamento, promove um determinado projetabrito-existencial, que Heidegger
também compreende como situado num determinadpdmbe temporal. E é justamente esse
horizonte temporal do projetar que importa serréide como sentido do proprio ente, o qual
importa ser, em seu ser, originariamente intergeeta fim de que se possa colocar nesse solo

a questao do sentido do ser. Assim se determioaa@imente a tarefa da investigacao:

O que se busca responder a questdo do sentido do ser em geral e
antes disso, a possibilidade de elaborar redede essa questdo
fundamentadora de toda ontologia. Liberar azbaote em que o ser
em geral é, de inicio, compreensivel equivale,mardo, a esclarecer a
possibilidade da compreensdo do ser em geral, ngeriee a
constituicio desse ente que chamamos de ser-aio Goomento
ontoldgico essencial do ser-ai, a compreensao agital sé6 se deixa
esclareceradicalmentecaso 0 ente que a possua seja interpretado
originariamentena perspectiva de seu er

A situacao hermenéutica instaurada pela quest&@emkido do ser pde a investigacao
de carater filoséfico-hermenéutico e historico-gioesinate na possibilidade de visualizar
originariamente a compreensédo do ser do ente daeseeonstata. Tal investigacao exige, a
partir do proprio questionamento por ela colocaddjberacdo do horizonte ou solo em que
se encontra e se deixa pér em movimento, istapé)@ia compreesao pré-ontoldgica do ser
que subjaz & questao, a “estrutura” ontoldgicardprip ser-ai como tal.

E essa compreenséo pré-ontoldgica, portanto, quejte ser sempre esclarecida. De
fato, a questdo do ser instaura um posicionamargalgsperta o ente que pde a questdo para
0 Seu ser mais proprio, isto é, para sua consiudpitoldgica originaria. Ora, colocada numa
viséo prévia da compreensibilidade do ser, a siimagrmenéutica instaurada pela questao do

12 |bidem, §45, pp. 9-10, grifo do autor. No origingBesuchtwird die Antwort auf die Frage nach dem Sinn
von Sein Uberhaupt und vordem die Mdglichkeit enaglikalen Ausarbeitung dieser Grundfrage allerolagfie.

Die Freilegung des Horizontes aber, in dem so etmiasSein Uberhaupt zundchst verstandlich wird, kbdm
gleich der Aufklarung der Moglichkeit des Seinsw@nsinisses uUberhaupt, das selbst zur Verfassung des
Seienden gehdrt, das wir Dasein nennen. Seinsudragilafit sich als wesenhaftes Seinsmoment desiri3as
jedoch nur danmadikal aufklaren, wenn das Seiende, zu dessen Sein ést,ga ihm selbst hinsichtlich seines
Seinsurspriinglichinterpretiert ist.“ (SZ, p. 231).

13 Cf. M. HeideggerSer e Tempaop. cit., §4, p. 41. (SZ, p. 9).



67

ser, possibilitou que a andlise tenha tomado cdmedndutor a existéncia, a qual, numa
concepcgao prévia, se determinou como essénciardo. $¢a perspectiva do seu ser, o ser-ai €
originariamente o ente que existe. Possuindo uiditeraexistencial, a questdo do sentido do
ser sO repercute no modo de ser “essencial” do gmrends mesmos sSomos: ha existéncia
como carater fundamental dos modos constitutivasedeo ente que nés mesmos sohos

Que diz, no entanto, para Heideggedisténcia a tdo discutida palavra na histéria da
ontologia? Esta palavra, escolhida para designserado ser-ai “ndo tem nem pode ter o
significado ontolégico do termo tradicional exigtah a qual “designa 0 mesmo que ser
simplesmente dadqVorhandenhejt'®>. A palavra existéncia estd reservada Unica e
exclusivamente para determinar ontologicamenter-@isé&enquanto modo de ser proprio do
ente que nés mesmos somos, a existéncia, nos sksme ser e em seu sentido, € aquilo que
pode ser pensado como constituicdo essencial dsonssr como tal. Para podermos
compreender esse carater da questdo do ser detdespente que nGs mesmos somos para o
Seu ser mais proprio, precisaremos expor o quénadtica, constitui esse ser mais proprio
do ser-ai, despertado pela questao do ser. A igipeda questdo ontologica implica refazer
de maneira renovada a experiéncia fundamental atadst na compreenao pré-ontoldgica do
ser expondo o que nela se constitui, isto €, atitwicdo fundamental do ser do ente que nela
se projeta.

2.2. A existéncia como carater ontoldgico origioa@o ser-ai

2.2.1. A existéncia como estar-lancado

A experiéncia hermenéutica de uma re-peticdo datgoedo ser abre o ser-ai para
aquilo que lhe é essencial, porque desperta oi g&Fva 0 seu ser mais proprio inobjetual. A
projecao existencial da questdo do ser é um prdggenvolvido pela propria existéncia e tem
nela mesma a sua repercussado. Projetando-se rstigagéo, que tem como atitude essencial
a colocacédo da questdo para o sentido do ser,|atitt@le questionante, a existéncia mesma
se engaja de modo essencial. Mas o que é aquicedserxisténcia? O que nela € mostrado a

partir do questionamento do ser como algo esséncial

14 Cf. ibidem, §9, p. 77A ‘esséncia’ do ser-ai esta em sua existénchd. original:,Das ,Wesen’ des Daseins
liegt in seiner Existenz.(SZ, p. 42, grifo do autor).
15 Cf. ibidem, §9, p. 77 (SZ, p. 42).



68

Na repercusséo da questao do ser, a existénciasearem si mesma e a partir de si
mesma sem chao, isto é, simplesmente aberta nddajae é e tem de ser. A questdo abre a
existéncia para 0 ser mesmo que a constitui (at@ueso questionado na questdo); abre a
existéncia para 0 que propriamente caracterizaisieexialidade; abre a existéncia em seu

estar-lancadoAssim Heidegger o descreve:

Esse ‘fato de ser’, carater ontolégico do ser-atoberto em sua
proveniéncia e destino, mas tanto mais aberto enesmo quanto mais
encoberto, chamamos de estar-lancado em seu agemido de,

enquanto ser-no-mundo, esse ente ser sempre &'%eu a

Para bem compreendermos o sentido préprio em Igaeecamo existéncia se faz
tematizado na Analitica Existencial, faz-se int@ieate importante atermo-nos a este “fato de
ser” como carater ontolégico do set’aio que anteriormente Heidegger caracterizava
unicamente com o termo “vida fatica”. Heideggerlm@presenta como “encoberto em sua
proveniéncia e destino, mas tanto mais aberto emesmo quanto mais encoberto”. Que
pode nos dizer o fato de que o estar-lanc&mmorfenhejt no “jogo do ai”, no “jogo” da
cotidianidade que constitui 0 ai, a existéncia #r@anrse encoberta em sua proveniéncia e
destino? Pois parece um fato que, na nossa expiriéatidiana, damos sempre, pois ja
sempre temos, uma explicacdo para essas ques®esigunegavelmente incbmodas a nos.
Sempre e a cada vez procuramos dispor de uma ag@diplausivel para respondermos de
onde vimos e qual o nosso destino, para onde camioér Que significa entdo dizer que o
fato de ser, descoberto na Analitica, mantém-sebemto em sua proveniéncia e destino? O
ser que é (em)-o aD@ésein ser-ai, estar-ai), estd arrojado na existénaia ssber como
chegou a ela, por mais que se procure e até sttaansexplicacdes racionais para esse fato.
O ser-ai é ser-no-mundo-com-0s-outros-e-para-aenoe lida e no trato caracteristicos de
seu cotidiano.

Sendo sempre ai e movendo-se numa compreensae vagdiana de tudo o que é e
da-se numa conjuntura, em seu mundo, ao ser-aicedre, no entanto, o sentido de seu ser,
gue vaga e medianamente compreende na lida di@rsewd cotidiano. O sentido do ser se

encobre ao ser-ai, apesar de ele mesmo moveride@acatmente numa compreensao vaga e

'8 |bidem, §29, p. 189. No original: ,Diesen in sem&Voher und Wohin verhiillten, aber an ihm selbstsam
unverhdllter erschlossenen Seinscharakter des Madieises ,Dal? es ist’ nennen wir dieworfenheitdieses
Seienden in sein Da, so zwar, dal es als In-det-$%¢el1 das Da ist.” (SZ, p. 135).

" E importante observar que essa discuss&o se ffitiziexna parte da Analitica em que a exposicateséina a
mostrar a constituicao existencial doBa) do ser-ai, comegando por mostrar o carater ayitmda disposicédo
(Befindlichkei} a partir do fenémeno dwumor (Stimmung S6 situados nesse ponto € que teremos condiedes
encontrar uma “razoavel” determinacdo essencigjudona Analitica se denomina existéncia.



69

mediana do ser, a medida em que “é” nos projetsesciarios que assume a cada dia em
seu mundo, carregando sempre atras de si seu hiride sentido, a saber, o tempo.

O fenbmeno existencial tomado para analise dedse da ser do ser-ai numa
compreensao do ser vaga e medianahénoor (Stimmung, compreendido onticamente como
o fenbmeno que mantém o ser-ai em seu ai, istaedn@ntém o ser-ai disposto em seus
projetos existenciarios cotidianos. Pois bem, odruabre ao ser-ai o seu fato de ser entregue
a responsabilidade de si mesmo. Pde o ser-ai efadi@dade, na qual ele sempre se dispde
num humor, num estar ai de algum modo entregugpamsabilidade de seu ser.

Mas, retomando a pergunta, que significa o fatquieestando ai o ser-ai mantém-se
encoberto em sua proveniéncia e destino? Aquigaems certamente visualizar a posi¢céo da
analitica em relacdo a essa descoberta. O humoé r@pi descrito como existencial para
simplesmente nos dizer como, no mais das vezesmaotemos sustentados no mundo. O
humor tem aqui um carater mais originario e fundaaieque uma simples condi¢cédo desde a
gual nos mantemos dispostos aos empreendimentussda cotidianidade. Na perspectiva da
questdo do sentido do ser, o humor por ela inglauaire o0 ser-ai em seu estar-lancado e
entregue a responsabilidade de seu ser. O semantdo encoberto em sua proveniéncia e
destino, no modo como originariamente se mostraxigtéacia. Existencialmente, a
proveniéncia e destino se encobrem ao ser-ai adimue ele se entregue a si mesmo numa

assuncéao do seu ser-langado como possibilidader dassim explica Heidegger:

No estado de humor, o ser-ai ja sempre se abriwa rsimbtonia com o
humor comao ente a cuja responsabilidade o ser-ai se entregoseu
ser e que, existindo, ele tem de ser. Aberto ngoifgla conhecido
como tal. E justamente na cotidianidade mais inglifee e inocente, o
ser do ser-ai pode irromper na nudez ‘do que énedteser’. A pureza
‘do que € se mostra, enquanto a proveniéncia (Wokeo destino
(Wohin) permanecem obscuros.

Mesmo que o ser-ai estivesse seguro na fé de sstina (Wohin) ou
pretendesse saber a sua proveniéncia mediante alareesmento
racional, nada disso diminuiria 0 seguinte fendmenloumor coloca o
ser-ai diante do fato do seu ai que, como taheé&tpde como enigma
inexoravel®

8 M. Heidegger.Ser e Tempo§29, pp. 189.190. No original: ,In der Gestimnithist immer schon
stimmungsmafig das Dasein diss Seiende erschlossen, dem das Dasein in seineniiBeiantwortet wurde
als dem Sein, das es existierend zu sein hat. IBss&n besagt nicht, als solches erkannt. Und gerader

gleichgiltigsten und harmlosesten Alltaglichkeinkadas Sein des Daseins als nacktes ,Dal} es istwsdin

hat' aufbrechen. Das pure ,dal3 es ist’ zeigt sitds Woher und Wohin bleiben im Dunkel. (...) Aucamv

Dasein im Glauben seines ,Wohin’ ,sicher’ ist oden das Woher zu wissen meint in rationaler Aufkiéyuso

verschlagt das alles nichts gegen den phanomematbestand, dal3 die Stimmung das Daf? seines Dgt,bais

welches es ihm in unerbittlicher Réatselhaftigkeitgegenstarrt.” (SZ, pp. 135. 136).



70

O projeto hermenéutico fenomenoldgico de uma aceliéxistencial, enquanto uma
investigacdo filosofica de carater existencial, s&odestina originariamente a tematizar a
existentiano sentido do ser do ente simplesmente dado déatroundo, nem muito menos a
compreender a existéncia sob esse carater ontologiexisténcia enquanto ser-no-mundo é
ser-em-um-mundo de algum modo disposto faticamerttestoricamente. A facticidade de
um estar-lancado ai, aberto e desnudo no querg ddeer e encoberto em sua proveniéncia
e destino, como o que é essencial a compreensstereial, € o lugar em que se repercurte a
questao do ser e toda questéo filosofica fundarhenta

O caminho percorrido por Heidegger, pois, para ahagpbr a questdo do sentido do
ser consistiu-se justamente em dois momentos @messvinculados a exposi¢do do modo de
ser do ente que pde a questdo, e que acabou pEirtworiodo o trabalho desenvolvido em
Ser e Tempol)Esclarecer a estrutura ontologica constitutigaser-ai em sua existéncia
como seu modo de ser mais préprio, que chegaré mastrada comaeura (Sorgg. 2)De-
monstrar gemporalidadecomo sentido do ser-ai. Isto significa conjuntafmenostrar o ente
em seu ser e seu sentido; ou num outro modo queomgldique a natureza do circulo
hermenéutico, mostrar o sentido e o ser do enteepezcute a questao do sentido do ser para
pdr nessa base, ou terreno preparatério, a queRtiBbando-se desse modo no ambito da
questdo, a Analitica Existencial em seu método éeéutico fenomenoldgico, pretende
deixar e fazer ver o ser-ai como colocado no cdanquestao e despertar a nossa existéncia
historica para o sentido dessa questéo.

Toda a descricdo fenomenologica da estrutura aitaloconstitutiva do ser-no-
mundo tem a pretensédo de mostrar o modo de seligdipek-sistir como “esséncia” do ser-
ai. Seus modos de ser séo o ser-junto-ao-mundccégaeteriza a ocupag¢do com o ente intra-
mundano, isto é, a lida cotidiana em meio aos edaz€o dia-a-dia), o ser-com (que
caracteriza a preocupacao, no trato cotidiano camtms, na consideracdo aos outros que
conosco compartilham as tarefas e afazeres do-di@-@ém dos projetos histéricos) e o ser-
préprio (0 que caracteriza o dominio da impessadida qual no mais das vezes estamos
entregues na existéncia cotidiana, isto € o qué&pra-impessoal). Isto € o que se destina a
mostrar a descricdo fenomenoldgica dos quatro posieapitulos deSer e TempoTal
descricdo visa destituir o carater substancialrdiga relacdo metafisica entre a “alma” e o
“mundo”, que segundo Heidegger, encobriu e detugpfanémeno originario do mundo, que



71

na medida em que constitui o ser-ai como ser-em(mido abre jA com 0 seu ser a propria
compreensao de s&r.

No quinto capitulo deSer e TempoHeidegger se dispde a justamente tornar
consciente essa exigéncia radical ao explicitasntnecimento como uma modalidade do ser-
em como tal, mas, sem, no entanto, perder de mistieixar cair no esquecimento a estrutura
originaria do ser-no-mundtO ser-em €, pois, a expressao formal e existedoaer do ser-
ai que possui a constituicdo essencial de ser-mmant’

Justamente a partir da descricdo fenomenoldgicaedeem como tal, a analitica
existencial chegara a caracterizar o modamose constitui essa experiéncia pré-cientifica do
mundo do ser-ai, em que ele ao mesmo termae sabe que vivasto €, a medida que existe
na lida e no trato cotidianos e na compartilha glogetos comuns, fornece para si mesmo a
compreensao do ser que |Ihe é propria. O propribemmento como tal ai se origina e dai se
deriva numa modificacdo do comportamento pré-dieatido ser-ai que passa ao
comportamento cientifiéd Esta possui um carater existencial e se d& ridiamtitiade do
ser-no-mundo, através dos existenciais que coestiaberturado ai, e a partir da qual a
questao do sentido do ser pode ser colocada. Bestsicdo se da a constituicdo ontoldgica
originaria do ek-sistir como “esséncia” do ser‘@. ser-ai é a sua aberturd”. O que
caracteriza esse estar-aberto do ser-ai? Assimmuasdeesumidamente apresenta-lo: ele se
dispde num determinado modo de sentir-se que camgeee projeta, que impele ou forca um

determinado compreender e projetar, um lancar+gma tarefa constituida sempre em um

19 Cf. M. HeideggerSer e Tempo§12, p. 97. Gadamer vé nisso uma tendéncia do pensarbestmdo na
consciéncia histérica (que se fez hermenéuticgyah desde o historicismo de Ranke e Droysen, pdesaor
Dilthey e Husserl, acentuou-se consideravelmemwteuarer justificar o nexo percebido entre vidalees como
um dado originario e marcado pelo devir histéricdesse modo, ao querer “posicionar-se por traguddidade
da consciéncia que intenciona”, ao querer posiciseaem “uma intencionalidade basicameam@nima ou
seja, ndo produzida nominalmente por coisa algwammayés da qual constitui-se o horizonte do muna® q
abarca o universo do que é objetivavel pelas @éh¢iGadamerVerdade e Métodg. 374, grifo do autor. No
original: ,....hinter die Aktualitat des meinendemvuf3tseins...” (...) ,Es ist eine grundsatzlemonyme d.h.
von keinem mehr namentlich geleistete Intentioaglilurch die der alles umfassende Welthorizonstuniert
wird.” H.-G. Gadamer, GW,Jp. 251). Neste sentido, para Gadamer, “somidatdeggergue tornou consciente,
de uma maneira geral, a radical exigéncia que leex@o pensamento em virtude da inadequacao deibon
de substéncia para o ser e o conhecimento histdfiibmem, p. 369). No original: ,Aber welche radile
Denkforderung in der Unangemessenheit des Subsgnffs fir das geschichtliche Sein und historische
Erkennen liegt, hat ersteideggerzum allgemeinen Bewul3tsein gebracht.” (Gadamer,GYW 247).

20 M. Heidegger. Ser e tempoop. cit.,§12, p. 92. No original: ,In-Sein ist demnach der foteaxistenziale
Ausdruck des Seins des Daseins, das die wesenraftessung des In-der-Welt-seins hat” (SZ, p. 54).

2L O carater dessa modificac&o foi também por Heigieggontado e em varios momentos desenvolvido, mas
ndo nos cabe aqui apresentar em que ela consistends o enfoque se situa na experiéncia filos@no tal

e de como esta experiéncia se desenvolve a partiondstituicdo do ser-ai, e que vai consistir també&ma
modificacéo existenciaria.

22 M. Heidegger,Ser e Tempo, op. cit§28 p. 187, grifo do autor. No origing)Das Dasein ist seine
Erschlossenheit(Sz, p. 133).



72

determinado sentido, que se elabora e se expdeerpretacdo estando articulado e aberto a

possibilidade de expresséo no discurso.
2.2.2. A estrutura hermenéutica do existir como tal

Os caracteres hermenéuticos@iaposicdo, Compreensao, Interpretacéo e Discurso
sao entdo por Heidegger interpretados como oseexisis que caracterizam o ser-ai em seu
estar-aberto.

O primeiro aspecto desse estar aberto acentuadoHeimlegger € o carater da
disposicéo(Befindlichkeit) a partir do qual ele caracteriza o fato dos difegs modos de
sentir-se do ser-ai, que exprimem a cada vez o ffootioo alguém esta e se torffs@m cada
direcionamento seu em relacdo ao ente e ao serexqueanem de que maneira alguém se
afina com os outros com quem convive, de que medmeontra com o0s outros em fungéo de
algum afazer ou tarefa especificos, de que maseinastala no contexto em que é chamado a
estar com os outros em funcéo de alguma coisasposlicao confere ao ser-ai o fato de que
em seu ser “... 0 ser-em como tal se acha detedmim@viamente em sua existéncia de modo
a poderser tocada..”**. Esta é uma das possibilidades fundamentais patarmenéutica
como tal em sua tarefa, que se acha enraizadapgagpconstituicdo ontoldgica do ser-ai. Ela
traz consigo a possibilidade de que se despertyéat de diferentes possibilidades de ser
tocado, determinados modos de sentir-se, deterosragnores.

Uma orientacdo para a determinacdo do conceitaspesicdo € conseguida a partir
do conceito aristotélicam@r, desenvolvido na Retdrica, sobre a qual Heideggelioexque
“ao contrario da orientacdo tradicional de retédoemo uma espécie de ‘disciplina’, ela deve
ser apreendida como a primeira hermenéutica siitnda convivéncia cotidiana com o0s

2> Neste sentido, o carater da disposicéo se apeesento uma possibilidade de ser

outros.
trabalhada a partir de uma compreensao dos modsasntie-se e estar, dos modos de afinar-
se do ser-ai em seu mundo e com o que nele vemcanten. Na atitude interpretativa da

atividade hermenéutica como tal, o que ndo seddedente na tentativa heideggeriana de

despertar um sentido para a questdo do sentidemlaasser re-petida historicamente na

%3 |bidem, p. 188. No original: ,wie einem ist undrdfi (SZ, p. 134).

24 |bidem, p. 192, grifo do autor. Cf. no original:.,das In-Sein als solches existenzial vorgangigestimmt

ist, dal3 es in dieser Weise von innerweltlich Begeglemangegangenverden kann.” (Sz, p. 137).

% |bidem, p. 193. No original: ,Diese [die ,Rhetojikmul? — entgegen der Traditionellen Orientierures d
Begriffes der Rhetorik an so etwas wie einem ,Labinf — als die erste systematische Hermeneutik der
Alltaglichkeit des Miteinanderseins aufgefasst veerd (SZ, p. 138).



73

filosofia, “ o0 orador... necessita das possibileado humor para desperta-las e dirigi-las da
maneira mais adequad”

Como um constitutivo fundamental do ser-em compdaé caracteriza o cotidiano
habitar humano no mundo, a disposicao € a quederae ser-ai abo mesmo tempo: tanto a
possibilidade de abrir-se ao mundo numa entregamdlifiridade com o mesmo, o0 que
Heidegger caracterizard como @squivarse de si mesmo decaindo no mundama medida
em que se entrega a lida e trato cotidianos, sdbnoinio da impessoalidade, deixando-se
tocar pelo mundd; como é a mesma que possibilitara, através darfené daangustia o
estranhamenta@o mundo, abrindo a possibilidade de encontro ocoseu préprio ser em si,
gue nao retira o ser-ai de seu mundo, que lhe étitdivo, mas desperta-o para sua
possibilidade mais prépria, isto €, retirando-aldminio do impessoal.

Véarios fendbmenos que caracterizam os estados derhdendisposicdo poderiam ser
tomados para a sua andlise. Heidegger, contudaiinseg a trilha de Aristoteléd e
Kierkegaard®, tomara para a analise os fendmenos do TéRimchten)e AngUstial/Angst)

Com o primeiro ganha ele o horizonte para destacarater do modo de ser do ser-ai
como cuidado e responsabilidade pelo seu préprickegando a caracterizar que “apenas o
ente em que, sendo, estd em jogo o seu propripaae, temer> Teme-se o0 que ameaca. O
sentir-se ameacado do ser-ai caracteriza de magesitdna o aspecto de que enquanto é no
mundo o ser-ai vela por seu préprio ser e s6 gorpsde temer. O fenbmeno do temor tem o
carater exemplar de mostrar como a disposicéoija gmr si mesma 0 ente em seu ser a
descoberto. Contudo, apesar de isso ndo diminsigrficado da experiéncia do temer, a
orientacdo do temor € decisivamente voltada para@intramundano. @merdo ser-apelo
seu ser é provocado, por assim dizer,glgo que lhe vem ao encontro dentro do mundo, e
que como ameag@edrohung)se faz descoberto. Assim é que Heidegger caraatéri o
que se teme, o temer e 0 pelo que se t&me”

Ja de acordo com as analises de Kierkegaard, dhkyerte se passa com a Angustia.
E essa mesma compreensio do sentimento de angustideidegger toma para a analise,

justamente com o interesse metddico de abrir unmgoEenséo do ser-ai em sua constituicao

% Ibidem, p. 193. No original: ,Er [der Redner] befddes Verstandnisses der Méglichkeiten der Stimgnum
sie in der rechten Weise zu wecken und zu lenk&Z, p. 139).

21 Cf. Ibidem, p. 194. (SZ, p. 139).

8 Cf. Aristoteles,RetéricaB 5, 1382a 20 — 1383b 11, e tambémftima a Nicomacod.ivro I, 1115a 1 —
1117b 12, Aristételes chega a tratar da experi@wi@mer quando se determina a caracterizarwaeirt

29 Cf. Os textos de Kierkegaaf@mor e Tremoe O conceito de Angustia.

%M. HeideggerSer e Tempo, op. ci§30, p. 196. No original: ,Nur Seiendes, dem esgimem Sein um dieses
selbst geht, kann sich furchten.” (Sz, p. 141).

3L Ibidem, p. 195. No original: ,.... das Wovor dercht; das Fiirch und das Worum der Furcht.” (SZ, ®).14



74

existencial, como um poder-ser para possibilida@lesedida que o ser-ai é constitutivamente
em seu ser td0 s6 e simplesmente abertura paribipdades de séf. O fenémeno da
angustia da testemunho de que o ser-ai ndo podmisEmdido como objeto intramundano,
COMO uma coisa entre as coisas, mas como ser-emuwnaio, como projeto lancado possivel
de ser e, ainda mais, fundamentalmente para Hedeggmo destino, 0 que caracteriza o seu
fato de ser langcado também historicamente. Electaiza um certo ser em fungéo de,
voltado para, que se lanca ou se projeta a, nuntaido destituido de significado, mas que
justamente em cada direcionamento seu ao ente eu goroprio ser significa. Sempre
sintonizado com o humor esse direcionar-se sigmifee do ser-ai € o que constitui a propria
estrutura deompreende(Verstehengomo tal.

O contexto de referencialidade do ser-ai, que mmeter-ai ao ente como tal ou a
compreensao de seu ser como tal ou mesmo a umaemmeao do ser em geral, € constituido
pela acdo de significr Nesse contexto familiar, compreende-se semprsarfunto-a e
um ser-com, em que um para-que e um em-fungcéao-eleegu jogo em cada comportamento,
ja sempre se abrem significativamente, inclusivango oprojetar ou remeter-se aem
questao se constitui sob a tarefa de investigarre€er uma interpretacdo de seu proprio ser.

Por isso acentua Heidegger:

Na familiaridade com o mundo, constitutiva do deeague também
constitui a compreenséo do ser do ser-ai, funda-sessibilidade de
uma interpretacdo ontolégico-existencial explidéasas remissdes. Tal
possibilidade pode ser apreendida expressamentel@jwaproprio ser-
ai assume a tarefa de interpretar originariamentew ser e suas
possibilidades ou até o sentido do ser em §éral.

Na familiaridade, seja por referéncia ao ente imtnadano seja por referéncia ao seu
préprio ser como tal ou ao ser em geral, “o sésigiifica’ para si mesmo, ele oferece o seu

ser e 0 seu poder-ser a Si mesmo para uma com@eoeeniginaria no tocante ao ser-no-

32 Assim também Kierkegaard determinou o caratemggistia: “... a angUstia é a realidade da liberdamieoc
possibilidade para a possibilidade”. Na traduc&mal de que nos utilizamos: “... Angst ist die Wirkkeit der
Freiheit als Mdglichkeit fir die Méglichkeit” (S. igrkegaardDer Begriff AngstEine einfache psychologisch-
hinweisende Uberlegung in bezug auf das dogmatigiablem der Erbsiinde von Virgilius Haufniensis
Traducdo alema de Gisela Perlet. Stuttgart: Recl&86, Cap. |, 85, p. 50).

% Cf. HeideggerSer e Tempo, op. ci§18, p. 132. (SZ, p. 87).

% |bidem, p. 131-132. No original: ,Wohl aber griihdiie Mdglichkeit einer ausdriicklichen ontologisch-
existenzialen Interpretation dieser Bezlge in dedhs Dasein konstitutiven Weltvertrautheit, dieeiseits das
Seinsversténdnis mit ausmacht. Diese Mdglichkeinkausdricklich ergriffen werden, sofern sich dasdn
selbst eine ursprungliche Interpretation seinesisSand dessen Méglichkeiten oder gar des SinnesSeim
Uberhaupt zur Aufgabe gestellt hat." (SZ, p. 86).



75

mundo®®. Nisto se funda a prépria tarefa de uma filoshiamenéutica voltada tanto para a
interpretacdo do ser-ai como tal em sua facticidedmo para a histéria de seu acontecer
filosofico interrogante. A significancia sempre qmeendida €, poisp todo das remissdes
dessa acdo de significd?” constituida em cada comportamento do ser-ai damimclusive

na investigacao.

O mundo est4 presente como aquilo em funcdo doayeat-ai &. Neste “estar em
funcdo de...” 0 ser-no-mundo existente se abre daim® € a essa abertura caracterizada em
cada comportamento do ser-ai, isto €, em cadaahiaoento seu em direcdo ao ente como
tal, que se chama de compreensao. Por isso Herddgge A abertura da compreensao
enquanto abertura de fungéo e significancia digeigs, de maneira igualmente originaria a
todo o ser-no-mundo. Significancia é a perspe@amafuncao da qual o mundo se abre como
tal”*®. Tal compreender n&o significa simplesmente urbésale algo” mas um poder-ser,
caracterizado como um contexto de significancia, @gta em funcéo do proprio ser do ser-ai.
Neste sentido também “algo que se sabe” esta egddutio ser-ai como tal como um poder-
ser, mas é este poder-ser que caracteriza o comdgre® nao o “saber de algo como tal”.

Um contexto de significacao, inclusive express@alavra, esta sempre e a cada vez
em funcdo de um determinado poder-ser do ser-aip@ender é a abertura da significancia
que estd em funcdo de cada comportamento, atitugegapeto do ser-ai como tal; e € em
funcdo de uma tal abertura ou possibilidade dejsero mundo como tal se abre, isto é, na

perspectiva desta abertura, encontrando ai o gefficado. Dai que Heidegger assegura:

O que se pode na compreensdo enquanto existedcia nma coisa,
mas o ser como existir. Pois na compreenséo sepsigstencialmente,
o modo de ser do ser-ai enquanto poder-ser.(..[possibilidade
essencial do ser-ai diz respeito aos modos cawsdes de ocupacdo
com o ‘mundo’, de preocupagdo com 0S outros e,ontsslo, a
possibilidade de ser para si mesma, em funcdo deesma. (...) ...
como existencial, a possibilidade é a determinagdtologica mais
originaria e mais positiva do ser-ai; assim conexiatencialidade, de
inicio, ela s6 pode ser trabalhada como problensl®fenomenal que

% Ibidem, p. 132. No Original: ,In der Vertrautheiit diesen Beziigen ,bedeutet’ das Dasein ihm sedissgibt
sich urspriinglich sein Sein und Seinkdnnen zu ehest hinsichtlich seines In-der-Welt-seins.” (SZ37).

% Ibidem. No original: ,Das Bezugsganze dieses Besiemunennen wir diBedeutsamkeit (SZ, p. 87, grifo do
autor).

37 Cf. No mesmo texto § 31, p. 198. (SZ, p. 142).

% M. HeideggerSer e Tempo... op. ci§31, p. 198. No original: ,Die Erschlossenheit 8esstehens betrifft
als die von Worumwillen und Bedeutsamkeit gleicpuisglich das volle In-der-Welt-sein. Bedeutsamltit
das, woraufhin Welt als solche erschlossen istZ, (5 143)



76

permite a sua visdo oferece a compreensédo comaer-per capaz de
propiciar aberturds.

Tal caracterizacdo da compreensédo € antes de wgdodb determinismo historico e a
afirmacdo da liberdade do ser-ai humano como taicretizada sempre e a cada vez
historicamente: “... para si mesmo, o ser-ai éssipdidade de ser que esta entregue a sua
responsabilidade, épmssibilidadeque Ihe foi inteirament@ncada O ser-ai é a possibilidade
de ser livrepara o poder-ser mais préprif’ Assim é que se determina o modo desse ser que
é poder-ser como compreender. E a propria comgeeamse possui a estrutura existencial,
denominada por Heidegger g¢ojetq encaminhando o ser-ai para a sua destinagdo, do
mesmo modo que o encaminha para a significAhcia

Nessa estrutura fundamental se arraiga a situagédat em que 0 ser-ai sempre se
encontra. Na medida em que o ser-no-mundo do sepjita um poder-ser que lhe pertence,
na lida e trato cotidianos, ele também projeta detarminada compreenséo do ser em geral,
antecipada nessa sua possibilidade de ser ja vadenem um mundo. Por isso Heidegger
volta a assegurar entdo qtieo projetar de possibilidades ja se antecipou aorapreensao
do ser. Ser é compreendido no projeto e ndo cahzelnitologicamenté® A compreensao é,
pois, um projeto de ser sempre antecipado na @tttzafcotidiana do ser-ai em funcéo da qual
ele sempre € e se encontra, em cada comportamamtens relagdo ao ente enquanto tal,
inclusive na investigacéo, tenha ela carater dieatdu filoséfico, e isso historicamefite

E na elaboracéo e preparacéo dessas possibilijenjetadas na compreensio que se

constitui entdo anterpretacao

O ser-ai projeta seu ser para possibilidades compieensdo. Esser
para possibilidades constitutivo da compreenséao, € um poder-ser que
repercute sobre o ser-ai as possibilidades enqgadetrturas. O projeto
da compreensdo possui a possibilidade de se etabaraformas.

% |bidem, p. 198s. No original: ,Das im Verstehea Bkistenzial Gekonnte ist kein Was, sondern das &s
Existieren. Im Verstehen liegt existenzial die Sam des Daseins als Sein-kénnen. (...) Das weftenha
Méglichkeit des Daseins betrifft die charakteritdar Weisen des Besorgens der \Welt', der Firsoigedie
anderen und in all dem und immer schon Seinkénmeifin selbst, umwillen seiner. (...) Die Moglichkeit
existenzial... ist die urspriinglichste und letztsifive ontologische Bestimmtheit des Daseins;azhst kann
sie wie Existenzialitdt Uberhaupt lediglich als Btemn vorbereitet werden. Den phanomenale Boden, sie
Uberhaupt zu sehen, bietet das Verstehens aldiefstides Seinkdnnen.” (SZ, pp. 143s).

% |bidem, p. 199, grifo do autor. No original: ,....dBasein ist ihm selbst tiberantwortetes Méglichseimch
und durchgeworfene MdglichkeitDas Dasein ist die Moglichkeit des Freisefiis das eigenste Seinkénnen.*
(SZ, p. 144). © modo como isso historicamente sstitai através do fendmeno da decisdo veremosislepo

L Cf. no mesmo texto, pp. 200s. (SZ, p. 145).

“2 |bidem, p. 203. No original: ,Im Entwerfen auf Miikeiten ist schon Seinsverstandnis vorweggenomme
Sein ist im Entwurf Verstanden, nicht ontologisdyriffen.” (Sz, p. 147).

43 E importante lembrar, contudo, que o modo de @$sunu temporalizacdo da compreensao diferenci@se
diferentes comportamentos. O modo dessa difereiwiagaliaremos apenas depois.



77

Chamamos dénterpretacdoessa elaboracédo. Nela a compreensao se
apropria do que compreende. (...) Interpretar nfilon@r conhecimento

de que se compreendeu, mas elaborar as possibsidgadjetadas na
compreensad*

O modo dessa elaboracao deve, contudo, difereseide acordo com a possibilidade
antecipada em uma determinada atitude do ser-acoupreende (quando interroga, por
exemplo). E o modo de preparacdo e elaboracdo sdessaibilidades deve diferenciar-se
também em funcdo do que se pretende alcancar, gusngbrojeta uma possibilidade na
compreensao. Interpretar é entdo preparar a plidads de assumir a compreensao projetada
e até mesmo nela insistir. Desse modo, Heideggen@a que “... N0 que vem ao encontro
dentro do mundo como tal, a compreensédo ja abria oomjuntura que a interpretacao
expde™.

Tal conjuntura se arranja em torno dos modos dgetarocompreensivo em que a
interpretacdo se constitui ao apropriar-se de uomapceensdo. Tais S80: a posicao prévia
(Vorhabe) a partir da qual “a interpretacdo se move emaeada uma totalidade conjuntural
ja compreendidd®: a visdo prévigVorsicht) a partir da qual a interpretacdo sempre cumpre
o desentranhamento do que esta entranhado na aseg@ee‘guiada por uma visdo que fixa o
parametro em funcéo do qual o compreendido ha dimteepretado®’, e através da qual a
interpretacad“recorta’ o que foi assumido na posicado préviagwselo uma possibilidade
determinada de interpretacdy” e a concepcdo prévi@/orgriff), a partir da qual “o
compreendido, estabelecido numa posicao prévigarao numa ‘visdo previdente’ torna-se
conceito através da interpretac&p’assegurando com isso o fato de que na concepééia p

44 M. HeideggerSer e Tempo, op. cip, 204 (Grifo do Autor). No original: ,Das Daseinteirft als Verstehen
sein Sein auf Moglichkeiten. Dieses versteheSdm zu Moglichkeiterst selbst durch den Ruckschlag dieser
als erschlossener in das Dasein ein SeinkonnenEb@gerfen des Verstehens hat die eigene Moglithgigh
auszubilden. Die Ausbildung des Verstehens nennienAwslegung In ihr eignet sich das Verstehen sein
Verstandenes verstehend zu. (...) Die Auslegungjast ist nicht die Kenntnisnahme des Verstandesendern
die Ausarbeitung der im Verstehen entworfenen Mindgeiten.” (SZ, p. 148). Obs.: Traduzimos a primdéiase
desse trecho de maneira diferente da traducaoedaaguutilizamos.

> |bidem, p. 206. No original: ,... mit dem innertishen Begegnenden als solchem hat es je schaniin
Weltverstehen erschlossene Bewandtnis, die duecldslegung herausgelegt wird.” (SZ, p. 150).

" |bidem. No original: ,Sie [die Vorhabe der Auslem) bewegt sich als Verstandniszueignung im
verstehenden Sein zu einer schon verstandenen Béniagazheit.” (SZ, p. 150).

" |bidem. No original: ,... unter der Filhrung einklinsicht, die das fixiert, im Hinblick worauf das
Verstandene ausgelegt werden soll.” (Sz, p. 150).

“8 |bidem, p. 207. No original: ,Die Auslegung griumdieweils in einer Vorsicht, die das in Vorhabe
Genommene auf eine bestimmte Auslegbarkeit hirclamsidet’.” (SZ, p. 150).

“9 Ibidem. No original: ,Das in der Vorhabe gehaltam& ,vorsichtig’ anvisierte Verstandene wird durdie
Auslegung begrifflich.” (SZ, p. 150).



78

“a interpretacdo sempre ja se decidiu definitivapoovisoriamente, por uma determinada
conceituacac”®.

Estas possibilidades projetadas na compreensé@beratias pela interpretacdo € o que
vai constituir o horizonte de sentido em que oasege encontra projetado. O sentido €, pois,
“a perspectiva em funcdo da qual se estrutura tprpela posicao prévia, visdo prévia e
concepcdo prévid®. O sentido previamente projetado favorece ao isergossibilidade de
sua apropriagcdo na compreensao ou recusa na ineengdo; o proprio ser do ser-ai e 0 ente
que se lhe da ao encontfpodem ser apropriados na compreensao ou recusaaos
incompreensac?,

Tal elaboragéo das possibilidades projetadas mpm@ensao, que se apropria de ou
recusa de maneira prévia um determinado sentidstitgdo j& em sintonia com um estado
de humor, ndo assentam na mudez de mecanismofr@ro, as possibilidades projetadas
na compreensdo ja sdo sempre articuladas na palawralinguagem. “A totalidade
significativa da compreensibilidadem a palavra®®. “O discurso(Rede) pois a articulacdo
da compreensibilidadé€®. As palavras, que neste concreto solo significatistdo enraizadas
e mostram propriamente, por assim dizer, o seuideentém a determinar e exprimir
significado, e isto num contexto preciso de refeididade ja articulado dentro da
significancia conjuntural da compreensao.

O discurso, como articulagdo da compreensibilidastdavés da palavra, exerce uma
funcdo constitutiva para a existencialidade datémea que se projeta abrindo-se ao sentido
de uma determinada conjuntura de significanci@weida no projeto. E a esta conjuntura de
significancia que a atitude hermenéutica da ouvidbsstamente aqui encontram-se
articuladas duas atitudes fundamentais possiveis sdo-ai, que articulam sua
compreensibilidade através do dizer do discurse eosistituem justamente numa abertura
basica para o sentido das possibilidades a elentes: o siléncio e a escuta. A tomada de tais
atitudes no projeto filosoéfico heideggeriano cdostio uma exigéncia fundamental para um
projeto filosofico que procura desenvolver-se comma filosofia hermenéutica, cuja

concepcao, método e tarefa procuramos aqui retansti

*0 |bidem. No original. ,... die Auslegung hat siah §chon endgiiltig oder vorbehaltlich fiir eine mestte
Begrifflichkeit entschieden...” (SZ, p. 150).

*1 |bidem. No original: ,Sinn ist das durch Vorhabéorsicht und Vorgriff strukturierte Woraufhin des
Entwurfs, aus dem her etwas als etwas verstandgiich” (SzZ, p. 151).

*2 |bidem. No original: , ... kann im Verstandnis maggnet sein oder dem Unverstandnis versagt bl&ik84,

p. 151).

>3 Ibidem, p. 219, grifo do autor. No original: ,DBedeutungsganze der Vestandlichkeimmt zu Wott(Sz,

p. 161).

>* Ibidem, p. 219, grifo nosso. No original: ,Rededg Artikulation der Verstandlichkeit.“ (SZ, p61).



79

A compreensibilidade, que projeta possibilidades;idada no discurso e elaborada e
preparada na interpretacdo, em sintonia com o huwjperem cada projetar do ser-ai esta em
jogo, prepara, constitui e funda a atitude de oceimo uma espécie de “escuta obediente”, a
qual coloca o ser-ai em funcédo do ser que nesgetgr@sta em jogo. Desse modo, para
Heidegger:

7

Escutar é o estar aberto existencial do ser-ai aiguser-com 0s
outros. Enquanto escuta da voz do amigo que tadai $ez consigo, o

escutar constitui até mesmo a abertura primordigtépria do ser-ai

para o seu poder-ser mais préoprio. O ser-ai epautpue compreende.
Como ser-no-mundo articulado em compreensfes cayitoss, 0 ser-

ai obedece na escuta a co-existéncia e a si pyOpeivencente’ a essa
obediéncia. O escutar reciproco de um outro, oaderma e elabora o
ser-com, possui 0s modos possiveis de seguir, asdmp e 0s modos
privativos de n&o ouvir, resistir, defender-sezefdrente a°

Aqui se faz de fundamental importancia o signifecalh escuta como o estar aberto
enguanto ser-com-os-outros. O ser-ai esta na esoeittp ao outro que Ihe dirige a palavra. O
outro € aquele que pode comunicar e de fato comudcproprio ser-com € formado e
elaborado na escuta reciproca de um outro. SO assien-ai é e pode ser co-participante de
um projeto lancado, que pode ser encarado e dattord fim de poder pertencer-lhe como
proprio ao ser relancado na escuta obediente etidepcomo projeto, ou simplesmente, na
impropriedade, descartado na pura indiferencandedeterminado tomasub-jetivode um
ob-jetq que de fato ja ndo se re-lanca mais cmwjeto. O outro a ser escutado deve estar
sempre a altura do decisivo, a altura de uma d®-cjge projeta em liberdade.

Tal determinagé&o do escutar caracteriza a posiadd do compreender hermenéutico
como uma possibilidade aberta somente a quem gacmtra de um certo modo situado no
projeto historicamente antecipado, com o qual eas@ode sempre estar em alguma relacéo
de filiagdo e que, somente por isso, é capaz depietar, re-petindo a possibilidade herdada,
isto é, projetando e reelaborando a possibilidageng historicidade da compreensao esta em

jogo comaoserdo ser-ai em de-cisao.

%5 |bidem, p. 222. No original: ,Das Horen auf... dts existenziale Offensein des Daseins als Mit-fgiden
Anderen. Das Horen konstituiert sogar die primame eigentliche Offenheit des Daseins fir sein eigEn
Seinkdnnen, als Horen der Stimme des Freundesjeadims Dasein bei sich trédgt. Das Dasein hort, esil
versteht. Als verstehendes In-der-Welt-sein mit Aederen ist es dem Mitdasein und ihm selbst ,Harigd in
diese Horigkeit zugehdrig. Das Aufeinander-hérargem sich das Mitsein ausbildet, hat die moglichsisen
des Folgens, Mitgehens, die privaten Modi des Nitiitens, des Widersetzens, des Trotzens, der ASK&EH,
p. 163).



80

“Somente quem ja compreendeu é que poderéa estutam projeto como tal sé pode
acontecer e ser assumido como re-peticdo. O préje® novo compreendido apenas no re-
projetar da possibilidade herdada. Por isso sedéatundamental importancia a escuta do
modo como isso pode ter sido uma vez lancado.sEaita é abertura ao outro. E assim que se
pode de fato co-responder a historicidade da caanpé® que se caracteriza de-cisivamente
como projeto lancado.

O siléncio, como uma atitude antecipatoria da escuém, nessa dimensao, a
caracterizar-se como um determinado retirar-seaticdo, para dar a entender o que é
comunicado, o que deve fundamentalmente estar gmgomo projeto lancadb “Como
modo de discurso, o estar em siléncio articulaordginariamente a compreensibilidade do
ser-af que dele provém o verdadeiro poder ouvicenaivéncia transparent&” Na filosofia
hermenéutica, pensada como um questionar histogit@mna convivéncia transparente a ser
evidenciada é com o passado dessa atitude, codarnsesnpre por uma alteridade em jogo;
este passado nao pode, de modo algum, ser tonmaglesimente como “algo que ja passou”
e “ndo nos pertence mais”, pois a atitude de quemtique se desenvolveu no passado
constitui a origem fundante dos projetos de ses goais hoje tomamos parte. Nesses
projetos estamos, de qualquer modo, lancadosdeaj@aneira de-cadente, isto é, na simples
entrega ao que caiu em circulagdo normal, cujad®indo se torna transparente para si
mesma; seja na indiferenca, ou seja, na recusamareensao que sO pode constituir-se
como incompreensdo; seja na re-peticdo, que nadooec ou reinstala no sentido e
direcionamento do projeto lancado a ponto de podgssumi-lo e re-peti-lo novamente.

Com tal esclarecimento, tentamos ver em que cenaisstrutura hermenéutica do
existir como tal, na medida em que, enquanto exéta preparacdo para a re-peticdo da
projecdo de possibilidades de ser, herdadas ar giotipréprio questionar como tal,
compreendido como uma atitude existencial. O coldaaguestdo como tal reconduz o ser-ai

ao seu proprio modo de ser como projetar, cujautestr existencial € hermenéutica. Esta

*% Ibidem, p. 223. No original: ,Nur wer schon vetstekann zuhéren.“ (Sz, p. 164) A liberdade nasiifia
hermenéutica sera pensada a partir disso comohamtdi-se para a possibilidade decisiva herdadayést de
um escutar que silencia — a fim de ndo tomar dideirenca o que se faz comunicado pela decisadtetedade
que projeta historicamente na medida que filosofeegroga — obedece ao horizonte aberto peloidmamento
encaminhado pelo projeto historicamente lancadmeupa re-petir a possibilidade projetada, poresgisa ela
pertencente.

>" No projeto de uma filosofia hermenéutica a abarpara a possibilidade de recolocar a questéo o @m
gue ela brota, a partir da decisdo antecipadormalde, é que tera esse poder de silenciar, pardaesao
préprio horizonte por ela aberto.

> HeideggerSer e Tempo, op. cip, 224. No original: ,Verschwiegenheit artikulies Modus des Redens die
Verstandlichkeit des Daseins so urspriinglich, #a@as echte Horenkdnnen und durchsichtige Mitelaesein
entstammt.” (SZ, p. 165).



81

7

compreensibilidade que se projeta €, contudo, rust6 isto é, trata-se de uma
compreensibilidade historica que, em sintonia cdmiror e articulada no dizer em palavras,
pode ser re-elaborada e preparada como possildlaa@dr relancada e assim, compreendida
no que propriamente |lhe constitui. Contudo, parapreendermos essa dimenséo histérica do
projetar questionante em si, far-se-a necessarguptar em primeiro lugar: que significado
deve ter o conceito de tempo em fungdo dessa atdedquestionar, capaz de re-petir as
possibilidades projetadas herdadas historicamehé¢dergunta descortina o horizonte da
repercussao historica da questao do ser. A padsadpergunta queremos agora visualizar em
gue sentido Heidegger compreende o tempo comodmdeézla compreensdo do ser, isto é,
como a temporalidade se configura no sentido dd@ser-ai, como tal existencial, e faz com
que essa estrutura hermenéutica do ser-ai tenheartater historico, na medida em que se

projeta interrogando historicamente.

2.3. A caracterizagdo do circulo hermenéutico cama repercussao histérica da questdo do

ser

Com a caracterizagédo do circulo hermenéutico coma repercussao existencial da
guestdo do ser, reencontramo-nos com a dimensa&bemsial do questionamento que
interroga circularmente, na medida em que o caraateos como um projetar existencial,
que se pbe a si mesmo em questao, projetando uerandeda compreensao do seu ser que,
no questionar, ja se expde, se impde e se mostra . Os elementos constitutivos, que se
constituem em toda hermenéutica, a saber, um destmmn modo de sentir-se, 0
compreender, 0 interpretar e o0 exprimir atravéspdiavras, caracterizam a conjuntura
existencial desse projetar que questiona, ao quecetocar uma questédo filosoéfica historica.
Esses elementos constituem a raiz do projeto, cormdos de ser existenciais do ser-ai,
também enquanto interroga.

Contudo, além disso, Heidegger pensa justamentgizonte temporal desse projetar,
ou ainda melhor, a estrutura ou compreenséao dooteyu esta em funcéo desse projetar que
pretende recolocar uma questédo histérica. Exigggeea que pensemos, portanto, o horizonte
que faz com que a recolocagdo da questao tenhagpmicussao historica, apresentando uma
segunda dimenséo da caracterizagdo do circulo héutieo como método apropriado pelo
projeto filosofico deSer e TempoCabe-nos agora colocar a pergunta: que estridorajue
ter o conceito de tempo para entrar em funcdo dessk de compreensdo e apropriacao

histérica de uma questao?



82

Toda a exposicéo da abertura originaria do semasezl modo de ser essencial, isto é,
na existéncia como projetar de possibilidades, cpnogeto de ser, procura caracterizar a
nudez do que é e tem de ser, abertos na investigagise orienta na perspectiva aberta pela
questédo do sentido do ser. Atingida pela questéioyestigacdo, como modo de ser do ente
que nés mesmos somos, é forcada a entrar no cinsiituido pela repercussédo da questao.
Esta, a repercusséo, se da existencialmente, dngereigténcia € o modo de ser proprio do
ente que nés mesmos somos. Para Heidegger tornaeasivo que, existindo na
investigacdo, o0 ser-ai projete ontologicamente &téncia e o0 ser antecipados na
compreensao de ser. Tal compreensédo projetada, ee nqu interpretacdo tem suas
possibilidades elaboradas, determina-se no hoezodb tempo, acontece como
temporalizacao.

Em seu ser encoberto, em sua proveniéncia e destiser-ai compreende seu ser a
partir de seu “ai”"Da). Esse “ai” ndo tem originariamente o caraterrdeawcada vez agora no
tempo do ser-ai, a0 empreender 0s seus projeteemaiarios — apesar de ser assim que
costumeiramente se interpreta a execucao de uret@rexistenciario em relacdo ao tempo.
N&o é cada agora que determina a compreensaoamasntrario, o horizonte temporal do
ser-ai no qual cada agora de um projeto existeo@ér realizagédo se da.

A temporalizagdo de um determinado horizonte tealE® caracteriza em modos. A
temporalidade e historicidade, como existenciaisibem tém na existéncia o seu modo de
ser, o seu modo de dar-se, e é a partir dessdsrex@s constitutivos do ser-ai, a saber, da
temporalidade e historicidade, e no horizonte abgot eles, que um sentido do ser sempre se
faz articulado numa compreensao de ser, antecipaae compreensao pré-ontolégica do
ser, a partir da qual o ser-ai sempre se move amejetos, ainda que |he seja estranho o
sentido originario desse seu “movimento”.

Neste topico tentaremos, portanto, discutir contenopoé interpretado em conexao
com a existéncia fatica e histérica do ser-ai, r@@de que este constitua o seu horizonte de
sentido e como este horizonte se caracteriza, &lemgde o ser-ai se projeta filosoficamente,

isto é, interrogando historicamente.
2.3.1. A apropriacao do conceito de tempo comabote da compreensao de ser
O ser & compreendido no horizonte do tempo. Edéa,i que se tornou para

Heidegger decisiva, pode ser, contudo, compreerstidaspectos diferentes. Nao € a toa que

ele procura apresentar pelo menos trés conceittgendiciados para apreender uma



83

compreensao do fato do carater de poder se apreersi&r no horizonte do tempo, ou o
préprio ato de compreender o ser (compreensdao de ree horizonte do tempo:
Innerzeitlichkeit  (intratemporalidade), Zeitlichkei (temporalidade) e Temporalitat
(Temporalidadey.

Os dois passos fundamentaisSB e Tempoom vistas a uma elaboracdo concreta da
questdo para o sentido do ser e a um despertaropseatido dessa questdconduziram
Heidegger a explicar estrutura comalo fenémeno do tempo em relacdo a compreensao de
sef?, esta apresentada como um determinado modo doaésteistente do homem no mundo
em relacdo com as coisas, com 0s outros e cons@wi@ para dizer de maneira bem
simples. Tal relacdo entre compreensao de serotésncompreendida a partir do conceito
fenomenoldgico d@orizontee sua demonstracao foi previamente interpretada&lpocomo
meta proviséria do trataffo

Os dois passos fundamentais que garantiriam essand&racdo seriam: 1) a analise
do modo de ser do homem que, enquanto existe, @reensdo de ser no horizonte da

temporalidade e 2) a tarefa de uma destruicdo d#drid da ontologia com base na

*¥ Traduzimos a diferenca entfeitlichkeit e Temporalitatunicamente através da primeira letra mindscula na
traducdo portuguesa para o primeiro termo e madgmara o segundo. Ndo se trata de falta de opgd®,do
sentido e compreenséao filoséfica das préprias padade que dispomos na lingua portuguesa. Na fiadug
brasileira de Sein und Zeitpor Marcia de S&a CavalcanteTemporalitdt estd traduzida pelo termo
“temporariedade” (CfSer e Tempo, op. cil.parte, p. 311). Na traducdo espanhol®doGrundprobleme der
Phanomenologideita por Juan José Garcia Norrdetfnporalitét esta traduzida pelo termo “temporaneidad”,
cujo correspondente em portugués seria “temporadefd(Cf. J. J. G. Norro, Prélogo a traducgéo. Irarfih
Heidegger.Los Problemas Fundamentales de la Fenomenoldgiaducdo de J. J. G. Norro. Madrid : Trotta,
2000, p. 12). A opcao técnica que aqui tomamotafobém tomada no trabalho de Francoise Dagtigdtegger

et la question du temp&Cf. Francoise Dastur, op. cit.,, p. 48.). Para adguestdo de ndo optarmos por
temporariedade ou temporaneidade se encontra aodéatjue estas palavras possuem em nossa lingua um
determinado sentido, ja também até de certo modeagle filosoficamente na obra de Evaldo Coutinino, e
especial em seu livid@ Espaco da Arquiteturadi, por exemplo, o espaco do vao da arquitetyprarisado como
sendo “intemporal-temporéneo” (Cf. Evaldo Coutin@oEspaco da ArquitetureS8o Paulo: Perspectiva, 1998,
pp. 74-79). O significado dessa constata¢éo dogesp@amo intemporal-temporaneo no pensamento ded&val
Coutinho resguarda uma intuicdo fundamental em>@meom a espacialidade do existir. O significads d
termos temporal e temporaneo, ai pensados, guamtartydo, uma referéncia muito mais ampla do que a
simples diferenca entre Zeitlichkeit e Temporalitéssaltada por Heidegger, pode atestar. E poisipaerto
respeito ao que pode ser pensado, a partir dadifidesles que a nossa propria lingua reserva ceI@m@NOS
temporalidade, temporariedade e temporaneidadea mwastigacdo ainda a ser liviemente estabelecjukatir

da obra de Evaldo Coutinho como um ponto de ref@éndialogo, que ndo quisemos utiliza-los simpkrse
para apresentar na traducdo a diferenciacdo domseneideggerianos. Uma primeira tentativa de distm
desse problema de uma diferenciacao entre temgadalie temporaneidade, a partir dos fendmenos taiso
em dialogo com o texto de E. Coutinho, é um trabglle pode ser posteriormente realizado.

60 Cf. M. HeideggerSer e Tempap. cit., parte I, p. 24. (SZ, p. 1).

®1 Assim ressalta Heidegger: “... deve-se mostram base no questionamento explicito da questdo smbre
sentido do semgue e como a probleméatica central de toda ontol@gidunda e langa suas raizes no fenédmeno
do tempo, desde que se explique e se compreendiamente como isso aconteceéddeidegger,Ser e Tempo

op. cit., p.46 (Grifo do autor). No original: ,Deegeniber ist auf dem Boden der ausgearbeitetere Frach
dem Sinn von Sein zu zeigedall und wie im rechtgesehenen und rechtexplizidPte@inomen der Zeit die
Zentrale Problematik aller Ontologie verwurzeltis(SZ, p. 18).

62 Cf. Heideggerop. cit, p. 24. (SZ, p. 1).



84

historicidade do ser desse ente que existe com@reemsao de ser no horizonte do tempo.
Além disso, em virtude do problema da compreensdioset como objeto, como ser
simplesmente dado, ele precisaria também tratanatio como se pode pensar o tempo em
relacédo a esse ser simplesmente dado dentro doomecar@cterizando-o através do conceito
de intratemporalidade. E ainda restava um aspeguirge, que s6 chega a ser melhor tocado
nosProblemas Fundamentais da Fenomenolpgigaber, o significado em geral do fato de se
compreender o ser em geral a partir do tempo,csitugue ele pretende caracterizar a partir
do conceito de Temporalidade. Apenas o primeire@dsi expressamente cumprido nos
limites do tratado, acrescentando-se a isso aimdadw de determinagéao do ser simplesmente
dado no tempo como intratemporalidade. O projetorda destruicdo da historia da ontologia
ndo chegou ai a ser desenvol%fddNo que foi executado erBer e Tempaomo uma
determinada preparacao para as tarefas seqguiotea;de de fundamental relevancia para a
guestdo hermenéutica a renovada compreensdo do oedser do compreender e a
elaboracdo existencial do conceito de tempo compaealidade ekstatica da existéncia
humana.

Na Historia da Filosofia, varias tentativas de dateacdo de uma compreensao para o
conceito de tempo foram desenvolvidas. Dentre plademos citar de maneira relevante a
compreensdo do tempo como medida do movinfiénto compreensdo do tempo como
distens&o da alm3 como formaa priori do sentido interno do sujeito cognosc&hteomo
duracéio fugaz do nosso eu que se projeta no &pagmo unidade do fluxo de vivéncias da
consciéncia intencion&lou estrutura constitutiva do tornar-se vivenc@pddpio EG°. E sob

a alegacéo de que todas estas interpretacoes go tEntonstituem a partir de uma ontologia

% podemos perseguir essa idéia tomando o fio condotprojeto deSer e Tempmos textos seguintes a esta
obra, e dizer que Heidegger executa esse processiesdruicdo em cada uma das interpretagcbes queefaz
Kant, Aristételes e mesmo dos filosofos pré-socoétie tantos outros do decorrer da histéria dadila. Nao
temos contudo condi¢des de tematizar isto, aquialeeira direta.

®4 Ct. AristotelesFisica A 10 — 14.

% Cf. Agostinho,ConfisséesTraducéo de J. Oliveira Santos e A. Ambrésio bha.PPetrépolis, Vozes, 1999
(14. Edicao), pp. 278 — 296.

® Cf. I. Kant,Critica da Raz&o PuraTraducéo de Valério Rohden e Udo Baldur Moosbur§ao Paulo: Abril
Cultural, 1983 (2 Edicao), pp. 44 — 47.

67 Cf. H. BergsonEnsaio sobre os dados imediatos da consciénitiaducdo de Jodo da Silva Gama. Lisboa:
Edicbes 70, 1988, pp. 57 — 97. O préprio Bergsatymara se levantar contra esta relacdo homogéneace
espago e o tempo.

% Cf. E. HusserlLicBes para uma Fenomenologia da Consciéncia l@atetm TempoTraducdo de Pedro M. S.
Alves. Lisboa: Imprensa Nacional — Casa da Moe#fia4 1pp. 102 — 105.

% Cf. Edith Stein.Beitrage zur philosophische Begriindung der Psydielaind der Geisteswissenschaften
Eine Untersuchung lber den Staat unverénderte Auflage. Tlbingen: Max Niemeyerlay, 1970. La se
expressa Edith Stein: ,Denn was aus der Vergangeithelie Zukunft hineinlebt, in jedem Moment neues
Leben aus sich hervorspringen fuhlt und den gaSodnveif des vergangenen mit sich tragt — das sidd, p.
11. [Pois 0 que a partir do passado vive-se inteeote no futuro, em cada momento sente, a pagtisid
desabrochar nova vida e traz consigo toda a calgessado — isto é o0 Eu.].



85

do ente subsisterite intratemporal e intramundano, ou que acabaram g®or assim
compreendidas, que Heidegger as define como ietagiies do tempo situadas num
horizonte metafisico. Em contrapartida Heideggecyra entdo desenvolver uma elaboracao
existencial do conceito de tempo corhorizonte ekstatidd da existéncia humana como
Zeitlichkeit(temporalidade), para somente a partir dai proqaeasar como o tempo pode ser
interpretado como horizonte possivel de toda eggealcompreensédo do ser em geral como
Temporalitat(Temporalidade).

Na exposicdo do modo de ser do tempo como horizekvstatico, exprime-se, ao
mesmo tempo, o0 modo de ser proprio do homem comaosmundo e ser-para-a-morte.
Enquanto ser-no-mundo e para-a-morte, 0 homem gemfiancado na existéncia e entregue a
um mundo de sentido, que se constitui na lida iemte&dcom seus afazeres e no trato cotidiano
com os outros, com os quais compartilha esse mdedentido. Nessa lida e trato cotidianos,
o0 homem sabe a quantas anda sua existéncia, comierse em seu ser, ainda que sem saber
como chegou a ele. Mantendo-se, assim, encobertuamroveniéncia e destino, o homem
enguanto ser-ai, ndo pde em questao o sentidaudEsaleixando-o propriamente esquecido.

A investigacdo d&er e Tempé assumida numa tentativa de assegurar-se dosentid
pressuposto do ser-ai como temporalidade. A terfigada como sentido do ser do ser-ai hao
se faz, entdo, compreendida por referéncia a utmdogia do ente subsistente. O ser-ai ndo é
mostrado como ente intra-mundano ou intratemporakntido de seu ser € temporalidade. A
temporalidade4eitlichkei) € o sentido do ser de um ente que projeta enpgstEe enquanto
projeto de ser € em um mundo, com 0S outros e garmrte. A este ser que assim o é
enquanto projeto pertencem possibilidades de ser,qudiais ele nunca pode fugir, sendo
simplesmente vivé-las ou inapropriadamente ou napaipcdo de suas possibilidades através
dare-peticdd®. Na medida em que o ser-ai tem a temporalidad® cemtido de seu ser ele
temporaliza em cada projetar, isto de maneira #oéau inautenticamente. Somente quando
temporaliza autenticamente é o ser-ai capaz detie-p

J& aqui, essa determinada compreensédo do tempelagéio a compreensao de ser €

pensada em funcdo do carater de ser historico dai,sdo fato de ele ser sempre uma

0 que pode ser atestado e confirmado somenteéatd® uma andlise detida e atenta dessas reflexdes
anteriores sobre o fenédmeno do tempo, tarefa queodi® algum é tdo simples e rapida.

" Entendemos a expresshorizonte ekstaticmo sentido de horizonte em que o seedontrase suspensp
“arrebatado por e em” um horizonte aberto de sergith torno do qual uma totalidade de sentido se abr
unifica o ser e estar disperso do ser-ai. No hotizekstatico o ser-aécuperase, por assim dizer, em uma
totalidadede sentido universal e singular

2 Por uma questdo meramente metédica s6 trabalham@emnceito ou idéia da re-peticdo mais tarde,anas
vemo-nos obrigados a antecipa-la no contexto destatizacao.



86

possibilidade herdada, antecipada e projetadagunde Heidegger possivel de ser re-petida.
Este vinculo ndo pode ser perdido, se quisermopreander o significado da interpretacdo
do conceito de tempo, desenvolvida no projet8elee Tempde maneira decisiva.

O projetar que se encontra em jogo na probleméicntada poSer e Tempono
modo como Heidegger o concebe, é o projeto existlede um ser-para-a-morte em sentido
préprio. E esse projeto existencial que possibilita a taberde uma compreensdo da
totalidade do ser do ser-ai como ser histérico.talnprojetar € colocado em oposicdo a um
outro tipo de projeto que também demonstra umardetada postura frente ao fendmeno da
morte na analitica existencial, que é o de um tanfanémeno da morte impropriamente, que
se caracteriza impessoalmente por uma fuga e emmiip dessa, que é por Heidegger
caracterizada como a possibilidade mais proprisseleai, irremissivel e insuperavel, ao
mesmo tempo certa e indetermindda

Se como ja vimds, o fendbmeno da angustia coloca o ser-ai diantatdode seu ter
de ser como um poder-ser para possibilidades, &mede o ser-ai é constitutivamente em
seu ser tdo soO e simplesmente abertura para pinsgibs de ser, o fendmeno da morte abre o
ser do ser-ai para a sua possibilidade mais prGgraente a si pertencente, irremissivel e
insuperavel, certa e indeterminada, possibilidadieema de sua existéncia. E, além disso, na
medida em que é existindo para a sua morte, o gepaxra o seu fim, abrindo-se na totalidade
de seu ser como projeto langado.

Enquanto o ser-ai lida com a possibilidade da neateindo o falatorio do impessoal,
como algo que certamente algum dia se dara, mdsoparainda nao, o instante da existéncia
nao se torna decisivo e Unico, isto €, ndo se tlesdra no horizonte de um sentido total, que
unifica o ser disperso do ser-ai numa determinadsppctiva de sentido a ser projetada na
liberdade de seu ser singularmente. “O escape dknta e cotidiano da morte”, acentua
Heidegger, “é unser-para-a-morte impréprio®.

O modo como o ser-ai se relaciona com a morterdetay pois, 0 seu carater de ser
préprio ou impropriamente. Para o ser-ai que, sténcia cotidiana, tem a morte como uma
simples ocorréncia possivel, que em um dia qualgueas ainda ndo — atingira, como aos
outros, também a si proprio, o tempo esta comprdermbmo um tempo calculado, atravées

do qual se marca as ocorréncias intramundanasisimelo fenbmeno da morte, que passa a

3 Cf. HeideggerSer e Tempaop.cit., §53, p.43ss. (SZ, p. 260ss).

" Cf. Ibidem, p. 41. (SZ, pp. 258-259).

5 Cf. acima, p.73-74.

® Heidegger,Ser e Tempo, op. ci§52, p. 42, grifo do autor. No original: ,Das affich verfallende
Ausweichernvor ihm ist einuneigentlich Sein zuifode' (SZ, p. 259).



87

ser compreendido e interpretado, muitas vezes, com@& ocorréncia intramundana, sem
significado histérico e decisivo — tomada impropréste. Por isso Heidegger procura
preparar uma possibilidade de tomar o fenbmeno aldende modo a que se faca aberto o
significado do ser para o fim do ser-ai como pdg$anle Unica e singular, e que dara
margem ao carater eminentemente histérico do sdPaaf isso ele necessita preparar o
projeto existencial de um ser-para-a-morte em dermiréprio, que deve poder “elaborar os
momentos desse ser que o constituem como compeegaséorte, no sentido de um ser para
a possibilidade caracterizada, que nem foge newbea™’.

Neste sentido, procura-se constituir um determir@moportamento face a morte, de
modo que esta seja suportada como possibilidadedai. Tal comportamento é designado
por Heidegger como antecipacdo da possibilidaderlgufen in die Moglichkejt®. Isto
significa: percorrer o caminho em direcéo a possibilidade arda possibilidadelibertando
0 ser-ai da perdicao nas possibilidades ocasioma&igvando-o ao nivel da totalidade de suas
possibilidades na singularidade de seu poder-senoQliz Heidegger: “Porque a antecipacéo
da possibilidade insuperavel inclui em si todape@essibilidades situadas a sua frente, nela
reside a possibilidade de se tomar previamenteat raxistenciariaodo o ser-ai, ou seja, a
possibilidade de existir comodo o poder-sé&r®.

Caracterizada como um percorrer o caminho em diregé possibilidade da
impossibilidade da existéncia antes da possibiidadntecipagdo engendra angustia:

a antecipacdo desentranha para o ser-ai a perdic&o proprio-
impessoal e, embora nédo sustentado primariament@reacupacao
das ocupacdes, o coloca diante da possibilidadgedele proprio: mas
isso naliberdade para a mortgue, apaixonada, factual, certa de si
mesma e desembaracada das ilusdes do impessaadsstia®®

Tal comportamento em relacdo ao fato da possidéidia morte é pensado aqui por
nés unicamente em funcdo de uma reconducdo dad derf@oprio-impessoal ao seu ser si-

mesmo, projetado para possibilidades. O carateyadetirada, que Heidegger vai descrever

" Ibidem, §53, p. 44. No original: ,Der existenzi&atwurf eines eigentlichen Seins zum Tode muR mddiee
Momente eines solchen Seins herausstellen, didségeastehen des Todes im Sinne des nichtfliichtigah
nichtverdeckenden Seins zu der gekennzeichnetetidWigit konstituieren.” (SZ, p. 260).

8 Cf. Ibidem, 8§53, p. 45. (SZ, p. 262).

" Ibidem, §53, p. 48, grifo do autor. No originalWgil das Vorlaufen in die uniiberholbare Méglichkadle ihr

vorgelagerten Mdoglichkeiten mit erschlisst, liegtinm die Mdglichkeit eines existenziellen Vorwegmeens
desganzerDaseins, das heildt die Moglichkeit, glnzes Seinkdnnew existieren.” (SZ, p. 264).

8 |bidem, p. 50, grifo do autor. No origingDas Vorlaufen enthiillt dem Dasein die VerlorenHaidas Man-
selbst und bringt es vor die Mdglichkeit, auf destrgende Fursorge primar ungestitzt, es selbseiry selbst
aber in der leidenschaftlichen, von den lllusiorles Man geldsten, faktischen, ihrer selbst gewissehsich
angstendeffreiheit zum Todé' (SZ, p. 266).



88

com o termdestemunhpcomo a escuta da voz da consciéncia que condaBagai a seu ser
si-mesm@', exerce a funcdo de um silenciamento do falatégogual o ser-ai no mais das
vezes se encontra aprisionado. No falatério est®reai impedido de ouvir. Contudo, a
medida que se defronta, na angustia, com 0 nad®uweer enquanto puro poder-ser, que
apresenta-se Gnico e primeiramente para si-m&smaer-ai abre-se & possibilidade de seu
préprio poder ser, abre-se em liberdade para aibjlatsde, se torna capaz de escutar,
projeta-se silenciosamente. Heidegger chama drséde (Entschlossenheit — resolucdo) esse
projetar-se silencioso que se abre angustiosanaenpeder ser mais proprio do sef2afo
decisivo”, diz Heidegger, “é justamente o projeta determina¢do que, cada vez, abrem as
possibilidades de faté®

Compreendemos que este projetar-se silenciosoagaeteriza a de-cisdo tem por fim
altimo, na tarefa filosofica heideggeriana, deteanj compreender e esclarecer o
comportamento decisivo que se faz necessario paeaatitude hermenéutica na tarefa da
filosofia, e a compreensdo do conceito de tempda mestituida como horizonte da
compreensao de ser, isto é, do projetar comoualegta em jogo na atitude questionante do
filosofar, que a favorece e possibilita. A desaidé horizonte da compreensao de ser do ser-
ai enquanto filosofa, e assim projeta, como tentidade, e que se constitui a partir de e em
uma determinada temporalizacdo, devera ajudar-naorapreender o carater da co-
respondéncia a historicidade da compreenséao remfdocomo tal.

O fendbmeno dde-cisdoantecipadorada morte(que nao pode ser confudido com uma
“decisdo pela morte”, mas compreendida como assanc¢ao de seu ser-para-a-mogteim
assumir a existéncia em seu estar-lancadaberto a determinadas possibilidades de ser, ist
€, aberto a uma determinada possibilidade de prpjebloca a existéncia suspensa “entre”
nascimento e morte, como ser eminentemente higtd@is eventos do nascimento e morte

nao sao fatos datados de uma existéncia de algempo, mas modos mesmos de uma

81 Cf. Ibidem, cap. II.

8 Cf. Ibidem, 8§57, p. 63. (SZ, p. 276-277).

8 Cf. Ibidem, 8§60, p. 86. (SZ, p. 296-297).

8 Ibidem, p. 88. No original: ,Der EntschluB ist gee erst das erschlieRende Entwerfen und Bestintmen
jeweiligen faktischen Méglichkeit (SZ, p. 298)oda a dimensédo da problematica ndo esta aqui devampor
todas clara. Em nosso trabalho tentamos dar-lhe determinada direcdo que contudo ndo esgota de modo
algum a totalidade dos problemas que ela preteedeniar e que para nds ainda ndo se tornou de todo
compreensivel. A direcdo que damos ndo chega aneacama plena confimagédo ao pé da letra, naquit®
Heidegger diretamente pensa quando descreve sepratita da antecipacgdo, da culpa (o ser e estaébito

do ser-ai) e da decisdo. No nosso trabalho temosigten esbocar um determinado projeto que a Analiti
Existencial pensada enquanto projeto engendra, ber,sale uma habilitagdo da filosofia em termos
hermenéuticos. Partindo desta compreenséo pretesdasistir na orientagdo desse projeto no modoocom
interpretamos, e s6 compreendemos os conceitoslastmvolvidos e esbogados nessa direcdo que @gisen

fez antecipada. Trata-se de um limite que se fagssério momentaneamente confessar.



89

atualidade presente, que exprime uma totalidade sgu@ssume como tendo pas&3do
assumindo, assim, também o0 seu passado. Exprimerieasdo do temporalizar que se
caracteriza em tal projetar. Nao se caracterizanags®Xxisténcia como uma coisa que um dia
ndo era, comecou um dia a ser e um dia ja ndoseeds mas como alguém que exents®
decisivo, que o proprio ser-ai enquanto projetgddn é, nesse “entremeio” indeterminével e
incontavel, inobjetivavel, na medida em que se gesme num projeto, abre-se em sua
historicidade.

Podemos aduzir que Heidegger compreende que soassibe podera o ser-ai atentar
para o fato de que suas possibilidades estdo alzepadem ser reabertas nhum confronto com
uma histéria que lhe pertence e que lhe foi herdagara a qual muitas vezes o ser-ai se
encontra de olhos fechados, isto €, toma-a (aist@&ih) na indiferenca de uma tematizacao
objetiva, e ndo na experiéncia livre de seus sjtncados que a engendra e vivifica, e cuja
experiéncia o filosofar como tal pode caracterifarser-ai esta nessa indiferenca fechado
para a sua histéria, ele se esqueceu de suas ijidadds como possibilidades. Ele néo
pretende re-petir de maneira genuina, atravéslosofar, uma possibilidade herdada, que
nunca pode ser simplesmente apreendida como idizAs possibilidades historicas nao
séo realizacdes, mas projetos de ser. A exist@nagui compreendida em sua historicidade,
comoadvento de um destimpmssivede ser, a ser preparado historicamente.

Assim, a de-cisdo antecipadora da morte torna aesngivel o ser-situado préprio do
ser-ai a medida que lhe abre a possibilidade dsemrentualmenta partir doporvir como
advindo(tendo sido). Esse “ter sido” ndo €, contudo, glge passou, mas as possibilidades ja
projetadas em referéncia as quais o ser-ai ja genega lancado, re-experimentadas como
possibilidades no projetar. “Fenomenalmente”, assedHeidegger, “a temporalidade é
experimentada de modo originario no ser-todo entidseproprio do ser ai, no fenémeno da
de-cisdo antecipadofd”

Portanto, é a partir deste fenbmeno da de-cisdecigatiora da morte que uma
determinada compreensao da temporalidade se féiziexpomo sentido da compreensao de
ser compreendida no projetar. E aqui é importamstagdar, que vinculamos em nossa
discusséo esse projetar, que esta para Heidegggquestéio, com um determinado modo do

projetar, que se exprime como um investigar filmejfo qual se determina como um

8 poderiamos utilizar a expressévir advindo.

% Com a palavraevento” por nés aqui cunhada queremos exprimir o fato Gdizcser-ai em seu projeto
langado como instante decisivo.

8" Heidegger Ser e Tempoop. cit., §61, p. 95. No original: ,Phanomenaspriinglich wird die Zeitlichkeit
erfahren am eigentlichen Ganzsein des Daseins héimaPnen der vorlaufenden Entschlossenheit” (S204).



90

qguestionar historicamente. A temporalidade é ertampreendida como o horizonte

originario desse determinado modo do projetar. Wahaompreensdo de ser conta com o
tempo de maneira diferente. O tempo é aqui comgigema totalidade do horizonte aberto
pelo existir, que sempre e a cada vez pertencameicte a mim como uma possibilidade
Unica de ser, como um horizonte aberto para umrdetado projetar.

No fenbmeno da de-cisdo antecipadora da mortenpolidade sera este fendbmeno
que possibilita ao ser-ai abrir-se em seu fat@hdst, isto €, em sua historicidade. Isso de tal
modo que o que Heidegger chama de ekstases tespst €, o vigor de ter sido
(Gewesenheéit a atualidadeGegenwar e o porvir Zukunf) se véem unificadas. O futuro
nao se constitui no porvir como algo que ainda yamgue foi antecipado. Nem o passado se
experimenta como 0 que ja passou, porque se abre possibilidade herdada a ser re-petida.
A temporalidade se constitui na de-cisdo anteci@adomo um in-stante Unico e como tal
historicamente decisiveefitscheidendem sua possibilidade de ser, se o ser-ai paraeela
abre, se ele co-responde por assim dizer a es&o”apa de-cisdo Entschlossenhgit

“destrancando-se”.

2.3.2. As ekstases temporais e a temporalizacdocamapreensdo a partir da

antecipacao do porvir

“A unidade originaria da estrutura da curgsorgg” diz Heidegger,‘reside na

temporalidade® Tal situacéo Heidegger a explicita da seguinteginan

O preceder a si mesma funda-se no porvir. O j&ser- anuncia em Si
0 vigor de ter sido. O ser-junto-a encontra suasipdslade na
atualizacdo. (...)Porvir, vigor de ter sido e atumdid mostram os
caracteres fenomenais do ‘para si mesmo’, ‘de ymdta’, ‘deixar vir

ao encontro de’. Os fendbmenos para..., ao..., juntonaanifestam a
temporalidade como o puro e simplssrar/kov. Temporalidade € o
‘fora de si’ em si e para si mesmo originaffo.

A temporalidade é, pois, assim caracterizada: co®m si e para si mesmo fora de si

do ser ai. O caracteristico estar-voltado-parrfcionalidadg da nossa existéncia humana

8 |bidem, §65, p. 121, grifo do autor. No origingRie urspriingliche Einheit der Sorgestruktur liegt der
Zeitlichkeit." (Sz, p. 327).

8 |bidem, grifo do autor. No original: ,Das Sich-vegg griindet in der Zukunft. Das Schon-sein-in.kubnelet

in sich die Gewesenheit. Das Sein-bei... wird edinbigim Gegenwartigen. (...) Zukunft, Gewesenhsitl
Gegenwart zeigen die phanomenalen Charaktere defssigéh-zu’, des ,Zurlick auf, des ,Begegnenlassens
von'. Die Phdnomene des zu..., auf..., bei...,ntffgen die Zeitlichkeit als daxorarikov. Zeitlichkeit ist das
urspriingliche ,AuRRer-sich’ an und fur sich selb$8Z, pp. 327. 328-329).



91

no mundo. Estélirecionar-se paraesta, contudo, instituido em pelo menos dois mogias
dependem da temporalizacdo que caracterizam amsigtdo ser-ai, que Heidegger vai
discutir especificamente a partir do modo como wasese relaciona com o fato da sua
finitude, caracterizando, uma, como a temporaliaaggpropria do tempo, e outra, como uma
temporalizacdo prépria do tenifo

A simples entrega da existéncia a lida e ao trataianos que a vida fatica nos
proporciona, ndo se abre propriamente a tanefa historica, capaz de projetar. Ela esta ja
sempre aberta em um determinaafazer preparado impessoalmente e previamente pelo
mundo cotidiano em que o ser-ai vive, isto é, odowm que ele ja sempre de-caiu, e ao qual
tem que se entregar sem escolha. Trata-se de p@cesde levar a frente o projetado, sem se
interrogar por sua origem como possibilidade. Nelgsaadéncia, o ja ser-em-um-mundo do
ser-ai, junto ao ente intramundano e na indiferggagga com a possibilidade da morte, a
medida que apenas a considera como uma possilgieglum dia ocorrera, mas agora ainda
nao, conta com o tempo como uma sucesséo de agperasmplesmente mede a duragéo do
afazer e a sua determinada ocasido. O porvir s@tgrino significado de uma ocorréncia que
“um dia se dara”, mas por hora “ainda nao”. A esta ndo ganha aqui nunca o carater de
um instante historicamente decisivo.

A existéncia que se abre como decisdo antecipad@ranorte, que ndo a toma
simplesmente como ocorréncia um dia possivel, paita, apesar de indeterminada, vé no
fato de seu ser para a morte o apelo da respoidsalgiipelo seu ser, mas nao simplesmente
como cumprimento de necessarios afazei®s vé na possibilidade Unica de poder projetar,
isto significa escolher o projetar. Aqui o0 ser-abrsomente tem alguma coisa para fazer. O
fendbmeno da angustia que retira o sentido do ssnyate ser do ser-ai como afazer, como ja
vimos, desperta o ser-ai para o seu ser livre gp@a@ssibilidade de escolher o seu fato de ser
como projetar. Abre o ser-ai como tarefa de ser.

“A temporalidade originaria e prépria”, diz, poldeidegger, “se temporaliza a partir
do porvir em sentido proprio, de tal modo que s&igor de ter sido, vigente no porvir, € que

ela desperta a atualidad®”E em que direcdo essa atualidade se faz despeii&ddirecdo

% Cf. HeideggerSer e Tempo, op. ci§f5.

1 |bidem, §66, p. 124. No original: ,Die urspriingiee und eigentliche Zeitlichkeit zeitigt sich ausr de
eigentliche Zukunft, so zwar, daf} sie zukiinftig geen allererst die Gegenwart weckt“. Esta idéi#iéildde
acompanhar. De acordo com a situagdo gramaticgrélaria frase e tentando acompanha-la em portugués
poderiamos também traduzir do seguinte modo: “Aptealidade originaria e propria se temporaliza rirpdo
proprio porvir, de tal modo que ela (a temporale)agbmente tendo sido (advinda) porvindouramergpetta a
atualidade.” Essa idéia aparece pela primeira @andlada por Heidegger na sua conferémza Begriff der
Zeitcomo o modo decisivo de acesso a histéria que slevazer tese fundamental de toda hermenéuticanAss
ele se expressaDie Zugangsmdglichkeit zur Geschichte griindet iar dMdglichkeit, nach der es eine



92

do seu ser assumido como ser historico, e que messaiéncia ou saber de sua existéncia
como ser propriamente histérico se vé chamado acornaspondéncia a historicidade de sua
compreensao de ser. Como Heidegger explica, gpmetacdo da permanéncia-no-si-mesmo
(Selbst-standigkeit) da existéncia, quando na deastecipadora da morte, que angustiada e
certa de si-mesma, se desliga da impessoalidadeabrs para a assuncédo do seu ser mais
préprio, e da permanéncia-no-ndo-si-mesmo (UnsstBsatligkeit), que se determina pelo
carater eminentemente de-cadente da impessoalidadea qual se torna indiferente o fato
de seu ser como projetar; de modo a ndo se langagrar-se nesse fato de ser de maneira
propria.Esta interpretacdo “oferece...uma visdo maidginaria da estrutura da
temporalizaciada temporalidade”, a qual “se desentranha comistaricidadedo ser-ai®%

O fato do ser historico do ser-ai € para a analiéxistencial um aspecto eminentemente
fundamentaf. E se faz importante levar em conta a consideraigiidieidegger, a qual
testifica, que o fato de ser histérico do ser-ab 8& determina por “uma constatacao
meramente oOntica do fato de o ser-ai se dar nuns&ria mundial”® O que entdo
caracteriza esse fato de ser historico do seredat de que ele pode levar a cabo uma tarefa
histérica, em co-respondéncia com seu proprio senea possibilidade herdada; ele é capaz
de refundar-se em uma possibilidade herdada, sestpre de maneira renovada.

E justamente essa experiéncia histdrica que ciroelate se volta, no desentranhar-se
de um projeto filosofico a partir de uma questdndamental, para o projetar de uma
possibilidade historica herdada, projetada no quesst filosofico, que Heidegger, seguindo a
trilha ainda a-sistematica deixada por Kierkegaaoineiare-peticdo (Wiederholuny>. A
repercussao historica da questdo do ser esta eenmeme marcada por essa possibilidade
que Heidegger constiuiu como uma experiéncia furedaah de toda hermenéutifaAssim a

Gegenwart jeweils versteht, zukiinftig zu sein. iBlader erste Satz aller Hermeneutikleidegger Der Begriff

der Zeit, op. cit.p. 26, grifo do autor). Em portugués isso soa cdiqossibilidade de acesso a histéria funda-

se na possibilidade segundo a qual uma atualidade dvento ou advir) compreende a cada vez ser

porvindouramente. Esta € a primeira tese de todadrgutica”.

°2 |bidem, p. 127, grifo do autor. No original: “[Sidie interpretation)] gibt... einen urspriinglichenblick

gr; die Zeitigungsstruktuder Zeitlichkeit. Diese enthiillt sich als dieschichtlichkeitles Daseins.” (SZ, p. 332).
Cf. ibidem.

% Ibidem. No original: ,Sie ist weit entfernt vomer bloR ontischen Feststelleung der tatsachegdda®asein

in einer ,Weltgechischte’ vorkommt.” (SZ, p. 332).

% Heidegger ndo chega a tratar desse conceito deimraaxplicita por referéncia a Kierkegaard e athsso

ndo se pode pensar que somente em Kierkegaarce$endolvido. De qualquer modo Kierkegaard é quem

ricamente tematiza explicitamente este conceiteemescrito Gjentagelsen. Et Forsgg i den experimenterende

Psychologi af Constantin Constanti€onstantin Constantius é pseuddnimo de Kierkejpara o conceito de

Re-peticdo).

% J& na sua prelecddie Grundbegriffe der aristotelischen Philosopipieferida em Marburg no semestre de

verdo de 1924 assim Heidegger se expressa sobfeisab se mostra umgese fundamental da hermenéutica

em geral quetoda interpretagdo s6 se da propriamente na regdefi No original: “Darin zeigt sich ein

allgemeiner hermeneutischer Grundsatafdjede Interpretation erst eigentlich ist in der Weekolung.” M.



93

temporalidade da aberturgréchlossenhéité, pois, trabalhada em fungdo dessa experiéncia
fundamental do compreender histérico como tal, enedida em que esse compreender se
encontra em funcdo do labor propriamente filos¢fim qual pretende questionar
historicamente, através de uma retomada das qedsgiéricas.

A temporalidade estd, pois, em sua estrutura, panséistaticamente como uma
antecipacgao do porvir, que atualiza o vigor desigo, na de-cisdo antecipadora da morte, a
qual configura a temporalidade propria, em querease abre como poder-ser para suas
possibilidades. Isto caracteriza a temporalizagi® apnfigura um determinado in-stante de
de-cisdo. Heidegger chama de in-standeigenblick “a atualidade prépria, isto €, a
atualidade mantida na temporalidade progfia® in-stante ndo é contudo um agora em que
alguma coisa ocorre. O in-stante € um estado, udorde estar em um tempo, suspenso na
orientacdo da temporalizacdo propria num determinajetar aberto na compreenséao.
Como o proéprio Heidegger o explica: “Este termoedser compreendido em sentido ativo
como ekstase. Ele remete a retragdo do ser-adcimasmantidona de-cisdo, ao que de
possibilidades e circunstancias passiveis de o&opam ao encontro na situacgo”

E, pois, portanto, a partir do in-stante de deegigfte em que se sustenta o carater
“escatolégico” da antecipacdo da morte, no quareasse encontra a si mesmo, como sendo
a partir de seu fim, abeream e para suas possibilidades herdadas, que se faz possieel
peticdo Wiederholuny “Na antecipacdo, o ser-aé re-pete previamentm seu poder-ser
mais préprio. Chamamos de-peticaoo sero vigor de ter sido em sentido préprid”

O fendmeno existencial da angustia exerce nesstuebpara a possibilidade herdada
uma funcdo fundamental. “A agustia”, diz Heidegdeecoloca o estar lancadenquanto
possivel de re-peticAoE ainda assegura que isso acontece a tal pqom®,‘ela também
desentranha a possibilidade de um poder-ser prgpegentendido como porvindouro, deve
retornar na re-peticdo para o ‘ai’ que esta larigd8desse modo Heidegger constata que o

“colocar-se diante da possibilidade de re-peticdo énodo ekstético especifico do vigor de

Heidegger.Grundbegriffe der aristotelischen Philosophidesamtausgabe, Il. Abteilung: Vorlesungen 1919-
1944, Band 18. Frankfurt am Main: Vittorio Klostearm, 2002, p. 270, grifo do autor.

" HeideggerSer e Tempo, op. cit§ 68, p. 135. No original: ,Die in der eigentlich&eitlichkeit gehaltene,
mithin eigentliche Gegenwartennen wir deugenblick”.(SZ, p. 338).

% |bidem, grifo do autor. No original: ,Dieser Temis muR im aktiven Sinne als Ekstase verstandedener
Er meint die erschlossene, aber in der ErschlogsiegbhalteneEntriickung des Daseins an das, was in der
Situation an besorgbaren Mdéglichkeiten. Umstéandagepgnet.” (Sz, p. 338).

% |bidem, p. 136, grifo do autor. No original: ,Imovaufen holt sich das Daseimwieder in das eigenste
Seinkénnervor. Das eigentliche Gewesaeinnennen wir di&Viederholun§(Sz, p. 339,).

190 |pidem, p. 141, grifo do autor. No original: ,...ibgt die Angst zuriick auf die Geworfenhals mégliche
wiederholbare. Und dergestalt enthillt sienit die Mdglichkeit eines eigentlichen Seinkdnnenss din
Wiederholen als zukiinftiges auf das geworfene Dackkommen muf3.” (SZ, p. 343).



94

ter sido, constitutivo da disposicédo da angUstfa”E fundado neste modo de ser ekstatico do
vigor de ter sido que o “passado histérico” é capmeolocar-se como possibilidade de ser re-
petido na compreensao que interpreta historicamesste de maneira possivel de que tal re-
peticdo seja cada vez decisiva e renovada, na medidque “a temporalidade se temporaliza
num porvir atualizante do vigor de ter siffi” Assim é que o ser histérico, que acontece em
co-respondéncia com a historicidade da compreemadiza na temporalidade do ser-ai em

um determinado projetar de maneira propria, este@mporaliza e acontece como histérico.

O histérico nesse sentido ndo se determinara maarte do sentido vulgar do
histérico, em que o acontecer se faz compreendmoo passadqVergangenes ou sejap
gue nao mais exerce efeitou aindao que exerce efeito sobre o preselfjpassado
determinado pelo seu carater de efeituacdo); qmmmeeniéncia(Herkunf), isto €,conjunto
de acontecimentos e influéncias que importam aadrdewsmo acontecer do espirito em
oposicdo & naturezaou por fim ainda comdegado da tradicd#® Tudo isso caracteriza
assim o histérico como “o acontecer especificoateas existente que se da no tentfd”

Isto se fez, contudo, pensado como histérico seensguicasse atento para a questao
que Heidegger a partir da conquista da temporaidadio horizonte da compreenséo de ser
irA colocar:“Sera o ser-ai o vigor de ter sido apenas no skntlo que vigora por ter sido
pre-sente ou sera ele o vigor de ter sido enqualtgo atualizante e por vir, ou seja, na
temporalizacdo de sua temporalidadé®”

191 |bidem, p. 141-142, grifo do autor. No originglfor die Wiederholbarkeit bringen ist der spezifisc
ekstatische Modus der die Befindlichkeit der Akgsistituierenden Gewesenhe{SZ, p. 143).

192 1hidem, p. 149. No original: ,Zeitlichkeit zeitigich als gewesende-gegenwartigende Zukunft* (S250).
103 Cf. HeideggerSer e Tempap. cit., §73, pp. 183-184. (SZ, pp. 378-379).

104 |hidem, §73, p. 184. No original: ,Geschichte dsis in der Zeit sich begebende spezifische Gesnhit®
existierenden Daseins” (SZ, p. 379).

195 |bidem, p. 186, grifo do autor. No originalst, das Dasein nur gewesenes im Sinne des da-geevesader
ist es gewesen als gegenwartigendes-zukiinftigeadt in der Zeitigung seiner ZeitlichkeitSZ, p. 381).



95

2.3.3. O acontecer historico como temporalizacatengporalidade e a possibilidade da

re-peticéo e seu sentido

De onde se devem retirar as possibilidades payaais o ser-ai deve abrir-se a fim de
re-peti-las genuinamente? “Sera que assumir o-lestgado do si-mesmo no mundo abre um
horizonte do qual a existéncia retira suas posgdinies de fato?®® pergunta ainda
Heidegger. O caminho de resposta a essa questimmfigura a partir de uma exposicao da
determinacao fundamental do estar-lancado, qusevdiesentranhar conmeranca (Erbegn
ser assumida (Ubergenommenseif) partir dessa concepcao fundamental do estadtag

como heranca Heidegger assegura:

A volta de-cidida para o estar-lancado abriga enmstransmissaale
possibilidades legadas, embora ndo necessariamemiglegadas. (...)
Quanto mais propriamente o ser-ai se de-cide, ja, S compreende
sem ambiglidades a partir de sua possibilidade maipria e
privilegiada na antecipacdo da morte, tanto magsipa e nao casual
sera a escolha da possibilidade de sua existéncjaSomente o ser
livre para a morte propicia ao ser-ai a meta incondicior@bcando a
existéncia em sua finitude. Assim apreendidaniduflie da existéncia
retira o ser-ai da multiplicidade infinda das pbiisiades de bem-estar,
simplificar e esquivar-se, que de imediato se afare colocando o ser-
ai na simplicidade de selestino’

O acontecer histérico compreende-se entdo aqui emtide do assumir as
possibilidades, que, como transmisséo, sao legamae abertura ao destino, que designa “o
acontecer originario do ser-ai, que reside na sioegdréopria onde ele, livre para sua morte, se
transmitea si mesmo numa possibilidade herdada, mas ign#&mescolhida®. Este in-
stante decisivo deve ser libertado de toda e gealdeterminacéo historiografica prévia, de
qualquer tipo de causacao efeitual de uma histljetiva pressuposta. Nao se trata de um

“que” efetivado por algo que aconteceu no tempgmoejsso, ndo pode ser determinado como

1% |hidem, §74, p. 188. No original: ,Soll etwa did&inahme der Geworfenheit des Selbst in seine &ifen
Horizont erschlieRen, dem die Existenz ihre fakigst Moglichkeiten entrei3t?* (SZ, p. 383).

197 |bidem, p. 189, grifo do autor. No original: ,Dastschlossene Zuriickkommen auf die Geworfenheit bir
ein Sichlberlieferniberkommener Méglichkeiten in sich, obzwar nichtwendig als Gberkommener. (...) Je
eigentlicher sich das Dasein entschliel3t, das haifdweideutig aus seiner eigensten, ausgezeichneter
Méglichkeit im Vorlaufen in den Tod sich verstetim so eindeutiger und unzufalliger ist das wahleRitelen

der Mdglichkeit seiner Existenz. (...) Nur das Be@fir den Tod gibt dem Dasein das Ziel schlechthin und
stoRt die Existenz in ihre Endlichkeit. Die erggife Endlichkeit der Existenz rei3t aus der endlosen
Mannigfaltigkeit der sich anbietenden nachsten Noébleiten des Behagens, Leichtnehmens, Sichdrickens
zurtick und bringt das Dasein in die Einfachheihassbchicksals (Sz, p. 384).

198 |hidem, pp. 189-190, grifo do autor. No origingl das in der eigentlichen Entschlossenheit Iefge
urspringliche Geschehen des Daseins, in dem esfracHiir den Tod ihm selbst in einer ererbten, rabe
gleichwohl gewahlten Méglichkeitberliefert: (Sz, p. 384).



96

sendo 0 que vigora apenas por ter sido preserdta-$e, contudo do “como” (modo de ser)
do proprio acontecer na temporalizacdo a partifet@meno da de-cisdo antecipadora da
morte, que a partir do porvir antecipa e re-peta pwossibilidade herdada a ser lancada — o
vigor de ter sido atualizante e por vir — e se &lneseu ser para essa possibilidade herdada.

Além dessa determinacdo do destino a partir de abeatura do ser-ai em sua
singularidade que, compreendendo-se a partir deirpoa atualidade como tendo sido,
assume assim a possibilidade herdada como legadsentitido, este acontecer € também
comunitariamente determinado. Por isso Heideggelareze, e isto se faz de extrema
relevancia, que: “Se... o ser-ai, marcado por umradessd existe essencialmente como ser-
no-mundo no ser-com 0s outros, 0 seu acontecer &uontecer em conjunto, determinando-
se comeenviocomum’ %

Heidegger pretende designar com o termo envio cofaas Geschidgk“o acontecer
da comunidade, do povo”, que “nédo se compde déendsstingulares da mesma forma que a
convivéncia ndo pode ser concebida como a ocoaé@&mmijunta de varios sujeitds® Ele
fara questdo de ressaltar o carater comunitarisadegperiéncia e que € justamente na
convivéncia em um mesmo mundo e na de-cisdo p@rrdetadas possibilidades que os
destinos j& estdo previamente orientatfo&le acentua ainda o carater de engajamento como
possibilidade em que o poder do envio comum sedjbeste que, como envio comum dos
destinos do ser-ai, constitui 0 seu acontecer ene com a sua gerac¢&o

Assim, a abertura do ser-ai como possibilidadeedeasmedida que temporaliza seu
ser temporal na antecipacao da morte e transmitespas possibilidades herdadas, inaugura
o advento de um destino possivel, que o constitogretamente como ser histdrico para um

determinado tempo. Heidegger deixa enunciar ess@&s seguintes palavras:

O ente que, em seu ser, € essencialmaenteér, de tal maneira que,
livre para a sua morte, nela pode se despedacas desxar relancar
para o fato de seu ai € um ente que, sendo pérde modo igualmente
originario o vigor de ter sidoSomente este ente, transmitindo para si
mesmo a possibilidade herdada, pode assumir o séprip estar-

199 |bidem, p. 190, grifo do autor. No original: ,Wenn das schicksalhafte Dasein als In-der-Welt-sein

wesenhaft im Mitsein mit Anderen existiert, istrs@eschehen ein Mitgeschehen und bestimmGakschicK.

(SZ, p. 384).

119 |bidem, p. 190, grifo do autor. No original: ,Dantiezeichnen wir das Geschehen der Gemeinschaft, de
Volkes. Das Geschick setz sich nicht aus einzeBancksalen zusammen, sowenig als das Miteinarideatse

ein Zusammenvorkommen mehrerer Subjekte begnifienden kann.” (Sz, p. 384).

L Cf. Ibidem.

12 cf. ibidem. Esta caracterizacdo do ser-ai coméoernmum néo pode se perder de vista, para quatinise

da alteridade na tarefa historico-hermenéuticaldsofia possa ser discutida como modificagdo ddantde ser
com o outro a partir da escuta e do didlogo aut@niial discusséo trabalharemos na Ultima parte dexbalho.



97

lancado e, nestan-stantg ser para 0 ‘seu tempo’. Somente a
temporalidade propria, que € também finita, torr@sgvel o destino,
isto é, a historicidade em sentido prépHs.

A partir disto, deve ficar claro para nos, queraftade uma filosofia hermenéutica, a
qual se volta para o seu passado na possibilidadéntérpreta-lo, significa uma co-
respondéncia a historicidade da compreensao. Mas&o no sentido de que o interpretado
corresponde objetivamente ao passado de maneirenanitir aquilo que era num
determinado tempo, da maneira que “era” e comd,“@aquilo que constituia as intencdes
subjetivas do autor, na procura de representar undmficticio que ja ndo “existe” mais. Sua
possibilidade positiva e seu significado veremosradiante. Por hora € suficiente notar que
€ justamente a partir da temporalizacédo que alpbdade de acesso ao passado se abre como
uma re-peticdo, que co-responde a historicidadeatapreensdo; e isto somente porque
através da temporalizagdo da temporalidade prapsar-ai reinvindica para si mesmo o seu
passado como possibilidade herdada e como enviaroom

Desde seus escritos prévioSer e Tempaa determinacdo da temporalidade propria a
partir da de-cisdo antecipadora procurava reconduzonsciéncia da possibilidade de um
acesso ao passado de maneira propria, através aleedpeticdo genuina das possibilidades
em jogo no ser-ai. Nao pensando o tempo por refier@o ente subsistente, 0 mesmo se faz
um como de nossa existéncia, o sentido mesmo d®gersso existir que, por sua vez, nao €
uma coisa intratemporal. Enquanto ente eksste(se pde e posiciona e se encontra suspenso
no modo de um arrebatamento por e em um horizekd&ticd o ser-ai se projeta em um
horizonte de sentido a partir do qual compreendeegguanto se projeta, sabendo que existe
determinado por um destino indeterminado, abriredoesno possibilidade de ser.

Assim, fica determinado na analitica existenciak qu acontecer historico se
desentranha a partir da temporalizacdo da temgadai propria. Na medida em gB8er e
Tempoincorpora em si a tarefa de entregar para odfi'msuma possibilidade de acesso ao
passado historico, a qual recoloca o ser-ai didoté&ato de seu estar-langcado, transmitindo
para si as possibilidades herdadas como possitiégdde ser, a re-peticdo se torna o principio
hermenéutico, através do qual esse acesso se tiwacidesta situacdo, a re-peticdo €

pensada como o modo como 0 ser-ai se abre a a@m@pridesse ser passado como

113 |bidem, p. 191, grifo do autor. No originaNur Seiendes, das wesenhaft in seinem Sekiinftig ist, so dal
es frei fur seinen Tod an ihm zerschellend auf &sitisches Da sich zuriickwerfen lassen kann, @#3t mur
Seiendes, das als zukinftiges gleichurspriingtielwesendist, kann, sich selbst die ererbte Mdglichkeit
Uberliefernd, die eigene Geworfenheit tbernehmeth augenblicklich sein fiir ,seine Zeit'. Nur eigentliche



98

possibilidade, apropriando-se desse passado emposien ser, como advento de um destino
possivel.

A re-peticdo €, contudo, uma possibilidade do exisbmo tal, a partir da
temporalizacdo da temporalidade da historicidadgr@. Tal possibilidade existencial € o
caminho através do qual Heidegger conseguira eoafira tese que desde a sua conferéncia
Der Begriff der Zeitprocurava ser comprovada, € que se enunciava caxgerimentado
como historicidade proépria, o passado € tudo mengse ja passou; € algo ao qual posso
retornar sempre de novVd*. Tal tese sofre atéer e Tempapenas uma transformacao. Ela ja
nado mais caracterizara linglisticamente este passagerimentado como historicidade
prépria como‘Vergangenheit’, mas comd'Gewesenheit, este que contudo ndo sera mais
também pensado como algo ao qual se pode retommas, como aquilo que, como
possibilidade herdada, pode em si mesmo retornadeieisdo antecipadora do ser-ai,
abrindo-o para a possibilidade de escolha de unsindmada possibilidade herdada. Apesar
dessa modificacdo, mantém-se contudo o caratesidecio procurado retorno possivel,
como também o carater da visdo da possibilidad#galdar ndo como algo que ficou para tras
num passado distante, e que sO pode se prestarafizi@cdo historiografica ou de qualquer
outro tipo de pesquisa de carater historco cieotifimas que constitui como possibilidade a
propria historicidade do ser-ai em seu aconteeerpee passivel de re-peticéo.

Esta abertura a de-ciséo pela re-peticdo das [datsiles herdadas determina-se entédo
como umdidelidade frente as possibilidades de existéncia godem ser re-petidds sendo
estasagora e de uma vez por todas orientadas no hogiztsnim in-stante de-cisit/§ que
desvela a “extensdo originaria do destiib’e que determina o horizonte em que se
transparece a temporalidade da historicidade @opri

Neste sentido, se faz extremamente decisivo e reseldor o paragrafo em que

Heidegger determina a diferenca e o aspecto caisitte da assuncdo do histérico herdado

Zeitlichkeit, die zugleich endlich ist, macht sevat wie Schicksal, das heil3t eigentliche Gesclivtikbit
mdglich.” (SZ, p. 385).

14 No original: ,Vergangenheit — als eigentliche Geshtlichkeit erfahren — ist alles andere denn dasbei.
Sie ist etwas, worauf ich immer wieder zurickkomrkenn.” HeideggeDer Begriff der Zeit, op. citp. 25.

115 Cf. HeideggerSer e Tempo, op. cB75, pp. 197s. (SZ, p. 391).

18 E nessa diregdo que se pode abrir 0 espaco pitaminacdo da apropriacéo por Heidegger do condei
Kalpog, estecompreendido a partir de uma determinada leituita fpor Heidegger de Aristoteles (Cf.
Heidegger.Grundbegriffe der aristotelischen Philosophap. cit., p. 189), mas que ndo encerra em si éoda
compreensdo do conceito de tempo e da temporalidawh® tal ainda de maneira mais vasta pensada por
Heidegger.

7" HeideggerSer e Tempap. cit., p. 198. No original: ,.... urspriinglicEestrecktheit des Schicksals...“ (SZ, p.
391).



99

ou da co-respondéncia a historicidade da compreemsdartir da temporalidade da
historicidade prépria:

...a historicidade imprépria mantém velada a ex-terméginaria do
destino. Inconsciente enquanto proprio-impessoaemai atualiza o
seu ‘hoje’. Atendendo ao imediatamente novo, eleg&squeceu do
antigo. O impessoal se furta a escolha. Cego pasailplidades, ele
nao € capaz de re-petir o vigor de ter sido, malaten sustentando
apenas o ‘real’ que sobrou do vigor da histériandmdo, as sobras e os
anuncios simplesmente dados. Perdido na atualizagédoje, o
impessoal compreende o ‘passado’ a partir do ‘ptese A
temporalidade da historicidade propria, ao cormdré@nquanto in-stante
gue antecipa e re-pete, é unigesatualizacdodo hoje e uma
desabituacdo dos habitos impessoais. Carregadadessojos do
‘passado’ que se lhe tornaram estranhos, a exigtémpropriamente
historica busca, por sua vez, o moderno. A histade propria
compreende a historia como ‘retorno’ do possielee, por isso, que a
possibilidade so retorna caso, num in-stante dtirde a existéncia se
abra para a possibilidade, numa re-peticao dectdfida

A partir de uma determinada tarefa existenciaria@wai, que enquanto compreende
tem a possibilidade de projetar-se temporalmentxisténcia como tal constitui, assim, a
possibilidade de preparacdo de w@wento (in-stante) de-cisivo historicamente, que pode
sempre se projetar, na escolha, como advento diestimo possivel.

A partir desta possibilidade de temporalizacdo elapbralidade da historicidade
prépria e nesse horizonte, é que Heidegger abrerspgctiva para o projeto de uma
destruicdo da historia da ontologia, que teriasd@stecipada por uma assim por ele chamada
génese ontolégica da ciéncia historiogréfitaTal explicitacdo dessa génese ontolégica da
historiografia desenvolveu-se no paragrafo segunteu lugar em seguida a discussao da
compreensao da intratemporalidade, constituidaemgdralidade como origem do conceito
vulgar de tempo. Em nosso trabalho pretendemosudontagora, mantendo-nos na

compreensao da temporalizacédo da temporalidadesuaitidade propria, trabalha-la ndo em

18 |pidem, p. 198, grifo do autor. No original: ,Ireduneigentlichen Geschichtlichkeit... ist die uisliche
Erstrecktheit des Schicksals verborgen. Unstandsg Man-selbst gegenwartigt das Dasein sein ,Heute'.
Gewartig des nachsten Neuen hat es auch schonltasetgessen. Das Man weicht der Wahl aus. Bliird f
Méglichkeiten vermag es nicht, Gewesenes zu wiadenh) sondern es behalt nur und erhélt das Ubrig
gebliebene ,Wirkliche’ des gewesenen Welt-Gesclidien, die Uberbleibsel und die vorhandene Kunde
dariber. In die Gegenwartigung des Heute verloversteht es die \Vergangenheit’ aus der ,Gegenwaie
Zeitlichkeit der eigentlichen Geschichtlichkeit dggn ist als vorlaufend-wiederholender Augenblick
Entgegenwartigungdes Heute und eine Entwohnung von den Ublichkeiles Man. Die uneigentlich
geschichtliche Existenz dagegen sucht, beladedenithr selbst unkenntlich gewordenen Hinterlasseais der
.Vergangenheit’, das Moderne. Die eigentliche Geaddlichkeit versteht die Geschichte als die ,Widdasr’
des Moglichen und weild darum, dal3 die Mdoglichkeit wiederkehrt, wenn die Existenz schicksalhaft-
augenblicklich fur sie in der entschlossenen Wikdkmng offen ist.“ (S, p. 391-392).

19 Ct. Ibidem, p. 198. (SZ, p. 392).



100

funcdo de uma fundamentagéo da historiografia, neaslirecdo da fungdo que uma tal
compreensao oferece para uma tarefa hermenéutitipstifar como tal, na medida em que
se pretendia orientar-se na perspectiva, aqui ndenpar Heidegger, de um projeto de
destruicao da histéria da ontologia.

Diante do que até aqui discutimos, avaliando o numno Heidegger apropria-se do
método hermenéutico e de como ele se constituulammente como uma repercussao
existencial e historica na colocacao da questdm @aentido do ser, vemos que esta questao
possui uma origem historica e s6 pode se pér acheménte se for elaborada numa
repercussao histérica. A questdo do ser reperauslo histérico-existencial que a sustenta.
E por isso € que se abre no projetdSee e Tempa tarefa de uma destruicdo da historia da
ontologia, ndo como um desmoronamento de tudo dajubto sobre o ser como incorreto
ou insuficiente, mas como uma explicitacdo histaim enigma do ser ou do enigma do
movimento de sua esséncfa Como Heidegger deixa ja expresso na introducédSetee
Tempo

A ontologia grega e sua histéria, que ainda hojerdena o aparato
conceitual da filosofia, através de muitas filisg@edistor¢des... decaiu
e se deteriorou numa tradicdo que a degrada ea akindar no obvio,
transformada em simples material de reelaboracamdcfoi para
Hege). Na Idade Média, a ontologia grega desarraigaoiaou-se
corpo fixo de doutrinas. (...) Na medida em que¢urso dessa historia,
se focalizam certas regides privilegiadas do ser passam entdo a
guiar, de maneira primordial, toda a problematicaefo cogito de
Descartes 0 sujeito, o eu, a razao, 0 espirito, a pes&Es3as regides
permanecem inquestionadas quanto ao ser e a estdduseu ser, de
acordo com o constante descaso da questdo §d ser.

Sob a constatagdo desse movimento historico iet@atpro em torno do ser e do
constante descaso pela questdo é que Heideggermepa a realizacdo de uma destruicédo

da historia da ontologia, guiada pelo fio condutstaurado pela questao:

120 Cf. Ibidem.

21 Heidegger,Ser e Tempopp. cit., | parte, §6, pp. 50-51. No original: ,Die griecHigcOntologie und ihre
Geschichte, die durch mannigfache Filiationen umabiegungen hindurch noch heute die Begrifflichldst
Philosophie bestimmt, ist der Beweis dafir, dad@asein sich selbst und das Sein Uberhaupt aud\tst

her versteht und daf3 die so erwachsene Ontologi& rdeition verfallt, die sie zur Selbstverstantkeit und

zum blo3 neu zu bearbeitenden Material (so Hi&ge) herabsinken [aRt. Diese entwurzelte griechische
Ontologie wird in Mittelalter zum festen Lehrbedarf...) Soweit im Verlauf dieser Geschichte bastie
ausgezeichnete Seinsbezirke in den Blick kommen fartdn primér die Problematik leiten (das ego tmgi
Descartes’ Subjekt, Ich, Vernunft, Geist, Person), bleibésd, entsprechend dem durchgéngigen Versaumnis
der Seinsfrage, unbefragt auf Sein und Struktwsil8eins.” (SZ, p. 22).



101

Caso a questdo do ser deva adquirir a transparéecisua propria
historia, € necessario, entdo, que se abale a&rigido endurecimento
de uma tradicdo petrificada e se removam o0s ergudoumulados.
Entendemos essa tarefa codestruicdodo acervo da antiga ontologia,
legado pela tradicdo. Deve-se efetuar essa desirggguindo-se fo
condutor da questdo do saté se chegar as experiéncias originarias em
gue foram obtidas as primeiras determinacdes dguerdesde entéo,
tornaram-se decisivas.

Essa comprovacdo da proveniéncia dos conceitos légitos
fundamentais mediante uma exposicdo investigadoea sdias
respectivas ‘certiddes de nascimento’ nada tem @ ceen uma
relativizacdo das perspectivas ontolégicas. A digsto também néo
tem o sentidmmegativode arrasar a tradicdo ontolégica. Ao contrario,
ela deve definir e circunscrever a tradicdo em guassibilidades
positivas e isso quer sempre dizer em seus lintdaescomo de fato se
ddo na colocagdo do questionamento e na delimjtag&sim
pressignada, do campo de investigacdo possivelatNemente, a
destruicdo néo se refere ao passado; a sua mdliease para o ‘hoje’ e
0s modos vigentes de se tratar a historia da angglquer esses modos
tenham sido impostos pela doxografia, quer pelgigsda cultura ou
pela histéria dos problemas. Em todo caso, a dedtrundo se propde
a sepultar o passado em um nada negativo, tendo int@acao
positiva®??

E diante deste sentimento de situacdo de coma stmntrado o filosofar como tal e
da possibilidade positiva aberta de deixar retotmge o carater decisivo do interrogar
passado, que Heidegger deixou sempre entreveratecdrermenéutico da re-peticdo para o
filosofar como uma tarefa irrecusavel.

Vemos que, tendo tematizado a repercussao exigtentistorica da questao para o
sentido do ser, conquistamos um terreno suficigata interrogar entdo sobre a possibilidade
gue o filosofar tem de, enquanto se compreendeupoquestionar historicamente pode e
como pode estar a altura da possibilidade exisigacda re-peticdo, que antecipa e faz
retornar de maneira projetiva na compreensao daegpneta as possibilidades herdadas desde
dentro de sua prépria historicidade. Queremos Boguptar como o filosofar compreendido

como um questionar historicamente pode co-respandiéstoricidade da compreenséao, esta

122 |pidem (grifo do autor). No original: ,Soll fir eiSeinsfrage selbst die Durchsichtigkeit ihrer eéye
Geschichte gewonnen werden, dann bedarf es deodkgftung der verharteten Tradition und der Ablésdeg
durch sie gezeitigten Verdeckungen. Diese Aufgadestghen wir als diam Leitfaden der Seinsfragach
vollziehendeDestruktiondes Uberlieferten Bestandes der antiken Ontolagielie urspriinglichen Erfahrungen,
in denen die ersten und fortan leitenden Bestimraordes Seins gewonnen wurden. (...) Negierend vesioilt
die Destruktion nicht zur Vergangenheit, ihre HKeitiifft das ‘Heute’ und die herrschende Behandhargy der
Geschichte der Ontologie, mag sie doxographisdlstesgeschichtlich oder problemgeschichtlich argiedein.
Die Destruktion will aber nicht die VergangenheitNichtigkeit begraben, hatositive Absicht; ihre negative
Funktion bleibt unausdricklich und indirekt.” (SZ,22).



102

que apela por uma interpretacdo compreensiva, anguéilosofar se caracteriza por um
colocar em movimento 0 que repousa na questacaeest preso. Perguntamo-nos: Como a
existéncia determinada hermeneuticamente aconteoeo chistoria, co-respondendo a
historicidade da compreensao, na medida em qusofd® E como se caracteriza esse tipo de
apropriacdo filosofico-histérica na compreensao,seja, o0 que se faz para esse tipo de

compreender historicamente decisivo?



TERCEIRO CAPITULO
O questionamento filoséfico como re-peticdo decidid(die entschlossene Wiederholung)

O filosofar enquanto questionar historico passotdera ser compreendido por
Heidegger a partir da experiéncia hermenéuticaedaeticdo. Esta experiéncia, pensada a
partir do horizonte da temporalidade da historidedarépria do ser-ai, traduziu-se no modo
especifico como Heidegger projeta hermeneuticaneetdeefa do filosofar como retorno das
possibilidades abertas nos questionamentos hissodo passado. Aqui, o filosofar passara a
ser compreendido como a retomada dos questionasndmngioricos na raiz de sua
problematizacdo, a partir da e voltado para a fatlea como tal, e ndo na avaliagdo de seu
resultados.

Como também antes ja dissemos, o conceito da ig&peha sua relacdo com a
filosofia fora j4 tematizado por Kierkegaard. Na &scritoGjentagelsen (Die Wiederholung

— A Repeticao), j& por nos citado, ele coloca que:

[O problema da re-peticdo (re-tomada, re-visddgrasem jogo ainda
de modo muito importante na nova filosofia; poisegeticdoé uma
expressao decisiva para isto que para os gregoa ‘eeaordacao.
Assim como eles nomeadamente aprenderam que toteamento é
recordacdo, também a nova filosofia aprende qua todida € re-
peticéor

E mais adiante ainda escreve:

A dialética da re-peticao é facil; pois aquilo ceea re-petido tem sido,
sendo nao poderia tornar-se a re-petir, mas gs@nente tendo sido,
traz a re-peticdo a algo de novo. Quando os grdgasm que todo
conhecer é uma recordacao, entdo exprimiam quelaéale do ser-ai
[existir], que ai est4, € tendo sido-ai; quanddizegue a vida é uma re-
peticdo, entdo se exprime com isso que o ser-ai,éqendo sido-ai,
desabrocha agora. Se ndo se tem a categoria daae@&o ou da re-
peticdo, entdo perde-se a vida toda num barulhio ¥agem contetdo.
(...); a re-peticdo é onteresseda metafisica e, ao mesmo tempo, o
interesse no qual a metafisica fracassa; a rejoetica solucédo para
cada intuicdo ética, € eonditio sine qua norpara cada problema
dogmaticd’

! Na tradugéio alema que seguimos: ,[Das Problermdederholung] wird in der neueren Philosophie neitte
sehr wichtige Rolle spielen; demdiederholungst ein entscheidender Ausdruck fur das, was bei@eechen
die ,Erinnerung’ war. Wie sie namlich lehrten, daf} alles Erkenndanrierung ist, so wird die neue Philosophie
lehren, dal3 das ganze Leben eine WiederholungSétén Kierkegaardie Wiederholung. Ein Versuch in der
experimentellen Psychologie von Constantin Constantraducdo alemd de Hans Rochol. Hemburg : Felix
Meiner, 2000, p. 3.

% Na traducdo alema que seguimos: ,Die Dialektik\#ederholung ist leicht; denn das, was wiederkaft,

ist gewesen, sonnst kdnnte es nicht wiederholt @rerdber gerade, dal3 es gewesen ist, macht diek@dng



104

O conceito de re-peticdo tinha ainda também péeakegaard uma referéncia
explicita com a liberdade para o historico, parearsjar a propria liberdade como
possibilidade. Uma liberdade para o historico dearga na re-peticdo, nessa historia, a si
mesma, em sua prépria histéria

Faz-se consideravelmente interessante notar conuedtger pode seguir tdo de perto
essa intuicdo de Kierkegaard, projetando o fatoedaeticdo na tarefa historico-filosofico-
hermenéutica como tal. A filosofia vai se constipara Heidegger numa possibilidade, que o
ser-ai tem, de poder, a partir da re-peticdo, abraessa liberdade para o histérico e, nesse
mesmo instante, ser historicamente livre para ailpdidade herdada, re-petindo-a como
possibilidade. Sera decisiva contudo a compreesshie que tipo de possibilidade esta em
jogo no filosofar como tal.

A partir dai podemos considerar que Heideggerpnétende entdo buscar outra coisa
em sua interpretacdo do ser, sendo “re-petir dlgmas da filosofia antiga para que na re-
peticdo se radicalizem por si mesnfodlesta direcdo, a filosofia se acentuard, conmcizié
nao “como um capricho do ser-ai”, mas como “suasipdslade mais livre”, cuja
“necessidade existencial se funda na indole esdetaier-af’.

A prépria tarefa dSer e Tempé por Heidegger compreendida ela toda como uma re-
peticdo. EmKant und das Problem der Metaphysi#de acentua que: “A fundamentacdo
ontolégico fundamental da metafisica em ‘Ser e T@nppecisa comprender-se como re-
peticdo®. Em termos hermenéuticos de uma recolocacdo dolslepras histéricos da
filosofia, num retorno ao que foi questionado pefidésofos do passado, a re-peticéo
consistira entdo em poder re-colocar os questionermeantigos, de modo que “ao re-petir o
problema” deva-se “atender ao modo e maneira emodgiilosofar, nesta sua primeira luta
pelo ser [acontecida entre os gregos por exemple enaneira fundamental na visado de

Heidegger] se expressa expontaneamente acercasmootie

zu etwas Neuem. Wenn die Griechen sagten, alleneeh sei Erinnerung, so sagten sie, das ganzénpdas

da ist, ist dagewesen, wenn man sagt, dal3 das LeihenWiederholung ist, so sagt man: das Daseis, da
dagewesen ist, entsteht jetzt. Wenn man die Kaeger Erinnerung oder der Wiederholung nicht bat]ést
sich das ganze Leben in leeren und inhaltslosem Lénf. (...); die Wiederholung ist ddsteresseder
Metaphysik, und zugleich das Interesse, an derMdiaphysik scheitert, die Wiederholungésinditio sine qua
nonfir jedes dogmatische Problem.” Ibidem, p. 22.

3 Cf. Ibidem, p. 119.

* HeideggerProblemas Fundamentales de la Fenomenologfadugéo espanhola de Juan José Garcia Norro.
Madrid : Trotta, 2000. p. 376.

® |bidem, p. 380.

® M. HeideggerKant und das Problem der Metaphysfkankfurt am Main: Vittorio Klosterman, 1998, p.23
No original: Die fundamentalontologische Grundleguder Metaphysik in ,Sein und Zeit' muf3 sich als
Wiederholung verstehen.”

" Ibidem, p. 239-240. No original: ,Um so eindrirdier gilt es bei der Wiederholung des Problems
hineinzuhéren in die Art und Weise, wie sich dagd@bphieren in diesen ersten Kampf um das Seiicltggam
spontan Uber dieses ausspricht.”

104



105

A re-peticdo de um problema fundamental significg@is, “a exploragdo de suas
possibilidades até entdo ocultas”, a ponto deyédralisto, ser resguardado o seu carater
problematico. Tal vigilancia, conservacédo e resgmasignificara, pois manter o problema
fundamental “de modo livre e vigilante naquelas;dsrinternas que o possibilitam como
problema no fundamento de sua esséficlago nada mais diz do que o préprio Heidegger ja
houvera dito no®rolegomena zur Geschichte des Zeitbegrdfsentuando que o retorno a
tradicdo pode ser executado de tal modo que segeotretornar ante as questbes que na
historia foram colocadas, a fim de apropriar-sginariamente pela primeira vez de novo das
perguntas colocadas no passato.”

Isso engendra uma determinada transformacgédo déercdm@rmenéutico na prépria
estrutura do filosofar e no modo de constituiciosda possibilidade e relacdo com sua
propria histéria. Esta relacdo que ja ndo se pavaudeterminar no modo de uma ciéncia
historiogréfica, a qual, segundo Heidegger, moviaee “constantemente no elemento da
indiferenca, servindo apenas para satisfazer agidede biograficd®. E esse modo de
constituicdo da possibilidade e relevancia da &lgaropria do filosofar com sua propria

historia que entdo passaremos a discutir.

8 Heidegger. Kant und das Problem der Metaphysikgitp p. 204. No original: ,Ein Problem bewahrémjRt
aber, es in denjenigen inneren Kréften frei und hwhalten, die es als Problem im Grunde seines V¢esen
ermoglichen.”

° Heidegger.Prolegomena...,op. citp. 188, grifo do autor. No original: “... der Riickgafkann] auch so
vollzogen werden, dafdor die Fragen, die in der Geschichte gestellt wurdemiickgegangen wird, und die
Frage, die die Vergangenheit gestellt hat, ersti@ierrspriinglich zugeeignet werden."

19 M. HeideggerHeréaclito. Traduc&o brasileira de Marcia Sa Cavalcante SuubRio de Janeiro: Relume
Dumard, 1998, p. 21.

105



TERCEIRA PARTE
Significado, possibilidade, exigéncias e
relevancia da incorporacéao do principio

hermenéutico da re-peticéo a filosofia



107

Tendo apresentado o modo como se caracteriZgeeailempo, em funcéao do projeto
como tal e do elemento critico que comporta, a@@Eedo do método hermenéutico, e que
significado tem tal apropriacdo para o projeto & pana habilitagcdo hermenéutica da tarefa
da filosofia como tal, pretendemos agora discude, acordo com essa determinada
transformacdo de carater hermenéutico na préoptiatesa do filosofar e no modo de
constituicdo de sua possibilidade e relacdo conpsyaia histéria, como se pode conceber o
filosofar a partir do principio hermenéutico dgpegicao, qual o limiar de sua possibilidade e
sua relevancia para o filosofar como tal e qued#sviexigéncias precisam ser levadas em

conta se se quer estruturar uma tal tarefa histdiocfilosofar a partir deste principio.



PRIMEIRO CAPITULO
A concepcéo do filosofar como um re-petir questionde

A estruturacdo da tarefa do filosofar a partir dog@pio hermenéutico da re-peticao
pode ser entdo constituida em pelo menos trés taspemdamentais, de acordo com o que
até aqui compreendemos na tarefa hermenéuticatadaj por Heidegger no projeto 8Ser e
Tempo a saber: 1. o retorno ao passado; 2. a renowaEsaquestdes decisivas da filosofia; 3.
a re-apropriacdo da possibilidade inerente as geestecisivas. Tais aspectos favorecem um
acesso genuino ao caréater histérico da filosofie esua relacdo com o ser-ai historico, de
onde parte e para o qual se volta, na medida enilqdeixa retornar a possibilidade herdada;
2. ao renovar a questao co-responde a sua higimle 3. e fornece uma devida interpretacao
do acontecer historico, ao re-apropriar-se da posig fundo que constitui o solo no qual se

arraigam os questionamentos levantados.

1.1. A re-peticdo questionante como retorno doipeks

Ja nas suaBhanomenologische Interpretationen zu AristotelesmDer Begriff der
Zeit, Heidegger deixava transparecer sua busca de ess@genuino a histéria, em seu
sentido pleno, isto €, de modo que ndo se detessgnsimplesmente por uma apropriacao
historiografica do historico, esta ja sempre padsium determinado indice de objetividade.
Este acesso a historia ndo queria pois constiuttentro da relacdo subjetivo-objetiva do
conhecimento histérico, nem mesmo se pretendiardigtar pela compreensao hegeliana do
espirito objetivo na histéria; concepcdo esta qithdy também adotou, ainda que ja de
maneira transformada, e que o préprio Heideggebéamchegara a tematizar no seu texto de
habilitacdoDer Zeitbegriff in der Geisteswissenschaftrelacdo com o passado historico ndo
se queria mais que fosse determinada como simpl#secimento do histérico, mas como
uma relacdo genuina com a possibilidade histogcddula.

Assim, se 0 acento hermenéutico esteve por veeesm certa medida ainda tambéem
hoje ndo estamos de uma vez por todas livres dmrraesse modo de compreensao e
representacdo da tarefa hermenéutica — sempreioreldo a possiblidade de uma
compreensao objetiva de uma verdade do passadoicelas as criticas a hermenéutica se
constituem justamente no fato de um certo limitet@nbusca, em virtude da dificuldade das
intencdes e pre-concepcdes subjetivas e da peyakgaorrer do tempo, do contexto vital que

as engendra, impossivel de ser reconstituido emasi,apenas possivel de ser representado —



109

0 que abre margem a que se pense unicamente etadias possibilidades personalistas de
interpretacdo, entregues ao bel prazer do indiviglu® interpreta — com Heidegger passa
entdo a haver uma mudanca decisiva no modo da leuslcaacesso ao passado historico
como tal que desinibe a tarefa hermenéutica defsaddades. Quando o acesso ao historico
e 0 préprio acontecer histérico como tal passamrgensados a partir do carater de uma
determinada temporalizagdo e o compreender comoprojetar que interpreta, a tal
possibilidade hermenéutica de um certo “retornpassado”, que compreende e interpreta o
seu significado originario, transforma-se de umacerodo, e passa a soar mais propriamente
como umdeixar retornaro horizonte da possibilidade herdada, seu pessta medida.

Desse modo, de um retorno ao passado tipico dw ths ciéncias historiogréficas,
movemo-nos para urdeixar retornar as possibilidades herdadas projescho passado e
passiveis de serem re-petidas em sua originaried@dginariedade esta que também de
modo algum significard adequacdo a possibilidadesgma, mas uma reabertura do seu
horizonte, na atualidade, como projeto lancadotengativa de uma reinstauracéo da forca
decisiva que uma tal possibilidade engendra e garoensigo, no rumo de seu horizonte
aberto.

E justamente nessa reabertura de uma possibilipaskada na atualidade que a re-
peticdo da possibildade traz consigo a sua novidadem isso, seu proprio aspecto critico ao
“hoje”, isto é, aquilo que do passado caiu em &agéo, retirando da possibilidade, retirando
do projeto lancado o seu carater decisivo. A tecidédo “hoje” que se esqueceu de suas
possibilidades herdadas como possibilidades € tomnajue ha de mais antigo como
ultrapassado. Ela se esquece que, como dizia jad¢jeard metaforicamente, o que acontece
é que:

Quando se escuta, em uma regido montanhosa, o geefaia apos
dia fagaustagein), interminavelmente e inalteradamente, traz 0 neesm
tema, entdo se esta talvez tentado, por um instanse abstrair da
imperfeicdo e se alegrar entdo nesta imagem daegdé@scia e
seguranca da liberdade humana. Talvez ndo se pelesam instante
foi dado em que o vento, que agora desde muitcs @mmntra entre as
montanhas sua morada, veio como um desconhecita aegjiad.

! Na traducdo aleméa: ,Wenn man in einer Berggegemdwlind tagaus tagein unentwegt, unverandert dassel
Thema vortragen hort, so ist man vielleicht versuétr einen Augenblick von der Unvollkommenheit zu
abstrahieren, und sich insoweit an diesem Bild Kiensequenz und Sicherheit der menschlichen Freiheit
freuen. Man denkt vielleicht nicht daran, dal} egeiAugenblick gegeben hat, da der Wind, der gaittvielen
Jahren zwischen diesen Bergen seine Behausungalsatnbekannter in diese Gegenden kam.“ Séren
KierkegaardDie Wiederholungop. cit., p. 28.



110

E justamente o carater dessa “chegada como deszdn” que, livre de toda
seguranca, a re-peticdo como retorno do passadwaek é justamente isso que se torna
totalmente novo e decisivo.

Esta possibilidade histérica da existéncia, ajwapaz de re-petir a possibilidade
herdada, a qual Kierkegaard j& deixava entreveseim da propria existéncia do individuo,
Heidegger incorpora ao filosofar e a sua tarefédotice como possibilidade existenciaria. O
proprio acontecer do filosofar como tal tornarasgsto por Heidegger como uma
possibilidade da liberdade humana, esta com ta#uranca e peso de responsabilidade que
comporta, na medida em que se projeta historicameima tal compreensao do filosofar ndo
toma por evidente a visdo natural do mundo, da@pjativamente procuramos nos assegurar.
Tal visdo, assegurara o proprio Heidegger, “elanpeece questionavel; este ‘natural’,
resultado de tantos esforcos, &, num sentido npaitoiliar, qualquer coisa de histérioE
ainda acrescenta que “podemos deter-nos no quenasHhaatural’, naquilo em que ja nao se
pensa mais’ Mas ele faz ainda notar, contudo, que “as desigfie se tomam ou ndo se
tomam estdo em jogo no dominio da liberdade hestpquer dizer, onde um ser-ai historico
se decide pelo seu fundamento e no modo como alecige®. As decisdes repousam “no
grau de liberdade do saber que escolhe para sgjaaele pée como liberdade”

No debate com Cassirer, realizado em Davos, Hgetegnfatiza o filosofar como
justamente uma possibilidade de um saber que dibett melhor, que se desenvolve como
liberdade, um desabrochar da liberdade, esta qumde ele, “sé é e pode ser na libertatzo”
e acrescentando-se a isto que, ndo sendo a lilrerdadobjeto do conceber tedrico, mas
muito mais um objeto do filosofar, “a Unica relagélequada para com a liberdade no homem
é o libertar-se proprio da liberdade mesma no hotheéné justamente essa possibilidade da
emergéncia da liberdade que no entender de Heidegdéosofar como tal, a partir da

temporalidade da historicidade propria, pode prapaar. O carater inexoravel do questionar

2 M. Heidegger.Que é uma coisa?. op. cip, 46. No original: ,Sie bleibt fragwiirdig. Diese&lbemiihte
,Natirliche’ ist in einem ausgezeichneten SinneastWseschichtliches.” M. Heideggddie Frage nach dem
Ding. op. cit, p. 39.

% Ibidem, p. 47. No original: ,Wir kénnen uns weher an das halten, was wir ,natirlich’ finden, d.alm jenes,
wobei man sich nichts weiter denkt.” Ibidem, p. 40.

* Ibidem, p. 47. No original: ,... die Entscheidungelie fallen oder nicht fallen, spielen sich..mfigh im
Bereich der Geschichtlichen Freiheit, d. h. dorh ®in geschichtliches Dasein sich zu seinem Grunde
entscheidet und wie es sich dazu entscheidetidemb, p. 40.

® Ibidem, p. 47. No original: ... welche Stufe demiheit des Wissens es sich wahlt und was esraisdit
setzt.” Ibidem, p. 40.

® M. HeideggerKant und das Problem..., op. cip., 285. No original: ,... Freiheit nur ist und séiann in der
Befreiung.”

" Ibidem, p. 285. No original: ,Der einzige adaquBezug zur Freiheit im Menschen ist das Sich-befreler
Freiheit im Menschen.*



111

sera pois, segundo Heidegger, a possibilidadertuatdo desabrochar dessa liberdade. Sendo
as questdes, elas mesmas histéricas, no modo ddomae fala ja a histéria. O questionar
pode, através da re-peticdo, ele mesmo aconteceowt® como historico, colocando em
movimento a posi¢cao de fundo do ser-ai que questimesmo quando o que esta em questao
€ visto como simplesmente algo do passado, e &saya instantaneamente como algo

inerte. Ao recolocar as antigas questdes, asséetpidagger:

[questiona-se] acerca destas posi¢cdes fundameni@disque acontece
nelas e dos movimentos de fundo que acontecenr-ad, seovimentos

gue, segundo parecem, nao existem, porque ja passhfas, mesmo
guando um movimento ndo se pode constatar, issgigéifica que ja

tenha acabado, um movimento pode encontrar-se, émmimuma

situacdo de repougo.

E acrescenta ainda:

O que nos aparece como passado, quer dizer, smgnés como
acontecimento que ja nao existe, pode ser rep&usste repouso pode
possuir uma plenitude de ser e de efetividade dumimente,
ultrapassa de forma essencial, a efetividade divefeno sentido de
actual Este repouso do acontecer ndo € auséncia deidistias uma
forma fundamental de sua presenca. O que conhecestiatamente e
representamos, em primeiro lugar, como passadoiaale tudo, o
que ja uma vez foi ‘actual’, o que, nessa altueajsou sensacao ou
provocou ruido. O que pertence sempre a histore, mio € auténtica
historia. O meramente passado ndo esgota o0 adbmtediste
acontecido exerce ainda o seu dominio (west) e oneelo-de-ser que,
por sua vez, se determina a partir do que aconteasn peculiar
repouso do acontecer. O repouso € apenas um maduimes se detém
em si mesmo e que &, muitas vezes, mais inquieiamgee este.

Assim, nos questionamentos antigos repousam [laisides ainda a cada vez

passiveis de serem reabertas, recolocadas em nrawime situacado decisiva que, para ela e

8 M. HeideggerQue é uma coisa?, op. cipp. 49-50. No original: ,Wir fragen... [nach die udstellungen],
nach dem Geschehen in ihnen und nach den gesclh&rdndbewegungen des Daseins, Bewegungen, die
anscheinend kein mehr sind, weil sie vergangen gbdr, wenn eine Bewegung nicht feststellbarbsaucht
sie deshalb nicht weg zu sein; sie kann auch imazdsder Ruhe sein.” M. Heidegg®ie Frage nach dem
Ding. op. cit, p. 42.

° Ibidem, p. 50, grifo do autor. No original: ,Wassuvorkommt wie vergangenes, d. h. schlechthintriushr
seiendes Geschehen, kann Ruhe sein. Und diesek@noheeine Fille des Seins und der Wirklichkeit imalge
am Ende die Wirklichkeit des Wirklichen im Sinnesd&ktuellen wesentlich Ubersteigt. Diese Ruhe des
Geschehens ist nicht Abwesenheit der Geschichtedesn eine Grundform ihrer Anwesenheit. Was wir
durchschnittlich als Vergangenheit kennen und zistieorstellen, ist meist nur das vormalige ,Aktegldas,
was damals ein Aufsehen erregte oder gar den Lasuarbte, der immer zur Geschichte gehdrt, abet dieh
eigentliche Geschichte ist. Das blo3 Vergangenehépdt nicht das Gewesene. Dieses west noch, und Set

zu sein ist eigentimliche Ruhe des Geschehenseméss sich wiederum aus dem bestimmt, was gesthieh
Ruhe ist nur an sich haltende Bewegung, oft unhefmalls diese selbst.” Ibidem, p. 43.



112

para o questionar como tal, esta historicamentgogm Uma vez colocadas em movimento

enquanto possibilidades, os questionamentos antiggosnam de maneira critica, e esta
critica se volta para o préprio hoje. Enquanto estjonar como tal se constitui de maneira
critica, esta, diz ainda Heidegger, “ndo visa cdmto comeco”, isto €, 0 modo como se

apresentou sua resolucdo no passado, “mas [visglesmente n0s mesmos, na medida em
que o arrastamos [este comeco] atras de nos, m@@meo tal, mas como qualquer coisa de
‘natural’, quer dizer, numa falsificacdo indiferetif, que encobre o questionar em sua
possibilidade logo que o interesse se volta unicéeneara um simples tomar conhecimento
do que se sucedeu e dos resultados encontrades, pst sua vez, sempre e em geral
considerados ultrapassados em comparacdo ao deserrdos do presente. O simples

tomar conhecimento ja ndo coloca de novo em mowumnenpassado como possibilidade

propria, mas justamente o encobre como possibdigageta a ele o devido acesso.

O caminho para o desenvolvimento de uma Filoséfermenéutica pretende
justamente n&o encobrir a possibilidade que resmdguestionar, tomando-a na indiferenca de
um simples tomar conhecimento, este que assimao éadmente porque ja ndo compreende
mais. O compreender que interpreta o questionarta go principio da re-peticéo, projeta de
novo a possibilidade herdada, e deixa retornar ssgu como retorno do possivel. E é
justamente nessa medida, que um tal compreendepiietativo na filosofia pode pensar na
possibilidade de uma co-respondéncia a historieiddd compreensdo. Uma Filosofia
Hermenéutica requer pois justamente a atitude dstigmar historicamente, esta que significa

entdo “libertar e pdr em movimento o que repousguestio e nela esta preso”

1.2. A re-peticdo questionante como renovacao datga

Co-responder a historicidade da compreensdo dewao esignificar ndo uma
adequacao de uma interpretacdo ao seu objeto, mas-iesponder ao destino do que € na
temporalizacao transmitido e assumido como legatin €, a possibilidade herdada que, por
conseguinte, apela por uma recuperacao atravésmiticdo dos questionamentos historicos.

Por mais que o presente, esquecido de seu passaup projeto lancado, ja ndo dé mais

1% |bidem, p. 54. No original: ,Sofern es sich in aren Fragen iiberhaupt um Kritik handelt, richteh sliese
nicht gegen den Anfang, sondern lediglich gegen seibst, sofern wir diesen Anfang nicht mehr atseei
solchen, sondern wie etxas ,Natirliches’, d. heiimer gleichgiltigen Verfalschung mitschleppen.ittém, p.
47.

1 |bidem, p. 53. No original: ,Geschichtlich fragemeint: das in der Frage ruhende und gefesselteh@hen
frei- und in Bewegung setzen.” Ibidem, p. 47.



113

ouvidos ao projetado, por considerar seus resudtadm simples coisa do passado, que ja nao
tem mais nada a ver com nosso tempo, a co-respaadéonsiste justamente em retomar
aquilo que decisivamente se encontra em questdthemda aberto e € ainda digno de ser
posto novamente em questéao.

A curiosidade indiferente para com o decisivo, guecura simplemente reconstituir
0s pedacos de um passado morto a ser represergadasapara que se possa conhecer
alguma coisa do “como foi”, quer, por isso, assagse da objetividade do representado, para
apresenta-lo e defendé-lo na opinido publica. Alageira co-respondéncia a historicidade da
compreensao nao consiste, contudo, numa correspaad® representado subjetivamente, a
qual se adequa ao objeto em seu passado histdoicopdo de um “como foi” simplesmente
dado na representacédo. Ela se depara com o decasser re-petido, a ser retirado do
esquecimento. Este esquecimento nivela e escopdssibilidade decisiva em jogo, de modo
que ela apela, de dentro do proprio esquecimemiouma recuperacdo. O pensar em co-
respondéncia a historicidade da compreensdo n@ergenta mais por conteldos objetivos
representados na consciéncia subjetiva, mas, stante de-cisivo de sua existéncia singular,
lancada e apelada, quer re-constituir, no re-@Qjai projeto ja uma vez lancado, cujo
destino é um apelar sempre por uma revigoracaose|f@z concretamente historica ao abrir-
se de novo em sua meta decisiva, que pode sedazswvo capaz de orientar o destino e a
histdria como tal, a ser reenviada em escutaipartomunhao e dialogo.

O que aqui pois denominamos co-responder preteadkcterizar o responder em
conjunto ao apelo pela responsabilidade para camsso ser e estar em um mundo, na
seriedade que uma tal responsabilidade incorpataesponder consiste primeiramente numa
atencdo que escuta a determinadas possibilidadssr deossiveis de serem retomadas apenas
como possibilidades, ja que estas nunca recairaueede algum modo parecem nunca
poderem recair — pois se abrem sempre como tagefasca como afazeres — no plano de
uma mera “realizagcdo”. Isto ndo deixa de constituir fato decisivo e, de certo modo,
bastante dificil de suportar, mas ja ndo se pods siraplesmente criar uma linha de fuga do
carater de “irrealizacdo” das possibilidades hurmaAapossibilidade s6 pode ser assumida
como possibilidade projetada e reaberta como gk khais do que nunca parece que se deve
ver a necessidade de suportar o fato de uma ‘iregdlo”, na qual parecem se encontrar
paradoxalmente e ao mesmo tempo a fragueza humadasde dentro dessa propria
experiéncia, com ela e a partir dela, a sua fagaortar a possibilidade como possibilidade.

Heidegger encontra justamente na temporalidaderipr@m ser-ai a possibilidade

dessa co-respondéncia que ele caracterizara copedicao:



114

...€ na temporalidade do ser-ai e somente nela gigera possibildade
de uma peticAcexplicita na compreensdo transmitida do ser-ai do
poder-ser existenciario para o qual ele se profetke-cisédo que retorna

a si e se transmite torna-se assim, re-peticao nde possibilidade
legada de existéncia. ¥e-peticdo € a transmissao explicitau seja, o
retorno as possibilidades do ser-ai, que vigoragyasido af?

Assim, a re-peticao tera o carater de, co-respatudanhistoricidade da compreenséo,
conceder ao ser-ai a possibilidadeadsumir a si mesmo em sua histdfi& isso no sentido
ainda de gue é através da possibilidade que “@aomum pode se abrir explicitamente no
ater-se & heranca legalfa'Como diz Heidegger: “é a re-peticdo que reveta paser-ai a sua
prépria histéria*®.

Mas o re-petir que co-responde a historicidade olapceensdo é apenas uma
possibilidade hermenéutica em ger@bmo j& assinalavamos acithase faz necessario
também ter em vista perseguir 0 modo em que sdittdrs interpretar que co-responde
proprio da filosofia, e em que medida ou sob qu@éexias a apropriacdo histérica da
experiéncia que deve estar em jogo de maneira ipr@em particular na interpretacao
filosofica, a saber, a atitude de questionar comlp & qual deve ser historicamente re-
apropriada, pode ser expressa nessa co-responddmsiaricidade da compreensao.

A experiéncia que na re-peticdo dos questionamehisi®ricos co-responde a
historicidade da compreensao tem que ser ela mesnsétuida filosoficamente, isto é, ela so
pode se desentranhar como tarefa filosofica, eagpartir da e na atitude tipica que lhe &
propria: isto é, deixar desabrochar de novo o pesoinquietacdo propria do questionar
levantado, num revigoramento de seu sentido. Aadilesofica tem que ser apenas, nesse
sentido, projetiva ou — para melhor configurar catar de retorno historico da possibilidade
herdada — re-projetiva. Tal tarefa se desentratinanesma como projeto lancado que se
relanca historicamente. Ela se faz acima de tuda n@sposta responsével ao apelo por uma
renovacdo, a qual o presente, esquecido de si gmssibilidade histdrica, € chamado a

constituir.

12 |bidem, p. 191, grifo do autor. No original: ,Wohlliegt in der Zeitlichkeit des Daseins und nuritin die
Mdglichkeit, das existenzielle Seinkdénnen, darasf sich entwirft, ausdriicklich aus dem (berlieferten
Daseinsverstandnis zu holen. Die auf sich zurlickkende, sich Uberliefernde Entschlossenheit wirthdar
Wiederholung einer (berkommenen Existenzméglichkeit. Di#iederholung ist die ausdrickliche
Uberlieferung,das heit der Riickgang in Moglichkeiten des dagemen Daseins.” (SZ, p. 385)

13 Cf. Ibidem, p. 192. (SZ, p. 386).

4 bidem, p. 192. No original: ,Das schicksalhaftesghick kann in der Wiederholung ausdriicklich dossten
werden hinsichtlich seiner Verhaftung an das Ubmrkene Erbe.” (SZ, p. 386).

'3 |bidem, p. 192. No original: ,Die Wiederholung nacdem Dasein seine eigene Geschichte erst offénba
(SZ, p. 386).

8 Cf. p. 50.



115

A renovacao de uma questao fundamental se torira assovidade primordial para o
presente que se esquece de seu ser historico amssaibipdade de ser. E isto assim acontece,
por mais que a questdo retomada seja sempre caqie fmais antigo, pois € justamente nela
que se resguarda o que ha de decisivo, a posatelide ser do ser-ai, colocada sempre em
questdo, e que assim apela por uma interpretagépreensiva, esta que por sua vez sO se
constitui como possibilidade histérica. O caratigdestionar traz consigo assim o que ha de
decisivo, e € na medida em que para o filosofar@sretoma a questao, que ele se pode por
a caminho de uma apropriacdo desse decisivo, @) aepossibilidade que se lhe abre

historicamente.

1.3. A re-peticdo questionante como re-apropria@igéque estd em jogo na questao

O que esta em jogo nas questdes levantadas é wsiaijidade historica do ser-ai que
se faz decisiva. Como estas posicbes de fundo ggendram, motivam e elaboram os
guestionamentos historicos se perfazem e porgursam elas decisivas, s6 pode ser
exposto em cada retomada de uma questdo espemfitapensamento que interrdgaNo
filosofar heideggeriano o decisivo €, por um laaldato de reabrir a possibilidade de acesso
ao histérico contra o indiferencamento do sabegtah]; por outro, este decisivo se encontra
justamente na tentativa de exposi¢cao do modo ceswpgropriamente para o filosofar como
tal se faz possivel.

A indiferenca para com a histéria e o histéricondiga indiferenca para com o ser-ai
mesmo. Esta ndo pode acentuar a responsabilidadec@a o seu proprio ser. Contra essa
indiferenca, o filosofar € um caminho para o histbque pode chegar a surgir, de um certo
modo, da simples inquietacdo angustiada com o éptey retirando o ser-ai da indiferenca
para com o historico. Esta “inquietacdo angustiadaé chega a orientar-se e empenhar-se
pela e na tarefa do filosofar como tal, naquilo tigeé préprio e que o determina como um
saber de estatuto proprio perante toda a ciéngiaomhecimento natural, procura aproximar-
se do que determina o estado e situacdo da hispéeianos atinge, e compreender o modo

como isso acontece.

" Neste sentido faz-se de fato interessante notano eotarefa de uma destruicdo da histéria da agitofarevia
justamente um retorno as posigdes decisivas quendearam a interpretacéo do ser na historia dalagit.
Como diz o préprio Heidegger, nesta tarefa se hawd® tentar‘efetuar essa destruicdo seguindo-se o fio
condutor da questdo do ser até se chegar as exmea® origindrias em que foram obtidas as primeiras
determinagbes do ser que, desde entdo, tornarageasisivas” (M. HeideggerSer e Tempoop. cit., 86, p. 51.
No original: “Diese Aufgabe verstehen wir als dia Leitfaden der Seinsfrage&h vollziehend®estruktiondes



116

Tal filosofar, que se impde a tentativa de conistidgsa aproximacdo do histérico,
como o préprio Heidegger acentuava, tem apenasanéiet preparatério, justamente pela
tentativa de compreender, através da re-peticaajdestionamentos, 0s projetos historicos
lancados, estes que ndo podem ser tomados de ngudn aomo inexistentes, pois sdo
contudo apenas esquecidos como possibilidades. GlimadHeidegger mais tarde em sua
conferénciaO Fim da Filosofia e a Tarefa do Pensamergste filosofar “satisfaz-se com
despertar uma disponibilidade do homem para umasilpliidade cujos contornos
permanecem indefinidos, e cujo advento, incéfto”

Aqui a transformacdo da filosofia se faz compredmdiuma orientacdo para uma
tarefa, que se encontra reservada ao pensar conwdaal tem por exigéncia o apelo por
voltar a se assegurar dos questionamentos hissatecisivos, tendo em vista a possibilidade
de abertura do homem na sua atualidade histérregpoasibilidades ainda passiveis de serem
abertas. “Aqui se tem em mira”, diz Heideggerptssibilidade de a civilizagdo mundial,
assim como apenas agora comecou, superar algusewizarater técnico-cientifico-industrial
como Unica medida de habitacdo do homem no mutidd.tnodo como o pensamento aqui
em questdo, acentuara Heidegger, pode “penetrariloague até entdo esta reservado e
aberto, o pensamento, de inicio, ainda deve aprendsta aprendizagem o pensamento
prepara a sua propria transforma¢&o”

Desse modo, ndo podemos encontrar uma respostapguée o decisivo como algo
que pode ser determinado ou ja o tenha sido. Gide®06 parece poder dar-se ao encontro na
confrontacdo mesma da temporalidade da historieidapria com suas possibilidades
histdricas, na medida em que se volta para o sesaga, assume o seu legado e se faz critica
a posicao presente. A re-peticdo questionantersa &mui decisiva unicamente no sentido do
aprendizado que ela proporciona, enquanto impelpemsamento que filosofa a uma

determinada tarefa que lhe possa ser propria.oSofiir hermenéutico se constitui naquilo de

Uberlieferten Bestandes der antiken Ontologie aiticspriinglichen Erfahrungen, in denen die erstehfortan
leitenden Bestimmungen des Seins gewonnen wurdénf.22, grifo do autor).

8 M. HeideggerO Fim da Filosofia e a Tarefa do Pensamernio Martin HeideggerConferéncias e Escritos
Filos6ficos Traducéo brasileira de Ernildo Stein. Colecdo Ressadores”. Sao Paulo : Nova Cultural, 1996. p.
99. No original: ,Sie [die Aufgabe dés Denkens] miggt sich mit der Erweckung einer Bereitschaft des
Menschen fir eine Moglichkeit, deren Aufril3 duniddren Kommen ungewil bleibt" (Heidegger. Das Eshele
Philosophie und die Aufgabe des Denkens. In: HejdegZur Sache des Denkend ed., Tibingen: Max
Niemeyer Verlag, 2000, p. 66.

1 |bidem, p. 99. No original: ,Gedacht ist dabei die Mdglichkeit, daR die jetzt erst beginnende
Weltzivilisation einst das technisch-wissenschelftindustrielle Geprage als die einzige Maf3gabe din
Weltaufenthalt des Menschen uberwindet.” (HeidegDas Ende der Philosophig.ap. cit., p. 67).

20 |bidem, p. 99. No original: ,Was dem Denken vonduaufbehalten bleibt, darauf sich einzulassen, das?
Denken erst lernen, in welchem Lernen es seineneig/andlung vorbereitet.* (Heideggddas Ende der
Philosophie.,.op. cit., p. 66-67).



117

mais decisivo em sua posi¢cdo apenas como um carpogsivel, capaz, contudo, de conduzir
0 ser-ai a sua historicidade, na medida em guegegalicomo retorno do possivel, a partir do
desdobramento do préprio questionar como tal qepgra o terreno para possibilidades

historicas possiveis de aduvir.



SEGUNDO CAPITULO
A possibilidade de uma genuina re-peticéo

O caminho para a constituicdo da possibilidadenda filosofia hermenéutica a partir
de Heidegger, de acordo com o que colocamos emssigo até entdo, constitui-se, pois, em
uma liberacdo da possibilidade de uma genuinatrgdpea partir do filosofar como tal, na
medida em que este se compreende sob a tarefastogar historicamente.

A apropriacdo do meéetodo hermenéutico pela filosafigando esta se compreende
como um pensar re-petitivo dos questionamento$riuss, pretendendo deixar retornar o
que se faz decisivo na situacdo fundamental queepdmovimento através do questionar as
posicoes de fundo que motivam o investigar comp dahstitui nada mais do que uma
possibilidade determinada por um modo de pensaiymsde ser aprendida. Enquanto se
projeta de maneira a constituir um caminho genpima o filosofar, e cuja tarefa significa
questionar historicamente, o que o caminho de ldgeleda a compreender ele mesmo de
maneira decisiva € a constituicdo da possibilidilam pensar inobjetual, propiciador de um
acesso inobjetual ao histérico na filosofia e tasbfar.

A elucidacdo da compreensao copmojeto, que como linguagem e numa determinada
disposicéo, desenvolve, no didlogo, uma interpéetacapaz de pér em movimento 0s
guestionamentos histéricos, muitas vezes esquecans possibilidades projetadas, retira o
significado da compreencao de dentro de uma relsgjetivo-objetivgpara com a historia.

O compreender que se determina projetivamente ta partemporalidade da historicidade
propria ja ndo se determina mais pela relacaotstpbjeto, apesar de também néo eliminar a
possibilidade dessa relacdo. O tempo, compreendidgartir da temporalidade da
historicidade prépria, como horizonte possivel a#ate qualquer compreensao do ser em
geral, ja ndo se interpde como obstaculo a compéeeimterpretativa, mas, ao contrario, a
libera e possibilita porque a resguarda como piisiside herdada. Ele assegura a co-
respondéncia da interpretacdo filoséfica a histale da compreensdo, mantendo
assegurado com isso, também ao filosofar hermeoé\di sua tarefa propria de questionar
historicamente.

Passaremos agora a detalhar estes elementos gaejrado exposto até entdo em
torno do filosofar heideggeriano e do elementosieaique o projeto d8er e Temp@obde
engendrar, asseguram a possibilidade de uma &petjenuina dos questionamentos

historicos na filosofia.



119

2.1. O questionamento inobjetual

A compreensao filosoéfica, ao re-petir questionamdm temdiante de sium objeto,
mas, consigo, a propria existéncia em questdo. Como ja vimogo-daespondéncia da
interpretacdo filosofica, que re-pete os questi@rdos histéricos pondo em movimento o
que neles de maneira decisiva estd em questaadficgigantdo: ndo uma adequacdo aos
resultados objetivamente pensados no passado,madeixar-se conduzir pelas inquietacdes
de fundo, que engendram os questionamentos hsoecos motivam. Neste sentido, a
constituicdo de uma filosofia hermenéutica, assinentada, tem um carater historico
inobjetual.

A exigéncia fundamental de uma posicao hermenénaddosofia, no modo como a
vemos desenvolvida por Heidegger, exerce acima ud® tum aspecto metodico de
consideracdo ndo propriamendrico, se por teoria entende-se um determinado saber
cientifico do qual se deve exigir um conhecimerdgovdlidade objetiva. Nado é este o tipo de
verdade que a filosofia hermenéutica constitui. Uamép se constitui como um saber de
carater, por assim dizer, metddico, no sentido skabelecer um modo de abordar a
possibilidade herdada do pensamento filosoficoilosdfia hermenéutica compreendida a
partir do principio hermenéutico da re-peticdo éoen elementos para um procedimento
apropriado, na tentativa de compreender as quefitimsicas, instalar-se em seus horizontes
e assegurar-se das posicdes tematicas que as emgerithquanto saber que se constitui
como modo de proceder, a hermenéutica ndo forneceanhecimento objetivo do que
advém no conhecimento filosofico, mas estabele@xigéncias para que 0 mesmo possa vir
a ser interpretado e desenvolvido de modo a padsepvar a filosofia orientada para o cerne
de suas questdes fundamentais.

Na historia do pensamento filosofico, especialmente a critica kantiana, tornou-se
possivel assegurar-se do significado da possib#ida do horizonte de fundamentacéo
epistemoldgica, que chegaram a confirmar a natwbjiva das verdades das ciéncias da
natureza, pelo menos em termos de uma validaddivabjdo conhecimento, dadas as
condicbesa priori de sua possibilidade universalmente vélidas, ass@e apresentam como

as mesmas que possibilitam a prépria experiéncabjtos como tats Se tal fundamentacéo

! A tese central de Kant, que acabou por instissagossibilidade e que é um fundamento centrsli@&ritica
da Razdo Pura, testifica este asseguramento nesntesgtermos: “... as condi¢cdes gassibilidade da
experiéncieem geral sdo ao mesmo tempo condi¢6gsodaibilidade dos objetos da experiénejossuempor
isso, validade objetiva num juizo sintético a prifr Kant. Critica da Razdo Puralrad. Bras. de Valério
Rohden e Udo Baldur Moosburger. 2. ed. Sdo Pautwil £ultural, 1983. Col. Os Pensadores, p. 113). N



120

epistemolégica da validade objetiva ndo for bemasid no determinado ambito que lhe
convém, acaba por fazer possivel uma certa obstig&aminho compreensivo proprio de
uma atividade hermenéutica na filosofia. Esta pd&thde de obstrucdo de caminhos se
acentua, se a postura metodoldgica légico-trangeceall que perfaz essa fundamentacao
desde Kant, e que acabou recaindo de varios magndagicismo positivista, que mais tarde
procurou, inclusive, abandonar o sujeito e o0 cardtanscendental da objetividade,
reconduzindo a mesma unicamente a estrutura I@pcéinguagem, nega a validade de
qualquer discurso que ndo se institua ou dentroretlacéo sujeito-objeto, propria do
conhecimento cientifico como tal, ou como descriggjica de fatos objetivos, constituidos
de estados de coisas da experiéncia objetiva. t#risisda tentativa de fundamentagédo da
atividade hermenéutica, a qual procura desde ®chiacher um meio de garantir de modo
legitimo a constituicdo de uma ciéncia hermenéutitageral, parece permanecer sempre
inibida por esse horizonte aberto pelas exigémaasbjetividade cientifica.

Na filosofia, o problema da objetividade da verdddeconhecimento humano abriu a
possibilidade de hoje se questionar sobre querioritie verdade pode ser conferido a este
saber, a filosofia como tal, que se pretende autddmentador e fundamentador das regides
do ente a ser trabalhado nas ciéncias particul&gsergunta pelo critério de validade e
verdade, e mesmo pelo significado e sentido, ouirafdrtancia, de um discurso que
propriamente ndo trata de objetos ou de estadesidas do mundo objetivo, é a que hoje
cada vez mais intensamente se dirige a filosope@almente a partir do discurso de
Wittgenstein — pelo menos no modo como este seess@molratactus— na sua pretensao
[da filosofia] de um pensar e um saber cujo discur8o nos fornece propriamente um
conjunto de proposi¢cdes a respeito de estados idasce que, contudo, tem pretensdes de
verdade.

Faz-se contudo interessante notar, — e isso é snwetzes relegado ao esquecimento —
gue mesmo ja o préprio Kant ndo encerrava o filrsefmplesmente na tarefa de uma
fundamentacdo da experiéncia objetiva do mundoa quossibilidade de objetivacdo da
experiéncia. A idéia de liberdade, por exemploemes/a ao pensar um horizonte que nao era
0 de uma experiéncia objetiva de objetos da expaaémas cujo discurso ndo deixava de ter
por isso a sua importancia e verdade propriasedgse se respeitasse a fronteira que separa a
causalidade como liberdade e a causalidade com@nmsew da natureza, mediante a

original : ,...die Bedingungen der Mdglichkeit dé&rfahrung dberhaupt sind zugleich Bedingungen der
Mdoglichkeit der Gegenstdnde der Erfahrung, und hatterum objektive Gultigkeit in einen synthetischen
Urteile a priori."Kant.Kritik der reinen VernunftHamburg: Felix Meiner, 195, 212s (ed. A p. 158, B p.197).



121

disting&o entre o ser em si mesmo e os ser condoniemd. O proprio fato do conhecer como
tal, como possibilidade do ser-ai, resguarda, nessdo, uma verdade pratica, de carater
pratico, que ndo pode se constituir em si mesm@lesmente pela determinacdo de um
conhecimento objetivo de um fato, mas da sua atlkdpratica, isto €, do seu sentido como
possibilidade histérica da liberdade humana e deage no mundo.

Neste sentido, se faz necessario pensar que uosafith hermenéutica ndo da a
conhecer em termos objetivos, ou mesmo em termigetsos (no sentido de apresentar
determinados conhecimentos a respeito de um indivédnpirico) com validade objetiva. As
ciéncias da natureza bem como, respeitadas aemijges de indice de objetividade, a
historiografia, a sociologia, a antropologia, acpkigia, a filologia, a arqueologia, a
linglistica e outras ciéncias humanas podem caistim determinado conhecimento com
validade objetiva. Elas parecem poder fornecer anhecimento objetivo do fato humano,
dados seus limites e respeitadas as condicfesgsa@w sua validade objetiva. Uma filosofia
hermenéutica contudo, na medida do que, até aqpiartr da filosofia heideggeriana,
pensamos, nao se trata de um conhecimento ness@s.téla ndo da a conhecer um objeto
experimentado por um sujeito, mas a compreendeprofeto, este que portanto ndo parece
se determinar dentro da relacdo sujeito-objeto. IN§ale certo modo, um sujeito individual
que constitua o projeto como projeto. O ser-ai ugrnascido se encontra ja nele langado,
esteja ou ndo para ele voltado como projeto. Cefix@d uma heranca do ser-ai langado para
possibilidades, entregue a uma histéria e a umndepaira o qual pode ser despertado e no
qual, enquanto ser singularizado, pode engajamss, apenas se ele se torna livre para a
possibilidade.

A filosofia hermenéutica se constitui, nesse sentamo tarefa de ser radicada no
pensar e voltada para a possibilidade de uma rgapalas possibilidades historicas herdadas
e no mais das vezes encobertas como possibilidadgagcidas como possibilidades. Na
medida em que se movimenta no dialogo com as @qeesgife brotam do existir humano no

mundo e retornam para este historicamente, elastersmplesmente, sintonizada com uma

2 Assim se expressa Kant em uma nota no Prefacim &sitica da Raz&do Préatica: “A reunido da causdéd
como liberdade com a causalidade como mecanisnmattigeza, estabelecendo-se a primeira através dade
costumes e a segunda mediante a lei da naturésta, rum sé e mesmo sujeito, no homem, é imposséral
que se represente a este em relacdo com a priocoena esséncia em si mesmo, e em relacdo a segomda ¢
fendmeno, aquele na consciénpiara, este na consciéncempirica Sem isto € inevitavel a contradicdo da
razdo consigo mesma”. No original: ,Die Vereinigushgr Causalitat als Freiheit mit ihr als Naturmetsan,
davon die erste durchs Sittengesetz, die zweitehdulaturgesetz, und zwar in einem und demselbbje&a,
dem Menschen, fest steht, ist unmoglich, ohne digs®eziehung auf das erstere als Wesen an sioktsauf
das zweite aber als Erscheinung, jenesémen dieses imempirischerBewul3tsein vorzustellen. Ohne dieses
ist der Wiederspruch der Vernunft mit sich selbsvarmeidlich.” Immanuel Kant.Kritik der praktischen
Vernunft und andere kritische Schriftailerke 3. Kéln: Kénemann Verlagsgesellschaft, 19@6a a p. 277.



122

determinada disposi¢cdo, num despertar da atualipadesuas possibilidades esquecidas. A
compreensao aqui exposta € um compreender que @alsrar na interpretacdo, esta que
tem a estrutura de um dialogo com o passado daribidade prépria, lanca-se como projeto
de ser e finca suas raizes no modo como o ser+aias@ona, num determinado instante do
destino, em meio ao ente na totalidade.

A estrutura do compreender na filosofia hermené&utiéo se determina pois no
horizonte de uma homogeneidade espacio-tempotaimporalidade da historicidade préopria
que aqui se faz horizonte decisivo do filosofamieréutico como tal ja ndo conta com o
tempo linearmente. Nao visando um objeto diantsida singularidade da interpretacéo ja
ndo se determina pelo momento de seu acontecepdkntima linearidade temporal, como é
0 caso da aparicdo objetual, que se determina delacom sua posicdo numa escala
temporal homogénea. A interpretacdo mesma naoaliga mas se desenvolve a partir da
questdo da qual ela se apropria e se esforca fmac® do projeto de ser possivel que esta
possibilita, e que ja esta sempre atrds da atdaljdarojetando seu ser para o futuro. O
guestionamento e aquele que ele envolve e neleeestidvido (0 ser-ai, ou a existéncia
humana como tal) ndo é uma realidade objetiva nsasn@re uma tarefa de ser que se projeta
para o futuro frente ao descaso do presente eslgueeisua possibilidade.

Neste sentido, a luta da interpretacdo contra eepte é a luta pelo despertar da
atualidade para a possibilidade herdada, uma verzida ou prestes a nascer como
possibilidade, mas para a qual o presente, prés®diaticidade do agora, ja ndo tem mais
ouvidos.

2.2 O significado da distancia temporal

Acentuamos, pois, que a compreensao filosoficangudosofar hermenéutico re-pete
0s questionamentos fundamentais da tradicdo e qté# eémbuidos de possibilidades
possiveis de ser ndo tetiante de sum objeto, masonsigoa propria existéncia em questao.
O modo como podemos caracterizar este ter consgo@ia existéncia em questdao tem o
carater da relacdo com a alteridade, que, desdeod#m préprio passado histérico, apela a
atualidade, a fim de que a mesma assuma a resjlateddpelo seu proprio existir, o qual se
projeta historicamente, e do qual se faz exigidoterpretacdo compreensiva critica de um
determinado projeto historico num determinado tenfpm contrapartida, a compreensao
objetual carrega consigo ainda outra dificuldadi&mnada que acima expomos, a respeito do

modo do compreender hermenéutico como projeto de g@e estd em jogo nos



123

questionamentos passiveis de serem re-petidos endueecai dentro da relacdo sujeito-
objeto. Trata-se do problema da compreensdo dadmie da temporalidade que este
compreender traz consigo.

Ao se referir & possibilidade da retomada e rez@etidas questdes envolvidas em
projetos filosoficos desenvolvidos no passado, utegerminada compreensdo do tempo
cronolégico volta a ser acentuada, e no nosso @etggode do mesmo modo obnubilar a
possibilidade genuina de uma compreensdo do mbmknfico hermenéutico de pensar, 0
qual pretende questionar historicamente a partiregaeticdo dos questionamentos antigos,
numa abertura as possibilidades herdadas. Umastab \ainda esta presa ao problema da
relagcéo sujeito-objeto.

Para falar de uma maneira bastante concreta, ipiietar filosofico que se volta para
0S questionamentos colocados no passado e paraj@e®$ possiveis que eles trazem consigo
se constitui num didlogo com o passado da histiaritg propria, e isto deve concretamente
significar, com aqueles através dos quais o0s aquestientos foram colocados em
movimento, os filésofos que interrogam e seus pyejeomo tais. Se compreendermos esse
dialogo com o passado como um interpretar de cdrabjetual, isto é, que ndo se determina
dentro da relacéo sujeito-objeto, tem ele, contudo,carater apenas subjetivo? Ou melhor,
dizemos que € inobjetual simplesmente porque & deauma relacdo de sujeitos que estédo
em dialogo, mas, contudo, separados por uma diatéeraporal? Que significado ganha aqui
o problema da distancia temporal, ou do contexteetlexdo do individuo que filosofa num
tempo diferente daguele em que se acha encontrant@rprete, ou o todo da tradicdo em
torno de um determinado projeto que se perfaz norder do tempo na historia?

Aqui percebe-se num relance que o tempo se fazo#e mompreendido numa
estrutura linear em que fatos historicos aconte¢erontudo neste modo que geralmente se
formula o problema da correspondéncia da intergdietaa historicidade do que se
compreende.

Em sua hermenéutica filosofica Gadamer tematipeoblema da distancia temporal.
Ele a concebe como fundo de reserva produtiva,agtradicdo, através dos preconceitos,
carrega consigo, e o torna objetivamente disponli@@haneira positiva ao intérprete.

Distinguindo-se da compreensao da teoria hermigaéramantica, que “pensava a
compreensdo como a reproducdo de uma producdondiaff, Gadamer enfatiza a

% H.-G. GadameNerdade e Métodap. cit., p. 443. No original: ,Wir erinnern unsa®idort das Verstehen als
Reproduktion einer urspriinglichen Produktion getdagr.” H. G. Gadamer, Wahrheit und Methode, op, pi
301.



124

importancia da insuperavel distancia temporal @tidhica no sentido de que por conta dela

torna-se possivel o fato de que:

Cada época tem de entender um texto transmitidoind@ maneira

peculiar, pois o texto forma parte do todo da gaolj na qual cada
época tem um interesse pautado na coisa e ondeéramla procura
compreender-se a si mesma. O verdadeiro sentidmmdexto, tal como

este se apresenta ao seu intéprete, ndo deperapecto puramente
ocasional que representam o autor e seu publiginério. Ou pelo

menos nao se esgota nisso. Pois esse sentidoeagtéesdeterminado
também pela situagdo histérica do intérprete, e,cposequéncia, por
todo processo objetivo histériéo.

E assegura ainda que um tal processo obijetivo ritisfoque através do todo
objetivado da tradicdo amplia o horizonte de sentt se faz possivel em virtude do fato da

distancia temporal, na medida em que:

O tempo ja ndo é mais, primariamente, um abismeraransposto

porque divide e distancia, mas é, na verdade, dafuento que sustenta
0 acontecer, onde a atualidade finca suas raizeléstAncia de tempo

nao é, por conseguinte, algo que tenha de seralpdesta era, antes,
a pressuposicado ingénua do historicismo, ou saja, €a preciso

deslocar-se ao espirito da época, pensar segundo camceitos e

representacées em vez de pensar segundo 0s pr@sosiente assim
se poderia alcancar a objetividade historica. Nalade trata-se de
reconhecer a distancia de tempo como uma possithdigpositiva e

produtiva do compreender. Ndo € um abismo devoramas esta

preenchido pela continuidade da heranca histérida gadicdo, a cuja
luz nos € mostrado todo o transmitido. Nao sergeraao, se falarmos
aqui de uma genuina produtividade do acontecer.

Este modo de abordagem da produtividade do hoezbistérico temporal para o
intérprete se desinibe da compreensdo que vé tancdes temporal um obstaculo para a

interpretacdo, mas se mantém, contudo, huma cacejm;tempo que ainda ndo se desinibe

* Ibidem, p. 443s. No original: “Eine jede Zeit wiethem Uberlieferten Text auf ihre Weise versteimgissen,
denn er gehort in das Ganze der Uberlieferung, eansig ein sachliches Interesse nimmt und in deisigih
selbst zu verstehen sucht. Der wirkliche Sinn elr@ges, wie er den Interpreten anspricht, hangheticht von
dem Okkasionellen ab, das der Verfasser und sepriimgliches Publikum darstellen. Er geht zum nétele
nicht darin auf. Denn er ist immer auch durch disaiichtliche Situation des Interpreten mitbestimmt damit
durch das Ganze des objektiven Geschichtsgandsdem, p. 301.

® Ibidem, p. 445. No original: “Nun ist die Zeit hicmehr primér ein Abgrund, der iiberbriickt werdepweil
er trennt und fernhélt, sondern sie ist in Wahrteittragende Grund des Geschehens, in dem das@&gige
wurzelt. Der Zeitenabschnitt ist daher nicht etwaas Uberwunden werden muf3. Das war vielmehr dieena
Voraussetzung des Historismus, dald man sich inGlast der Zeit versetzen, da3 man in deren Begrified
Vorstellungen denken solle und nicht in seinen mégeund auf diese Weise zur historischen Objektivit
vordringen kdnne. In Wahrheit kommt es darauf am dbstand der Zeit als eine positive und produktiv
Mdglichkeit des Verstehens zu erkennen.” IbidengQ2.



125

de seu caréater cronolégico acumulativo. Ela seatomteressante e importante para uma
compreensao da atividade hermenéutica em geralndmsvanca, se é que pretendia, em
direcdo do sentido da temporalizacdo da tempoddida historicidade propria que antecipa e
re-pete as possibilidades herdadas. Ela ndo leveoata esse aspecto decisivo da de-cisao
antecipadora ressaltada por Heidegger. Entendeneoslg ainda parece orientar-se por uma
representacdo historiografica ou ordenacdo crom@oda histéria, em cujo horizonte de
observacdo, como diz Heidegger, “sO se considgepesentacdo mais exterior do tempo
mediante a sua representacéo cronolégica”

Entendemos que, a partir de Heidegger, ainda ndorisaria possivel, segundo essa
representacéo do tempo, compreender propriamesiggificado da experiéncia da re-peticéo
capaz de retomar, através do questionar, uma jlakxmile herdada, pois ndo se pensaria,
como ele diz, “no modo do envio, da antecipacda experiéncia da destinacéo histérica”
experiéncia esta que se traduz propriamente nuab&nteira do decisivo nos questionamentos
do passado, desde dentro do préprio movimento disadepor retoma-lo e que, na medida
em que o faz, ja recuperou o que nestes questioriasn@ decisivo e ja ndo conhece distancia
temporal, seja esta pensada como obstaculo ou domdo de reserva produtiva. O
distanciamentdaemporal acontece no sentido de que em tal atidyat®prio tempo do ser-ai,
que interpreta a partir da re-peticdo do questi@mamne da posicdo decisiva em questéo, se
distendetemporalmenteno re-projetar compreensivo, que antecipa e re-pgiessibilidade
herdada e torna a resguardar no porvir da desbrfat@ica uma resposta ao questionamento
levantado no engajamento por coloca-lo, uma vez goeno diz Heidegger, s6 essa
destinac&o histérica “pode acolher o passado \éfergsse que “nos precede e acede, numa
misteriosa virada na medida da decisdo pela recolocacdo de umiapesiento decisivo,
que antecipa e re-pete a possibilidade herdadaeepeojeta no porvir. Por isso ela so €
preparatoria de uma possibilidade futura de semyais que esta tenha ja suas raizes fincadas
h& muito tempo como possibilidade de ser do sepahodo como ele se encontra face e em
relacdo ao ente na totalidade, e que é a um soOotgrapsivel de ser esquecida como
possibilidade e passivel de ser transmitida natiego como possibilidade herdada.

Este movimento possivel que acontece na tempagabzala temporalidade da

historicidade propria do ser-ai ja se fazia pengaddieidegger desde antesSkr e Tempo

® M. Heidegger.Heraclito. Traduc&o brasileira de Marcia Sa Cavalcante SchulRio de Janeiro: Relume
Dumara, 1998, p. 93.

" Ibidem, p. 93.

8 |bidem, p. 30.

° Ibidem, p. 57.



126

como fundamento da possibilidade de acesso ainisque ele fez questdo de assegurar na
sua conferéncider Begriff der Zeitcomo tese fundamental de toda hermenéutica nos
seguintes termosA possibilidade de acesso a histéria se funda pasgbilidade segundo a
qual uma atualidade compreende a cada vez serdutente. Esta € a tese primaria de toda
hermenéutica®®. Tendo acrescentado ainda que esta tese diz alye ® ser do ser-ai
mesmo, este que é a historicidade mesma e quésoffa nunca chegara a vir ao encontro
do que a histéria €, enquanto analisa-la como mljetcontemplacédo e tratamento por um
determinado métodd®. Para Heidegger acabara por se tornar claro gueedida em que “o

enigma da histéria repousa nisso que se chamserdeistorico™?

, a propria filosofia ela
mesma sé pode compreender o acontecer histéricoedgdda em que ela mesma aconteca

como historia. Isso € o que acabou por se torr@side para Heidegger.

2.3. A co-respondéncia como possibilidade de mamtilosofia sob a tarefa de questionar

historicamente

O acontecer como historia da filosofia ndo podesstituir entdo no fato de ela
simplesmente possuir uma historiografia. Na “disi@rcronoldgico-histérica” daquilo que
como filosofia se exprime no passado “esconde-sepnoximidade historial do que nela nao
foi dito, mas que se pronuncia em direcéo ao fiitdreste que acaba por nos pertencer de
algum modo. Na medida em que se compreende coosofith hermenéutica, a filosofia pode
assim co-responder a essa proximidade historigugg desde dentro do passado, apela por
uma retomada do que ali se encontra ainda em quéstiéterpretacdo compreensiva que lhe
co-responde € uma re-peticdo do questionamentoregpeojeta o ambito de possibilidade
decisiva que se escondem nos questionamentos.e&sdgs Nndo se esgotam nas respostas do
passado, mas se projetam em direcéo ao futuroayaesfas pode ainda estar desperto.

Desse modo, entendemos que Heidegger procura-fusgaa compreender que de fato
necessitamos de uma reabilitagdo dos questionambistoricos da filosofia: a coisa mesma

(die Sache selbsd) ser buscada na filosofia € a questdo mesmapaeoastigio.

19 M. HeideggerDer Begriff der Zeit, op. citp. 26, grifo do autor. No originalDje Zugangsmaéglichkeit zur
Geschichte griindet in der Mdglichkeit, nach dees® Gegenwart jeweils versteht, zukiinftig zu deas ist
der erste Satz aller Hermeneutik.

! Ibidem, p. 26. No original: ,Philosophie wird ri@hinterkommen was Geschichte ist, solange sielBege
als Betrachtungsgegenstand der Methode zergliedert.

12 Ibidem, p. 26, grifo do autor. No original: ,DagitRel der Geschichte liegt in dem, was es heiBtHiehtlich
zusein!

3 M. HeideggerA Sentenca de AnaximandfBraducéo brasileira de Ernildo Stein. @plecéo os Pensadores:
Os Pré-socraticos. 1. ed. S&do Paulo : Abril Cultyr.a28.



127

Para Heidegger, uma tal reabilitacdo exigia agdosida questdo fundamental do
sentido do ser no horizonte do tempo e isso cotas/s despertar a nossa existéncia para o
sentido dessa questao.

A experiéncia de descortinar o horizonte do temngza, contudo, em primeira linha,
nao simplesmente uma fundamentagdo da historiagrafi mesmo uma demonstracdo de
como, a partir de uma determinada compreensaontimoteque tem origem na temporalidade
originaria, o ser foi historicamente compreendidaanceituado — tarefas que também
Heidegger procurou desenvolver. Mas o fundamentalegposicdo da temporalidade como
possibilidade de um filosofar auténtico, a parta @mporalizacdo da temporalidade da
historicidade propria, que através do principionteréutico da re-peticdo se torna capaz de
co-responder a historicidade da compreensao e atsimesma acontecer como historia.

A partir da temporalizacdo que modifica a relac@osdr-ai com o0 seu presente,
abrindo-o para uma relacdo mais propria com o pass&lacdo tal que se aproria das
possibilidades herdadas a partir dos questionaméenantados, estes que brotam e retornam
sempre e a cada vez do modo como o0 ser-ai se ememntmeio ao ente na totalidade, e re-
projeta essas possibilidades no futuro, o filoséfassim uma atitude propriamente historica.
E um modo de como o0 ser-ai, nessa atitude questmngue o libera para as suas
possibilidades herdadas, acontece como ser hist&iassim o filosofar se faz histérico na
medida de sua temporalizagcdo que assim acontece.

Neste sentido, o filosofar hermenéutico brota da atitude propriamente histérica do
ser-ai; atitude que se fez descrita por Heideggeroctemporalizacdo da temporalidade da
historicidade propria, cujas consequéncias ja aptamos anteriormente. Na temporalizacdo
que perfaz essa atitude filoséfico-historico-heréndica, o ser-ai fundamentalmente “age”,
projeta enquanto existe no mundo, e filosofar ¢epaicse numa atitude investigativa, e nesse
sentido é também “agit*.

A caracteristica constitutiva do modo de ser deas@omo existéncia tem o carater
nao de “ser”, no sentido de que o ser simplesndade €, como algo que ai se da e subsiste
num determinado lugar e momento de uma homogeregaacio-temporal. O determinado

modo do direcionar-se compreensivo do ser-ai qogtare, enquanto tal temporaliza, € o

4 Heidegger nao se utilizou da palavra agir pardigorar o projetar. Na sua Carta sobre o Humanisteo
chega a apontar para essa direcdo quando expOesarpp@mo agir. De qualquer modo, isso ndo estiass
delineado enBer e Tempoe é portanto uma analogia que a titulo de cotajuisna compreensdo ousamos
inserir. O ser-ai projeta enquanto, ao mesmo tempa, medida em que age, executa, realiza umardeteta
tarefa, tenha ela carater simplesmente funciorélem, técnico, ou ainda se dé como conversa, paaor,
aproximacdo na nossa relacdo com 0s outros, ou eagajamento social em diferentes lutas, ou se yalta a



128

modo proprio de ser livre do ser-ai. Agir € dechdstoricamente, escolher e decidir-se por
uma possibilidade de ser; s6 assim pode o sewepfipmente re-petir sua prépria liberdade e
destino. Na medida em que essa acado se constitsolitdio de uma decisdo que apenas
singularmente se pode tomar, tal atitude modifiserecom como procura, abertura e escuta,
na medida em que ele pode se abrir as possibibdaid&dricas, que ja lhes foram entregues
por heranca, e das quais ndo pode fugir, a fimudd&-las, isto €, re-peti-las de maneira
renovada. Outra atitude seria a de reconduzir marh seu ser-com a indiferenca, sem se
tornar contudo capaz de re-petir de maneira quesiie o que € o mais digno de ser posto em
guestao.

Desse modo € que o filosofar hermenéutico, como posicdo historica do ser-ai
humano que se pde em questéo, abre-se ao dialoga tastoria a si destinada como envio
comum e com 0 que em sua existéncia cotidianaisalimou. E isto ndo simplesmente para
demover, remover ou subordinar o que esta criatidizmas também, e talvez acima de tudo,
para, retirando-se da indiferenca em que se ercorger-ai em meio a essa cristalizacao do
seu existir, anteponha a isso a possibilidade detwh as possibilidades herdadas e
resguardadas no seio de seu destino e projetad&sturo como advento de um destino
possivel, a tal ponto que o ser-ai possa ser aascolher em liberdade e decisdo esse ou
agquele modo de existir face ao ente na totalidade.

Mas como o préprio Heidegger o dird, esta posdduilé que o filosofar hermenéutico
pode resguardar € apenas uma possibilidade aparéaa qual o ser-ai ndo pode ser for¢cado a
aderir e que se pode apenas, em cada questionarpmparar a sua possibilidade. Pois “as
decisdes ndo se conseguem tomar sO porque seefata thas porque se criam disposi¢des e
se manifestam atitudes nas quais a decisao éamelvié em que, se ela ndo acontece, isso
torna-se a decisdo mais essentfaEE do mesmo modo que o envio comum, como j& vimos,
“sO existe essencialmente como ser-no-mundo nowres outros” e “0 seu acontecer € um
acontecer em conjuntd®, se faz preciso recordar o que Heidegger faz §odsimbém de
assinalar que “na convivéncia em um mesmo munda elercisdo por determinadas

[1F4

possibilidades, os destinos ja estdo previameigatados” e “é somente na participacao e na

totalidade do ser enquanto filosofia, religido oe.aEm qualquer um desses modos o ser-ai € agassinal,
toma atitude diante de todo tipo de apelos.

> M. HeideggerQue é uma coisa@p. cit., p. 21. No original: ,Aber Entscheidungeerden nicht dadurch
erarbeitet, dal} man dartber redet, sondern dafhlgegehaffen und Stellungen bezogen werden, inndéige
Entscheidung unausweichlich ist, in denen es zwentlichsten Entscheidung wird, wenn die Entscheidu
nicht fallt, sondern umgangen wird.“ M. Heidegdeie Frage nach dem Din@p. cit., p. 10.

8 M. HeideggerSer e Tempaop. cit., §74, p. 190. No original: ,Wenn aber gabicksalhafte Dasein als In-
der-Welt-sein wesenhaft in Mitsein mit Anderen &gig, ist sein Geschehen ein Mitgeschehen undroettals
Geschick' (Sz, p. 384).



129

luta que se libera o poder do envio comlifinfFaz-se preciso recordar que essa decisdo por
uma tarefa autenticamente filoséfica ndo é umdaaaitaria. Ainda mais quando se tem em
vista justamente que “o envio comum dos destinosa&leai em e com a sua ‘geracao’
constitui o acontecer pleno e proprio do set®aia tarefa filoséfica pode ser ainda
plenamente enriquecida em seu carater histéricusgamente ela for comunitariamente
desenvolvida.

Nessa direcdo o ser-ai que filosofa jamais estilsmzna soliddo de um ego puro
enclausurado numa masmorra a pensar distanciandsalidade. A tarefa histérica € uma
tarefa em mutirdo por exceléncia, que exige a asdas que se encorajaram e ainda se
encorajam a interrogar. A soliddo consiste, contudp fato de que, para uma tal escuta
recordativa, a decisao individual é fundamentakem ®la, um tal agir na histéria se faz
impossivel. Que a escuta seja escuta do passadoé iapenas uma possibilidade aberta, a
qual s6 se pode abrir-se na antecipagdo da coafiemimo atitude prévia, confianca esta,
todavia guiada pela coisa ela mesma. Para isseoisprestar a altura da coisa ela mesma,
apesar de que essa exigéncia €, contudo dificibedlecumprida, pois ela requer muita
humildade e paciéncia. O que significa 0 indiceséesstar a altura é também dificil de se
determinar. Tal tarefa, apresentando-se aqui deartn modo um tanto demasiado séria, e
talvez utdpica, sendo um pouco sonhadora, consttdie fato apenas numa tarefa possivel e
numa esperanca, cujos resultados, se € que emalitagefa eles existem, de modo algum se
constituem com a mesma imediaticidade e eficactaagpesquisa da ciéncia objetiva oferece.

Apesar disso, pode ser um caminho historicameuntédro.

7 |bidem. No original: ,im Miteinandersein in derseh Welt und in der Entschlossenheit fiir bestimmte
Mdglichkeiten sind die Schicksale in vorhinein sehgeleitet. In der Mitteilung und im Kampf wird didacht
des Geschickes erst frei.” (Sz, p. 384).

'8 Ibidem. No original: ,Das schicksalhafte Geschilgls Daseins in und mit seiner ,Generation’ machtwtdle,
eigentliche Geschehen des Daseins aus.” (SZ, 3)384



TERCEIRO CAPITULO

Exigéncias e relevancia de uma genuina re-peticaosliquestionamentos histéricos

Sendo a filosofia uma tarefa historica e, por issesmo, somente plenamente
desenvolvida numa abertura ao outro na escuta didhmgo, isto se torna para o filosofar
hermenéutico praticamente um critério de caratanativo, uma exigéncia da qual a filosofia
nao pode se esquivar de cumprir se quer levar@sebtarefa historica.

Como ja dizia Kant, numa citacdo a qual o propreadegger se referiu, “os esforcos
humanos giram a volta de um circulo constante essgm sempre a0 mesmo ponto, onde ja
uma vez tinham estado; entdo, os materiais que estiertos de pé podem ser trabalhados,
para dai resultar, talvez, uma construcdo maisra&giEsta espera da possibilidade por um
futuro que a recupere, estatui, na filosofia, omred silencioso e atenciosamente auditivo ao
outro, praticamente como um dever, contra 0 qual gerta consciéncia da superagdo do
ontem pelo hoje, nascida de uma incompreenséogadisado da tarefa do filosofar e seu
sentido historico, ndo pode se arvorar a combhefilosofar hermenéutico, libertar do pé o
que a historicidade imprépria relegou ao estadaltlepassado, e que revela unicamente a
mesma tendéncia a indiferenga para com a alteridade temos na nossa vida cotidiana,
torna-se a tarefa mais fundamental e relevantegfli@sofia como tal.

A reabilitagdo da filosofia exige a reabilitagcdo udea escuta decisiva a palavra que
brota da liberdade criadora de outrem e da expmsigisua posicdo de fundo diante da
verdade, esta que se desenvolve sempre a partiordfoonto re-petitivo com as questdes
decisivas que ao ser-ai historicamente se impdeniilo8ofia exige em sua atividade
hermenéutica a reabilitagdo do didlogo filosofi€b.outro, que foi capaz de questionar e
decidir historicamente, é co-participe desse mowimaistorial do nosso ser-ai historico e,
enquanto tal, deve ser ouvido, no horizonte dat§oegue lhe convenha e que, por ser
guestdo decisivamente histérica, que brota de aelutrsolo de nosso ser-ai histérico, pode
sempre também nos convir.

Do mesmo modo como Heidegger se expressou em oekacdua tentativa de
interpretacdo de Kant dizendo: “De agora em diaappenas Kant deve falagm qualquer

interpretacédo filosofica € consideravelmente releyaue somente o outro no horizonte de

! |. Kant. Resposta de Kant a Garve, Prolegomefd. Vorlaender, p. 194. Citado em Heidegdg@ue é uma
coisa? op. cit.,, p. 65. No original: ,Die menschlichereten sich in einem bestandigen Zirkel und kommen
wieder auf einen Punct, wo sie schon einmal gewssgn; alsdenn kdnnen Materialien, die jetzt imuBéa
liegen, vielleicht zu einem herrlichen Baue verégiaverden.” Citado em M. Heideggédje Frage nach dem
Ding, op. cit., p. 57.



131

uma questdo decisiva deve falar. O filosofar hedugco que procura, em sua interpretacao,
re-petir o questionamento levantado no passadaispreapenas ter claro que, como se
expressou Heidegger: “O que fazemos, € dar, asyepea indicacdo sobre o sentido ou
sobre a direcdo, de modo a n&o nos desviarmoswiata da quest&d”

Numa analogia da re-peticdo dos questionamentsagas com a relagdo cotidiana
com o outro que possibilita o ndo toma-lo de man&idiferente, esta relacdo pode se
constituir na re-peticdo através de uma escutaaatos filosofos que com tais questdes se
confrontaram no passado, como se na sua presengsssmos. O respeito ao horizonte do
guestionamento em que o outro se situa constitui@ga relacdo que poderia ser chamada
de amizade, a qual pode ser referida aqui comodbpratravés do qual um auténtico didlogo
filosofico pode se constituir.

Heidegger interpreta o termo greg@A&rv, donde provém o term@A/a, que

traduzimos por amizade, como favorecer. Diz ele:

Entendemos o favor no sentido originario de prapiei preservar, ou
seja, num sentido diverso da significacdo derivdeldbeneficiar e
‘proteger’. A propiciacdo originaria € uma presed@do que convém
ao outro, do que pertence a sua esséncia a megkda gustenta. A
amizadeg@A/a, €, assim, o favor que favorece ao outro a egsénc
gue ele ja possui, de maneira que nessa propiciac&sséncia
favorecida possa despontar em sua propria liberdéaleamizade, a
esséncia reciprocamente propiciada e favorecideralibe para si
mesma. O que caracteriza a amizade ndo € a comgiac® nem,
tampouco, o ‘engajamento’ nos casos de necessalpeego, mas a
presenca no movimento de ser para o0 outro, issom@o@ecessita de
nenhum dispositivo ou prova, que age precisamardgedp renuncia a
exercer influéncias. (...) AaA/a é o favorecimento presenteador de
alguma coisa que, no fundo, ndo lhe pertence, masmp entanto,
deve ser propiciada para que 0 outro possa resgusedem sua
prépria esséncia

Em Ser e TempdHeidegger chamava essa relacédo positiva de noOsSDIFE0 Outro

deanteposicao liberadoradiferenciando-a dsubstituicdo dominadofaDela dizia ser:

uma preocupagado que nao tanto substitui o outrg, que se lhe
antepde em sua possibilidade existenciaria den&erpara Ihe retirar
o0 ‘cuidado’ e sim para devolvé-lo como tal. Esssopupacdo que, em

2 M. HeideggerQue é uma coisadp. cit., p. 64. No original: ,Kiinftig soll nurdt sprechen. Was wir dazu
tun, ist zuweilen eine Anweisung in dem Sinne undder Richtung, dass wir nicht vom Weg der Frage
abkommen.” M. Heideggebie Frage nach dem Din@p. cit., p. 56.

% M. HeideggerHeraclito, op. cit., pp. 140-141.

“ Cf. M. HeideggerSer e Tempap. cit., §26, pp. 173-174.



132

sua esséncia, diz respeito a cura propriamente dilaseja, a
existéncia do outro e ndo a uma coisa de que g&pajuda o outro a
tornar-seemsua cura, transparente a si mesriiore para ela’

Analogamente a esta possibilidade de relacionamenbpria com o outro na
cotidianidade, a anteposicao liberadora se faz édampossivel no dialogo que procura re-
petir os questionamentos do passado. Aqui, a asiEFm que se interessa apenas em abrir o
horizonte adequado para que uma questao decissta pelo ser-ai possa ser reabilitada em
sua prépria orientacdo, se eleva ao estatuto deenigp@ncia para a filosofia em sua atividade
hermenéutica na procura de questionar historicaan@&ninesta “amizade” que se institui o
didlogo do ser-ai com o seu passado que ja adwaprse&om o outro que pds jA uma vez em
movimento o questionamento decisivo e instauroumbi® decisivo de sua possibilidade,
enviando-a historicamente.

Neste sentido, a filosofia, isto €, a atitude destjonar historicamente, se faz
compreendida como um empenho em comum por aquimela esta decisivamente em jogo:
o fato de existir historicamente em questao. Aqugles convivem propriamente na filosofia
ndo se empenhama mesma coisa, mas empenham-se em corpefa mesma coisa.
Situando-se na possibilidade dessa diferenciagdomondo do empenho em comum,
Heidegger chegou a acentuar o carater da liberggé&oeste segundo modo do empenho
possibilita. Ao expor a diferenca entre a conviv@ngropria do impessoal e a relagédo

estabelecida em uma convivéncia auténtica, elgassgue:

A convivéncia reciproca daqueles que se empenhamesaa coisa
[na normalidade indiferente do impessoal] alimegamuitas vezes,
somente de desconfianca. Inversamente, 0 empeahamscomum
pela mesma coisa determina-se a partir do serreémagido, cada vez
em sua propriedade. E essa ligagiiopria que possibilita a justa
isencéo, que libera o outro em sua liberdade pan@smo’

De maneira analoga, uma filosofia hermenéutica daverecer a mesma liberagédo

que acontece na relacdo auténtica, a medida enprgeara compreender as posicoes de

® Ibidem, p. 174 (grifo do autor). No original: ,einer Fiirsorge, die fir den Anderen nicht so séfspringt,
als daf3 sie ihm in seinem existenziellen Seinkdnraausspringt nicht um ihm die ,Sorge’ abzunehmen,
sondern erst eigentlich als solche zuriickzugebésseDFirsorge, die wesentlich die eigentliche Sergias
heil3t die Existenz des Anderen betrifft und nidnt\Was das er besorgt, verhilft dem Anderen dazu, inesei
Sorge sich duchsichtig uridr siefrei zu werden.” (Sz, p. 122).

® Ibidem, p. 174, grifo do autor. No original: ,Ditteinandersein derer, die bei derselben Sachesaglfjesind,
naht sich oft nur von Misstrauen. Umgekehrt ist dameinsame Sicheinsetzen fir dieselbe Sache augede
eigens ergriffenen Dasein bestimmt. DieggentlicheVerbundenheit ermdglicht erst die rechte Sachlithkiee
den Anderen in seiner Freiheit fur ihn selbst filgi§ (SZ, p. 122).



133

fundo que engendram e carregam 0 peso das quesifimmdas, numa escuta atenta e
decisiva que se determina a re-petir através detignar as possibilidades herdadas, como
uma abertura que co-responde a historicidade dareemszo. E desse modo que procuramos
compreender a exigéncia do dialogo auténtico r@sdifla em sua atitude propriamente
hermenéutica. Certamente desse modo ela pode poades a historicidade da compreenséo,
fazendo retornar, em meio aos despojos do passathvektigacao filoséfica, que sdo muitas
vezes tomados na pura indiferenca de um ultrap&sgano vigor do questionamento de um
ser-ai decidido, a fim de que se possa se abir gaossibilidade decisiva ai em jogo, huma
re-peticdo decisiva que, sendo capaz de ouvir laerca heranca legada como possibilidade,
esta preparado a escolhé-la ou rejeita-la de neaaeténtica.

Dai notamos que deve brotar um certo sentimentegfeeito pelo outro que ajudou e
pode ajudar na preparacao da histéria e compod@lestino que nos pertence, a medida em
que, como filésofos, pés e pode pdr em movimenteommpenhar-se em comum pela mesma
coisa: o cuidado com a existéncia humana que, ignasto historicamente, deixa-a, assim,
despontar em sua propria liberdade.

Um filosofar hermenéutico propde possivelmente ménto mais além do que bom
senso em nossas apressadas avaliacdes; propdeuit@ammais além do que ter em vista o
pretexto dos questionamentos filosdéficos, estesndioese confundem simplesmente com as
intencées dos individuos que os desenvolve (inengisicolégicas ou sociologicas que
podem ou ndo estar diretamente envolvidas na ige€sies que nos antecederam, mas que
nao se encontram fundamentalmente no cerne daanelievdas questbes filoséficas e das
possibilidades que elas encarnam, e cujo intepes$e ser apenas psicolégico, psicoanalitico,
sociologico, biografico ou histériogréafico). Os faaos dos questionamentos exprimem-se
como possibilidades vivas projetadas que prepammpie em si 0 destino historico. O
pretexto dos questionamentos é a origem existeadmdtorica de onde, em sua inquietude,
emergem 0s questionamentos e para onde sempnearatem seu movimento essencial. E é
justamente esse horizonte originario que pode dage@m com o tempo e como tempo a
outros horizontes num instante decisivo do desenque torna uma questdo e a atitude de

questionar indispensaveis.



CONCLUSAO

Tendo sido a nossa tentativa demonstrar a parfarajeto deSer e Tempoomo pode
se fazer possivel a tarefa de uma Filosofia Heroter@ entendemos que o principio da re-
peticdo, € elementar para o projeto de reconstrdedona filosofia hermenéutica, na medida
em que o mesmo fornece a possibilidade de umaalewvidespondéncia entre a interpretacao
filosofica e a historicidade da compreensado. Acalzaor conquistar ndo somente uma
reposta para a questdo da co-respondéncia, comuénam desdobramos numa posicao
diferente, visto que tentamos elabora-la ediseutidio a partir da tipica relacdo sujeito-
objeto. Por outro lado, desdobrando desse modest&m nao se vé no carater de retorno ao
passado uma superacdo da distancia temporal, maspassibilidade de recuperacado da
possibilidade decisiva que, num determinado terspaeinstaura omo possibilidade ao serde
novo projetada, e se torna passiel de ser retoemadamesma pela atualidade.

Tentamos expor assim que, com Heidegger, ha uraamnpreensdo do modo como
se da o pensar filoséfico. Também este ndo seaafarpriori no matiz de uma consciéncia
subjetiva que apreende, constitui e subordina ® ddujetivo. Ao invés disso, o filosofar
heideggeriano pretende despertar para o fato deagtes de tudo, é preciso pensar que, a
propria filosofia e o filosofar como tal sé podeimegar inclusive a formular e elaborar a
possibilidade de apreenséo, constituicdo e sulapdondo dado objetivo a uma consciéncia
subjetiva, quando este apreender, constituir erdut®r, que sado constitutivamente modos de
ser de nossa existéncia fatica, sdo compreendmwsa posicdo prévia e epocal de nossa
existéncia historica, como fundamento e condicapassibilidade da experiéncia do mundo
dos objetos e de nosso proprio ser enquanto fap@orcao que este, sendo compreendido
também como um ente simplesmente dado dentro ddense faz também tomado em certa
medida a si mesmo com o carater de um objeto inindamo.

O pensar filoséfico pretende ser aqui entdo pensamino uma possibilidade
existencial que brota e é forjada no seio de untkecgracao prévia de uma compreensao de
ser historica e finita que, numa disposicdo proppi@jeta-se historicamente, constitui-se
numa elaboragéo interpretativa no discurso e, as&rafirma a si mesma numa compreensao
do ser que faz época. A abertura da existéncieafgie engendra essa compreensao, a qual
move-se, por sua vez, no acontecer do devir histoconstitui-se temporalmente (isto €, no
in-stante que se configura como vigor de ter satoalidade e porvir) como disposigéo,
interpretacdo e discurso e projeta-se, de modalaimcem cada projeto existenciario do ser-



135

ai, inclusive na investigacdo. E com isso, na neeeith que, a partir de uma determinada
temporalizacdo, a existéncia se abre as possitdglderdadas, engendra um filosofar
hermenéutico que pode se tornar capaz de co-respanustoricidade da compreensao, que
tenta através da re-peticdo do questionamentapjetar a possibilidade herdada.

Nestes termos € que podemos colocar a pergunta patsibilidade de co-
respondéncia por parte da “atividade” hermenéutiza filosofia a historicidade da
compreensao. Sabendo do acontecer da compreens@otemporalidade da historicidade
propria, a co-respondéncia hermenéutica ndo podke saaquestionada por referéncia a um
passado distante, a um momento intencional de dividwo situado numa histéria passada, a
um contexto histérico datado e circunscrito obpatiente pela ciéncia histérica e nem mesmo
por um acontecer efeitual da tradicdo historica rggguarda atraveés de si por acumulacéo e
efetivacdo diversas aberturas, que na releituraurdetexto filoséfico devem advir na
compreensao através da aplicacdo hermenéutica.

O caminho aqui apresentado sugere que a co-respomadéermenéutica deve ser
agora interrogada pela relacdo direta que o questm na atitude filosofica tem com o
proprio tempo que a pde em questdo na sua relaabeattura aos apelos que conclamam a
existéncia histdrica a uma escuta e re-projecagdssibilidades decisivas que devem estar
em jogo na retomada dos questionamentos histoeogse ainda hoje se encontram a base de
nosso acontecer histérico e apelam por uma renov&gé projetos filosoficos — essa € a
nossa convicgao ao fim deste trabalho — encontranetém em si desdobramentos passiveis
de serem retomados, que escondem possibilidadesxideéncia que apelam por uma
reapropriacao e re-projecao delas no horizontériistda humanidade.

Na tarefa de uma filosofia hermenéutica assim ceemuida, encontra-se uma
conclamacdo que provoca e convoca a existéncia faurpara a recuperacdo de suas
possibilidades herdadas e que se perderam nune@m@gnto e esquecimento de si como
possiblidades. Voltando ao passado na tentativeadasrespondéncia aquilo que do intimo
da histéria conclama a uma retomada, o filosofastjonante resguarda em si esse carater
litargico, por assim dizer, de uma re-cordacado, gpela a atualidade a se voltar para os
apelos fundamentais que a existéncia, desde deetreua propria historicidade, guarda
consigo como possibilidade projetada e aberta ssmpada vez a uma retomada.

Esta se constitui, portantaumatentativa, que ainda pode guardar consigo muitos
problemas por resolver, e com 0s quais ainda t¢emase confrontar de maneira mais detida.
Por enquanto, nossa preocupacao aqui foi apenaswibdger a apresentacdo de um modo

como pode ser compreendida a apropriacdo da heunticnéa tarefa filosofica a partir de



136

Heidegger. Com isso desenvolvemos a possibilidade gartir do principio dee-peticdq
como possibilidadéemporaneade acesso a historia e as possibilidades de sey,dgsde
dentro dessa mesma histéria, se constituiram ar phrtcolocacdo dos questionametos
historicos, conferir a filosofia uma tarefa de tar&minentemente histérico-hermenéutico.

Ao término deste trabalho ficamos a caminho de posaibilidade do filosofar.



BIBLIOGRAFIA

A. Bibliografia Primaria

1. AGOSTINHO, SantoConfissdesTraducao de J. Oliveira Santos e A. Ambrosio ide.P
Petrépolis, Vozes, 1999 (14&dic&o).

2. BERGSON, HenriEnsaio sobre os dados imediatos da consciéfgeducdo de Jodo da
Silva Gama. Lisboa: Edi¢des 70.

3. W. Dilthey. Der Aufbau der geschichtlichen Weltdan Geisteswissenschaften. Frankfurt
am Main: Suhrkampf, 1997.

4. GADAMER, Hans-GeorgVerdade e Método; tracos fundamentais de uma he¥utma

filosofica. Tradugdo de Paulo Flavio Meuref. @digdoPetrépolis: Vozes, 1997.

5. .Verdade e Método IlI; complementos e indibeducdo brasileira de Enio Paulo
Giachini. Petrépolis: Vozes, 2002

6. .El Giro HermenéuticoMadrid: Catedra, 1998.

7. .A Raz&o na Epoca da Ciéncitraducdo de Angela Dias. Rio de Janeiro: Tempo
Brasileiro, 1983.

8. .O Problema da Consciéncia Historicdradug¢do de Paulo César Duque Estrada.

Rio de Janeiro : Fundacéo Getulio Vargas, 1998

9. HEIDEGGER, MartinSer e Tempolraducédo de Marcia C. de Sa Cavalcante. Petgpoli
Vozes, 1989.

10. . Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegrifiesamtausgabe: Il. Abteilung:
Vorlesungen 1923-1944; Band 20. Frankfurt am M¥ittorio Klostermann, 1994.



138

11. .Fruhe SchriftenGesamtausgabe, I. Abteilung: Verotffentliche Scanfi914-1970.
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1978.

12. .Der Begriff der ZeitTlubingen: Max Niemeyer Verlag.
13. . Phanomenologische Interpretationen zu Aakst Stuttgart: Reclam, 2003.
14. . Grundbegriffe der aristotelischen Philosophi@esamtausgabe, Il. Abteilung:

Vorlesungen 1919-1944, Band 18. Frankfurt am Melittorio Klostermann, 2002

15. .Introducdo a MetafisicalTraducdo de Emanuel Carneiro Le&d. &licdo. Rio de

Janeiro: Tempo Brasileiro, 1978.

16. .Heréclito. Traducdo de Méarcia S& Cavalcante Schuback. Rigadeiro: Relume
Dumara, 1998.

17. .Que é uma coisd.raducéo de Carlos Morujdo. Lisboa: Edigbes 702199

18. . Da Experiéncia do Pensaifraducédo, introducdo e notas de Maria do Carmo

Tavares de Miranda. Porto Alegre: Globo, 1969.

19. A Sentenca de Anaximandfeaducao de Ernildo Stein. In: Cole¢cdo Os Pensadore
Os Pré-socratico4?. edicdoSao Paulo: Abril S. A. Cultural e Industrial, 1999, 25-53.

20. .Logos. AletheiaTraducdo de Ernildo Stein. In: Colecdo Os PenssdQrs Pre-
socraticos1®. edicdoSao Paulo: Abril S. A. Cultural e Industrial, 199, 117-142.

21.  .Que é isto — a Filosofia®Que € Metafisica — a prelecdo — 19P8sfacio — 1943.
Introducdo —1949. O fim da filosofia e a tarefa pensamento. Sobre a esséncia do
fundamento. Sobre a esséncia da verdade. Sobraraiismo — Carta a Jean Beaufret,
Paris. Identidade e Diferenca. Hegel e os Gregode#®rminacao do ser do ente segundo
Leibniz. A tese de Kant sobre o ser. Tempo e Setoddlo do Seminario sobre a

conferéncia Tempo e Ser. Meu caminho para a fenologia. Traducdes, Introducdes e



139

notas de Ernildo Stein. In: Colecdo ®snsadoresieidegger 2. edicdo. Sdo Paulo:
Abril Cultural, 1983.

22. _ .Por que ficamos na Provincia (1934). O caminho amgo (1949). Do mistério da
torre dos sinos (1956). Uma palavra de agradecim@®s9). O discurso dos 80 anos
(1969). A questdo sobre a morada do homem (196@)ducdo de Emanuel Carneiro
Ledo. In: Revista de Cultura Vozes, n. 4, Maio 8&7] ano 71, vol. LXXI, pp. 323-334
(43-54).

23. .Sobre o problema do ser. O caminho do canmipaducao de Ernildo Stein. Sao
Paulo: Livraria Duas Cidades, 19609.

24. .Arte y Poesia: el origen de la obra de arte; Holdery la essencia de la poesia.

Tradugdo de Samuel Ramos. México: Fondo de Cuicoabmica, 1997.

25. .Qu’appelle-t-on penséRaris: Quadriye, 1992.

26. . Ontologia;Hermenéutica de la Facticidaf¥ersdo de Jaime Aspiunza. Madrid:
Alianza Editorial, 1999.

27. .Los Problemas Fundamentales de la Fenomenoldgeducao de Juan José Garcia
Norro. Madrid: Trotta, 2000.

28.HUSSERL, Edmundldeen zu einer reinen Phanomenologie und phanorogische
Philosophie Tubingen: Max Niemeyer, 1993.

29. A Idéia da Fenomenologidraducdo de Artur Mour&o. Lisboa: Edi¢cdes 70,0199

30. .LicGes para uma Fenomenologia da Consciéncia lateto TempoTraducéo de

Pedro M. S. Alves. Lisboa: Imprensa Nacional-Cas#ideda, 1994.

31. .Meditacdes Cartesianadraducdo de Maria Gorete Lopes e Souza. Porto: Rés,
198(?).



140

32.KANT, Imanuel. Critica da Razdo Pura Traducdo de Valério Rohden e Udo Baldur
Moosburger. S&o Paulo: Abril Cultural, 1983 @dic&o).

33. . Kritik der praktischen Vernunft und andere kritisclschriften Werke 3. Kaoln:

Kdénemann Verlagsgesellschaft, 1995.

34.KIERKEGAARD, Sdren.Der Begriff Angst. Eine einfache psychologisch-leisende
Uberlegung in bezug auf das dogmatische Problem Bdrsiinde von Virgilius

Haufniensis Traducéo alema de Gisela Perlet. Stuttgart: Recl®96.

35. .Die Wiederholung. Ein Versuch in der experimentefsychologie von Constantin

ConstantiusTraducao alema de Hans Rochol. Hemburg : Felii&te2000

36.SCHELER, Max.Da Reviravolta dos Valoresradu¢cao de Marco Antbnio dos Santos
Casanova. Petropolis: Vozes, 1994.

37.SCHLEIERMACHER, Friedrich D. EHermenéutica: arte e técnica da interpretacéo.
Petrépolis: Vozes, 1999.

38.STEIN, Edith.Welt und Person; Beitrag zum Christlichen Wahrtstietoen Edith Steins
Werke VI Freiburg: Herder, 1962.

39. . Beitrage zur philosophische Begrindung der Psydielound der
GeisteswissenschaftenEine Untersuchung lber den Sta& unveranderte Auflage.

Tldbingen: Max Niemeyer Verlag, 1970.



141

B. Bibliografia Secundaria

40.CAPUTO, John DDesmistificando Heideggeilraducédo portuguesa de Leonor Aguiar.
Lisboa: Instituto Piaget, 1998.

41.CORETH, EmerichQuestdes Fundamentais de Hermenéuflcaducéo de C. Lopes de
Matos. Séao Paulo: EPU, 1973.

42.COUTINHO, EvaldoO Espaco da Arquiteturé&sao Paulo: Perspectiva, 1998.

43.DASTUR, FrancoiseHeidegger e a Questdo do Temgwoaducéo portuguesa de Joédo
Paz. Lisboa : Instituto Piaget, 1997.

44 .FLEISCHER, Margot.Die Zeitanalysen in Heideggers ,Sein und Zeit*; Aen,
Probleme und ein AusblicWirtzburg: Kénigshausen und Neumann, 1991.

45.HABERMAS. Jirgen.Dialética e Hermenéutica; para a critica da hermetiéa de
Gadamer Traducédo de Alvaro L. M. Valls. Porto Alegre: L&PW987.

46.HEGEL, G. W. FFenomenologia do Espiritd.raducéo brasileira de Paulo Menezes, 3°.
Edicdo, Petropolis: Vozes, 1998.

47.LEHMANN, K. Metaphysik, Transzendentalphilosophie und Phanologi® in den
ersten Schriften Martin Heideggers (1912-1918). Philosophisches Jahrbuch. ,Im
Auftrag des Gorres-Gesellschaft”. Herausgegeben Maxx Mdller. 71. Jahrgang. 2.
Halbband. Freiburg-Munchen: Verlag Karl Alber, 1964. 331-357.

48.LOPARIC, Zeljko.O Ponto Cego do Olhar Fenomenologiom, O que nos faz pensar.
Cadernos do Departamento de Filosofia da PUC-Raméhagem a Martin Heidegger
por ocasido do vigésimo aniversario de sua morfeneno organizado por Antonio
Abranches; outubro de 1996, n. 10.

49. .Heidegger Réuum ensaio sobre a periculosidade da filosoGampinas: Papirus,
1990.



142

50.MAC DOWELL, Joao A.A Génese da Ontologia Fundamental de Martin Heidegg
Ensaio de caracterizagcdo do modo de pensar deuseirZeit S&o Paulo: Loyola, 1993.

51.MERALDO, John C.Der hermeneutische Zirkel, Untersuchungen zu Satmhegicher,
Dilthey und HeideggerFreiburg/Munchen: Verlag Karl Alber, 1974.

52.MICHELAZZO, José Carlodbo Um como principio adois como unidade; Heidegger e

a reconstrucao ontologica do re@ao Paulo: FAPESP: Annablume, 1999.

53.0OLIVEIRA, Manfredo Araujo de.Reviravolta Linguistico-Pragmatica na Filosofia

ContemporaneaSao Paulo: Loyola, 1996.

54.PAISANA, Joao.Fenomenologia e Hermenéutica;, a relacdo entre &ssdfias de
Husserl e Heideggetisboa: Presenca, 1992.

55.PALMER, Richard EHermenéuticaTraducdo de Maria Luisa Ribeiro. Lisboa: Edicdes
70, 1986.

56.PELIZZOLI, Marcelo Luiz.O Eu e a Diferenca; Husserl e Heidegg&orto Alegre:
EDIPUCRS, 2002.

57.RUEDELL, A. Da Representacdo ao Sentido; através de Schleidrenachermenéutica
atual. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2000.

58.STEIN, Ernildo.Aproximagdes sobre hermenéutiParto Alegre: EDIPUCRS, 1996.

59. .Compreenséo e Finitude; estrutura e movimento deriogacédo heideggeriana.

Porto Alegre: Etica Impressora Ltda., 1967.

60. .Critica da ideologia e racionalidad®orto Alegre: Movimento, 1986.

61. .Histéria e Ideologia2®. edicdo. Porto Alegre: Movimento, 1981.



143

62. .Introducédo ao Método Fenomenolégico HeideggerjanoHeidegger, Colecdo Os
Pensadores,.ZEdic&o. S0 Paulo: Abril Cultural, 1983, pp. &8-8

63. . Melancolia; ensaio sobre a finitude no pensamentidental. Porto Alegre:
Movimento, 1976.

64. .Seis estudos sobre Ser e TenReiropolis: Vozes, 1988.

65. .Seminario sobre a Verdade. Li¢cdes Preliminares esabParagrafo 44 de Sein und
Zeit. Petropolis: Vozes, 1993.

66. . A Questdo do Método na Filosofia (um estudo do ioHeideggeriana) S&o

Paulo: Livraria Duas Cidades, 1973.

67.VAZQUEZ TORRES, JesusAngustia e Desamparo numa Perspectiva Heideggeriana
In: Revista Perspectiva Filoséfica — Volume V1,14, Jan.-Jun., UFPE, 1999, pp. 145-
157.

68.VATTIMO, Gianni. O Fim da Modernidade: niilismo e hermenéutica nd#wa pos-

modernalraducdo de M. A. de Fatinigoavida. Lisboa: Presenca, 1987.

69.ZARADER, Marlene.Heidegger e as palavras da origefraducdo de Joao Duarte.
Lisboa:Instituto Piaget, 1990.

70. . A divida impensada: Heidegger e a heranca hebraicaducdo portuguesa de

Silvia Meneses para Textos e Letras, Lisboa: utstiPiaget, 1999.



144

C. Obras no original consultadas unicamente a titol de conferéncia de traducéao:

1. BERGSON, Henri. Essai sur les données immédiatés clenscience. Genéve: Albert
Skira, 1945.

2. GADAMER, Hans-GeorgWahrheit und Methode; Grundziige einer philosoptaach
Hermeneutik Hermeneutik 1, Gesammelte Werke, Band 1. Tubinge@: B. Mohr
(Paul Siebeck), 1990.

3. Wahrheit und Methode; Erganzungen Registeaesammelte Werke,
Hermeneutik Il, Band 2. Tubingen: J.C.B Mohr (PSidbeck), 1986.

4. HEGEL, G. W. F.Phanomenologie des GeisteBrankfurt-Berlin-Wien: Verlag
Ullstein GmbH, 1973.

5. HEIDEGGER, Martin.Sein und ZeitAchtzehnte Auflage. Tubingen: Max Niermeyer
Verlag, 2001.

6. . Ontologie (Hermeneutik der Faktizitdit\Gesamtausgabe. II. Abteilungen:
Vorlesungen. Band 63. Frankfurt am Main: Vittorilbktermann, 1988.

7. . Die Frage nach dem Ding; zu Kants Lehre von denn3zandentalen
Grundsatzen.Gesamtausgabe Il. Abteilung: Vorlesungen 1923-1984nd 41.

Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1984.

8. . Einfihrung in die MetaphysikGesamtausgabe, Il. Abteilung: Vorlesungen
1923-1944. Band 40. Frankfurt am Main: Vittorio Klermann, 1983.

9. M. Heidegger.Kant und das Problem der Metaphysikankfurt am Main: Vittorio
Klosterman, 1998.

10.HUSSERL, EdmundDie Idee der Phadnomenologidamburg: Felix Meiner Verlag,
1986.



145

11. .Die Krisis des europaischen Menschentums und dieogeiphie. Weinheim:

Beltz Athendum, 1995.
12.KANT, Immanuel.Kritik der reinen VernunftHamburg: Felix Meiner, 1956.

13.SCHELER, Max.Zur Rehabilitierung der Tugendn Gesammelte Werke, Band 3
(GW 3), Herausgegeben von Maria Scheler. Bern:dkeynl955.

14.SCHLEIERMACHER, F. D. E.Hermeneutik Nach den Handschriften neu
herausgegeben und eingeleitet von Heinz Kimmerlarg®legt am 12. November
1958 von Hans-Georg Gadamer. In: Abhandlungen dedeiberger Akademie der
Wisseschaften. Philosophisch-historische Klasshrgadag 1959 — 2. Abhandlung.
Heidelberg: Carl Winter Universitatsverlag, 1959.



146

D. Revistas

1. Revista de Cultura Vozeslomenagem a Heidegger, 4, Maio de 1977, ano 71, vol.
LXXI, pp. 323-334 (43-54).

2. Cadernos do Departamento de Filosofia da PUC —enqs faz pensarHomenagem
a Martin Heidegger por ocasido do vigésimo aniversée sua mortePUC, Rio de
Janeiro, Outubro de 1996, n. 10, vw. 1 e 2.

3. CULT - Revista Brasileira de Literaturbleidegger e as fendas do s&&o Paulo:
Lemos Editorial & Graficos Ltda., Marco de 200144, pp. 45-63.

4. Le Suplément — Revue D’Ethike et Théologie Moradistoricité et Verité Paris :
CERF, n. 188-189, Janier-Juin 1994.



APENDICE

Texto de Apresentacéo da Dissertacdo de Mestratdo

Em seu livroThe origins of totalitarianissmHannah Arendt coloca como epigrafe uma
frase de Karl Jaspers, que deder dem Vergangenen anheimfallen noch dem Ztigénf
Es kommt darauf an ein ganz gegenwartig zu segtd'soa em portugués: “Nem almejar aos
passados nem aos futuros. Importa ser totalmemée @aresente.” Nao € dificil ver nessa
frase, citada como epigrafe no livro de uma au@m@al neste livro se dispbe a uma critica
ao anti-semitismo, imperialismo e totalitarismogdave no regime alemao nazista uma de
suas mais cruéis expressdes, uma critica contumdenpensamento de Heidegger, este que
propde um retorno a um passado originario, do quaitoprio Jaspers acabou se tornando
grande combatente.

De fato esta frase apresenta uma outra direcdopletamente diferente daquela
proferida por Heidegger em sua ultima entrevistd @89 a Richard Wisser, quando ele diz:
“Es bedarf einer langen Erfahrung und vor allem ezirwirklichen Auseinandersetzung mit
der groRRen Uberlieferung. Einer der groRen Gefahueseres Denkens, ist heute gerade die,
dass das denken, im Sinne des Philosophischen Benkeinen wirklich urspringlichen
Bezug mehr hat zur groRen Uberlieferungsto soa em portugués: “E necessario uma longa
experiéncia e acima de tudo uma verdadeira comftéot com a grande tradicdo. Um dos
maiores perigos de nosso pensamento hoje, no geniid pensamento filosofico, €&
exatamente o fato de que ele ndo possui efetiv@ammeais nenhuma relacdo originaria para
com a grande tradi¢&o.”

E justificadamente compreensivel que Arendt e Jasphirijam sua critica a
Heidegger, na medida em que este tentou desenvolpensamento filosofico como uma

retomada recordativa de questionamentos fundamsedtapassado. Nao simplesmente por

! Este texto foi apresentado no dia da Defesa da, Be81 de julho de 2004, no Auditério do Departamele
Filosofia, no Centro de Filosofia e Ciéncias Hunsada Universidade Federal de Pernambuco, perdBémea
Examinadora e na presenca de professores e alondspartamento, além do comparecimento de fansliare
amigos. Na ocasido, o Professor Zeljko Loparicxam@nador externo do trabalho, chamou a aten¢ém q@&r
limites de uma tal reconstrucao da filosofia heréutica heideggeriana, alertando além disto pasdcode que,
a partir da segunda fase do pensamento de Heidsgdaz necessario uma suspensao dessa tentatistchar
questionamentos de carater metafisico artravésnuge filosofia hermenéutica, numa tentativa de panjet
através de sua retomada, possibilidades projetastasicamente pelo homem, pois os projetos histérja nao
tém, na segunda fase do pensamento de Heideggeraiguno préprio homem, mas sdo envios incont@isav
do Ser. O Professor Marcelo Pelizzoli, examinadterno, alertou para o fato de que o trabalho s@ees
ainda de fazer justica a tentativa, segundo eleis melevante no campo da filosofia hermenéutica
contemporénea, a filosofia de H.-G. Gadamer.



148

causa disto, mas pelo fato de através disto, o mésmdegger ndo aparenta ver qualquer
saida concreta para os perigos do presente e @nweseu pensamento simplesmente na
espera de que somente um deus haveria de nos. salvar

Exatamente no ano seguinte a conferéncia de Headeggtulada Gelassenheit
Jaspers proferiu a conferéncia intitulddee Atombombe und die Zukinft des Mensoben
publicou em seguida o livro que traz este mesnuotiem que o mesmo diZPhilosophie
und Politik sollten sich treffen[Filosofia e Politica devem se encontrarfim de que através
disso “das Denken der Vernunft'lo Pensamento da Razdo] se sobressaia e conduza
eticamente as resolucdes e decisfes na era atdP@ca.um homem como Jaspers, se faz
impossivel que um discurso que possa ser tidoguervador ou conformista seja aceito. No
pensamento da razéo, acrescenta Jashervgird die Wahrheit nicht durch eine beliebig
wiederholbare Maschine erwiesen, sondern durch dbeislung, Entschlul3, Handlung
bezeugt, die jeder als er selbst vollzieht und deldunit anderen einen Gemeinsamen Geist
verwirklicht.”. Isto soa em portugués: no Pensamento da Razéa, Verdade ndo se
comprovara atraveés de meras maquinas repetitivas seconvencer-se-a da verdade atraves
de deciséo, resolucdo, acao, que cada um por snonéssenvolve e a partir da qual realiza
um espirito comum.*

Alguém que assim se exprime e em torno desta esgmegrocura pensar, jamais
poderia aceitar o que Heidegger houvera dito naec®mcia Gelassenheitque: ,Kein
einzelner Mensch, keine Menschengruppe, keine Kssioni noch zuberdeutende
Staatsmanner, Forschern und Techniker, Keine Kenfervon fihrenden Leuten der
Wissenschaft und Industrie vermag den Geschickticbrlauf des Atomzeitalters zu
bremsem oder zu lenken. Keine nur menschlichen ri@gigon ist dem Standen sich einer
Herrschaft Gber das Zeitalter zu bemdéchtensto €, “nenhum individuo, nenhum grupo de
pessoas, nenhuma comissdo de significativos clifesstado, pesquisadores e técnicos,
nenhuma conferéncia de dirigentes da ciéncia edizsiria € capaz de freiar ou conduzir a
decorréncia historica da era atbmica. Nenhuma @rgeéo humana qualquer encontra-se no
estado de assumir um poder de conducéo sobreatoen&a.”

Apesar dessa incapacidade e impossibilidade deoterstobre o império da técnica e
da economia, que de algum modo vemos acontecer c&so rtempo, € necessario que
concordemos com a critica em tom kantiano de Jagpérendt e até que nos estimulemos
atraves dela. Nao € possivel aceitar que as cdésasn simplesmente ficar como estdo e que
contra isto podemos apenas esperar, ou tentanaetao passado, simplesmente no intuito de

recordar, que deste passado herdamos algo quescmecido no decorrer da histéria, e que



149

somos herdeiros diretos desse esquecimento, vatiogmente como um destino inevitavel e
até guase que incontornavel.

Mas esta ultima atitude de Heidegger, de uma stadai diante das coisas e uma
abertura para o mistério do ser, como Unica sad® g geracdo contemporanea, - se é que se
pode chamar tal atitude de “uma saida” - ndo padénp nos fazer esquecer ou até mesmo
reprovar, refutar ou desconsiderar a sua atitutheea de tentar desenvolver uma filosofia
ou pensamento, que pensado hermeneuticamente eudassr retornar o vigor de
possibilidades fundamentais, escondidas ou resgdasdnos questionamentos fundamentais
do passado, a serem apropriados exatamente palgdgepara quem o pensar fundamental
foi colocado em segundo plano. Ainda mais se persague estas possibilidades, que como
projetos de ser se lancaram para o futuro, nunctorsaram de fato concretizadas ou
vivenciadas pela geracdo que os esperou, e igptodeedizer inclusive de nossa geracgao.

Apenas para citar um exemplo, o projeto kantianoude progresso moral da
humanidade, da formacdo de uma confederacdo déssacde uma paz perpétua, como
projetos surgidos desde dentro do proprio contéet® questionamentos filosoficos, teve a
esperanca de sua realizacdo quase que completaditrerada pela geracdo das duas
guerras mundiais; geracao que foi capaz inclusevgpr@parar, com o poderio atdbmico, o
advento da propria possibilidade concreta de umgeiminente destruicdo definitiva da
terra. De certo modo é verdade que 0s perigos,aoquais as geracbes que passaram pelo
século XX e viram o limiar do século XXI tiverameglidar, foram e sdo grandes demais,
para que ainda se confie no projeto de humanidadieral, mas, por outro lado, ndo nos
deixam conformar-se a um discurso que ndo vé safasetas e que nos pede apenas para
esperar em serenidade frente as coisas e em abaotumistério do ser e a sua, talvez nao tao
correta, interpretacdo misticista. Nado podemosepdsr recair no que € tachado de um
simples misticismo religioso, nem mesmo adotaryvastfundamentalistas.

Vemos em nosso tempo a existéncia de um certo@aradm que, por um lado, vé-se
como Unica saida a superagdo definitiva do pengameretafisico, rotulado como
pensamento violento; por outro procura-se apelaa (@ tentativa de que se formule
racionalmente um pensamento, que forneca saidasetas para os problemas que nossa
civilizagéo enfrenta hoje.

Em nosso trabalho, vimos, na discussao de umaatdrefmenéutica da filosofia
levada a cabo por Heidegger, a possibilidade deede modo, assumir esse paradoxo em
seu sentido positivo, sem querer de modo algunirneganiilismo, que vemos ser atualmente

proposto por Gianni Vattimo, como Unica e ultimddaado caminho hermenéutico da



150

filosofia. Um retorno a filosofia desdobrada em #igtéria como pensamento metafisico,
apesar de suas diferencas e até em nome delasg fana exigéncia de nosso tempo. E é
exatamente por isso que faz sentido a necessidageogosta de uma via de acesso a esse
passado metafisico que arrastamos atras de nésimatesmente como resquicios de um
passado morto, mas até como vestigios de nossemsmgie ainda hoje queremos projetar
para o futuro. A metafisica e o pensar filosofiomo tal, ndo preparou o seu projeto histérico
unicamente nos caminhos do aspecto técnico-ciamiiidustrial como seu Unico e ultimo
acabamento especifico e incontornavel. Seus gnastientos enraizam-se no ser-ai humano;
e a historia das tentativas de resposta a essediamanentos € a historia de projetos
histéricos, que foram apenas de maneira parciatalmdente desdobrados e propriamente
assumidos.

Desse modo, em nosso trabalho perseguimos o ddeejastamente renovar um
caminho de acesso ao histérico na filosofia, qupensamento heideggeriano pode nos
fornecer. Compreendemos que a situacédo de nosgo texige, como diz Heidegger, que se
desenvolva uma verdadeira confrontacdo com a graratkcdo filosofica, e isto nao
simplesmente no sentido de um conhecimento dagGesspassadas da filosofia, e de uma
critica as respostas dadas no passado a partidedasbertas presentes. A Historiografia
filoséfica pode ja nos fornecer um determinado eaithento do que os filésofos pensaram
no passado, mas isto ndo parece suficiente. Espregie se redescubra, na retomada dos
guestionamentos do passado, possibilidades dexislgaliberdade humana, que podem
guestionar fortemente habitos e vicios do pres&std¢az a cada vez preciso redescobrir que o
saber ndo se reduz ao conhecimento objetivo do snengeus mecanismos, a fim de se
utilizar deles para garantir o progresso técniemttfico, econémico e industrial do mundo
globalizado. O pensamento filosofico e o saber ga¢ devém ndo se resolveram
simplesmente na busca de conhecer para domindoneeter, mas fundamentalmente para
despertar a liberdade humana para suas possiletidatbprias e para o bem que |hes
convenha.

Por isso, nosso trabalho vé, no modo como Heideggempropria do método
hermenéutico na filosofia, uma maneira através Wi g abertura a esse saber filosofico
histérico pode se fazer de novo devidamente aadsgivcompreensdo do ser humano como
projeto de ser, livre e aberto para possibilidaalegrem historicamente assumidas, libera-se
da experiéncia do saber simplesmente pautada itd@lobjetiva da relacédo sujeito-objeto,
que o conhecimento cientifico leva a cabo. A coemséo do tempo como possibilidade de

abertura a projetos de ser histdricos, que desdieodde questionamentos fundamentais da



151

existéncia humana podem ser historicamente retosnadhistoricamente re-projetados, € uma
conquista importante para liberar a filosofia pasatarefas histéricas do homem, que estdo
resguardadas na raiz de seus questionamentos.

Neste sentido € que 0 nosso trabalho tentou remuagartir de Heidegger o conceito
hermenéutico da re-peticdo, que pretende desemvglstamente na filosofia esta
possibilidade temporal de abertura para as poskilgs historicas, que se fazem esquecidas
e que conclamam, desde dentro da historia, a utomaea, a partir do reavivamento das
guestdes fundamentais que interessam a existémmiarta e sua liberdade para o historico.

Pensamos que a filosofia, a medida que desenvolveuaa tarefa histérico-
hermenéutica, pode co-responder as possibilidagiesias decisivas, que se escondem nos
questionamentos decisivos que as despertam e gojdistoricamente. Ela ajuda a
redescobrir que o saber ndo se resolve no meraecionénto técnico de mecanismos uteis a
civilizacdo industrial. Ela ajuda a redescobrir gueer humano ndo encarna a sua vocacgéo a
liberdade que a constitui, se simplesmente est@®gmd ao progresso técnico-cientifico-
industrial e inteiramente a servico deste, e quid to poder de conquista, dominio e
submissédo tem limites, e que a liberdade humana dewr capaz justamente de freiar esse
poder, quando justamente este ameaca a sua lieerdad

O caminho hermenéutico para a recuperacao dosianuesientos decisivos do ser
humano, ndo é mais metafisica no sentido do comieeto de validade objetiva que esta é
também chamada a constituir. Mas € acima de tymbssibilidade de que o homem inclusive
redescubra a sua capacidade de poder ndo deixadisar simplesmente a sua vontade de
dominio sobre as coisas e se abra ao respeitodaocdadiberdade que o constitui e que o faz,
como dizia Heidegger, “servo de sua origem, naagealo artificio”.

Pensamos que o modo como Heidegger articula o perigasoéfico
hermeneuticamente ajuda na reconducéo da filosoffeo saber a esta sua vocacgao originaria
de despertar o homem para a verdadeira liberdagl® qonstitui, e que nao se traduz como
liberdade para o dominio e a conquista desenfrdaslanais fortes e dos que detém o poder
técnico, cientifico, econdmico e bélico, mas comertlade para o cuidado. Este modo de
pensar e 0 modo como ele compreendeu a estruturgeh@utica do pensar se desinibe dos
problemas do atrelamento do saber unicamente rasueas que garantem a validade objetiva
do conhecimento, e abrem esse saber para a piosgibilda verdade, onde esta ndo pode ser
tdo exata e eficaz, mas reconhecedora dos limies ontade deve respeitar.

Este saber reconduz o homem a uma verdade que, dizimoAristoteles na Etica a

Nicbmacos, devemos apresentar apenas “sob formarisue rudimentar”. Ela pode nos



152

tornar talvez os homens instruidos de que falavatdeles neste mesmo texto: “homens
instruidos” que “se caracterizam por buscar a péecem cada classe de coisas somente até
onde a natureza do assunto permite, da mesma fgu@aé insensato aceitar raciocinios
apenas provaveis de um matematico e exigir de anoodemonstracdes rigorosas.”

A reabilitagcdo hermenéutica da filosofia pode rexonduzir talvez de maneira mais
frutifera a possibilidade ética da liberdade humaaanedida em que esta na possibilidade de
poder retomar de maneira decisiva 0s questionamdnstoricos decisivos que a existéncia
humana traz consigo, e faz com que o ser humanseperseu habitar humano no mundo
como uma tarefa de ser talvez irrealizavel na pldei do presente que hora vivemos, mas
gue pode ser resguardada e assumida como posxieiliiitura de ser que do passado
herdamos e que nos reanima a respeitar o fato deesepara esta liberdade como tarefa de
ser. Esta atitude talvez faca recuperar a relag@gpnaéria para com a tradicdo de que
necessitamos.



