
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

HERMENÊUTICA E HISTORICIDADE 

Concepção, Método e Tarefa de uma Filosofia Hermenêutica 

a partir de Martin Heidegger 

 

 

 

 

GILFRANCO LUCENA DOS SANTOS 

 

 

 

 

 

 
 
 
 

Recife/2004 

 



GILFRANCO LUCENA DOS SANTOS 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

HERMENÊUTICA E HISTORICIDADE 

Concepção, Método e Tarefa de uma Filosofia Hermenêutica 

a partir de Martin Heidegger 
 
 
 
Dissertação de Mestrado apresentada 

ao Programa de Pós-Graduação em 

Filosofia, da Universidade Federal de 

Pernambuco, como requisito parcial 

à obtenção do grau de Mestre em 

Filosofia, sob a orientação do Prof. 

Dr. Jesus Vazquez Torres.  

 

 

 

 

 

Recife/2004 



 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Santos, Gilfranco Lucena dos  

 

   Hermenêutica e historicidade : concepção, 
método e tarefa de uma filosofia hermenêutica a 
partir de Martin Heidegger / Gilfranco Lucena dos 
Santos. – Recife : O Autor, 2004.  

  152 folhas. 
 

 

  Dissertação (mestrado) – Universidade Federal 
de Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2004. 

 

  
  Inclui bibliografia e apêndice.  
 

 

 1. Filosofia – Hermenêutica. 2. Teoria de Martin 
Heidegger – Princípios hermenêuticos – Conceito de 
repetição. 3. Conceito de temporalidade e histori-  
cidade. 4. Disposição, compreensão, interp retação e 
discurso. I . Título. 

 

         
165.62 CDU (2.ed.) UFPE  
121.686 CDD (22.ed.) BC2005-248  



 



AGRADECIMENTO 
 
 
 
 
 
 Sou imensamente agradecido aos meus companheiros de estudo do pensamento 

heideggeriano Sandro Márcio e Thiago André; com certeza as leituras e discussões que juntos 

fizemos em torno de Ser e Tempo e muitos outros textos de Heidegger que lemos em grupo ou 

sobre o qual discutimos, foram de muita importância para o trabalho aqui desenvolvido. Ao 

meu orientador o Prof. Dr. Jesus Vazquez pela colaboração e empenho na orientação, leitura e 

correção deste trabalho. Aos meus companheiros de turma no curso de Filosofia e no 

mestrado e aos meus professores, a quem devo tantas contribuições, diretas ou indiretas, para 

o duro aprendizado da filosofia.  

 

Sou muito agradecido também em particular aos provinciais carmelitas Frei João 

Costa, Provincial da Província Carmelitana Pernambucana da qual faço parte, e ao Frei 

Pankraz Ribbert, Provincial da Província da Alemanha Inferior, que me concederam a 

possibilidade de, durante este último ano do mestrado, estudar o alemão na Alemanha e ali 

escrever com muito sossego este trabalho. Aos meus irmãos carmelitas da comunidade de 

Marienthal, Frei Manfred, Frei Peter e Frei Mathias, com quem convivi três meses num clima 

de muita alegria e amizade, e aos meus irmãos da comunidade de Münster, Frei Martin, Frei 

Michael, Frei Günter, Frei Thomas Elija, Frei Andreas, Frei Lorenz, Frei Johannes Nepomuk, 

Frei Sony, Frei Alex, Frei Felix e Frei Rivaldave, com quem convivi durante quase oito meses 

numa experiência de muita partilha, colaboração e sobretudo amizade. Sou também muito 

agradecido à Senhora Helga W. Vân, que me ensinou os fundamentos da língua alemã 

enquanto estive em Marienthal e com quem também muito compartilhei a respeito deste 

trabalho e pude muito aprender sobre o sentido dos termos filosóficos utilizados por 

Heidegger. 

 

Por fim, agradeço imensamente aos meus confrades carmelitas da Província 

Carmelitana Pernambucana, a meus irmãos e meus pais, e aos meus amigos, os quais, tendo 

eu estado perto ou longe de casa sempre me deram muita força naquelas horas de dificuldades 

que só eles sempre sabem muito bem compreender. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
„Vergangenheit – als eigentliche Geschichtlichkeit 
erfahren – ist alles andere denn das Vorbei. Sie ist 
etwas, worauf ich immer wieder zurückkommen 
kann.“  
[Passado – experimentado como historicidade 
própria – é tudo menos o que já passou. É  algo ao 
qual posso retornar sempre de novo.] 
Heidegger, Der Begriff der Zeit, p. 25.  
 
„Die Situation der Auslegung, als der verstehenden 
Aneignung des Vergangenen, ist immer solche 
einer lebendigen Gegenwart.“  
[A situação da interpretação, como a apropriação 
compreensiva do passado, é sempre tal como uma 
atualidade viva.]  
Heidegger, Phänomenologische Interpretationen zu 
Aristoteles , p. 8.  



RESUMO 
 

 

 

 Esta dissertação visa desenvolver uma reconstrução do projeto hermenêutico 

heideggeriano. Situando-se dentro do horizonte de interrogação filosófica de Heidegger, 

desenvolvido no projeto de Ser e Tempo (Sein und Zeit), tentou-se reconstruir o caminho para 

a elaboração de uma filosofia hermenêutica de caráter projetivo e inobjetual a partir do 

princípio da re-petição (Wiederholung), apresentado por Heidegger no contexto daquela sua 

obra magna. Com a consciência do significado desse princípio hermenêutico para a filosofia, 

buscou-se, aqui, a partir dessa reconstrução,  redescobrir o significado de uma tarefa 

hermenêutica na filosofia hoje, seu sentido eminentemente histórico e as exigências de seu 

método. 

 
 

PALAVRAS-CHAVE: Filosofia Hermenêutica. Hermenêutica Heideggeriana. 

Temporalidade, Historicidade e Hermenêutica. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ABSTRACT 
 
 
 
 This dissertation intends to develop a reconstruction of Heidegger’s hermeneutic 

project. Placed within the horizon of Heidegger’s philosophical question, developed in the 

project Being and Time (Sein und Zeit), we tried to reconstruct the way towards a elaboration 

of a projective and non objective hermeneutic philosophy from the principle of repetition 

(Wiederholung) presented by Heidegger in the context of his major philosophical treatise, 

Being and Time. Conscious of the importance of this hermeneutical principle for philosophy, 

and taking as basis the reconstruction, we sought to rediscover the meaning of a 

hermeneutical task in today’s philosophy, taking into relevance the exigencies of its methods 

and its distinguished historical meaning. 

 

KEY-WORDS: Hermeneutics Philosophy. Heidegger’s Hermeneutic. Temporality, 

Historicity and Hermeneutic. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 
 
 

 

INTRODUÇÃO ……….………………………………………………………………... 12 

 

PRIMEIRA PARTE 

O CONTEXTO CRÍTICO EM QUE SE PODE SITUAR  

O PROJETO DE SER E TEMPO E SUA TAREFA 

 

 

PRIMEIRO CAPÍTULO - A tarefa crítica da filosofia n a Fenomenologia e na 

Crítica Histórica frente à tendência positivista científico-natural............................... 

 

19 

1.1.  Husserl e a constituição da fenomenologia em contraposição à orientação metódica 

das ciências naturais..................................................................................................... 19 

1.2.  Scheler e os limites do mecanicismo objetivista......................................................... 23 

1.3.  Dilthey e a tentativa de uma delimitação das Ciências do Espírito frente à Ciência 

Natural.......................................................................................................................... 

 

26 

SEGUNDO CAPÍTULO – Heidegger e o caminho preparatório na construção do 

projeto de Ser e Tempo..................................................................................................... 29 

2.1.  A compreensão do conceito de tempo na ciência histórica face à compreensão do 

conceito de tempo na ciência natural........................................................................... 29 

2.2. O projeto da filosofia a partir de uma hermenêutica fenomenológica da 

facticidade................................................................................................................... 33 

2.3. A compreensão do conceito de tempo na filosofia hermenêutica fenomenológica.... 41 

TERCEIRO CAPÍTULO – O projeto de Ser e Tempo como tal e as tarefas que lhe 

correspodem...................................................................................................................... 47 

 

SEGUNDA PARTE 

A APROPRIAÇÃO DA HERMENÊUTICA  

NO PROJETO DE SER E TEMPO E SUA TAREFA   

 

PRIMEIRO CAPÍTULO – Pressuposição do significado do método hermenêutico 

para o projeto de Ser e Tempo......................................................................................... 51 

  



SEGUNDO CAPÍTULO – A estrutura ontológica da compreensão e sua 

articulação com o questionamento filosófico................................................................. 

 

55 

2.1. A caracterização do círculo hermenêutico como uma repercussão existencial da 

questão do ser.............................................................................................................. 56 

2.1.1. O círculo hermenêutico e a acusação de círculo vicioso.............................. 56 

2.1.2. O círculo hermenêutico como uma repercussão do questionado sobre o 

questionar...................................................................................................... 60 

2.1.3. O círculo hermenêutico e a situação hermenêutica...................................... 63 

2.2. A existência como caráter originário do ser-aí............................................................ 67 

2.2.1. A existência como estar-lançado.................................................................. 67 

2.2.2. A estrutura hermenêutica do existir como tal............................................... 72 

2.3. A caracterização do círculo como uma repercussão histórica da questão do ser........ 81 

2.3.1. A apropriação do conceito de tempo como horizonte da compreensão de ser.. 82 

2.3.2. A temporalidade da compreensão: o tempo como horizonte ekstático do 

ser-aí.............................................................................................................. 90 

2.3.3. O acontecer histórico como temporalização da temporalidade e a 

posibilidade da re-petição e seu sentido........................................................ 95 

TERCEIRO CAPÍTULO – O questionamento filosófico como re-petição decidida 

(die entschlossene Wiederholung).................................................................................... 103 

 
TERCEIRA PARTE  

SIGNIFICADO, POSSIBILIDADE, EXIGÊNCIAS E RELEVÂNCIA   
DA INCORPORAÇÃO DO PRINCÍPIO HERMENÊUTICO  

DA RE-PETIÇÃO ( WIEDERHOLUNG) À FILOSOFIA 
 

 

PRIMEIRO CAPÍTULO – A concepção do filosofar como um re-petir 

questionante...................................................................................................................... 108 

1.1. A re-petição questionante como retorno do possível.................................................. 108 

1.2. A re-petição questionante como renovação da questão .............................................. 112 

1.3. A re-petição questionante como re-apropriação do que está em jogo na questão....... 115 

SEGUNDO CAPÍTULO – A possibilidade de uma genuína re-petição...................... 118 

2.1. O questionamento inobjetual....................................................................................... 119 

2.2. O significado da distância temporal............................................................................ 122 

2.3. A co-respondência como possibilidade de manter a filosofia sob a tarefa de 

questionar historicamente............................................................................................ 126 



TERCEIRO CAPÍTULO – As exigências para uma genuína re-petição dos 

questionamentos históricos.............................................................................................. 130 

 

CONCLUSÃO................................................................................................................... 134 

 

BIBLIOGRAFIA.............................................................................................................. 137 

 

ANEXO.............................................................................................................................. 147 

 



INTRODUÇÃO 
 
 

 

Esta pesquisa tem a pretensão de discutir em que medida a posição filosófica 

heideggeriana foi capaz de propor ao pensar filosófico uma tarefa de caráter hermenêutico e, 

ao mesmo tempo, como foi capaz de liberar a hermenêutica das aporias, com as quais o 

método objetivo das ciências positivas e seus pressupostos inibiram o desenvolvimento de sua 

atividade específica e a função filosófica que lhe foi conferida; desse modo, tentamos 

responder à pergunta de como a filosofia, em sua tarefa hermenêutica, pode co-responder1 à 

historicidade da compreensão.  

Tenta-se aqui levar a cabo a idéia de uma habilitação da filosofia em termos 

hermenêuticos, isto é, na medida em que lhe pode ser conferida, a partir de Heidegger, uma 

tarefa hermenêutica. Para tanto, procura-se demarcar sua diferença face ao saber objetual da 

ciência e, ao mesmo tempo, exprimir como uma interpretação filosófica pode ser 

desenvolvida de modo que, numa confrontação com a história de suas questões, ela seja capaz 

de co-responder à historicidade da compreensão. Tenta-se descrever também como deve ser 

compreendida esta co-respondência, para que a mesma entre em função como saber histórico-

filosófico de caráter hermenêutico. Trata-se pois, aqui, de apresentar o significado específico 

de uma interpretação filosófica, seu sentido histórico, sua possibilidade e sua relevância 

metódica. 

Partindo do pressuposto de que na investigação heideggeriana desenvolvida em Ser e 

Tempo está em jogo uma apropriação do método hermenêutico por sua filosofia 

fenomenológica, conferindo à mesma uma tarefa de caráter hermenêutico e, ao mesmo tempo, 

um determinado sentido histórico ao pensar filosófico, procura-se encontrar no projeto 

filosófico que esta obra engendra, bem como nos textos que em torno deste projeto se 

desenvolveram, os aspectos fundamentais dessa apropriação, sua função no projeto de Ser e 

Tempo e a possibilidade de uma habilitação da filosofia em termos hermenêuticos, 

incorporando em sua tarefa eminentemente histórica o modo hermenêutico de retorno ao 

passado e reapropriação do que nele está em jogo em cada interrogação filosófica. 

                                                           
1 Na utilização do termo co-respondência, separando o prefixo através da utilização do hífen, queremos reforçar 
o sentido da palavra como um responder em comunhão com…, tentando destituí-la, neste caso, do sentido 
comum, que compreende a palavra corespondência como uma adequação de uma representação ao objeto 
representado. 



 13 

Em sua filosofia que se elaborou como uma fenomenologia hermenêutica, Heidegger 

estabelece, como diz Gadamer, que “a facticidade do ser-aí [Dasein], a existência, que não é 

passível de fundamentação nem de dedução, deveria representar a base ontológica do 

questionamento fenomenológico”2. Além disso, podemos generalizar e dizer que o ser-aí deve 

constituir, segundo Heidegger, a origem de toda e qualquer investigação filosófica, desde que 

se compreenda que “a filosofia é uma ontologia fenomenológica e universal que parte da 

hermenêutica do ser-aí, a qual, enquanto analítica da existência, amarra o fio condutor de todo 

questionamento filosófico no lugar de onde ele brota e para onde retorna.”3 

O projeto de uma fenomenologia hermenêutica, manifestado mais rigorosamente por 

Heidegger na sua inacabada obra Ser e Tempo e desenvolvido ali como uma analítica 

existencial, seguindo o fio condutor da questão para o sentido do ser, compreende que, 

mediante uma colocação explícita dessa questão – segundo ele não devidamente posta e até 

mesmo negligenciada na história da filosofia – se pode chegar a explicitar este horizonte 

originário da existência humana, a partir de onde toda ontologia e toda determinação do 

homem por ela estabelecida – inclusive a determinação do homem como “sujeito” – pode vir 

a se constituir historicamente na compreensão de ser, como caráter próprio da existência 

humana. Para tanto, Heidegger acentua que o propósito de Ser e Tempo consiste na 

“elaboração concreta da questão para o sentido do ‘ser’”, tendo como meta provisória do 

tratado “a interpretação do tempo como o horizonte possível de toda e qualquer compreensão 

do ser em geral”4. 

Seguindo o fio condutor da questão para o sentido do ser e guiado pelo seu 

“pressentimento” da situação dessa questão na história do pensamento ocidental, o 

pensamento heideggeriano se vê impelido a despertar a nossa existência histórica para o 

sentido da questão e, ao mesmo tempo, provocado e convocado a cumprir pelo menos duas 

                                                           
2 H.-G. Gadamer. Verdade e Método: traços fundamentais de uma hermenêutica filosófica. Tradução brasileira 
de Flávio Paulo Meurer, 2 ed., Petrópolis: Vozes, 1998, p.386. No original „Die unbegründbare und unableitbare 
Faktizität des Daseins, die Existenz, ...sollte die ontologische Basis der phänomenologischen Fragestellung 
darstellen” [H.-G. Gadamer. Wahrheit und Methode: Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik. 
Hermeneutik I, Gesammelte Werke, vol. 1 (GW 1), Tübingen, 1990, p. 259]. 
3 M. Heidegger. Ser e Tempo. Tradução brasileira de Márcia Sá Cavalcante. 3 ed., Petrópolis: Vozes, 1989, I 
parte, §7, p. 69. “Philosophie  ist universale phänomenologische Ontologie, ausgehend von der Hermeneutik des 
Daseins, die als Analytik der Existenz das Ende des Leitfadens alles philosophischen Fragens dort festgemacht 
hat, woraus es entspringt und wohin es zurückschlägt.” [M. Heidegger. Sein und Zeit (SZ). 18 ed., Tübingen, 
2001, p. 38, grifo do autor]. Obs.: Modificamos na tradução supracitada unicamente o termo pre-sença, com o 
qual a tradutora traduz o termo alemão Dasein, por ser-aí, no intuito de unificar em nosso trabalho a utilização 
do termo. Além disso acrescentamos o termo “condutor”, que não aparece na tradução de Márcia Cavalcante. 
4 Ibidem, p. 24. No original: „Die konkrete Ausarbeitung der Frage nach dem Sinn von ‚Sein’ ist die Absicht der 
folgenden Abhandlung. Die Interpretation der Zeit als des möglichen Horizontes eines jeden Seinsverständnisses 
überhaupt ist ihr vorläufiges Ziel.“ (SZ, p. 1, grifo do autor). 
 



 14 

tarefas fundamentais no intuito de atingir o mencionado propósito: explicitar em termos 

existenciais a estrutura ontológica  do ser do homem como ser no mundo, com os outros e 

para a morte, como “lugar” ou “origem” desde onde todo questionamento brota e para o qual 

retorna; e voltar-se para a história da compreensão ontológica do ser, de modo a demarcar as 

instâncias decisivas de suas determinações, libertando o sentido do ser e seu destino do que 

ele chamou de petrificação e encobrimento aos quais ficou submetido no decorrer da história. 

Nesta direção é que se pleiteia uma destruição (Destruktion) da história da ontologia, que, 

segundo Heidegger, não significa um abandono ou uma correção do que se pensou e disse 

sobre o ser, mas, ao contrário, uma apropriação positiva do que de fato se encontra em 

questão em cada dizer a respeito do ser e sua essência. Neste sentido, vemos que a 

incorporação do método hermenêutico à sua filosofia fenomenológica está em jogo tanto no 

sentido de uma hermenêutica da facticidade, como no de uma hermenêutica da história do que 

no pensamento filosófico está sempre e a cada vez em jogo como atitude questionante do ser-

aí fático5. 

Compreende-se aqui que, para o desenvolvimento de tal projeto, fez-se de 

fundamental importância a elaboração existencial dos conceitos de tempo e compreensão. E 

se aqui se pretende pensar uma possível habilitação da filosofia em termos hermenêuticos, 

uma análise do significado e função desses conceitos na filosofia heideggeriana se fazem 

indispensáveis. Essa elaboração existencial dos conceitos vem caracterizar uma vinculação 

que não somente constitui o solo de sustentação no qual se desenvolveram ambas as tarefas de 

Ser e Tempo que acima mencionamos, como também representa uma mudança decisiva no 

modo de pensar o tempo e o ser do compreender, que pode se tornar de extrema relevância 

para o trabalho hermenêutico na filosofia. Diferentemente da Modernidade, ao fornecer uma 

elaboração existencial dos conceitos de tempo e compreensão, Heidegger os situa antepondo-

os à relação sujeito-objeto, e, com isso, ele se torna capaz – assim se pode pensar – de liberar 

a tarefa hermenêutica das implicações metodológicas de uma ciência objetiva, a qual, por 

muito tempo, inibiu o caráter próprio da hermenêutica, à medida que se procurou muitas 

                                                           
5 O trabalho de John C. Meraldo, intitulado Der hermeneutische Zirkel: Untersuchungen zu Schleiermacher, 
Dilthey und Heidegger, Freiburg/München: Verlag Karl Alber, 1974, atesta muito claramente esses dois sentidos 
em que se configura a tarefa hermenêutica de Heidegger no projeto de Ser e Tempo: „ ‚Sein und Zeit’ ist also 
seinen Aufgaben gemäß ‚Hermeneutik’ (1) als die spezielle Interpretation des Dasein als Fragenden, worin ‚der 
Horizont für Verständnis und mögliche Auslegung von Sein gewonnen werden soll’, (2) als ‚ historische’ 
Interpretation, worin der Horizont für den geschichtlichen Fragenden geschichtlich gewonnen werden soll (SZ, 
39)“. [ “Ser e Tempo” é, então, de acordo com sua tarefa, “Hermenêutica”: (1) como a interpretação especial do 
ser-aí enquanto questionante, na qual “deve ser conquistado o horizonte para a compreensão e possível 
interpretação do ser”, e (2) como interpretação “histórica”, na qual deve ser conquistado historicamente o 
horizonte para o questionante histórico] (C. Meraldo, op. cit., p. 93). Obs.: compreenda-se questionante histórico 
como aquele que questiona historicamente. 



 15 

vezes marcar as interpretações com o selo da “objetividade” ou mover-se sempre a cada vez 

em meio ao medo dos perigos de possíveis “subjetivismos”. 

O estabelecimento do tempo como horizonte da compreensão de ser, enquato implica 

uma vinculação estrita entre interpretação e história, fez-se de fundamental importância não 

só para desenvolver uma hermenêutica da facticidade, como também para empreender uma 

“destruição” da história da ontologia, caminhos que, para Heidegger, se tornaram necessários 

na elaboração da questão do ser, e, através dos quais, podemos perseguir o modo como e em 

função de que Heidegger se apropriou do método hermenêutico em sua investigação 

filosófica. 

Considera-se aqui, portanto – e esta é por assim dizer a tese que queremos demonstrar 

– que, com tal empresa, Heidegger confere à filosofia a possibilidade de se desenvolver sob 

um estatuto eminentemente hermenêutico, enquanto esta, exercendo a função de 

reapropriação histórica do que está na raiz de seus questionamentos decisivos, pode 

assegurar-se do caminho para um filosofar histórico, que não recupera a tradição 

unicamente no modo de uma indiferente apropriação objetiva da mesma6, mas a redescobre 

num reencontro com o horizonte próprio de seus questionamentos, colocando-se na origem 

                                                           
6 Indiferença esta com a qual, já mesmo seguindo o próprio Hegel,  podemos nomear esse modo como 
comumente se quer apropriar-se do passado, e dizer, analogamente, com ele, que a mera conservação, 
reconstituição ou transmissão de dados “é [apenas] o agir externo que limpa esses frutos [que o destino nos 
entrega] de algumas gotas de chuva ou grãos de areia; em lugar dos elementos interiores da efetividade do ético, 
que os rodeia, engendra e vivifica, [esse agir] constrói uma prolixa armação dos elementos mortos da existência 
externa – da linguagem, do histórico etc. – não para adentrá-los experimentando-lhes a vida, mas somente para 
representá-los dentro de si”, e, com isso, não promove aquilo que a autêntica “re-cordação [er-inneren, reviver 
no íntimo] do espírito”  possibilita (Cf. G. W. F. Hegel. Fenomenologia do Espírito, II Parte, tradução brasileira 
de Paulo Menezes, 3ed., Petrópolis: Vozes, 1998, p. 185). No original: „Unser Tun… ist das äußerliche Tun, das 
von diesen Früchten [,die das Schicksal uns gibt,] etwa Regentropfen oder Stäubchen abwischt, und an die Stelle 
der innern Elemente der umgebenden, erzeugenden und begeistenden Wirklichkeit des Sittlichen, das weitläufige 
Gerüst der toten Elemente ihrer äußerliche Existenz, der Sprache, des Geschichtlichen usf. errichtet, nicht um 
sich in sie hinein zu leben, sondern nur um sie in sich vorzustellen.“ (Phänomenologie des Geistes. Frankfurt-
Berlin-Wien: Verlag Ullstein GmbH, 1973, p. 415.  Na primeira edição da Phänomenologie, 1807, pp. 703-705). 
Do mesmo modo, Gadamer, consciente dessa função hermenêutica de uma reapropriação vital do que na 
filosofia está em questão, chama de indiferente a apropriação da tradição apenas pela análise psicológica ou 
histórica e assegura que: “O esforço hermenêutico se faz necessário justamente porque somos interpelados pela 
coisa ela mesma. Se não formos interpelados por esta, jamais compreenderemos a tradição, a não ser na total 
indiferença da interpretação psicológica ou histórica em relação à coisa em questão, indiferença que surge 
quando não compreendemos mais.” (H.-G. Gadamer. Verdade e Método II; complementos e índice. Tradução 
brasileira de Ênio Paulo Giachini. Petrópolis: Vozes, 2002, p. 444). No original: „Gerade weil wir von der Sache 
in Anspruch genommen werden, bedarf es der hermeneutischen Anstrengung. Ohne daß man von der Sache in 
Anspruch genommen ist, vermag man aber umgekehrt Überlieferung überhaupt nicht zu verstehen, es sei denn in 
der totalen Sachindifferenz der psychologischen oder historischen Interpretation, die dort eintritt, wo man eben 
nicht mehr versteht.“ [H.-G. Gadamer. Wahrheit und Methode; Ergänzungen Register. Gesammelte Werke, 
Hermeneutik II, vol. 2 (GW 2) Tübingen: J.C.B Mohr (Paul Siebeck), 1986, p. 383]. 



 16 

de onde surgem e para onde sempre se voltam 7, a fim de re-peti-los de maneira renovada em 

sua situação projetiva.  

Orientando-se a partir desta compreensão do pensamento de Heidegger e projetando a 

possibilidade de se exercer no pensamento filosófico uma tarefa histórico-hermenêutica, 

pautada na apropriação heideggeriana do método hermenêutico, pretende-se recolocar neste 

trabalho uma questão para a qual, a partir de Heidegger, poder-se-á encontrar uma resposta 

renovada, que pode liberá-la das aporias da objetividade do conhecimento científico. Trata-se 

da questão de saber: como, sob que condições e em que medida a filosofia pode co-responder 

à historicidade da compreensão, na tarefa fundamentalmente hermenêutica que lhe pode ser 

conferida?  

Na direção dessa questão é que se vai procurar discutir o significado dessa co-

respondência histórica, sua relevância, sua possibilidade e as exigências metódicas a serem 

seguidas no intuito de alcançá-la. Além disso, partindo do pressuposto de que os conceitos de 

tempo e compreensão são pensados em função de um determinado modo de co-respondência 

histórica, a saber, em função do filosofar pensado como um interrogar histórico, que re-pete 

ou retoma (põe em movimento) o que já uma vez está posto em questão ou espera por uma 

questão a ser colocada, tentar-se-á também expor o significado que esses conceitos devem 

adquirir, a fim de que possam de fato estar em função desse determinado modo de co-

respondência histórica. 

                                                           
7 Neste sentido faz-se interessante o testemunho de Gadamer a respeito da contribuição de Heidegger nessa 
renovação do estatuto da Filosofia. Em sua auto-apresentação ele diz: “o que nos atraía, a mim e a outros, a 
Heidegger? É claro que então eu não sabia responder a isso. Hoje, vejo-o assim: aqui as configurações de 
pensamento da tradição filosófica ganhavam vida, porque eram compreendidas como respostas a perguntas reais. 
A descoberta da história de sua motivação dava a essas perguntas um caráter de ineludibilidade. As questões 
compreendidas não são um mero tomar conhecimento. Convertem-se em verdadeira perguntas. (…)… aprendi 
com Heidegger a conduzir o pensamento histórico para a recuperação dos questionamentos da tradição, que as 
velhas questões tornavam-se tão compreensivas e vivas que se convertiam em verdadeiras perguntas.” (Gadamer, 
Verdade e Método II…, op. cit., pp. 550-551). No original: „Was war es, was mich und andere an Heidegger so 
anzog? Natürlich wußte ich das damals nicht zu sagen. Heute stellt es sich mir so dar: Hier wurden die 
Gedankenbildungen der Philosophischen Tradition lebendig, weil sie als Antworten auf wirkliche Fragen 
verstanden wurden. Die Aufdeckung ihrer Motivationsgeschichte verlieh diesen Fragen etwas Unausweichliches. 
Verstandene Fragen können nicht einfach zur Kenntnis genommen werden. Sie werden zu eigenen Fragen. 
(...)Erst als ich an Heidegger lernte, das historische Denken in die Wiedergewinnung der Fragestellung der 
Tradition einzubringen, machte das die alten Fragen so verständlich und lebendig, daß sie zu den eigenen 
wurden.“ (GW 2, p. 484). 



 
 
 
 

 
 
 
 

PRIMEIRA PARTE 

O contexto crítico em que se pode situar o 

projeto de Ser e Tempo e sua tarefa 
 
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

18

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nesta primeira parte tentamos apresentar o contexto crítico em que o Projeto de Ser e 

Tempo é engendrado frente ao problema da objetivação. Para tanto, procuraremos expor o 

ambiente crítico em torno do qual se estrutura o pensamento fenomenológico como tal e como 

Heidegger se apropria de seu direcionamento crítico e prepara a tarefa de Ser e Tempo como 

uma Fenomenologia Hermenêutica, numa radicalização da crítica fenomenológica e histórica. 

 

 

 

 

 

 

 



PRIMEIRO CAPÍTULO 

A tarefa crítica da filosofia na Fenomenologia e na Crítica Histórica  

frente à tendência positivista científico-natural 

 

1.1. Husserl e a constituição da fenomenologia em contraposição à orientação metódica das 

ciências naturais 

 

 A compreensão do modo de ser do pensar filosófico como fenomenologia constitui um 

posicionamento de caráter crítico frente à tendência de uma generalizada objetivação no 

conhecimento científico, seja esta desenvolvida no âmbito das ciências naturais ou no campo 

das ciências do espírito. A tentativa de Husserl de poder constituir um método para a Filosofia 

que se libertasse do psicologismo objetivista e do domínio do pensamento naturalista das 

ciências positivas, engendra a fenomenologia, no intuito de que a filosofia se oriente 

metodicamente por uma nova perspectiva. Nas suas lições pronunciadas em Göttingen em 

1907, e publicadas sob o título A Idéia da Fenomenologia, seis anos depois que a sua 

principal obra, as Investigações Lógicas, já lhe havia dado a possibilidade de “combater” as 

premissas psicologistas, Husserl interpreta esta nova perspectiva no horizonte de uma crítica 

do conhecimento, propondo uma redescoberta da tarefa da filosofia e o abandono da 

tendência científico natural de fundamentação e estruturação do conhecimento em geral e 

mesmo filosófico: 

 
... de nenhuma maneira se pode dizer que a filosofia... tem de orientar-
se metodicamente pelas ciências exatas... A filosofia situa-se perante 
todo o conhecimento natural, numa dimensão nova, e a esta nova 
dimensão, por mais que tenha conexões essenciais com as antigas 
dimensões, corresponde um método novo..., que se contrapõe ao 
'natural'. Quem isto negar nada compreendeu do genuíno estrato de 
problemas da crítica do conhecimento e, por conseguinte, também não 
entendeu o que a filosofia realmente quer e deve ser, nem o que lhe 
confere a sua especificidade e a sua própria justificação, perante todo o 
conhecimento e a ciência natural.1  

                                                           
1 E. Husserl. A Idéia da Fenomenologia. Tradução de Artur Mourão. Lisboa: 70, 1990, p. 49, grifos do autor. No 
original: „Es ist also klar, daß gar keine Rede davon sein kann, es habe die Philosophie... sich nach den exakten 
Wissenschaften methodisch... zu orientieren... Die Philosophie liegt, ich wiederhole es, in einer gegenüber aller 
natürlichen Erkenntnis neuen Dimension, und der neue Dimension, möge sie auch, wie das schon in der 
bildlichen Rede liegt, ihre wesentlichen Zusammenhänge mit den alten Dimensionen haben, entspricht eine 
neue, von Grund auf neue Methode, die der ‚natürlichen’ entgegengesetzt ist. Wer das leugnet, der hat die ganze 
der Erkenntniskritik eigentümliche Problemschicht nicht verstanden und hat somit auch nicht verstanden, was 
Philosophie eigentlich will und soll, und was ihr, aller natürlichen Erkenntnis und Wissenschaft gegenüber, 
Eigenart und Eigenberechtigung verleiht.“ (Die Idee der Phänomenologie. Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1986, 
pp. 25-26). 



 20 

 Nestas palavras de Husserl percebemos a ânsia de buscar uma recuperação da 

questionabilidade pensante propriamente filosófica, que passou a alimentar vários filósofos 

que integraram a corrente fenomenológica. Com isso Husserl impunha como tarefa 

estabelecer uma crítica do conhecimento em contraposição à “atitude natural” do método 

científico, pretendendo voltar a assegurar a tarefa propriamente metafísica da filosofia. Para 

ele, essa tarefa de uma crítica do conhecimento, que ele diz ser “de uma maneira nova”, 

consistia ao mesmo tempo na tentativa de constituir uma “ciência do ser em sentido 

absoluto.”2 

 Esta tentativa - e isso o próprio Husserl fará questão de lembrar - estrutura-se 

justamente num impulso contrário à posição especificamente positivista, ou tendência típica 

da filosofia da segunda metade do século XIX - tendência que ainda hoje se percebe viva de 

várias formas - , de que a filosofia tome por base para seu fundamento e para a constituição de 

seu método os resultados das ciências positivas, situação esta que Husserl descreve da 

seguinte maneira: 

 
Tornou-se quase um lugar comum, na filosofia contemporânea, na 
medida em que pretende ser uma ciência rigorosa, afirmar que só pode 
haver um método cognoscitivo comum a todas as ciências e, portanto, 
também à filosofia.(...) À equiparação metódica está também ligada a 
equiparação de objeto da filosofia com as outras ciências; e, hoje, deve 
ainda designar-se como predominante a opinião de que a filosofia e, 
mais concretamente, a doutrina suprema do ser e da ciência - pode estar 
não só relacionada com todas as restantes ciências, mas também 
fundada nos seus resultados, da mesma maneira que as ciências se 
baseiam umas nas outras e os resultados de umas podem atuar como 
premissas das outras. Lembro assim as fundamentações arbitrárias da 
teoria do conhecimento mediante a psicologia do conhecimento e a 
biologia. Nos nossos dias, aumentam as reações contra esses 
preconceitos funestos. São, efetivamente, preconceitos.3  

 

                                                           
2 cf. E. Husserl, op. cit., p. 46. No original: „Es bedarf einer Wissenschaft vom Seienden in absoluten Sinn.“ (Die 
Idee der..., op. cit., p. 23). 
3 E. Husserl. op.cit., pp. 46-47. No original: „In der zeitgenössischen Philosophie, soweit sie Anspruch erhebt, 
ernste Wissenschaft zu sein, ist es fast zum Gemeinplatz geworden, daß es nur eine allen Wissenschaften und 
somit auch der Philosophie gemeinsame Erkenntnismethode geben könne. (...) Mit der methodischen hängt auch  
die sachliche Gleichstellung der Philosophie mit den anderen Wissenschaften zusammen, und man muß 
gegenwärtig noch als die vorherrschende Meinung bezeichnen, daß die Philosophie, und näher die oberste Seins- 
und Wissenschaftslehre, nicht nur auf alle sonstigen Wissenschaften bezogen, sondern auch auf deren Ergebnisse 
gegründet sein könne: in derselben Art wie Wissenschaften sonst aufeinander gegründet sind, die Ergebnisse der 
einen als Prämissen für die anderen fungieren können. Ich erinnere an die beliebten Begründungen der 
Erkenntnistheorie durch Erkenntnispsychologie und Biologie. In unseren Tagen häufen sich die Reaktionen 
gegen diese verhängnisvollen Vorurteile. In der Tat, es sind Vorurteile.“ (Die Idee der..., op. cit., pp. 23-24). 
 



 21 

 Diante desta situação, a fenomenologia pretende justamente se instituir de maneira a 

permitir à filosofia trilhar os caminhos que lhe são próprios, abrindo mão de todo e qualquer 

resultado prévio obtido nas ciências naturais e contra a tendência de toda e qualquer 

fundamentação de sua tarefa a partir das conquistas das ciências. No intuito de reafirmar esta 

posição, Husserl acrescenta em seguida: 

 
Na esfera natural da investigação, uma ciência pode, sem mais, edificar-
se sobre outra e uma pode servir à outra de modelo metódico, se bem 
que só em certa medida, determinada e definida pela natureza do 
respectivo campo de investigação. A filosofia, porém, encontra-se numa 
dimensão nova. Precisa de pontos de partida inteiramente novos e de 
um método totalmente novo, que a distingue por princípio de toda 
ciência 'natural'. Daí que os procedimentos lógicos, que dão unidade às 
ciências naturais - com todos os métodos especiais, que variam de 
ciência para ciência - , tenham um caráter principal unitário, a que se 
contrapõem os procedimentos metódicos da filosofia como uma 
unidade em princípio nova. E daí também que, dentro do conjunto total 
da crítica do conhecimento e das disciplinas 'críticas', a filosofia pura 
tenha de prescindir de todo o trabalho intelectual realizado nas ciências 
naturais e na sabedoria e conhecimentos naturais não cientificamente 
organizados, e dele lhe não seja permitido fazer qualquer uso.4 

 
 
 Até bem mais tarde essa posição crítica do pensamento husserliano, que vemos 

repercurtir de maneira decisiva em vários filósofos contemporâneos, permanece viva e 

bastante contundente e ampliada à condição de uma necessidade, tendo em vista a tendência 

que se acentuou de estender o campo da objetivdade ao homem como ser espiritual e 

histórico; tendência esta que Husserl estabelece como fundamento de uma determinada 

situação histórica, nomeadamente, a situação de uma assim por ele denominada crise da 

humanidade européia. Na sua conferência que traz esse título e que foi pronunciada em 1935, 

ele alerta e assegura: 

 

                                                           
4 Ibidem, p. 47, grifos do autor. No original: „In der natürlichen Forschungssphäre kann eine Wissenschaft auf 
eine andere sich ohne weiters bauen und kann die eine für die andere als methodisches Vorbild dienen, wenn 
auch nur in Gewissen durch die Natur der jeweiligen Forschungsgebiete bestimmten und begrenzten Ausmaßen. 
Die Philosophie aber liegt in einer völlig neuen Dimension. Sie bedarf völlig neuer Ausgangspunkte und einer 
völlig neuen Methode, die sie von jeder ‚natürlichen’ Wissenschaft prinzipiell unterscheidet. Darin liegt, dass die 
logischen Verfahrungsweisen, die den natürlichen Wissenschaften Einheit geben, mit allen von Wissenschaft zu 
Wissenschaft wechselnden speziellen Methoden, einen einheitlichen prinzipiellen Charakter haben, dem sich die 
methodischen Verfahrungsweisen der Philosophie gegenübersetzen als eine im Prinzip neue Einheit. Und wider 
liegt darin, dass die reine Philosophie innerhalb der gesamten Erkenntniskritik und der ‚kritischen’ Disziplinen 
überhaupt von der ganzen in der natürlichen Wissenschaften und in der wissenschaftlich nicht organisierten 
natürlichen Weisheit und Kunde geleisteten Denkarbeit absehen muß und von ihr keinerlei Gebrauch machen 
darf.“ (Die Idee der... op. cit., p. 24). 



 22 

Também eu estou convencido de que a crise européia se arraiga em uma 
aberração do racionalismo. (...) 
... a ciência objetivista toma o que ela chama o mundo objetivo como 
sendo o universo de todo o existente, sem considerar que a 
subjetividade criadora da ciência não pode ter seu lugar legítmo em 
nenhuma ciência objetiva.(...) 
... existe um psicologia que quer ser, com suas pretensões a uma 
exatidão científico natural, a ciência geral e fundamental do espírito. 
Mas nossa esperança numa racionalidade genuína, isto é, de um 
conhecimento genuíno, aqui e em toda parte é decepcionada.(...) 
Mas em nosso tempo anuncia-se, em toda parte a premente necessidade 
de uma compreensão do espírito e se tornou quase insuportável a 
confusão que afeta as relações de método e de conteúdo entre as 
ciências da natureza e as ciências do espírito.5 

 
 Além de identificar uma confusão entre as relacões de método e conteúdo entre as 

ciências da natureza e as ciências do espírito, Husserl se levanta ainda até mesmo contra o 

fato dessa concepção científico-dualista, considerando-a agora absurda e surgida de uma 

atitude natural em relação ao mundo circundante, acentuando que: 

 
... a situação nunca melhorará enquanto não se colocar em evidência a 
ingenuidade do objetivismo, surgido de uma atitude natural em relação 
ao mundo circundante e não se estiver convencido da absurdidade da 
concepção dualista do mundo... 
Julgo com toda a seriedade que nunca existiu nem existirá uma ciência 
acerca do espírito, uma doutrina objetiva da alma, objetiva no sentido 
de atribuir às almas, às comunidades pessoais, uma inexistência, 
submetendo-as às formas espácio-temporais.6 
 

 Essas duas preocupações que aqui vemos delineadas, nomeadamente, a busca de 

desenvolver um método específico para a atitude propriamente filosófica e a elaboração de 

                                                           
5 E. Husserl. A Crise da Humanidade Européia e a Filosofia. (Versão b). Tradução de Urbano Ziles. Porto 
Alegre: EDIPUCRS; 1996 (Coleção Filosofia 41), pp. 74.80.81. No original: „Auch ich bin dessen Gewiß, daß 
die europäische Krisis in einem sich verirrenden Rationalismus wurzelt.(...) Es sind durchaus Probleme, die aus 
der Naivität stammen, in der die objektivistische Wissenschaft das, was sie objektive Welt nennt, für das 
Universum alles Seienden hält, ohne darauf zu achten, daß die Wissenschaft leistende Subjektivität in keiner 
objektiven Wissenschaft zu ihrem Rechte kommen kann. (...) ... und andererseits ist doch die Psychologie da, die 
mit ihren Ansprüchen auf naturwissenschaftlichen Exaktheit die allgemeine Grundwissenschaft vom Geiste sein 
will. Aber unsere Hoffnung auf wirkliche Rationalität, d. i. auf wirkliche Einsicht, wird hier wie überall 
enttäuscht. (...) Überall in unsere Zeit meldet sich aber das brennende Bedürfnis nach einem Verständnis des 
Geistes, und fast unerträglich geworden ist die Unklarheit der methodischen und sachlichen Beziehung zwischen 
den Naturwissenschaften und Geisteswissenschaften.“(E. Husserl. Die Krisis des europäischen Menschentums 
und die Philosophie. Weinheim: Beltz Athenäum, 1995, S. 53. 61. 62-63. 64). 
6 Ibidem, p. 82. No original: „Nie kann es aber besser werden, solange der aus einer natürlichen Einstellung auf 
Umweltlichkeit entsprungene Objektivismus in seiner Naivität nicht durchschaut ist und die Erkenntnis 
durchgebrochen, daß die dualistische Weltauffassung... eine Verkehrtheit ist. Allen Ernstes meine ich: Eine 
objektive Wissenschaft vom Geiste, eine objektive Seelenlehre, objektiv in dem Sinne, daß sie den Seelen, den 
personalen Gemeinschaften Inexistenz in den Formen der Raumzeitlichkeit zukommen läst, hat es nie gegeben 
und wird es nie geben.“ (Die Krisis des... op. cit., pp. 64-65). 
 



 23 

uma crítica à objetivação do mundo espiritual ou histórico a partir de uma liberação da 

concepção dualista, far-se-ão também consideravelmente presentes no pensamento 

heideggeriano. A partir destas preocupações, percebe-se a tentativa de preparar uma tarefa de 

caráter histórico para o filosofar, que se desprenda da postura objetivista do conhecimento 

científico-natural. A objetivação do ser em sentido cientício-natural tornou-se filosoficamente 

problemática, de tal modo que uma tarefa especificamente filosófica passa a ser vista como 

uma necessidade, começando-se com isso a preparar um caminho próprio para a execução de 

tal tarefa. 

 
1.2. Scheler e os limites do mecanicismo objetivista 

 

 Max Scheler também tornou consideravelmente relevante uma crítica ao cientificismo 

positivista, enraizando-o numa determinada postura e posição históricas do homem frente à 

natureza. Em seus ensaios escritos entre 1911 e 1914, traz à tona a discussão do projeto da 

filosofia e da ciência moderna e seu sentido, numa crítica incisiva orientada no plano dos 

valores. O poder da ciência e suas pretensões a um saber universal, que abarque a totalidade 

do mundo objetivamente e que somente enquanto está submetido ao campo da objetividade 

pode ser considerado saber, são profundamente questionados, levando em conta o limite da 

objetividade que nessas pretensões deve ser considerado. A consideração desse limite e dos 

problemas que traz consigo é feita a partir de uma recondução da ciência ao impulso ético 

(ético aqui no sentido amplo de um determinado modo do habitar e atuar do homem no 

mundo) que a engendra: 

 
O que nós denominamos 'ciência' deve sua origem histórica a um 
paulatino contato do admirador, que aspirava a regras utilizáveis para o 
domínio sobre a matéria: um contato que também se apresenta na fusão 
lenta de um estado de liberdade para com um tal impulsionamento 
industrial. Apenas os dois juntos podem gerar o produto particular da 
ciência. Sem o primeiro fato ela nunca teria se alçado por sobre um 
conjunto de regras empíricas concernentes ao seu ofício, sem o segundo 
ela nunca chegaria à adoção de princípios mecânicos tão terríveis, os 
quais limitam o interesse do conhecimento aos pontos do universo que 
são passíveis de movimento e dominação.7  

                                                           
7 M. Scheler. Da Reviravolta dos Valores. Tradução de Marco Antônio dos Santos Casanova. Petrópolis: Vozes, 
1994, p. 41, grifo do autor. No original: „Was wir die ‚Wissenschaft’ nennen, verdankt historisch seinen 
Ursprung einer allmählichen Berührung des staunenden, ehrfürchtigen metaphysischen Geistes mit dem Streben 
nach nutzbaren Regeln zur Herrschaft über die Materie: eine Berührung, die sich auch in der langsamen 
Verschmelzung eines Standes der Freien mit einem solchen der Gewerbetreibenden darstellt. Nur beides 
zusammen konnte das eigentümliche Produkt ‚Wissenschaft’ erzeugen. Ohne den ersten Faktor hätte sie sich nie 
über eine Sammlung von empirischen Regeln des Handwerks erhoben; ohne den zweiten wäre sie nie zur 



 24 

 
 A caracterização da tendência científico-natural, ou como aqui também estamos 

dizendo positivista, a partir de um enraizamento numa determinada posição ético-histórica 

que a engendra, nomeadamente, a aspiração do homem às regras utilizáveis para o domínio da 

matéria e o estado de liberdade do homem para com um tal impulsionamento de caráter 

industrial, conduz Scheler a expor com isso uma configuração de uma determinada postura 

histórica do agir humano que, segundo ele, inverteu a hierarquia valorativa. Ele dirá que passa 

agora a imperar, a partir dessa atitude da liberdade humana frente ao mundo, a primazia do 

valor da utilidade sobre o valor da vida8.  

Scheler situa essa inversão, contra a qual se levantará, no cerne do pensamento 

moderno, tentando ao mesmo tempo mostrar a conseqüência de uma tal inversão, e procura 

asseverar o fato de que, numa tal situação da civilização, o caráter de adaptação aos seus 

mecanismos de utilidade, encarnados por ela, impõe-se de tal modo que aqueles que não se 

adaptam a estes mecanismos podem perecer, não importando o caráter do valor da vida em 

questão9. O caráter de não consideração da vida como um fenômeno originário, mas como um 

‘organismo mecânico’ apreendido sob a figura de uma ‘máquina’, por parte da ciência em 

geral, é, para Scheler, o último passo decisivo dado pela Ciência, na esteira dessa inversão na 

hierarquia valorativa10.  

Diante de uma tal situação, interpretada assim por Scheler, não se pode perceber que a 

humanidade se constitui historicamente como um avanço, mas ao contrário, o 

desenvolvimento histórico do espírito “se testemunha como decadência”11. 

 A apreensão do mundo da vida sob a égide do mecanicismo objetivista, que se guia 

pela primazia da utilidade da civilização industrial, se constitui justamente na tendência que 

Scheler procura assiduamente criticar. Nesses seus ensaios, sua avaliação se desenvolve 

orientada a partir de um olhar sobre a atitude do homem frente ao seu modo de ser e estar no 

mundo, e de uma determinada concepção de vida, que nada tem a ver com aquela 

compreendida na Biologia – concepção contra a qual ele se levanta –, mas que diz respeito a 

um determinado modo de o homem dirigir e orientar sua ação no mundo e empenhar a sua 

                                                                                                                                                                                     
Annahme des so fruchtbaren mechanistischen Prinzips gekommen, welches das Interesse der Erkenntnis auf die 
bewegbaren und lenkbaren Punkte des Universums beschränkt“ [Max Scheler. Zur Rehabilitierung der Tugend. 
Gesammelte Werke, Band 3 (GW 3), Herausgegeben von Maria Scheler. Bern: Francke, 1955, p. 31]. 
8 Cf. M. Scheler, op. cit., p. 165. (GW 3, p. 131). 
9 Ibidem, p. 168. (GW 3, p. 134). 
10 Ibidem, p. 170. (GW 3, p. 135). 
11 Ibidem, p. 184. (GW 3, p. 147). 
 



 25 

liberdade. Isto caracteriza a vida como um fenômeno originário. Scheler vai se propor a 

compreender este fenômeno e tentará, a partir dele, pensar sua ética. 

Neste sentido, Scheler procura pensar a posição do homem no mundo frente a seu ser 

e sua essência. O mundo espiritual humano e a cultura, a vida e a história que a perfazem, 

provém de uma atitude da vontade humana livre no mundo e que ele procura descrever como, 

de um lado, um “caminho da intensidade do espírito e da vontade”, no qual todo racionalismo 

e auto direcionamento se orientam, e que se funda na tendência de tomar a si e ao mundo em 

suas mãos, e por outro lado, o “caminho da desobstruição do espírito e da vontade”,  “que 

principia com a confiança completa no ser e raiz de todas as coisas, já que é a partir daí que 

elas brotam” e através do qual, quem por ele caminha “acolhe como absurdo o se querer 

ordenar um mundo digno de ser posto em questão”12. 

 O fato de colocar em questão a atitude de tomar o mundo em suas mãos, no intuito de 

ordená-lo, abre espaço para a colocação de uma posição filosófica, procurando preservar ao 

homem seu espaço próprio de liberdade, sem, contudo, buscar que se exacerbe essa liberdade 

como vontade de poder. E aqui percebemos a questão fundamental de Scheler, que estará em 

jogo também para Heidegger13: a posição do homem frente a seu mundo, sua vida, sua 

história. Desse modo, seguindo a trilha de Scheler, o impulsionamento industrial de domínio 

sobre a natureza e a aspiração às regras utilizáveis para tal domínio configuram, portanto, uma 

determinada posição da liberdade humana, que inverteu a hierarquia valorativa, e reforça, a 

partir de uma avaliação de caráter ético, o esquecimento dos fins e uma idolatria aos meios, 

assinalando o fato histórico constatado por ele como uma decadência da história humana.  

Por mais que somente mais tarde, em escritos posteriores a Ser e Tempo,  Heidegger 

passou a tematizar concretamente a respeito dessa posição dominadora do homem frente ao 

                                                           
12 Cf. ibidem, pp. 29-30. No original: „Der eine Weg ist der Weg der Anspannung des Geistes und des Willens... 
(...). Der andere Weg ist der Weg der Entspannung des Geistes und des Willens... , der mit dem restlosen 
Vertrauen in das Sein und die Wurzel aller Dinge... beginnt, [und wer diesen Weg geht,] empfindet es als 
Wahnwitz, eine fragwürdige Welt erst ‚einrichten’ zu wollen.“ (GW 3, p. 22, grifos do autor). 
13 Disso dá testemunho um texto de Edith Stein intitulado Die weltanschauliche Bedeutung der Phenomenologie, 
escrito quando de sua estada como docente no Instituto Alemão de Pedagogia Científica em Münster West-fallen 
(1932/33), dedicado a uma análise do caminho fenomenológico trilhado por Husserl, Scheler e Heidegger, no 
qual escreve: „Für Heidegger ist ähnlich wie für Scheler charakteristisch, dass es ihm offenbar in seinem 
Philosophieren darum zu tun ist, das Leben und die Stellung des Menschen im Leben zu verstehen.“ (Edith 
Stein, Welt und Person: Beitrag zum Christlichen Wahrheitsstreben. Edith Steins Werke VI, Freiburg: Herder, 
1962, p. 12.) [“Para Heidegger, do mesmo modo como se faz característico para Scheler, aquilo que o seu 
filosofar se encontra aberto a fazer é compreender a vida e a posicão do homem na vida.”] É certo contudo, que 
este termo “vida fática”, que aparece nos escritos prévios a Ser e Tempo, desaparecerá neste último. O caráter 
desta relação, que se põe criticamente como Husserl frente ao psicologismo objetivista, não deixa de ser, por 
isso, relevante. Neste sentido, faz-se importante cf. tb. M. Heidegger. Prolegomena zur Geschichte des 
Zeitbegriffs. Gesamtausgabe: II. Abteilung: Vorlesungen 1923-1944; Band 20. Frankfurt am Main: Vittorio 
Klostermann, 1994, pp. 174-178.181). 



 26 

seu ser, nos termos do que ele chamou de uma “despotenciação do espírito”14, podemos 

perceber que o caminho filosófico buscado por ele leva em conta já também essa crítica ético-

humanista de Scheler como pano de fundo, ao mesmo tempo que vai tematizar a questão para 

o sentido do ser, procurando não desligá-la da “vida” isto é, da existência humana para a qual 

existe toda a filosofia. 

 

1.3. Dilthey e a tentativa de uma delimitação das Ciências do Espírito frente à Ciência Natural 

 

O alerta de Husserl em relação à confusão que se instaura ao se tentar desenvolver uma 

relação entre a pesquisa científico-natural e a científico-espiritual, à medida que o homem é 

tomado como objeto desses dois campos, faz-nos lembrar as tentativas de Wilhelm Dilthey de  

estabelecer devidamente as fronteiras que separam o campo de objetos próprio das ciências 

naturais e das ciências dos espírito, nessa concepção científico dualista do mundo, 

preservando o método próprio e conteúdo de ambas de uma falsificação ou confusão de 

princípio. No seu trabalho Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, 

assume ele esta tarefa filosófica de procurar fornecer elementos para essa necessária 

delimitação: 

 

Nos últimos decênios temos encontrado interessantes debates sobre as 
ciências da natureza e as ciências do espírito e em particular sobre a 
história: sem discutir os diferentes pontos de vista que nestes debates se 
defrontam, preparo aqui uma de suas possíveis tentativas divergentes: 
reconhecer a essência das ciências do espírito e delimitá-la, 
distinguindo-a das ciências da natureza. 15 
 

Assim, aquilo que em Dilthey se estabelece como uma delimitação, que de fato põe um 

limite à “confusão insuportável” da qual Husserl falava, mantém ainda o aspecto de uma 

concepção científico-dualista contra a qual – já vimos – Husserl também se levantou. 

Mas esta orientação e reunião de forças para estabelecer as fronteiras que separam o 

horizonte e distinguem o método de abordagem do campo de objetos das ciências naturais e 

                                                           
14 Isso podemos encontrar explicitamente, por exemplo na sua preleção proferida no semestre de verão de 1935 
na Universidade de Freiburg, sob o título Einführung in die Metaphysik. Cf. M. Heidegger. Introdução à 
Metafísica. Tradução brasileira de Emanuel Carneiro Leão. 4 ed., Rio de Janeiro: Tempo Universitário, 1999, p. 
71. 
15 No original: "In den letzten Dezennien haben über die Natur- und Geisteswissenschaften und besonders über 
die Geschichte interessante Debatten stattgefunden: ohne in die Ansichten einzugehen, die in diesen Debatten 
einander gegenübergetreten sind, lege ich hier einen von ihnen abweichenden Versuch vor, das Wesen der 
Geisteswissenschaften zu erkennen und sie von den Naturwissenschaften abzugrenzen.“ W. Dilthey. Der Aufbau 
der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften. Frankfurt am Main: Suhrkampf, 1997. p. 89. 



 27 

das ciências do espírito se tornarão decisivos para o pensamento heideggeriano, no sentido de 

uma determinada orientação para o que está decisivamente em jogo nas ciências do espírito, 

isto é, a “humanidade ou efetividade humano-sócio-histórica”16. Além disso, no sentido de 

uma orientação para a possibilidade de estruturação de um método que se aproprie 

devidamente desse fato humano.  

Tal será reconhecido por Heidegger na sua preleção proferida em Marburg no semestre 

de verão de 1925, sob o título Prolegomena zur Phänomenologie der Geschichte und Natur 

(publicada depois com o título Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs), cuja estrutura 

do projeto esboçaremos mais a frente de maneira detida. Lá expressa-se Heidegger em relação 

ao caráter decisivo na tarefa filosófica de Dilthey: “O decisivo no questionamento de Dilthey 

não é a teoria das ciências da história, mas a tendência de trazer à vista a efetividade do 

histórico e a partir daí tornar claro o modo e a possibilidade da interpretação.”17 E acrescenta 

ainda adiante: “... ele (Dilthey) ficou livre de um kantianismo dogmático e, com uma 

tendência à radicalidade, tentou filosofar puramente a partir das coisas elas mesmas”18. Essa 

posição instaurada por Dilthey se tornou também para Heidegger decisiva. Para Dilthey 

tornara-se particularmente importante a orientação de um olhar não naturalista em direção à 

objetivação da vida na história, e que se faz necessário que se compreenda, por um lado, que 

“tudo aquilo no que o espírito se objetivou recai no domínio das ciências do espírito”19, e, 

por outro lado, que se compreenda o modo como deve ser tomada em consideração essa 

objetivação do espírito na história.  

Este fato do “espírito objetivado” é concebido por Dilthey como a “objetivação da vida” 

na história, a “objetivação do espírito [que] se perfaz no Direito, na Moralidade e na 

Eticidade”20, como o pensara já antes Hegel. 

Esta efetividade humano histórica é o efetivo que se deve ter em vista no compreender 

das ciências do espírito de uma maneira diferenciada, em virtude do próprio objeto, do que se 

compreende nas ciências da natureza. O trabalho de habilitação de Heidegger sobre o conceito 

                                                           
16 Ibidem, p. 91. 
17 No original:“Das Entscheidende in Diltheys Fragestellung ist nicht die Theorie der Wissenschaften von der 
Geschichte, sondern die Tendenz, die Wirklichkeit des Geschichtlichen in den Blick zu bekommen und von da 
aus die Art und Möglichkeit der Interpretation deutlich zu machen.” M. Heidegger. Prolegomena zur Geschichte 
des Zeitbegriffs. Gesamtausgabe: II. Abteilung: Vorlesungen 1923-1944; Band 20. Frankfurt am Main: Vittorio 
Klostermann, 1994, p. 19. 
18 No original:“... er [Dilthey] von einen dogmatischen Kantianismus frei blieb und mit einer Tendenz zum 
Radikalen versuchte, rein aus den Sachen selbst zu philosophieren.” Ibidem, p. 20, grifo do autor. 
19 No original: „Jetzt können wir sagen, daß alles, worin der Geist sich objektiviert hat, in den Umkreis der 
Geisteswissenschaft fällt.“ Dilthey, op. cit., p. 180, grifo do autor. 
20 No original: „Die Objektivierung des Geistes vollzieht sich im Recht, der Moralität und der Sittlichkeit“. 
Ibidem, p. 181-182. 



 28 

de tempo nas ciências históricas, que analisaremos em seguida, está profundamente marcado 

por essa posição diltheyana. O próprio Dilthey chegou a problematizar esse conceito e a sua 

estrutura em função da abordagem das ciências do espírito21. 

                                                           
21 Cf. Dilthey, op. cit., pp. 217-230. 236-242. 357s.  



SEGUNDO CAPÍTULO 

Heidegger e o caminho preparatório na construção do projeto de Ser e Tempo 

 

Levando em conta as preocupacões que aqui levantamos, a partir de uma breve 

exposição da crítica filosófica desenvolvida na fenomenologia de Husserl e Scheler, além da 

tarefa empreendida por Dilthey, caracterizando assim uma espécie de contexto em que se 

pode plasmar a tentativa de estabelecer na filosofia um caminho que libertasse o pensamento 

filosófico da tendência positivista reinante, procuraremos agora caracterizar, a partir de um 

estudo dos textos prévios a Ser e Tempo, como Heidegger articula tal projeto em conexão com 

essas mesmas preocupações, numa espécie de radicalização da crítica fenomenológica e da 

crítica histórica, na tentativa de elaborar uma determinada concepção do filosofar, entregando 

uma tarefa própria ao pensar filosófico, com um método próprio e livre das inibições 

objetivistas do positivismo. 

 

2.1. A compreensão do conceito de tempo na ciência histórica face à compreensão do 

conceito de tempo na ciência natural 

 

Um dos primeiros textos de Heidegger que merecem uma avaliação, na direção do que 

no nosso trabalho se encontra em questão, é o Der Zeitbegriff in der Geschichtswissenschaft, 

escrito para uma aula de habilitação dada na Universidade de Freiburg em 27 de julho de 

1915, na esteira da problemática desenvolvida por Dilthey e, como o próprio Heidegger dirá 

mais tarde, “trivializada” por Windelband e Rickert1 – este último seu professor em Freiburg 

neste período. Neste texto Heidegger expõe uma interessante diferenciação2 que acabará por 

se tornar decisiva e determinante na direção do projeto de Ser e Tempo. Trata-se da diferença 

entre o significado do conceito de tempo que está em função na Física e na ciência natural em 

geral e da compreensão do conceito de tempo que está em função na pesquisa histórica. 

 Essa pergunta fundamental pela estrutura do conceito de tempo no conhecimento 

natural e no conhecimento histórico é a que primeiramente vai poder fornecer uma 

                                                           
1 Cf. M. Heidegger. Prolegomena..., op. cit., p. 20. Aí Heidegger dedica um dos tópicos a essa questão 
intitulado: „Die Trivialisierung der Diltheyschen Fragestellung duch Windelband und Rickert“. 
2 Que segundo um trabalho do hoje Cardeal de Mainz, Karl Lehmann, Heidegger o desenvolve sobre o 
fundamento da pesquisa já desenvolvida por Windelband e Rickert. Diz ele: „Die Differenzierung der ‚Zeit 
überhaupt’ zum Begriff der ‚historischen Zeit’ vollzieht Heidegger auf dem Fundament dieser Windelband-
Rickertschen Unterscheidungen.“ (K. Lehmann. Metaphysik, Transzendentalphilosophie und Phänomenologie in 
den ersten Schriften Martin Heideggers (1912-1916). In: Philosophisches Jahrbuch. „Im Auftrag des Görres-
Gesellschaft“. Herausgegeben von Max Müller. 71. Jahrgang. 2. Halbband. Freiburg-München: Verlag Karl 
Alber, 1964, p. 342.) 



 30 

compreensão do tempo em função da existência histórica, que somente em Ser e Tempo 

receberá uma explicitação mais detalhada e liberada do dualismo metodológico, sem contudo 

– é muito importante considerar – deixar de lado a importância dessa diferenciação metódica 

para a pesquisa científica e para o caráter de fundamentação científico-teórica do estatuto da 

ciência natural e da ciência histórica como saber científico3. 

 Nesse texto Heidegger pretende desvendar a estrutura do conceito de tempo histórico 

a partir da compreensão de sua função na ciência histórica, tendo em vista a meta a partir da 

qual este conceito entra em função nas mesmas. Assim ele coloca a questão: “Que estrutura 

tem que ter o conceito de tempo na ciência histórica para poder entrar em função como 

conceito de tempo de acordo com a finalidade desta ciência?”4 

 Heidegger determina a finalidade ou meta (Ziel) da ciência a partir da determinação de 

seu objeto e do índice ou alcance de sua objetivação, asseverando que: 

 

A ciência histórica tem como objeto ao homem, não como objeto 
biológico, mas enquanto, através de suas produções espirituais e 
corporais, realiza a idéia da cultura. (...)Esta criação cultural do 
homem, dentro de e em cooperação com as associações e organizações 
(Estado) igualmente criadas por ele, é em definitiva a objetivação do 
espírito humano. Porém, ao historiador não interessa a objetivação do 
espírito consumada no transcurso do tempo em sua respectiva 
totalidade, como se se quisesse registrar tudo o que ocorre em geral no 
tempo; a ele lhe interessa somente (se tem dito) o historicamente 
efetivo.5 

                                                           
3 Entendemos que, por mais que o pensamento desenvolvido em Ser e Tempo não tenha o objetivo imediato de 
fornecer uma fundamentação da pesquisa científica – seja pensada em termos de uma teoria do conhecimento ou 
de uma epistemologia – na  ciência natural ou histórica, nem o própio Heidegger tenha levado a cabo essa tarefa 
na obra ou mesmo depois dela de uma maneira explícita, também se pode perceber o descortinar desse horizonte 
de fundamentação na totalidade do projeto como tal. Percebemos que se faz possível, especialmente depois das 
conquistas de Ser e Tempo, retornar a esses seus textos prévios, em especial o que agora avaliamos, ao qual o 
próprio Heidegger faz questão de reportar-se no próprio Ser e Tempo – aliás este é o único de seus textos 
primevos ao qual se reporta explicitamente nesta obra (cf. SZ, p. 418, nota 1; na tradução cit., II parte, p. 230, 
nota 111) – e procurar pensar como o ser-aí é capaz de desenvolver e constituir objetivamente uma ciência 
histórica, sendo capaz de perguntar pela estrutura mesma do conhecer e do significado dos conceitos que estão 
em função de uma pesquisa desse caráter. Essa contudo, não constitui a tarefa de nosso trabalho, mas se faz de 
fato importante desenvolver uma tal tarefa nessa direção, se se quer pensar sobre o que caracteriza a objetividade 
da ciência histórica e quais as possibilidades e limites dessa objetividade. Pois a objetivação e sua possibilidade 
são efetivas, por assim dizer. Não se pode pensá-la como uma ilusão ou erro do ponto de vista teórico, mas é um 
fato existencial histórico a atitude da objetivação no conhecimento histórico. O historiador tem diante de si uma 
vida cristalizada a ser pesquisada e conceitualmente apreendida; e claro, não da mesma maneira que um físico ou 
qualquer outro cientista natural a tem. 
4 M. Heidegger. El Concepto de Tiempo en la Ciencia Histórica. Traducción de Elbio Caletti. In: 
http://personales.ciudad.com.ar/M_Heidegger/. No original: „welche Struktur muß der Zeitbegriff der 
Geschichtswissenschaft haben, um als Zeitbegriff dem Ziel dieser Wissenschaft entsprechend in Funktion treten 
zu können?“. M. Heidegger. Frühe Schriften. Gesamtausgabe, I. Abteilung: Veröffentliche Schriften 1914-1970. 
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1978, p. 417 [359].  
5 Ibidem. No original: „Die Geschichtswissenschaft hat zum Gegenstand den Menschen, nicht als biologisches 
Objekt, sondern insofern durch seine geistig-körperlichen Leistungen die Idee der Kultur verwirklicht wird. (...) 



 31 

 A partir desta determinação da meta da ciência histórica em sua tarefa, identificando o 

objeto que lhe é próprio e o índice parcial de sua objetivação, isto é, à medida em que seu 

interesse se limita à objetivação do historicamente efetivo e não à objetivação do espírito 

consumada na totalidade do tempo transcorrido, no sentido da aquisição de um registro geral 

de todo o ocorrido, Heidegger vai caracterizar que “o essencial do conceito de tempo 

histórico” em função da finalidade de obter a compreensão de um dado historicamente efetivo 

é que “os tempos da história se distinguem qualitativamente” 6. Ademais: 

 

O conceito de tempo na ciência histórica não possui o caráter 
homogêneo do conceito de tempo científico natural. O tempo histórico 
não pode por isso ser expresso tão pouco matematicamente  por meio 
de uma série (Reihe), já que não há nenhuma lei que determine como se 
sucedem as épocas (Zeiten). Os momentos temporais do tempo físico se 
distinguem só por sua posição na série. Os tempos históricos também 
se sucedem, por certo (senão não seriam tempos), porém cada um é, na 
estrutura de seu conteúdo, diferente.7 

 
 
Essa distinção  entre a possibilidade de se notar um aspecto quantitativo e outro 

qualitativo na caracterização da compreensão do conceito de tempo nas ciências naturais e 

históricas e o fato de não se poder determinar casuisticamente uma lei de sucessão das épocas 

históricas é decisiva8. A partir dela Heidegger esclarece, num arremate, que “o qualitativo do 

                                                                                                                                                                                     
Dieses Kulturschaffen des Menschen innerhalb und im Vereine mit den ebenfalls von ihm geschaffenen 
Verbänden und Organisationen (Staat) ist im letzten Grunde die Objektivation des menschlichen Geistes. Den 
Historiker interessiert nun die im Verlauf  der Zeit sich vollziehende Objektivation des Geistes nicht in ihrer 
jedesmaligen Vollständigkeit, als wollte er alles, was überhaupt in der Zeit je geschieht, registrieren; ihn 
interessiert nur – hat man gesagt – das historisch Wirksame.“ Ibidem, p. 427 [368]. 
6 Ibidem. No original: „... das Wesentliche des historischen Zeitbegriffes“ [ist das:] „Die Zeiten der Geschichte 
unterscheiden sich qualitativ.“ Ibidem, p. 431 [373], grifo do autor. 
7 Ibidem. No original: „Der Zeitbegriff in der Geschichtswissenschaft hat somit gar nichts von dem homogenen 
Charakter des naturwissenschaftlichen Zeitbegriffes. Die historische Zeit kann deshalb auch nicht mathematisch 
durch eine Reihe ausgedrückt werden, da es kein Gesetz gibt, das bestimmt, wie die Zeiten aufeinanderfolgen. 
Die Zeitmomente der physikalischen Zeit unterscheiden sich nur durch ihre Stelle in der Reihe. Die historischen 
Zeiten folgen zwar auch aufeinander – sonst wären sie überhaupt nicht Zeiten – aber jede ist in ihrer inhaltlichen 
Struktur eine andere.“ Ibidem, p. 431 [373], grifo do autor. 
8 A partir da elucidação de tal distinção, já no fim do século XIX,  também Henri Bergson em seu Ensaio sobre 
os dados imediatos da consciência, tratou de discutir não diretamente o problema da ciência histórica ou da 
história como dado efetivo, mas o problema da liberdade, que não deixa de modo algum de manter uma relação 
bastante estreita com o primeiro, relação esta que não temos condições de tratar aqui de maneira direta. Mas é 
muito interessante ver como Bergson, discutindo a distinção referida, procurará em sua obra acentuar que: 
“...toda a discussão entre os deterministas e seus adversários implica uma confusão prévia entre a duração e a 
extensão, a sucessão e a simultaneidade, a qualidade e a quantidade: dissipada esta confusão, talvez 
desaparecessem as objeções levantadas contra a liberdade, as definições que dela se dão e, em certo sentido, o 
próprio problema da liberdade.” (H. Bergson. Ensaio sobre os dados imediatos da consciência. Tradução 
portuguesa de João da Silva Gama. Lisboa: Edições 70, 1988, p. 9. No original: “... toute discussion entre les 
déterministes et leurs adversaires implique une confusion préalable de la durée avec l’étendue, de la succession 
avec la simultanéité, de la qualité avec la quantité: une fois cette confusion dissipée, on verrait peut-être 
s’évanoir les objections élevées contre la liberté, les definitions qu’on en donne, et, en un certain sens, le 



 32 

conceito de tempo histórico não significa outra coisa que a condensação – cristalização – de 

uma objetivação da vida dada na história.”9. 

Apesar da importância que tem uma tal determinação para o projeto de Ser e Tempo, no 

sentido de que já nesse texto se vê prelineada a necessidade de apreender o conceito de tempo, 

de tal modo que a sua estrutura seja compreendida em função da existência histórica, 

determinando o caráter qualitativo do instante temporal histórico e a impossibilidade de 

determinação do  processo histórico, que sua sucessão de instantes engendra, através de leis 

que pudessem reger o seu processo epocal, esse trabalho se manterá aberto na perspectiva por 

ele projetada, isto é, de uma determinação científico-teórica de uma fundamentação da ciência 

histórica e de sua posição como saber científico face à ciência natural. É justamente nessa 

perspectiva e com este fim que Heidegger interpreta o seu trabalho e o encerra quando diz: 

 
O reconhecimento da significatividade fundamental do conceito de 
tempo e de sua radical diferença com respeito ao conceito de tempo 
físico possibilitará introduzir-se mais em forma científico-teórica no 
caráter peculiar da ciência histórica e permitirá fundar teoricamente a 
esta como posição intelectual original e irredutível com respeito a 
outras ciências.10 

 
Uma determinação mais detida de uma interpretação do conceito de tempo em função 

da existência histórica, estabelecendo a temporalidade como sentido do ser-aí e horizonte de 

toda e qualquer compreensão do ser em geral virá apenas mais tarde. 

                                                                                                                                                                                     
problème de la liberté lui-même”. H. Bergson. Essai sur les données immédiates de la conscience. Genève: 
Albert Skira, 1945, p. 13). A determinação estabelecida por Bergson – a partir desta caracterização do tempo 
como duração sucessiva e qualitativa, na diferença de uma determinação temporal projetada no espaço como 
extensiva, simultânea e quantitativa – de que os atos livres se constituem temporalmente com um caráter de 
heterogeneidade, guarda uma referência com o aspecto histórico-existencial-decisivo do ser-aí, que mantém uma 
proximidade muito grande com a concepção desenvolvida em Ser e Tempo e que acabam por estar em jogo tanto 
neste texto de Heidegger que então avaliamos, como já na investigação desenvolvida por Bergson. No fim de sua 
obra, diz Bergson: “... na nossa opinião, ainda se pode tomar uma decisão: seria a de nos referirmos, com o 
pensamento, aos momentos da nossa existência em que tomamos uma decisão grave, momentos únicos no seu 
gênero, que não voltarão a produzir-se a não ser que voltem, para um povo, as fases desaparecidas de sua 
história.” (Bergson, op. cit., pp. 163s. No original: “Mais il y aurait, selon nous, un troisième parti à prendre: ce 
serait de nous reporter par la pensée à ces moments de notre existence où nous avons opté pour quelque décision 
grave, moments uniques dans leur genre, et  qui ne se reproduiront pas plus que ne reviennent, pour un peuple, 
les phasés disparues de son histoire.” Bergson, op. cit., p. 182). Aqui, até mesmo o aspecto da possibilidade de 
uma repetição histórica, que no sentido heideggeriano haveremos de desenvolver aqui em termos de uma 
possibilidade de retomada hermenêutica do que na filosofia se põe em questão, no intuito de poder pensar 
novamente as questões decisivas, retomando de maneira original as posições decisivas, que estão em jogo 
historicamente nas questões postas, se vê já sinalizada. 
9 M. Heidegger. El concepto de tiempo en la ciencia histórica. No Original: „Das Qualitative des historischen 
Zeitbegriffes bedeutet nichts anderes als die Verdichtung – Kristallisation – einer in der geschichte gegebenen 
Lebensobjektivation.” Heidegger, Frühe Schriften, op. cit., p. 431 [373]. 
10 Ibidem. No original: „Die Erkenntnis der fundamentalen Bedeutsamkeit des historischen Zeitbegriffes wie 
seiner völligen Andersartigkeit gegenüber dem Physik wird es ermöglichen, weiter wissenschaftstheoretisch in 
den eigentlichen Charakter der Geschichtswissenschaft einzudringen und sie als originale und auf andere 
Wissenschaften unreduzierbare Geisteshaltung theoretisch zu begründen.” Ibidem, p. 433 [375]. 



 33 

2.2. O projeto da filosofia a partir de uma hermenêutica fenomenológica da facticidade 

 

 O caminho para uma integração do que incorporava as inquietações filosóficas de 

Heidegger desde o seu confronto com o trabalho de Brentano intitulado Von der 

mannigfachen Bedeutung des Seiende nach Aristoteles (1862), com o qual Heidegger se 

defrontou desde 1907, e através da descoberta fenomenológica da intencionalidade e do novo 

método e tarefa filosófica que as Logischen Untersuchungen (1900-1901) de Husserl 

inauguravam, com as quais Heidegger se depara em 1910, encontra-se agora aberto ao mesmo 

tempo numa direção também de caráter eminentemente hermenêutico e histórico, na esteira da 

crítica histórica de Dilthey, que segundo Heidegger se tornou trivializada e cuja tendência, em 

direção ao que ele considera decisivo na posição de Dilthey, ele pretende recuperar11.  

Seguindo o caminho dos escritos prévios a Ser e Tempo, dois ganham inicialmente um 

significado especial na direção da preparação deste projeto, a partir da idéia de um 

desenvolvimento da pesquisa filosófica como uma hermenêutica fenomenológica da 

facticidade. São eles: Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles (curso dado no 

semestre de verão de 1922 em Freiburg); Ontologie (Hermeneutik der Faktizität) (últimas 

lições dadas no semestre de verão de 1923 em Freiburg). 

Nessa sua primeira tarefa de uma interpretação fenomenológica de Aristóteles, toda a 

primeira parte é dedicada à situação hermenêutica que pretende fornecer uma interpretação 

filosófico fenomenológica. Na direção dessa determinação, Heidegger acentua que toda 

interpretação tem que assegurar: a instância a partir de onde a interpretação se desenvolve, 

isto é, a situação de vida a partir da qual a interpretação é motivada; a posição prévia da 

                                                           
11 Faz-se interessante nesse contexto a análise de Zeljko Loparic em seu artigo O Ponto Cego do Olhar 
Fenomenológico, quando ele avalia a posição fenomenológica de Heidegger não na direção da fenomenologia 
eidética transcendental husserliana, mas na tentativa de desenvolver uma fenomenologia em confluência com a 
posição hermenêutica de Dilthey. Diz ele: “Heidegger dirá em Ser e Tempo (1927) e repetirá na carta a 
Richardson (1962) que, desde as suas primeiras tentativas de responder à questão sobre o sentido do ser, ele 
sempre procedeu de acordo com o princípio fundamental da fenomenologia. Entenda-se: com o princípio 
fundamental da fenomenologia reinterpretado aristotelicamente e não platonicamente, como faz Husserl. 
Tomado nesse sentido, o princípio pede para deixar que o ser se manifeste, como presença no tempo e não como 
algo atemporal. Pede, ainda, que o ser-presença seja mostrado a partir dele mesmo e não apenas inspecionado 
dentro das condições da intuição possível. Em nome desse princípio, Heidegger continuará a luta husserliana 
contra as ‘construções flutuantes’ e ‘abstratas’. Só que agora, aquilo que se opõe a tais construções não são mais 
as essências husserlianas, o ser absoluto, mas o sentido temporal e concreto do ser (presença) do ente ele mesmo. 
É nesse ponto que Heidegger recorrerá à hermenêutica diltheyana, isto é, à sua análise descritiva do ser humano 
‘que existe como pessoa agindo na história’ (Heidegger 1925b, p. 163 [citação correspondente ao texto dos 
Prolegomena]) ainda que tenha que dissolvê-la também. Por essa razão, Heidegger chamará a sua posição de 
fenomenologia hermenêutica.” (Z. Loparic, O Ponto Cego do Olhar Fenomenológico, in: O que nos faz pensar. 
Cadernos do Departamento de Filosofia da PUC-Rio. Homenagem a Martin Heidegger por ocasião do vigésimo 
aniversário de sua morte; número organizado por Antônio Abranches;  vol. 1, n. 10, pp. 135-136, outubro de 
1996, grifo do autor). 
 



 34 

temática que se há de interpretar e que se encontra previamente determinada, ou seja, o “como 

quê” o objeto a ser interpretado se encontra previamente determinado de maneira acabada 

numa determinada compreensão; e o curso através do qual e a meta em direção à qual o objeto 

temático será interpretado, de acordo com a origem da questão decisiva preparada na 

interpretação12. Assim, toda a tarefa da primeira parte desse trabalho se incumbirá de tornar 

clara essa conjuntura da interpretação e seu sentido na filosofia. 

O primeiro aspecto a ser acentuado é o caráter histórico dessa conjuntura da 

interpretação, que caracteriza a situação hermenêutica, e como a história mesma se constitui 

hermeneuticamente. No intuito de apresentar tal característica da interpretação e da história 

como tal, Heidegger acentua que: 

 
A situação da interpretação, como a apropriação compreensiva do 
passado, é sempre tal como uma atualidade viva. A história mesma, 
como passado apropriado no compreender, amadurece, com respeito a 
sua capacidade, com a originariedade da escolha decisiva e formação 
da situação hermenêutica. O passado se abre somente segundo a dada 
medida da decisividade e força do poder de abertura, do qual uma 
atualidade dispõe13. 
 

 Se anteriormente a preocupação de Heidegger se voltava para o caráter da estrutura da 

compreensão da ciência histórica, agora, ela se volta para a estrutura mesma do compreender 

histórico e da história mesma como tal e para o modo de seu desenvolvimento. Esta mesma 

acontece como passado apropriado no compreender que interpreta; tem então a conjuntura da 

situação hermenêutica, que procura, cada vez, interpretar o passado a partir de tal poder de 

apropriação. 

 Além disso, a apresentação da conjuntura da situação hermenêutica como um 

modo através do qual se dá o compreender histórico e a própria história como tal, não está 

pensada mais diretamente em função da ciência histórica, mas da própria tarefa da Filosofia e 

da orientação fundamental do filosofar como tal. Nessa direção, pois, continua Heidegger: 

A originariedade de uma interpretação filosófica se determina a partir 
da segurança específica, na qual a pesquisa filosófica se assegura de si 

                                                           
12 Cf. M. Heidegger. Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles. Stuttgart: Reclam, 2003, pp. 5-6. 
13 M. Heidegger. Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles, p. 8. No original: „Die Situation der 
Auslegung, als der verstehenden Aneignung der Vergangenen, ist immer solche einer lebendigen Gegenwart. 
Die Geschichte selbst, als im Verstehen zugeeignete Vergangenheit, wächst hinsichtlich ihrer Erfaßbarkeit mit 
der Ursprünglichkeit der entscheidenden Wahl und Ausformung der hermeneutischen Situation. Vergangenheit 
öffnet sich nur nach Maßgabe der Entschlossenheit und Kraft des Aufschlißenkönnens, über die eine Gegenwart 
verfügt.“ Aqui se faz importante pensar na metáfora de uma porta trancada (o passado), que somente pode ser 
aberta se alguém (a atualidade), decidido a abri-la, dispõe já da chave e usa da força nescessária para destrancá-
la e abri-la. A atualidade tem este poder frente ao passado. 



 35 

mesma e de sua tarefa. A representação que a filosofia tem de si mesma 
também já decide a postura de sua atitude fundamentalmente orientada 
na direção da história da filosofia.14 

 
A partir da conjuntura da situação hermenêutica é agora perguntado como, a partir 

dela, uma interpretação filosófica pode ser fornecida originariamente, de modo a, numa 

atualidade viva, abrir o passado como tal. Como a filosofia pode ter esse poder? De que 

maneira dispõe da chave para destrancar e abrir a porta do passado numa atualidade viva? 

Como se pode determinar a interpretação filosófica na medida desse poder de abertura da 

história? Aqui se vê já preparado o caráter de uma tarefa hermenêutica para a filosofia, sua 

função histórica, e a apropriação do metodo próprio para o exercício de tal função.  

Assim um esclarecimento da situação hermenêutica e da interpretação filosófica, diz 

Heidegger, cresce com a seguinte convicção: 

 
A pesquisa filosófica segundo seu caráter de ser – contanto que ela não 
se ocupe meramente por ser mediocremente formativa – é algo tal qual 
um “tempo” que nunca pode tomar emprestado de outro; mas também – 
desde que se tenha compreendido isto e seu possível sentido de 
realização no ser-aí humano – é algo tal que nunca quererá arrogar-se o 
direito de permitir e de poder diminuir a carga e aflição das questões 
radicais dos tempos advindos. A possibilidade efetiva de uma pesquisa 
filosófica chegada a ser para o passado a partir de seu futuro nunca 
pode ser instalada nos resultados como tais, mas funda-se na 
originariedade da questão jamais alcançada e concretamente preparada, 
que é capaz de, através dela, como problema modelo despertante, se 
constituir sempre numa nova atualidade.15 

 
Começa a se tornar pois decisiva a necessidade de levar em conta o “ente” em função do 

qual a pesquisa filosófica existe e para o qual a mesma desempenha uma determinada tarefa, e 

que se constitui ao mesmo tempo como seu “objeto” próprio, por assim dizer: o ser-aí 

humano, sua vida fática mesma, que no saber se encontra compreendida historicamente. 

Compreendê-lo em e a partir de sua história mesma, na pergunta pelo caráter de ser que aí se 

                                                           
14 Ibidem. No original: „Die Ursprünglichkeit einer philosophischen Interpretation bestimmt sich aus der 
spezifischen Sicherheit, in der philosophischen Forschung sich selbst und ihre Aufgaben hält. Die Vorstellung, 
die philosophische Forschung von sich selbst und der Konkretion ihrer Problematik hat, entscheidet auch schon 
ihre Grundhaltung zur Geschichte der Philosophie“. 
15 Ibiden, pp. 9-10. No original: „Philosophische Forschung ist ihrem Seinscharakter nach etwas, was eine ‚Zeit’ 
– sofern sie nicht lediglich bildungsmäßig darum besorgt ist – sich nie von einer anderen erborgen kann; aber 
auch etwas, das – so es sich und seinen möglichen Leistungssinn im menschlichen Dasein verstanden hat – nie 
mit dem Anspruch wird auftreten wollen, kommenden Zeiten die Last und die Bekümmerung radikalen Fragens 
abnehmen zu dürfen und zu können. Die Wirkungsmöglichkeit einer zur Vergangenheit gewordenen 
philosophischen Forschung auf ihre Zukunft kann nie in den Resultaten als solchen gelegen sein, sondern 
gründet in der je erreichten und konkret ausgebildeten Frageursprünglichkeit, durch die sie als Problem 
weckendes Vorbild stets neu Gegenwart zu werden vermag.“  



 36 

encontra em jogo,  se faz pois a tarefa da pesquisa filosófica em sua tarefa eminentemente 

hermenêutica de uma apropriação histórica. 

 
Assim – diz Heidegger – apropriação cuidadosa16 da história quer dizer 
porém – e muito mais para um presente, cujo caráter de ser é 
constitutivamente consciência histórica: compreender radical, que, 
respectivamente, instalou uma determinada pesquisa filosófica passada 
em sua situação e colocou  para esta sua preocupação fundamental; 
compreender não significa tomar pelo conhecimento constatado, mas 
repetir17 originalmente o compreendido no sentido da situação que 
mais propriamente lhe convém e no sentido do que nesta situação se faz 
compreendido.18 
 

Nisto se constituirá ademais e também de maneira fundamental o caráter propriamente 

crítico da pesquisa filosófica e a sua orientação, que na medida em que se constitui como 

crítica da história, não se orienta para esta numa crítica às opiniões constituídas no passado, 

mas se volta para o presente, no qual o passado é efetivo, ainda que não seja contudo 

propriamente compreendido no caráter de radicalidade da situação digna de ser posta em 

questão que ele constitui19. Tal concepção do significado da crítica na tarefa hermenêutica da 

filosofia, já aqui antecipada e prelineada, será ainda mais aprofundada nos termos da 

destruição da história da ontologia,  que  o projeto de Ser e Tempo prepara. A compreensão do 

retorno ao passado como re-petição das posições de fundo que se encontram em jogo nas 

questões levantadas pela pesquisa filosófica, como fruto de uma tomada de posição decisiva 

do ser-aí frente a si mesmo, é um princípio hermenêutico que neste trabalho nos 

preocuparemos de aprofundar exaustivamente, pois é algo que além de perpassar todo o 

projeto de Ser e Tempo como tal, desde sua preparação até o seu desenvolvimento nos escritos 

posteriores, é decisivo para a compreensão de uma tarefa hermenêutica para a filosofia. 

                                                           
16 O verbo alemão bekümern, aqui adjetivado, significa propriamente afligir, preocupar. Apenas por uma questão 
de estilo traduzimos simplesmente por cuidado. Mas è importante levar em conta que Heidegger tem em vista 
que trata-se de um cuidado pois carregado de atenção e profunda consideração, que não pretende diminuir o peso 
e aflição das questões radicais, mas, propriamente deixar-se afligir por elas. 
17 Este conceito, para nós consideravelmente significativo na apropriação do método hermenêutico no projeto 
filosófico heideggeriano, não deve ser pensado simplesmente como uma mera repetição, no sentido que 
entendemos geralmente, mas no sentido de certo modo metafórico de um “pedir de novo”, ou retomar, ir buscar 
novamente (como se pode traduzir ao pé da letra esse verbo em português). 
18 M. Heidegger. Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles, op. cit., p. 11, grifo do autor. No original: 
„So bekümmerte Aneignung der Geschichte besagt aber, und gar für eine Gegenwart, in deren Seinscharakter 
das historische Bewustsein konstitutiv ist: radikal verstehen, was jeweilen eine bestimmte vergangene 
philosophische Forschung in ihrer Situation und für diese in ihre Grundbekümmerung stellte; verstehen, das 
heißt nicht lediglich zur konstatierenden Kenntnis nehmen, sondern das Verstandene im Sinne der eigensten  
Situation und für diese ursprünglich wiederholen.“  
19 Cf. M. Heidegger. Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles, op. cit., p. 12.  



 37 

Desse modo, começa a ser fixado então um esclarecimento do método hermenêutico e 

da tarefa eminentemente histórica a qual se presta, à medida que se põe em função da 

pesquisa filosófica como tal, esta mesma compreendida em seu caráter eminentemente 

histórico, já que tem como objeto o próprio ser-aí humano em sua facticidade, historicamente 

determinado. Por isso diz Heidegger: “A fixação da posição de fundo histórica da 

interpretação amadurece a partir da explicação do sentido da pesquisa filosófica, cujo objeto 

foi determinado de maneira indicativa como a facticidade do ser-aí humano como tal.” 20 

 A partir de então, esta se torna a orientação fundamental da filosofia heideggeriana. A 

determinação do caráter de ser do ser-aí fáctico, além da determinação do horizonte a partir 

do qual o ser-aí fornece para si mesmo, historicamente, uma compreensão de ser, a saber, o 

tempo, é o que se tornará decisivo na pesquisa daqui por diante. Já nesse texto, que então 

analisamos, pode-se ver praticamente um prelineamento de toda a descrição fenomenológica 

do ser-aí em seu caráter de ser como Sorge (cura) e do seu sentido como Zeitlichkeit 

(temporalidade), que em Ser e Tempo será amplamente desenvolvida. A partir daí, o próprio 

conceito de tempo, que outrora se encontrava pensado unicamente em função da ciência 

histórica, é agora pela primeira vez diretamente pensado em função do existir mesmo como 

tal, e até como origem do caráter histórico desse existir, antes mesmo de que esse existir seja 

tomado como objeto pela ciência histórica. Já aqui, dirá Heidegger nessa direção 

expressamente: “a partir do sentido desta temporalidade se determina o sentido fundamental 

do histórico”21. Aqui, o horizonte da temporalidade aparece pela primeira vez compreendido 

sob a forma de poder favorecer a possibilidade de reapropriação do passado. 

 Nesta direção da determinação do filosofar através da execução de uma fenomenologia 

hermenêutica da facticidade, e a partir da compreensão prévia de seu objeto, a partir de um 

prelineamento do caráter de ser do ser-aí humano como existência fática e histórica no 

mundo, Heidegger começa a extrair então uma precisa compreensão do significado da 

ontologia e da lógica. Na medida em que a problemática filosófica se depara com o ser da 

vida fática, a fim de tomá-lo como sua questão própria, a filosofia é neste sentido ontologia 

fundamental; e na medida em que se encontra com o ser da vida fática no respectivo como 

compreendido e interpretado num determinado discurso que se apresenta como compreensão 

                                                           
20 M. Heidegger. Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles, op. cit., p. 12, grifo do autor. No original: 
„Die Fixierung der historischen Grundhaltung der Interpretation erwächst aus der Explikation des Sinnes der 
philosophischen Forschung. Als deren Gegenstand wurde anzeigenderweise bestimmt das faktische menschliche 
Dasein als solches“. 
21 Ibiden, p. 24, grifo do autor. No original: „ Aus dem Sinn dieser Zeitlichkeit bestimmt sich der Grundsinn des 
Historischen“. 
 



 38 

de si mesmo conceitualmente determinada, filosofia é, neste sentido lógica. Na medida em 

que reúne em si a tarefa de pensar isso com o que se depara, a hermenêutica fenomenológica 

da facticidade é, pois, ontologia e lógica em seu sentido original22. 

Concomitantemente, exige-se o recuo histórico à origem desse ser concebido com o 

qual se depara, e que, no fundo, é fruto do que originalmente foi compreendido no interior dos 

motivos e tendências de questões radicais, com as quais o ser-aí fático inquietou-se 

filosoficamente, antes de ser conceitualmente apreendido. Com tal inquietude a atualidade já 

não se depara mais, e o sentido de uma redescoberta da mesma consiste na tarefa “destrutiva” 

de uma filosofia hermenêutica fenomenológica, na tentativa de se apropriar da inquietude 

passada, que está na raiz de seu ser, outrora em questão e agora apenas conceitualmente 

determinado e apreendido. Nisto consiste a idéia da destruição (Destruktion), que já nesse 

texto começa a ser amplamente esboçada, e que incorpora a tarefa hermenêutica da filosofia 

em sua reapropriação histórica. 

Esta preocupação para com a determinação fundamental, histórico-temporal, da tarefa 

da filosofia tornou-se pois para Heidegger, como já o era para Husserl, decisiva. Na diferença 

de que para Heidegger está em jogo, além do caráter fenomenológico da pesquisa e sua 

orientação específica, levar em conta o ente em questão não como egoidade pura ou 

subjetividade transcendental, mas como o ser-aí fático, a vida fática como tal em sua 

determinação hermenêutica e histórica. 

A última preleção do semestre de verão de 1923 dada em Freiburg, que recebe o título 

de Ontologia (Hermenêutica da facticidade), vem não somente a reforçar a idéia do 

desenvolvimento de uma filosofia hermenêutica da facticidade, orientada para a constituição 

do ser da vida fática como tal, como também se interessa intensamente em reforçar o 

horizonte de preocupação com uma determinada situação do filosofar como tal e incentivar a 

proposta de lhe fornecer uma tarefa renovada de acordo com o que ela, ou o pensamento que 

questiona historicamente, tem ou deve ter de próprio. Na perspectiva de compreender o 

significado da filosofia como ontologia e levando já em conta o prelineamento do modo de ser 

da vida fática como tal, que a Interpretação fenomenológica de Aristóteles, a partir do que ele 

chamou nessa preleção de anúncio da situação hermenêutica, já havia amplamente 

desenvolvido, ainda que não à exaustão, como o fará em Ser e Tempo, Heidegger avalia a 

determinada situação da compreensão do significado vigente de ontologia, e questiona como o 

mesmo deve ainda ser compreendido na direção do que ele propõe, assegurando que: 

                                                           
22 Cf. ibidem, p.29. 



 39 

Os termos ‘ontologia’, ‘ontológico’ ... mencionam um perguntar e 
determinar dirigido ao ser enquanto tal; que ser e de que modo, isso 
queda totalmente indeterminado. 
Em memória do όν grego ‘ontologia’ significa também o tratamento de 
questões acerca do ser transmitidas pela tradição... 
Em tal ontologia, contudo, não se coloca de modo algum a questão 
sobre qual há de ser o campo do ser do qual se possa extrair o sentido 
do ser decisivo, aquele que permita dirigir toda a problemática. Dita 
questão lhe é desconhecida e, por isso mesmo, lhe resulta também 
distante até a própria procedência genética de tal sentido. 
A insuficiência fundamental da ontologia tradicional e atual é dupla: 1. 
... seu tema é o ser objeto, a objetividade de determinados objetos... e o 
mundo, porém não considerado desde o ser-aí e as possibilidades do 
existir, mas sempre através das diversas regiões de objetos... 2. o que 
disso resulta é que a ontologia fecha a si o acesso ao ente que é decisivo 
para a problemática filosófica: o ser-aí, desde o qual e para o qual ‘é’ a 
filosofia.23 
 

 Nessa direção, acentua-se cada vez mais a preocupação com a atitude do questionar e 

sua situação no estado vigente da filosofia, e faz-se ouvir em alto e bom tom a urgência de 

recuperar a vitalidade do caráter questionante da filosofia24 e a possibilidade de que esta possa 

ser reabilitada nessa direção de uma questionabilidade pensante, através de uma apropriação 

do método hermenêutico e orientada para o existir como tal em sua facticidade. É na medida 

em que a hermenêutica está em função da possibilidade de revitalização do que na filosofia 

está em questão, e na medida em que, a partir da situação hermenêutica, a filosofia pode 

fornecer a posição em que o ser-aí fático está, que a hermenêutica encontra o seu lugar como 

um método que seja apropriado ao filosofar. Por isso Heidegger acentua que “na 

hermenêutica o que se há de configurar primeiramente é a posição desde a qual seja possível 

perguntar, questionar de modo radical, sem deixar-se levar pela idéia tradicional de 

                                                           
23 M. Heidegger. Ontología (Hermenêutica de la Facticidad). Versión de Jaime Aspiunza. Madrid : Alianza 
Editorial, 1999, pp. 18-20. (GA, pp. 2-4), grifo do autor. No original: „... die Termini ‚Ontologie’, 
‚ontologisch’... bedeuten: ein auf Sein als solches gerichtetes Fragen und Bestimmen; welches Sein und wie, 
bleibt ganz unbestimmt. In Erinnerung an das griechische όν bedeutet Ontologie zugleich die auf dem Boden der 
klassischen griechischen Philosophie fortwuchernde epigonenhafte Behandlung überlieferter Fragen an das Sein. 
(...) In solcher Ontologie wird aber die Frage, aus welchen Seinsfeld der entscheidende und alle Problematik 
führende Seinssinn zu schöpfen sei, überhaupt nicht gestellt. Sie ist ihr unbekannt, und damit bleibt ihr auch 
selbst ihre eigene sinngenetische Abkunft verschlossen. Das grundsätzliche Ungenügen der überlieferten und 
heutigen Ontologie ist ein doppeltes: 1. Für sie ist von Anfang an Thema das Gegenstandsein, 
Gegenständlichkeit von bestimmten Gegenständen und Gegenstand für indifferentes theoretisches Meinen..., und 
allenfalls durch die Gegenstandsgebiete  hindurch die Welt, nicht aber aus Dasein und Daseinsmöglichkeiten; 
(...) 2. Was daraus entspringt: Sie verlegt sich den Zugang zu dem innerhalb der philosophischen Problematik 
entscheidenden Seienden: Dem Dasein, aus dem und für das Philosophie ‚ist’.“ (M. Heidegger. Ontologie 
(Hermeneutik der Faktizität). Gesamtausgabe. II. Abteilungen: Vorlesungen. Band 63. Frankfurt am Main: 
Vittorio Klostermann, 1988, pp. 1-3.  
24 Cf. ibidem, pp. 21-22 (No original, p.5). 



 40 

homem”25. Caracterizando este sentido funcional da hermenêutica como tal, a fim de que a 

filosofia dela se aproprie e cumpra a tarefa que lhe corresponde, ele ainda reforça dizendo que 

“a hermenêutica não é ela mesma filosofia; o que ela quisera é simplesmente submeter à 

‘consideração bem disposta’ dos filósofos atuais um assunto até agora relegado ao 

esquecimento.”26 

 Através de uma análise do já interpretado em sua ocasionalidade (Jeweiligkeit), a 

preleção avança procurando exprimir o modo objetivo como a filosofia e a consciência 

histórica fornecem para o ser-aí fático uma compreensão de si mesma tornada pública, através 

da qual o ser-aí assegura-se de si mesmo, assegurando-se de seu ser como tal. E acentua 

Heidegger que “o decisivo” é que essa seguridade sempre quer ser tida justamente por “algo 

objetivo” e nela, um determinado horizonte temporal determina o significado de sua 

compreensão:  

A consciência histórica faz que o ser-aí apareça no reino pleno de seu 
ser-que-tem-sido [Gewesenseins]27 objetivo; a filosofia, na 
inalterabilidade do ser-sempre-assim. Ambas colocam o próprio ser-aí 
perante seu presente máximo e puro. Na caracterização objetiva se põe 
em jogo a determinação do tempo. O porquê se haverá de explicar.28 

 
 Se na preleção anterior se prefigurava uma determinada compreensão do conceito de 

tempo em função da possibilidade de uma genuína reapropriação do passado, enquanto 

reapropriação do que na filosofia encontra-se propriamente em questão, projetando a 

possibilidade de uma genuína re-petição do que está na origem das questões radicais, sem 

querer aliviar o peso e a inquietude das respectivas posições em jogo nas questões, aqui 

aparece compreendido o significado desse mesmo horizonte temporal na perspectiva não da 

possibilidade do que está por ser reapropriado, mas na perspectiva do que já se encontra 

apropriado na atualidade do já interpretado da compreensão atual29. 

 Começam a jogar então aqui as duas orientações temporais, ou modos de ser possíveis 

do ser-aí no horizonte da temporalidade. Um que pode conduzir a uma reapropriação do que 

                                                           
25 M. Heidegger. Ontologia..., op. cit., p. 36. No original: „In der Hermeneutik wird erst der Stand ausgebildet, 
radikal, ohne überlieferten Leitfaden der Idee Mensch, zu fragen.“ (M. Heidegger, Ontologie.., op. cit., p. 17) 
26 Ibiden, p. 39. No original: „Die Hermeneutik ist selbst nicht Philosophie; sie möchte  den heutigen 
Philosophen lediglich einen bislang in Vergessenheit geratenen Gegenstand zur ‚geneigten Beachtung’ 
vorlegen.“ (Op. cit., p. 20). 
27 Talvez aqui poderíamos pensar no conceito de essência no sentido do το τι ην ειναι  aristotélico. 
28 Ibiden, p. 86. No original: „Das geschichtliche Bewußtsein läßt das Dasein begegnen im vollen Reichtum 
seines objektiven Gewesenseins, die Philosophie in der Unveränderlichkeit des Immersoseins. Beide bringen das 
Dasein selbst vor seine höchstmögliche und reine Gegenwart. Die Zeitbestimmung ist bei der gegenständlichen 
Charakteristik im Spiel. Warum, das muß verständlich gemacht werden.“ (Ibidem, p. 65). 
29 Vemos nessas exposições um prelineamento do que em Ser e Tempo será compreendido na diferença de uma 
temporalidade da historicidade própria e de uma temporalidade imprópria, que analisaremos mais adiante. 



 41 

na tradição há de próprio através de uma re-petição decisiva do que na mesma se encontra 

também decisivamente em questão. Outra que, encobrindo o que deve estar em jogo nas 

questões decisivas, se constitui apenas numa constatação publicamente divulgada dos feitos 

do passado, através das quais o ser-aí encobre o seu ser em questão para si mesmo, através de 

respostas prontas, “objetivamente comprovadas”, passando  os conceitos de mão em mão sem 

retomar a origem decisiva de sua formação em meio as questões decisivas.  

A partir dessas determinações poderá Heidegger tratar da necessidade de uma crítica 

histórica e da sua orientação decisiva30.  

 Já nessa preleção, como também na anteriormente por nós analisada, quedará 

esclarecido que “a desconstrução [da tradição] tem seu ponto de partida na desatualização do 

momento presente”31. O retorno ao passado, no sentido de uma re-petição decisiva do mesmo, 

tem em vista, contudo, apenas um retorno direto à filosofia grega como tal, e em particular, a 

Aristóteles, “para ver como o que era originário decai e queda encoberto, e para ver como nós 

estamos em meio a essa decaída”32. A orientação para a questão decisiva, que nessa re-petição 

está em jogo, e para um esclarecimento do horizonte temporal em que tal re-petição se faz 

possível, será somente posteriormente pensada. 

 
2.3. A compreensão do conceito de tempo na filosofia hermenêutica fenomenológica 

 

 A conferência proferida perante a Sociedade Teológica de Marburg de julho de 1924 é 

o primeiro trabalho de Heidegger que então começará a tematizar, ou para melhor dizer, a 

preparar o caminho para a tematização de uma compreensão explícita do conceito de tempo 

em função da vida fática como tal, em si mesma histórico-hermenêutica. É a partir de uma tal 

compreensão temporal que uma filosofia hermenêutica fenomenológica deverá empreender 

sua tarefa histórico-crítica de uma re-petição do que está decisivamente em questão na 

historicidade do ser-aí que interroga. 

                                                           
30 Cf. ibidem, p. 99. No original, pp. 74-75. 
31 M. Heidegger, Ontologie..., op. cit., p. 100. No original: „Die Abbau nimmt seinen Ausgang bei der 
Vergegenwärtigung der heutigen Lage.“ (Op. cit., p. 75). 
32 Ibiden. No original: „… um zu sehen, wie ein bestimmtes Ursprünglich zu Abfall und Verdeckung kommt, 
und zu sehen, daß wir in diesen Abfall stehen.” (Ibidem, p. 76, grifo do autor). Não é à toa que a preleção do 
semestre de verão de 1924 em Marburg tratará justamente dos Grundbegriffe der aristotelischen Philosophie 
(Conceitos fundamentais da filosofia aristotélica), praticamente seguindo a orientação decisiva que até então se 
esboçou de um retorno direto a Aristóteles. Lá se verá novamente determinado o princípio da re-petição como 
princípio fundamental da hermenêutica  e seu significado na tarefa filosófica e uma determinação do ser-aí 
fáctico e da temporalidade própria a partir do καιρός tematizado por Aristóteles. 
 



 42 

 Os aspectos decisivos abordados nesta conferência se constituem nas referências aos 

diferentes modos de compreensão da estrutura temporal em função do determinado modo de 

ser tematizado: o aspecto do tempo como plenitude, por referência ao eterno, típica da 

interpretação teológica paulina, na teologia cristã, não discutida, mas apenas apontada; o 

aspecto do tempo como “quanto” do movimento, presente na concepção físico-natural; e o 

aspecto do tempo tomado por referência à vida cotidiana fática, que fornece a possibilidade de 

sentido tanto da temporalidade físico-natural como da temporalidade histórica como tal em 

seus aspectos próprio e impróprio. 

A primeira coisa, da qual queremos nos incumbir a tarefa de nos afastar, é da 

interpretação – ao nosso ver não sempre esclarecedora e que nos mete em muitas confusões – 

que se dá à compreensão do tempo desenvolvida por Heidegger, alegando que o mesmo 

extraiu o conceito de temporalidade, do qual faz uso, da experiência teologal cristã do tempo 

e/ou da ética aristotélica, que se achou de rotular e univocizar através do conceito grego 

kairós, por oposição ao crónos33. Tal interpretação não só obscurece a origem da descoberta 

heideggeriana – o fenômeno do tempo como tal em suas várias determinações – (pois ou 

impede uma compreensão mais precisa da mesma ou a desvia em direções misticistas ou 

ainda a usa para atestar uma espécie de plágio não reconhecido), como se mostra em muitos 

casos desconhecedora do significado da experiência cristã do tempo e, a partir daí, encobre o 

seu significado originário, à medida que simplesmente o confunde com a experiência do 

tempo, cuja interpretação foi levada a cabo em termos filosóficos por Heidegger.  

Tal interpretação pode se prestar aos objetivos críticos projetados pelos autores que a 

desenvolveram34, mas não se torna esclarecedora da compreensão do tempo desenvolvida por 

Heidegger no caráter que lhe é próprio porque a obnubila ou pode talvez tornar estéril por 

carregá-la de preconceitos – estes nem sempre bem amplamente esclarecidos ou às vezes 

simplesmente univocizados na direção do tempo compreendido através do que pode ser 

considerado apenas uma de suas determinações (kairológica) –, nem dá a compreender a 

                                                           
33 Digo rotular porque nas próprias cartas paulinas a experiência teologal da temporalidade cristã não está fixada 
simplesmente pelo uso da palavra kairos, por oposição ao cronos. Para que se veja isto basta que se consulte e 
compare os textos, inclusive por Heidegger citados, da carta aos Gálatas 4,4 e aos Efésios 1,9. Ao se referir ao 
tempo  Paulo se utiliza no primeiro texto do termo χρονος, e no segundo, καιρος. Está em jogo na experiência 
paulina os dois aspectos do termo numa mesma experiência teologal, à qual se precisa ter atenção. Ao mesmo 
tempo seu caráter de definitividade e redenção salvífica nos termos da fé cristã e do messianismo profético 
isaítico não devem ser perdidos de vista. 
34 Aqui referimo-nos especificamente aos importantes estudos de: Françoise Dastur, Heidegger e a questão do 
tempo, tradução portuguesa de João Paz, Lisboa: Instituto Piaget, 1997, pp. 31s; John D. Caputo, 
Desmistificando Heidegger, tradução portuguesa de Leonor Aguiar para Textos e Letras, com revisão científica 
de Maria José Figueiredo, Lisboa: Instituto Piaget, 1998, pp. 20. 68-69. 76; e Marléne Zarader, A dívida 
impensada: Heidegger e a herança hebraica, tradução portuguesa de Sílvia Meneses para Textos e Letras, 
Lisboa: Instituto Piaget, 1999, p. 195-211 (este último bem mais amplo e detalhado). 



 43 

experiência teologal cristã do tempo, porque não a desenvolvendo de maneira propriamente 

teológica, acaba por confundi-la. A tal esclarecimento o próprio texto dessa conferência se 

presta de uma maneira muito clara e segura, ainda que não propriamente a desenvolva como 

tal, apesar de apresentar linhas muito claras para um possível desenvolvimento na experiência 

teológica cristã35. 

Nesta direção Heidegger inicia a sua conferência alertando que se poderia interpretar o 

tempo por referência à eternidade. Mas se assim o quisesse haveria que se empreender uma 

tarefa teológica que deveria levar em conta “o ser-aí humano como ser perante Deus, o seu ser 

temporal na sua relação para com a eternidade”36. E ademais, se esta teologia é caracterizada 

como tarefa da religião cristã, há que se levar em conta ainda que “a fé cristã deve ter em si 

mesma uma relação com algo que aconteceu no tempo, – como se ouviu, a um tempo do qual 

será dito: ele foi o tempo que ‘então foi o tempo plenificado...’.”37.  

Contudo, ele alega que não tomará esse caminho, tendo em vista que “o filósofo não 

crê” e que quando o mesmo questiona em torno do tempo “ele está então decidido a 

compreender o tempo a partir do tempo, ou seja, do αει, que se apresenta como eternidade,  

constituída, porém, como um mero derivado do ser temporal”38.  

Assegura então que sua investigação não é portanto teológica, não sendo também 

filosófica, se a filosofia for compreendida no sentido de uma tarefa que se propõe a “fornecer 

uma determinação sistemática universalmente válida do tempo”39, coisa que a orientação da  

conferência não pretende trazer à tona. Tratar-se-á, então, de oferecer uma interpretação que 

se situa em um solo, por assim dizer, pré-científico (vorwissenschaftlich). Aqui tentará então 

Heidegger de maneira consideravelmente explícita perguntar pelo tempo, na medida em que 

esta questão possa fornecer uma resposta através da qual “se tornem compreensíveis os 

diversos modos da temporalidade” e se deixe assegurar “desde sua origem, de uma possível 

conexão do que é no tempo com o que a própria temporalidade é.”40  

                                                           
35 Este tema poderá ser desenvolvido de maneira mais pormenorizada em outra oportunidade. 
36 M. Heidegger. Der Begriff der Zeit. Tübingen: Max Niemeyer Verlag, 1995, pp. 5-6. No original: „Erstens 
handelt die Theologie vom menschlichen Dasein als Sein vor Gott, von seinem zeitlichen Sein in seinem 
Verhältnis zur Ewigkeit.“  
37 Ibidem, p. 6. No original: „Zweitens soll der christliche Glaube an ihm selbst Bezug haben auf etwas, das in 
der Zeit geschah, – wie man hört zu einer Zeit, von der gesagt wird: Sie war die Zeit, ‚da die Zeit erfüllet 
war...’.“  
38 Ibidem, p. 6, grifo do autor. No original: „Der Philosoph glaubt nicht. Fragt der Philosoph nach der Zeit, dann 
ist er entschlossen, die Zeit aus der Zeit zu verstehen bzw. aus dem αει, was so aussieht wie Ewigkeit, was ist 
aber herausstellt als ein bloßes Derivat des Zeitlichseins.“  
39 Ibidem, p. 6. No original: „Die Abhandlung ist aber auch nicht philosophisch, sofern sie nicht beansprucht, 
eine allgemein gültige systematische Bestimmung der zeit herzugeben.“  
40 Ibiden, pp. 11-12. No original: „... der Frage nach der Zeit liegt daran, eine solche Antwort zu gewinnen, daß 
aus ihr die verschiedenen Weisen des Zeitlichseins verständlich werden, und daran, einen möglichen 



 44 

Isto significará precisamente perguntar pelo tempo a partir da compreensão do modo 

de ser do ente precisamente para o qual uma determinada compreensão do tempo se encontra 

em função e lhe confere determinadas possibilidades de ser. O tempo será perguntado em 

função do ser-aí mesmo, em sua vida fática e como tal histórica, para assim liberar uma 

compreensão do tempo como sentido do ser; e isso em função de um ente que precisamente 

não tem o caráter de ser no tempo como uma “coisa natural”, mas como aquele ser que 

propriamente temporaliza a partir de sua possibilidade relativamente a um fim (a morte), e 

assim está compreendido historicamente41. 

 O projeto de uma liberação da compreensão do conceito de tempo em função do ser-aí 

em sua vida fática e histórica, que se encontra à base de toda e qualquer questão decisiva da 

filosofia, pensado a partir da própria tarefa do filosofar como tal, começa portanto a ganhar 

fôlego, até desembocar na orientação que se tornará o fio condutor do projeto de Ser e Tempo, 

a saber, a questão para o sentido do ser em geral. Esse projeto avança, até que o tempo possa 

ser determinado como horizonte de toda e qualquer compreensão do ser em geral. 

 Um dos últimos trabalhos decisivos prévios a Ser e Tempo que vem a fornecer o 

caminho para a conquista dessa posição prévia do projeto, que incorpora em si uma colocação 

e um despertar para a questão do sentido do ser, tendo como meta provisória o tempo como 

horizonte de toda e qualquer compreensão do ser em geral, é a sua preleção do semestre de 

verão de 1925 dada na Universidade de Marburg, sob o título Prolegomena zur 

Phänomenologie von Geschichte und Natur42. O propósito e fio condutor desta preleção são 

delineados da seguinte maneira: 

 

Queremos chegar a expor assim a história e a natureza, de modo a que 
possamos visualizá-las antes de serem trabalhadas pelas ciências, de 
modo a que vejamos ambas realidades em sua efetividade mesma. Isto 
quer dizer, porém, conquistar um horizonte a partir do qual  a história e 
a natureza possam chegar a se constituir. Este horizonte deve ser ele 
mesmo um campo de constituição das coisas, a partir do qual a história 
e a natureza  emergem.  Da  liberação  deste   campo   trata   os 
‘Prolegômenos  para  uma  Fenomenologia  da  História  e  da  
Natureza’.  
 

                                                                                                                                                                                     
Zusammenhang dessen, was in der Zeit ist, mit dem, was die eigentliche Zeitlichkeit, von allem Anfang an 
sichbar werden zu lassen.“  
41 As conquistas já antecipadas nesta conferência e que terão um tratamento mais detido em Ser e Tempo não 
exporemos aqui, do mesmo modo como não expusemos dos outros textos já analisados, todos os elementos já 
contemplados, que em Ser e Tempo serão melhor aprofundados e mais amplamente abordados. Nosso objetivo é 
apresentar aqui este caminho preparatório em direção a essa obra e às orientações que acabaram por se tornar 
decisivas neste caminho para todo o projeto como tal. 
42 Cf. M. Heidegger. Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, op. cit., p. 1.  



 45 

Esta tarefa de liberação das conjunturas que se constituem ante à 
história e à natureza e a partir das quais elas extraem seu ser, tentamos 
levar a cabo nos caminhos de uma história do conceito de tempo.43 

  

Justamente neste projeto aparece explicitamente delineada a relação entre interpretação 

conceitual do tempo por referência à questão para a compreensão do ser do ente como tal. 

Torna-se explícito que:  

 
A história do conceito de tempo é... a história da descoberta do tempo 
e a história de sua interpretação conceitual, isto é, esta história é a 
história da questão para o ser do ente, a história da tentativa de 
descobrir o ente em seu ser, carregada da respectiva compreensão do 
tempo, do respectivo nível de elaboração conceitual do fenômeno do 
tempo.44 

 

 O projeto como tal dessa preleção é decisivo e interessante, além de 

consideravelmente vasto. Pois se estendia desde uma orientação introdutória ao caráter 

metódico geral da investigação, o que significava “uma determinação do sentido da pesquisa 

fenomenológica e sua tarefa”45, até a análise do fenômeno do tempo como tal e, tendo a partir 

daí analisado a história da interpretação conceitual do tempo em Bergson, Kant-Newton e 

Aristóteles, pretendia ainda, nessa base, elaborar o horizonte para a questão do ser em geral e 

do ser da história e da natureza em particular, o que constituía a finalidade da preleção46. E 

ficava aqui pois ainda aberto o caminho na direção do que o texto de habilitação de 1918 

estava interessado em trilhar, tendo em vista que a análise do fenômeno do tempo mesma se 

constituía como “preparação para a possibilidade de uma compreensão histórica”47. 

  

                                                           
43 M. Heidegger. Prolegomena..., op. cit., p. 7, grifo do autor. No original: „Wir wollen Geschichte und Natur so 
herausstellen, daß wir sie vor der wissenschaftlichen Bearbeitung sehen, daß wir beide Wirklichkeiten in ihrer 
Wirklichkeit sehen. Das besagt aber: einen Horizont gewinnen, aus dem heraus erst Geschichte und Natur 
abgehoben werden können. Dieser Horizont muß selbst ein Feld von Sachbeständen sein, aus dem sich 
Geschichte und Natur abheben. Von der Freilegung dieses Feldes handeln die ‚Prolegomena zu einer 
Phänomenologie von Geschichte und Natur’. Diese Aufgabe der Freilegung der Tatbestände, die vor Geschichte 
und Natur liegen und aus denen heraus sie ihr Sein gewinnen, versuchen wir auf dem Wege einer Geschichte des 
Zeitbegriffs in Angriff zu nehmen.“  
44 Ibidem, p. 8, grifo do autor.No original: „Die Geschichte des Zeitbegriffs ist... die Geschichte der Entdeckung 
der Zeit und die Geschichte ihrer begrifflichen Interpretation, d. h. diese Geschichte ist die Geschichte der 
Frage nach dem Sein des Seienden, die Geschichte der Versuche, das Seiende in seinem Sein zu entdecken, 
getragen von dem jeweiligen Verständnis der Zeit, von der jeweiligen Stufe der begrifflichen Ausarbeitung des 
Zeitphänomens“.  
45 Ibidem, p. 11, grifo do autor. No original: „eine Bestimmung des Sinnes der phänomenologischen Forschung 
und ihrer Aufgaben.“ 
46 Cf. Ibidem, p. 10-11. 
47 Ibidem, p. 10, grifo do autor. No original: „die Vorbereitung  für die Möglichkeit eines historischen 
Verstehens.“ 



 46 

Apesar do vasto alcance a que o projeto da preleção visava, a investigação foi contudo 

desenvolvida unicamente até a liberação do fenômeno do tempo como tal, não tendo sido 

tratada, portanto, a sua interpretação conceitual nem muito menos a análise desta no decorrer 

da história através de Bergson, Kant-Newton e Aristóteles. Desse modo, a elaboração do 

horizonte para a questão do ser em geral e da história e da natureza em particular fica assim 

em suspenso, vindo a poder ser de novo retomada somente no projeto de Ser e Tempo como 

tal. 

Este caminho aberto pela preleção se tornará decisivo para o projeto de Ser e Tempo. 

A liberação de uma compreensão do fenômeno do tempo e sua interpretação conceitual se 

tornou uma exigência, justamente porque Heidegger passou a perseguir a indicação de que é 

em função do tempo e da interpretação conceitual deste fenômeno que os diversos 

significados do ser se fazem compreendidos, isto é, é no horizonte do tempo que uma 

compreensão do ser se perfaz48. Assim é que o propósito de Ser e Tempo exigirá então que se 

alcance antes uma meta provisória: é preciso antes desdobrar uma resposta para a pergunta 

sobre o que é o tempo. Será preciso antes expor o horizonte em que a questão para o sentido 

do ser encontra o seu lugar e pode ser colocada. 

 O projeto de Ser e Tempo e a repercussão do mesmo em vários textos posteriores à 

obra como tal representam antes de tudo a tentativa de fornecer a interpretação do tempo 

como o horizonte de toda e qualquer compreensão do ser em geral, a exposição do horizonte 

que se apresenta como meta provisória para alcançar o propósito de uma elaboração concreta 

da questão do ser e de um despertar para o sentido da colocação dessa questão.49 

                                                           
48 Tal indicação será depois perseguida nas duas direções para as quais aponta, nominadas por Heidegger como 
„Zeitlichkeit“  e „Temporalität“ . 
49 Extremamente interessante é ainda no texto dessa preleção toda a análise preparatória, que já não será mais do 
mesmo modo discutida em Ser e Tempo, na qual está em jogo a discussão do sentido e tarefa da pesquisa 
fenomenológica. Aí Heidegger não somente fornece uma interpretação dos conceitos extremamente relevantes 
para a fenomenologia, a saber, intencionalidade, intuição categorial e sentido do apriori, na direção que lhe 
convém, como também procura expor as tendências decisivas das pesquisas de Husserl, Dilthey e Scheler, as 
quais ele procura radicalizar. 



TERCEIRO CAPÍTULO 

O projeto de Ser e Tempo como tal e as tarefas que lhe correspondem 

 

Neste caminho para a elaboração do projeto de Ser e Tempo, a crítica fenomenológica 

e histórica foi radicalizada e amadurecida na direção da possibilidade de chegar a elaborar, de 

modo suficiente, a questão para o sentido do ser, segundo Heidegger ainda não questionada e, 

por isso mesmo, esquecida e assumida de modo historicamente impróprio na história da 

metafísica. Somente enquanto o pensamento puder movimentar-se na perspectiva da 

elaboração da questão para o sentido do ser, e não pela constituição de uma ciência do ser em 

sentido absoluto, como sugeria Husserl, é que verdadeiramente se pode reencontrar naquilo 

que a filosofia é, quer e deve ser, e naquilo que lhe confere sua própria especificidade e sua 

própria justificação. 

Nesta direção o propósito de Ser e Tempo consistirá na “elaboração concreta da 

questão para o sentido do ‘ser’”, tendo como meta provisória do tratado “a interpretação do 

tempo como o horizonte possível de toda e qualquer compreensão do ser em geral”1. É neste 

horizonte de colocação da questão para o sentido do ser, que Ser e Tempo é engendrado como 

projeto filosófico e é nesse horizonte que, num tal projeto, se pretende “despertar uma 

compreensão para o sentido dessa questão”2. 

Segundo Heidegger, se faz necessário preparar esse despertar para o sentido da 

questão justamente porque, “embora nosso tempo se arrogue o progresso de afirmar 

novamente a ‘metafísica’, a questão aqui evocada caiu no esquecimento”3. Este despertar para 

o sentido da questão não se configura, contudo, como uma re-elaboração de uma ciência do 

ser em sentido absoluto como sugeriu Husserl, mas, como o próprio Heidegger o diz, “nós nos 

consideramos dispensados dos esforços para desenvolver novamente uma 

γιγαντοµαχια περι της ουσιας” 4.  

O que se pretende, pois, antes de tudo, é posicionar-se no horizonte desse 

esquecimento histórico da questão e despertar a existência para o sentido de colocá-la. 

                                                           
1 Heidegger. Ser e Tempo, p. 24, grifos do autor.  No original: „Die konkrete Ausarbeitung der Frage nach den 
Sinn von ‚Sein’ ist die Absicht der folgenden Abhandlung. Die Interpretation der Zeit als des möglichen 
Horizontes eines jeden Seinsverständnisses überhaupt ist ihr vorläufiges Ziel.“ (SZ, p. 1). 
2 Ibidem. No original: „... ein Verständnis für den Sinn dieser Frage zu wecken“. (SZ, p. 1). 
3 Ibidem, p. 27. No original: „Die genannte Frage ist heute in Vergessenheit gekommen, obzwar unsere Zeit sich 
als Fortschritt anrechnet, die ‚Metaphysik’ wieder zu bejahen.“ (SZ, p. 2). 
4 Ibidem, p. 27. No original: „Gleichwohl hält man sich der Anstrengungen einer neu zu entfachenden 
γιγαντοµαχια περι της ουσιας.“ (SZ, p. 2). 
 



 

 

48 

Enquanto “questão metafísica”, a questão para o sentido do ser “deve desenvolver-se na 

totalidade e na situação fundamental da existência que interroga”5. 

Esta se tornou portanto a orientação e tarefa decisivas no pensamento heideggeriano 

elaborados no projeto de Ser e Tempo em termos do caráter eminentemente crítico que ele 

comporta, e da posição em que se situa. A partir da análise feita até aqui, podemos perceber o 

pretexto pelo qual Heidegger procura desenvolver de um modo diverso o questionamento 

filosófico. Nessa direção alguns elementos tornaram-se consideravelmente relevantes e nos 

dão uma orientação do que ele pensa que deva estar em jogo na filosofia de maneira decisiva, 

orientações essas que ele mesmo procurará seguir no desenvolvimento do projeto: 

1. Compreender o que a filosofia quer e deve ser e o que lhe confere a sua própria 

especificidade e justificação perante todo o saber, além disso tendo em vista a situação 

atual deste saber; 

2. Compreender a Filosofia em sua história não como uma série de abordagens ou visões 

de mundo da qual uma historiografia pode se apropriar de maneira objetiva, mas como 

um dos modos como o ser-aí colocado em questão e desenvolvendo-a, fornece para si 

mesmo uma compreensão fundamental de seu ser, que se projeta em cada 

comportamento com o ente e o ser como tal; 

3. Filosofar na perspectiva de um questionar histórico, que põe em movimento os 

aspectos decisivos de cada questão colocada, como um re-petir histórico do que está 

decisivamente em jogo nas questões levantadas e esquecidas; 

4. Recolocar o questionamento fundamental em vista do ente (ser-aí) desde o qual e para 

o qual se desenvolve toda a filosofia; 

5. Desenvolver uma compreensão para o ser e o sentido desse ente de modo a não tomá-

lo novamente como objeto, mas como raiz de toda e qualquer objetivação, isto é, 

interpretá-lo como ser-no-mundo-com-os-outros-e-para-a-morte (vida fática e a 

determinação histórica que está na raiz do sentido de seu ser como temporalidade); 

6. Incorporar ao trabalho filosófico o método adequado correspondente às tarefas que lhe 

são próprias; 

7. Tornar explícita uma compreensão do tempo como horizonte de toda e qualquer 

compreensão do ser em geral; isto significa: desenvolver ou apreender uma concepção 

do tempo, de tal modo que a sua estrutura possa ser compreendida em função do ser-aí 

em seu caráter eminentemente histórico. 

                                                           
5 Heidegger, Que é Metafísica, in: Heidegger, Coleção Os Pensadores, p. 51. 



 

 

 
 

 

SEGUNDA PARTE  

A apropriação da hermenêutica no projeto 

de Ser e Tempo e sua tarefa  



 

 

50 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

De acordo com a compreensão do que até aqui foi desenvolvido a respeito do contexto 

crítico em que o projeto de Ser e Tempo está situado, e levando em conta aquilo que está 

como base das questões decisivas do projeto, pretendemos agora discutir como se caracteriza 

em Ser e Tempo a apropriação do método hermenêutico em função do projeto como tal e do 

elemento crítico que comporta, e que significado tem esta apropriação para o projeto e para 

uma habilitação hermenêutica da tarefa da filosofia em geral. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



PRIMEIRO CAPÍTULO 

Pressuposição do significado do método hermenêutico para o projeto de Ser e Tempo 

 

Antes de tudo queremos ressaltar que neste trabalho compreende-se a hermenêutica 

por um lado e primeiramente como um método, isto é, um modo de comportar-se face ao que 

interpela sempre por uma interpretação compreensiva. Por outro lado, leva em conta o que 

Heidegger, em sua analítica existencial, fez desse método, na medida em que o considerou 

como a própria estrutura do compreender histórico existencial e que, somente por isso, se 

presta, ao mesmo tempo, a ser apropriado à pesquisa filosófica como tal, visto que esta tem 

como ponto de partida ecomo meta a ser atingida o próprio ser-aí histórico, à proporção que 

este é interpelado historicamente por uma interpretação compreensiva do seu ser, com o qual 

e em relação ao qual se comporta sempre ou de maneira indiferente ou de modo questionante 

e decisivo. 

 Compreendemos que em Heidegger essa apropriação-aplicativa da hermenêutica ao 

filosofar se orienta em duas direções: 1) em relação a uma interpretação do ser que está em 

jogo na questão (o ser-aí) e, neste sentido, uma interpretação desse ente como aquele que, na 

medida em que é histórico, tem em seu ser a estrutura hermenêutica; 2) e em relação a uma 

interpretação desse ente, enquanto foi interpelado e forneceu uma resposta interpretativa de 

seu ser, a partir de si mesmo, às questões que são levantadas e que, uma vez respondidas, 

assinalam o projeto de ser histórico que se põe como horizonte desses questionametos, em 

cada comportamento seu face ao ente e ao seu ser como tal. Neste sentido é que se fala aqui 

em uma Filosofia Hermenêutica, ou em uma habilitação da tarefa da filosofia em termos 

hermenêuticos. 

 Não se trata pois de tentar lançar mão de uma hermenêutica filosófica, como o fez 

Hans-Georg Gadamer, por exemplo, de uma maneira bastante ampla e profunda na esteira da 

tentativa de Friedrich Schleiermacher, desenvolvendo uma espécie de teoria geral da 

compreensão1 ou uma interpretação da experiência hermenêutica como uma experiência 

                                                           
1 De fato assim ressalta Schleiermacher: “… quero reivindicar para ela [a hermenêutica] este domínio em sua 
totalidade e dizer que, em todo lugar onde houver qualquer coisa de estranho, na expressão do pensamento pelo 
discurso, para um ouvinte, há ali um problema que apenas pode se resolver com a ajuda de nossa teoria.” (F. 
Schleiermacher. Hermenêutica: arte e técnica da interpretação. Tradução brasileira de Celso Reno Braida. 
Petrópolis: Vozes, 1999, p. 31. No original: „ich möchte dieses Gebiet gern ganz für sie [die Hermeneitik] in 
Anspruch nehmen und sagen, überall wo es im Ausdruck der Gedanken durch die Rede für einen Vernehmenden 
etwas fremdes giebt, da sei eine Aufgabe, die er nur mit Hülfe unserer Theorie lösen könne.“ F. D. E. 
Schleiermacher. Hermeneutik. Nach den Handschriften neu herausgegeben und eingeleitet von Heinz Kimmerle. 
Vorgelegt am 12. November 1958 von Hans-Georg Gadamer. In: Abhandlungen der Heidelberger Akademie der 
Wisseschaften: Philosophisch-historische Klasse. Jahrgang 1959 – 2. Abhandlung. Heidelberg: Carl Winter 
Universitätsverlag, 1959, pp. 128-129.). E ainda na sua Introdução ao Compêndio de 1819, n. 3 da introdução: 



 52 

universal. Em Gadamer se põe em evidência o método pensado como experiência 

hermenêutica do mundo válida universalmente, e assim se fornece uma interpretação 

filosófica do método, ou seja, é levada a cabo uma Hermenêutica Filosófica. Em Heidegger, 

apesar de a analítica existencial fornecer uma compreensão fundamental da experiência 

hermenêutica do ser-aí, como ser-no-mundo-com-os-outros-e-para-a-morte, está em jogo uma 

apropriação do método que se põe em função da investigação filosófica, que para ele tem um 

caráter histórico interrogante, constituindo com isso uma Filosofia Hermenêutica2, tratando-se 

pois de uma apropriação do método na medida em que está em função da filosofia 

compreendida na perspectiva de uma tarefa de cunho histórico que lhe é própria. 

 Em Verdade e Método Gadamer diz que “Heidegger somente entra na problemática da 

hermenêutica e das críticas históricas com a finalidade ontológica de desenvolver, a partir 

dela, a pré-estrutura ontológica da compreensão”3. Contudo sentimo-nos impelidos a afirmar 

que não somente com essa finalidade. Heidegger de fato entra na problemática da 

hermenêutica e esclarece a pré-estrutura da compreensão e a libera das inibições ontológicas 

do conceito de objetividade das ciências, mas com a finalidade de poder alcançar aquilo que o 

projeto de Ser e Tempo prescreve: para um esclarecimento da estrutura ontológica do ente que 

questiona e está em questão na filosofia historicamente e para promover uma destruição da 

história da ontologia, levando a cabo uma re-petição das posições decisivas que estão em jogo 

                                                                                                                                                                                     
“Dado que as artes de falar e compreender se acham em relação mútua uma frente à outra, sendo porém o falar 
apenas o lado exterior do pensamento, a hermenêutica se situa em conexão com a arte de pensar e é, portanto, 
filosófica”. No original: „Da Kunst zu reden und verstehen einander gegenüber stehen, reden aber nur die äußere 
Seite des Denkens ist so ist die Hermeneutik im Zusammenhang mit der Kunst zu denken und also 
philosophisch.“. Schleiermacher. Hermeneutik, op. cit., p. 80). Apesar de se considerar superando 
Schleiermacher, na medida em que não articula a experiência hermenêutica somente no âmbito da tensão entre 
estranheza e familiaridade, compreensão e malentendidos, Gadamer encontra-se nessa esteira de constituir 
filosoficamente a experiência hermenêutica de maneira universal e como experiência total do mundo por meio da 
linguagem quando diz: “… a hermenêutica é um aspecto universal de filosofia”; e ainda, “… frente à experiência 
da arte e da história vimo-nos conduzidos a uma hermenêutica universal que atinge a relação geral do homem 
com o mundo.” (H.-G. Gadamer. Verdade e Método: traços fundamentais de uma hermenêutica filosófica, op. 
cit., pp. 688.689, grifo do autor). No original: „Hermeneutik ist... ein universaler Aspekt der Philosophie...“, e 
ainda, „Wir... wahren angesichts der Erfahrung von Kunst und Geschichte zu einer universalen Hermeneutik 
geführt worden, die das allgemeine Weltverhältnis des Menschen betraf.“ (Wahrheit und Methode: Grundzüge 
einer philosophischen Hermeneutik. Hermeneutik I, Gesammelte Werke, Band 1. Tübingen: Mohr, 1990, (GW 
1) pp. 479.480). 
2 Uma distinção entre filosofia hermenêutica e hermenêutica filosófica foi proposta por Otto Friedrich Bollnow 
em Festrede zu Wilhelm Diltheys 150. Geburtstag, in: Dilthey-Jahrbuch für Philosophie u. Geschichte der 
Geisteswissenschaften 2 (1984) p. 49ss., que se faz assim apresentada por Aloísio Ruedell: “... Otto Friedrich 
Bollnow propõe uma divisão básica entre hermenêutica filosófica e filosofia hermenêutica. Pela primeira 
entende ele a elevação à consciência filosófica do procedimento metódico da Filologia e das ciências históricas, 
enquanto que pelo segundo conceito ele designa o empenho da filosofia por um procedimento hermenêutico, em 
ser interpretação da realidade histórica.” (A. Ruedell. Da Representação ao Sentido; através de Schleiermacher 
à hermenêutica atual. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2000, pp. 10-11). 
3 H.-G. Gadamer. Verdade e Método, op. cit., p. 400. Grifo nosso. No original: „Heidegger ging auf die 
Problematik der historischen Hermeneutik und Kritik nur ein, um da aus in ontologischer Absicht die 
Vorstruktur des Verstehens zu entfalten.“ (GW 1, p. 270) 



 53 

nos questionamentos históricos levantados e nas respostas oferecidas, estruturando assim a 

possibilidade de desenvolver uma filosofia hermenêutica. 

Esta apropriação não tem o caráter de uma compreensão universal da experiência 

hermenêutica do mundo, senão esta na medida em que encontra uma função específica, 

vinculada a um determinado modo de compreender e interpretar o ser, a filosofia como tal, e à 

tarefa que, especificamente, num determinado instante histórico, lhe é conferida e assim 

nomeada. Nesse sentido, o método aqui apropriado não consistiria numa estrutura universal 

que pudesse ser aplicada da mesma forma na Teologia ou no Direito, ou nas Ciências 

Históricas em geral, que tivesse uma mesma forma aplicável aos diferentes objetos das 

ciências do espírito. Em cada uma destas ciências, está em função um determinado modo de 

apropriação hermenêutica, que, contudo, para compreendê-lo em sua estrutura, seria 

necessário levar em conta o que deve ser compreendido nessas ciências, que tipo de 

experiência nelas se encontra em jogo, de modo a que possa ser hermeneuticamente 

experimentada e historicamente apropriada.  

Heidegger leva a cabo a tentativa de expor o que se encontra em jogo para uma 

determinada tarefa específica da Filosofia como tal, para que possa ser experimentada 

hermeneuticamente, e somente a partir daí ele consegue identificar que estrutura tem essa 

determinada experiência de compreensão do ser determinada na filosofia, a partir da 

experiência ou atitude fundamental que nela está em jogo. Para podermos entender isso é 

preciso levar em conta que o como de cada apropriação histórica é também determinado por 

aquilo que deve estar em jogo em uma determinada experiência compreensiva a ser 

historicamente apropriada.  

Na apropriação do método hermenêutico constituído por Heidegger, não se pretende 

fornecer pois um mero esclarecimento de estruturas universais de compreensão do mundo, 

mas trata-se da tentativa de desenvolver uma tarefa crítica entregue ao filosofar ou à atitude 

filosófica como tal que se faz compreendida histórico-hermeneuticamente sob o crivo da 

atitude típica do filosofar: questionar. E esta experiência crítica fundamental do filosofar 

significa para Heidegger, como ele dirá mais tarde, “libertar e pôr em movimento o que 

repousa na questão e nela está preso”4, isto é: 

 

                                                           
4 M. Heidegger. Que é uma coisa? Doutrina de Kant dos princípios transcendentais. Tradução portuguesa de 
Carlos Morujão. Lisboa : Edições 70, 1992, p. 53. No original: „Geschichtlich fragen meint: das in der Frage 
ruhende und gefesselte Geschehen frei- und in Bewegung setzen.“ (M. Heidegger. Die Frage nach dem Ding: zu 
Kants Lehre von den Transzendentalen Grundsätzen. Gesamtausgabe II. Abteilung: Vorlesungen 1923-1944. 
Band 41. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1984, p. 47). 



 54 

pôr em movimento o íntimo acontecer inicial desta questão a partir 
dos seus traços-de-mobilidade mais simples, embora consolidados no 
repouso, acontecer esse que não se encontra algures em tempos 
obscuros, mas que está aí, em cada proposição, em cada opinião 
quotidiana, em cada aproximação em direção às coisas.5 

 

 Assim, é na vinculação direta com essa atitude do filosofar e da compreensão do que 

essa atitude significa historicamente, que se vai determinar o como da experiência 

hermenêutica, que na tarefa filosófica deve estar em função. Nessa direção é que o nosso 

trabalho procurará então avaliar: como Heidegger põe em movimento o íntimo acontecer 

inicial da questão que para ele se faz decisiva? Qual a estrutura do compreender que nela se 

encontra em jogo? Como essa estrutura se desinibe das objeções do método científico? Que 

estrutura tem que ter o conceito de tempo para entrar em função desse modo de compreensão 

e apropriação histórica de uma questão? Como se caracteriza esse tipo de apropriação 

filosófico histórica na compreensão, ou seja, o que se faz para esse tipo de compreender 

historicamente decisivo? No descortinar de uma resposta para essas questões é que poderemos 

encontrar aqui o modo como Heidegger se apropria do método hermenêutico na filosofia. 

                                                           
5 Ibidem, p. 54. No original: „Vielmehr gilt es, das anfängliche innere Geschehen dieser Frage nach seinen 
einfachsten, aber in einer Ruhe verfestigten Bewegungszügen in Gang zu bringen, ein Geschehen, das nicht 
irgendwo in grauer Zeiten Ferne von uns abliegt, sondern in jedem Satz und jeder alltäglichen Meinung, in 
jedem Zugehen auf die Dinge da ist.“ (Heidegger. Die Frage nach dem Ding, op. cit., p. 47). 



SEGUNDO CAPÍTULO 

A estrutura ontológica da compreensão  

e sua articulação com o questionamento filosófico 

  

 Enquanto um projeto que procura se constituir hermeneuticamente, Ser e Tempo parte 

de uma idéia do tipo de compreender tornado relevante na filosofia, e de como esse 

compreender deve se estruturar a ponto de poder co-responder historicamente à historicidade 

da compreensão. Para isto, tem-se em vista o que deve ser posto em evidência para o filosofar 

como tal, em sua atitude e tarefa próprias. 

 A partir do que se tornou decisivo na elaboração do projeto de Ser e Tempo e que 

expusemos na parte anterior de nosso trabalho1, Heidegger formula o seguinte conceito de 

filosofia: “a filosofia é uma ontologia fenomenológica e universal que parte da hermenêutica 

do ser-aí, a qual, enquanto analítica da existência, amarra o fio condutor de todo 

questionamento filosófico no lugar de onde ele brota e para onde retorna.”2  

 Nesta idéia de filosofia, um dos primeiros elementos do método hermenêutico que se 

constitui explicitamente, apesar de que aparece de uma maneira modificada em relação à 

tradição, é a estrutura circular da compreensão que uma tal idéia de filosofia perfaz, a qual se 

denomina círculo hermenêutico3. Se a idéia do círculo hermenêutico se constituía 

                                                           
1 Cf. Supra, pp. 39-40. 
2 M. Heidegger. Ser e Tempo. op. cit., I parte, §7, p. 69. No original: „Philosophie  ist universale 
phänomenologische Ontologie, ausgehend von der Hermeneutik des Daseins, die als Analytik der Existenz das 
Ende des Leitfadens alles philosophischen Fragens dort festgemacht hat, woraus es entspringt und wohin es 
zurückschlägt.“ (SZ, p. 38). 
3 O círculo hermenêutico aparece referido e explicado como princípio hermenêutico em Schleiermacher do 
seguinte modo, nos seus discursos acadêmicos lidos em 13 de agosto de 1829: “… para conduzir esta [a 
compreensão] a uma clareza, nós devemos primeiro… ter dado a uma idéia o seu justo valor, que o Sr. Ast 
parece ter tido antes de Wolf, … a idéia de que cada particular apenas pode ser compreendido por meio do todo 
e, portanto, toda explicação do particular pressupõe já a compreensão do todo.” E ainda nos seus discursos 
acadêmicos lidos em 22 de outubro de 1829 assinala : “O princípio hermenêutico, exposto e desenvolvido em 
várias direções pelo Sr. Ast, que assim como o todo seguramente é compreendido a partir do particular, também 
o particular apenas pode ser compreendido a partir do todo, é de tal alcance para esta arte, e tão indiscutível que 
já as primeiras operações não podem ser estabelecidas sem seu emprego, visto que uma grande quantidade de 
regras hermenêuticas repousam mais ou menos sobre ele.” (F. Schleiermacher. Hermenêutica, op. cit., pp. 46-
47). No original: „... um dieses [das Verstehen] zur völligen Deutlichkeit zu bringen, müssen wir erst, ..., einem 
Gedanken sein volles Recht angethan haben, den Herr Ast vor Wolf voraus zu haben sheint, ..., der Gedanke 
nämlich, daß alles einzelne nur verstanden werden kann vermittelst des Ganzen, und also jedes Erklären des 
Einzelnen schon das Verstehen des Ganzen voraussezt“. (F. Schleiermacher. Hermeneutik, op. cit., p. 141). E 
ainda: „Der von Herrn Ast vorgetragene und nach manchen Seiten hin ziemlich ausgeführte hermeneutische 
Grundsatz, daß wie freilich das Ganze aus dem Einzelnen verstanden wird, so doch auch das Einzelne nur aus 
dem Ganzen verstanden werden könne, ist von solchem Umfang für diese Kunst und so unbestreitbar, daß schon 
die ersten Operationen nicht ohne Anwendung desselben zu Stande gebracht werden können, ja, daß eine große 
Menge hermeneutischer Regeln mehr oder weniger auf ihm beruhen“. (Ibidem, pp. 141-142.). Gadamer chega a 
assegurar que essas teorias anteriores a Heidegger, baseadas nisto a que Schleiermacher desse modo sistematizou 
“restringem-se todas ao plano de uma relação puramente formal entre o todo e as partes. (…) Heidegger, ao 
contrário, em sua descrição do círculo da compreensão, insiste vigorosamente no fato de que a compreensão de 



 56 

anteriormente em torno do binômio todo-parte, na apropriação do método hermenêutico pela 

estrutura circular da compreensão do filosofar, para Heidegger o cículo se caracterizará a 

partir da própria colocação da questão para o sentido do ser, que se estrutura na compreensão 

filosófico-histórica que a recoloca. A estrutura circular da compreensão estará pois vinculada 

à própria atitude interrogativa característica do filosofar como tal e à repercussão que uma tal 

atitude carrega consigo, ou melhor, repercussão que põe em movimento o caráter existencial e 

histórico da questão como tal. 

 

2.1. A caracterização do círculo hermenêutico como uma repercussão existencial da questão 

do ser 

 

Começaremos pois por discutir em que medida e em relação a que o círculo 

hermenêutico é tematizado como um problema no seio da Analítica Existencial. Em seguida, 

tentaremos expor o seu significado para a estrutura hermenêutica do pensar filosófico que 

aqui está em jogo na colocação da questão. E ainda como, através da movimentação do 

pensamento em torno da estrutura circular do questionar, se deixa e faz ver o ser que nela está 

em questão, a saber, a existência como tal. 

 

2.1.1. O círculo hermenêutico e a acusação de círculo vicioso 

  

A questão do círculo hermenêutico principia como um problema do método de 

investigação no seio da Analítica Existencial. O primeiro momento em que o problema do 

círculo é colocado, já no início da Analítica4, apresenta o confronto com a objeção lógico-

formal do círculo vicioso. Tal objeção necessita ser desconsiderada sob pena de, com ela, não 

se poder entrar no campo da investigação, a saber, o campo da colocação explícita da questão 

em torno do sentido do ser, a qual requer antecipadamente uma explicação prévia do ente que 

põe a questão no tocante a seu ser. Trata-se pois de liberar uma posição para a estrutura 

circular da atividade hermenêutica à medida em que esta tem sua origem na própria estrutura 

da compreensão como tal. Visto que o tipo do compreender, que aqui está em jogo, é o 

compreender típico do filosofar, isto é, o questionar, é desde dentro dessa própria atitude que 

se fará ver a estrutura circular desse modo de compreensão e apropriação histórica. De início, 

                                                                                                                                                                                     
um texto não cessa jamais de ser determinada pelo élan antecipatório da compreensão” (Gadamer. O Problema 
da Consciência Histórica. Tradução de Paulo César Duque Estrada. Rio de Janeiro : Fundação Getúlio Vargas, 
1998, p. 65.). 
4 Cf. M. Heidegger. Ser e Tempo, §2, p. 33. (SZ, p. 7). 



 57 

acompanhemos Heidegger na exposição do problema em oito passos decisivos do 

desdobramento do mesmo já no início da analítica existencial: 

 

1. Exigência estabelecida pela questão do sentido do ser:  

 
Caso a questão do ser deva ser colocada explicitamente e desdobrada 
em toda a transparência de si mesma, sua elaboração exige... a 
explicação da maneira de visualizar o ser, de compreender e apreender 
conceitualmente o sentido, a preparação da possibilidade de uma 
escolha correta do ente exemplar, a elaboração do modo genuíno de 
acesso a esse ente. 

 

2. Repercussão ontológica da questão do ser: 

 
Ora, visualizar, compreender, escolher, aceder a são atitudes 
constitutivas de um determinado ente, daquele ente que nós mesmos, os 
que questionam, sempre somos. Elaborar a questão do ser significa, 
portanto, tornar transparente um ente – o que questiona – em seu ser. 
Como modo de ser de um ente, o questionamento dessa questão se acha 
essencialmente determinado pelo que nela se questiona – pelo ser. Esse 
ente que cada um de nós somos e que, entre outras, possui em seu ser a 
possibilidade de questionar, nós o designamos com o termo ser-aí 
[Dasein]. A colocação explícita e transparente da questão sobre o 
sentido do ser requer uma explicação prévia e adequada de um ente 
(ser-aí) no tocante a seu ser. 

 

3. Objeção lógico-formal: a acusação de círculo vicioso na investigação: 

 
Mas será que uma tal empresa não cai num círculo vicioso evidente? 
Ter que determinar primeiro o ente em seu ser e, nessa base, querer 
colocar a questão do ser, não será isso andar em círculo. Para a 
elaboração da questão, não se está já pressupondo aquilo que somente a 
resposta à questão poderá proporcionar? Ao se refletir sobre os 
caminhos concretos de uma investigação, é sempre estéril recorrer a 
objeções formais como a acusação de um ‘círculo vicioso’, facilmente 
aduzível, no âmbito de uma reflexão sobre os princípios. Essas objeções 
formais não contribuem em nada para a compreensão do problema, 
constituindo mesmo um obstáculo para se entrar no campo da 
investigação. 

 

4. Afastamento da objeção: 

 
De fato, porém, não há nenhum círculo vicioso no questionamento da 
questão. O ente pode vir a ser determinado em seu ser sem que, para 
isso, seja necessário já dispor de um conceito explícito sobre o sentido 



 58 

do ser. Não fosse assim, não poderia ter havido até hoje nenhum 
conhecimento ontológico, cujo fato não pode ser negado. 

 

5. Situação do ser na história da ontologia e alusão ao esquecimento da questão: 

 
Sem dúvida, até hoje, em toda ontologia, o ‘ser’ é pressuposto, mas não 
como um conceito disponível, não como o que é procurado. 

 

6. O caráter da pressuposição como uma visualização prévia do ser determinada pelo fato de 

sempre já existirmos numa compreensão do ser vaga e mediana: 

 
A ‘pressuposição’ do ser possui o caráter de uma visualização 
preliminar do ser, de tal maneira que, nesse visual, o ente previamente 
dado se articule provisoriamente em seu ser. Essa visualização do ser, 
orientadora do questionamento, nasce da compreensão cotidiana do ser 
em que nos movemos desde sempre e que, em última instância, 
pertence à própria constituição essencial do ser-aí. 

 

7. A investigação não assume um caráter lógico-dedutivo: 

 
Tal ‘pressuposição’ nada tem a ver com o estabelecimento de um 
princípio do qual se derivaria, por dedução, uma conclusão. Não pode 
haver ‘círculo vicioso’ na colocação da questão sobre o sentido do ser 
porque não está em jogo, na resposta, uma fundamentação dedutiva, 
mas uma exposição de-monstrativa das fundações. 

 

8. Caracterização do círculo como uma repercussão (Rückbezogenheit): 

 
Na questão sobre o sentido do ser não há ‘círculo vicioso’ e sim uma 
curiosa ‘repercussão ou percussão prévia’ do questionado (o ser) sobre 
o próprio questionar, enquanto modo de ser de um ente determinado. 
Ser atingido pelo questionado pertence ao sentido mais autêntico da 
questão do ser.5 

                                                           
5 M. Heidegger. Ser e Tempo, §2, pp. 33-34. No  original: „Wenn die Frage nach dem Sein ausdrücklich gestellt 
und in voller Durchsichtigkeit ihrer selbst vollzogen werden soll, dann verlangt eine Ausarbeitung dieser Frage... 
die Explikation der Weise des Hinsehens auf Sein, des Verstehens und begrifflichen Fassen des Sinnes, die 
Bereitung der Möglichkeit der rechten Wahl des exemplarischen Seienden, die Herausarbeitung der genuinen 
Zugangsart zu diesem Seienden. Hinsehen auf, Verstehen und Begreifen von, Wählen, Zugang zu sind 
Konstitutive Verhaltungen des Fragens und so selbst Seinsmodi eines bestimmten Seienden, des Seienden, das 
wir, die Fragenden, je selbst sind. Ausarbeitung der Seinsfrage besagt demnach: Durchsichtigmachen  eines 
Seienden – des fragenden – in seinem Sein. Das Fragen dieser Frage ist als Seinsmodus eines Seienden selbst 
von dem her wesenhaft bestimmt, wonach in ihm gefragt ist – vom Sein. Dieses Seiende, das wir selbst je sind 
und das unter anderem die Seinmöglichkeit des Fragens hat, fassen wir terminologisch als Dasein. Die 
ausdrückliche und durchsichtige Fragestellung nach dem Sinn von Sein verlangt eine vorgängige angemessene 
Explikation eines Seienden (Dasein) hinsichtlich seines Sein. 
Fällt aber solches Unterfangen nicht in einen offenbaren Zirkel? Zuvor Seiendes in seinem Sein bestimmten 
müssen und auf diesem Grunde dann die Frage nach dem Sein erst stellen wollen, was ist das anderes als das 



 59 

 A partir desta problemática – que quisemos acompanhar passo a passo – levantada em 

virtude de uma exigência da Analítica existencial de “andar em círculo”, como fazer ver que 

essa exigência imposta pela questão do sentido do ser e pela caracterização circular de seu 

método de investigação não se constitui de fato num ‘círculo vicioso’? Através de que 

elementos se pode, de maneira justa, afastar esta objeção formal? Que justificativa coerente e 

convincente pode nos dar uma investigação que se faz ré de uma tal acusação?  

De fato, Heidegger se vê pressionado pela lógica a responder com justeza a essas 

perguntas. Aqui pretendemos então mostrar que, se a situação hermenêutica, que consiste em 

se guiar numa estrutura de pensamento circular, evidencia-se de fato como uma necessidade 

ontológica, imposta pela própria questão do sentido do ser como raiz do projeto filosófico 

aqui vigente, e se o círculo hermenêutico possui de fato uma origem existencial, isto é, se é a 

existência mesma que, enquanto se projeta no modo de ser da investigação, só tem como 

caminho a percorrer o delineamento de uma estrutura circular, então poderemos alcançar uma 

justificativa convincente, pois poderemos eximir a investigação da acusação de que o círculo 

por ela instaurado se caracteriza como círculo vicioso.  

Para tanto, precisaremos esclarecer o significado ôntico-existencial de dois elementos 

fundamentais: 1) o significado do que Heidegger nomeia uma repercussão do questionado (o 

ser) sobre o próprio questionar como modo de ser de um ente determinado, lembrando ainda 

que este fato de ser atingido pelo questionado pertence ao sentido mais autêntico da questão 

do ser, isto é, é a própria questão quem instaura a repercussão; e 2) o modo como se dá essa 

repercussão através da caracterização da atitude existencial histórica de se apropriar da 

historicidade de sua compreensão de maneira questionante, através de uma posição 

                                                                                                                                                                                     
Gehen im Kreise? Ist für die Ausarbeitung der Frage nicht schon ‚vorausgesetzt’, was die Antwort auf diese 
Frage allererst bringen soll? Formale Einwände, wie die im Bezirk der Prinzipienforschung jederzeit leicht 
anzuführende Argumentation auf den ‚Zirkel im Beweis’, sind bei Erwägungen über konkrete Wege des 
Untersuchens immer steril. Für das Sachverständnis tragen sie nichts aus und hemmen das Vordringen in das 
Feld der Untersuchungen. 
Faktisch liegt aber in der gekennzeichneten Fragestellung überhaupt kein Zirkel. Seiendes kann in seinem Sein 
bestimmt werden, ohne dass dabei schon der explizite Begriff vom Sinn des Seins verfügbar sein müsste. Wäre 
dem nicht so, dann könnte es bislang noch keine ontologische Erkenntnis geben, deren faktischen Bestand man 
wohl nicht leugnen wird. Das ‚Sein’ wird zwar in aller bisherigen Ontologie ‚vorausgesetzt’, aber nicht als 
verfügbarer Begriff , – nicht als das, als welches es Gesuchtes ist. Das ‚Voraussetzen’ des Seins hat den 
Charakter der vorgängigen Hinblicknahme auf Sein, so zwar, dass aus dem Hinblick darauf das vorgegebene 
Seiende in seinem Sein vorläufig artikuliert wird. Diese leitende Hinblicknahme auf das Sein entwächst dem 
durchschnittlichen Seinsverständnis, in dem wir uns immer schon bewegen, und das am Ende zur 
Wesenverfassung des Dasein selbst gehört. Solches ‚Voraussetzen’ hat nicht zu tun mit der Ansetzung eines 
unbewiesenen Grundsatzes, daraus eine Satzfolge deduktiv abgeleitet wird. Ein ‚Zirkel im Beweis’ kann in der 
Fragestellung nach dem Sinn des Seins überhaupt nicht liegen, weil es in der Beantwortung der Frage nicht um 
eine ableitende Begründung, sondern um aufweisende Grund-Freilegung geht. 
Nicht ein ‚Zirkel im Beweis’ liegt in der Frage nach dem Sinn von Sein, wohl aber eine merkwürdige ‚Rück- 
oder Vorbezogenheit’ des Gefragten (Sein) auf das Fragen als Seinmodus eines Seienden. Die wesenhafte 
Betroffenheit des Fragens von seinem Gefragten gehört zum eigensten Sinn der Seinsfrage.“ (SZ, p. 7-8). 



 60 

(filosófica) que re-pete e põe em movimento de novo o que na questão está em jogo de 

maneira historicamente decisiva e renovada. 

Para chegarmos a esclarecer, na medida do possível, o significado dessa repercussão 

da questão do ser em Ser e Tempo, necessitaremos mostrar como se pode caracterizar esta 

repercussão do questionado sobre o próprio questionar e, em seguida, fazer ver como a 

repercussão é o modo de caracterização do círculo hermenêutico, que de modo algum pode 

ser confundido com um círculo vicioso, mas sim representa o próprio modo como se pode 

apropriar-se do método hermenêutico colocado, a serviço da tarefa filosófica, que se 

compreende como um questionar historicamente decisivo.  

 

2.1.2. O círculo hermenêutico como uma repercussão do questionado sobre o questionar 

 

A estrutura formal da questão do ser mostrou-se na Analítica Existencial como modo 

de ser do ente que nós mesmos somos, isto é, como modo de ser do ser-aí. A repercussão 

pode, nessa dimensão, ser caracterizada a partir de uma correspondência entre os elementos 

da estrutura formal da questão do sentido do ser, assumida na investigação, e as atitudes 

constitutivas da investigação como modos de ser do ser-aí, na procura de re-petir 

historicamente a colocação dessa questão, considerada fundamental na história da filosofia 

como tal.6 

Este primeiro caráter da repercussão, na passagem do primeiro para o segundo passo, 

que incorpora a exigência da colocação da questão do ser, levando em conta os elementos de 

sua estrutura formal e os “atos intencionais”, ou melhor, as atitudes que caracterizam o 

investigar como tal, isto é, os próprios elementos que incorporam a atitude7 de questionar 

como tal, e que se delineiam na colocação da questão, já traduz uma estrutura circular. Desse 

modo, aos elementos da estrutura formal da questão do sentido do ser, a saber, o questionado, 

o interrogado e o perguntado, correspondem atitudes constitutivas de uma investigação de 

caráter hermenêutico no âmbito do questionamento, como modos de ser do ente que nós 

                                                           
6 Cf. M. Heidegger. Ser e Tempo, op. cit., §1, p. 27 (SZ p. 2). 
7 É importante lembrar que estas atitudes, que de qualquer modo ainda quisemos nomear com ressalvas „atos 
intencionais“ que caracterizam as intenções em jogo na investigação como tal, isto é, o que se necessita e se quer 
alcançar como tal, tais atos, não são mais compreendidos “dentro” da consciência de um “eu puro”, ou melhor, 
como atos intencionais de um ego transcendental como no caso de Husserl, muito menos, como nem para 
Husserl, de um eu psico-físico. Aqui a idéia de existência como “vida fáctica” já se faz antecipada mesmo antes 
que a análise de sua estrutura seja desdobrada. Os atos que caracterizam a investigação são já pensados como 
atitudes projetivas do ser-aí como tal; tais atitudes projetivas constituem uma temporalização do ser-aí que 
investiga interrogando historicamente. Isso só se tornará melhor compreensível depois. 



 61 

mesmos somos. Talvez seja possível, para nós, vislumbrarmos essa correspondência e suas 

implicações.  

Ao questionado na questão, a saber, o ser, corresponde o modo de ser do ente que de 

fato “é” enquanto questiona. Neste “ser” enquanto questiona está expressa uma determinada 

situação ôntico-existenciária desse ente, já compreendida temporalmente (mas só 

posteriormente desdobrada e interpretada como atitude do ser-aí que num instante do destino, 

temporaliza propriamente e abre-se à sua própria historicidade de maneira decisiva).  

Ao perguntado no questionado, a saber, o sentido do ser, corresponde uma 

compreensão do ser vaga e mediana como modo de ser essencial do ser-aí enquanto ser-no-

mundo.  

Como ser diz sempre ser de um ente, o interrogado na questão do ser é o próprio ente 

que põe a questão, único a quem é possibilitado “ouvir” a questão, ser por ela atingido. A isto 

corresponde, como modo de ser do ser-aí, a escolha do e o acesso ao ente exemplar.  

O ente propriamente escolhido para pôr a questão e nela se pôr, à medida que a 

constitui em seu modo de ser, não é qualquer ente senão o que tem a possibilidade de ser 

atingido por ela, isto é, posto no cerne da questão, estar para ela voltado, ser por ela 

despertado e para ela dirigido, porque se mantém já sempre numa compreensão de ser. Desse 

modo, a escolha do ente exemplar não é, de forma alguma, aleatória; tal escolha, como modo 

de ser do ser-aí, é orientada pelo próprio ser-aí em seu modo de ser mais próprio.  

Assim, o ente interrogado na questão já deve se ter feito de algum modo acessível tal 

como é em si mesmo, a ponto de poderem ser apreendidos de um modo genuíno, sem 

falsificações, os caracteres de seu ser, independente de uma ‘pressuposição conceitual do ser e 

seu sentido’, mas sempre de-pendente da compreensão pré-ontológica do sentido do ser, esta 

já sempre enraizada na existência cotidiana, numa compreensão vaga e mediana do ser. Por 

ser, em seu ser, compreensão de ser, o ser-aí já está sempre na possibilidade e em condições 

de pôr a questão do ser.8  

O ser enquanto questionado repercute no modo de ser do ser-aí, ou seja, abre a 

possibilidade de torná-lo “visível” em seu ser. Ao pôr a questão do ser o ser-aí se põe em 

questão e é o ente que de modo privilegiado se põe em jogo na questão, no que diz respeito a 

seu ser e seu sentido. Nisto se constitui a natureza da repercussão do questionado (o ser) no 

próprio questionar (modo de ser do ente). Na investigação, como um projeto ôntico da 

existência que assume uma questão passível de investigação, o fato de voltar-se para a 

                                                           
8 Cf. M. Heidegger. Ser e tempo, op. cit., §2. Cf. tb. M. Heidegger. Prolegomena…, op. cit., §§16-17. 
 



 62 

questão, tendo sido por ela existencialmente atingido, e assumi-la propriamente, isto é, pô-la 

acedendo ao ente por “ela” escolhido de modo genuíno, tratar-se-á de uma decisão 

fundamental, sem a qual não é possível entrar no campo da investigação.  

Tal investigação tem que necessariamente se orientar por esta situação hermenêutica 

instaurada pela assunção da questão do sentido do ser. Para se chegar a pôr genuinamente a 

questão do sentido do ser, exige-se a entrada no círculo por ela instaurado: na assunção da 

questão do ser, o ente que põe a questão engaja nela seu próprio ser. Este ato de assumir a 

questão numa pesquisa, dispondo-se a seguir o que através dela se encaminha, ver-se-á 

depois, se constitui numa modificação existenciária do ser-aí, pois a investigação tem o 

caráter de um projeto existenciário que se orienta a partir da repercussão existencial que a 

questão do ser instaura. É esta repercussão que exige que, para se colocar a questão do ser, 

necessita-se primeiro um esclarecimento do modo de ser do ente que é atingido pela questão. 

Este ser atingido se caracteriza por um estar voltado para a questão e ser para ela dirigido. 

Nessa repercussão existencial, na qual o ser-aí é atingido pela questão, dá-se uma situação 

hermenêutica, que “impõe” ao investigador a orientação de um projeto, o qual analisa o 

sentido daquilo que repercute em seu ser, isto é, em sua existência mesma como seu modo de 

ser mais próprio. 

Assim, de modo algum o círculo hermenêutico da investigação, instituído 

existencialmente e assumido existenciariamente – aqui é necessário situar-se em meio à 

diferença estabelecida por Heidegger entre o caráter existencial e o caráter existenciário do 

ser-aí – na investigação ontológica, pode ser encarado como um círculo vicioso. Pois, de fato, 

o modo de acesso não se dá através de um método lógico-axiomático – o que Heidegger vai 

testificar no texto que acima citamos. O método lógico-axiomático deduz o ser em questão, 

através das categorias lógicas do entendimento, sempre tomando-o, antes de tudo, como 

objeto de investigação, isto é, como ser simplesmente dado dentro do mundo objetivo para 

uma consciência subjetiva (abrindo-se aqui já sempre previamente uma determinada 

compreensão do modo de ser desse ente que interroga). Não é isto o que acontece na 

circularidade hermenêutica. 

O modo de acesso ao ente interrogado na questão não pode orientar-se nos parâmetros 

da subjetividade moderna, numa razão operante que se utiliza ‘logicamente’ das categorias do 

entendimento para apreender ‘sem falsificações’ seus objetos de investigação. Isso não porque 

o procedimento lógico como tal não procede, ou que seja equívoco, ou que tenha que ser 

reformulado, mas porque a compreensão, que visualiza previamente o ser de uma 

subjetividade que tem diante de si um objeto, essa compreensão, ou pressuposição que está à 



 63 

base de outras investigações, é abandonada a partir da “visualização” de um ser cuja 

característica fundamental é existir historicamente. É na direção da exposição do modo de ser 

desse ente que a investigação então se encaminha, tendo obrigatoriamente que andar em 

círculo já que o que se pretendia era colocar a questão do ser, e terá antes, contudo, que já 

antecipar uma determinada compreensão do ser, que está em jogo nesse ente que questiona, 

antes mesmo de encontrar uma resposta para a questão que quer colocar a respeito do sentido 

do ser como tal e em geral. 

 

2.1.3. O círculo hermenêutico e a situação hermenêutica: colocar-se no círculo como   

          uma exigência ontológica 

 

 Constituída metodicamente por uma determinada situação hermenêutica, se faz 

característico da Analítica Existencial, que se orienta pela elaboração da questão do ser, o fato 

de co-responder ao modo de ser próprio do ente que se mostra em si mesmo e a partir de si 

mesmo antecipadamente colocado no cerne da questão, atingido por ela e para ela dirigido, de 

tal maneira que não se necessita dispor, de antemão, de um conceito explícito do ser para se 

deparar com o que caracteriza essencialmente o seu ser.  

O mero conceito de ser já não representa, pois, algo que determine seu sentido. Ser 

tornou-se, na história da ontologia, o conceito mais universal e mais vazio de sentido. No 

entanto é aquilo que a cada vez é sempre posto em questão e a cada vez é sempre 

compreendido em seu sentido e, dessa forma, de algum modo pressuposto.9  

                                                           
9 Heidegger procurará mais tarde testificar essa situação paradoxal do conceito de ser em sua Introdução à 
Metafísica ao demonstrar como a consideração gramatical da palavra ser e a consideração etimológica do sentido 
da palavra ser atestam “uma explicação suficiente para o fato donde partimos, i.e., para o fato de ser a palavra 
‘ser’ vazia e de significação flutuante” (M. Heidegger. Introdução à Metafísica. Tradução de Emanuel Carneiro 
Leão. ,p. 100. No original: „[Wir finden] eine zureichende Erklärung für die Tatsache, von der wir ausgingen, 
daß das Wort ‚Sein’ leer und von verschwebender Bedeutung sei.“ M. Heidegger. Einführung in die Metaphysik. 
Gesamtausgabe, II. Abteilung: Vorlesungen 1923-1944. Band 40. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 
1983, p. 79). Este fato não poderia se tratar, no entanto, de um mero problema lingüístico, como querem atestar 
os positivistas lógicos. Segundo Heidegger, o problema deve nos levar a interrogações que ele situa no nível da 
própria facticidade e historicidade do ser-aí como tal, e por isso ressalta mais adiante:“O fato, pois, de estarmos 
diante da palavra ‘ser’ na situação em que estamos, só confirma a sua iniludível facticidade. (...) Nisso se baseia 
a posição corrente da filosofia, que de antemão explica: a palavra ‘ser’ possuía significação mais vazia de 
conteúdo e por isso mesmo a mais extensa envergadura. (...) Por outro lado, não é menos certo, que nele não há 
nada mais que buscar. (...) Aqui só há uma possibilidade: reconhecer o mencionado fato da vacuidade da palavra 
e deixá-lo assim em paz. (...) Todavia, para mantermo-nos no vórtice de nosso ser Histórico (geschichtliches 
Dasein), assim como naturalmente somos sem sutileza alguma, para deixarmos o ente ser sempre o que é, 
devemos saber, de antemão, o que significa ‘é’ e ‘ser’.”(ibidem, pp. 103. 104. 105. No original: „Die Tatsache, 
daß es mit dem Wort ‚Sein’ so steht, wie es damit steht, verhärtet sich erst recht in ihrer unabweisbaren  
Tatsächlichkeit. (...) Darauf beruft sich doch das übliche Vorgehen in der Philosophie, indem es im vorhinein 
erklärt: das Wort ‚Sein’ hat die leerste und damit allumfassende Bedeutung. (...)... aber ebenso gewiß ist darin 
nichts weiter zu suchen. (...) Es bleibt hier nur die eine Möglichkeit, die genannte Tatsache der Wortleere 
anzuerkennen und so auf sich beruhen zu lassen. (...) Aber, wenn wir uns im Zuge unseres geschichtlichen Da-



 64 

Colocado no cerne da questão, o ser-aí se mostra, em seus modos de ser, em si mesmo 

e a partir de si mesmo existencialmente determinado em seu ser, na medida em que se move a 

cada vez numa compreensão do ser vaga e mediana, ainda que não disponha conceitualmente, 

senão compreensivamente, das idéias de ser e existência, antecipadas na compreensão pré-

ontológica da cotidianidade mediana. Situando-se na perspectiva aberta pela questão do 

sentido do ser, a Analítica Existencial (e neste sentido é preciso radicalizar e dizer: a própria 

existência compreendida como ser-aí) caracteriza tal atitude como uma situação 

hermenêutica, que nada mais é metodicamente senão um ato de colocar-se no círculo, 

característico da própria estrutura do investigar. Ela procura questionar historicamente a partir 

de uma determinada idéia do modo de ser do ente que a desenvolve, e cuja estrutura 

ontológica do mesmo tem que ser antes exposta, e não sobreposta sem os esclarecimentos 

prévios e devidos do que está em jogo na compreensão e concepção prévia deste ente que 

questiona.  

Esta é a atestação da situação circular irrevogável e que constitui um âmbito, em 

virtude do método que nela está em jogo, no qual a lógica de conseqüência não encontra mais 

um lugar, ou pelo menos terá que ser dispensada, tendo em vista que essa orientação metódica 

constituída hermeneuticamente cria um outro âmbito de investigação, cuja estrutura do 

compreender, e a própria estrutura do tempo, que em função desta se encontra, tornaram-se 

outras completamente diferentes das que estiveram em jogo até então para a investigação 

científica como tal. E isso não apenas em virtude da apropriação do método em si, mas da 

própria compreensão prévia do ser que nesta investigação está em jogo. O tipo de 

investigação filosófica de caráter hermenêutico não carrega consigo a mesma estrutura lógica 

da ciência positiva, e nem se pretende nela que o ente aqui em questão seja apreendido de 

maneira objetiva. Por isso Heidegger se fará ainda obrigado a acentuar no §63 da analítica: 

 
A ‘objeção do círculo’, levantada contra a interpretação existencial, 
quer dizer: a idéia de existência e a idéia de ser são ‘pressupostas’ e 
‘segundo elas’ interpreta-se o ser-aí para, então, se conquistar a idéia de 
ser. Mas o que significa ‘pressupor’? Será que com a idéia de existência 
se estabelece, de início, uma sentença a partir da qual se deduz, 
mediante regras formais de conseqüência, outras sentenças sobre o ser 
do ser-aí? Ou será que esse pre-supor possui o caráter de um projeto 
que compreende? Nesse caso a interpretação construída na 
compreensão daria a palavra ao que se deve interpretar para que ele 
mesmo decida como este ente fornece a constituição ontológica, em 

                                                                                                                                                                                     
seins halten, wie von selbst und ohne Grübelei, wenn wir das Seiende je das Seiende sein lassen, das es ist, dann 
müssen wir doch bei all dem schon wissen, was das heißt: ‚ist’ und ‚sein’.“ M. Heidegger. Einführung in die..., 
op. cit., pp. 80-81. 82). 



 65 

função da qual se abriu no projeto de maneira formal e indicativa? 
Será que no que concerne a seu ser, algum ente pode vir à palavra de 
outra maneira?   Na   comprovação  de  alguma  coisa,  a  analítica  
existencial  jamais  pode ‘evitar’ um ‘círculo’ porque ela não faz de 
modo algum, comprovações segundo as regras da ‘lógica de 
conseqüência’. Para pretensamente satisfazer o máximo rigor de uma 
investigação científica e evitar o ‘círculo’, a compreensibilidade coloca 
de lado nada menos do que a estrutura fundamental da cura. 
Originariamente constituído pela cura, o ser-aí já sempre precede-a-si-
mesmo. Sendo, ele sempre já se projetou para determinadas 
possibilidades de sua existência, projetando também, de forma pré-
ontológica nesses projetos existenciários, a existência e o ser. Pode-se 
então recusar esse projetar-se essencial à pesquisa que sendo, como 
toda pesquisa, um modo de ser da abertura do ser-aí, quer elaborar e 
conceituar a compreensão ontológica constitutiva da existência?10 

 

 A resposta a essa pergunta, apesar de não ser literalmente fornecida por Heidegger, 

teria então que ser evidentemente não. Existe para Heidegger uma necessidade ontológica, 

determinada pela própria constituição do ser aqui pressuposta em termos existenciais, de que, 

na interpretação existencial do ser-aí, a investigação se situe na circunferência do círculo 

hermenêutico. Por isso afirma ele ainda que, “ao invés disso [negar o círculo], deve-se 

concentrar o esforço em saltar, originária e integralmente, para dentro desse ‘círculo’, a fim de 

assegurar, ao ponto de partida da análise do ser-aí, uma visão plena do ser em círculo do ser-

aí.”11 

 Desse modo, o círculo hermenêutico se estabelece não como um procedimento lógico 

de princípio indevido, mas como uma exigência ontológica de caráter originário, ou seja, há  

de fato um tal ser assim  pensado, que é tomado pela investigação de maneira fundamental e 

                                                           
10 M. Heidegger. Ser e Tempo, §63, pp 107-108, grifo do autor. No original: „Der gegen die existenziale 
Interpretation vor vorgebrachte ‚Zirkeleinwand’ will sagen: die Idee der Existenz und des Seins überhaupt wird 
‚vorausgesetzt’ und ‚darnarch’ das Dasein interpretiert, um daraus die Idee des Seins zu gewinnen. Allein was 
bedeutet das ‚Voraussetzen’? Wird mit der Idee der Existenz ein Satz angesetzt, aus dem wir nach den formalen 
Regeln der Konsequenz weitere Sätze über das Sein des Daseins deduzieren? Oder hat dieses Voraus-setzen den 
Charakter des verstehenden Entwerfens, so zwar, daß die solches Verstehen ausbildende Interpretation das 
Auszulegende gerade erst selbst zu Wort kommen läßt, damit es von sich aus entscheide, ob es als dieses Seiende 
die Seinsverfassung hergibt, auf welche es im Entwurf formalanzeigend erschlossen wurde? Kann überhaupt 
Seiendes hinsichtlich seines Seins anders zu Wort kommen? In der existenzialen Analytik kann ein ‚Zirkel’ im 
Beweis nicht einmal ‚vermieden’ werden, weil sie überhaupt nicht nach Regeln der ‚Konsequenzlogik’ beweist. 
Was die Verständigkeit, vermeinend, der höchsten Strenge wissenschaftlicher Untersuchung zu genügen, mit der 
Vermeidung des ‚Zirkels’ zu beseitigen wünscht, ist nicht Geringeres als die Grundstruktur der Sorge. 
Ursprünglich durch sie konstituiert, ist das Dasein je schon sich-selbst-vorweg. Seiend hat es sich je schon auf 
bestimmte Möglichkeiten seiner Existenz entworfen und in solchen existenziellen Entwürfen vorontologisch so 
etwas wie Existenz und Sein mitentworfen. Kann aber dann dieses dem Dasein wesenhafte entwerfen der 
Forschung versagt werden, die, wie alle Forschung selbst eine Seinart des erschließenden Daseins, das zur 
Existenz gehörige Seinverständnis ausbilden und zu Begriff bringen will? (SZ, pp. 314-315) 
11 Ibidem, p. 109. No original: „Die Bemühung muß vielmehr darauf zielen, ursprünglich und ganz in diesen 
‚Kreis’ zu springen, um sich schon im Ansatz der Daseinanalyse den vollen Blick auf das zirkelhafte Sein des 
Daseins zu sichern.“ (SZ, p. 315). 



 66 

renovada. Ao mesmo tempo, a situação hermenêutica estabelecida na analítica do ser-aí 

prescreve um caráter existencial. O círculo hermenêutico nela constituído possui uma origem 

existencial que somente se tornará visível através de uma compreensão do modo de ser do ser-

aí. 

 O interessante, contudo, é que, a própria questão do sentido do ser permite por si 

mesma uma tal caracterização do modo de ser do ente que questiona e, assim, ao desenvolver 

o questionamento, promove um determinado projetar histórico-existencial, que Heidegger 

também compreende como situado num determinado horizonte temporal. E é justamente esse 

horizonte temporal do projetar que importa ser liberado como sentido do próprio ente, o qual 

importa ser, em seu ser, originariamente interpretado, a fim de que se possa colocar nesse solo 

a questão do sentido do ser. Assim se determina circularmente a tarefa da investigação: 

 
O que se busca é responder à questão do sentido do ser em geral e, 
antes disso, a possibilidade de   elaborar   radicalmente   essa   questão   
fundamentadora   de   toda ontologia. Liberar o horizonte em que o ser 
em geral é, de início, compreensível equivale, no entanto, a esclarecer a 
possibilidade da compreensão do ser em geral, pertencente à 
constituição desse ente que chamamos de ser-aí. Como momento 
ontológico essencial do ser-aí, a compreensão ontológica só se deixa 
esclarecer radicalmente caso o ente que a possua seja interpretado 
originariamente na perspectiva de seu ser12. 

 

 A situação hermenêutica instaurada pela questão do sentido do ser põe a investigação 

de caráter filosófico-hermenêutico e histórico-questionanate na possibilidade de visualizar 

originariamente a compreensão do ser do ente que nela se constata. Tal investigação exige, a 

partir do próprio questionamento por ela colocado, a  liberação do horizonte ou solo em que 

se encontra e se deixa pôr em movimento, isto é, a própria compreesão pré-ontológica do ser 

que subjaz à questão, a “estrutura” ontológica do próprio ser-aí como tal13. 

É essa compreensão pré-ontológica, portanto, que tem que ser sempre esclarecida. De 

fato, a questão do ser instaura um posicionamento que desperta o ente que põe a questão para 

o seu ser mais próprio, isto é, para sua constituição ontológica originária. Ora, colocada numa 

visão prévia da compreensibilidade do ser, a situação hermenêutica instaurada pela questão do 

                                                           
12 Ibidem, §45, pp. 9-10, grifo do autor. No original: „Gesucht wird die Antwort auf die Frage nach dem Sinn 
von Sein überhaupt und vordem die Möglichkeit einer radikalen Ausarbeitung dieser Grundfrage aller Ontologie. 
Die Freilegung des Horizontes aber, in dem so etwas wie Sein überhaupt zunächst verständlich wird, kommt 
gleich der Aufklärung der Möglichkeit des Seinsverständnisses überhaupt, das selbst zur Verfassung des 
Seienden gehört, das wir Dasein nennen. Seinsverständnis läßt sich als wesenhaftes Seinsmoment des Daseins 
jedoch nur dann radikal aufklären, wenn das Seiende, zu dessen Sein es gehört, an ihm selbst hinsichtlich seines 
Seins ursprünglich interpretiert ist.“ (SZ, p. 231). 
13 Cf. M. Heidegger, Ser e Tempo, op. cit., §4, p. 41. (SZ, p. 9). 



 67 

ser, possibilitou que a análise tenha tomado como fio condutor a existência, a qual, numa 

concepção prévia, se determinou como essência do ser-aí. Na perspectiva do seu ser, o ser-aí é 

originariamente o ente que existe. Possuindo um caráter existencial, a questão do sentido do 

ser só repercute no modo de ser “essencial” do ente que nós mesmos somos: na existência 

como caráter fundamental dos modos constitutivos de ser do ente que nós mesmos somos14. 

Que diz, no entanto, para Heidegger, existência, a tão discutida palavra na história da 

ontologia? Esta palavra, escolhida para designar o ser do ser-aí “não tem nem pode ter o 

significado ontológico do termo tradicional existentia” a qual “designa o mesmo que ser 

simplesmente dado (Vorhandenheit)” 15. A palavra existência está reservada única e 

exclusivamente para determinar ontologicamente o ser-aí. Enquanto modo de ser próprio do 

ente que nós mesmos somos, a existência, nos seu modos de ser e em seu sentido, é aquilo que 

pode ser pensado como constituição essencial do nosso ser como tal. Para podermos 

compreender esse caráter da questão do ser de despertar o ente que nós mesmos somos para o 

seu ser mais próprio, precisaremos expor o que, na Analítica, constitui esse ser mais próprio 

do ser-aí, despertado pela questão do ser. A re-petição da questão ontológica implica refazer 

de maneira renovada a experiência fundamental constatada na compreenão pré-ontológica do 

ser expondo o que nela se constitui, isto é, a constituicão fundamental do ser do ente que nela 

se projeta. 

 

2.2. A existência como caráter ontológico originário do ser-aí 

 

 2.2.1. A existência como estar-lançado 

 

A experiência hermenêutica de uma re-petição da questão do ser abre o ser-aí para 

aquilo que lhe é essencial, porque desperta o ser-aí para o seu ser mais próprio inobjetual. A 

projeção existencial da questão do ser é um projeto desenvolvido pela própria existência e tem 

nela mesma a sua repercussão. Projetando-se na investigação, que tem como atitude essencial 

a colocação da questão para o sentido do ser, em tal atitude questionante, a existência mesma 

se engaja de modo essencial. Mas o que é aqui essencial à existência? O que nela é mostrado a 

partir do questionamento do ser como algo essencial?  

                                                           
14 Cf. ibidem, §9, p. 77: “A ‘essência’ do ser-aí está em sua existência”. No original: „Das ‚Wesen’ des Daseins 
liegt in seiner Existenz.“ (SZ, p. 42, grifo do autor). 
15 Cf. ibidem, §9, p. 77 (SZ, p. 42). 



 68 

Na repercussão da questão do ser, a existência se mostra em si mesma e a partir de si 

mesma sem chão, isto é, simplesmente aberta no fato de que é e tem de ser. A questão abre a 

existência para o ser mesmo que a constitui (a questão e o questionado na questão); abre a 

existência para o que propriamente caracteriza a existencialidade; abre a existência em seu 

estar-lançado. Assim Heidegger o descreve: 

 
Esse ‘fato de ser’, caráter ontológico do ser-aí, encoberto em sua 
proveniência e destino, mas tanto mais aberto em si mesmo quanto mais 
encoberto, chamamos de estar-lançado em seu aí, no sentido de, 
enquanto ser-no-mundo, esse ente ser sempre o seu aí16. 

 

 Para bem compreendermos o sentido próprio em que algo como existência se faz 

tematizado na Analítica Existencial, faz-se inteiramente importante atermo-nos a este “fato de 

ser” como caráter ontológico do ser-aí17, o que anteriormente Heidegger caracterizava 

unicamente com o termo “vida fática”. Heidegger no-lo apresenta como “encoberto em sua 

proveniência e destino, mas tanto mais aberto em si mesmo quanto mais encoberto”. Que 

pode nos dizer o fato de que o estar-lançado (Geworfenheit) no “jogo do aí”, no “jogo” da 

cotidianidade que constitui o aí, a existência mantém-se encoberta em sua proveniência e 

destino? Pois parece um fato que, na nossa experiência cotidiana, damos sempre, pois já 

sempre temos, uma explicação para essas questões que são inegavelmente incômodas a nós. 

Sempre e a cada vez procuramos dispor de uma explicação plausível para respondermos de 

onde vimos e qual o nosso destino, para onde caminhamos. Que significa então dizer que o 

fato de ser, descoberto na Analítica, mantêm-se encoberto em sua proveniência e destino? O 

ser que é (em)-o aí (Dasein, ser-aí, estar-aí), está arrojado na existência sem saber como 

chegou a ela, por mais que se procure e até se constituam explicações racionais para esse fato. 

O ser-aí é ser-no-mundo-com-os-outros-e-para-a-morte, na lida e no trato característicos de 

seu cotidiano.  

Sendo sempre aí e movendo-se numa compreensão vaga e mediana de tudo o que é e 

dá-se numa conjuntura, em seu mundo, ao ser-aí se encobre, no entanto, o sentido de seu ser, 

que vaga e medianamente compreende na lida diária de seu cotidiano. O sentido do ser se 

encobre ao ser-aí, apesar de ele mesmo mover-se cotidianamente numa compreensão vaga e 

                                                           
16 Ibidem, §29, p. 189. No original: „Diesen in seinem Woher und Wohin verhüllten, aber an ihm selbst um so 
unverhüllter erschlossenen Seinscharakter des Dasein, dieses ‚Daß es ist’ nennen wir die Geworfenheit dieses 
Seienden in sein Da, so zwar, daß es als In-der-Welt-sein das Da ist.“ (SZ, p. 135). 
17 É importante observar que essa discussão se faz explícita na parte da Analítica em que a exposição se destina a 
mostrar a constituição existencial do aí (Da) do ser-aí, começando por mostrar o caráter ontológico da disposição 
(Befindlichkeit) a partir do fenômeno do humor (Stimmung). Só situados nesse ponto é que teremos condições de 
encontrar uma “razoável” determinação essencial do que na Analítica se denomina existência. 



 69 

mediana do ser, à medida em que “é” nos projetos existenciários que assume a cada dia em 

seu mundo, carregando sempre atrás de si seu horizonte de sentido, a saber, o tempo. 

O fenômeno existencial tomado para análise desse fato de ser do ser-aí numa 

compreensão do ser vaga e mediana, é o humor (Stimmung), compreendido onticamente como 

o fenômeno que mantém o ser-aí em seu aí, isto é, que mantém o ser-aí disposto em seus 

projetos existenciários cotidianos. Pois bem, o humor abre ao ser-aí o seu fato de ser entregue 

à responsabilidade de si mesmo. Põe o ser-aí em sua facticidade, na qual ele sempre se dispõe 

num humor, num estar aí de algum modo entregue à responsabilidade de seu ser. 

Mas, retomando a pergunta, que significa o fato de que estando aí o ser-aí mantém-se 

encoberto em sua proveniência e destino? Aqui precisamos certamente visualizar a posição da 

analítica em relação a essa descoberta. O humor não é aqui descrito como existencial para 

simplesmente nos dizer como, no mais das vezes, nos mantemos sustentados no mundo. O 

humor tem aqui um caráter mais originário e fundamental que uma simples condição desde a 

qual nos mantemos dispostos aos empreendimentos de nossa cotidianidade. Na perspectiva da 

questão do sentido do ser, o humor por ela instaurado abre o ser-aí em seu estar-lançado e 

entregue à responsabilidade de seu ser. O ser-aí é mantido encoberto em sua proveniência e 

destino, no modo como originariamente se mostra a existência. Existencialmente, a 

proveniência e destino se encobrem ao ser-aí a fim de que ele se entregue a si mesmo numa 

assunção do seu ser-lançado como possibilidade de ser. Assim explica Heidegger: 

 
No estado de humor, o ser-aí já sempre se abriu numa sintonia com o 
humor como o ente a cuja responsabilidade o ser-aí se entregou em seu 
ser e que, existindo, ele tem de ser. Aberto não significa conhecido 
como tal. E justamente na cotidianidade mais indiferente e inocente, o 
ser do ser-aí pode irromper na nudez ‘do que é e tem de ser’. A pureza 
‘do que é’ se mostra, enquanto a proveniência (Woher) e o destino 
(Wohin) permanecem obscuros. 
Mesmo que o ser-aí estivesse seguro na fé de seu ‘destino’ (Wohin) ou 
pretendesse saber a sua proveniência mediante um esclarecimento 
racional, nada disso diminuiria o seguinte fenômeno: o humor coloca o 
ser-aí diante do fato do seu aí que, como tal, se lhe impõe como enigma 
inexorável.18  
 

                                                           
18 M. Heidegger. Ser e Tempo, §29, pp. 189.190. No original: „In der Gestimmtheit ist immer schon 
stimmungsmäßig das Dasein als das Seiende erschlossen, dem das Dasein in seinem Sein überantwortet wurde 
als dem Sein, das es existierend zu sein hat. Erschlossen besagt nicht, als solches erkannt. Und gerade in der 
gleichgültigsten und harmlosesten Alltäglichkeit kann das Sein des Daseins als nacktes ‚Daß es ist und zu sein 
hat’ aufbrechen. Das pure ‚daß es ist’ zeigt sich, das Woher und Wohin bleiben im Dunkel. (...) Auch wenn 
Dasein im Glauben seines ‚Wohin’ ‚sicher’ ist oder um das Woher zu wissen meint in rationaler Aufklärung, so 
verschlägt das alles nichts gegen den phänomenalen Tatbestand, daß die Stimmung das Daß seines Da bringt, als 
welches es ihm in unerbittlicher Rätselhaftigkeit entgegenstarrt.“ (SZ, pp. 135. 136). 



 70 

O projeto hermenêutico fenomenológico de uma analítica existencial, enquanto uma 

investigação filosófica de caráter existencial, não se destina originariamente a tematizar a 

existentia no sentido do ser do ente simplesmente dado dentro do mundo, nem muito menos a 

compreender a existência sob esse caráter ontológico. A existência enquanto ser-no-mundo é 

ser-em-um-mundo de algum modo disposto faticamente e historicamente. A facticidade de 

um estar-lançado aí, aberto e desnudo no que é e tem de ser e encoberto em sua proveniência 

e destino, como o que é essencial à compreensão existencial, é o lugar em que se repercurte a 

questão do ser e toda questão filosófica fundamental. 

O caminho percorrido por Heidegger, pois, para chegar a pôr a questão do sentido do 

ser consistiu-se justamente em dois momentos provisórios vinculados à exposição do modo de 

ser do ente que põe a questão, e que acabou por constituir todo o trabalho desenvolvido em 

Ser e Tempo: 1)Esclarecer a estrutura ontológica constitutiva do ser-aí em sua existência 

como seu modo de ser mais próprio, que chegará a ser mostrada como cura (Sorge). 2)De-

monstrar a temporalidade como sentido do ser-aí. Isto significa conjuntamente mostrar o ente 

em seu ser e seu sentido; ou num outro modo que melhor indique a natureza do círculo 

hermenêutico, mostrar o sentido e o ser do ente que repercute a questão do sentido do ser para 

pôr nessa base, ou terreno preparatório, a questão. Postando-se desse modo no âmbito da 

questão, a Analítica Existencial em seu método hermenêutico fenomenológico, pretende 

deixar e fazer ver o ser-aí como colocado no cerne da questão e despertar a nossa existência 

histórica para o sentido dessa questão.  

Toda a descrição fenomenológica da estrutura ontológica constitutiva do ser-no-

mundo tem a pretensão de mostrar o modo de ser próprio do ek-sistir como “essência” do ser-

aí. Seus modos de ser são o ser-junto-ao-mundo (que caracteriza a ocupação com o ente intra-

mundano, isto é, a lida cotidiana em meio aos afazeres do dia-a-dia), o ser-com (que 

caracteriza a preocupação, no trato cotidiano com o outros, na consideração aos outros que 

conosco compartilham as tarefas e afazeres do dia-a-dia além dos projetos históricos) e o ser-

próprio (o que caracteriza o domínio da impessoalidade a qual no mais das vezes estamos 

entregues na existência cotidiana, isto é o quem-próprio-impessoal). Isto é o que se destina a 

mostrar a descrição fenomenológica dos quatro primeiros capítulos de Ser e Tempo. Tal 

descrição visa destituir o caráter substancial da antiga relação metafísica entre a “alma” e o 

“mundo”, que segundo Heidegger, encobriu e deturpou o fenômeno originário do mundo, que 



 71 

na medida em que constitui o ser-aí como ser-em(o)-mundo abre já com o seu ser a própria 

compreensão de ser.19 

No quinto capítulo de Ser e Tempo, Heidegger se dispõe a justamente tornar 

consciente essa exigência radical ao explicitar o conhecimento como uma modalidade do ser-

em como tal, mas, sem, no entanto, perder de vista ou deixar cair no esquecimento a estrutura 

originária do ser-no-mundo. “O ser-em é, pois, a expressão formal e existencial do ser do ser-

aí que possui a constituição essencial de ser-no-mundo.”20 

 Justamente a partir da descrição fenomenológica do ser-em como tal, a analítica 

existencial chegará a caracterizar o modo como se constitui essa experiência pré-científica do 

mundo do ser-aí, em que ele ao mesmo tempo vive e sabe que vive, isto é, à medida que existe 

na lida e no trato cotidianos e na compartilha dos projetos comuns, fornece para si mesmo a 

compreensão do ser que lhe é própria. O próprio conhecimento como tal aí se origina e daí se 

deriva numa modificação do comportamento pré-científico do ser-aí que passa ao 

comportamento científico21. Esta possui um caráter existencial e se dá na cotidianidade do 

ser-no-mundo, através dos existenciais que constituem a abertura do aí, e a partir da qual a 

questão do sentido do ser pode ser colocada. Nesta exposição se dá a constituição ontológica 

originária do ek-sistir como “essência” do ser-aí. “O ser-aí é a sua abertura”22. O que 

caracteriza esse estar-aberto do ser-aí? Assim podemos resumidamente apresentá-lo: ele se 

dispõe num determinado modo de sentir-se que compreende e projeta, que impele ou força um 

determinado compreender e projetar, um lançar-se a uma tarefa constituída sempre em um 

                                                           
19 Cf. M. Heidegger. Ser e Tempo, §12, p. 97. Gadamer vê nisso uma tendência do pensamento baseado na 
consciência histórica (que se fez hermenêutica), a qual desde o historicismo de Ranke e Droysen, passando por 
Dilthey e Husserl, acentuou-se consideravelmente, ao querer justificar o nexo percebido entre vida e saber como 
um dado originário e marcado pelo devir histórico e, desse modo, ao querer “posicionar-se por trás da atualidade 
da consciência que intenciona”, ao querer posicionar-se em “uma intencionalidade basicamente anônima, ou 
seja, não produzida nominalmente por coisa alguma, através da qual constitui-se o horizonte do mundo que 
abarca o universo do que é objetivável pelas ciências” (Gadamer. Verdade e Método, p. 374, grifo do autor. No 
original: „...hinter die Aktualität des meinenden Bewußtseins...“ (...) „Es ist eine grundsätzlich anonyme, d.h. 
von keinem mehr namentlich geleistete Intentionalität, durch die der alles umfassende Welthorizont konstituiert 
wird.“ H.-G. Gadamer, GW 1, p. 251). Neste sentido, para Gadamer, “somente Heidegger que tornou consciente, 
de uma maneira geral, a radical exigência que se coloca ao pensamento em virtude da inadequação do conceito 
de substância para o ser e o conhecimento histórico” (Ibidem, p. 369). No original: „Aber welche radikale 
Denkforderung in der Unangemessenheit des Substanzbegriffs für das geschichtliche Sein und historische 
Erkennen liegt, hat erst Heidegger zum allgemeinen Bewußtsein gebracht.“ (Gadamer, GW 1, p. 247). 
20 M. Heidegger.  Ser e tempo, op. cit., §12, p. 92. No original: „In-Sein ist demnach der formale existenziale 
Ausdruck des Seins des Daseins, das die wesenhafte Verfassung des In-der-Welt-seins hat“ (SZ, p. 54). 
21 O caráter dessa modificação foi também por Heidegger apontado e em vários momentos desenvolvido, mas 
não nos cabe aqui apresentar em que ela consiste. Para nós o enfoque se situa na experiência filosófica como tal 
e de como esta experiência se desenvolve a partir da constituição do ser-aí, e que vai consistir também numa 
modificacão existenciária. 
22 M. Heidegger, Ser e Tempo, op. cit., §28 p. 187, grifo do autor. No original: „Das Dasein ist seine 
Erschlossenheit“ (SZ, p. 133). 



 72 

determinado sentido, que se elabora e se expõe na interpretação estando articulado e aberto à 

possibilidade de expressão no discurso. 

 

2.2.2. A estrutura hermenêutica do existir como tal 

 

Os caracteres hermenêuticos da Disposição, Compreensão, Interpretação e Discurso 

são então por Heidegger interpretados como os existenciais que caracterizam o ser-aí em seu 

estar-aberto. 

O primeiro aspecto desse estar aberto acentuado por Heidegger é o caráter da 

disposição (Befindlichkeit), a partir do qual ele caracteriza o fato dos diferentes modos de 

sentir-se do ser-aí, que exprimem a cada vez o modo “como alguém está e se torna”23 em cada 

direcionamento seu em relação ao ente e ao ser; que exprimem de que maneira alguém se 

afina com os outros com quem convive, de que modo se encontra com os outros em função de 

algum afazer ou tarefa específicos, de que maneira se instala no contexto em que é chamado a 

estar com os outros em função de alguma coisa. A disposição confere ao ser-aí o fato de que 

em seu ser “... o ser-em como tal se acha determinado previamente em sua existência de modo 

a poder ser tocado...”24. Esta é uma das possibilidades fundamentais para a Hermenêutica 

como tal em sua tarefa, que se acha enraizada na própria constituição ontológica do ser-aí. Ela 

traz consigo a possibilidade de que se desperte, através de diferentes possibilidades de ser 

tocado, determinados modos de sentir-se, determinados humores. 

Uma orientação para a determinação do conceito de disposição é conseguida a partir 

do conceito aristotélico παθη, desenvolvido na Retórica, sobre a qual Heidegger explica que 

“ao contrário da orientação tradicional de retórica como uma espécie de ‘disciplina’, ela deve 

ser apreendida como a primeira hermenêutica sistemática da convivência cotidiana com os 

outros.”25 Neste sentido, o caráter da disposição se apresenta como uma possibilidade de ser 

trabalhada a partir de uma compreensão dos modos de sentir-se e estar, dos modos de afinar-

se do ser-aí em seu mundo e com o que nele vem ao encontro. Na atitude interpretativa da 

atividade hermenêutica como tal, o que não se fará diferente na tentativa heideggeriana de 

despertar um sentido para a questão do sentido do ser, a ser re-petida historicamente na 

                                                           
23 Ibidem, p. 188. No original: „wie einem ist und wird“ (SZ, p. 134). 
24 Ibidem, p. 192, grifo do autor. Cf. no original: „... das In-Sein als solches existenzial vorgängig so bestimmt 
ist, daß es in dieser Weise von innerweltlich Begegnendem angegangen werden kann.“ (SZ, p. 137). 
25 Ibidem, p. 193. No original: „Diese [die ‚Rhetorik’] muß – entgegen der Traditionellen Orientierung des 
Begriffes der Rhetorik an so etwas wie einem ‚Lehrfach’ – als die erste systematische Hermeneutik der 
Alltäglichkeit des Miteinanderseins aufgefasst werden.“ (SZ, p. 138). 



 73 

filosofia, “ o orador... necessita das possibilidades do humor para despertá-las e dirigi-las da 

maneira mais adequada”26. 

Como um constitutivo fundamental do ser-em como tal, que caracteriza o cotidiano 

habitar humano no mundo, a disposição é a que fornece ao ser-aí ao mesmo tempo: tanto a 

possibilidade de abrir-se ao mundo numa entrega à familiaridade com o mesmo, o que 

Heidegger caracterizará como um esquivar-se de si mesmo, decaindo no mundo, na medida 

em que se entrega à lida e trato cotidianos, sob o domínio da impessoalidade, deixando-se 

tocar pelo mundo27; como é a mesma que possibilitará, através do fenômeno da angústia, o 

estranhamento do mundo, abrindo a possibilidade de encontro com o seu próprio ser em si, 

que não retira o ser-aí de seu mundo, que lhe é constitutivo, mas desperta-o para sua 

possibilidade mais própria, isto é, retirando-o do domínio do impessoal. 

Vários fenômenos que caracterizam os estados de humor da disposição poderiam ser 

tomados para a sua análise. Heidegger, contudo, seguindo a trilha de Aristóteles28 e 

Kierkegaard29, tomará para a análise os fenômenos do Temor (Fürchten) e Angústia (Angst).  

Com o primeiro ganha ele o horizonte para destacar o caráter do modo de ser do ser-aí 

como cuidado e responsabilidade pelo seu próprio ser, chegando a caracterizar que  “apenas o 

ente em que, sendo, está em jogo o seu próprio ser, pode temer.”30 Teme-se o que ameaça. O 

sentir-se ameaçado do ser-aí caracteriza de maneira genuína o aspecto de que enquanto é no 

mundo o ser-aí vela por seu próprio ser e só por isso pode temer. O fenômeno do temor tem o 

caráter exemplar de mostrar como a disposição já deixa por si mesma o ente em seu ser a 

descoberto. Contudo, apesar de isso não diminuir o significado da experiência do temer, a 

orientação do temor é decisivamente voltada para o ente intramundano. O temer do ser-aí pelo 

seu ser é provocado, por assim dizer, por algo que lhe vem ao encontro dentro do mundo, e 

que como ameaça (Bedrohung) se faz descoberto. Assim é que Heidegger caracteriza “... o 

que se teme, o temer e o  pelo que se teme”31. 

 Já de acordo com as análises de Kierkegaard, algo diferente se passa com a Angústia. 

É essa mesma compreensão do sentimento de angústia que Heidegger toma para a análise, 

justamente com o interesse metódico de abrir uma compreensão do ser-aí em sua constituição 

                                                           
26 Ibidem, p. 193. No original: „Er [der Redner] bedarf des Verständnisses der Möglichkeiten der Stimmung, um 
sie in der rechten Weise zu wecken und zu lenken.“ (SZ, p. 139). 
27 Cf. Ibidem, p. 194. (SZ, p. 139). 
28 Cf. Aristóteles, Retórica B 5, 1382a 20 – 1383b 11, e também na Ética a Nicômacos Livro III, 1115a 1 – 
1117b 12, Aristóteles chega a tratar da experiência do temer quando se determina a caracterizar a virtude. 
29 Cf. Os textos de Kierkegaard Temor e Tremor e O conceito de Angústia. 
30 M. Heidegger. Ser e Tempo, op. cit., §30, p. 196. No original: „Nur Seiendes, dem es in seinem Sein um dieses 
selbst geht, kann sich fürchten.“ (SZ, p. 141). 
31 Ibidem, p. 195. No original: „... das Wovor der Fucht, das Fürch und das Worum der Furcht.” (SZ, p.140). 



 74 

existencial, como um poder-ser para possibilidades, à medida que o ser-aí é constitutivamente 

em seu ser tão só e simplesmente abertura para possibilidades de ser32. O fenômeno da 

angústia dá testemunho de que o ser-aí não pode ser apreendido como objeto intramundano, 

como uma coisa entre as coisas, mas como ser-em um mundo, como projeto lançado possível 

de ser e, ainda mais, fundamentalmente para Heidegger, como destino, o que caracteriza o seu 

fato de ser lançado também historicamente. Ele caracteriza um certo ser em função de, 

voltado para, que se lança ou se projeta a, nunca contudo destituído de significado, mas que 

justamente em cada direcionamento seu ao ente ou a seu próprio ser significa. Sempre 

sintonizado com o humor esse direcionar-se significante do ser-aí é o que constitui a própria 

estrutura do compreender (Verstehen) como tal. 

O contexto de referencialidade do ser-aí, que remete o ser-aí ao ente como tal ou à 

compreensão de seu ser como tal ou mesmo a uma compreensão do ser em geral, é constituído 

pela ação de  significar33.  Nesse contexto familiar, compreende-se sempre um ser-junto-a e 

um ser-com, em que um para-que e um em-função-de-que, em jogo em cada comportamento, 

já sempre se abrem significativamente, inclusive quando o projetar ou remeter-se a em 

questão se constitui sob a tarefa de investigar e fornecer uma interpretação de seu próprio ser. 

Por isso acentua Heidegger: 

 
Na familiaridade com o mundo, constitutiva do ser-aí e que também 
constitui a compreensão do ser do ser-aí, funda-se a possibilidade de 
uma interpretação ontológico-existencial explícita dessas remissões. Tal 
possibilidade pode ser apreendida expressamente quando o próprio ser-
aí assume a tarefa de interpretar originariamente o seu ser e suas 
possibilidades ou até o sentido do ser em geral.34 

 

Na familiaridade, seja por referência ao ente intramundano seja por referência ao seu 

próprio ser como tal ou ao ser em geral, “o ser-aí ‘significa’ para si mesmo, ele oferece o seu 

ser e o seu poder-ser a si mesmo para uma compreensão originária no tocante ao ser-no-

                                                           
32 Assim também Kierkegaard determinou o caráter da angústia: “… a angústia é a realidade da liberdade como 
possibilidade para a possibilidade”. Na tradução alemã de que nos utilizamos: “… Angst ist die Wirklichkeit der 
Freiheit als Möglichkeit für die Möglichkeit” (S. Kierkegaard. Der Begriff Angst. Eine einfache psychologisch-
hinweisende Überlegung in bezug auf das dogmatische Problem der Erbsünde von Virgilius Haufniensis. 
Tradução alemã de Gisela Perlet. Stuttgart: Reclam, 1996, Cap. I, §5, p. 50). 
33 Cf. Heidegger. Ser e Tempo, op. cit., §18, p. 132. (SZ, p. 87). 
34 Ibidem, p. 131-132. No original: „Wohl aber gründet die Möglichkeit einer ausdrücklichen ontologisch-
existenzialen Interpretation dieser Bezüge in der für das Dasein konstitutiven Weltvertrautheit, die ihrerseits das 
Seinsverständnis mit ausmacht. Diese Möglichkeit kann ausdrücklich ergriffen werden, sofern sich das Dasein 
selbst eine ursprüngliche Interpretation seines Seins und dessen Möglichkeiten oder gar des Sinnes von Sein 
überhaupt zur Aufgabe gestellt hat.“ (SZ, p. 86). 



 75 

mundo”35. Nisto se funda a própria tarefa de uma filosofia hermenêutica voltada tanto para a 

interpretação do ser-aí como tal em sua facticidade, como para a história de seu acontecer 

filosófico interrogante. A significância sempre compreendida é, pois, “o todo das remissões 

dessa ação de significar”36, constituída em cada comportamento do ser-aí como tal, inclusive 

na investigação. 

O mundo está presente como aquilo em função do qual o ser-aí é37. Neste “estar em 

função de...” o ser-no-mundo existente se abre como tal e é a essa abertura caracterizada em 

cada comportamento do ser-aí, isto é, em cada direcionamento seu em direção ao ente como 

tal, que se chama de compreensão. Por isso Heidegger diz: “A abertura da compreensão 

enquanto abertura de função e significância diz respeito, de maneira igualmente originária a 

todo o ser-no-mundo. Significância é a perspectiva em função da qual o mundo se abre como 

tal”38. Tal compreender não significa simplesmente um “saber de algo” mas um poder-ser, 

caracterizado como um contexto de significância, que está em função do próprio ser do ser-aí. 

Neste sentido também “algo que se sabe” está em função do ser-aí como tal como um poder-

ser, mas é este poder-ser que caracteriza o compreender e não o “saber de algo como tal”. 

Um contexto de significação, inclusive expresso na palavra, está sempre e a cada vez 

em função de um determinado poder-ser do ser-aí. Compreender é a abertura da significância 

que está em função de cada comportamento, atitude ou projeto do ser-aí como tal; e é em 

função de uma tal abertura ou possibilidade de ser que o mundo como tal se abre, isto é, na 

perspectiva desta abertura, encontrando aí o seu significado. Daí que Heidegger assegura:  

 
O que se pode na compreensão enquanto existencial não é uma coisa, 
mas o ser como existir. Pois na compreensão subsiste, existencialmente, 
o modo de ser do ser-aí enquanto poder-ser.(...) A possibilidade 
essencial do ser-aí diz respeito aos modos caracterizados de ocupação 
com o ‘mundo’, de preocupação com os outros e, nisso tudo, à 
possibilidade de ser para si mesma, em função de si mesma. (...) ... 
como existencial, a possibilidade é a determinação ontológica mais 
originária e mais positiva do ser-aí; assim como a existencialidade, de 
início, ela só pode ser trabalhada como problema. O solo fenomenal que 

                                                           
35 Ibidem, p. 132. No Original: „In der Vertrautheit mit diesen Bezügen  ‚bedeutet’ das Dasein ihm selbst, es gibt 
sich ursprünglich sein Sein und Seinkönnen zu verstehen hinsichtlich seines In-der-Welt-seins.“ (SZ, p. 87). 
36 Ibidem. No original: „Das Bezugsganze dieses Bedeutens nennen wir die Bedeutsamkeit.“ (SZ, p. 87, grifo do 
autor). 
37 Cf. No mesmo texto § 31, p. 198. (SZ, p. 142). 
38 M. Heidegger, Ser e Tempo... op. cit., §31, p. 198. No original: „Die Erschlossenheit des Verstehens betrifft 
als die von Worumwillen und Bedeutsamkeit gleichursprünglich das volle In-der-Welt-sein. Bedeutsamkeit ist 
das, woraufhin Welt als solche erschlossen ist.“ (SZ, p. 143) 



 76 

permite a sua visão oferece a compreensão como o poder-ser capaz de 
propiciar aberturas39. 

 
Tal caracterização da compreensão é antes de tudo fuga do determinismo histórico e a 

afirmação da liberdade do ser-aí humano como tal, concretizada sempre e a cada vez 

historicamente: “... para si mesmo, o ser-aí é a possibilidade de ser que está entregue à sua 

responsabilidade, é a possibilidade que lhe foi inteiramente lançada. O ser-aí é a possibilidade 

de ser livre para o poder-ser mais próprio”40. Assim é que se determina o modo desse ser que 

é poder-ser como compreender. É a própria compreensão que possui a estrutura existencial, 

denominada por Heidegger de projeto, encaminhando o ser-aí para a sua destinação, do 

mesmo modo que o encaminha para a significância41.  

Nessa estrutura fundamental se arraiga a situação circular em que o ser-aí sempre se 

encontra. Na medida em que o ser-no-mundo do ser-aí projeta um poder-ser que lhe pertence, 

na lida e trato cotidianos, ele também projeta uma determinada compreensão do ser em geral, 

antecipada nessa sua possibilidade de ser já vivenciada em um mundo. Por isso Heidegger 

volta a assegurar então que: “no projetar de possibilidades já se antecipou uma compreensão 

do ser. Ser é compreendido no projeto e não concebido ontologicamente”42. A compreensão é, 

pois, um projeto de ser sempre antecipado na vida fática cotidiana do ser-aí em função da qual 

ele sempre é e se encontra, em cada comportamento seu em relação ao ente enquanto tal, 

inclusive na investigação, tenha ela caráter científico ou filosófico, e isso historicamente43. 

 É na elaboração e preparação dessas possibilidades projetadas na compreensão que se 

constitui então a interpretação: 

 
O ser-aí projeta seu ser para possibilidades como compreensão. Esse ser 
para possibilidades, constitutivo da compreensão, é um poder-ser que 
repercute sobre o ser-aí as possibilidades enquanto aberturas. O projeto 
da compreensão possui a possibilidade de se elaborar em formas. 

                                                           
39 Ibidem, p. 198s. No original: „Das im Verstehen als Existenzial Gekonnte ist kein Was, sondern das Sein als 
Existieren. Im Verstehen liegt existenzial die Seinsart des Daseins als Sein-können. (...) Das wesenhafte 
Möglichkeit des Daseins betrifft die charakterisierten Weisen des Besorgens der ‚Welt’, der Fürsorge für die 
anderen und in all dem und immer schon Seinkönnen zu ihm selbst, umwillen seiner. (…) Die Möglichkeit als 
existenzial... ist die ursprünglichste und letzte positive ontologische  Bestimmtheit des Daseins; zunächst kann 
sie wie Existenzialität überhaupt lediglich als Problem vorbereitet werden. Den phänomenale Boden, sie 
überhaupt zu sehen, bietet das Verstehens als erschließendes Seinkönnen.“ (SZ, pp. 143s). 
40 Ibidem, p. 199, grifo do autor. No original: „…das Dasein ist ihm selbst überantwortetes Möglichsein, durch 
und durch geworfene Möglichkeit. Das Dasein ist die Möglichkeit des Freiseins für das eigenste Seinkönnen.“ 
(SZ, p. 144). O modo como isso historicamente se constitui através do fenômeno da decisão veremos depois. 
41 Cf. no mesmo texto, pp. 200s. (SZ, p. 145). 
42 Ibidem, p. 203. No original: „Im Entwerfen auf Möglichkeiten ist schon Seinsverständnis vorweggenommen. 
Sein ist im Entwurf  Verstanden, nicht ontologisch begriffen.“ (SZ, p. 147). 
43 É importante lembrar, contudo, que o modo de assunção ou temporalização da compreensão diferencia-se nos 
diferentes comportamentos. O modo dessa diferenciação avaliaremos apenas depois. 



 77 

Chamamos de interpretação essa elaboração. Nela a compreensão se 
apropria do que compreende. (...) Interpretar não é tomar conhecimento 
de que se compreendeu, mas elaborar as possibilidades projetadas na 
compreensão.44 

 

O modo dessa elaboração deve, contudo, diferenciar-se de acordo com a possibilidade 

antecipada em uma determinada atitude do ser-aí que compreende (quando interroga, por 

exemplo). E o modo de preparação e elaboração dessas possibilidades deve diferenciar-se 

também em função do que se pretende alcançar, quando se projeta uma possibilidade na 

compreensão. Interpretar é então preparar a possibilidade de assumir a compreensão projetada 

e até mesmo nela insistir. Desse modo, Heidegger entende que “... no que vem ao encontro 

dentro do mundo como tal, a compreensão já abriu uma conjuntura que a interpretação 

expõe”45. 

Tal conjuntura se arranja em torno dos modos do projetar compreensivo em que a 

interpretação se constitui ao apropriar-se de uma compreensão. Tais são: a posição prévia 

(Vorhabe), a partir da qual “a interpretação se move em sendo para uma totalidade conjuntural 

já compreendida”46; a visão prévia (Vorsicht), a partir da qual a interpretação sempre cumpre 

o desentranhamento do que está entranhado na compreensão “guiada por uma visão que fixa o 

parâmetro em função do qual o compreendido há de ser interpretado”47, e através da qual a 

interpretação “‘recorta’ o que foi assumido na posição prévia, segundo uma possibilidade 

determinada de interpretação”48; e a concepção prévia (Vorgriff), a partir da qual “o 

compreendido, estabelecido numa posição prévia e encarado numa ‘visão previdente’ torna-se 

conceito através da interpretação”49, assegurando com isso o fato de que na concepção prévia 

                                                           
44 M. Heidegger. Ser e Tempo, op. cit., p. 204 (Grifo do Autor). No original: „Das Dasein entwirft als Verstehen 
sein Sein auf Möglichkeiten. Dieses verstehende Sein zu Möglichkeiten ist selbst durch den Rückschlag dieser 
als erschlossener in das Dasein ein Seinkönnen. Das Entwerfen des Verstehens hat die eigene Möglichkeit, sich 
auszubilden. Die Ausbildung des Verstehens nennen wir Auslegung. In ihr eignet sich das Verstehen sein 
Verstandenes verstehend zu. (...) Die Auslegung ist nicht ist nicht die Kenntnisnahme des Verstandenen, sondern 
die Ausarbeitung der im Verstehen entworfenen Möglichkeiten.“ (SZ, p. 148). Obs.: Traduzimos a primeira frase 
desse trecho de maneira diferente da tradução de que nos utilizamos.  
45 Ibidem, p. 206. No original: „... mit dem innerweltlichen Begegnenden als solchem hat es je schon eine im 
Weltverstehen erschlossene Bewandtnis, die durch die Auslegung herausgelegt wird.“ (SZ, p. 150). 
46 Ibidem. No original: „Sie [die Vorhabe der Auslegung] bewegt sich als Verständniszueignung im 
verstehenden Sein zu einer schon verstandenen Bewandtinisgazheit.“ (SZ, p. 150). 
47 Ibidem. No original: „... unter der Führung einer Hinsicht, die das fixiert, im Hinblick worauf  das 
Verstandene ausgelegt werden soll.“ (SZ, p. 150). 
48 Ibidem, p. 207. No original: „Die Auslegung gründet jeweils in einer Vorsicht, die das in Vorhabe 
Genommene auf eine bestimmte Auslegbarkeit hin ‚anschneidet’.“ (SZ, p. 150). 
49 Ibidem. No original: „Das in der Vorhabe gehaltene und ‚vorsichtig’ anvisierte Verstandene wird durch die 
Auslegung begrifflich.“ (SZ, p. 150). 



 78 

“a interpretação sempre já se decidiu definitiva ou provisoriamente, por uma determinada 

conceituação”50. 

Estas possibilidades projetadas na compreensão e elaboradas pela interpretação é o que 

vai constituir o horizonte de sentido em que o ser-aí se encontra projetado. O sentido é, pois, 

“a perspectiva em função da qual se estrutura o projeto pela posição prévia, visão prévia e 

concepção prévia”51. O sentido previamente projetado favorece ao ser-aí a possibilidade de 

sua apropriação na compreensão ou recusa na incompreensão; o próprio ser do ser-aí e o ente 

que se lhe dá ao encontro “podem ser apropriados na compreensão ou recusados na 

incompreensão”52. 

 Tal elaboração das possibilidades projetadas na compreensão, que se apropria de ou 

recusa de maneira prévia um determinado sentido constituído já em sintonia com um estado 

de humor, não assentam na mudez de mecanismos. Ao contrário, as possibilidades projetadas 

na compreensão já são sempre articuladas na palavra, na linguagem. “A totalidade 

significativa da compreensibilidade vem à palavra”53. “O discurso (Rede) é pois a articulação 

da compreensibilidade” 54. As palavras, que neste concreto solo significativo estão enraizadas 

e mostram propriamente, por assim dizer, o seu sentido, vêm a determinar e exprimir 

significado, e isto num contexto preciso de referencialidade já articulado dentro da 

significância conjuntural da compreensão.  

O discurso, como articulação da compreensibilidade através da palavra, exerce uma 

função constitutiva para a existencialidade da existência que se projeta abrindo-se ao sentido 

de uma determinada conjuntura de significância articulada no projeto. É a esta conjuntura de 

significância que a atitude hermenêutica dá ouvidos. Justamente aqui encontram-se 

articuladas duas atitudes fundamentais possíveis do ser-aí, que articulam sua 

compreensibilidade através do dizer do discurso e se constituem justamente numa abertura 

básica para o sentido das possibilidades a ele inerentes: o silêncio e a escuta. A tomada de tais 

atitudes no projeto filosófico heideggeriano constituirão uma exigência fundamental para um 

projeto filosófico que procura desenvolver-se como uma filosofia hermenêutica, cuja 

concepção, método e tarefa procuramos aqui reconstituir. 

                                                           
50 Ibidem. No original. „... die Auslegung hat sich je schon endgültig oder vorbehaltlich für eine bestimmte 
Begrifflichkeit entschieden...“ (SZ, p. 150).  
51 Ibidem. No original: „Sinn ist das durch Vorhabe, Vorsicht und Vorgriff strukturierte Woraufhin des 
Entwurfs, aus dem her etwas als etwas verständlich wird.“ (SZ, p. 151). 
52 Ibidem. No original: „ ... kann im Verständnis zugeeignet sein oder dem Unverständnis versagt bleiben.“ (SZ, 
p. 151). 
53 Ibidem, p. 219, grifo do autor. No original: „Das Bedeutungsganze der Veständlichkeit kommt zu Wort“ (SZ, 
p. 161). 
54 Ibidem, p. 219, grifo nosso. No original: „Rede ist die Artikulation der Verständlichkeit.“ (SZ, p. 161). 



 79 

A compreensibilidade, que projeta possibilidades, articulada no discurso e elaborada e 

preparada na interpretação, em sintonia com o humor, que em cada projetar do ser-aí está em 

jogo, prepara, constitui e funda a atitude de ouvir como uma espécie de “escuta obediente”, a 

qual coloca o ser-aí em função do ser que nesse projetar está em jogo. Desse modo, para 

Heidegger: 

  

Escutar é o estar aberto existencial do ser-aí enquanto ser-com os 
outros. Enquanto escuta da voz do amigo que todo ser-aí traz consigo, o 
escutar constitui até mesmo a abertura primordial e própria do ser-aí 
para o seu poder-ser mais próprio. O ser-aí escuta porque compreende. 
Como ser-no-mundo articulado em compreensões com os outros, o ser-
aí obedece na escuta à co-existência e a si próprio, ‘pertencente’ a essa 
obediência. O escutar recíproco de um outro, onde se forma e elabora o 
ser-com, possui os modos possíveis de seguir, acompanhar e os modos 
privativos de não ouvir, resistir, defender-se e fazer frente a.55  

 

Aqui se faz de fundamental importância o significado da escuta como o estar aberto 

enquanto ser-com-os-outros. O ser-aí está na escuta aberto ao outro que lhe dirige a palavra. O 

outro é aquele que pode comunicar e de fato comunica. O próprio ser-com é formado e 

elaborado na escuta recíproca de um outro. Só assim o ser-aí é e pode ser co-participante de 

um projeto lançado, que pode ser encarado e defrontado a fim de poder pertencer-lhe como 

próprio ao ser relançado na escuta obediente e re-petido como projeto, ou simplesmente, na 

impropriedade,  descartado na pura indiferença de um determinado tomar sub-jetivo de um 

ob-jeto, que de fato já não se re-lança mais como pro-jeto. O outro a ser escutado deve estar 

sempre à altura do decisivo, à altura de uma de-cisão que projeta em liberdade. 

Tal determinação do escutar caracteriza a possibilidade do compreender hermenêutico 

como uma possibilidade aberta somente a quem já se encontra de um certo modo situado no 

projeto historicamente antecipado, com o qual o ser-aí pode sempre estar em alguma relação 

de filiação e que, somente por isso, é capaz de interpretar, re-petindo a possibilidade herdada, 

isto é, projetando e reelaborando a possibilidade que na historicidade da compreensão está em 

jogo como ser do ser-aí em de-cisão. 

                                                           
55 Ibidem, p. 222. No original: „Das Hören auf... ist das existenziale Offensein des Daseins als Mit-sein für den 
Anderen. Das Hören konstituiert sogar die primäre und eigentliche Offenheit des Daseins für sein eigenstes 
Seinkönnen, als Hören der Stimme des Freundes, den jedes Dasein bei sich trägt. Das Dasein hört, weil es 
versteht. Als verstehendes In-der-Welt-sein mit den Anderen ist es dem Mitdasein und ihm selbst ‚hörig’ und in 
diese Hörigkeit zugehörig. Das Aufeinander-hören, in dem sich das Mitsein ausbildet, hat die möglichen Weisen 
des Folgens, Mitgehens, die privaten Modi des Nicht-Hörens, des Widersetzens, des Trotzens, der Abkehr.“ (SZ, 
p. 163). 



 80 

“Somente quem já compreendeu é que poderá escutar”56. E o projeto como tal só pode 

acontecer e ser assumido como re-petição. O projeto é de novo compreendido apenas no re-

projetar da possibilidade herdada. Por isso se faz de fundamental importância a escuta do 

modo como isso pode ter sido uma vez lançado. Tal escuta é abertura ao outro. É assim que se 

pode de fato co-responder à historicidade da compreensão que se caracteriza de-cisivamente 

como projeto lançado. 

O silêncio, como uma atitude antecipatória da escuta, vem, nessa dimensão, a 

caracterizar-se como um determinado retirar-se da falação, para dar a entender o que é 

comunicado, o que deve fundamentalmente estar em jogo como projeto lançado57. “Como 

modo de discurso, o estar em silêncio articula tão originariamente a compreensibilidade do 

ser-aí que dele provém o verdadeiro poder ouvir e a convivência transparente”58. Na filosofia 

hermenêutica, pensada como um questionar historicamente, a convivência transparente a ser 

evidenciada é com o passado dessa atitude, conunicada sempre por uma alteridade em jogo; 

este passado não pode, de modo algum, ser tomado simplesmente como “algo que já passou” 

e “não nos pertence mais”, pois a atitude de questionar que se desenvolveu no passado 

constitui a origem fundante dos projetos de ser, dos quais hoje tomamos parte. Nesses 

projetos estamos, de qualquer modo, lançados, seja de maneira de-cadente, isto é, na simples 

entrega ao que caiu em circulação normal, cuja atitude não se torna transparente para si 

mesma; seja na indiferença, ou seja, na recusa da compreensão que só pode constituir-se 

como incompreensão; seja na re-petição, que nos recoloca ou reinstala no sentido e 

direcionamento do projeto lançado a ponto de podermos assumi-lo e re-peti-lo novamente. 

Com tal esclarecimento, tentamos ver em que consiste a estrutura hermenêutica do 

existir como tal, na medida em que, enquanto existe, é a preparação para a re-petição da 

projeção de possibilidades de ser, herdadas a partir do próprio questionar como tal, 

compreendido como uma atitude existencial. O colocar da questão como tal reconduz o ser-aí 

ao seu próprio modo de ser como projetar, cuja estrutura existencial é hermenêutica. Esta 

                                                           
56 Ibidem, p. 223. No original: „Nur wer schon versteht, kann zuhören.“ (SZ, p. 164) A liberdade na filosofia 
hermenêutica será pensada a partir disso como um libertar-se para a possibilidade decisiva herdada, através de 
um escutar que silencia – a  fim de não tomar na indiferença o que se faz comunicado pela decisão da alteridade 
que projeta historicamente na medida que filosofa e interroga – obedece ao horizonte aberto pelo direcionamento 
encaminhado pelo projeto historicamente lançado e procura re-petir a possibilidade projetada, por se sentir a ela 
pertencente. 
57 No projeto de uma filosofia hermenêutica a abertura para a possibilidade de recolocar a questão no modo em 
que ela brota, a partir da decisão antecipadora da morte, é que terá esse poder de silenciar, para escutar ao 
próprio horizonte por ela aberto. 
58 Heidegger, Ser e Tempo, op. cit., p. 224. No original: „Verschwiegenheit artikuliert als Modus des Redens die 
Verständlichkeit des Daseins so ursprünglich, daß ihr das echte Hörenkönnen und durchsichtige Miteinandersein 
entstammt.“ (SZ, p. 165). 



 81 

compreensibilidade que se projeta é, contudo, histórica, isto é, trata-se de uma 

compreensibilidade histórica que, em sintonia com o humor e articulada no dizer em palavras, 

pode ser re-elaborada e preparada como possibilidade a ser relançada e assim, compreendida 

no que propriamente lhe constitui. Contudo, para compreendermos essa dimensão histórica do 

projetar questionante em si, far-se-á necessário perguntar em primeiro lugar: que significado 

deve ter o conceito de tempo em função dessa atitude de questionar, capaz de re-petir as 

possibilidades projetadas herdadas historicamente? Tal pergunta descortina o horizonte da 

repercussão histórica da questão do ser. A partir dessa pergunta queremos agora visualizar em 

que sentido Heidegger compreende o tempo como horizonte da compreensão do ser, isto é, 

como a temporalidade se configura no sentido do ser do ser-aí, como tal existencial, e faz com 

que essa estrutura hermenêutica do ser-aí tenha um caráter histórico, na medida em que se 

projeta interrogando historicamente.  

 

2.3. A caracterização do círculo hermenêutico como uma repercussão histórica da questão do  

ser 

 

Com a caracterização do círculo hermenêutico como uma repercussão existencial da 

questão do ser, reencontramo-nos com a dimensão existencial do questionamento que 

interroga circularmente, na medida em que o caracterizamos como um projetar existencial, 

que se põe a si mesmo em questão, projetando uma determinada compreensão do seu ser que, 

no questionar, já se expõe, se impõe e se mostra como tal. Os elementos constitutivos, que se 

constituem em toda hermenêutica, a saber, um determinado modo de sentir-se, o 

compreender, o interpretar e o exprimir através de palavras, caracterizam a conjuntura 

existencial desse projetar que questiona, ao querer recolocar uma questão filosófica histórica. 

Esses elementos constituem a raiz do projeto, como modos de ser existenciais do ser-aí, 

também enquanto interroga.  

Contudo, além disso, Heidegger pensa justamente o horizonte temporal desse projetar, 

ou ainda melhor, a estrutura ou compreensão do tempo que está em funcão desse projetar que 

pretende recolocar uma questão histórica. Exige-se agora que pensemos, portanto, o horizonte 

que faz com que a recolocação da questão tenha uma repercussão histórica, apresentando uma 

segunda dimensão da caracterização do círculo hermenêutico como método apropriado pelo 

projeto filosófico de Ser e Tempo. Cabe-nos agora colocar a pergunta: que estrutura tem que 

ter o conceito de tempo para entrar em função desse modo de compreensão e apropriação 

histórica de uma questão?  



 82 

Toda a exposição da abertura originária do ser-aí em seu modo de ser essencial, isto é, 

na existência como projetar de possibilidades, como projeto de ser, procura caracterizar a 

nudez do que é e tem de ser, abertos na investigação que se orienta na perspectiva aberta pela 

questão do sentido do ser. Atingida pela questão, a investigação, como modo de ser do ente 

que nós mesmos somos, é forçada a entrar no círculo instituído pela repercussão da questão. 

Esta, a repercussão, se dá existencialmente, enquanto existência é o modo de ser próprio do 

ente que nós mesmos somos. Para Heidegger tornou-se decisivo que, existindo na 

investigação, o ser-aí projete ontologicamente a existência e o ser antecipados na 

compreensão de ser. Tal compreensão projetada, e que na interpretação tem suas 

possibilidades elaboradas, determina-se no horizonte do tempo, acontece como 

temporalização. 

Em seu ser encoberto, em sua proveniência e destino, o ser-aí compreende seu ser a 

partir de seu “aí” (Da). Esse “aí” não tem originariamente o caráter de um a cada vez agora no 

tempo do ser-aí, ao empreender os seus projetos existenciários – apesar de ser assim que 

costumeiramente se interpreta a execução de um projeto existenciário em relação ao tempo. 

Não é cada agora que determina a compreensão, mas, ao contrário, o horizonte temporal do 

ser-aí no qual cada agora de um projeto existenciário em realização se dá.  

A temporalização de um determinado horizonte temporal se caracteriza em modos. A 

temporalidade e historicidade, como existenciais, também têm na existência o seu modo de 

ser, o seu modo de dar-se, e é a partir desses existenciais constitutivos do ser-aí, a saber, da 

temporalidade e historicidade, e no horizonte aberto por eles, que um sentido do ser sempre se 

faz articulado numa compreensão de ser, antecipada numa compreensão pré-ontológica do 

ser, a partir da qual o ser-aí sempre se move em seus projetos, ainda que lhe seja estranho o 

sentido originário desse seu “movimento”.  

Neste tópico tentaremos, portanto, discutir como o tempo é interpretado em conexão 

com a existência fática e histórica do ser-aí, a ponto de que este constitua o seu horizonte de 

sentido e como este horizonte se caracteriza, à medida que o ser-aí se projeta filosoficamente, 

isto é, interrogando historicamente. 

 

 2.3.1. A apropriação do conceito de tempo como horizonte da compreensão de ser 

 

 O ser é compreendido no horizonte do tempo. Essa idéia, que se tornou para 

Heidegger decisiva, pode ser, contudo, compreendida sob aspectos diferentes. Não é à toa que 

ele procura apresentar pelo menos três conceitos diferenciados para apreender uma 



 83 

compreensão do fato do caráter de poder se apreender o ser no horizonte do tempo, ou o 

próprio ato de compreender o ser (compreensão de ser) no horizonte do tempo: 

Innerzeitlichkeit (intratemporalidade), Zeitlichkeit (temporalidade) e Temporalität 

(Temporalidade)59. 

Os dois passos fundamentais de Ser e Tempo com vistas a uma elaboração concreta da 

questão para o sentido do ser e a um despertar para o sentido dessa questão60 conduziram 

Heidegger a explicar a estrutura como do fenômeno do tempo em relação à compreensão de 

ser61, esta apresentada como um determinado modo do estar aí existente do homem no mundo 

em relação com as coisas, com os outros e consigo próprio, para dizer de maneira bem 

simples. Tal relação entre compreensão de ser e tempo foi compreendida a partir do conceito 

fenomenológico de horizonte e sua demonstração foi previamente interpretada por ele como 

meta provisória do tratado62.  

Os dois passos fundamentais que garantiriam essa demonstração seriam: 1) a análise 

do modo de ser do homem que, enquanto existe, é compreensão de ser no horizonte da 

temporalidade e 2) a tarefa de uma destruição da história da ontologia com base na 

                                                           
59 Traduzimos a diferença entre Zeitlichkeit e Temporalität unicamente através da primeira letra minúscula na 
tradução portuguesa para o primeiro termo e maiúscula para o segundo. Não se trata de falta de opção, mas do 
sentido e compreensão filosófica das próprias palavras de que dispomos na língua portuguesa. Na tradução 
brasileira de Sein und Zeit por Márcia de Sá Cavalcante, “Temporalität” está traduzida pelo termo 
“temporariedade” (Cf. Ser e Tempo, op.  cit., I parte, p. 311). Na tradução espanhola do Die Grundprobleme der 
Phänomenologie feita por Juan José García Norro, “Temporalität” está traduzida pelo termo “temporaneidad”, 
cujo correspondente em português seria “temporaneidade” (Cf. J. J. G. Norro, Prólogo à tradução. In: Martin 
Heidegger. Los Problemas Fundamentales de la Fenomenologia. Tradução de J. J. G. Norro. Madrid : Trotta, 
2000, p. 12). A opção técnica que aqui tomamos foi também tomada no trabalho de Françoise Dastur Heidegger 
et la question du temps (Cf. Françoise Dastur, op. cit., p. 48.). Para nós a questão de não optarmos por 
temporariedade ou temporaneidade se encontra no fato de que estas palavras possuem em nossa língua um 
determinado sentido, já também até de certo modo pensado filosoficamente na obra de Evaldo Coutinho, em 
especial em seu livro O Espaço da Arquitetura. Aí, por exemplo, o espaço do vão da arquitetura é pensado como 
sendo “intemporal-temporâneo” (Cf. Evaldo Coutinho. O Espaço da Arquitetura. São Paulo: Perspectiva, 1998, 
pp. 74-79). O significado dessa constatação do espaço como intemporal-temporâneo no pensamento de Evaldo 
Coutinho resguarda uma intuição fundamental em conexão com a espacialidade do existir. O significado dos 
termos temporal e temporâneo, aí pensados, guardam, contudo, uma referência muito mais ampla do que a 
simples diferença entre Zeitlichkeit e Temporalität, ressaltada por Heidegger, pode atestar. É pois por um certo 
respeito ao que pode ser pensado, a partir das possibilidades que a nossa própria língua reserva com os termos 
temporalidade, temporariedade e temporaneidade, numa investigação ainda a ser livremente estabelecida a partir 
da obra de Evaldo Coutinho como um ponto de referência e diálogo, que não quisemos utilizá-los simplesmente 
para apresentar na tradução a diferenciação dos termos heideggerianos. Uma primeira tentativa de discussão 
desse problema de uma diferenciação entre temporalidade e temporaneidade, a partir dos fenômenos como tais, 
em diálogo com o texto de E. Coutinho, é um trabalho que pode ser posteriormente realizado. 
60 Cf. M. Heidegger. Ser e Tempo. op. cit., parte I, p. 24. (SZ, p. 1). 
61 Assim ressalta Heidegger: “... deve-se mostrar, com base no questionamento explícito da questão sobre o 
sentido do ser, que e como a problemática central de toda ontologia se funda e lança suas raízes no fenômeno 
do tempo, desde que se explique e se compreenda devidamente como isso acontecece”. Heidegger, Ser e Tempo, 
op. cit., p.46 (Grifo do autor). No original: „Demgegenüber ist auf dem Boden der ausgearbeiteten Frage nach 
dem Sinn von Sein zu zeigen, daß und wie im rechtgesehenen und rechtexplizierten Phänomen der Zeit die 
Zentrale Problematik aller Ontologie verwurzelt ist.“  (SZ, p. 18). 
62 Cf. Heidegger, op. cit., p. 24. (SZ, p. 1). 



 84 

historicidade do ser desse ente que existe como compreensão de ser no horizonte do tempo. 

Além disso, em virtude do problema da compreensão do ser como objeto, como ser 

simplesmente dado, ele precisaria também tratar do modo como se pode pensar o tempo em 

relação a esse ser simplesmente dado dentro do mundo, caracterizando-o através do conceito 

de intratemporalidade. E ainda restava um aspecto seguinte, que só chega a ser melhor tocado 

nos Problemas Fundamentais da Fenomenologia, a saber, o significado em geral do fato de se 

compreender o ser em geral a partir do tempo, situação que ele pretende caracterizar a partir 

do conceito de Temporalidade. Apenas o primeiro passo foi expressamente cumprido nos 

limites do tratado, acrescentando-se a isso ainda o modo de determinação do ser simplesmente 

dado no tempo como intratemporalidade. O projeto de uma destruição da história da ontologia 

não chegou aí a ser desenvolvida63. No que foi executado em Ser e Tempo como uma 

determinada preparação para as tarefas seguintes, torna-se de fundamental relevância para a 

questão hermenêutica a renovada compreensão do modo de ser do compreender e a 

elaboração existencial do conceito de tempo como temporalidade ekstática da existência 

humana. 

Na História da Filosofia, várias tentativas de determinação de uma compreensão para o 

conceito de tempo foram desenvolvidas. Dentre elas, podemos citar de maneira relevante a 

compreensão do tempo como medida do movimento64, a compreensão do tempo como 

distensão da alma65, como forma a priori do sentido interno do sujeito cognoscente66, como 

duração fugaz do nosso eu que se projeta no espaço67, como unidade do fluxo de vivências da 

consciência intencional68 ou estrutura constitutiva do tornar-se vivencial do própio Eu69. É sob 

a alegação de que todas estas interpretações do tempo se constituem a partir de uma ontologia 

                                                           
63 Podemos perseguir essa idéia tomando o fio condutor do projeto de Ser e Tempo nos textos seguintes a esta 
obra, e dizer que Heidegger executa esse processo da destruição em cada uma das interpretações que faz de 
Kant, Aristóteles e mesmo dos filósofos pré-socráticos e tantos outros do decorrer da história da filosofia. Não 
temos contudo condições de tematizar isto, aqui, de maneira direta.  
64 Cf. Aristóteles, Física, ∆ 10 – 14. 
65 Cf. Agostinho, Confissões. Tradução de J. Oliveira Santos e A. Ambrósio de Pina. Petrópolis, Vozes, 1999 
(14ª. Edição), pp. 278 – 296. 
66 Cf. I. Kant, Crítica da Razão Pura.  Tradução de Valério Rohden e Udo Baldur Moosburger. São Paulo: Abril 
Cultural, 1983 (2ª. Edição), pp. 44 – 47. 
67 Cf. H. Bergson, Ensaio sobre os dados imediatos da consciência. Tradução de João da Silva Gama. Lisboa: 
Edições 70, 1988, pp. 57 – 97. O próprio Bergson procurará se levantar contra esta relação homogênea entre o 
espaço e o tempo. 
68 Cf. E. Husserl, Lições para uma Fenomenologia da Consciência Interna do Tempo. Tradução de Pedro M. S. 
Alves. Lisboa: Imprensa Nacional – Casa da Moeda, 1994, pp. 102 – 105. 
69 Cf. Edith Stein. Beiträge zur philosophische Begründung der Psychologie und der Geisteswissenschaften / 
Eine Untersuchung über den Staat. 2. unveränderte Auflage. Tübingen: Max Niemeyer Verlag, 1970. Lá se 
expressa Edith Stein: „Denn was aus der Vergangenheit in die Zukunft hineinlebt, in jedem Moment neues 
Leben aus sich hervorspringen fühlt und den ganzen Schweif des vergangenen mit sich trägt – das ist das Ich“, p. 
11. [Pois o que a partir do passado vive-se interiormente no futuro, em cada momento sente, a partir de si, 
desabrochar nova vida e traz consigo toda a calda do passado – isto é o Eu.]. 



 85 

do ente subsistente70 intratemporal e intramundano, ou que acabaram por ser assim 

compreendidas, que Heidegger as define como interpretações do tempo situadas num 

horizonte metafísico. Em contrapartida Heidegger procura então desenvolver uma elaboração 

existencial do conceito de tempo como horizonte ekstático71 da existência humana como 

Zeitlichkeit (temporalidade), para somente a partir daí procurar pensar como o tempo pode ser 

interpretado como horizonte possível de toda e qualquer compreensão do ser em geral como 

Temporalität (Temporalidade). 

Na exposição do modo de ser do tempo como horizonte ek-stático, exprime-se, ao 

mesmo tempo, o modo de ser próprio do homem como ser-no-mundo e ser-para-a-morte. 

Enquanto ser-no-mundo e para-a-morte, o homem é um ser-lançado na existência e entregue a 

um mundo de sentido, que se constitui na lida cotidiana com seus afazeres e no trato cotidiano 

com os outros, com os quais compartilha esse mundo de sentido. Nessa lida e trato cotidianos, 

o homem sabe a quantas anda sua existência, compreende-se em seu ser, ainda que sem saber 

como chegou a ele. Mantendo-se, assim, encoberto em sua proveniência e destino, o homem 

enquanto ser-aí, não põe em questão o sentido de seu ser, deixando-o propriamente esquecido. 

 A investigação de Ser e Tempo é assumida numa tentativa de assegurar-se do sentido 

pressuposto do ser-aí como temporalidade. A temporalidade como sentido do ser do ser-aí não 

se faz, então, compreendida por referência a uma ontologia do ente subsistente. O ser-aí não é 

mostrado como ente intra-mundano ou intratemporal: o sentido de seu ser é temporalidade. A 

temporalidade (Zeitlichkeit) é o sentido do ser de um ente que projeta e justamente enquanto 

projeto de ser é em um mundo, com os outros e para a morte. A este ser que assim o é 

enquanto projeto pertencem possibilidades de ser, das quais ele nunca pode fugir, senão 

simplesmente vivê-las ou inapropriadamente ou na apropriação de suas possibilidades através 

da re-petição72. Na medida em que o ser-aí tem a temporalidade como sentido de seu ser ele 

temporaliza em cada projetar, isto de maneira autêntica ou inautenticamente. Somente quando 

temporaliza autenticamente é o ser-aí capaz de re-petir. 

 Já aqui, essa determinada compreensão do tempo em relação à compreensão de ser é 

pensada em função do caráter de ser histórico do ser-aí, do fato de ele ser sempre uma 

                                                           
70 O que pode ser atestado e confirmado somente através de uma análise detida e atenta dessas reflexões 
anteriores sobre o fenômeno do tempo, tarefa que de modo algum é tão simples e rápida. 
71 Entendemos a expressão horizonte ekstático no sentido de horizonte em que o ser-aí encontra-se suspenso, 
“arrebatado por e em” um horizonte aberto de sentido em torno do qual uma totalidade de sentido se abre e 
unifica o ser e estar disperso do ser-aí. No horizonte ekstático o ser-aí recupera-se, por assim dizer, em uma 
totalidade de sentido universal e singular. 
72 Por uma questão meramente metódica só trabalharemos o conceito ou idéia da re-petição mais tarde, mas aqui 
vemo-nos obrigados a antecipá-la no contexto desta tematização. 
 



 86 

possibilidade herdada, antecipada e projetada, e segundo Heidegger possível de ser re-petida. 

Este vínculo não pode ser perdido, se quisermos compreender o significado da interpretação 

do conceito de tempo, desenvolvida no projeto de Ser e Tempo de maneira decisiva. 

 O projetar que se encontra em jogo na problemática levantada por Ser e Tempo, no 

modo como Heidegger o concebe, é o projeto existencial de um ser-para-a-morte em sentido 

próprio73. É esse projeto existencial que possibilita a abertura de uma compreensão da 

totalidade do ser do ser-aí como ser histórico. Um tal projetar é colocado em oposição a um 

outro tipo de projeto que também demonstra uma determinada postura frente ao fenômeno da 

morte na analítica existencial, que é o de um tomar o fenômeno da morte impropriamente, que 

se caracteriza impessoalmente por uma fuga e encobrimento dessa, que é por Heidegger 

caracterizada como a possibilidade mais própria do ser-aí, irremissível e insuperável, ao 

mesmo tempo certa e indeterminada74. 

 Se como já vimos75, o fenômeno da angústia coloca o ser-aí diante do fato de seu ter 

de ser como um poder-ser para possibilidades, à medida que o ser-aí é constitutivamente em 

seu ser tão só e simplesmente abertura para possibilidades de ser, o fenômeno da morte abre o 

ser do ser-aí para a sua possibilidade mais própria, somente a si pertencente, irremissível e 

insuperável, certa e indeterminada, possibilidade extrema de sua existência. E, além disso, na 

medida em que é existindo para a sua morte, o ser-aí é para o seu fim, abrindo-se na totalidade 

de seu ser como projeto lançado.  

Enquanto o ser-aí lida com a possibilidade da morte segundo o falatório do impessoal, 

como algo que certamente algum dia se dará, mas por hora ainda não, o instante da existência 

não se torna decisivo e único, isto é, não se desentranha no horizonte de um sentido total, que 

unifica o ser disperso do ser-aí numa determinada perspectiva de sentido a ser projetada na 

liberdade de seu ser singularmente. “O escape de-cadente e cotidiano da morte”, acentua 

Heidegger, “é um ser-para-a-morte impróprio” 76. 

O modo como o ser-aí se relaciona com a morte determina, pois, o seu caráter de ser 

próprio ou impropriamente. Para o ser-aí que, na existência cotidiana, tem a morte como uma 

simples ocorrência possível, que em um dia qualquer – mas ainda não – atingirá, como aos 

outros, também a si próprio, o tempo está compreendido como um tempo calculado, através 

do qual se marca as ocorrências intramundanas, inclusive o fenômeno da morte, que passa a 

                                                           
73 Cf. Heidegger. Ser e Tempo, op.cit., §53, p.43ss. (SZ, p. 260ss). 
74 Cf. Ibidem, p. 41. (SZ, pp. 258-259). 
75 Cf. acima, p.73-74. 
76 Heidegger, Ser e Tempo, op. cit, §52, p. 42, grifo do autor. No original: „Das alltäglich verfallende 
Ausweichen vor ihm ist ein uneigentlich Sein zum Tode“ (SZ, p. 259). 



 87 

ser compreendido e interpretado, muitas vezes, como uma ocorrência intramundana, sem 

significado histórico e decisivo – tomada impropriamente. Por isso Heidegger procura 

preparar uma possibilidade de tomar o fenômeno da morte de modo a que se faça aberto o 

significado do ser para o fim do ser-aí como possibilidade única e singular, e que dará 

margem ao caráter eminentemente histórico do ser-aí. Para isso ele necessita preparar o 

projeto existencial de um ser-para-a-morte em sentido próprio, que deve poder “elaborar os 

momentos desse ser que o constituem como compreensão da morte, no sentido de um ser para 

a  possibilidade caracterizada, que nem foge nem encobre”77. 

Neste sentido, procura-se constituir um determinado comportamento face à morte, de 

modo que esta seja suportada como possibilidade do ser-aí. Tal comportamento é designado 

por Heidegger como antecipação da possibilidade (Vorlaufen in die Möglichkeit)78. Isto 

significa: percorrer o caminho em direção à possibilidade antes da possibilidade, libertando 

o ser-aí da perdição nas possibilidades ocasionais, e elevando-o ao nível da totalidade de suas 

possibilidades na singularidade de seu poder-ser. Como diz Heidegger: “Porque a antecipação 

da possibilidade insuperável inclui em si todas as possibilidades situadas à sua frente, nela 

reside a possibilidade de se tomar previamente de modo existenciário todo o ser-aí, ou seja, a 

possibilidade de existir como todo o poder-ser” 79.  

Caracterizada como um percorrer o caminho em direção à possibilidade da 

impossibilidade da existência antes da possibilidade, a antecipação engendra angústia: 

 
a antecipação desentranha para o ser-aí a perdição no próprio-
impessoal e, embora não sustentado primariamente na preocupação 
das ocupações, o coloca diante da possibilidade de ser ele próprio: mas 
isso na liberdade para a morte que, apaixonada, factual, certa de si 
mesma e desembaraçada das ilusões do impessoal se angustia.80 

 
Tal comportamento em relação ao fato da possibilidade da morte é pensado aqui por 

nós unicamente em função de uma recondução do ser-aí do próprio-impessoal ao seu ser si-

mesmo, projetado para possibilidades. O caráter dessa retirada, que Heidegger vai descrever 

                                                           
77 Ibidem, §53, p. 44. No original: „Der existenziale Entwurf eines eigentlichen Seins zum Tode muß daher die 
Momente eines solchen Seins herausstellen, die es als Verstehen des Todes im Sinne des nichtflüchtigen und 
nichtverdeckenden Seins zu der gekennzeichneten Möglichkeit konstituieren.“ (SZ, p. 260). 
78 Cf. Ibidem, §53, p. 45. (SZ, p. 262). 
79 Ibidem, §53, p. 48, grifo do autor. No original: „Weil das Vorlaufen in die unüberholbare Möglichkeit alle ihr 
vorgelagerten Möglichkeiten mit erschlisst, liegt in ihm die Möglichkeit eines existenziellen Vorwegnehmens 
des ganzen Daseins, das heißt die Möglichkeit, als ganzes Seinkönnen zu existieren.“ (SZ, p. 264). 
80 Ibidem, p. 50, grifo do autor. No original: „Das Vorlaufen enthüllt dem Dasein die Verlorenheit in das Man-
selbst und bringt es vor die Möglichkeit, auf die besorgende Fürsorge primär ungestützt, es selbst zu sein, selbst 
aber in der leidenschaftlichen, von den Illusionen des Man gelösten, faktischen, ihrer selbst gewissen und sich 
ängstenden Freiheit zum Tode.“ (SZ, p. 266). 



 88 

com o termo testemunho, como a escuta da voz da consciência que conclama o ser-aí a seu ser 

si-mesmo81, exerce a função de um silenciamento do falatório, no qual o ser-aí no mais das 

vezes se encontra aprisionado. No falatório está o ser-aí impedido de ouvir. Contudo, à 

medida que se defronta, na angústia, com o nada de seu ser enquanto puro poder-ser, que 

apresenta-se único e primeiramente para si-mesmo82, o ser-aí abre-se à possibilidade de seu 

próprio poder ser, abre-se em liberdade para a possibilidade, se torna capaz de escutar, 

projeta-se silenciosamente. Heidegger chama de de-cisão (Entschlossenheit – resolução) esse 

projetar-se silencioso que se abre angustiosamente ao poder ser mais próprio do ser-aí83. “O 

decisivo”, diz Heidegger, “é justamente o projeto e a determinação que, cada vez, abrem as 

possibilidades de fato.”84  

Compreendemos que este projetar-se silencioso que caracteriza a de-cisão tem por fim 

último, na tarefa filosófica heideggeriana, determinar, compreender e esclarecer o 

comportamento decisivo que se faz necessário para uma atitude hermenêutica na tarefa da 

filosofia, e a compreensão do conceito de tempo, nela instituída como horizonte da 

compreensão de ser, isto é, do projetar como tal, que está em jogo na atitude questionante do 

filosofar, que a favorece e possibilita. A descrição do horizonte da compreensão de ser do ser-

aí enquanto filosofa, e assim projeta, como temporalidade, e que se constitui a partir de e em 

uma determinada temporalização, deverá ajudar-nos a compreender o caráter da co-

respondência à historicidade da compreensão no filosofar como tal. 

O fenômeno da de-cisão antecipadora da morte (que não pode ser confudido com uma 

“decisão pela morte”, mas compreendida como uma assunção de seu ser-para-a-morte e um 

assumir a existência em seu estar-lançado e aberto a determinadas possibilidades de ser, isto 

é, aberto a uma determinada possibilidade de projetar) coloca a existência suspensa “entre” 

nascimento e morte, como ser eminentemente histórico. Os eventos do nascimento e morte 

não são fatos datados de uma existência de algo no tempo, mas modos mesmos de uma 

                                                           
81 Cf. Ibidem, cap. II. 
82 Cf. Ibidem, §57, p. 63. (SZ, p. 276-277). 
83 Cf. Ibidem, §60, p. 86. (SZ, p. 296-297). 
84 Ibidem, p. 88. No original: „Der Entschluß ist gerade erst das erschließende Entwerfen und Bestimmen der 
jeweiligen faktischen Möglichkeit“ (SZ, p. 298). Toda a dimensão da problemática não está aqui de uma vez por 
todas clara. Em nosso trabalho tentamos dar-lhe uma determinada direção que contudo não esgota de modo 
algum a totalidade dos problemas que ela pretende levantar e que para nós ainda não se tornou de todo 
compreensível. A direção que damos não chega a encontrar uma plena confimação ao pé da letra, naquilo que 
Heidegger diretamente pensa quando descreve a problemática da antecipação, da culpa (o ser e estar em débito 
do ser-aí) e da decisão. No nosso trabalho temos em vista esboçar um determinado projeto que a Analítica 
Existencial pensada enquanto projeto engendra, a saber, de uma habilitação da filosofia em termos 
hermenêuticos. Partindo desta compreensão pretendemos insistir na orientação desse projeto no modo como o 
interpretamos, e só compreendemos os conceitos nela desenvolvidos e esboçados nessa direção que para nós se 
fez antecipada. Trata-se de um limite que se faz necessário momentaneamente confessar. 



 89 

atualidade presente, que exprime uma totalidade que se assume como tendo passado85, 

assumindo, assim, também o seu passado. Exprimem a extensão do temporalizar que se 

caracteriza em tal projetar. Não se caracteriza assim a existência como uma coisa que um dia 

não era, começou um dia a ser e um dia já não mais será, mas como alguém que no evento86 

decisivo, que o próprio ser-aí enquanto projeto lançado é, nesse “entremeio” indeterminável e 

incontável, inobjetivável, na medida em que se compreende num projeto, abre-se em sua 

historicidade.  

Podemos aduzir que Heidegger compreende que somente assim poderá o ser-aí atentar  

para o fato de que suas possibilidades estão abertas e podem ser reabertas num confronto com 

uma história que lhe pertence e que lhe foi herdada e para a qual muitas vezes o ser-aí se 

encontra de olhos fechados, isto é, toma-a (a sua história) na indiferença de uma tematização 

objetiva, e não na experiência livre de seus projetos lançados que a engendra e vivifica, e cuja 

experiência o filosofar como tal pode caracterizar. O ser-aí está nessa indiferença fechado 

para a sua história, ele se esqueceu de suas possibilidades como possibilidades. Ele não 

pretende re-petir de maneira genuína, através do filosofar, uma possibilidade herdada, que 

nunca pode ser simplesmente apreendida como realização. As possibilidades históricas não 

são realizações, mas projetos de ser. A existência é aqui compreendida em sua historicidade, 

como advento de um destino possível de ser, a ser preparado historicamente.  

Assim, a de-cisão antecipadora da morte torna compreensível o ser-situado próprio do 

ser-aí à medida que lhe abre a possibilidade de ver-se eventualmente a partir do porvir como 

advindo (tendo sido). Esse “ter sido” não é, contudo, algo que passou, mas as possibilidades já 

projetadas em referência às quais o ser-aí já se encontra lançado, re-experimentadas como 

possibilidades no projetar. “Fenomenalmente”, assegura Heidegger, “a temporalidade é 

experimentada de modo originário no ser-todo em sentido próprio do ser aí, no fenômeno da 

de-cisão antecipadora”87. 

Portanto, é a partir deste fenômeno da de-cisão antecipadora da morte que uma 

determinada compreensão da temporalidade se faz explícita como sentido da compreensão de 

ser compreendida no projetar. E aqui é importante destacar, que vinculamos em nossa 

discussão esse projetar, que está para Heidegger em questão, com um determinado modo do 

projetar, que se exprime como um investigar filosófico, o qual se determina como um 

                                                           
85 Poderíamos utilizar a expressão advir advindo. 
86 Com a palavra “evento” por nós aqui cunhada queremos exprimir o fato único do ser-aí em seu projeto 
lançado como instante decisivo. 
87 Heidegger, Ser e Tempo, op. cit., §61, p. 95. No original: „Phänomenal ursprünglich wird die Zeitlichkeit 
erfahren am eigentlichen Ganzsein des Daseins, am Phänomen der vorlaufenden Entschlossenheit“ (SZ, p. 304). 



 90 

questionar historicamente. A temporalidade é então compreendida como o horizonte 

originário desse determinado modo do projetar. Uma tal compreensão de ser conta com o 

tempo de maneira diferente. O tempo é aqui compreendido na totalidade do horizonte aberto 

pelo existir, que sempre e a cada vez pertence unicamente a mim como uma possibilidade 

única de ser, como um horizonte aberto para um determinado projetar. 

No fenômeno da de-cisão antecipadora da morte, a temporalidade será este fenômeno 

que possibilita ao ser-aí abrir-se em seu fato histórico, isto é, em sua historicidade. Isso de tal 

modo que o que Heidegger chama de ekstases temporais, isto é, o vigor de ter sido 

(Gewesenheit), a atualidade (Gegenwart) e o porvir (Zukunft) se vêem unificadas. O futuro 

não se constitui no porvir como algo que ainda vem, porque foi antecipado. Nem o passado se 

experimenta como o que já passou, porque se abre como possibilidade herdada a ser re-petida. 

A temporalidade se constitui na de-cisão antecipadora como um in-stante único e como tal 

historicamente decisivo (entscheidend) em sua possibilidade de ser, se o ser-aí para ela se 

abre, se ele co-responde por assim dizer a esse “apelo” na de-cisão (Entschlossenheit), 

“destrancando-se”.  

 

2.3.2. As ekstases temporais e a temporalização da compreensão a partir da 

antecipação do porvir 

 

“A unidade originária da estrutura da cura (Sorge)”  diz Heidegger, “reside na 

temporalidade”.88 Tal situação Heidegger a explicita da seguinte maneira: 

 

O preceder a si mesma funda-se no porvir. O já-ser-em… anuncia em si 
o vigor de ter sido. O ser-junto-a encontra sua possibilidade na 
atualização. (…)Porvir, vigor de ter sido e atualidade mostram os 
caracteres fenomenais do ‘para si mesmo’, ‘de volta para’, ‘deixar vir 
ao encontro de’. Os fenômenos para…, ao…, junto a… manifestam a 
temporalidade como o puro e simples εκστατικον. Temporalidade é o 
‘fora de si’ em si e para si mesmo originário.89  

 
A temporalidade é, pois, assim caracterizada: como o em si e para si mesmo fora de si 

do ser aí. O característico estar-voltado-para (intencionalidade) da nossa existência humana 

                                                           
88 Ibidem, §65, p. 121, grifo do autor. No original: „Die ursprüngliche Einheit der Sorgestruktur liegt in der 
Zeitlichkeit.“ (SZ, p. 327). 
89 Ibidem, grifo do autor. No original: „Das Sich-vorweg gründet in der Zukunft. Das Schon-sein-in... bekundet 
in sich die Gewesenheit. Das Sein-bei... wird ermöglicht im Gegenwärtigen. (...) Zukunft, Gewesenheit und 
Gegenwart zeigen die phänomenalen Charaktere des ‚Auf-sich-zu’, des ‚Zurück auf’, des ‚Begegnenlassens 
von’. Die Phänomene des zu..., auf..., bei..., offenbaren die Zeitlichkeit als das εκστατικον. Zeitlichkeit ist das 
ursprüngliche ‚Außer-sich’ an und für sich selbst.“ (SZ, pp. 327. 328-329). 



 91 

no mundo. Este direcionar-se para está, contudo, instituído em pelo menos dois modos, que 

dependem da temporalização que caracterizam a existência do ser-aí, que Heidegger vai 

discutir especificamente a partir do modo como o ser-aí se relaciona com o fato da sua 

finitude, caracterizando, uma, como a temporalização imprópria do tempo, e outra, como uma 

temporalização própria do tempo90.  

A simples entrega da existência à lida e ao trato cotidianos que a vida fática nos 

proporciona, não se abre propriamente a uma tarefa histórica, capaz de projetar. Ela está já 

sempre aberta em um determinado afazer, preparado impessoalmente e previamente pelo 

mundo cotidiano em que o ser-aí vive, isto é, o mundo em que ele já sempre de-caiu, e ao qual 

tem que se entregar sem escolha. Trata-se de uma espécie de levar à frente o projetado, sem se 

interrogar por sua origem como possibilidade. Nessa de-cadência, o já ser-em-um-mundo do 

ser-aí, junto ao ente intramundano e na indiferença para com a possibilidade da morte, à 

medida que apenas a considera como uma possibilidade que um dia ocorrerá, mas agora ainda 

não, conta com o tempo como uma sucessão de agoras que simplesmente mede a duração do 

afazer e a sua determinada ocasião. O porvir só tem aqui o significado de uma ocorrência que 

“um dia se dará”, mas por hora “ainda não”. A existência não ganha aqui nunca o caráter de 

um instante historicamente decisivo. 

A existência que se abre como decisão antecipadora da morte, que não a toma 

simplesmente como ocorrência um dia possível, pois certa, apesar de indeterminada, vê no 

fato de seu ser para a morte o apelo da responsabilidade pelo seu ser, mas não simplesmente 

como cumprimento de necessários afazeres. Se vê na possibilidade única de poder projetar, 

isto significa escolher o projetar. Aqui o ser-aí não somente tem alguma coisa para fazer. O 

fenômeno da angústia que retira o sentido do simplesmente ser do ser-aí como afazer, como já 

vimos, desperta o ser-aí para o seu ser livre para a possibilidade de escolher o seu fato de ser 

como projetar. Abre o ser-aí como tarefa de ser. 

“A temporalidade originária e própria”, diz, pois, Heidegger, “se temporaliza a partir 

do porvir em sentido próprio, de tal modo que só no vigor de ter sido, vigente no porvir, é que 

ela desperta a atualidade”.91 E em que direção essa atualidade se faz despertada? Na direção 

                                                           
90 Cf. Heidegger, Ser e Tempo, op. cit., §65. 
91 Ibidem, §66, p. 124. No original: „Die ursprüngliche und eigentliche Zeitlichkeit zeitigt sich aus der 
eigentliche Zukunft, so zwar, daß sie zukünftig gewesen allererst die Gegenwart weckt“. Esta idéia é difícil de 
acompanhar. De acordo com a situação gramatical da própria frase e tentando acompanhá-la em português 
poderíamos também traduzir do seguinte modo: “A temporalidade originária e própria se temporaliza a partir do 
próprio porvir, de tal modo que ela (a temporalidade) somente tendo sido (advinda) porvindouramente desperta a 
atualidade.” Essa idéia aparece pela primeira vez formulada por Heidegger na sua conferência Der Begriff der 
Zeit como o modo decisivo de acesso a história que deve se fazer tese fundamental de toda hermenêutica. Assim 
ele se expressa: „Die Zugangsmöglichkeit zur Geschichte gründet in der Möglichkeit, nach der es eine 



 92 

do seu ser assumido como ser histórico, e que nessa consciência ou saber de sua existência 

como ser propriamente histórico se vê chamado a uma co-respondência à historicidade de sua 

compreensão de ser. Como Heidegger explica, a interpretação da permanência-no-si-mesmo 

(Selbst-ständigkeit) da existência, quando na decisão antecipadora da morte, que angustiada e 

certa de si-mesma, se desliga da impessoalidade e se abre para a assunção do seu ser mais 

próprio, e da permanência-no-não-si-mesmo (Unselbst-ständigkeit), que se determina pelo 

caráter eminentemente de-cadente da impessoalidade, para a qual se torna indiferente o fato 

de seu ser como projetar; de modo a não se lançar e liberar-se nesse fato de ser de maneira 

própria.Esta interpretação “oferece…uma visão mais originária da estrutura da  

temporalização da temporalidade”, a qual “se desentranha como a historicidade do ser-aí”92. 

O fato do ser histórico do ser-aí é para a analítica existencial um aspecto eminentemente 

fundamental93. E se faz importante levar em conta a consideração de Heidegger, a qual 

testifica, que o fato de ser histórico do ser-aí não se determina por “uma constatação 

meramente ôntica do fato de o ser-aí se dar numa ‘história mundial’”.94 O que então 

caracteriza esse fato de ser histórico do ser-aí é o fato de que ele pode levar a cabo uma tarefa 

histórica, em co-respondência com seu próprio ser e com a possibilidade herdada; ele é capaz 

de refundar-se em uma possibilidade herdada, e isto sempre de maneira renovada. 

É justamente essa experiência histórica que circularmente se volta, no desentranhar-se 

de um projeto filosófico a partir de uma questão fundamental, para o projetar de uma 

possibilidade histórica herdada, projetada no questionar filosófico, que Heidegger, seguindo a 

trilha ainda a-sistemática deixada por Kierkegaard, nomeia re-petição (Wiederholung)95. A 

repercussão histórica da questão do ser está eminentemente marcada por essa possibilidade 

que Heidegger constiuiu como uma experiência fundamental de toda hermenêutica96. Assim a 

                                                                                                                                                                                     
Gegenwart jeweils versteht, zukünftig zu sein. Das ist der erste Satz aller Hermeneutik.“ (Heidegger. Der Begriff 
der Zeit, op. cit., p. 26, grifo do autor). Em português isso soa como: “A possibilidade de acesso à história funda-
se na possibilidade segundo a qual uma atualidade (um evento ou advir) compreende a cada vez ser 
porvindouramente. Esta é a primeira tese de toda hermenêutica”. 
92 Ibidem, p. 127, grifo do autor. No original: “[Sie (die interpretation)] gibt… einen ursprünglicheren Einblick 
in die Zeitigungsstruktur der Zeitlichkeit. Diese enthüllt sich als die Geschichtlichkeit des Daseins.“ (SZ, p. 332). 
93 Cf. ibidem. 
94 Ibidem. No original: „Sie ist weit entfernt von einer bloß ontischen Feststelleung der tatsache, daß das Dasein 
in einer ‚Weltgechischte’ vorkommt.“ (SZ, p. 332). 
95 Heidegger não chega a tratar desse conceito de maneira explícita por referência a Kierkegaard e além disso 
não se pode pensar que somente em Kierkegaard foi desenvolvido. De qualquer modo Kierkegaard é quem 
ricamente tematiza explicitamente este conceito em seu escrito “Gjentagelsen. Et Forsøg i den experimenterende 
Psychologi af Constantin Constantius” (Constantin Constantius é pseudônimo de Kierkegaard para o conceito de 
Re-petição). 
96 Já na sua preleção Die Grundbegriffe der aristotelischen Philosophie proferida em Marburg no semestre de 
verão de 1924 assim Heidegger se expressa sobre tal: “nisto se mostra uma tese fundamental da hermenêutica 
em geral: que toda interpretação só se dá propriamente na re-petição”. No original: “Darin zeigt sich ein 
allgemeiner hermeneutischer Grundsatz, daß jede Interpretation erst eigentlich ist in der Wiederholung.“ M. 



 93 

temporalidade da abertura (Erschlossenheit) é, pois, trabalhada em função dessa experiência 

fundamental do compreender histórico como tal, e na medida em que esse compreender se 

encontra em função do labor propriamente filosófico, o qual pretende questionar 

historicamente, através de uma retomada das questões históricas. 

A temporalidade está, pois, em sua estrutura, pensada ekstaticamente como uma 

antecipação do porvir, que atualiza o vigor de ter sido, na de-cisão antecipadora da morte, a 

qual configura a temporalidade própria, em que o ser-aí se abre como poder-ser para suas 

possibilidades. Isto caracteriza a temporalização que configura um determinado in-stante de 

de-cisão. Heidegger chama de in-stante (Augenblick) “a atualidade própria, isto é, a 

atualidade mantida na temporalidade própria”97. O in-stante não é contudo um agora em que 

alguma coisa ocorre. O in-stante é um estado, um modo de estar em um tempo, suspenso na 

orientação da temporalização própria num determinado projetar aberto na compreensão. 

Como o próprio Heidegger o explica: “Este termo deve ser compreendido em sentido ativo 

como ekstase. Ele remete a retração do ser-aí de-cidido, mas mantido na de-cisão, ao que de 

possibilidades e circunstâncias passíveis de ocupação vem ao encontro na situação”98. 

É, pois, portanto, a partir do in-stante de de-cisão, este em que se sustenta o caráter 

“escatológico” da antecipação da morte, no qual o ser-aí se encontra a si mesmo, como sendo 

a partir de seu fim, aberto em e para suas possibilidades herdadas, que se faz possível a re-

petição (Wiederholung): “Na antecipação, o ser-aí se re-pete previamente em seu poder-ser 

mais próprio. Chamamos de re-petição o ser o vigor de ter sido em sentido próprio”99.  

O fenômeno existencial da angústia exerce nessa abertura para a possibilidade herdada 

uma funcão fundamental. “A agústia”, diz Heidegger, “recoloca o estar lançado enquanto 

possível de re-petição”. E ainda assegura que isso acontece a tal ponto, que “ela também 

desentranha a possibilidade de um poder-ser próprio que, entendido como porvindouro, deve 

retornar na re-petição para o ‘aí’ que está lançado”100. Desse modo Heidegger constata que o 

“colocar-se diante da possibilidade de re-petição é o modo ekstático específico do vigor de 

                                                                                                                                                                                     
Heidegger. Grundbegriffe der aristotelischen Philosophie. Gesamtausgabe, II. Abteilung: Vorlesungen 1919-
1944, Band 18. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 2002, p. 270, grifo do autor. 
97 Heidegger, Ser e Tempo, op. cit., § 68, p. 135. No original: „Die in der eigentlichen Zeitlichkeit gehaltene, 
mithin eigentliche Gegenwart nennen wir den Augenblick“. (SZ, p. 338). 
98 Ibidem, grifo do autor. No original: „Dieser Terminus muß im aktiven Sinne als Ekstase verstanden werden. 
Er meint die erschlossene, aber in der Erschlossenheit gehaltene Entrückung des Daseins an das, was in der 
Situation an besorgbaren Möglichkeiten. Umständen begegnet.“ (SZ, p. 338). 
99 Ibidem, p. 136, grifo do autor. No original: „Im Vorlaufen holt sich das Dasein wieder in das eigenste 
Seinkönnen vor. Das eigentliche  Gewesen-sein nennen wir die Wiederholung“ (SZ, p. 339,). 
100 Ibidem, p. 141, grifo do autor. No original: „… bringt die Angst zurück auf die Geworfenheit als mögliche 
wiederholbare. Und dergestalt enthüllt sie mit die Möglichkeit eines eigentlichen Seinkönnens, das im 
Wiederholen als zukünftiges auf das geworfene Da zurückkommen muß.“ (SZ, p. 343). 



 94 

ter sido, constitutivo da disposição da angústia”101. É fundado neste modo de ser ekstático do 

vigor de ter sido que o “passado histórico” é capaz de colocar-se como possibilidade de ser re-

petido na compreensão que interpreta historicamente, isso de maneira possível de que tal re-

petição seja cada vez decisiva e renovada, na medida em que “a temporalidade se temporaliza 

num porvir atualizante do vigor de ter sido”102. Assim é que o ser histórico, que acontece em 

co-respondência com a historicidade da compreensão, radica na temporalidade do ser-aí em 

um determinado projetar de maneira própria, este que temporaliza e acontece como histórico. 

O histórico nesse sentido não se determinará mais a partir do sentido vulgar do 

histórico, em que o acontecer se faz compreendido: como passado (Vergangenes), ou seja, o 

que não mais exerce efeito ou ainda o que exerce efeito sobre o presente (passado 

determinado pelo seu caráter de efeituação); como proveniência (Herkunft), isto é, conjunto 

de acontecimentos e influências que importam ao devir ; como acontecer do espírito em 

oposição à natureza; ou por fim ainda como legado da tradição103. Tudo isso caracteriza 

assim o histórico como “o acontecer específico do ser-aí existente que se dá no tempo”104.  

Isto se fez, contudo, pensado como histórico sem que se ficasse atento para a questão 

que Heidegger a partir da conquista da temporalidade como horizonte da compreensão de ser 

irá colocar: “Será o ser-aí o vigor de ter sido apenas no sentido do que vigora por ter sido 

pre-sente ou será ele o vigor de ter sido enquanto algo atualizante e por vir, ou seja, na 

temporalização de sua temporalidade?”105. 

 

                                                           
101 Ibidem, p. 141-142, grifo do autor. No original: „Vor die Wiederholbarkeit bringen ist der spezifische 
ekstatische  Modus der die Befindlichkeit der Angst konstituierenden Gewesenheit“ (SZ, p. 143). 
102 Ibidem, p. 149. No original: „Zeitlichkeit zeitigt sich als gewesende-gegenwärtigende Zukunft“ (SZ, p. 350). 
103 Cf. Heidegger, Ser e Tempo, op. cit., §73, pp. 183-184. (SZ, pp. 378-379). 
104 Ibidem, §73, p. 184. No original: „Geschichte ist das in der Zeit sich begebende spezifische Geschehen des 
existierenden Daseins“ (SZ, p. 379). 
105 Ibidem, p. 186, grifo do autor. No original: „Ist das Dasein nur gewesenes im Sinne des da-gewesenen, oder 
ist es gewesen als gegenwärtigendes-zukünftiges, das heißt in der Zeitigung seiner Zeitlichkeit?“ (SZ, p. 381). 



 95 

2.3.3. O acontecer histórico como temporalização da temporalidade e a possibilidade da 

re-petição e seu sentido 

 

De onde se devem retirar as possibilidades para as quais o ser-aí deve abrir-se a fim de 

re-peti-las genuinamente? “Será que assumir o estar-lançado do si-mesmo no mundo abre um 

horizonte do qual a existência retira suas possibilidades de fato?”106, pergunta ainda 

Heidegger. O caminho de resposta a essa questão se configura a partir de uma exposição da 

determinação fundamental do estar-lançado, que vai se desentranhar como herança (Erbe) a 

ser assumida (übergenommensein). A partir dessa concepção fundamental do estar-laçado 

como herança Heidegger assegura: 

 
A volta de-cidida para o estar-lançado abriga em si uma transmissão de 
possibilidades legadas, embora não necessariamente como legadas. (...) 
Quanto mais propriamente o ser-aí se de-cide, ou seja, se compreende  
sem ambigüidades a partir de sua possibilidade mais própria e 
privilegiada na antecipação da morte, tanto mais precisa e não casual 
será a escolha da possibilidade de sua existência. (...) Somente o ser 
livre para a morte propicia ao ser-aí a meta incondicional, colocando a 
existência  em sua finitude. Assim apreendida, a finitude da existência 
retira o ser-aí da multiplicidade infinda das possibilidades de bem-estar, 
simplificar e esquivar-se, que de imediato se oferecem, colocando o ser-
aí na simplicidade de seu destino.107 

 

O acontecer histórico compreende-se então aqui no sentido do assumir as 

possibilidades, que, como transmissão, são legadas como abertura ao destino, que designa “o 

acontecer originário do ser-aí, que reside na de-cisão própria onde ele, livre para sua morte, se 

transmite a si mesmo numa possibilidade herdada, mas igualmente escolhida”108. Este in-

stante decisivo deve ser libertado de toda e qualquer determinação historiográfica prévia, de 

qualquer tipo de causação efeitual de uma história objetiva pressuposta. Não se trata de um 

“que” efetivado por algo que aconteceu no tempo e, por isso, não pode ser determinado como 

                                                           
106 Ibidem, §74, p. 188. No original: „Soll etwa die Übernahme  der Geworfenheit des Selbst in seine Welt einen 
Horizont erschließen, dem die Existenz ihre faktischen  Möglichkeiten entreißt?“ (SZ, p. 383). 
107 Ibidem, p. 189, grifo do autor. No original: „Das entschlossene Zurückkommen auf die Geworfenheit birgt 
ein Sichüberliefern überkommener Möglichkeiten in sich, obzwar nicht notwendig als überkommener. (...) Je 
eigentlicher sich das Dasein entschließt, das heißt unzweideutig aus seiner eigensten, ausgezeichneter. 
Möglichkeit im Vorlaufen in den Tod sich versteht, um so eindeutiger und unzufälliger ist das wählende Finden 
der Möglichkeit seiner Existenz. (...) Nur das Freisein für den Tod gibt dem Dasein das Ziel schlechthin und 
stößt die Existenz in ihre Endlichkeit. Die ergriffene Endlichkeit der Existenz reißt aus der endlosen 
Mannigfaltigkeit der sich anbietenden nächsten Möglichkeiten des Behagens, Leichtnehmens, Sichdrückens 
zurück und bringt das Dasein in die Einfachheit seines Schicksals“. (SZ, p. 384). 
108 Ibidem, pp. 189-190, grifo do autor. No original: „... das in der eigentlichen Entschlossenheit liegende 
ursprüngliche Geschehen des Daseins, in dem es sich frei für den Tod ihm selbst in einer ererbten, aber 
gleichwohl gewählten Möglichkeit überliefert.“ (SZ, p. 384). 



 96 

sendo o que vigora apenas por ter sido presente. Trata-se, contudo do “como” (modo de ser) 

do próprio acontecer na temporalização a partir do fenômeno da de-cisão antecipadora da 

morte, que a partir do porvir antecipa e re-pete uma possibilidade herdada a ser lançada – o 

vigor de ter sido atualizante e por vir – e se abre em seu ser para essa possibilidade herdada. 

Além dessa determinação do destino a partir de uma abertura do ser-aí em sua 

singularidade que, compreendendo-se a partir do porvir na atualidade como tendo sido, 

assume assim a possibilidade herdada como legado transmitido, este acontecer é também 

comunitariamente determinado. Por isso Heidegger esclarece, e isto se faz de extrema 

relevância, que: “Se… o ser-aí, marcado por um destino, só existe essencialmente como ser-

no-mundo no ser-com os outros, o seu acontecer é um acontecer em conjunto, determinando-

se como envio comum.”109  

Heidegger pretende designar com o termo envio comun (das Geschick) “o acontecer 

da comunidade, do povo”, que “não se compõe de destinos singulares da mesma forma que a 

convivência não pode ser concebida como a ocorrência conjunta de vários sujeitos”110. Ele 

fará questão de ressaltar o caráter comunitário dessa experiência e que é justamente na 

convivência em um mesmo mundo e na de-cisão por determinadas possibilidades que os 

destinos já estão previamente orientados111. Ele acentua ainda o caráter de engajamento como 

possibilidade em que o poder do envio comum se libera, este que, como envio comum dos 

destinos do ser-aí, constitui o seu acontecer pleno em e com a sua geração112.  

Assim, a abertura do ser-aí como possibilidade de ser, à medida que temporaliza seu 

ser temporal na antecipação da morte e transmite para si as possibilidades herdadas, inaugura 

o advento de um destino possível, que o constitui concretamente como ser histórico para um 

determinado tempo. Heidegger deixa enunciar esse fato nas seguintes palavras:  

 

O ente que, em seu ser, é essencialmente porvir, de tal maneira que, 
livre para a sua morte, nela pode se despedaçar e se deixar relançar 
para o fato de seu aí é um ente que, sendo porvir, é de modo igualmente 
originário o vigor de ter sido. Somente este ente, transmitindo para si 
mesmo a possibilidade herdada, pode assumir o seu próprio estar-

                                                           
109 Ibidem, p. 190, grifo do autor. No original: „Wenn… das schicksalhafte Dasein als In-der-Welt-sein 
wesenhaft im Mitsein mit Anderen existiert, ist sein Geschehen ein Mitgeschehen und bestimmt als Geschick.“ 
(SZ, p. 384). 
110 Ibidem, p. 190, grifo do autor. No original: „Damit bezeichnen wir das Geschehen der Gemeinschaft, des 
Volkes. Das Geschick setz sich nicht aus einzelnen Schicksalen zusammen, sowenig als das Miteinandersein als 
ein Zusammenvorkommen  mehrerer Subjekte begriffen werden kann.“ (SZ, p. 384). 
111 Cf. Ibidem. 
112 Cf. ibidem. Esta caracterização do ser-aí como envio comum não pode se perder de vista, para que o sentido 
da alteridade na tarefa histórico-hermenêutica da filosofia possa ser discutida como modificação do modo de ser 
com o outro a partir da escuta e do diálogo autêntico. Tal discussão trabalharemos na última parte deste trabalho. 



 97 

lançado e, neste in-stante, ser para o ‘seu tempo’. Somente a 
temporalidade própria, que é também finita, torna possível o destino, 
isto é, a historicidade em sentido próprio.113 

 

A partir disto, deve ficar claro para nós, que a tarefa de uma filosofia hermenêutica, a 

qual se volta para o seu passado na possibilidade de interpretá-lo, significa uma co-

respondência à historicidade da compreensão. Mas isso não no sentido de que o interpretado 

corresponde objetivamente ao passado de maneira a transmitir aquilo que era num 

determinado tempo, da maneira que “era” e como “era”, naquilo que constituia as intenções 

subjetivas do autor, na procura de representar um mundo fictício que já não “existe” mais. Sua 

possibilidade positiva e seu significado veremos mais adiante. Por hora é suficiente notar que 

é justamente a partir da temporalização que a possibilidade de acesso ao passado se abre como 

uma re-petição, que co-responde à historicidade da compreensão; e isto somente porque 

através da temporalização da temporalidade própria, o ser-aí reinvindica para si mesmo o seu 

passado como possibilidade herdada e como envio comum. 

Desde seus escritos prévios a Ser e Tempo, a determinação da temporalidade própria a 

partir da de-cisão antecipadora procurava reconduzir à consciência da possibilidade de um 

acesso ao passado de maneira própria, através de uma re-petição genuina das possibilidades 

em jogo no ser-aí. Não pensando o tempo por referência ao ente subsistente, o mesmo se faz 

um como de nossa existência, o sentido mesmo de ser do nosso existir que, por sua vez, não é 

uma coisa intratemporal. Enquanto ente que eksiste (se põe e posiciona e se encontra suspenso 

no modo de um arrebatamento por e em um horizonte ekstático) o ser-aí se projeta em um 

horizonte de sentido a partir do qual compreende ser, enquanto se projeta, sabendo que existe 

determinado por um destino indeterminado, abrindo-se como possibilidade de ser. 

Assim, fica determinado na analítica existencial que o acontecer histórico se 

desentranha a partir da temporalização da temporalidade própria. Na medida em que Ser e 

Tempo incorpora em si a tarefa  de entregar para o filosofar uma possibilidade de acesso ao 

passado histórico, a qual recoloca o ser-aí diante do fato de seu estar-lançado, transmitindo 

para si as possibilidades herdadas como possibilidades de ser, a re-petição se torna o princípio 

hermenêutico, através do qual esse acesso se concretiza. Nesta situação, a re-petição é 

pensada como o modo como o ser-aí se abre à apropriação desse ser passado como 

                                                           
113 Ibidem, p. 191, grifo do autor. No original: „Nur Seiendes, das wesenhaft in seinem Sein zukünftig ist, so daß 
es frei für seinen Tod an ihm zerschellend auf sein faktisches Da sich zurückwerfen lassen kann, das heißt nur 
Seiendes, das als zukünftiges gleichursprünglich gewesend ist, kann, sich selbst die ererbte Möglichkeit 
überliefernd, die eigene Geworfenheit übernehmen und augenblicklich sein für ‚seine Zeit’. Nur eigentliche 



 98 

possibilidade, apropriando-se desse passado em seu poder ser, como advento de um destino 

possível.  

A re-petição é, contudo, uma possibilidade do existir como tal, a partir da 

temporalização da temporalidade da historicidade própria. Tal possibilidade existencial é o 

caminho através do qual Heidegger conseguirá confirmar  a tese que desde a sua conferência 

Der Begriff der Zeit procurava ser comprovada, e que se enunciava como: “experimentado 

como historicidade própria, o passado é tudo menos o que já passou; é algo ao qual posso 

retornar sempre de novo”114. Tal tese sofre até Ser e Tempo apenas uma transformação. Ela já 

não mais caracterizará lingüisticamente este passado experimentado como historicidade 

própria como “Vergangenheit”, mas como “Gewesenheit”, este que contudo não será mais 

também pensado como algo ao qual se pode retornar, mas como aquilo que, como 

possibilidade herdada, pode em si mesmo retornar na de-cisão antecipadora do ser-aí, 

abrindo-o para a possibilidade de escolha de uma determinada possibilidade herdada. Apesar 

dessa modificação, mantém-se contudo o caráter decisivo do procurado retorno possível, 

como também o caráter da visão da possibilidade herdada, não como algo que ficou para trás 

num passado distante, e que só pode se prestar à tematização historiográfica ou de qualquer 

outro tipo de pesquisa de caráter histórco científico, mas que constitui como possibilidade a 

própria historicidade do ser-aí em seu acontecer, sempre passível de re-petição. 

Esta abertura à de-cisão pela re-petição das possibilidades herdadas determina-se então 

como uma fidelidade frente às possibilidades de existência que podem ser re-petidas115, sendo 

estas agora e de uma vez por todas orientadas no horizonte de um in-stante de-cisivo116, que 

desvela a “extensão originária do destino”117 e que determina o horizonte em que se 

transparece a temporalidade da historicidade própria. 

Neste sentido, se faz extremamente decisivo e esclarecedor o parágrafo em que 

Heidegger determina a diferença e o aspecto característico da assunção do histórico herdado 

                                                                                                                                                                                     
Zeitlichkeit, die zugleich endlich ist, macht so etwas wie Schicksal, das heißt eigentliche Geschichtlichkeit 
möglich.“ (SZ, p. 385). 
114 No original: „Vergangenheit – als eigentliche Geschichtlichkeit erfahren – ist alles andere denn das Vorbei. 
Sie ist etwas, worauf ich immer wieder zurückkommen kann.“ Heidegger. Der Begriff der Zeit, op. cit., p. 25. 
115 Cf. Heidegger, Ser e Tempo, op. cit, §75, pp. 197s. (SZ, p. 391). 
116 É nessa direção que se pode abrir o espaço para a determinação da apropriação por Heidegger do conceito de 
καιρος, este compreendido a partir de uma determinada leitura feita por Heidegger de Aristóteles (Cf. 
Heidegger. Grundbegriffe der aristotelischen Philosophie, op. cit., p. 189), mas que não encerra em si toda a 
compreensão do conceito de tempo e da temporalidade como tal ainda de maneira mais vasta pensada por 
Heidegger. 
117 Heidegger, Ser e Tempo, op. cit., p. 198. No original: „... ursprüngliche Erstrecktheit des Schicksals...“ (SZ, p. 
391). 
 



 99 

ou da co-respondência à historicidade da compreensão a partir da temporalidade da 

historicidade própria: 

…a historicidade imprópria mantém velada a ex-tensão originária do 
destino. Inconsciente enquanto próprio-impessoal, o ser-aí atualiza o 
seu ‘hoje’. Atendendo ao imediatamente novo, ele já se esqueceu do 
antigo. O impessoal se furta à escolha. Cego para possibilidades, ele 
não é capaz de re-petir o vigor de ter sido, mantendo e sustentando 
apenas o ‘real’ que sobrou do vigor da história do mundo, as sobras e os 
anúncios simplesmente dados. Perdido na atualização do hoje, o 
impessoal compreende o ‘passado’ a partir do ‘presente’. A 
temporalidade da historicidade própria, ao contrário, enquanto in-stante 
que antecipa e re-pete, é uma desatualização do hoje e uma 
desabituação dos hábitos impessoais. Carregada dos despojos do 
‘passado’ que se lhe tornaram estranhos, a existência impropriamente 
histórica busca, por sua vez, o moderno. A historicidade própria 
compreende a história como ‘retorno’ do possível e sabe, por isso, que a 
possibilidade só retorna caso, num in-stante  do destino, a existência se 
abra para a possibilidade, numa re-petição decidida.118 

 
A partir de uma determinada tarefa existenciária do ser-aí, que enquanto compreende 

tem a possibilidade de projetar-se temporalmente, a existência como tal constitui, assim, a 

possibilidade de preparação de um evento (in-stante) de-cisivo historicamente, que pode 

sempre se projetar, na escolha, como advento de um destino possível.  

A partir desta possibilidade de temporalização da temporalidade da historicidade 

própria e nesse horizonte, é que Heidegger abre a perspectiva para o projeto de uma 

destruição da história da ontologia, que teria de ser antecipada por uma assim por ele chamada 

gênese ontológica da ciência historiográfica119. Tal explicitação dessa gênese ontológica da 

historiografia desenvolveu-se no parágrafo seguinte e deu lugar em seguida à discussão da 

compreensão da intratemporalidade, constituída na temporalidade como origem do conceito 

vulgar de tempo. Em nosso trabalho pretendemos contudo agora, mantendo-nos na 

compreensão da temporalização da temporalidade da historicidade própria, trabalhá-la não em 

                                                           
118 Ibidem, p. 198, grifo do autor. No original: „In der uneigentlichen Geschichtlichkeit... ist die ursprüngliche 
Erstrecktheit des Schicksals verborgen. Unständig als Man-selbst gegenwärtigt das Dasein sein ‚Heute’. 
Gewärtig des nächsten Neuen hat es auch schon das Alte vergessen. Das Man weicht der Wahl aus. Blind für 
Möglichkeiten vermag es nicht, Gewesenes zu wiederholen, sondern es behält  nur und erhält das übrig 
gebliebene ‚Wirkliche’ des gewesenen Welt-Geschichtlichen, die Überbleibsel und die vorhandene Kunde 
darüber. In die Gegenwärtigung des Heute verloren, versteht es die ‚Vergangenheit’ aus der ‚Gegenwart’. Die 
Zeitlichkeit der eigentlichen Geschichtlichkeit dagegen ist als vorlaufend-wiederholender Augenblick 
Entgegenwärtigung des Heute und eine Entwöhnung von den Üblichkeiten des Man. Die uneigentlich 
geschichtliche Existenz dagegen sucht, beladen mit der ihr selbst unkenntlich gewordenen Hinterlassenschaft der 
‚Vergangenheit’, das Moderne. Die eigentliche Geschichtlichkeit versteht die Geschichte als die ‚Wiederkehr’ 
des Möglichen und weiß darum, daß die Möglichkeit nur wiederkehrt, wenn die Existenz schicksalhaft-
augenblicklich für sie in der entschlossenen Wiederholung offen ist.“ (SZ, p. 391-392). 
119 Cf. Ibidem, p. 198. (SZ, p. 392). 
 



 100

função de uma fundamentação da historiografia, mas na direção da função que uma tal 

compreensão oferece para uma tarefa hermenêutica do filosofar como tal, na medida em que 

se pretendia orientar-se na perspectiva, aqui nomeada por Heidegger, de um projeto de 

destruição da história da ontologia. 

Diante do que até aqui discutimos, avaliando o modo como Heidegger apropria-se do 

método hermenêutico e de como ele se constitui circularmente como uma repercussão 

existencial e histórica na colocação da questão para o sentido do ser, vemos que esta questão 

possui uma origem histórica e só pode se pôr autenticamente se for elaborada numa 

repercussão histórica. A questão do ser repercute no solo histórico-existencial que a sustenta. 

E por isso é que se abre no projeto de Ser e Tempo a tarefa de uma destruição da história da 

ontologia, não como um desmoronamento de tudo o que foi dito sobre o ser como incorreto 

ou insuficiente, mas como uma explicitação historial do enigma do ser ou do enigma do 

movimento de sua essência120. Como Heidegger deixa já expresso na introdução de Ser e 

Tempo: 

 

A ontologia grega e sua história, que ainda hoje determina o aparato 
conceitual da filosofia, através de muitas filiações e distorções... decaiu 
e se deteriorou numa tradição que a degrada e a deixa afundar no óbvio, 
transformada em simples material de reelaboração (como foi para 
Hegel). Na Idade Média, a ontologia grega desarraigada, tornou-se 
corpo fixo de doutrinas. (...) Na medida em que, no curso dessa história, 
se focalizam certas regiões privilegiadas do ser que passam então a 
guiar, de maneira primordial, toda a problemática (o ego cogito de 
Descartes, o sujeito, o eu, a razão, o espírito, a pessoa), essas regiões 
permanecem inquestionadas quanto ao ser e a estrutura de seu ser, de 
acordo com o  constante descaso da questão do ser.121 

  

Sob a constatação desse movimento histórico interpretativo em torno do ser e do 

constante descaso pela questão é que Heidegger se propunha à realização de uma destruição 

da história da ontologia, guiada pelo fio condutor instaurado pela questão: 

 

                                                           
120 Cf. Ibidem. 
121 Heidegger, Ser e Tempo, op. cit., I parte, §6, pp. 50-51. No original: „Die griechische Ontologie und ihre 
Geschichte, die durch mannigfache Filiationen und Verbiegungen hindurch noch heute die Begrifflichkeit der 
Philosophie bestimmt, ist der Beweis dafür, daß das Dasein sich selbst  und das Sein überhaupt aus der ‚Welt’ 
her versteht und daß die so erwachsene Ontologie der Tradition verfällt, die sie zur Selbstverständlichkeit und 
zum bloß neu zu bearbeitenden Material (so für Hegel) herabsinken läßt. Diese entwurzelte griechische 
Ontologie wird in Mittelalter zum festen Lehrbestand. (...) Soweit  im Verlauf dieser Geschichte bestimmte 
ausgezeichnete Seinsbezirke in den Blick kommen und fortan primär die Problematik leiten (das ego cogito 
Descartes’, Subjekt, Ich, Vernunft, Geist, Person), bleiben diese, entsprechend dem durchgängigen Versäumnis 
der Seinsfrage, unbefragt auf Sein und Struktur ihres Seins.“ (SZ, p. 22). 



 101

Caso a questão do ser deva adquirir a transparência de sua própria 
história, é necessário, então, que se abale a rigidez e o endurecimento 
de uma tradição petrificada e se removam os entulhos acumulados. 
Entendemos essa tarefa como destruição do acervo da antiga ontologia, 
legado pela tradição. Deve-se efetuar essa destruição seguindo-se o fio 
condutor da questão do ser até se chegar às experiências originárias em 
que foram obtidas as primeiras determinações do ser que, desde então, 
tornaram-se decisivas. 
Essa comprovação da proveniência dos conceitos ontológicos 
fundamentais mediante uma exposição investigadora de suas 
respectivas ‘certidões de nascimento’ nada tem a ver com uma 
relativização das perspectivas ontológicas. A destruição também não 
tem o sentido negativo de arrasar a tradição ontológica. Ao contrário, 
ela deve definir e circunscrever a tradição em suas possibilidades 
positivas e isso quer sempre dizer em seus limites, tais como de fato se 
dão na colocação do questionamento e na delimitação, assim 
pressignada, do campo de investigação possível. Negativamente, a 
destruição não se refere ao passado; a sua crítica volta-se para o ‘hoje’ e 
os modos vigentes de se tratar a história da ontologia, quer esses modos 
tenham sido impostos pela doxografia, quer pela história da cultura ou 
pela história dos problemas. Em todo caso, a destruição não se propõe  
a sepultar o passado em um nada negativo, tendo uma intenção 
positiva.122 

 

É diante deste sentimento de situação de como se faz encontrado o filosofar como tal e 

da possibilidade positiva aberta de deixar retornar hoje o caráter decisivo do interrogar 

passado, que Heidegger deixou sempre entrever o caráter hermenêutico da re-petição para o 

filosofar como uma tarefa irrecusável. 

Vemos que, tendo tematizado a repercussão existencial e histórica da questão para o 

sentido do ser, conquistamos um terreno suficiente para interrogar então sobre a possibilidade  

que o filosofar tem de, enquanto se compreende por um questionar historicamente pode e 

como pode estar à altura da possibilidade existenciária da re-petição, que antecipa e faz 

retornar de maneira projetiva na compreensão que interpreta as possibilidades herdadas desde 

dentro de sua própria historicidade. Queremos nos perguntar como o filosofar compreendido 

como um questionar historicamente  pode co-responder à historicidade da compreensão, esta 

                                                           
122 Ibidem (grifo do autor). No original: „Soll für die Seinsfrage selbst die Durchsichtigkeit ihrer eigenen 
Geschichte gewonnen werden, dann bedarf es der Auflockerung der verhärteten Tradition und der Ablösung der 
durch sie gezeitigten Verdeckungen. Diese Aufgabe verstehen wir als die am Leitfaden der Seinsfrage sich 
vollziehende Destruktion des überlieferten Bestandes der antiken Ontologie auf die ursprünglichen Erfahrungen, 
in denen die ersten und fortan leitenden Bestimmungen des Seins gewonnen wurden. (…) Negierend verhält sich 
die Destruktion nicht zur Vergangenheit, ihre Kritik trifft das ‘Heute’ und die herrschende Behandlungsart der 
Geschichte der Ontologie, mag sie doxographisch, geistesgeschichtlich oder problemgeschichtlich angelegt sein. 
Die Destruktion will aber nicht die Vergangenheit in Nichtigkeit begraben, hat positive Absicht; ihre negative 
Funktion bleibt unausdrücklich und indirekt.“ (SZ, p. 22).  
 



 102

que apela por uma interpretação compreensiva, a qual no filosofar se caracteriza por um 

colocar em movimento o que repousa na questão e nela está preso. Perguntamo-nos: Como a 

existência determinada hermeneuticamente acontece como história, co-respondendo à 

historicidade da compreensão, na medida em que filosofa? E como se caracteriza esse tipo de 

apropriação filosófico-histórica na compreensão, ou seja, o que se faz para esse tipo de 

compreender historicamente decisivo?  

 



TERCEIRO CAPÍTULO 

O questionamento filosófico como re-petição decidida (die entschlossene Wiederholung) 

 

O filosofar enquanto questionar histórico passou então a ser compreendido por 

Heidegger a partir da experiência hermenêutica da re-petição. Esta experiência, pensada a 

partir do horizonte da temporalidade da historicidade própria do ser-aí, traduziu-se no modo 

específico como Heidegger projeta hermeneuticamente a tarefa do filosofar como retorno das 

possibilidades abertas nos questionamentos históricos do passado. Aqui, o filosofar passará a 

ser compreendido como a retomada dos questionamentos históricos na raiz de sua 

problematização, a partir da e voltado para a vida fática como tal, e não na avaliação de seu 

resultados. 

Como também antes já dissemos, o conceito da re-petição na sua relação com a 

filosofia fora já tematizado por Kierkegaard. No seu escrito Gjentagelsen (Die Wiederholung 

– A Repetição), já por nós citado, ele coloca que: 

 
[O problema da re-petição (re-tomada, re-visão)] estará em jogo ainda 
de modo muito importante na nova filosofia; pois a re-petição é uma 
expressão decisiva para isto que para os gregos era a ‘recordação’. 
Assim como eles nomeadamente aprenderam que todo conhecimento é 
recordação, também a nova filosofia aprende que toda a vida é re-
petição.1 

 
E mais adiante ainda escreve:  

 
A dialética da re-petição é fácil; pois aquilo que será re-petido tem sido, 
senão não poderia tornar-se a re-petir, mas que, justamente tendo sido, 
traz a re-petição à algo de novo. Quando os gregos diziam que todo 
conhecer é uma recordação, então exprimiam que a totalidade do ser-ai 
[existir], que aí está, é tendo sido-aí; quando se diz que a vida é uma re-
petição, então se exprime com isso que o ser-aí, que é tendo sido-aí, 
desabrocha agora. Se não se tem a categoria da recordação ou da re-
petição, então perde-se a vida toda num barulho vazio e sem conteúdo. 
(...); a re-petição é o interesse da metafísica e, ao mesmo tempo, o 
interesse no qual a metafísica fracassa; a re-petição é a solução para 
cada intuição ética, é a conditio sine qua non para cada problema 
dogmático.2 

                                                           
1 Na tradução alemã que seguimos: „[Das Problem der Wiederholung] wird in der neueren Philosophie noch eine 
sehr wichtige Rolle spielen; denn Wiederholung ist ein entscheidender Ausdruck für das, was bei den Griechen 
die ‚Erinnerung’ war. Wie sie nämlich lehrten, daß alles Erkennen Erinnerung ist, so wird die neue Philosophie 
lehren, daß das ganze Leben eine Wiederholung ist.“ Sören Kierkegaard. Die Wiederholung. Ein Versuch in der 
experimentellen Psychologie von Constantin Constantius. Tradução alemã de Hans Rochol. Hemburg : Felix 
Meiner, 2000, p. 3. 
2 Na tradução alemã que seguimos: „Die Dialektik der Wiederholung ist leicht; denn das, was wiederholt wird, 
ist gewesen, sonnst könnte es nicht wiederholt werden, aber gerade, daß es gewesen ist, macht die Wiederholung 



 

 

104

104

  O conceito de re-petição tinha ainda também para Kierkegaard uma referência 

explícita com a liberdade para o histórico, para alcançar a própria liberdade como 

possibilidade. Uma liberdade para o histórico que alcança na re-petição, nessa história, a si 

mesma, em sua própria história3.  

Faz-se consideravelmente interessante notar como Heidegger pôde seguir tão de perto 

essa intuição de Kierkegaard, projetando o fato da re-petição na tarefa histórico-filosófico-

hermenêutica como tal. A filosofia vai se constituir para Heidegger numa possibilidade, que o 

ser-aí tem, de poder, a partir da re-petição, alcançar essa liberdade para o histórico e, nesse 

mesmo instante, ser historicamente livre para a possibilidade herdada, re-petindo-a como 

possibilidade. Será decisiva contudo a compreensão sobre que tipo de possibilidade está em 

jogo no filosofar como tal. 

  A partir daí podemos considerar que Heidegger não pretende então buscar outra coisa 

em sua interpretação do ser, senão “re-petir os problemas da filosofia antiga para que na re-

petição se radicalizem por si mesmos”4. Nesta direção, a filosofia se acentuará, como ciência, 

não “como um capricho do ser-aí”, mas como “sua possibilidade mais livre”, cuja 

“necessidade existencial se funda na índole essencial do ser-aí”5. 

  A própria tarefa de Ser e Tempo é por Heidegger compreendida ela toda como uma re-

petição. Em Kant und das Problem der Metaphysik, ele acentua que: “A fundamentação 

ontológico fundamental da metafísica em ‘Ser e Tempo’ precisa comprender-se como re-

petição”6. Em termos hermenêuticos de uma recolocação dos problemas históricos da 

filosofia, num retorno ao que foi questionado pelos filósofos do passado, a re-petição 

consistirá então em poder re-colocar os questionamentos antigos, de modo que “ao re-petir o 

problema”  deva-se “atender ao modo e maneira em que o filosofar, nesta sua primeira luta 

pelo ser [acontecida entre os gregos por exemplo e de maneira fundamental na visão de 

Heidegger] se expressa expontaneamente acerca do mesmo”7.  

                                                                                                                                                                                     
zu etwas Neuem. Wenn die Griechen sagten, alles erkennen sei Erinnerung, so sagten sie, das ganze Dasein, das 
da ist, ist dagewesen, wenn man sagt, daß das Leben eine Wiederholung ist, so sagt man: das Dasein, das 
dagewesen ist, entsteht jetzt. Wenn man die Kategorie der Erinnerung oder der Wiederholung nicht hat, so löst 
sich das ganze Leben in leeren und inhaltslosen Lärm auf. (…); die Wiederholung ist das Interesse der 
Metaphysik, und zugleich das Interesse, an dem die Metaphysik scheitert, die Wiederholung ist conditio sine qua 
non für jedes dogmatische Problem.“ Ibidem, p. 22. 
3 Cf. Ibidem, p. 119. 
4 Heidegger. Problemas Fundamentales de la Fenomenología. Tradução espanhola de Juan José García Norro. 
Madrid : Trotta, 2000. p. 376. 
5 Ibidem, p. 380. 
6 M. Heidegger. Kant und das Problem der Metaphysik. Frankfurt am Main: Vittorio Klosterman, 1998, p. 239. 
No original: Die fundamentalontologische Grundlegung der Metaphysik  in ‚Sein und Zeit’ muß sich als 
Wiederholung verstehen.“ 
7 Ibidem, p. 239-240. No original: „Um so eindringlicher gilt es bei der Wiederholung des Problems 
hineinzuhören in die Art und Weise, wie sich das Philosophieren in diesen ersten Kampf um das Sein gleichsam 
spontan über dieses ausspricht.“ 



 

 

105

105

A re-petição de um problema fundamental significará, pois, “a exploração de suas 

possibilidades até então ocultas”, a ponto de, através disto, ser resguardado o seu caráter 

problemático. Tal vigilância, conservação e resguardo significará, pois manter o problema 

fundamental “de modo livre e vigilante naquelas forças internas que o possibilitam como 

problema no fundamento de sua essência”8. Isso nada mais diz do que o próprio Heidegger já 

houvera dito nos Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, acentuando que o retorno à 

tradição pode ser executado de tal modo que se consiga “retornar ante às questões que na 

história foram colocadas, a fim de apropriar-se originariamente pela primeira vez de novo das 

perguntas colocadas no passado.”9 

Isso engendra uma determinada transformação de caráter hermenêutico na própria 

estrutura do filosofar e no modo de constituição de sua possibilidade e relação com sua 

própria história. Esta relação que já não se procurará determinar no modo de uma ciência 

historiográfica, a qual, segundo Heidegger, movimenta-se “constantemente no elemento da 

indiferença, servindo apenas para satisfazer a curiosidade biográfica”10. É esse modo de 

constituição da possibilidade e relevância da relação própria do filosofar com sua própria 

história que então passaremos a discutir. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

                                                           
8 Heidegger. Kant und das Problem der Metaphysik, op. cit., p. 204. No original: „Ein Problem bewahren, heißt 
aber, es in denjenigen inneren Kräften frei und wach halten, die es als Problem im Grunde seines Wesens 
ermöglichen.“  
9 Heidegger. Prolegomena...,op. cit., p. 188, grifo do autor. No original: “… der Rückgang [kann] auch so 
vollzogen werden, daß vor die Fragen, die in der Geschichte gestellt wurden, zurückgegangen wird, und die 
Frage, die die Vergangenheit gestellt hat, erst wieder ursprünglich zugeeignet werden.“ 
10 M. Heidegger. Heráclito. Tradução brasileira de Márcia Sá Cavalcante Schuback. Rio de Janeiro: Relume 
Dumará, 1998, p. 21. 



 
 
 
 
 
 

TERCEIRA PARTE 

Significado, possibilidade, exigências e 

relevância da incorporação do princípio 

hermenêutico da re-petição à filosofia 

 



 107

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tendo apresentado o modo como se caracteriza em Ser e Tempo, em função do projeto 

como tal e do elemento crítico que comporta, a apropriação do método hermenêutico, e que 

significado tem tal apropriação para o projeto e para uma habilitação hermenêutica da tarefa 

da filosofia como tal, pretendemos agora discutir, de acordo com essa  determinada 

transformação de caráter hermenêutico na própria estrutura do filosofar e no modo de 

constituição de sua possibilidade e relação com sua própria história, como se pode conceber o 

filosofar a partir do princípio hermenêutico da re-petição, qual o limiar de sua possibilidade e 

sua relevância para o filosofar como tal e que devidas exigências precisam ser levadas em 

conta se se quer estruturar uma tal tarefa histórica do filosofar a partir deste princípio. 

 



PRIMEIRO CAPÍTULO 

A concepção do filosofar como um re-petir questionante 

 

A estruturação da tarefa do filosofar a partir do princípio hermenêutico da re-petição 

pode ser então constituida em pelo menos três aspectos fundamentais, de acordo com o que 

até aqui compreendemos na tarefa hermenêutica, projetada por Heidegger no projeto de Ser e 

Tempo, a saber:  1. o retorno ao passado; 2. a renovação das questões decisivas da filosofia; 3. 

a re-apropriação da possibilidade inerente às questões decisivas. Tais aspectos favorecem um 

acesso genuíno ao caráter histórico da filosofia e na sua relação com o ser-aí histórico, de 

onde parte e para o qual se volta, na medida em que: 1. deixa retornar a possibilidade herdada; 

2. ao renovar a questão co-responde à sua historicidade; 3. e fornece uma devida interpretação 

do acontecer histórico, ao re-apropriar-se da posição de fundo que constitui o solo no qual se 

arraigam os questionamentos levantados. 

  

1.1. A re-petição questionante como retorno do possível 

 

Já nas suas Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles e em Der Begriff der 

Zeit, Heidegger deixava transparecer sua busca de um acesso genuíno à história, em seu 

sentido pleno, isto é, de modo que não se determinasse simplesmente por uma apropriação 

historiográfica do histórico, esta já sempre possível num determinado índice de objetividade. 

Este acesso à história não queria pois constituir-se dentro da relação subjetivo-objetiva do 

conhecimento histórico, nem mesmo se pretendia determinar pela compreensão hegeliana do 

espírito objetivo na história; concepção esta que Dilthey também adotou, ainda que já de 

maneira transformada, e que o próprio Heidegger também chegara a tematizar no seu texto de 

habilitação Der Zeitbegriff in der Geisteswissenschaft. A relação com o passado histórico não 

se queria mais que fosse determinada como simples conhecimento do histórico, mas como 

uma relação genuína com a possibilidade histórica herdada. 

Assim, se o acento hermenêutico esteve por vezes – e em certa medida ainda também 

hoje não estamos de uma vez por todas livres de recair nesse modo de compreensão e 

representação da tarefa hermenêutica – sempre relacionado à possiblidade de uma 

compreensão objetiva de uma verdade do passado, e se todas as críticas à hermenêutica se 

constituem justamente no fato de um certo limite em tal busca, em virtude da dificuldade das 

intenções e pre-concepções subjetivas e da perda, no decorrer do tempo, do contexto vital que 

as engendra, impossível de ser reconstituído em si, mas apenas possível de ser representado – 



 109

o que abre margem a que se pense unicamente em ilimitadas possibilidades personalistas de 

interpretação, entregues ao bel prazer do indivíduo que interpreta – com Heidegger passa 

então a haver uma mudança decisiva no modo da busca e do acesso ao passado histórico 

como tal que desinibe a tarefa hermenêutica dessas dificuldades. Quando o acesso ao histórico 

e o próprio acontecer histórico como tal passam a ser pensados a partir do caráter de uma 

determinada temporalização e o compreender como um projetar que interpreta, a tal 

possibilidade hermenêutica de um certo “retorno ao passado”, que compreende e interpreta o 

seu significado originário, transforma-se de um certo modo, e passa a soar mais propriamente 

como um deixar retornar o horizonte da possibilidade herdada, seu peso e justa medida. 

 Desse modo, de um retorno ao passado típico do labor das ciências historiográficas, 

movemo-nos para um deixar retornar as possibilidades herdadas projetadas no passado e 

passíveis de serem re-petidas em sua originariedade. Originariedade esta que também de 

modo algum significará adequação à possibilidade passada, mas uma reabertura do seu 

horizonte, na atualidade, como projeto lançado, na tentativa de uma reinstauração da força 

decisiva que uma tal possibilidade engendra e carrega consigo, no rumo de seu horizonte 

aberto. 

 É justamente nessa reabertura de uma possibilidade passada na atualidade que a re-

petição da possibildade traz consigo a sua novidade e, com isso, seu próprio aspecto crítico ao 

“hoje”, isto é, àquilo que do passado caiu em circulação, retirando da possibilidade, retirando 

do projeto lançado o seu caráter decisivo. A tendência do “hoje” que se esqueceu de suas 

possibilidades herdadas como possibilidades é tomar o que há de mais antigo como 

ultrapassado. Ela se esquece que, como dizia já Kierkegaard metaforicamente, o que acontece 

é que:  

 
Quando se escuta, em uma região montanhosa, o vento que, dia após 
dia (tagaus tagein), interminavelmente e inalteradamente, traz o mesmo 
tema, então se está talvez tentado, por um instante, a se abstrair da 
imperfeição e se alegrar então nesta imagem da conseqüência e 
segurança da liberdade humana. Talvez não se pensa que um instante 
foi dado em que o vento, que agora desde muitos anos encontra entre as 
montanhas sua morada, veio como um desconhecido a esta região.1 

                                                           
1 Na tradução alemã: „Wenn man in einer Berggegend den Wind tagaus tagein unentwegt, unverändert dasselbe 
Thema vortragen hört, so ist man vielleicht versucht, für einen Augenblick von der Unvollkommenheit zu 
abstrahieren, und sich insoweit an diesem Bild der Konsequenz und Sicherheit der menschlichen Freiheit zu 
freuen. Man denkt vielleicht nicht daran, daß es einen Augenblick gegeben hat, da der Wind, der jetzt seit vielen 
Jahren zwischen diesen Bergen seine Behausung hat, als Unbekannter in diese Gegenden kam.“ Sören 
Kierkegaard. Die Wiederholung. op. cit., p. 28. 



 110

  É justamente o carater dessa “chegada como desconhecido” que, livre de toda 

segurança, a re-petição como retorno do passado renova. E é justamente isso que se torna 

totalmente novo e decisivo. 

  Esta possibilidade histórica da existência, aquela capaz de re-petir a possibilidade 

herdada, a qual Kierkegaard já deixava entrever no seio da própria existência do indivíduo, 

Heidegger incorpora ao filosofar e a sua tarefa histórica como possibilidade existenciária. O 

próprio acontecer do filosofar como tal tornara-se visto por Heidegger como uma 

possibilidade da liberdade humana, esta com toda insegurança e peso de responsabilidade que 

comporta, na medida em que se projeta historicamente. Uma tal compreensão do filosofar não 

toma por evidente a visão natural do mundo, da qual objetivamente procuramos nos assegurar. 

Tal visão, assegurará o próprio Heidegger, “ela permanece questionável; este ‘natural’,  

resultado de tantos esforços, é, num sentido muito peculiar, qualquer coisa de histórico”2. E 

ainda acrescenta que “podemos deter-nos no que achamos ‘natural’, naquilo em que já não se 

pensa mais”3. Mas ele faz ainda notar, contudo, que “as decisões que se tomam ou não se 

tomam estão em jogo no domínio da liberdade histórica, quer dizer, onde um ser-aí histórico 

se decide pelo seu fundamento e no modo como ele se decide”4. As decisões repousam “no 

grau de liberdade do saber que escolhe para si e no que ele põe como liberdade”5. 

 No debate com Cassirer, realizado em Davos, Heidegger enfatiza o filosofar como 

justamente uma possibilidade de um saber que liberta, ou melhor, que se desenvolve como 

liberdade, um desabrochar da liberdade, esta que segundo ele, “só é e pode ser na libertação”6, 

e acrescentando-se a isto que, não sendo a liberdade um objeto do conceber teórico, mas 

muito mais um objeto do filosofar, “a única relação adequada para com a liberdade no homem 

é o libertar-se próprio da liberdade mesma no homem”7. E é justamente essa possibilidade da 

emergência da liberdade que no entender de Heidegger o filosofar como tal, a partir da 

temporalidade da historicidade própria, pode proporcionar. O caráter inexorável do questionar 

                                                           
2 M. Heidegger. Que é uma coisa?. op. cit., p. 46. No original: „Sie bleibt fragwürdig. Dieses vielbemühte 
‚Natürliche’ ist in einem ausgezeichneten Sinne etwas Geschichtliches.“ M. Heidegger. Die Frage nach dem 
Ding. op. cit., p. 39. 
3 Ibidem, p. 47. No original: „Wir können uns weiterhin an das halten, was wir ‚natürlich’ finden, d. h. an jenes, 
wobei man sich nichts weiter denkt.“ Ibidem, p. 40. 
4 Ibidem, p. 47. No original: „... die Entscheidungen, die fallen oder nicht fallen, spielen sich... nämlich im 
Bereich der Geschichtlichen Freiheit, d. h. dort, wo ein geschichtliches Dasein sich zu seinem Grunde 
entscheidet und wie es sich dazu entscheidet...“ Ibidem, p. 40. 
5 Ibidem, p. 47. No original: „... welche Stufe der Freiheit des Wissens es sich wählt und was es als Freiheit 
setzt.“ Ibidem, p. 40. 
6 M. Heidegger. Kant und das Problem…, op. cit., p. 285. No original: „... Freiheit nur ist und sein kann in der 
Befreiung.“  
7 Ibidem, p. 285. No original: „Der einzige adäquate Bezug zur Freiheit im Menschen ist das Sich-befreien der 
Freiheit im Menschen.“  



 111

será pois, segundo Heidegger, a possibilidade histórica do desabrochar dessa liberdade. Sendo 

as questões, elas mesmas históricas, no modo de questionar fala já a história. O questionar 

pode, através da re-petição, ele mesmo acontecer de novo como histórico, colocando em 

movimento a posição de fundo do ser-aí que questiona, mesmo quando o que está em questão 

é visto como simplesmente algo do passado, e se apresenta instantaneamente como algo 

inerte. Ao recolocar as antigas questões, assegura Heidegger:  

 
[questiona-se] acerca destas posições fundamentais e do que acontece 
nelas e dos movimentos de fundo que acontecem ao ser-aí, movimentos  
que, segundo parecem, não existem, porque já passaram. Mas, mesmo 
quando um movimento não se pode constatar, isso não significa que já 
tenha acabado, um movimento pode encontrar-se, também, numa 
situação de repouso.8 

 
E acrescenta ainda: 

 
O que nos aparece como passado, quer dizer, simplesmente como 
acontecimento que já não existe, pode ser repouso. E este repouso pode 
possuir uma plenitude de ser e de efetividade que, finalmente, 
ultrapassa de forma essencial, a efetividade do efetivo, no sentido de 
actual. Este repouso do acontecer não é ausência de história, mas uma 
forma fundamental de sua presença. O que conhecemos mediatamente e 
representamos, em primeiro lugar, como passado é, acima de tudo, o 
que já uma vez foi ‘actual’, o que, nessa altura, causou sensação ou 
provocou ruído. O que pertence sempre à história, mas não é autêntica 
história. O meramente passado não esgota o acontecido. Este 
acontecido exerce ainda o seu domínio (west) e o seu modo-de-ser que, 
por sua vez, se determina a partir do que acontece, é um peculiar 
repouso do acontecer. O repouso é apenas um movimento que se detém 
em si mesmo e que é, muitas vezes, mais inquietante do que este.9 

  

 Assim, nos questionamentos antigos repousam possibilidades ainda a cada vez 

passíveis de serem reabertas, recolocadas em movimento na situação decisiva que, para ela e 

                                                           
8 M. Heidegger. Que é uma coisa?, op. cit., pp. 49-50. No original: „Wir fragen... [nach die Grundstellungen],  
nach dem Geschehen in ihnen und nach den geschehenden Grundbewegungen des Daseins, Bewegungen, die 
anscheinend kein mehr sind, weil sie vergangen sind. Aber, wenn eine Bewegung nicht feststellbar ist, braucht 
sie deshalb nicht weg zu sein; sie kann auch im Zustand der Ruhe sein.“ M. Heidegger. Die Frage nach dem 
Ding. op. cit., p. 42. 
9 Ibidem, p. 50, grifo do autor. No original: „Was uns vorkommt wie vergangenes, d. h. schlechthin nicht mehr 
seiendes Geschehen, kann Ruhe sein. Und diese Ruhe kann eine Fülle des Seins und der Wirklichkeit haben, die 
am Ende die Wirklichkeit des Wirklichen im Sinne des Aktuellen wesentlich übersteigt. Diese Ruhe des 
Geschehens ist nicht Abwesenheit der Geschichte, sondern eine Grundform ihrer Anwesenheit. Was wir 
durchschnittlich als Vergangenheit kennen und zunächst vorstellen, ist meist nur das vormalige ‚Aktuelle’, das, 
was damals ein Aufsehen erregte oder gar den Lärm besorgte, der immer zur Geschichte gehört, aber nicht die 
eigentliche Geschichte ist. Das bloß Vergangene erschöpft nicht das Gewesene. Dieses west noch, und seine Art 
zu sein ist eigentümliche Ruhe des Geschehens, dessen Art sich wiederum aus dem bestimmt, was geschieht. 
Ruhe ist nur an sich haltende Bewegung, oft unheimlich als diese selbst.“ Ibidem, p. 43. 



 112

para o questionar como tal, está historicamente em jogo. Uma vez colocadas em movimento 

enquanto possibilidades, os questionamentos antigos retornam de maneira crítica, e esta 

crítica se volta para o próprio hoje. Enquanto o questionar como tal se constitui de maneira 

crítica, esta, diz ainda Heidegger, “não visa contudo o começo”, isto é, o modo como se 

apresentou sua resolução no passado, “mas [visa] simplesmente nós mesmos, na medida em 

que o arrastamos [este começo] atrás de nós, não enquanto tal, mas como qualquer coisa de 

‘natural’, quer dizer, numa falsificação indiferente”10, que encobre o questionar em sua 

possibilidade logo que o interesse se volta unicamente para um simples tomar conhecimento 

do que se sucedeu e dos resultados encontrados, estes, por sua vez, sempre e em geral 

considerados ultrapassados em comparação ao desenvolvimentos do presente. O simples 

tomar conhecimento já não coloca de novo em movimento o passado como possibilidade 

própria, mas justamente o encobre como possibilidade e veta a ele o devido acesso. 

 O caminho para o desenvolvimento de uma Filosofia Hermenêutica pretende 

justamente não encobrir a possibilidade que reside no questionar, tomando-a na indiferença de 

um simples tomar conhecimento, este que assim o é tão somente porque já não compreende 

mais. O compreender que interpreta o questionar a partir do princípio da re-petição, projeta de 

novo a possibilidade herdada, e deixa retornar o passado como retorno do possível. E é 

justamente nessa medida, que um tal compreender interpretativo na filosofia pode pensar na 

possibilidade de uma co-respondência à historicidade da compreensão. Uma Filosofia 

Hermenêutica requer pois justamente a atitude de questionar historicamente, esta que significa 

então “libertar e pôr em movimento o que repousa na questão e nela está preso”11. 

 

1.2. A re-petição questionante como renovação da questão 

 

 Co-responder à historicidade da compreensão deve então significar não uma 

adequação de uma interpretação ao seu objeto, mas um co-responder ao destino do que é na 

temporalização transmitido e assumido como legado, isto é, à possibilidade herdada que, por 

conseguinte, apela por uma recuperação através da re-petição dos questionamentos históricos. 

Por mais que o presente, esquecido de seu passado como projeto lançado, já não dê mais 

                                                           
10 Ibidem, p. 54. No original: „Sofern es sich in unseren Fragen überhaupt um Kritik handelt, richtet sich diese 
nicht gegen den Anfang, sondern lediglich gegen uns selbst, sofern wir diesen Anfang nicht mehr als einen 
solchen, sondern wie etxas ‚Natürliches’, d. h. in einer gleichgültigen Verfälschung mitschleppen.“ Ibidem, p. 
47. 
11 Ibidem, p. 53. No original: „Geschichtlich fragen meint: das in der Frage ruhende und gefesselte Geschehen 
frei- und in Bewegung setzen.“ Ibidem, p. 47. 
 



 113

ouvidos ao projetado, por considerar seus resultados uma simples coisa do passado, que já não 

tem mais nada a ver com nosso tempo, a co-respondência consiste justamente em retomar 

aquilo que decisivamente se encontra em questão e está ainda aberto e é  ainda digno de ser 

posto novamente em questão.  

A curiosidade indiferente para com o decisivo, que procura simplemente reconstituir 

os pedaços de um passado morto a ser representado apenas para que se possa conhecer 

alguma coisa do “como foi”, quer, por isso, assegurar-se da objetividade do representado, para 

apresentá-lo e defendê-lo na opinião pública. A verdadeira co-respondência à historicidade da 

compreensão não consiste, contudo, numa correspondência do representado subjetivamente, a 

qual se adequa ao objeto em seu passado histórico, no modo de um “como foi” simplesmente 

dado na representação. Ela se depara com o decisivo a ser re-petido, a ser retirado do 

esquecimento. Este esquecimento nivela e esconde a possibilidade decisiva em jogo, de modo 

que ela apela, de dentro do próprio esquecimento, por uma recuperação. O pensar em co-

respondência à historicidade da compreensão não se pergunta mais por conteúdos objetivos 

representados na consciência subjetiva, mas, no in-stante de-cisivo de sua existência singular, 

lançada e apelada, quer re-constituir, no re-projetar, o projeto já uma vez lançado, cujo 

destino é um apelar sempre por uma revigoração, que se faz concretamente histórica ao abrir-

se de novo em sua meta decisiva, que pode se fazer de novo capaz de orientar o destino e a 

história como tal, a ser reenviada em escuta, partilha, comunhão e diálogo.  

O que aqui pois denominamos co-responder pretende caracterizar o responder em 

conjunto ao apelo pela responsabilidade para com o nosso ser e estar em um mundo, na 

seriedade que uma tal responsabilidade incorpora. Tal responder consiste primeiramente numa 

atenção que escuta a determinadas possibilidades de ser, possíveis de serem retomadas apenas 

como possibilidades, já que estas nunca recaíram e que de algum modo parecem nunca 

poderem recair – pois se abrem sempre como tarefas e nunca como afazeres – no plano de 

uma mera “realização”. Isto não deixa de constituir um fato decisivo e, de certo modo, 

bastante difícil de suportar, mas já não se pode mais simplesmente criar uma linha de fuga do 

caráter de “irrealização” das possibilidades humanas. A possibilidade só pode ser assumida 

como possibilidade projetada e reaberta como tal. Hoje mais do que nunca parece que se deve 

ver a necessidade de suportar o fato de uma “irrealização”, na qual parecem se encontrar 

paradoxalmente e ao mesmo tempo a fraqueza humana e, desde dentro dessa própria 

experiência, com ela e a partir dela, a sua força: suportar a possibilidade como possibilidade. 

Heidegger encontra justamente na temporalidade própria do ser-aí a possibilidade 

dessa co-respondência que ele caracterizará como re-petição: 



 114

…é na temporalidade do ser-aí e somente nela que reside a possibildade 
de uma petição explícita na compreensão transmitida do ser-aí do 
poder-ser existenciário para o qual ele se projeta. A de-cisão que retorna 
a si e se transmite torna-se assim, re-petição de uma possibilidade 
legada de existência. A re-petição é a transmissão explícita, ou seja, o 
retorno às possibilidades do ser-aí, que vigora por ter sido aí.12 
 

Assim, a re-petição terá o caráter de, co-respondendo à historicidade da compreensão, 

conceder ao ser-aí a possibilidade de assumir a si mesmo em sua história.13 E isso no sentido 

ainda de que é através da possibilidade que “o envio comum pode se abrir explicitamente no 

ater-se à herança legada”14. Como diz Heidegger: “é a re-petição que revela para o ser-aí a sua 

própria história”15.  

Mas o re-petir que co-responde à historicidade da compreensão é apenas uma 

possibilidade hermenêutica em geral. Como já assinalávamos acima16, se faz necessário 

também ter em vista perseguir o modo em que se constitui o interpretar que co-responde 

próprio da filosofia, e em que medida ou sob quê exigências a apropriação histórica da 

experiência que deve estar em jogo de maneira própria e em particular na interpretação  

filosófica, a saber, a atitude de questionar como tal, a qual deve ser historicamente re-

apropriada, pode ser expressa nessa co-respondência à historicidade da compreensão.  

A experiência que na re-petição dos questionamentos históricos co-responde à 

historicidade da compreensão tem que ser ela mesma constituída filosoficamente, isto é, ela só 

pode se desentranhar como tarefa filosófica, e isto a partir da e na atitude típica que lhe é 

própria: isto é, deixar desabrochar de novo o peso e a inquietação própria do questionar 

levantado, num revigoramento de seu sentido. A tarefa filosófica tem que ser apenas, nesse 

sentido, projetiva ou – para melhor configurar o caráter de retorno histórico da possibilidade 

herdada – re-projetiva. Tal tarefa se desentranha ela mesma como projeto lançado que se 

relança historicamente. Ela se faz acima de tudo uma resposta responsável ao apelo por uma 

renovação, a qual o presente, esquecido de si como possibilidade histórica, é chamado a 

constituir. 

                                                           
12 Ibidem, p. 191, grifo do autor. No original: „Wohl… liegt in der Zeitlichkeit des Daseins und nur in ihr die 
Möglichkeit, das existenzielle Seinkönnen, darauf es sich entwirft, ausdrücklich aus dem überlieferten 
Daseinsverständnis zu holen. Die auf  sich zurückkommende, sich überliefernde Entschlossenheit wird dann zur 
Wiederholung einer überkommenen Existenzmöglichkeit. Die Wiederholung ist die ausdrückliche 
Überlieferung, das heißt der Rückgang in Möglichkeiten des dagewesenen Daseins.“ (SZ, p. 385) 
13 Cf. Ibidem, p. 192. (SZ, p. 386). 
14 Ibidem, p. 192. No original: „Das schicksalhafte Geschick kann in der Wiederholung ausdrücklich erschlossen 
werden hinsichtlich seiner Verhaftung an das überkommene Erbe.“ (SZ, p. 386). 
15 Ibidem, p. 192. No original: „Die Wiederholung macht  dem Dasein seine eigene Geschichte erst offenbar.“ 
(SZ, p. 386). 
16 Cf. p. 50. 



 115

A renovação de uma questão fundamental se torna assim a novidade primordial para o 

presente que se esquece de seu ser histórico como possibilidade de ser. E isto assim acontece, 

por mais que a questão retomada seja sempre o que há de mais antigo, pois é justamente nela 

que se resguarda o que há de decisivo, a possibilidade de ser do ser-aí, colocada sempre em 

questão, e que assim apela por uma interpretação compreensiva, esta que por sua vez só se 

constitui como possibilidade histórica. O caráter do questionar traz consigo assim o que há de 

decisivo, e é na medida em que para o filosofar o ser-aí retoma a questão, que ele se pode pôr 

a caminho de uma apropriação desse decisivo, ou seja, a possibilidade que se lhe abre 

historicamente. 

 

1.3. A re-petição questionante como re-apropriação do que está em jogo na questão 

 

O que está em jogo nas questões levantadas é uma possibilidade histórica do ser-aí que 

se faz decisiva. Como estas posições de fundo que engendram, motivam e elaboram os 

questionamentos históricos se perfazem e porque se tornam elas decisivas, só pode ser 

exposto em cada retomada de uma questão específica pelo pensamento que interroga17. No 

filosofar heideggeriano o decisivo é, por um lado, o fato de reabrir a possibilidade de acesso 

ao histórico contra o indiferençamento do saber objetual; por outro, este decisivo se encontra 

justamente na tentativa de exposição do modo como isso propriamente para o filosofar como 

tal se faz possível. 

A indiferença para com a história e o histórico significa indiferença para com o ser-aí 

mesmo. Esta não pode acentuar a responsabilidade para com o seu próprio ser. Contra essa 

indiferença, o filosofar é um caminho para o histórico que pode chegar a surgir, de um certo 

modo, da simples inquietação angustiada com o “presente”, retirando o ser-aí da indiferença 

para com o histórico. Esta “inquietação angustiada”, que chega a orientar-se e empenhar-se 

pela e na tarefa do filosofar como tal, naquilo que lhe é próprio e que o determina como um 

saber de estatuto próprio perante toda a ciência e o conhecimento natural, procura aproximar-

se do que determina o estado e situação da história que nos atinge, e compreender o modo 

como isso acontece. 

                                                           
17 Neste sentido faz-se de fato interessante notar como a tarefa de uma destruição da história da ontologia previa 
justamente um retorno às posições decisivas que determinaram a interpretação do ser na história da ontologia. 
Como diz o próprio Heidegger, nesta tarefa se haveria de tentar “efetuar essa destruição seguindo-se o fio 
condutor da questão do ser até se chegar às experiências originárias em que foram obtidas as primeiras 
determinações do ser que, desde então, tornaram-se decisivas” (M. Heidegger. Ser e Tempo, op. cit., §6, p. 51. 
No original: “Diese Aufgabe verstehen wir als die am Leitfaden der Seinsfrage sich vollziehende Destruktion des 



 116

Tal filosofar, que se impõe à tentativa de constituir essa aproximação do histórico, 

como o próprio Heidegger acentuava, tem apenas um caráter preparatório, justamente pela 

tentativa de compreender, através da re-petição dos questionamentos, os projetos históricos 

lançados, estes que não podem ser tomados de modo algum como inexistentes, pois são 

contudo apenas esquecidos como possibilidades. Como dirá Heidegger mais tarde em sua 

conferência O Fim da Filosofia e a Tarefa do Pensamento, este filosofar “satisfaz-se com 

despertar uma disponibilidade do homem para uma possibilidade cujos contornos 

permanecem indefinidos, e cujo advento, incerto”18. 

Aqui a transformação da filosofia se faz compreendida numa orientação para uma 

tarefa, que se encontra reservada ao pensar como tal, o qual tem por exigência o apelo por 

voltar a se assegurar dos questionamentos históricos decisivos, tendo em vista a possibilidade 

de abertura do homem na sua atualidade histórica para possibilidades ainda passíveis de serem 

abertas.  “Aqui se tem em mira”, diz Heidegger, “a possibilidade de a civilização mundial, 

assim como apenas agora começou, superar algum dia seu caráter técnico-científico-industrial 

como única medida de habitação do homem no mundo.”19 O modo como o pensamento aqui 

em questão, acentuará Heidegger, pode “penetrar naquilo que até então está reservado e 

aberto, o pensamento, de início, ainda deve aprender; nesta aprendizagem o pensamento 

prepara a sua própria transformação”20. 

Desse modo, não podemos encontrar uma resposta que aponte o decisivo como algo 

que pode ser determinado ou já o tenha sido. O decisivo só parece poder dar-se ao encontro na 

confrontação mesma da temporalidade da historicidade própria com suas possibilidades 

históricas, na medida em que se volta para o seu passado, assume o seu legado e se faz crítica 

à posição presente. A re-petição questionante se torna aqui decisiva unicamente no sentido do 

aprendizado que ela proporciona, enquanto impele o pensamento que filosofa a uma 

determinada tarefa que lhe possa ser própria. O filosofar hermenêutico se constitui naquilo de 

                                                                                                                                                                                     
überlieferten Bestandes der antiken Ontologie auf die ursprünglichen Erfahrungen, in denen die ersten und fortan 
leitenden Bestimmungen des Seins gewonnen wurden“ SZ, p. 22, grifo do autor). 
18 M. Heidegger. O Fim da Filosofia e a Tarefa do Pensamento. In: Martin Heidegger. Conferências e Escritos 
Filosóficos. Tradução brasileira de Ernildo Stein. Coleção “Os Pensadores”. São Paulo : Nova Cultural, 1996. p. 
99. No original: „Sie [die Aufgabe dês Denkens] begnügt sich mit der Erweckung einer Bereitschaft des 
Menschen für eine Möglichkeit, deren Aufriß dunkel, deren Kommen ungewiß bleibt“ (Heidegger. Das Ende der 
Philosophie und die Aufgabe des Denkens. In: Heidegger. Zur Sache des Denkens. 4 ed., Tübingen: Max 
Niemeyer Verlag, 2000, p. 66. 
19 Ibidem, p. 99. No original: „Gedacht ist dabei an die Möglichkeit, daß die jetzt erst beginnende 
Weltzivilisation einst das technisch-wissenschaftlich-industrielle Gepräge als die einzige Maßgabe für den 
Weltaufenthalt des Menschen überwindet.“ (Heidegger, Das Ende der Philosophie..., op. cit., p. 67). 
20 Ibidem, p. 99. No original: „Was dem Denken vor- und aufbehalten bleibt, darauf sich einzulassen, muß das 
Denken erst lernen, in welchem Lernen es seine eigene Wandlung vorbereitet.“ (Heidegger, Das Ende der 
Philosophie..., op. cit., p. 66-67). 



 117

mais decisivo em sua posição apenas como um caminho possível, capaz, contudo, de conduzir 

o ser-aí à sua historicidade, na medida em que a libera como retorno do possível, a partir do 

desdobramento do próprio questionar como tal que prepara o terreno para possibilidades 

históricas possíveis de advir.  

 



SEGUNDO CAPÍTULO  

A possibilidade de uma genuína re-petição 

 

 O caminho para a constituição da possibilidade de uma filosofia hermenêutica a partir 

de Heidegger, de acordo com o que colocamos em discussão até então, constitui-se, pois, em 

uma liberação da possibilidade de uma genuína re-petição a partir do filosofar como tal, na 

medida em que este se compreende sob a tarefa de questionar historicamente.  

A apropriação do método hermenêutico pela filosofia, quando esta se compreende 

como um pensar re-petitivo dos questionamentos históricos, pretendendo deixar retornar o 

que se faz decisivo na situação fundamental que põe em movimento através do questionar as 

posições de fundo que motivam o investigar como tal, constitui nada mais do que uma 

possibilidade determinada por um modo de pensar passível de ser aprendida. Enquanto se 

projeta de maneira a constituir um caminho genuíno para o filosofar, e cuja tarefa significa 

questionar historicamente, o que o caminho de Heidegger dá a compreender ele mesmo de 

maneira decisiva é a constituição da possibilidade de um pensar inobjetual, propiciador de um 

acesso inobjetual ao histórico na filosofia e no filosofar.  

A elucidação da compreensão como projeto, que como linguagem e numa determinada 

disposição, desenvolve, no diálogo, uma interpretação capaz de pôr em movimento os 

questionamentos históricos, muitas vezes esquecidos como possibilidades projetadas, retira o 

significado da compreenção de dentro de uma relação subjetivo-objetiva para com a história. 

O compreender que se determina projetivamente a partir da temporalidade da historicidade 

própria já não se determina mais pela relação sujeito-objeto, apesar de também não eliminar a 

possibilidade dessa relação. O tempo, compreendido a partir da temporalidade da 

historicidade própria, como horizonte possível de toda e qualquer compreensão do ser em 

geral, já não se interpõe como obstáculo à compreensão interpretativa, mas, ao contrário, a 

libera e possibilita porque a resguarda como possibilidade herdada. Ele assegura a co-

respondência da interpretação filosófica à historicidade da compreensão, mantendo 

assegurado com isso, também ao filosofar hermenêutico, a sua tarefa própria de questionar 

historicamente.  

Passaremos agora a detalhar estes elementos que, a partir do exposto até então em 

torno do filosofar heideggeriano e do elemento decisivo que o projeto de Ser e Tempo pôde 

engendrar, asseguram a possibilidade de uma re-petição genuína dos questionamentos 

históricos na filosofia. 

 



 119

2.1. O questionamento inobjetual 

 

 A compreensão filosófica, ao re-petir questionando, não tem diante de si um objeto, 

mas, consigo, a própria existência em questão. Como já vimos, a co-respondência da 

interpretação filosófica, que re-pete os questionamentos históricos pondo em movimento o 

que neles de maneira decisiva está em questão, significa então: não uma adequação aos 

resultados objetivamente pensados no passado, mas um deixar-se conduzir pelas inquietações 

de fundo, que engendram os questionamentos históricos e os motivam. Neste sentido, a 

constituição de uma filosofia hermenêutica, assim orientada, tem um caráter histórico 

inobjetual. 

A exigência fundamental de uma posição hermenêutica na filosofia, no modo como a 

vemos desenvolvida por Heidegger, exerce acima de tudo um aspecto metódico de 

consideração não propriamente teórico, se por teoria entende-se um determinado saber 

científico do qual se deve exigir um conhecimento de validade objetiva. Não é este o tipo de 

verdade que a filosofia hermenêutica constitui. Enquanto se constitui como um saber de 

caráter, por assim dizer, metódico, no sentido de estabelecer um modo de abordar a 

possibilidade herdada do pensamento filosófico, a filosofia hermenêutica compreendida a 

partir do princípio hermenêutico da re-petição fornece elementos para um procedimento 

apropriado, na tentativa de compreender as questões filosóficas, instalar-se em seus horizontes 

e assegurar-se das posições temáticas que as engendram. Enquanto saber que se constitui 

como modo de proceder, a hermenêutica não fornece um conhecimento objetivo do que 

advém no conhecimento filosófico, mas estabelece as exigências para que o mesmo possa vir 

a ser interpretado e desenvolvido de modo a poder preservar a filosofia orientada para o cerne 

de suas questões fundamentais. 

Na história do pensamento filosófico, especialmente com a crítica kantiana, tornou-se 

possível assegurar-se do significado da possibilidade e do horizonte de fundamentação 

epistemológica, que chegaram a confirmar a natureza objetiva das verdades das ciências da 

natureza, pelo menos em termos de uma validade objetiva do conhecimento, dadas as 

condições a priori de sua possibilidade universalmente válidas, as quais se apresentam como 

as mesmas que possibilitam a própria experiência de objetos como tais1. Se tal fundamentação 

                                                           
1 A tese central de Kant, que acabou por instituir essa possibilidade e que é um fundamento central da sua Crítica 
da Razão Pura, testifica este asseguramento nos seguintes termos: “… as condições da possibilidade da 
experiência em geral são ao mesmo tempo condições da possibilidade dos objetos da experiência e possuem, por 
isso, validade objetiva num juízo sintético a priori.”(I. Kant. Crítica da Razão Pura. Trad. Bras. de Valério 
Rohden e Udo Baldur Moosburger. 2. ed. São Paulo: Abril Cultural, 1983. Col. Os Pensadores, p. 112). No 



 120

epistemológica da validade objetiva não for bem situada no determinado âmbito que lhe 

convém, acaba por fazer possível uma certa obstrução do caminho compreensivo próprio de 

uma atividade hermenêutica na filosofia. Esta possibilidade de obstrução de caminhos se 

acentua, se a postura metodológica lógico-transcendental, que perfaz essa fundamentação 

desde Kant, e que acabou recaindo de vários modos num logicismo positivista, que mais tarde 

procurou, inclusive, abandonar o sujeito e o caráter transcendental da objetividade, 

reconduzindo a mesma unicamente à estrutura lógica da linguagem, nega a validade de 

qualquer discurso que não se institua ou dentro da relação sujeito-objeto, própria do 

conhecimento científico como tal, ou como descrição lógica de fatos objetivos, constituídos 

de estados de coisas da experiência objetiva. A história da tentativa de fundamentação da 

atividade hermenêutica, a qual procura desde Schleiermacher um meio de garantir de modo 

legítimo a constituição de uma ciência hermenêutica em geral, parece permanecer sempre 

inibida por esse horizonte aberto pelas exigências da objetividade científica. 

Na filosofia, o problema da objetividade da verdade do conhecimento humano abriu a 

possibilidade de hoje se questionar sobre que critério de verdade pode ser conferido a este 

saber, a filosofia como tal, que se pretende auto-fundamentador e fundamentador das regiões 

do ente a ser trabalhado nas ciências particulares. A pergunta pelo critério de validade e 

verdade, e mesmo pelo significado e sentido, ou até importância, de um discurso que 

propriamente não trata de objetos ou de estados de coisas do mundo objetivo, é a que hoje 

cada vez mais intensamente se dirige à filosofia, especialmente a partir do discurso de 

Wittgenstein – pelo menos no modo como este se expressa no Tratactus – na sua pretensão 

[da filosofia] de um pensar e um saber cujo discurso não nos fornece propriamente um 

conjunto de proposições a respeito de estados de coisas e que, contudo, tem pretensões de 

verdade. 

 Faz-se contudo interessante notar, – e isso é muitas vezes relegado ao esquecimento – 

que mesmo já o próprio Kant não encerrava o filosofar simplesmente na tarefa de uma 

fundamentação da experiência objetiva do mundo, ou à possibilidade de objetivação da 

experiência. A idéia de liberdade, por exemplo, reservava ao pensar um horizonte que não era 

o de uma experiência objetiva de objetos da experiência, mas cujo discurso não deixava de ter 

por isso a sua importância e verdade próprias, desde que se respeitasse a fronteira que separa a 

causalidade como liberdade e a causalidade como mecanismo da natureza, mediante a 

                                                                                                                                                                                     
original : „...die Bedingungen der Möglichkeit der Erfahrung überhaupt sind zugleich Bedingungen der 
Möglichkeit der Gegenstände der Erfahrung, und haben darum objektive Gültigkeit in einen synthetischen 
Urteile a priori.“Kant. Kritik der reinen Vernunft. Hamburg: Felix Meiner, 1956, p. 212s (ed. A p. 158, B p.197). 



 121

distinção entre o ser em si mesmo e os ser como fenômeno2. O próprio fato do conhecer como 

tal, como possibilidade do ser-aí, resguarda, nesse sentido, uma verdade prática, de caráter 

prático, que não pode se constituir em si mesmo simplesmente pela determinação de um 

conhecimento objetivo de um fato, mas da sua utilidade prática, isto é, do seu sentido como 

possibilidade histórica da liberdade humana e de seu agir no mundo. 

 Neste sentido, se faz necessário pensar que uma filosofia hermenêutica não dá a 

conhecer em termos objetivos, ou mesmo em termos subjetivos (no sentido de apresentar 

determinados conhecimentos a respeito de um indivíduo empírico) com validade objetiva. As 

ciências da natureza bem como, respeitadas as diferenças de índice de objetividade, a  

historiografia, a sociologia, a antropologia, a psicologia, a filologia, a arqueologia, a 

lingüística e outras ciências humanas podem constituir um determinado conhecimento com 

validade objetiva. Elas parecem poder fornecer um conhecimento objetivo do fato humano, 

dados seus limites e respeitadas as condições próprias de sua validade objetiva. Uma filosofia 

hermenêutica contudo, na medida do que, até aqui, a partir da filosofia heideggeriana, 

pensamos, não se trata de um conhecimento nesses termos. Ela não dá a conhecer um objeto 

experimentado por um sujeito, mas a compreender um projeto, este que portanto não parece 

se determinar dentro da relação sujeito-objeto. Não há, de certo modo, um sujeito individual 

que constitua o projeto como projeto. O ser-aí uma vez nascido se encontra já nele lançado, 

esteja ou não para ele voltado como projeto. O projeto é uma herança do ser-aí lançado para 

possibilidades, entregue a uma história e a um destino para o qual pode ser despertado e no 

qual, enquanto ser singularizado, pode engajar-se, mas apenas se ele se torna livre para a 

possibilidade.  

A filosofia hermenêutica se constitui, nesse sentido, como tarefa de ser radicada no 

pensar e voltada para a possibilidade de uma re-petição das possibilidades históricas herdadas 

e no mais das vezes encobertas como possibilidades, esquecidas como possibilidades. Na 

medida em que se movimenta no diálogo com as questões que brotam do existir humano no 

mundo e retornam para este historicamente, ela consiste simplesmente, sintonizada com uma 

                                                           
2 Assim se expressa Kant em uma nota no Prefácio à sua Crítica da Razão Prática: “A reunião da causalidade 
como liberdade com a causalidade como mecanismo da natureza, estabelecendo-se a primeira através da lei dos 
costumes e a segunda mediante a lei da natureza, e isto num só e mesmo sujeito, no homem, é impossível sem 
que se represente a este em relação com a primeira como essência em si mesmo, e em relação à segunda como 
fenômeno, aquele na consciência pura, este na consciência empírica. Sem isto é inevitável a contradição da 
razão consigo mesma”. No original: „Die Vereinigung der Causalität als Freiheit mit ihr als Naturmechanism, 
davon die erste durchs Sittengesetz, die zweite durchs Naturgesetz, und zwar in einem und demselben Subjecte, 
dem Menschen, fest steht, ist unmöglich, ohne diesen in Beziehung auf das erstere als Wesen an sich selbst, auf 
das zweite aber als Erscheinung, jenes im reinen, dieses im empirischen Bewußtsein vorzustellen. Ohne dieses 
ist der Wiederspruch der Vernunft mit sich selbst unvermeidlich.“  Immanuel Kant. Kritik der praktischen 
Vernunft und andere kritische Schriften. Werke 3. Köln: Könemann Verlagsgesellschaft, 1995, nota à p. 277. 



 122

determinada disposição, num despertar da atualidade para suas possibilidades esquecidas. A 

compreensão aqui exposta é um compreender que, ao se elaborar na interpretação, esta que 

tem a estrutura de um diálogo com o passado da historicidade própria, lança-se como projeto 

de ser e finca suas raízes no modo como o ser-aí se relaciona, num determinado instante do 

destino, em meio ao ente na totalidade. 

A estrutura do compreender na filosofia hermenêutica não se determina pois no 

horizonte de uma homogeneidade espácio-temporal. A temporalidade da historicidade própria 

que aqui se faz horizonte decisivo do filosofar hermenêutico como tal já não conta com o 

tempo linearmente. Não visando um objeto diante de si, a singularidade da interpretação já 

não se determina pelo momento de seu acontecer dentro de uma linearidade temporal, como é 

o caso da aparição objetual, que se determina de acordo com sua posição numa escala 

temporal homogênea. A interpretação mesma não visa algo, mas se desenvolve a partir da 

questão da qual ela se apropria e se esforça por colocar e do projeto de ser possível que esta 

possibilita, e que já está sempre atrás da atualidade, projetando seu ser para o futuro. O 

questionamento e aquele que ele envolve e nele está envolvido (o ser-aí, ou a existência 

humana como tal) não é uma realidade objetiva mas é sempre uma tarefa de ser que se projeta 

para o futuro frente ao descaso do presente esquecido de sua possibilidade. 

Neste sentido, a luta da interpretação contra o presente é a luta pelo despertar da 

atualidade para a possibilidade herdada, uma vez nascida ou prestes a nascer como 

possibilidade, mas para a qual o presente, preso à imediaticidade do agora, já não tem mais 

ouvidos. 

 

2.2  O significado da distância temporal 

 

Acentuamos, pois, que a compreensão filosófica que no filosofar hermenêutico re-pete 

os questionamentos fundamentais da tradição e que estão imbuídos de possibilidades 

possíveis de ser não tem diante de si um objeto, mas consigo a própria existência em questão. 

O modo como podemos caracterizar este ter consigo a própria existência em questão tem o 

caráter da relação com a alteridade, que, desde dentro do próprio passado histórico, apela à 

atualidade, a fim de que a mesma assuma a responsabilidade pelo seu próprio existir, o qual se 

projeta historicamente, e do qual se faz exigido a interpretação compreensiva crítica de um 

determinado projeto histórico num determinado tempo. Em contrapartida, a compreensão 

objetual carrega consigo ainda outra dificuldade, além da que acima expomos, a respeito do 

modo do compreender hermenêutico como projeto de ser, que está em jogo nos 



 123

questionamentos passíveis de serem re-petidos e que não recai dentro da relação sujeito-

objeto. Trata-se do problema da compreensão do horizonte da temporalidade que este 

compreender traz consigo. 

Ao se referir à possibilidade da retomada e re-petição das questões envolvidas em 

projetos filosóficos desenvolvidos no passado, uma determinada compreensão do tempo 

cronológico volta a ser acentuada, e no nosso entender pode do mesmo modo obnubilar a 

possibilidade genuína de uma compreensão do modo filosófico hermenêutico de pensar, o 

qual pretende questionar historicamente a partir da re-petição dos questionamentos antigos, 

numa abertura às possibilidades herdadas. Uma tal visão ainda está presa ao problema da 

relação sujeito-objeto. 

Para falar de uma maneira bastante concreta, o interpretar filosófico que se volta para 

os questionamentos colocados no passado e para os projetos possíveis que eles trazem consigo 

se constitui num diálogo com o passado da historicidade própria, e isto deve concretamente 

significar, com aqueles através dos quais os questionamentos foram colocados em 

movimento, os filósofos que interrogam e seus projetos como tais. Se compreendermos esse 

diálogo com o passado como um interpretar de caráter inobjetual, isto é, que não se determina 

dentro da relação sujeito-objeto, tem ele, contudo, um caráter apenas subjetivo? Ou melhor, 

dizemos que é inobjetual simplesmente porque se trata de uma relação de sujeitos que estão 

em diálogo, mas, contudo, separados por uma distância temporal? Que significado ganha aqui 

o problema da distância temporal, ou do contexto de reflexão do indivíduo que filosofa num 

tempo diferente daquele em que se acha encontrado o intérprete, ou o todo da tradição em 

torno de um determinado projeto que se perfaz no decorrer do tempo na história? 

Aqui percebe-se num relance que o tempo se faz de novo compreendido numa 

estrutura linear em que fatos históricos acontecem. É contudo neste modo que geralmente se 

formula o problema da correspondência da interpretação à historicidade do que se 

compreende.  

 Em sua hermenêutica filosófica Gadamer tematiza o problema da distância temporal. 

Ele a concebe como fundo de reserva produtiva, que a tradição, através dos preconceitos, 

carrega consigo, e o torna objetivamente disponível de maneira positiva ao intérprete. 

 Distinguindo-se da compreensão da teoria hermenêutica romântica, que “pensava a 

compreensão como a reprodução de uma produção originária”3, Gadamer enfatiza a 

                                                           
3 H.-G. Gadamer. Verdade e Método. op. cit., p. 443. No original: „Wir erinnern uns, daß dort das Verstehen als 
Reproduktion einer ursprünglichen Produktion gedacht war.“ H. G. Gadamer, Wahrheit und Methode, op. cit., p. 
301. 



 124

importância da insuperável distância temporal ou histórica no sentido de que por conta dela 

torna-se possível o fato de que: 

 
Cada época tem de entender um texto transmitido de uma maneira 
peculiar, pois o texto forma parte do todo da tradição, na qual cada 
época tem um interesse pautado na coisa e onde também ela procura 
compreender-se a si mesma. O verdadeiro sentido de um texto, tal como 
este se apresenta ao seu intéprete, não depende do aspecto puramente 
ocasional que representam o autor e seu público originário. Ou pelo 
menos não se esgota nisso. Pois esse sentido está sempre determinado 
também pela situação histórica do intérprete, e, por conseqüência, por 
todo processo objetivo histórico.4 
 

E assegura ainda que um tal processo objetivo histórico, que através do todo 

objetivado da tradição amplia o horizonte de sentido, só se faz possível em virtude do fato da 

distância temporal, na medida em que: 

 
O tempo já não é mais, primariamente, um abismo a ser transposto 
porque divide e distancia, mas é, na verdade, o fundamento que sustenta 
o acontecer, onde a atualidade finca suas raízes. A distância de tempo 
não é, por conseguinte, algo que tenha de ser superado. Esta era, antes, 
a pressuposição ingênua do historicismo, ou seja, que era preciso 
deslocar-se ao espírito da época, pensar segundo seus conceitos e 
representações em vez de pensar segundo os próprios, e somente assim 
se poderia alcançar a objetividade histórica. Na verdade trata-se de 
reconhecer a distância de tempo como uma possibilidade positiva e 
produtiva do compreender. Não é um abismo devorador, mas está 
preenchido pela continuidade da herança histórica e da tradição, a cuja 
luz nos é mostrado todo o transmitido. Não será exagerado, se falarmos 
aqui de uma genuína produtividade do acontecer.5 
 

Este modo de abordagem da produtividade do horizonte histórico temporal para o 

intérprete se desinibe da compreensão que vê na distância temporal um obstáculo para a 

interpretação, mas se mantém, contudo, numa concepção do tempo que ainda não se desinibe 

                                                           
4 Ibidem, p. 443s. No original: “Eine jede Zeit wird einem überlieferten Text auf ihre Weise verstehen müssen, 
denn er gehört in das Ganze der Überlieferung, an der sie ein sachliches Interesse nimmt und in der sie sich 
selbst zu verstehen sucht. Der wirkliche Sinn eines Textes, wie er den Interpreten anspricht, hängt eben nicht von 
dem Okkasionellen ab, das der Verfasser und sein ursprüngliches Publikum darstellen. Er geht zum mindesten 
nicht darin auf. Denn er ist immer auch durch die geschichtliche Situation des Interpreten mitbestimmt und damit 
durch das Ganze des objektiven Geschichtsganges.“ Ibidem, p. 301.  
5 Ibidem, p. 445. No original: “Nun ist die Zeit nicht mehr primär ein Abgrund, der überbrückt werden muß, weil 
er trennt und fernhält, sondern sie ist in Wahrheit der tragende Grund des Geschehens, in dem das Gegenwärtige 
wurzelt. Der Zeitenabschnitt ist daher nicht etwas, was überwunden werden muß. Das war vielmehr die naive 
Voraussetzung des Historismus, daß man sich in den Geist der Zeit versetzen, daß man in deren Begriffen und 
Vorstellungen denken solle und nicht in seinen eigenen und auf diese Weise zur historischen Objektivität 
vordringen könne. In Wahrheit kommt es darauf an, den Abstand der Zeit als eine positive und produktive 
Möglichkeit des Verstehens zu erkennen.“ Ibidem, p. 302. 



 125

de seu caráter cronológico acumulativo. Ela se torna interessante e importante para uma 

compreensão da atividade hermenêutica em geral, mas não avança, se é que pretendia, em 

direção do sentido da temporalização da temporalidade da historicidade própria que antecipa e 

re-pete as possibilidades herdadas. Ela não leva em conta esse aspecto decisivo da de-cisão 

antecipadora ressaltada por Heidegger. Entendemos que ela ainda parece orientar-se por uma 

representação historiográfica ou ordenação cronológica da história, em cujo horizonte de 

observação, como diz Heidegger, “só se considera a representação mais exterior do tempo 

mediante a sua representação cronológica”6.  

Entendemos que, a partir de Heidegger, ainda não se tornaria possível, segundo essa 

representação do tempo, compreender propriamente o significado da experiência da re-petição 

capaz de retomar, através do questionar, uma possibilidade herdada, pois não se pensaria, 

como ele diz, “no modo do envio, da antecipação e da experiência da destinação histórica”7, 

experiência esta que se traduz propriamente numa reabertura do decisivo nos questionamentos 

do passado, desde dentro do próprio movimento de decisão por retomá-lo e que, na medida 

em que o faz, já recuperou o que nestes questionamentos é decisivo e já não conhece distância 

temporal, seja esta pensada como obstáculo ou como fundo de reserva produtiva. O 

distanciamento temporal acontece no sentido de que em tal atitude o próprio tempo do ser-aí, 

que interpreta a partir da re-petição do questionamento e da posição decisiva em questão, se 

distende temporalmente no re-projetar compreensivo, que antecipa e re-pete a possibilidade 

herdada e torna a resguardar no porvir da destinação hitórica uma resposta ao questionamento 

levantado no engajamento por colocá-lo, uma vez que, como diz Heidegger, só essa 

destinação histórica “pode acolher o passado vigente”8, esse que “nos precede e acede, numa 

misteriosa virada”9, na medida da decisão pela recolocação de um questionamento decisivo, 

que antecipa e re-pete a possibilidade herdada e a re-projeta no porvir. Por isso ela só é 

preparatória de uma possibilidade futura de ser, por mais que esta tenha já suas raízes fincadas 

há muito tempo como possibilidade de ser do ser-aí no modo como ele se encontra face e em 

relação ao ente na totalidade, e que é a um só tempo passível de ser esquecida como 

possibilidade e passível de ser transmitida na re-petição como possibilidade herdada. 

Este movimento possível que acontece na temporalização da temporalidade da 

historicidade própria do ser-aí já se fazia pensado por Heidegger desde antes de Ser e Tempo 

                                                           
6 M. Heidegger. Heráclito. Tradução brasileira de Márcia Sá Cavalcante Schuback. Rio de Janeiro: Relume 
Dumará, 1998, p. 93. 
7 Ibidem, p. 93. 
8 Ibidem, p. 30. 
9 Ibidem, p. 57. 



 126

como fundamento da possibilidade de acesso à história, e que ele fez questão de assegurar na 

sua conferência Der Begriff der Zeit como tese fundamental de toda hermenêutica nos 

seguintes termos: “A possibilidade de acesso à história se funda na possibilidade segundo a 

qual uma atualidade compreende a cada vez ser futuramente. Esta é a tese primária de toda 

hermenêutica”10. Tendo acrescentado ainda que esta tese diz algo sobre o ser do ser-aí 

mesmo, este que é a historicidade mesma e que a “filosofia nunca chegará a vir ao encontro 

do que a história é, enquanto analisá-la como objeto de contemplação e tratamento por um 

determinado método”11. Para Heidegger acabara por se tornar claro que, na medida em que “o 

enigma da história repousa nisso que se chama de ser histórico”12, a própria filosofia ela 

mesma só pode compreender o acontecer histórico na medida em que ela mesma aconteça 

como história. Isso é o que acabou por se tornar decisivo para Heidegger. 

 

2.3. A co-respondência como possibilidade de manter a filosofia sob a tarefa de questionar 

historicamente 

 

 O acontecer como história da filosofia não pode se constituir então no fato de ela 

simplesmente possuir uma historiografia. Na “distância cronológico-histórica” daquilo que 

como filosofia se exprime no passado “esconde-se uma proximidade historial do que nela não 

foi dito, mas que se pronuncia em direção ao futuro”13, este que acaba por nos pertencer de 

algum modo. Na medida em que se compreende como filosofia hermenêutica, a filosofia pode 

assim co-responder a essa proximidade historial do que, desde dentro do passado, apela por 

uma retomada do que alí se encontra ainda em questão. A interpretação compreensiva que lhe 

co-responde é uma re-petição do questionamento, que re-projeta o âmbito de possibilidade 

decisiva que se escondem nos questionamentos. As questões não se esgotam nas respostas do 

passado, mas se projetam em direção ao futuro que para elas pode ainda estar desperto. 

 Desse modo, entendemos que Heidegger procura forçar-nos a compreender que de fato 

necessitamos de uma reabilitação dos questionamentos históricos da filosofia: a coisa mesma 

(die Sache selbst) a ser buscada na filosofia é a questão mesma, o caso em litígio. 

                                                           
10 M. Heidegger. Der Begriff der Zeit, op. cit, p. 26, grifo do autor. No original: „Die Zugangsmöglichkeit zur 
Geschichte gründet in der Möglichkeit, nach der es eine Gegenwart jeweils versteht, zukünftig zu sein. Das ist 
der erste Satz aller Hermeneutik.“ 
11 Ibidem, p. 26. No original: „Philosophie wird nie dahinterkommen was Geschichte ist, solange sie Geschichte 
als Betrachtungsgegenstand der Methode zergliedert.“  
12 Ibidem, p. 26, grifo do autor. No original: „Das Rätsel der Geschichte liegt in dem, was es heißt, geschichtlich 
zu sein.“ 
13 M. Heidegger. A Sentença de Anaximandro. Tradução brasileira de Ernildo Stein. In: Coleção os Pensadores: 
Os Pré-socráticos. 1. ed. São Paulo : Abril Cultural, p. 28. 



 127

 Para Heidegger, uma tal reabilitação exigia a posição da questão fundamental do 

sentido do ser no horizonte do tempo e isso com vistas a despertar a nossa existência para o 

sentido dessa questão. 

 A experiência de descortinar o horizonte do tempo tinha, contudo, em primeira linha, 

não simplesmente uma fundamentação da historiografia, ou mesmo uma demonstração de 

como, a partir de uma determinada compreensão do tempo, que tem origem na temporalidade 

originária, o ser foi historicamente compreendido e conceituado – tarefas que também 

Heidegger procurou desenvolver. Mas o fundamental é a exposição da temporalidade como 

possibilidade de um filosofar autêntico, a partir da temporalização da temporalidade da 

historicidade própria, que através do princípio hermenêutico da re-petição se torna capaz de 

co-responder à historicidade da compreensão e assim ela mesma acontecer como história. 

A partir da temporalização que modifica a relação do ser-aí com o seu presente, 

abrindo-o para uma relação mais própria com o passado, relação tal que se aproria das 

possibilidades herdadas a partir dos questionamentos levantados, estes que brotam e retornam 

sempre e a cada vez do modo como o ser-aí se encontra em meio ao ente na totalidade, e re-

projeta essas possibilidades no futuro, o filosofar é assim uma atitude propriamente histórica. 

É um modo de como o ser-aí, nessa atitude questionante que o libera para as suas 

possibilidades herdadas, acontece como ser histórico. E assim o filosofar se faz histórico na 

medida de sua temporalização que assim acontece. 

Neste sentido, o filosofar hermenêutico brota de uma atitude propriamente histórica do 

ser-aí; atitude que se fez descrita por Heidegger como temporalização da temporalidade da 

historicidade própria, cujas consequências já apresentamos anteriormente. Na temporalização 

que perfaz essa atitude filosófico-histórico-hermenêutica, o ser-aí fundamentalmente “age”, 

projeta enquanto existe no mundo, e filosofar é projetar-se numa atitude investigativa, e nesse 

sentido é também “agir”14.  

A característica constitutiva do modo de ser do ser-aí como existência tem o caráter 

não de “ser”, no sentido de que o ser simplesmente dado é, como algo que aí se dá e subsiste 

num determinado lugar e momento de uma homogeneidade espácio-temporal. O determinado 

modo do direcionar-se compreensivo do ser-aí que projeta e, enquanto tal temporaliza, é o 

                                                           
14 Heidegger não se utilizou da palavra agir para configurar o projetar. Na sua Carta sobre o Humanismo ele 
chega a apontar para essa direção quando expõe o pensar como agir. De qualquer modo, isso não está assim 
delineado em Ser e Tempo, e é portanto uma analogia que a título de conquistar uma compreensão ousamos 
inserir. O ser-aí projeta enquanto, ao mesmo tempo, e na medida em que age, executa, realiza uma determinada 
tarefa, tenha ela caráter simplesmente funcional-prático, técnico, ou ainda se dê como conversa, paixão, amor, 
aproximação na nossa relação com os outros, ou como engajamento social em diferentes lutas, ou se volte para a 



 128

modo próprio de ser livre do ser-aí. Agir é decidir historicamente, escolher e decidir-se por 

uma possibilidade de ser; só assim pode o ser-aí propriamente re-petir sua própria liberdade e 

destino. Na medida em que essa ação se constitui na solidão de uma decisão que apenas 

singularmente se pode tomar, tal atitude modifica o ser-com como procura, abertura e escuta, 

na medida em que ele pode se abrir às possibilidades históricas, que já lhes foram entregues 

por herança, e das quais não pode fugir, a fim de fundá-las, isto é, re-peti-las de maneira 

renovada. Outra atitude seria a de reconduzir o outro em seu ser-com à indiferença, sem se 

tornar contudo capaz de re-petir de maneira questionante o que é o mais digno de ser posto em 

questão. 

Desse modo é que o filosofar hermenêutico, como uma posição histórica do ser-aí 

humano que se põe em questão, abre-se ao diálogo com a história a si destinada como envio 

comum e com o que em sua existência cotidiana se cristalizou. E isto não simplesmente para 

demover, remover ou subordinar o que está cristalizado, mas também, e talvez acima de tudo, 

para, retirando-se da indiferença em que se encontra o ser-aí em meio a essa cristalização do 

seu existir, anteponha a isso a possibilidade de abertura às possibilidades herdadas e 

resguardadas no seio de seu destino e projetadas no futuro como advento de um destino 

possível, a tal ponto que o ser-aí possa ser capaz de escolher em liberdade e decisão esse ou 

aquele modo de existir face ao ente na totalidade.  

Mas como o próprio Heidegger o dirá, esta possibilidade que o filosofar hermenêutico 

pode resguardar é apenas uma possibilidade aberta, para a qual o ser-aí não pode ser forçado a 

aderir e que se pode apenas, em cada questionamento, preparar a sua possibilidade. Pois “as 

decisões não se conseguem tomar só porque se fala delas, mas porque se criam disposições e 

se manifestam atitudes nas quais a decisão é inevitável e em que, se ela não acontece, isso 

torna-se a decisão mais essencial”15. E do mesmo modo que o envio comum, como já vimos, 

“só existe essencialmente como ser-no-mundo no ser-com os outros” e “o seu acontecer é um 

acontecer em conjunto” 16, se faz preciso recordar o que Heidegger faz questão também de 

assinalar que “na convivência em um mesmo mundo e na de-cisão por determinadas 

possibilidades, os destinos já estão previamente orientados” e “é somente na participação e na 

                                                                                                                                                                                     
totalidade do ser enquanto filosofia, religião ou arte. Em qualquer um desses modos o ser-aí é agente-passional, 
toma atitude diante de todo tipo de apelos. 
15 M. Heidegger. Que é uma coisa?, op. cit., p. 21. No original: „Aber Entscheidungen werden nicht dadurch 
erarbeitet, daß man darüber redet, sondern daß Lagen geschaffen und Stellungen bezogen werden, in denen die 
Entscheidung unausweichlich ist, in denen es zur wesentlichsten Entscheidung wird, wenn die Entscheidung 
nicht fällt, sondern umgangen wird.“ M. Heidegger. Die Frage nach dem Ding. op. cit., p. 10. 
16 M. Heidegger. Ser e Tempo. op. cit., §74, p. 190. No original: „Wenn aber das schicksalhafte Dasein als In-
der-Welt-sein wesenhaft in Mitsein mit Anderen existiert, ist sein Geschehen ein Mitgeschehen und bestimmt als 
Geschick.“ (SZ, p. 384). 



 129

luta que se libera o poder do envio comum”17. Faz-se preciso recordar que essa decisão por 

uma tarefa autenticamente filosófica não é uma tarefa solitária. Ainda mais quando se tem em 

vista justamente que “o envio comum dos destinos do ser-aí em e com a sua ‘geração’ 

constitui o acontecer pleno e próprio do ser-aí”18, a tarefa filosófica pode ser ainda 

plenamente enriquecida em seu caráter histórico se justamente ela for comunitariamente 

desenvolvida. 

Nessa direção o ser-aí que filosofa jamais está sozinho na solidão de um ego puro 

enclausurado numa masmorra a pensar distanciando-se da realidade. A tarefa histórica é uma 

tarefa em mutirão por excelência, que exige a escuta dos que se encorajaram e ainda se 

encorajam a interrogar. A solidão consiste, contudo, no fato de que, para uma tal escuta 

recordativa, a decisão individual é fundamental e sem ela, um tal agir na história se faz 

impossível. Que a escuta seja escuta do passado, isso é apenas uma possibilidade aberta, à 

qual só se pode abrir-se na antecipação da confiança como atitude prévia, confiança esta, 

todavia guiada pela coisa ela mesma. Para isso é preciso estar à altura da coisa ela mesma, 

apesar de que essa exigência é, contudo difícil de ser cumprida, pois ela requer muita 

humildade e paciência. O que significa o índice desse estar à altura é também difícil de se 

determinar. Tal tarefa, apresentando-se aqui de um certo modo um tanto demasiado séria, e 

talvez utópica, senão um pouco sonhadora, constitui-se de fato apenas numa tarefa possível e 

numa esperança, cujos resultados, se é que em uma tal tarefa eles existem, de modo algum se 

constituem com a mesma imediaticidade e eficácia que a pesquisa da ciência objetiva oferece. 

Apesar disso, pode ser um caminho historicamente frutífero. 

 

 

 

 

 

                                                           
17 Ibidem. No original: „Im Miteinandersein in derselben Welt und in der Entschlossenheit für bestimmte 
Möglichkeiten sind die Schicksale in vorhinein schon geleitet. In der Mitteilung und im Kampf wird die Macht 
des Geschickes erst frei.“ (SZ, p. 384). 
18 Ibidem. No original: „Das schicksalhafte Geschick des Daseins in und mit seiner ‚Generation’ macht das volle, 
eigentliche Geschehen des Daseins aus.“ (SZ, p. 384s). 
 



TERCEIRO CAPÍTULO 

Exigências e relevância de uma genuína re-petição dos questionamentos históricos 

 

Sendo a filosofia uma tarefa histórica e, por isso mesmo, somente plenamente 

desenvolvida numa abertura ao outro na escuta e no diálogo, isto se torna para o filosofar 

hermenêutico praticamente um critério de caráter normativo, uma exigência da qual a filosofia 

não pode se esquivar de cumprir se quer levar a cabo sua tarefa histórica. 

Como já dizia Kant, numa citação a qual o próprio Heidegger se referiu, “os esforços 

humanos giram a volta de um círculo constante e regressam sempre ao mesmo ponto, onde já 

uma vez tinham estado; então, os materiais que estão cobertos de pó podem ser trabalhados, 

para daí resultar, talvez, uma construção mais segura”1. Esta espera da possibilidade por um 

futuro que a recupere, estatui, na filosofia, o retorno silencioso e atenciosamente auditivo ao 

outro, praticamente como um dever, contra o qual uma certa consciência da superação do 

ontem pelo hoje, nascida de uma incompreensão do significado da tarefa do filosofar e seu 

sentido histórico, não pode se arvorar a combater. No filosofar hermenêutico, libertar do pó o 

que a historicidade imprópria relegou ao estado de ultrapassado, e que revela unicamente a 

mesma tendência à indiferença para com a alteridade, que temos na nossa vida cotidiana, 

torna-se a tarefa mais fundamental e relevante para a filosofia como tal. 

A reabilitação da filosofia exige a reabilitação de uma escuta decisiva à palavra que 

brota da liberdade criadora de outrem e da exposição de sua posição de fundo diante da 

verdade, esta que se desenvolve sempre a partir do confronto re-petitivo com as questões 

decisivas que ao ser-aí historicamente se impõem. A filosofia exige em sua atividade 

hermenêutica a reabilitação do diálogo filosófico. O outro, que foi capaz de questionar e 

decidir historicamente, é co-partícipe desse movimento historial do nosso ser-aí histórico e, 

enquanto tal, deve ser ouvido, no horizonte da questão que lhe convenha e que, por ser 

questão decisivamente histórica, que brota de dentro do solo de nosso ser-aí histórico, pode 

sempre também nos convir. 

Do mesmo modo como Heidegger se expressou em relação à sua tentativa de 

interpretação de Kant dizendo: “De agora em diante, apenas Kant deve falar”, em qualquer 

interpretação filosófica é consideravelmente relevante que somente o outro no horizonte de 

                                                           
1 I. Kant. Resposta de Kant a Garve, Prolegomena. Ed. Vorlaender, p. 194. Citado em Heidegger, Que é uma 
coisa?, op. cit., p. 65. No original: „Die menschlichen drehen sich in einem beständigen Zirkel und kommen 
wieder auf einen Punct, wo sie schon einmal gewesen seyn; alsdenn können Materialien, die jetzt im Staube 
liegen, vielleicht zu einem herrlichen Baue verarbeitet werden.“ Citado em M. Heidegger, Die Frage nach dem 
Ding, op. cit., p. 57. 



 131

uma questão decisiva deve falar. O filosofar hermenêutico que procura, em sua interpretação, 

re-petir o questionamento levantado no passado, precisa apenas ter claro que, como se 

expressou Heidegger: “O que fazemos, é dar, às vezes, uma indicação sobre o sentido ou 

sobre a direção, de modo a não nos desviarmos do caminho da questão”2.  

Numa analogia da re-petição dos questionamentos passados com a relação cotidiana 

com o outro que possibilita o não tomá-lo de maneira indiferente, esta relação pode se 

constituir na re-petição através de uma escuta atenta aos filósofos que com tais questões se 

confrontaram no passado, como se na sua presença estivéssemos. O respeito ao horizonte do 

questionamento em que o outro se situa constitui aqui uma relação que poderia ser chamada 

de amizade, a qual pode ser referida aqui como o modo através do qual um autêntico diálogo 

filosófico pode se constituir. 

Heidegger interpreta o termo grego φιλειν, donde provém o termo φιλια, que 

traduzimos por amizade, como favorecer. Diz ele: 

 

Entendemos o favor no sentido originário de propiciar e preservar, ou 
seja, num sentido diverso da significação derivada de ‘beneficiar’ e 
‘proteger’. A propiciação originária é uma preservação do que convém 
ao outro, do que pertence à sua essência à medida que o sustenta. A 
amizade, φιλια, é, assim,  o favor que favorece ao outro a essência 
que ele já possui, de maneira que nessa propiciação a essência 
favorecida possa despontar em sua própria liberdade. Na amizade, a 
essência reciprocamente propiciada e favorecida libera-se para si 
mesma. O que caracteriza a amizade não é a complacência e nem, 
tampouco, o ‘engajamento’ nos casos de necessidade e perigo, mas a 
presença no movimento de ser para o outro, isso que não necessita de 
nenhum dispositivo ou prova, que age precisamente quando renuncia a 
exercer influências. (...) A φιλια é o favorecimento presenteador de 
alguma coisa que, no fundo, não lhe pertence, mas que, no entanto, 
deve ser propiciada para que o outro possa resguardar-se em sua 
própria essência3 

 

 Em Ser e Tempo, Heidegger chamava essa relação positiva de nosso ser com o outro 

de anteposição liberadora, diferenciando-a da substituição dominadora4. Dela dizia ser: 

 
uma preocupação que não tanto substitui o outro, mas que se lhe 
antepõe em sua possibilidade existenciária de ser, não para lhe retirar 
o ‘cuidado’ e sim para devolvê-lo como tal. Essa preocupação que, em 

                                                           
2 M. Heidegger. Que é uma coisa?, op. cit., p. 64. No original: „Künftig soll nur Kant sprechen. Was wir dazu 
tun, ist zuweilen eine Anweisung in dem Sinne und in der Richtung, dass wir nicht vom Weg der Frage 
abkommen.“ M. Heidegger. Die Frage nach dem Ding, op. cit., p. 56.  
3 M. Heidegger. Heráclito, op. cit., pp. 140-141. 
4 Cf. M. Heidegger. Ser e Tempo, op. cit., §26, pp. 173-174.  



 132

sua essência, diz respeito à cura propriamente dita, ou seja, à 
existência do outro e não a uma coisa de que se ocupa, ajuda o outro a 
tornar-se, em sua cura, transparente a si mesmo e livre para ela.5 

 

 Analogamente a esta possibilidade de relacionamento própria com o outro na 

cotidianidade, a anteposição liberadora se faz também possível no diálogo que procura re-

petir os questionamentos do passado. Aqui, a anteposição, que se interessa apenas em abrir o 

horizonte adequado para que uma questão decisiva posta pelo ser-aí possa ser reabilitada em 

sua própria orientação, se eleva ao estatuto de uma exigência para a filosofia em sua atividade 

hermenêutica na procura de questionar historicamente. É nesta “amizade” que se institui o 

diálogo do ser-aí com o seu passado que já advém sempre com o outro que pôs já uma vez em 

movimento o questionamento decisivo e instaurou o âmbito decisivo de sua possibilidade, 

enviando-a historicamente. 

 Neste sentido, a filosofia, isto é, a atitude de questionar historicamente, se faz 

compreendida como um empenho em comum por aquilo que nela está decisivamente em jogo: 

o fato de existir historicamente em questão. Aqueles que convivem propriamente na filosofia 

não se empenham na mesma coisa, mas empenham-se em comum pela mesma coisa. 

Situando-se na possibilidade dessa diferenciação no modo do empenho em comum, 

Heidegger chegou a acentuar o caráter da liberação que este segundo modo do empenho 

possibilita. Ao expor a diferença entre a convivência própria do impessoal e a relação 

estabelecida em uma convivência autêntica, ele assegura que: 

 

A convivência recíproca daqueles que se empenham na mesma coisa 
[na normalidade indiferente do impessoal] alimenta-se, muitas vezes, 
somente de desconfiança. Inversamente, o empenhar-se em comum 
pela mesma coisa determina-se a partir do ser-aí apreendido, cada vez 
em sua propriedade. É essa ligação própria que possibilita a justa 
isenção, que libera o outro em sua liberdade para si mesmo.6 

 

De maneira análoga, uma filosofia hermenêutica deve favorecer a mesma liberação 

que acontece na relação autêntica, à medida em que procura compreender as posições de 

                                                           
5 Ibidem, p. 174 (grifo do autor). No original: „... einer Fürsorge, die für den Anderen nicht so sehr einspringt, 
als daß sie ihm in seinem existenziellen Seinkönnen vorausspringt, nicht um ihm die ‚Sorge’ abzunehmen, 
sondern erst eigentlich als solche zurückzugeben. Diese Fürsorge, die wesentlich die eigentliche Sorge – das 
heißt die Existenz des Anderen betrifft und nicht ein Was, das er besorgt, verhilft dem Anderen dazu, in seiner 
Sorge sich duchsichtig und für sie frei zu werden.“ (SZ, p. 122). 
6 Ibidem, p. 174, grifo do autor. No original: „Das Miteinandersein derer, die bei derselben Sache angestellt sind, 
näht sich oft nur von Misstrauen. Umgekehrt ist das gemeinsame Sicheinsetzen für dieselbe Sache aus dem je 
eigens ergriffenen Dasein bestimmt. Diese eigentliche Verbundenheit ermöglicht erst die rechte Sachlichkeit, die 
den Anderen in seiner Freiheit für ihn selbst freigibt.“ (SZ, p. 122). 



 133

fundo que engendram e carregam o peso das questões colocadas, numa escuta atenta e 

decisiva que se determina a re-petir através do questionar as possibilidades herdadas, como 

uma abertura que co-responde à historicidade da compreensão. É desse modo que procuramos 

compreender a exigência do diálogo autêntico na filosofia em sua atitude propriamente 

hermenêutica. Certamente desse modo ela pode co-responder à historicidade da compreensão, 

fazendo retornar, em meio aos despojos do passado da investigação filosófica, que são muitas 

vezes tomados na pura indiferença de um ultrapassamento, o vigor do questionamento de um 

ser-aí decidido, a fim de que se possa se abrir para a possibilidade decisiva aí em jogo, numa 

re-petição decisiva que, sendo capaz de ouvir e acolher a herança legada como possibilidade, 

está preparado a escolhê-la ou rejeitá-la de maneira autêntica. 

Daí notamos que deve brotar um certo sentimento de respeito pelo outro que ajudou e 

pode ajudar na preparação da história e composição do destino que nos pertence, à medida em 

que, como filósofos, pôs e pode pôr em movimento um empenhar-se em comum pela mesma 

coisa: o cuidado com a existência humana que, questionando historicamente, deixa-a, assim, 

despontar em sua própria liberdade. 

Um filosofar hermenêutico propõe possivelmente não muito mais além do que bom 

senso em nossas apressadas avaliações; propõe não muito mais além do que ter em vista o 

pretexto dos questionamentos filosóficos, estes que não se confundem simplesmente com as 

intenções dos indivíduos que os desenvolve (intenções psicológicas ou sociológicas que 

podem ou não estar diretamente envolvidas na investigações que nos antecederam, mas que 

não se encontram fundamentalmente no cerne da relevância das questões filosóficas e das 

possibilidades que elas encarnam, e cujo interesse pode ser apenas psicológico, psicoanalítico, 

sociológico, biográfico ou históriográfico). Os pretextos dos questionamentos exprimem-se 

como possibilidades vivas projetadas que preparam sempre em si o destino histórico. O 

pretexto dos questionamentos é a origem existencial e histórica de onde, em sua inquietude, 

emergem os questionamentos e para onde sempre retornam em seu movimento essencial. E é 

justamente esse horizonte originário que pode dar margem com o tempo e como tempo a 

outros horizontes num instante decisivo do destino, e que torna uma questão e a atitude de 

questionar indispensáveis. 

 



CONCLUSÃO 
 
 
 

Tendo sido a nossa tentativa demonstrar a partir do projeto de Ser e Tempo como pode 

se fazer possível a tarefa de uma Filosofia Hermenêutica, entendemos que o princípio da re-

petição, é elementar para o projeto de reconstrução de uma filosofia hermenêutica, na medida 

em que o mesmo fornece a possibilidade de uma devida co-respondência entre a interpretação 

filosófica e a historicidade da compreensão. Acabamos por conquistar não somente uma 

reposta para a questão da co-respondência, como também a desdobramos numa posição 

diferente, visto que tentamos elaborá-la ediscuti-la não a partir da típica relação sujeito-

objeto. Por outro lado, desdobrando desse modo a questão, não se vê no caráter de retorno ao 

passado uma superação da distância temporal, mas uma possibilidade de recuperação da 

possibilidade decisiva que, num determinado tempo, se reinstaura omo possibilidade ao serde 

novo projetada, e se torna passíel de ser retomada emsi mesma pela atualidade. 

 Tentamos expor assim que, com Heidegger, há uma nova compreensão do modo como 

se dá o pensar filosófico. Também este não se oferece a priori no matiz de uma consciência 

subjetiva que apreende, constitui e subordina o dado objetivo. Ao invés disso, o filosofar 

heideggeriano pretende despertar para o fato de que, antes de tudo, é preciso pensar que, a 

própria filosofia e o filosofar como tal só podem chegar inclusive a formular e elaborar a 

possibilidade de apreensão, constituição e subordinação do dado objetivo a uma consciência 

subjetiva, quando este apreender, constituir e subordinar, que são constitutivamente modos de 

ser de nossa existência fática, são compreendidos, numa posição prévia e epocal de nossa 

existência histórica, como fundamento e condição de possibilidade da experiência do mundo 

dos objetos e de nosso próprio ser enquanto tal, à proporção que este, sendo compreendido 

também como um ente simplesmente dado dentro do mundo, se faz também tomado em certa 

medida a si mesmo com o caráter de um objeto intramundano.  

O pensar filosófico pretende ser aqui então pensado como uma possibilidade 

existencial que brota e é forjada no seio de uma antecipação prévia de uma compreensão de 

ser histórica e finita que, numa disposição própria, projeta-se historicamente, constitui-se 

numa elaboração interpretativa no discurso e, assim, se afirma a si mesma numa compreensão 

do ser que faz época. A abertura da existência fática que engendra essa compreensão, a qual 

move-se, por sua vez, no acontecer do devir histórico, constitui-se temporalmente (isto é, no 

in-stante que se configura como vigor de ter sido, atualidade e porvir) como disposição, 

interpretação e discurso e projeta-se, de modo circular, em cada projeto existenciário do ser-



 135

aí, inclusive na investigação. E com isso, na medida em que, a partir de uma determinada 

temporalização, a existência se abre às possibilidades herdadas, engendra um filosofar 

hermenêutico que pode se tornar capaz de co-responder à historicidade da compreensão, que 

tenta através da re-petição do questionamento, re-projetar a possibilidade herdada. 

 Nestes termos é que podemos colocar a pergunta pela possibilidade de co-

respondência por parte da “atividade” hermenêutica na filosofia à historicidade da 

compreensão. Sabendo do acontecer da compreensão como temporalidade da historicidade 

própria, a co-respondência hermenêutica não pode mais ser questionada por referência a um 

passado distante, a um momento intencional de um indivíduo situado numa história passada, a 

um contexto histórico datado e circunscrito objetivamente pela ciência histórica e nem mesmo 

por um acontecer efeitual da tradição histórica que resguarda através de si por acumulação e 

efetivação diversas aberturas, que na releitura de um texto filosófico devem advir na 

compreensão através da aplicação hermenêutica.  

O caminho aqui apresentado sugere que a co-respondência hermenêutica deve ser 

agora interrogada pela relação direta que o questionado na atitude filosófica tem com o 

próprio tempo que a põe em questão na sua relação de abertura aos apelos que conclamam a 

existência histórica a uma escuta e re-projeção das possibilidades decisivas que devem estar 

em jogo na retomada dos questionamentos históricos, e que ainda hoje se encontram à base de 

nosso acontecer histórico e apelam por uma renovação. Os projetos filosóficos – essa é a 

nossa convicção ao fim deste trabalho – encontram ou retêm em si desdobramentos passíveis 

de serem retomados, que escondem possibilidades da existência que apelam por uma 

reapropriação e re-projeção delas no horizonte histórico da humanidade. 

 Na tarefa de uma filosofia hermenêutica assim compreendida, encontra-se uma 

conclamação que provoca e convoca a existência humana para a recuperação de suas 

possibilidades herdadas e que se perderam num enrijecimento e esquecimento de si como 

possiblidades. Voltando ao passado na tentativa dessa co-respondência àquilo que do íntimo 

da história conclama a uma retomada, o filosofar questionante resguarda em si esse caráter 

litúrgico, por assim dizer, de uma re-cordação, que apela à atualidade a se voltar para os 

apelos fundamentais que a existência, desde dentro de sua própria historicidade, guarda 

consigo como possibilidade projetada e aberta sempre a cada vez a uma retomada.  

Esta se constitui, portanto, numa tentativa, que ainda pode guardar consigo muitos 

problemas por resolver, e com os quais ainda teria que se confrontar de maneira mais detida. 

Por enquanto, nossa preocupação aqui foi apenas desenvolver a apresentação de um modo 

como pode ser compreendida a apropriação da hermenêutica na tarefa filosófica a partir de 



 136

Heidegger. Com isso desenvolvemos a possibilidade de, a partir do princípio da re-petição, 

como possibilidade temporânea de acesso à história e as possibilidades de ser, que, desde 

dentro dessa mesma história, se constituíram a partir da colocação dos questionametos 

históricos, conferir à filosofia uma tarefa de caráter eminentemente histórico-hermenêutico.  

Ao término deste trabalho ficamos a caminho de uma possibilidade do filosofar. 



BIBLIOGRAFIA 

 

 

 

A. Bibliografia Primária 

 

1. AGOSTINHO, Santo. Confissões. Tradução de J. Oliveira Santos e A. Ambrósio de Pina. 

Petrópolis, Vozes, 1999 (14ª. Edição). 

 

2. BERGSON, Henri. Ensaio sobre os dados imediatos da consciência. Tradução de João da 

Silva Gama. Lisboa: Edições 70. 

 

3. W. Dilthey. Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften. Frankfurt 

am Main: Suhrkampf, 1997. 

 

4. GADAMER, Hans-Georg. Verdade e Método; traços fundamentais de uma hermenêutica 

filosófica. Tradução de Paulo Flávio Meurer. 2a. edição. Petrópolis: Vozes, 1997. 

 

5. ____. Verdade e Método II; complementos e índice. Tradução brasileira de Ênio Paulo 

Giachini. Petrópolis: Vozes, 2002 

 

6. ____. El Giro Hermenêutico. Madrid: Cátedra, 1998. 

 

7. ____. A Razão na Época da Ciência. Tradução de Ângela Dias. Rio de Janeiro: Tempo 

Brasileiro, 1983. 

 

8. ____. O Problema da Consciência Histórica. Tradução de Paulo César Duque Estrada. 

Rio de Janeiro : Fundação Getúlio Vargas, 1998 

 

9. HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. Tradução de Márcia C. de Sá Cavalcante. Petrópolis: 

Vozes, 1989. 

 

10. ____. Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs. Gesamtausgabe: II. Abteilung: 

Vorlesungen 1923-1944; Band 20. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1994. 



 

 

138

 

11. ____. Frühe Schriften. Gesamtausgabe, I. Abteilung: Veröffentliche Schriften 1914-1970. 

Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1978. 

 

12. ____. Der Begriff der Zeit. Tübingen: Max Niemeyer Verlag. 

 

13. ____. Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles. Stuttgart: Reclam, 2003. 

 

14. ____. Grundbegriffe der aristotelischen Philosophie. Gesamtausgabe, II. Abteilung: 

Vorlesungen 1919-1944, Band 18. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 2002 

 

15. ____. Introdução à Metafísica. Tradução de Emanuel Carneiro Leão. 2a. edição. Rio de 

Janeiro: Tempo Brasileiro, 1978. 

 

16. ____. Heráclito. Tradução de Márcia Sá Cavalcante Schuback. Rio de Janeiro: Relume 

Dumará, 1998. 

 

17. ____. Que é uma coisa. Tradução de Carlos Morujão. Lisboa: Edições 70, 1992. 

 

18. ____. Da Experiência do Pensar. Tradução, introdução e notas de Maria do Carmo 

Tavares de Miranda. Porto Alegre: Globo, 1969. 

 

19. ____. A Sentença de Anaximandro.Tradução de Ernildo Stein. In: Coleção Os Pensadores, 

Os Pré-socráticos.1a. edição, São Paulo: Abril S. A. Cultural e Industrial, 1973, pp. 25-53. 

 

20. ____. Logos. Aletheia. Tradução de Ernildo Stein. In: Coleção Os Pensadores, Os Pré-

socráticos.1a. edição, São Paulo: Abril S. A. Cultural e Industrial, 1973, pp. 117-142. 

 

21. ____. Que é isto – a Filosofia?. Que é Metafísica – a preleção – 1929. Posfácio – 1943. 

Introdução –1949. O fim da filosofia e a tarefa do pensamento. Sobre a essência do 

fundamento. Sobre a essência da verdade. Sobre o Humanismo – Carta a Jean Beaufret, 

Paris. Identidade e Diferença. Hegel e os Gregos. A determinação do ser do ente segundo 

Leibniz. A tese de Kant sobre o ser. Tempo e Ser. Protocolo do Seminário sobre a 

conferência Tempo e Ser. Meu caminho para a fenomenologia. Traduções, Introduções e 



 

 

139

notas de Ernildo Stein. In: Coleção Os Pensadores, Heidegger. 2a. edição. São Paulo: 

Abril Cultural, 1983. 

 

22. ____. Por que ficamos na Província (1934). O caminho do campo (1949). Do mistério da 

torre dos sinos (1956). Uma palavra de agradecimento(1959). O discurso dos 80 anos 

(1969). A questão sobre a morada do homem (1969). Tradução de Emanuel Carneiro 

Leão. In: Revista de Cultura Vozes, n. 4, Maio de 1977, ano 71, vol. LXXI, pp. 323-334 

(43-54). 

 

23. ____. Sobre o problema do ser. O caminho do campo. Tradução de Ernildo Stein. São 

Paulo: Livraria Duas Cidades, 1969. 

 

24. ____. Arte y Poesia: el origen de la obra de arte; Hölderlin y la essencia de la poesia. 

Tradução de Samuel Ramos. México: Fondo de Cultura Econômica, 1997. 

 

25. ____. Qu’appelle-t-on pensé? Paris: Quadriye, 1992. 

 

26. ____. Ontologia;Hermenéutica de la Facticidad. Versão de Jaime Aspiunza. Madrid: 

Alianza Editorial, 1999. 

 

27. ____. Los Problemas Fundamentales de la Fenomenologia. Tradução de Juan José Garcia 

Norro. Madrid: Trotta, 2000. 

 

28. HUSSERL, Edmund. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologische 

Philosophie. Tübingen: Max Niemeyer, 1993. 

 

29. ____. A Idéia da Fenomenologia. Tradução de Artur Mourão. Lisboa: Edições 70, 1990. 

 

30. ____. Lições para uma Fenomenologia da Consciência Interna do Tempo. Tradução de 

Pedro M. S. Alves. Lisboa: Imprensa Nacional-Casa da Moeda, 1994.  

 

31. ____. Meditações Cartesianas. Tradução de Maria Gorete Lopes e Souza. Porto: Rés, 

198(?). 

 



 

 

140

32. KANT, Imanuel. Crítica da Razão Pura.  Tradução de Valério Rohden e Udo Baldur 

Moosburger. São Paulo: Abril Cultural, 1983 (2ª. Edição). 

 

33. ____. Kritik der praktischen Vernunft und andere kritische Schriften. Werke 3. Köln: 

Könemann Verlagsgesellschaft, 1995. 

 

34. KIERKEGAARD, Sören. Der Begriff Angst. Eine einfache psychologisch-hinweisende 

Überlegung in bezug auf das dogmatische Problem der Erbsünde von Virgilius 

Haufniensis. Tradução alemã de Gisela Perlet. Stuttgart: Reclam, 1996. 

 

35. ____. Die Wiederholung. Ein Versuch in der experimentellen Psychologie von Constantin 

Constantius. Tradução alemã de Hans Rochol. Hemburg : Felix Meiner, 2000 

 

36. SCHELER, Max. Da Reviravolta dos Valores. Tradução de Marco Antônio dos Santos 

Casanova. Petrópolis: Vozes, 1994. 

 

37. SCHLEIERMACHER, Friedrich D. E. Hermenêutica: arte e técnica da interpretação. 

Petrópolis: Vozes, 1999. 

 

38. STEIN, Edith. Welt und Person; Beitrag zum Christlichen Wahrheitsstreben. Edith Steins 

Werke VI. Freiburg: Herder, 1962. 

 

39. ____. Beiträge zur philosophische Begründung der Psychologie und der 

Geisteswissenschaften / Eine Untersuchung über den Staat. 2. unveränderte Auflage. 

Tübingen: Max Niemeyer Verlag, 1970. 

 



 

 

141

B. Bibliografia Secundária 

 

40. CAPUTO, John D. Desmistificando Heidegger. Tradução portuguesa de Leonor Aguiar. 

Lisboa: Instituto Piaget, 1998. 

 

41. CORETH, Emerich. Questões Fundamentais de Hermenêutica. Tradução de C. Lopes de 

Matos. São Paulo: EPU, 1973. 

 

42. COUTINHO, Evaldo. O Espaço da Arquitetura. São Paulo: Perspectiva, 1998. 

 

43. DASTUR, Françoise. Heidegger e a Questão do Tempo. Tradução portuguesa de João 

Paz. Lisboa : Instituto Piaget, 1997. 

 

44. FLEISCHER, Margot. Die Zeitanalysen in Heideggers „Sein und Zeit“; Aporien, 

Probleme und ein Ausblick. Würtzburg: Königshausen und Neumann, 1991. 

 

45. HABERMAS. Jürgen. Dialética e Hermenêutica; para a crítica da hermenêutica de 

Gadamer. Tradução de Álvaro L. M. Valls. Porto Alegre: L&PM, 1987. 

 

46. HEGEL, G. W. F. Fenomenologia do Espírito. Tradução brasileira de Paulo Menezes, 3°. 

Edição, Petrópolis: Vozes, 1998. 

 

47. LEHMANN, K. Metaphysik, Transzendentalphilosophie und Phänomenologie in den 

ersten Schriften Martin Heideggers (1912-1916). In: Philosophisches Jahrbuch. „Im 

Auftrag des Görres-Gesellschaft“. Herausgegeben von Max Müller. 71. Jahrgang. 2. 

Halbband. Freiburg-München: Verlag Karl Alber, 1964, pp. 331-357. 

 

48. LOPARIC, Zeljko. O Ponto Cego do Olhar Fenomenológico, in: O que nos faz pensar. 

Cadernos do Departamento de Filosofia da PUC-Rio. Homenagem a Martin Heidegger 

por ocasião do vigésimo aniversário de sua morte; número organizado por Antônio 

Abranches; outubro de 1996, n. 10. 

 

49. ____. Heidegger Réu: um ensaio sobre a periculosidade da filosofia. Campinas: Papirus, 

1990. 



 

 

142

 

50. MAC DOWELL, João A. A Gênese da Ontologia Fundamental de Martin Heidegger; 

Ensaio de caracterização do modo de pensar de Sein und Zeit. São Paulo: Loyola, 1993. 

 

51. MERALDO, John C. Der hermeneutische Zirkel, Untersuchungen zu Schleiermacher, 

Dilthey und Heidegger. Freiburg/München: Verlag Karl Alber, 1974. 

 

52. MICHELAZZO, José Carlos. Do Um como princípio ao Dois como unidade; Heidegger e 

a reconstrução ontológica do real. São Paulo: FAPESP: Annablume, 1999. 

 

53. OLIVEIRA, Manfredo Araújo de. Reviravolta Lingüístico-Pragmática na Filosofia 

Contemporânea. São Paulo: Loyola, 1996. 

 

54. PAISANA, João. Fenomenologia e Hermenêutica; a relação entre as filosofias de 

Husserl e Heidegger. Lisboa: Presença, 1992. 

 

55. PALMER, Richard E. Hermenêutica. Tradução de Maria Luisa Ribeiro. Lisboa: Edições 

70, 1986. 

 

56. PELIZZOLI, Marcelo Luiz. O Eu e a Diferença; Husserl e Heidegger. Porto Alegre: 

EDIPUCRS, 2002. 

 

57. RUEDELL, A. Da Representação ao Sentido; através de Schleiermacher à hermenêutica 

atual. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2000. 

 

58. STEIN, Ernildo. Aproximações sobre hermenêutica. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996. 

 

59. ____. Compreensão e Finitude; estrutura e movimento da interrogação heideggeriana. 

Porto Alegre: Ética Impressora Ltda., 1967. 

 

60. ____. Crítica da ideologia e racionalidade. Porto Alegre: Movimento, 1986. 

 

61. ____. História e Ideologia. 2a. edição. Porto Alegre: Movimento, 1981. 

 



 

 

143

62. ____. Introdução ao Método Fenomenológico Heideggeriano, in. Heidegger, Coleção Os 

Pensadores, 2ª. Edição. São Paulo: Abril Cultural, 1983, pp. 88-89. 

 

63. ____. Melancolia; ensaio sobre a finitude no pensamento ocidental. Porto Alegre: 

Movimento, 1976. 

 

64. ____. Seis estudos sobre Ser e Tempo. Petrópolis: Vozes, 1988. 

 

65. ____. Seminário sobre a Verdade. Lições Preliminares sobre o Parágrafo 44 de Sein und 

Zeit. Petrópolis: Vozes, 1993. 

 

66. ____. A Questão do Método na Filosofia (um estudo do modelo heideggeriano). São 

Paulo: Livraria Duas Cidades, 1973. 

 

67. VÁZQUEZ TORRES, Jesus. Angústia e Desamparo numa Perspectiva Heideggeriana. 

In: Revista Perspectiva Filosófica – Volume VI, n. 11, Jan.-Jun., UFPE, 1999, pp. 145-

157. 

 

68. VATTIMO, Gianni. O Fim da Modernidade: niilismo e hermenêutica na cultura pós-

moderna.Tradução de M. A. de Fátima Boavida. Lisboa: Presença, 1987. 

 

69. ZARADER, Marlene. Heidegger e as palavras da origem. Tradução de João Duarte. 

Lisboa:Instituto Piaget, 1990. 

 

70. ____. A dívida impensada: Heidegger e a herança hebraica, tradução portuguesa de 

Sílvia Meneses para Textos e Letras, Lisboa: Instituto Piaget, 1999. 

 



 

 

144

C. Obras no original consultadas unicamente a título de conferência de tradução: 

 

1. BERGSON, Henri. Essai sur les données immédiates de la conscience. Genève: Albert 

Skira, 1945. 

 

2. GADAMER, Hans-Georg. Wahrheit und Methode; Grundzüge einer philosophischen 

Hermeneutik. Hermeneutik I, Gesammelte Werke, Band 1. Tübingen: J.C. B. Mohr 

(Paul Siebeck), 1990. 

 

3. ____.Wahrheit und Methode; Ergänzungen Register. Gesammelte Werke, 

Hermeneutik II, Band 2. Tübingen: J.C.B Mohr (Paul Siebeck), 1986. 

 

4. HEGEL, G. W. F. Phänomenologie des Geistes. Frankfurt-Berlin-Wien: Verlag 

Ullstein GmbH, 1973. 

 

5. HEIDEGGER, Martin. Sein und Zeit. Achtzehnte Auflage. Tübingen: Max Niermeyer 

Verlag, 2001. 

 

6. ____. Ontologie (Hermeneutik der Faktizität). Gesamtausgabe. II. Abteilungen: 

Vorlesungen. Band 63. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1988. 

 

7. ____. Die Frage nach dem Ding; zu Kants Lehre von den Transzendentalen 

Grundsätzen. Gesamtausgabe II. Abteilung: Vorlesungen 1923-1944. Band 41. 

Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1984. 

 

8. ____. Einführung in die Metaphysik. Gesamtausgabe, II. Abteilung: Vorlesungen 

1923-1944. Band 40. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1983. 

 

9. M. Heidegger. Kant und das Problem der Metaphysik. Frankfurt am Main: Vittorio 

Klosterman, 1998. 

 

10. HUSSERL, Edmund. Die Idee der Phänomenologie. Hamburg: Felix Meiner Verlag, 

1986. 

 



 

 

145

11. ____. Die Krisis des europäischen Menschentums und die Philosophie. Weinheim: 

Beltz Athenäum, 1995. 

 

12. KANT, Immanuel. Kritik der reinen Vernunft. Hamburg: Felix Meiner, 1956. 

 

13. SCHELER, Max. Zur Rehabilitierung der Tugend. In Gesammelte Werke, Band 3 

(GW 3), Herausgegeben von Maria Scheler. Bern: Francke, 1955. 

 

14. SCHLEIERMACHER, F. D. E. Hermeneutik. Nach den Handschriften neu 

herausgegeben und eingeleitet von Heinz Kimmerle. Vorgelegt am 12. November 

1958 von Hans-Georg Gadamer. In: Abhandlungen der Heidelberger Akademie der 

Wisseschaften. Philosophisch-historische Klasse. Jahrgang 1959 – 2. Abhandlung. 

Heidelberg: Carl Winter Universitätsverlag, 1959. 

 



 

 

146

D. Revistas 

 

1. Revista de Cultura Vozes. Homenagem a Heidegger, n. 4, Maio de 1977, ano 71, vol. 

LXXI, pp. 323-334 (43-54). 

 

2. Cadernos do Departamento de Filosofia da PUC – O que nos faz pensar – Homenagem 

a Martin Heidegger por ocasião do vigésimo aniversário de sua morte. PUC, Rio de 

Janeiro, Outubro de 1996, n. 10, vv. 1 e 2. 

 

3. CULT – Revista Brasileira de Literatura. Heidegger e as fendas do ser. São Paulo: 

Lemos Editorial & Gráficos Ltda.,  Março de 2001, n. 44, pp. 45-63. 

 

4. Le Suplément – Revue D’Éthike et Théologie Morale. Historicité et Verité. Paris : 

CERF, n. 188-189, Janier-Juin 1994. 

 

 



APÊNDICE 
 

Texto de Apresentação da Dissertação de Mestrado1 

 
 

 
Em seu livro The origins of totalitarianism, Hannah Arendt coloca como epígrafe uma 

frase de Karl Jaspers, que diz: „Weder dem Vergangenen anheimfallen noch dem Zukünftigen. 

Es kommt darauf an ein ganz gegenwärtig zu sein.“ Isto soa em português: “Nem almejar aos 

passados nem aos futuros. Importa ser totalmente para o presente.“ Não é difícil ver nessa 

frase, citada como epígrafe no livro de uma autora, a qual neste livro se dispõe a uma crítica 

ao anti-semitismo, imperialismo e totalitarismo, que teve no regime alemão nazista uma de 

suas mais cruéis expressões, uma crítica contundente ao pensamento de Heidegger, este que 

propõe um retorno a um passado originário, do qual o próprio Jaspers acabou se tornando 

grande combatente. 

De fato esta frase apresenta uma outra direção, completamente diferente daquela 

proferida por Heidegger em sua última entrevista de 1969 a Richard Wisser, quando ele diz: 

“Es bedarf einer langen Erfahrung und vor allem einer wirklichen Auseinandersetzung mit 

der großen Überlieferung. Einer der großen Gefahren unseres Denkens, ist heute gerade die, 

dass das denken, im Sinne des Philosophischen Denkens, keinen wirklich ursprünglichen 

Bezug mehr hat zur großen Überlieferung.” Isto soa em português: “É necessário uma longa 

experiência e acima de tudo uma verdadeira confrontação com a grande tradição. Um dos 

maiores perigos de nosso pensamento hoje, no sentido do pensamento filosófico, é 

exatamente o fato de que ele não possui efetivamente mais nenhuma relação originária para 

com a grande tradição.” 

É justificadamente compreensível que Arendt e Jaspers dirijam sua crítica a 

Heidegger, na medida em que este tentou desenvolver o pensamento filosófico como uma 

retomada recordativa de questionamentos fundamentais do passado. Não simplesmente por 

                                       
1 Este texto foi apresentado no dia da Defesa da Tese, a 01 de julho de 2004, no Auditório do Departamento de 
Filosofia, no Centro de Filosofia e Ciências Humanas da Universidade Federal de Pernambuco, perante a Banca 
Examinadora e na presença de professores e alunos do departamento, além do comparecimento de familiares e 
amigos. Na ocasião, o Professor Zeljko Loparic, o examinador externo do trabalho, chamou a atenção para os 
limites de uma tal reconstrução da filosofia hermenêutica heideggeriana, alertando além disto para o fato de que, 
a partir da segunda fase do pensamento de Heidegger se faz necessário uma suspensão dessa tentativa de retomar 
questionamentos de caráter metafísico artravés de uma filosofia hermenêutica, numa tentativa de projetar, 
através de sua retomada, possibilidades projetadas historicamente pelo homem, pois os projetos históricos já não 
têm, na segunda fase do pensamento de Heidegger, sua raiz no próprio homem, mas são envios incontornáveis 
do Ser. O Professor Marcelo Pelizzoli, examinador interno, alertou para o fato de que o trabalho necessitaria 
ainda de fazer justiça à tentativa, segundo ele, mais relevante no campo da filosofia hermenêutica 
contemporânea, à filosofia de H.-G. Gadamer. 



 

 

148

causa disto, mas pelo fato de através disto, o mesmo Heidegger não aparenta ver qualquer 

saída concreta para os perigos do presente e encerra o seu pensamento simplesmente na 

espera de que somente um deus haveria de nos salvar. 

Exatamente no ano seguinte à conferência de Heidegger intitulada Gelassenheit, 

Jaspers proferiu a conferência intitulada Die Atombombe und die Zukünft des Menschen e 

publicou em seguida o livro que traz este mesmo título, em que o mesmo diz: “Philosophie 

und Politik sollten sich treffen” [Filosofia e Política devem se encontrar], a fim de que através 

disso “das Denken der Vernunft” [o Pensamento da Razão] se sobressaia e conduza 

eticamente as resoluções e decisões na era atômica. Para um homem como Jaspers, se faz 

impossível que um discurso que possa ser tido por conservador ou conformista seja aceito. No 

pensamento da razão, acrescenta Jaspers, “...wird die Wahrheit nicht durch eine beliebig 

wiederholbare Maschine erwiesen, sondern durch Entscheidung, Entschluß, Handlung 

bezeugt, die jeder als er selbst vollzieht und dadurch mit anderen einen Gemeinsamen Geist 

verwirklicht.” . Isto soa em português: no Pensamento da Razão, “…a verdade não se 

comprovará através de meras máquinas repetitivas, mas se convencer-se-á da verdade através 

de decisão, resolução, acão, que cada um por si mesmo desenvolve e a partir da qual realiza 

um espírito comum.“ 

Alguém que assim se exprime e em torno desta expressão procura pensar, jamais 

poderia aceitar o que Heidegger houvera dito na conferência Gelassenheit que: „Kein 

einzelner Mensch, keine Menschengruppe, keine Kommission noch zuberdeutende 

Staatsmänner, Forschern und Techniker, Keine Konferenz von führenden Leuten der 

Wissenschaft und Industrie vermag den Geschichtlichenverlauf des Atomzeitalters zu 

bremsem oder zu lenken. Keine nur menschlichen Organisation ist dem Standen sich einer 

Herrschaft über das Zeitalter zu bemöchten.”, isto é, “nenhum indivíduo, nenhum grupo de 

pessoas, nenhuma comissão de significativos chefes de estado, pesquisadores e técnicos, 

nenhuma conferência de dirigentes da ciência e da indústria é capaz de freiar ou conduzir a 

decorrência histórica da era atômica. Nenhuma organização humana qualquer encontra-se no 

estado de assumir um poder de condução sobre a era atômica.”  

Apesar dessa incapacidade e impossibilidade de controle sobre o império da técnica e 

da economia, que de algum modo vemos acontecer em nosso tempo, é necessário que 

concordemos com a crítica em tom kantiano de Jaspers e Arendt e até que nos estimulemos 

através dela. Não é possível aceitar que as coisas devam simplesmente ficar como estão e que 

contra isto podemos apenas esperar, ou tentar retornar ao passado, simplesmente no intuito de 

recordar, que deste passado herdamos algo que ficou esquecido no decorrer da história, e que 



 

 

149

somos herdeiros diretos desse esquecimento, visto praticamente como um destino inevitável e 

até quase que incontornável. 

Mas esta última atitude de Heidegger, de uma serenidade diante das coisas e uma 

abertura para o mistério do ser, como única saída para a geração contemporânea, - se é que se 

pode chamar tal atitude de “uma saída” - não pode porém nos fazer esquecer ou até mesmo 

reprovar, refutar ou desconsiderar a sua atitude primeira de tentar desenvolver uma filosofia 

ou pensamento, que pensado hermeneuticamente pudesse fazer retornar o vigor de 

possibilidades fundamentais, escondidas ou resguardadas nos questionamentos fundamentais 

do passado, a serem apropriados exatamente pela geração, para quem o pensar fundamental 

foi colocado em segundo plano. Ainda mais se pensarmos que estas possibilidades, que como 

projetos de ser se lançaram para o futuro, nunca se tornaram de fato concretizadas ou 

vivenciadas pela geração que os esperou, e isto se pode dizer inclusive de nossa geração.  

Apenas para citar um exemplo, o projeto kantiano de um progresso moral da 

humanidade, da formação de uma confederação das nações e de uma paz perpétua, como 

projetos surgidos desde dentro do próprio contexto dos questionamentos filosóficos, teve a 

esperança de sua realização quase que completamente dilacerada pela geração das duas 

guerras mundiais; geração que foi capaz inclusive de preparar, com o poderio atômico, o 

advento da própria possibilidade concreta de uma sempre iminente destruição definitiva da 

terra. De certo modo é verdade que os perigos, com os quais as gerações que passaram pelo 

século XX e viram o limiar do século XXI tiveram que lidar, foram e são grandes demais, 

para que ainda se confie no projeto de humanidade ocidental, mas, por outro lado, não nos 

deixam conformar-se a um discurso que não vê saídas concretas e que nos pede apenas para 

esperar em serenidade frente às coisas e em abertura ao mistério do ser e à sua, talvez não tão 

correta, interpretação misticista. Não podemos pretender recair no que é tachado de um 

simples misticismo religioso, nem mesmo adotar posturas fundamentalistas.  

Vemos em nosso tempo a existência de um certo paradoxo, em que, por um lado, vê-se 

como única saída a superação definitiva do pensamento metafísico, rotulado como 

pensamento violento; por outro procura-se apelar para a tentativa de que se formule 

racionalmente um pensamento, que forneça saídas concretas para os problemas que nossa 

civilização enfrenta hoje.  

Em nosso trabalho, vimos, na discussão de uma tarefa hermenêutica da filosofia 

levada a cabo por Heidegger, a possibilidade de, de certo modo, assumir esse paradoxo em 

seu sentido positivo, sem querer de modo algum recair no niilismo, que vemos ser atualmente 

proposto por Gianni Vattimo, como única e última saída do caminho hermenêutico da 



 

 

150

filosofia. Um retorno à filosofia desdobrada em sua história como pensamento metafísico, 

apesar de suas diferenças e até em nome delas, faz-se uma exigência de nosso tempo. E é 

exatamente por isso que faz sentido a necessidade da proposta de uma via de acesso a esse 

passado metafísico que arrastamos atrás de nós, não simplesmente como resquícios de um 

passado morto, mas até como vestígios de nossos anseios que ainda hoje queremos projetar 

para o futuro. A metafísica e o pensar filosófico como tal, não preparou o seu projeto histórico 

unicamente nos caminhos do aspecto técnico-científico-industrial como seu único e último 

acabamento específico e incontornável. Seus questionamentos enraízam-se no ser-aí humano; 

e a história das tentativas de resposta a esses questionamentos é a história de projetos 

históricos, que foram apenas de maneira parcial radicalmente desdobrados e propriamente 

assumidos. 

Desse modo, em nosso trabalho perseguimos o desejo de justamente renovar um 

caminho de acesso ao histórico na filosofia, que o pensamento heideggeriano pode nos 

fornecer. Compreendemos que a situação de nosso tempo exige, como diz Heidegger, que se 

desenvolva uma verdadeira confrontação com a grande tradição filosófica, e isto não 

simplesmente no sentido de um conhecimento das posições passadas da filosofia, e de uma 

crítica às respostas dadas no passado a partir das descobertas presentes. A Historiografia 

filosófica pode já nos fornecer um determinado conhecimento do que os filósofos pensaram 

no passado, mas isto não parece suficiente. É preciso que se redescubra, na retomada dos 

questionamentos do passado, possibilidades decisivas da liberdade humana, que podem 

questionar fortemente hábitos e vícios do presente. Se faz a cada vez preciso redescobrir que o 

saber não se reduz ao conhecimento objetivo do mundo e seus mecanismos, a fim de se 

utilizar deles para garantir o progresso técnico-científico, econômico e industrial do mundo 

globalizado. O pensamento filosófico e o saber que daí devém não se resolveram 

simplesmente na busca de conhecer para dominar e submeter, mas fundamentalmente para 

despertar a liberdade humana para suas possibilidades próprias e para o bem que lhes 

convenha. 

Por isso, nosso trabalho vê, no modo como Heidegger se apropria do método 

hermenêutico na filosofia, uma maneira através da qual a abertura a esse saber filosófico 

histórico pode se fazer de novo devidamente acessível. A compreensão do ser humano como 

projeto de ser, livre e aberto para possibilidades a serem historicamente assumidas, libera-se 

da experiência do saber simplesmente pautada na validade objetiva da relação sujeito-objeto, 

que o conhecimento científico leva a cabo. A compreensão do tempo como possibilidade de 

abertura a projetos de ser históricos, que desde dentro de questionamentos fundamentais da 



 

 

151

existência humana podem ser historicamente retomados e historicamente re-projetados, é uma 

conquista importante para liberar a filosofia para as tarefas históricas do homem, que estão 

resguardadas na raiz de seus questionamentos.  

Neste sentido é que o nosso trabalho tentou recuperar a partir de Heidegger o conceito 

hermenêutico da re-petição, que pretende desenvolver justamente na filosofia  esta 

possibilidade temporal de abertura para as possibilidades históricas, que se fazem esquecidas 

e que conclamam, desde dentro da história, a uma retomada, a partir do reavivamento das 

questões fundamentais que interessam à existência humana e sua liberdade para o histórico. 

Pensamos que a filosofia, à medida que desenvolve a sua tarefa histórico-

hermenêutica, pode co-responder às possibilidades humanas decisivas, que se escondem nos 

questionamentos decisivos que as despertam e projetam historicamente. Ela ajuda a 

redescobrir que o saber não se resolve no mero conhecimento técnico de mecanismos úteis à 

civilização industrial. Ela ajuda a redescobrir que o ser humano não encarna a sua vocação à 

liberdade que a constitui, se simplesmente está entregue ao progresso técnico-científico-

industrial e inteiramente a serviço deste, e que todo o poder de conquista, domínio e 

submissão tem limites, e que a liberdade humana deve ser capaz justamente de freiar esse 

poder, quando justamente este ameaça a sua liberdade.  

O caminho hermenêutico para a recuperação dos questionamentos decisivos do ser 

humano, não é mais metafísica no sentido do conhecimento de validade objetiva que esta é 

também chamada a constituir. Mas é acima de tudo a possibilidade de que o homem inclusive 

redescubra a sua capacidade de poder não deixar-se reduzir simplesmente à sua vontade de 

domínio sobre as coisas e se abra ao respeito ao nada da liberdade que o constitui e que o faz, 

como dizia Heidegger, “servo de sua origem, não escravo do artifício”.  

Pensamos que o modo como Heidegger articula o pensar filosófico 

hermeneuticamente ajuda na recondução da filosofia como saber a esta sua vocação originária 

de despertar o homem para a verdadeira liberdade que o constitui, e que não se traduz como 

liberdade para o domínio e a conquista desenfreada dos mais fortes e dos que detêm o poder 

técnico, científico, econômico e bélico, mas como liberdade para o cuidado. Este modo de 

pensar e o modo como ele compreendeu a estrutura hermenêutica do pensar se desinibe dos 

problemas do atrelamento do saber unicamente às estruturas que garantem a validade objetiva 

do conhecimento, e abrem esse saber para a possibilidade da verdade, onde esta não pode ser 

tão exata e eficaz, mas reconhecedora dos limites que a vontade deve respeitar.  

Este saber reconduz o homem a uma verdade que, como dizia Aristóteles na Ética a 

Nicômacos, devemos apresentar apenas “sob forma sumária e rudimentar”. Ela pode nos 



 

 

152

tornar talvez os homens instruídos de que falava Aristóteles neste mesmo texto: “homens 

instruídos” que “se caracterizam por buscar a precisão em cada classe de coisas somente até 

onde a natureza do assunto permite, da mesma forma que é insensato aceitar raciocínios 

apenas prováveis de um matemático e exigir de um orador demonstrações rigorosas.” 

A reabilitação hermenêutica da filosofia pode nos reconduzir talvez de maneira mais 

frutífera à possibilidade ética da liberdade humana, na medida em que está na possibilidade de 

poder retomar de maneira decisiva os questionamentos históricos decisivos que a existência 

humana traz consigo, e faz com que o ser humano pense o seu habitar humano no mundo 

como uma tarefa de ser talvez irrealizável na plenitude do presente que hora vivemos, mas 

que pode ser resguardada e assumida como possibilidade futura de ser que do passado 

herdamos e que nos reanima a respeitar o fato de se viver para esta liberdade como tarefa de 

ser. Esta atitude talvez faça recuperar a relação originária para com a tradição de que 

necessitamos. 


