
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

MESTRADO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

HEGEL E A REINVENÇÃO DA DEMOCRACIA: 

A estrutura da sociedade e do Estado  

a partir de uma nova concepção da liberdade  
 

 

 

 

 

 

EVANDRO DA FONSECA COSTA 

 

 

 

 

 
 

RECIFE / 2004 



UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

HEGEL E A REINVENÇÃO DA DEMOCRACIA: 

A estrutura da sociedade e do Estado  

a partir de uma nova concepção da liberdade  
 

 

 

 

Centro de Filosofia e Ciências Humanas – UFPE 

Departamento de Filosofia 

 

 

 

Evandro da Fonseca Costa 

 

 

 
 

MESTRADO EM FILOSOFIA 



EVANDRO DA FONSECA COSTA 

 

 

 

 

 

 

 

 

HEGEL E A REINVENÇÃO DA DEMOCRACIA: 

A estrutura da sociedade e do Estado  

a partir de uma nova concepção da liberdade 

 

 
 
 

 
 

 
Dissertação apresentada como requisito parcial à 
obtenção do título de Mestre em Filosofia, pela 
Universidade Federal de Pernambuco, sob a 
orientação do Prof. Dr. Roberto Markenson. 
 

 

 

 
 
 

 
 

RECIFE / 2004 
 
 



 



 



IN MEMORIAN 

Ao irmão, amigo e poeta Pe. Ivan Teófilo, sdb. 
 
 
 
 

 
PARTINDO... 

 
Descobri 

que toda a vida 
 é feita de despedida. 

Que nasci 
pra caminhar 
pra ir além 
e deixar 

e pra viver só do que vem. 
E quando o que vem chegar 

ainda ir e viver 
só de partir. 

Partir 
não me faz sofrer 

porque sofrer 
é não ir 
é parar 

é desistir. 
Quem parte e não tem medo de se perder 

vai chegar a entender 
que só se perde 
quem não for. 

Quem vai por qualquer 
jamais andará sozinho, 

há sempre alguém partindo 
pra alguma parte 

e quem parte 
reparte 

vida e caminho. 
As flores que ficarem 

me esperando lá na frente, 
os sóis 

que eu deixar para trás 
me acenarão brevemente, 

os pássaros. 
 

Ivan Teófilo 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A Betânia Santiago, grande mulher e brilhante 

pesquisadora, com a qual compartilho amor, sonho 

e caminho. 

 

A Héber e Tales, meus filhos: com eles e por eles 

sou aprendiz da lição do companheirismo e da 

esperança. 

 

A todos(as) os(as) “meus/minhas” alunos(as), que 

instigaram e forjaram em mim o desejo e a sina de 

ser educador. 



 

 

 
 

AGRADECIMENTOS 
 

Ao Prof. Roberto Markenson que foi, no processo de orientação, sobretudo um mestre. No falar 

pouco e dizer muito em cada pouco falar despertou em mim o que de melhor possuia. 

 

Aos professores Alfredo Moraes e Jesus Vazquez que acreditaram em mim desde a primeira hora 

e a mim dispensaram uma consideração e um carinho inigualáveis. 

 

Ao amigo Pe. Nelio Vieira de Melo e, por extensão, a toda Comunidade do Instituto Salesiano de 

Filosofia que, nesses últimos dez anos, me acolheram como pessoa, pesquisador e profissional da 

educação. 

 

Aos companheiros Rosário Sá Barreto e Xerxes Luna que foram, nestes anos recifences, exemplo 

de dignidade, companheirismo e competência no exercício do magistério junto aos jovens. 

 

Ao Prof. Celso Mendonça, cuja presença discreta em nossa vida tem nos dado a lição maior da 

amizade. 

 

À Maria Betânia Souza, secretária do Mestrado em Filosofia da UFPE e aos demais professores 

dessa Casa, pela acolhida, pelo carinho e pela contribuição recebida. 

 

Aos de casa, Betânia, Héber e Tales, que mais do que ninguém acreditam e apostam em mim. A 

ela e aos nossos filhos que dividiram comigo sobretudo as agruras desse caminhar, no exercício 

silencioso da paciência e da compreensão. 



 

 

 

 

RESUMO 

 

 

O presente trabalho cumpre o objetivo de responder, com Hegel, à pergunta “como se 

organiza a sociedade conservando o primado da liberdade?”. Para tanto, utiliza-se da 

Filosofia do Direito, obra na qual o filósofo elabora uma síntese entre a universalidade 

do Estado e a particularidade do indivíduo, sujeito de direitos inalienáveis. Chega-se à 

conclusão de que a configuração racional da sociedade e do Estado se dá a partir de uma 

nova concepção da liberdade na sua intrínseca conexão com uma nova concepção do 

homem. Tal configuração implica uma concepção democrática de organização das 

vontades que se efetiva mediante um processo representativo no qual o povo é 

organicamente participativo. O pensamento ético-político hegeliano, por conseguinte, 

apresenta-se como legítima fonte de inspiração a partir da qual é possível identificar 

princípios norteadores para a reinvenção do ideal e a prática democráticos. 

 

PALAVRAS-CHAVE: Sociedade Civil.  Estado.  Liberdade.  



 

 

 

 

 

 

 

ABSTRACT 
 

 

The present paper answers, through Hegel, to the question “how to organize society 

while mantaining primacy of freedom?”. For this, it uses Philosophy of Right, work in 

which the philosopher elaborates a synthesis between the totality of State and the 

particularity of the individual, who has inalienable rights. It leads to the conclusion that 

the rational configuration of society and State occurs from a new conception of 

freedom, in its intrinsic connection with a new conception of man. This configuration 

implies a democratic conception of organization of wills, which becomes effective by 

means of a representative process in which the people is organically participative. The 

hegelian ethical-political thinking, therefore, shows itself as a legitimate source of 

inspiration, from which it is possible to identify guiding principles to the reinvention of 

the democratic ideal and exercise. 

 

KEY WORDS: Civil Society.  State.  Freedom.  

 

 

 

 



 

 

 

 

LISTA DE ABREVIATURAS 

 

 

Obras de Hegel: 

FdD  :  Filosofia do Direito 

FdE  :  Fenomenologia do Espírito 

Enc.  :  Enciclopédia das Ciências Filosóficas em Compêndio (1830) 

FdH  :  Filosofia da História 

RH   :  A razão na história – Introdução à Filosofia da História publicada separadamente 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

SUMÁRIO 

 

 

POEMA 

DEDICATÓRIA 

AGRADECIMENTOS 

RESUMO 

ABSTRACT 

LISTA DE ABREVIATURAS 

INTRODUÇÃO                                                                                                                       12 

 

CAPÍTULO I: 

1 A LIBERDADE                                                                                                                 22 

1.1 O conceito de liberdade em Hegel                                                                                26 

1.1.1 A dialética da vontade livre                                                                              29 

1.1.2 A crítica ao livre-arbítrio como concepção da liberdade                                  35 

1.1.3 A vontade como realização da liberdade                                                          38 

1.2 O itinerário dialético da liberdade na Filosofia do Direito de Hegel                            41 

1.2.1 Direito Abstrato: o âmbito da liberdade imediata de uma vontade abstrata     42 

1.2.2 Moralidade: a realidade da liberdade na vontade subjetiva                              47 

1.2.3 Eticidade: a experiência da liberdade que se torna mundo existente                50 



CAPÍTULO II: 

2 A SOCIEDADE                                                                                                                 56 

2.1 A contradição da sociedade civil                                                                                   59 

2.2 A mecânica da ordem econômica                                                                                 70 

2.3 A exigência da igualdade entre todos os homens                                                          81 

2.4 Em direção à sociedade política                                                                                    85 

 

CAPÍTULO III: 

3 O ESTADO                                                                                                                        94 

3.1 O Estado e a constituição orgânica do político                                                             97 

3.2 Soberania e poder: o príncipe e o povo no silogismo dos poderes                             111 

3.3 A constituição intersubjetiva do sujeito e uma nova concepção de autonomia          122 

 

CAPÍTULO IV: 

4 A DEMOCRACIA                                                                                                          129 

4.1 A efetivação da liberdade concreta                                                                             132 

4.2 A reinvenção da democracia                                                                                       137 

 

CONCLUSÃO                                                                                                                       150 

 

BIBLIOGRAFIA                                                                                                                   160 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

 



Como se organiza a sociedade para viver a liberdade? Como Hegel responde a esta 

que é, ao mesmo tempo, a mais elementar das questões do convívio que se pretende humano e 

a mais complexa das indagações da filosofia social e política? As páginas que seguem foram 

escritas no esforço de encontrar resposta para essas perguntas. Tal empenho, porém, não foi o 

do historiador preocupado em dessecar (hermeneuticamente) a obra do filósofo em todos os 

seus pormenores, mas o de quem objetiva – a partir de uma leitura atenta da  Filosofia do 

Direito de Hegel – chegar  às intuições fundamentais deste pensador que foi capaz de, no seu 

contexto, ater-se ao presente, ao que é efetivamente real, no intuito de, com ele e, para além 

dele, qualificar-se para deter-se ao que agora ocupa a cena histórica e mobiliza a atividade da 

consciência,  tarefa especialmente desafiadora numa época em que a realidade apresenta-se 

numa roupagem mais frenética e alucinante que as mais perturbadoras ficções produzidas pelo 

gênio humano.

Poderia, por exemplo, imaginar Orwell1 que, de um modelo disciplinar, com seu poder 

vigilante e coercitivo, tal como descrito em 19842, centrado em um ditador e numa polícia do 

pensamento, passar-se-ia para uma sociedade do controle difuso (“Sorria! Você está sendo 

filmado”), da vigilância consentida e desejada, em que a exposição da privacidade é um valor, 

não uma tortura?! A vigilância continuada de 1984 não deixou de ser uma aberração para se 

tornar – seria exagero dizê-lo!?! – um divertimento, um “sou visto, logo existo”, um big zoo 

televisivo,  fonte  de  faturamento  para  participantes  e  mídia,  de  tal  forma  que  o  controle 

1 George Orwell (1903-1950), autor de clássicos da literatura internacional, tais como A Revolução dos Bichos 
(lançado em 1945) e 1984 (publicado em 1949).
2 ORWELL, G. 1984. Trad. Wilson Velloso. 11. ed. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1978.



exercido  pelo  Grande  Irmão  de  Orwell  nada  mais  aparentaria  ser  do  que  uma  ingênua 

produção artesanal, frente à esquizofrenia generalizada que hoje se constata...!?3

A  (talvez)  mais  conhecida  das  utopias  negativas,  publicada  há  pouco  mais  de 

cinqüenta  anos,  e  cujo  eixo  gira  em  torno  da  reflexão  sobre  a  natureza  da  experiência 

totalitária  e  se  orienta  pela  noção de supérfluo,  quando lida  em 2004, soa historicamente 

equivocada:  se,  em  1984,  a  força  desumanizadora  da  necessidade  é  um  instrumento 

inigualável de poder para governos totalitários, permitindo o controle de uma massa de seres 

prontamente  convencidos  de  que  “liberdade  é  escravidão”;  na  atualidade,  o  totalitarismo 

econômico reduz – mediante o poder de sistêmicas leis cegas, emancipadas de toda vontade 

social,  de  um  mercado  mundial  anônimo  –  os  seres  humanos  a  presas  descartáveis  do 

consumo supérfluo,  solitários  zumbis  desmemoriados,  inermes  em face  às  pretensas  “leis 

naturais” da física social da economia de mercado, já quase totalmente convencidos de que tal 

escravidão é liberdade.

Não que sejam cabíveis as livres atualizações que, cá e acolá, fazem das grandes obras, 

mas onde antes o reverente leitor de  1984 enxergava a denúncia do visível totalitarismo do 

Leste,  quase  agradecido  ao  fabulista  George  Orwell  por  ter  contribuído  para  conduzir  a 

humanidade a um futuro de liberdade, de democracia e de economia de mercado e que, ainda 

hoje, alerta a esta humanidade frente às investidas de um fundamentalismo islâmico ou às 

peripécias de um Saddam Hussein, não seria mais apropriado, neste pós-11 de setembro em 

que todos se encontram, a referência a um sistema de vigilância oculta e de manipulação 

dissimulada, à opressão sob disfarce democrático?! Desconcertante e mesmo embaraçosa é a 

similaridade entre a retórica do Ministério da Verdade e os porta-vozes do cowboy do Oeste 

em assuntos como Al Qaeda ou Iraque, que – com seu discurso de guerra permanente contra o 

3 Cf. a série de artigos publicados no Caderno “Mais!” (Orwell reloaded) da Folha de S. Paulo em comemoração 
ao centenário de nascimento do autor de 1984. FOLHA DE S. PAULO. São Paulo, 01 jun. 2003. p. 4-15.

14



terror que, no fundo, intenciona fazer crer que “guerra é paz” e “ignorância é força” – criam 

tensão, geram medo e acabam por justificar a perda de direitos civis tão caros à humanidade.

Como se vê, tanto em 1984 quanto em 2004, tanto na ficção fabulosa de ontem quanto 

nesse tempo que se chama hoje, muitos são os problemas que continuam a ser terra incógnita 

a  desafiar  a  sociedade,  muitas  são  as  questões  cuja  solução  convincente  permanece,  na 

experiência política contemporânea, meta ainda remota. Dentre esses problemas, um chama 

especialmente  a  atenção,  seja  pela  sua  grandeza  seja  pela  sua  persistência  que  atravessa 

séculos, aqui traduzido na renitente e acima enunciada questão: como se organiza a sociedade  

para viver  a liberdade? Se a  razão de ser  da organização  política  de uma sociedade é  a 

realização  da  liberdade,  e  se  esta,  por  sua  vez,  implica  a  plena  integração  entre  as 

individualidades pessoais, seus interesses e os fins universais, como se estrutura a unidade, 

levando-se em consideração as diferentes particularidades? Ou ainda: como a liberdade do 

indivíduo é possível sem que se comprometa a ordem social (a substância ética do Espírito) 

ou como salvar a ordem social sem o sacrifício da liberdade subjetiva?

Eis a questão! Importa, pois, trilhar um caminho de resolução. Este, certamente, não 

passa nem pela exaltação totalitária de uma identidade que, de forma autoritária, desemboca 

na  dissolução  terrorista  da  diferença,  nem  tampouco  pela  exaltação  unilateral  de  uma 

individualidade que arbitrariamente se conceba fora ou contra a coletividade, posto que assim 

reduziria, de forma não menos terrorista, a liberdade subjetiva à determinação econômica de 

um individualismo possessivo. Num contexto em que tais hipertrofias se configuram como 

ameaças reais à realização concreta do indivíduo e de sua liberdade, há que se encarar esse 

caminhar como a indeclinável exigência da busca de um novo horizonte de universalidade 

ética  que  permita  pensar  a  prática  da  liberdade  e  a  garantia  dos  direitos  nas  sociedades 

políticas modernas.

15



Nesse  sentido,  se  se  encontra  no  embate  com  os  apelos  mais  contemporâneos  a 

motivação para o pensar, há que se compreender que, enquanto abordagem filosófica, esta é 

uma investigação que objetiva ir à raiz da questão, aqui situada nos pressupostos conceituais 

que sustentam a filosofia política moderna da subjetividade, numa revisão crítica das linhas 

diretivas de um Direito Natural que, ao adotar a individualidade (atomisticamente concebida) 

como princípio supremo da reflexão, delineará equivocadamente a relação do indivíduo com o 

todo ético-político na modernidade.

No desejo, então, de contribuir nesse esforço – que é de tantos – de repensar teórica e 

praticamente  as  ações  e  relações  numa sociedade  moderna  em crise4,  nada melhor  que a 

companhia  daquele  que,  em  primeira  hora,  problematizou  filosoficamente  os  esquemas 

mecanicistas  de  uma  modernidade  sócio-político-econômica,  assentada  num  pressuposto 

antropológico  de  feição  profundamente  individualista,  consagrada  por  uma  Ética  que 

subordina  a  idéia  de  “comunidade  ética”  à  ilusão  moderna  de  autoconstituição  de  uma 

subjetividade pura. Fala-se aqui de Hegel que, especialmente em sua  Filosofia do Direito, 

intentará uma  “síntese entre a vida do Estado como totalidade orgânica e eticidade concreta e 

a  vida  do  indivíduo  como  liberdade  subjetiva  e  princípio  autônomo  de  direitos 

imprescritíveis”5,  situando-se como interlocutor privilegiado na questão da estruturação da 

sociedade, mantida a liberdade.

Contrapondo-se, portanto, a uma tradição que separou o conceito do tempo, a filosofia 

da  política, o  pensamento da  vida, particularmente da vida histórica, Hegel – para quem o 

nervo  da  história  é  a  realização  da  liberdade  numa  organização  que  satisfaça  a  todos  os 

homens – trilhará um caminho próprio. Se, por um lado, numa conexão original entre direito e 

natureza,  ele pensa a sociabilidade humana como verdadeiro começo e princípio e o ético 
4 Cf. COSTA, Evandro da Fonseca. A crise da modernidade: um sobrevôo perplexo. Studium. Recife, ano 5, n. 
10, p. 133-155, dez. 2002.
5 VAZ, H. C. de Lima. Síntese Nova Fase. Belo Horizonte, v. III, n. 6, p. 112-116, jan.-mar. 1976. Trimestral. 
Recensão de : RIEDEL, Manfred.  Hegel fra Tradizione e Rivoluzione. Trad. e intr. a cura di Enzo Tota. Bari-
Roma: Laterza, 1975. p. 116.

16



como natureza, num retorno à filosofia prática platônico-aristotélica, em conseqüente ruptura 

com  a  postura  solipsista  da  filosofia  moderna  da  subjetividade;  por  outro  lado,  ao 

compreender  que  a  busca  de  um  novo  fundamento  universal  para  o  Direito  passa, 

necessariamente, por considerar o momento da singularidade do indivíduo ou ao intuir que a 

racionalidade  do  Estado  compõe-se,  impreterivelmente,  com o  princípio  da  subjetividade 

livre, rompe também com categorias tradicionais da política clássica.

Nessa  perspectiva,  o  caminho  de  solução  do  problema  acima  enunciado  será 

identificado por Hegel na justificação da liberdade individual e da ordem social,  enquanto 

estas se implicam dialeticamente. Proporá, para tanto, a composição da moralidade do sujeito 

com a ética institucional clássica, numa suprassunção articulada do pensar antigo, onde se dá 

o primado da substancialidade ética do Estado, e da filosofia moderna da subjetividade, onde 

se exaltam os valores do indivíduo. Ao assumir  repensar a práxis humana a partir de um 

paradigma alternativo, o filósofo da liberdade – que pensa a política sempre a partir de sua 

preocupação  com  este  tema  (da  liberdade),  não  dissociando  um  problema  do  outro  – 

implementará uma reviravolta conceitual no pensamento moral e político moderno.

  Num verdadeiro exercício de desconstrução dos conceitos que sustentam as diversas 

vertentes do Contratualismo Moderno, constituídas a partir do século XVII, Hegel criticará 

severamente tanto o absolutismo de inspiração hobbesiana quanto o liberalismo que encontra 

suas raízes em Locke e seus desdobramentos em Rousseau e tantos outros. Tais concepções – 

que fundamentam o Estado em um contrato, reduzindo-o a uma mera associação baseada no 

livre-arbítrio dos indivíduos que têm, inclusive, a possibilidade de se recusarem a fazer parte 

do mesmo, ou, em outras palavras, que identificam Estado e sociedade civil,  entrevendo a 

comunidade como fruto da necessidade, e não da liberdade; e pressupondo o ético (o dever e o 

direito) como exterioridade coercitiva em relação ao indivíduo –, Hegel as qualifica todas 

como um modo de pensar superficial e mesmo absurdo.

17



Dessa forma,  o filósofo que assumiu a efetividade da liberdade como liberdade de 

todos e cada um como meta, e a intersubjetividade como horizonte fundante a partir do qual 

desenvolve  sua  filosofia,  e  que  se  entregou  ao propósito  de  busca  de garantias  objetivas 

(institucionais) para o exercício racional-ético do poder, caminhará noutra direção. Para tanto, 

porém, faz-se necessário reconfigurar os pressupostos elementares que darão sustentação ao 

projeto ético-político, que se concretiza como processo de realização histórica da liberdade. 

Assim,  a  partir  de uma compreensão  dialético-especulativa  que supera o dualismo – sem 

negar  a  dualidade  – entre  particularidade e  universalidade,  interioridade e  exterioridade, 

subjetividade e  objetividade,  próprio  da  consideração  reflexiva  do  entendimento,  Hegel 

revisará criticamente a abordagem abstrata, arbitrária e inorgânica que leva à perda de seu 

caráter  racional  os  conceitos,  entre  outros,  de  liberdade,  indivíduo,  povo,  poder,  direito, 

soberania, Estado, autonomia, igualdade e democracia.

Hegel, porém, não se limita a uma mera revisão crítica que, em certa medida, reduziria 

seu intento a um discurso negativo de como as coisas não devem ser. Seu esforço vai além, 

numa proposição positiva dos pressupostos conceituais a partir dos quais é possível dar-se 

conta, não de como devem ser as coisas, a sociedade ou o Estado, mas – na contramão da 

tradição do pensamento político moderno – de como deve ser conhecido o universo ético. Tal 

conhecimento,  no  entanto,  subentende  um  desinstalar-se,  um  dispor-se  a  desaprender  a 

maneira  como  se  aprendeu  a  aprender,  e,  assim,  permitir-se  à  arte  de  caminhar  na 

perturbadora insegurança de quem descobre, a cada passo, que nas mãos não pode conter a 

vida, que no mastro elevado de suas abstrações não pode fixar a liberdade. Essa é a lição 

maior dessa grande obra que é a Filosofia do Direito de Hegel, grande especialmente pela sua 

capacidade de estar presente à sua época e/ou de se constituir nesse permanente empenho de 

apreender o próprio tempo no conceito.

18



Nesse espírito e na ciência da meta que persegue, propõe-se esse estudo a um processo 

de investigação que se desdobra em quatro etapas ou capítulos, cuja ligação interna a seguir se 

justifica  segundo  os  ditames  de  uma  leitura  que  compreende  o  fim  como  fundamento, 

princípio e razão de ser de tudo que o antecede e do qual, dialeticamente, resulta.

Partindo-se,  pois,  do  pressuposto  de  que  a  idéia  de  democracia subentende, 

necessariamente, a exigência de um aprofundamento ético do agir político e, por conseguinte, 

a articulação das noções adequadas de igualdade e liberdade, chegar-se-á à compreensão da 

democracia  como  processo  no  qual  o  povo  é  organicamente  participativo,  concepção 

particularmente inspiradora para um tempo em que urge repensar os costumes autenticamente 

democráticos (capítulo 4).

Entretanto, não se pode vislumbrar a democracia segundo a perspectiva acima referida 

sem que se considere – não como sua essência, mas como sua condição de possibilidade – as 

estruturas de um Estado de direito, onde não só se cumpre a lei sem privilégios para todos 

como também se garantem os direitos individuais e sociais dos cidadãos, enquanto estes se 

descobrem,  articulam-se  e  agem  como  membros  de  uma  comunidade  que,  ética  e 

politicamente, organiza a liberdade (capítulo 3).

Se,  porém, é certo que a  sociedade sem o Estado se estrutura como luta de todos 

contra todos, o que não contempla a racionalidade, é igualmente verdade que sem sociedade 

civil organizada não se pode falar, propriamente, de Estado ético de direito que – enquanto 

âmbito  no  qual  a  convivência  humana  se  articula  segundo  a  dialética  da  igualdade  na 

diferença –, se coloca como condição para que a democracia avance, mediante o empenho 

organicamente participativo da liberdade.  Há que se atentar, então, para a sociedade e sua 

dinâmica, compreendendo-a na sua idealidade de momento essencial no sistema da própria 

racionalidade política, lugar de emergência da singularidade do indivíduo, de cujo respeito 

depende o Estado para realizar sua essência (capítulo 2).

19



Deste modo, justifica-se enfim o que se encontra, nessa dissertação, como começo: a 

configuração  racional  da  sociedade  e  do  Estado  não  se  dá  senão  a  partir  de  uma  nova 

concepção  da  liberdade,  claramente  distinta  de  uma  concepção  atomística  da  liberdade, 

prerrogativa  de  um Eu  absolutizado.  Afirmar-se-á  aqui  que  a  liberdade  se  concretiza  na 

dialética  das ações e relações  sociais  como unidade da liberdade  subjetiva e da liberdade 

objetivada  nas  instituições  do  Estado.  Longe,  portanto,  de  conjeturar  a  absolutização  das 

liberdades  individuais  (liberalismo)  ou  a  sua  eliminação  (absolutismo),  concluir-se-á,  ao 

contrário,  que  indivíduo  e  sociedade  política  são,  em verdade,  livres  porque  e  enquanto 

correlacionados organicamente (capítulo 1).

É, pois, em síntese, do exigente horizonte de uma nova concepção da liberdade na sua 

intrínseca conexão com uma nova concepção do homem, que Hegel, a partir de uma leitura 

atenta e competente do contexto da sociedade moderna emergente, na compreensão de sua 

essencial  importância,  bem  como  de  sua  comprovada  insuficiência,  desemboca  na 

universalidade  da substancialidade ética  do Estado.  Este,  configurando-se – no âmbito  do 

Espírito  objetivo  –  como  expressão  máxima  da  eticidade  e  da  racionalidade  e,  por 

decorrência,  como lugar da efetivação da liberdade concreta,  revela a existência,  na teoria 

ético-política  hegeliana,  de  um  processo  democrático  necessário  na  sua  constituição. 

Situando-se, enfim, a sua concepção como contraposta à mecanicista, limitada e, hoje, tão 

questionada  concepção  liberal-burguesa  da  democracia,  a  Filosofia  do  Direito de  Hegel 

coloca-se  como  legítima  fonte  de  inspiração  para  os  que  buscam  identificar  princípios 

norteadores a partir dos quais se possa reinventar o ideal e a prática democráticos.

20



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO I 

 

 

 



1   A LIBERDADE 

 

 

 

 Desde os seus trabalhos de juventude, “que foram considerados, talvez um tanto 

erradamente, como trabalhos teológicos”1, Hegel se revela muito ligado ao concreto, que é 

para ele a vida dos povos. E, entendendo por vida a vida do espírito, que é inseparável da 

história, vai interessar-se, e nisto empenha todo o seu esforço, pela descoberta do espírito de 

um povo (Volksgeist)2, deparando-se com a necessidade (e com a tarefa) de forjar novos 

conceitos, capazes de traduzir a vida histórica do homem, de exprimir o sentido da vida 

humana, posto que há um sentido, o que não quer dizer que este se descubra sem dificuldade3. 

Nesse contexto, situa-se o seu esforço para alargar a razão, a fim de a tornar apta a apreender 

esta vida, pois, como dirá ele mesmo ao chegar a Iena, quando ainda não tinha tomado 

consciência do pensamento original que será a dialética, “se a realidade é inconcebível, então 

temos que forjar conceitos inconcebíveis”4

                                                 
1 HYPPOLITE, Jean. Introdução à filosofia da história de Hegel. Trad. José Marcos Lima. Lisboa: Edições 70, 
1995. p. 13 (Coleção O saber da Filosofia, n. 22). Nesse mesmo texto (p. 11-12), o autor lembra que “a 
descoberta dos trabalhos de juventude de Hegel, inéditos durante muito tempo, e publicados pela primeira vez 
por Nohl, em 1907 (Hegels theologische jugendschriften, Tübingen), modificou profundamente esta 
representação”. BOURGEOIS, Bernard. O pensamento político de Hegel. Trad. Paulo Neves da Silva. São 
Leopoldo: Unisinos,  2000. p. 55 (Coleção Idéias, n. 1): “Os ‘escritos teológicos da juventude’ permanecerão em 
Frankfurt o que eles eram em Tübingen e em Berna, escritos teológico-políticos, escritos teológicos com 
destinação política”. 
2 Segundo Jean HYPPOLITE (cf., op. cit., p. 23-26) , é difícil precisar o significado do termo, tratando-se, 
inicialmente, mais de uma intuição do que de um conceito bem definido. Apesar das diversas influências sobre a 
formação do primeiro conceito hegeliano de espírito de um povo (Montesquieu, que, na obra Espírito das leis, 
fala de um “espírito geral de uma nação”; Herder, onde o gênio primitivo dos povos é considerado pela primeira 
vez com uma “consciência histórica”; Rousseau que, na obra Contrato Social, anuncia a idéia de “vontade geral” 
de um povo), tem-se que forçosamente reconhecer a sua concepção como original. 
3 Cf. WEIL, Eric. Hegel y el Estado. Trad. Maria Tereza Poyrazian. Córdoba: Ediciones Nagelkop, 1970. p. 43, 
nota 23. 
4 HEGEL apud HYPPOLITE, op. cit., p. 44. 

, demonstrando que “a sua dialética, antes de ser 



 23 

lógica, é um esforço do pensamento para apreender o devir histórico e reconciliar o tempo e o 

conceito”5

 Em suas meditações juvenis

. 

6 sobre a vida, que mais tarde ganharão um tratamento 

filosófico-conceitual nas suas filosofias do direito7, a intuição da vida orgânica de um povo já 

se faz presente na compreensão do espírito como realidade supra-individual, como espírito de 

um povo8

                                                 
5 HYPPOLITE, op. cit., p. 29. Hegel debate-se com uma tradição que separou a filosofia do político, o conceito 
do tempo. Sua obra política, então, será uma expressão das relações entre o lógico e o político: “a política 
medeia, na particularidade de seu conteúdo, as determinações universais do conceito” [ROSENFIELD, D. 
Política e liberdade em Hegel. 2. ed. São Paulo: Ática, 1995. p. 19 (Série Fundamentos, n. 113).]. Denis 
Rosenfield, em seu livro acima citado, tem como propósito fundamental mostrar essa relação entre o lógico e o 
político em Hegel (Cf., especialmente, p. 19-21 da sua introdução). Aliás, ele enfatiza que “a unidade entre o 
indivíduo e a totalidade, entre a vontade e o pensamento, o conceito e a história, o lógico e o político são 
problemas centrais da filosofia hegeliana” (op. cit., p. 21).  Vale conferir também as páginas que BOURGEOIS 
(op. cit., p. 68 – 86) dedica ao período de Hegel em Iena, onde se destaca a reconciliação da razão (Berna) e da 
vida histórica (Frankfurt), da qual emerge “o hegelianismo como identificação do pensamento e da vida, mais 
particularmente da vida histórica, o que exigiu ao mesmo tempo uma concepção nova desta (o sentido no devir) 
e uma concepção nova do pensamento (o devir no sentido, isto é, a dialética propriamente)”(p. 69). Para Hegel – 
que, em Iena, “percebe a identidade da ideidade e da realidade, da razão e da história, da filosofia e da política” 
(p. 69) –, a reunião com o tempo (a história, a política) será também uma reconciliação com a razão, com o 
conceito (a filosofia), uma vez que aquele vai se revelar como o ser-aí desta/deste e esta/este como o sentido 
daquele. Tal reconciliação, claro está para Hegel, só se realizará plenamente no pensador da vida. Por fim, 
lembra VAZ [Por que ler Hegel hoje? In: DE BONI, L. A. (Org.). Finitude e transcendência. Festschrift em 
homenagem a Ernildo J. Stein. Petrópolis: Vozes, 1996. p. 227.] que a primeira entre as regras hermenêuticas 
que se deve utilizar na interpretação do pensamento hegeliano diz respeito àquilo que está explicitado no § 801 
do capítulo sobre o saber absoluto da Fenomenologia do Espírito, onde se apresenta o tempo como o ser-aí do 
conceito ou, mais exatamente, como o conceito no seu ser-aí. Portanto, o tempo não é o outro do conceito mas o 
conceito no seu ser-outro, na sua exterioridade. Essa é, segundo Pe. Vaz, “a pressuposição fundamental da leitura 
hegeliana da história (...) [que] é retomada na Filosofia do Direito (1 e 32), onde a realidade efetiva do conceito 
é oposta à contingência e à aparição inessencial do existir transitório (ou do tempo ainda não captado no próprio 
conceito)”. 
6 A cronologia da carreira da juventude de Hegel compreende: Tübingen, 1788-1793; Berna, 1793-1796; 
Frankfurt, 1797-1800; Iena, 1801-1807. 
7 LIMA VAZ, Henrique C. de. Escritos de filosofia IV. Introdução à Ética Filosófica 1. São Paulo: Loyola, 1999. 
p. 390: “É sabido que Hegel publicou duas versões da Filosofia do Espírito objetivo: a primeira, com esse título, 
na Enciclopédia; a segunda com o título Linhas fundamentais da Filosofia do Direito ou Direito Natural e 
Ciências do Estado em resumo, redigida em 1820 e editada em 1821. A Filosofia do Direito retoma e amplia o 
texto da Enciclopédia de 1817, mantendo a mesma estrutura didática da divisão em parágrafos”. 
8 A idéia de que o tema da vida política é o povo como expressão de um espírito supra-individual já se faz 
explícita em Hegel desde muito cedo. N’O sistema da vida ética de 1802-03 [Lisboa: Edições 70, 1991. p. 57 
(Coleção Textos filosóficos, n. 30).], ele afirma: “O povo como totalidade orgânica é a indiferença absoluta de 
todas as determinidades do prático e do ético. Os seus momentos enquanto tais são a forma da identidade, da 
indiferença [universalidade]; em seguida, a forma da diferença [particularidade] e, por fim, a forma da 
indiferença viva absoluta [universalidade concreta/singularidade]; e nenhum desses momentos é uma abstração, 
mas uma realidade”. Na Fenomenologia do Espírito, § 441, ele assim se expressa: “O espírito é a vida ética de 
um povo, enquanto é a verdade imediata: o indivíduo que é um mundo”. 

.  Conseqüentemente, para Hegel, o indivíduo, tomado atomisticamente, não passa 

de uma abstração. O homem concreto, ao contrário, não pode ser o puramente individual, 



 24 

isolado dos seus semelhantes9. Insistirá também Hegel que o espírito de um povo não se opõe 

aos espíritos individuais, mas, pelo contrário, o indivíduo só se realiza como ser livre na 

medida em que participa como membro de uma família, de uma cultura, de um povo, que o 

ultrapassa e ao mesmo tempo o exprime, permitindo-lhe encontrar-se a si mesmo sob uma 

forma objetiva10

 O espírito, que “é o conceito efetivado, essente para si, [e] que a si mesmo tem por 

objeto”

. 

11 e que tem por essência a liberdade12, se realiza, pois, concretamente no homem, o 

único espírito pensante, o ser que se eleva, por cima da singularidade da sensação, à 

universalidade do pensamento, ao saber de si mesmo, ao compreender de sua subjetividade, 

de seu Eu13

 Conforme enuncia o § 385 da Enciclopédia, Hegel desenvolve a Filosofia do Espírito, 

no âmbito da qual situa a presente reflexão, nos três já conhecidos momentos dialéticos: o 

espírito pode considerar-se como espírito subjetivo, isto é, como um sujeito que se sabe a si 

mesmo, que tem interioridade e liberdade; como espírito objetivo ou espírito que se manifesta 

nas obras do espírito, no mundo do homem; e, por fim, como espírito absoluto ou infinito, 

isto é, enquanto unidade dos dois momentos anteriores e retorno definitivo do espírito a si 

mesmo. O espírito objetivo, campo das criações jurídicas e sociais da atividade humana livre, 

.  

                                                 
9 Segundo HYPPOLITE (1995, p. 23-24), desde as origens da especulação hegeliana, a noção de espírito de um 
povo opõe-se às concepções atomísticas do século XVIII. Na perspectica hegeliana, “um povo não é constituído 
por indivíduos-átomos; é uma organização (...) que preexiste aos seus membros”. Hegel assume aqui como 
verdadeiro o princípio aristotélico pelo qual o todo antecede às partes, a sociedade é anterior ao indivíduo. 
10 HEGEL, n’O sistema da vida ética (op. cit., p. 54-55), coloca: “... a intuição desta idéia da eticidade (...) é o 
povo. (...) É no povo que está posta de um modo absolutamente formal a relação de uma multidão de indivíduos, 
não uma multidão sem relação, nem uma simples pluralidade; (...) Visto que o povo é a indiferença viva e toda a 
diferença natural está aniquilada, o indivíduo intui-se em cada qual como a si mesmo, e chega à mais elevada 
objectividade de sujeito; e justamente deste modo a identidade de todos não é uma identidade abstrata (...); o 
universal, o espírito, é em cada um e para cada um, mesmo enquanto é singular”. Conclui enfaticamente Hegel 
este parágrafo: “... o particular, o indivíduo é, enquanto consciência particular, pura e simplesmente igual ao 
universal; e esta universalidade, que sem mais unificou consigo a particularidade, é a divindade do povo, e este 
universal intuído na forma ideal da particularidade é o Deus do povo; este Deus é um modo ideal de intuir o 
povo”. 
11 HEGEL, G. W. F. Enciclopédia das ciências filosóficas em compêndio (1830). Tomo III: A Filosofia do 
Espírito. Trad. Paulo Meneses. São Paulo: Loyola, 1995. § 382 – Ad. Doravante abreviada por “Enc.”  
12 Cf. Enc., § 382. 
13 Cf. Enc., § 381 – Ad.  



 25 

incorporado nas formas de cultura da comunidade, na qual o homem nasce, cresce e se 

desenvolve como criatura e criador desse mundo cultural, tem sua própria vida (seu 

nascimento, florescimento e ocaso) na história. Enfim, o desenvolvimento do espírito objetivo 

constitui, para Hegel, o desenvolvimento da liberdade14

 Assim, estrutura-se esse capítulo em duas pequenas partes. Na primeira, debruçar-se-á 

sobre a exposição dialético-especulativa da vontade livre, ponto de partida da reflexão 

hegeliana sobre o direito. Importa, nesse primeiro momento, levando em conta o desdobrar da 

organização hegeliana da vontade livre (§ 33), situar os passos dessa exposição do caminho da 

liberdade na sua efetivação como direito, que se encontra na Introdução da sua Filosofia do 

Direito

. 

 Como se verifica pela própria idéia de vida, pela idéia do homem concreto, oposta aos 

conceitos abstratos do século XVIII, Hegel eleva-se a uma concepção mais profunda da 

liberdade. E o caminho rumo a esta forma superior de liberdade, chave do seu sistema, passa 

por três etapas ou três formas diversas de objetivação da liberdade: o direito, a moralidade e a 

eticidade. 

15

                                                 
14 Essa é, em outras palavras, a tese que Hegel apresenta na Introdução à sua Filosofia da História (que, 
publicada separadamente, ganha o título de “A razão na história”), que fundamentalmente diz que a história é o 
avanço da liberdade. Cf. HEGEL. A razão na história. Uma introdução geral à Filosofia da História. Introdução 
de Robert S. Hartman. Trad. Beatriz Sidou. 2. ed. São Paulo: Centauro, 2001. p. 65. Doravante abreviada por 
“RH”. 
15 HEGEL. Principios de la filosofía del derecho o derecho natural y ciencia política. Trad. e prólogo de Juan 
Luis Vermal. 2. ed. Barcelona: Edhasa, 1999. Doravante, nestas notas, abreviada por “FdD”. Em sendo essa obra 
a principal fonte de pesquisa utilizada nesse estudo, optou-se por fazer as referências às suas citações dentro do 
próprio texto, unicamente pela indicação do parágrafo correspondente entre parênteses. 

, na qual Hegel apresenta, como já insinuado, o conceito de direito e a estrutura 

dialética da liberdade. Na segunda parte, abordar-se-á especificamente a estrutura 

fundamental da Filosofia do Direito de Hegel, considerando os seus três momentos 

constitutivos de explicitação da liberdade que se dá no Estado, quais sejam: a esfera do 

Direito Abstrato ou o domínio da liberdade imediata, no qual se situa o Direito Natural 

moderno; o momento da Moralidade ou o domínio da liberdade refletida ou da moralidade 

kantiana; e, concluindo esse itinerário dialético, a Eticidade, ou o domínio da prioridade 



 26 

ontológica da vida ética concreta ou da liberdade mediatizada sobre a universalidade abstrata 

(Direito Abstrato) e a particularidade (Moralidade). 

 

 

1.1 O conceito de liberdade em Hegel 

 

 Uma ciência filosófica do direito, preocupada em pensar e clarificar o que é direito, 

vai se deparar inevitavelmente com a necessidade de uma exposição do conceito da 

liberdade16

                                                 
16 SALGADO, Joaquim Carlos. A idéia de justiça em Hegel. São Paulo: Loyola, 1996. p. 321: “A Filosofia do 
Direito é a explicitação da idéia da Lógica no seu conteúdo, a liberdade. Isso não é difícil de entender se se tem 
em conta que o pensamento, objeto da Lógica, é o absolutamente livre. Já na Lógica o momento final e decisivo 
para a formação da idéia absoluta é a vontade. Resta demonstrar como essa vontade que é livre, como idéia, se 
mostra objetivamente ou se exterioriza no mundo da cultura, o Espírito Objetivo”. Observa-se também aqui, 
segundo Amelia VALCÁRCEL [Hegel y la ética. Sobre la superación de la “mera moral”. Prólogo de Javier 
Muguerza. Barcelona: Editorial Anthropos, 1988. p. 305ss (Coleção Autores, textos y temas Filosofía, n. 12).], 
que, ao situar a ciência no desenrolar da idéia de Direito, a verdade da mesma será sempre muito mais ampla que 
a mera positividade do Direito, uma vez que este pressupõe um conceito, dado que o conceito em sua 
objetividade é a Coisa. 
 

. Definida a natureza filosófica da Ciência do Direito (§§ 1-2) e determinado o 

campo em que ela se desenvolve, o Espírito ou o que é espiritual (§ 4), Hegel observa que, se 

por um lado, a liberdade é o princípio do direito, ou seja, se a vontade livre é o âmbito do 

direito, conforme anunciam os §§ 4 e 29; por outro lado, só existe liberdade onde há relações 

de direito, uma vez que “o sistema do direito é o reino da liberdade realizada” (§ 4), o que 

subentende dizer que o direito define em cada época a amplitude do campo da ação livre ou, 

em outros termos, cada época realiza parcialmente, a seu modo, a liberdade (§ 30). 

 Conforme Hegel anuncia, então, no § 4, o ponto de partida do direito é a vontade, 

vontade esta que tem na liberdade a “sua substância e determinação”. Há, segundo essa 

perspectiva, uma íntima relação entre o conceito de vontade e o de liberdade, no sentido de 

que um implica o outro: “vontade sem liberdade é uma palavra vazia e, por sua vez, a 

liberdade só é real como vontade, como sujeito” (§ 4, Ad.). 



 27 

 Ao afirmar que o terreno do direito é o espiritual e que o mundo do espírito produz-se 

(a partir de si mesmo) como uma segunda natureza (§ 4), Hegel contrapõe-se aos que têm na 

esfera da natureza exterior, física, o referencial a partir do qual pensar a essência do homem. 

Para ele, o mundo do espírito ou esta natureza segunda – que não é aquela marcada pelo 

determinismo rígido das leis invariáveis do mundo físico – é o espaço específico do homem, 

lugar da liberdade. Assim, pode-se afirmar também que Hegel, contrapondo-se a uma 

tradição, faz do espírito categoria central a partir da qual pensar a subjetividade do sujeito. E, 

sendo o espírito “essa substância absoluta, que na perfeita liberdade e independência de sua 

posição – a saber, das diversas consciências-de-si para si essentes – é a unidade das mesmas: 

Eu, que é Nós, Nós que é Eu”17, Hegel substitui “o ponto de vista do ‘eu’ pelo ponto de vista 

do ‘nós’, na suprassunção (Aufhebung) das consciências individuais pela comunidade”18, 

superando o modelo solipsista de fundamentação, encarnado por uma filosofia moderna da 

subjetividade19

 Nessa linha, portanto, vai dizer Hegel, n’A Filosofia do Espírito, que querer o 

universal é a verdadeira liberdade da vontade: “A verdadeira liberdade (...) é não ter a vontade 

como seu fim [um] conteúdo subjetivo, isto é, egoísta, e sim [um] conteúdo universal. Mas tal 

conteúdo só é no pensar e pelo pensar...”

. 

20

                                                 
17 FdE, § 177, p. 142.  
18 BICCA, Luiz. O conceito de liberdade em Hegel. Síntese Nova Fase. Belo Horizonte, v. 19, n. 56, p. 25-47, 
jan.-mar. 1992. p. 31. Doravante assim abreviada: “BICCA, SNF 56 (1992), p. 31”. Este expediente será 
utilizado com todos os artigos desta Revista a partir de sua segunda citação. 
19 Há em Hegel uma profunda consciência de ruptura com uma certa perspectiva de abordagem “muito difundida 
desde Rousseau, segundo a qual o fundamento essencial e primeiro não é a vontade enquanto racional e existente 
em si e para si, mas enquanto vontade do indivíduo segundo seu próprio livre-arbítrio; ou seja, que não é o 
espírito enquanto espírito verdadeiro, mas enquanto indivíduo particular. Uma vez aceito este princípio, o 
racional só pode aparecer como uma limitação para essa liberdade, isto é, não como racional imanente, mas só 
como universalidade abstrata, exterior. Este ponto de vista carece, pois, de todo pensamento especulativo e tem 
sido condenado pelo conceito filosófico, porquanto produziu nas mentes e na realidade acontecimentos cujo 
horror só tem paralelo na trivialidade dos pensamentos nos quais se fundavam” (FdD, § 29, Obs.). 
20 Enc., § 469. 

. Se, afinal, é pelo pensamento que se capta o 

universal, posto que “tornar algo universal quer dizer pensá-lo” (§ 4, Ad.), e considerando que 



 28 

sem o pensar não pode haver vontade21, sendo o caminho desta fazer-se espírito objetivo22, 

conclui-se que é no prático, no qual está essencialmente incluído o teórico (§ 4, Ad.), que o 

sujeito se determina. Portanto, pode-se afirmar que, se a liberdade é o conteúdo da vontade (§ 

4) e se o agir da vontade é ao mesmo tempo pensar, “pois não se pode ter vontade sem 

inteligência” (§ 4, Ad.)23, “a liberdade é o momento de unidade de todo o processo lógico, da 

teoria e da práxis, é o conteúdo da Idéia”24

 Por conseguinte, ao romper o determinismo natural, o homem faz história, ao dizer 

não ao estabelecido  faz-se ser de liberdade, sujeito do seu próprio destino

. 

25, uma vez que, em 

“sua essência, meta e objeto é a liberdade”26

na verdade, não se pode considerar a estrutura lógica da Filosofia do direito 
em separado da formação de um novo conceito de indivíduo. É precisamente 
a atividade dos indivíduos em suas diferentes expressões como ‘pessoa’, 
‘sujeito’ e ‘membro de uma comunidade’ que atualiza as determinações 
lógicas produzidas por essas figuras

. Assim, um outro aspecto a se ressaltar aqui, 

neste prelúdio à análise da vontade livre segundo determinações lógicas, é que  

27

Feitas essas considerações iniciais, a abordagem que se segue respeitará o seguinte 

percurso: inicialmente, tratar-se-á da vontade livre segundo determinações lógicas, que 

consiste na análise do conceito de vontade livre na sua abstrata liberdade (§ 5), na sua 

particularidade e oposição do seu conteúdo (§ 6) e na sua singularidade (§ 7); posteriormente, 

abordar-se-á a vontade livre do indivíduo, perfazendo a análise da vontade particularizada (de 

um indivíduo), a partir dos §§ 14-20, onde a vontade é compreendida como arbítrio, 

destacando as críticas ao livre-arbítrio como concepção de liberdade; e, finalmente, expor-se-á 

.     

 

                                                 
21 FdD, § 4, Ad.: “... a vontade é um modo particular do pensamento: o pensamento enquanto se traduz na 
existência, enquanto impulso de dar-se a existência”. Portanto, é equivocada, segundo Hegel, a representação de 
que a vontade e o pensamento, o prático e o teórico estão separados. 
22 Cf. Enc., § 469. 
23 Enc., § 468: “A inteligência (...) é [a] vontade”. 
24 SALGADO, 1996, p. 236. 
25 Cf. KOYRÉ apud ROSENFIELD, 1995, p. 30. 
26 Enc., § 482. 
27 ROSENFIELD, op. cit., p. 21. 
 
 



 29 

sobre a vontade livre em-si e para-si, isto é, a vontade que tem para-si, de forma concreta, 

aquilo que ela é em-si (§§ 21-28), comentando especialmente o emprego dos conceitos 

“subjetivo” e “objetivo” na sua oposição (§§ 25-26) e unidade (§ 27). 

 

1.1.1 – A dialética da vontade livre 

 A análise do conceito de vontade livre que se dá nos §§ 5-7 segundo os três momentos 

(universalidade, particularidade, singularidade) do conceito em geral, ocorre de maneira 

idêntica ao que se processa na definição do conceito na Lógica. A primeira etapa dessa análise 

(§ 5) aborda o momento conceitual da universalidade da vontade – ou seja, sem nenhuma 

referência a uma determinação natural; logo, uma vontade sem conteúdo, como expressa 

Hegel: 

A vontade contém α) o elemento da pura indeterminação ou da pura 
reflexão do eu em si mesmo, no qual é dissolvida toda limitação, todo 
conteúdo determinado e dado, imediatamente presente, tenha como origem a 
natureza, as necessidades, os desejos, os instintos ou qualquer outra 
instância; a infinitude ilimitada da absoluta abstração ou universalidade, o 
pensamento puro de si mesmo. 

 
 Destaca-se inicialmente, como se vê, uma vontade sem limites de um Eu puramente 

reflexivo em sua liberdade abstrata. Trata-se da vontade em si ou do elemento da pura 

indeterminação, não passando de uma “liberdade negativa ou liberdade do entendimento” (§ 

5, Obs.), ou seja, “é a liberdade do vazio” (§ 5, Obs.), do poder ser tudo e nada ser, do poder 

escolher tudo e (escolher) nada escolher. Trata-se da (má) infinitude, que foge a toda 

determinação, potencialidade pura que rejeita a todo conteúdo.  

É, como disse Hegel, a liberdade do entendimento, enquanto este é a faculdade das 

abstrações, da oposição entre forma e conteúdo, pensamento e realidade, numa 

incompreensão própria daquele que, equivocadamente, não descobriu que não há como 

eternizar-se, a não ser se permitindo à finitização, que não há como ser a não ser no 

permanente risco do não-ser. Tal vontade negativa, critica Hegel, caso se volte para a ação, 



 30 

tanto em política como em religião, manifestar-se-á no fanatismo, que se traduz na destruição 

de toda a ordem social existente e na expulsão de todo indivíduo suspeito de pretender uma 

ordem, assim como na aniquilação anárquica de toda organização  que queira ressurgir (§ 5, 

Obs.)28. Completa Hegel: “Só destruindo algo tem esta vontade negativa o sentimento de sua 

existência” (§ 5, Obs.)29

Porém, olhando desde uma outra perspectiva – a da idealidade conceitual –, não 

alcançada por um entendimento que se limita a representar a vontade livre em-si na sua 

unilateralidade, imaginando assim realizá-la sem a mediação da particularidade, pode-se 

chegar a uma determinação essencial: ao recorrer ao fundamento lógico-conceitual de uma 

vontade livre em-si

. 

30, sem o qual a vontade, que por essência é livre (§ 4), estaria 

originariamente dependente,  determinada e limitada, Hegel ressalta e afirma “o ser humano, 

enquanto espiritual, como o ser da crítica, do questionamento, da transcendência sobre 

qualquer facticidade”31

                                                 
28 No que diz respeito à política, refere-se aqui, por exemplo, ao “período do terror na Revolução Francesa, no 
qual se devia eliminar toda diferença baseada no talento ou na autoridade. Essa época se estremecia e tremia ante 
toda particularidade, não podia suportá-la, porque o fanatismo quer algo abstrato e não estruturado. Quando 
surgem diferenças, opõe-lhe suas indeterminações e as  elimina. Por isso o povo destruiu na Revolução as 
instituições que ele mesmo havia instaurado, porque para a autoconsciência abstrata toda instituição é contrária à 
igualdade” (FdD, § 5, Ad.). 
29 Continua Hegel em sua observação (§ 5) sobre a vontade negativa: “Acredita querer uma situação positiva, por 
exemplo a igualdade universal ou uma vida religiosa universal, porém, de fato, não quer sua realidade positiva, 
pois esta acarreta imediatamente uma ordem, uma particularização, tanto das instituições como dos indivíduos, 
particularização e determinação objetiva cuja aniquilação necessita esta liberdade negativa para chegar a sua 
autoconsciência. Deste modo, o que ela acredita querer só pode ser por si uma representação abstrata, e sua 
realização a fúria da destruição”. 
30 Hegel, na Propedêutica filosófica [Trad. Artur Morão. Lisboa: Edições 70, 1989. p. 185, § 18], enfatiza que 
essa regressão ao fundamento de uma vontade livre que é em-si mesma leva a afirmá-la como um querer 
universal que, mais do que o ser-negativo da particularidade ou da singularidade, é sustentáculo das 
individualidades, sendo essas o ser-aí (o conteúdo) da vontade livre em-si. 
31 OLIVEIRA, Manfredo Araújo de. A liberdade enquanto síntese de opostos: transcendência, engajamento e 
institucionalidade. Veritas. Porto Alegre, v. 44, n. 4, p. 1019-1040, dez. 1999. p. 1026. 

. É o que ele demonstra no seguinte raciocínio: na medida em que a 

vontade – que, nesse primeiro momento, possui a determinação da não-determinação –, 

aparece desse modo ante o homem, mostra-se-lhe como pensamento, e este, enquanto “é o 

puro pensamento de si mesmo e somente enquanto pensante, é a força [capaz] de dar-se 

universalidade, isto é, de apagar [superar] toda particularidade, toda determinação” (§ 5, Ad.).  



 31 

Portanto, ao ser humano – enquanto este possui uma vontade que, sabendo ser sua, é o 

pensamento da negação de toda condição, é o pensamento de sua liberdade, de que pode 

rechaçar o dado32 – abre-se um vasto horizonte, que o situa para além de qualquer realidade 

ou imediatidade fática. O eu da indeterminação pura, enquanto é esta capacidade de 

transcender todo e qualquer conteúdo, manifesta-se, no vazio da (sua) liberdade, como 

possibilidade universal que necessita pôr-se na esfera da existência, da finitude, onde se faz e 

se assume ser no decidir-se sobre as possibilidades de sua própria existência33

 Assim, pois, temos a passagem do momento da indeterminação indiferenciada ao 

momento da particularização e determinação da vontade livre. Como diz Hegel, “é o 

momento absoluto da finitude ou particularização do eu” (§ 6)

.  

O § 6, dando prosseguimento, configura uma transição rumo à concreção da vontade: 

β) O eu é, igualmente, a passagem da indeterminação indiferenciada à 
diferenciação, ao determinar e por uma determinação na forma de um 
conteúdo e de um objeto. Este conteúdo pode tanto ser dado pela natureza 
como produzido a partir do conceito do espírito. Por meio deste pôr-se a si 
mesmo como um determinado, entra o eu na existência; é o momento 
absoluto da finitude ou particularização do eu. 

 
 Este momento é, como o primeiro, negatividade. Trata-se da “eliminação da primeira 

negatividade abstrata” (§ 6, Obs.). Como o anterior, este elemento é “apenas algo 

determinado, unilateral”, uma vez que aquele tem por determinação “ser a abstração de toda 

determinação” (§ 6, Obs.). Até agora, não temos propriamente o conceito, isto é, o universal 

concreto: o segundo elemento é apenas uma ex-posição de uma posição (o em-si), que “como 

primeiro para si, não é a verdadeira infinitude ou universalidade concreta, isto é, o conceito” 

(§ 6, Obs.). 

34

                                                 
32 Cf. WEIL, 1970, p. 42. 
33 Cf. OLIVEIRA, op. cit., p. 1026-1031. 
34 Vale salientar aqui que, em Hegel, como exposto na Lógica, ou seja, no modo de pensar dialético-
especulativo, não se pensa o infinito como mera negação do finito, ou vice-versa, mas compreende-se que o 
infinito é um infinito que se faz através do finito; este, portanto, compreendido naquele. 

. Trata-se do “universal 



 32 

reduzido a uma determinação”35, sendo esta imprescindível, uma vez que não se pode falar do 

universal sem a determinidade, que é mais precisamente a particularidade36. Supera-se nesse 

momento aquela (má) infinitude da vontade, sendo a particularização não só unilateralidade, 

mas também negação e superação daquela primeira forma (da vontade indeterminada), tão 

unilateral quanto esta (§ 6, Ad.). Caminha-se rumo à concretização que se expressará 

plenamente adiante. Temos, neste segundo elemento, o finitizar-se do absoluto que, ao dar-se 

finitude e superando essa finitude, faz-se universal concreto. Hegel, dessa forma, afirma ser a 

sua filosofia um para-além do dualismo de Fichte e Kant37

                                                 
35 HEGEL, op. cit., § 94. 
36 Cf. Lógica – A doutrina do conceito (§§ 160-244) [In: HEGEL. Enciclopédia das ciências filosóficas em 
compêndio (1830). Tomo I: A ciência da lógica. Trad. Paulo Meneses. São Paulo: Loyola, 1995.]. Convém 
lembrar, como bem sintetiza C. A. RAMOS [A dialética da vontade livre segundo categorias lógico-conceituais 
na Introdução à Filosofia do Direito de Hegel. Síntese Nova Fase. Belo Horizonte, v. 20, n. 61, p. 219-233, abr.-
jun. 1993. p. 228], que “a especulação hegeliana não opera no sentido da linearidade e do movimento indutivo 
do particular para o geral, mas no trânsito lógico da universalidade à particularidade, sem que essa passagem 
signifique a mera dedução da particularidade. A relação entre os dois é a da expressão recíproca ou da mútua 
exposição dialética de um no outro, segundo os cânones da lógica do conceito”. 
37 BICCA, op. cit., p. 35: “É importante chamar a atenção para uma diferença significativa entre Hegel e Kant: 
enquanto este último pensa a liberdade como possibilidade ou a vontade como faculdade, capacidade 
(Vermögen) – na qual, aliás, a faculdade é refletida separadamente de seu exercício, sem conteúdo – Hegel 
pensa-a também em termos de sua realização, em ato, efetivando-se no âmbito da existência. Aos olhos de 
Hegel, Kant possui o grande mérito de ter revelado o caráter de possibilidade absoluta do Eu transcendental, 
poder de abstrair de todo e qualquer conteúdo. Hegel diverge de Kant ao pensar que o princípio da 
autodeterminação da vontade – configurado naquela negatividade desse universal – é compatível e conciliável 
com o lado do conteúdo: no ato de autodeterminação, a vontade, ao confrontar-se com o conteúdo, não o acolhe 
passivamente, como algo que do exterior se imporia ao interior – o que caracterizaria uma rendição do intelecto 
ao sensível – , mas opera uma negação daquela negatividade”. 

. Diz ele:  

... para permanecer dentro da exposição de Fichte – [vejamos que] o eu, 
enquanto ilimitado (na primeira proposição da Doutrina da Ciência), está 
tomado como algo meramente positivo (desse modo, é a universalidade e 
identidade do entendimento), com o que esse eu abstrato seria para si o 
verdadeiro, e a limitação, o negativo, aparecerá como um adendo ulterior 
(na segunda proposição), como limite exterior dado ou como atividade 
própria do eu (§ 6, Obs.).  

 
Dessa forma, dirá Hegel, “apreender a negatividade imanente no universal ou idêntico, 

como no eu, era o passo seguinte que devia dar a filosofia especulativa” (§ 6, Obs.). 

Por fim, negada (não o universal, mas) a forma vazia e abstrata que é o universal em-

si, suprime-se aquela indeterminação de um querer que tudo pode ser e nada é.  Agora, tem-se  



 33 

uma vontade que abandona sua abstração: não apenas quer, mas quer algo. “O universal (...) 

adquire verdade formal-ontológica na articulação com o particular”38. Porém, se por um lado, 

ao dar-se um conteúdo, a vontade livrou-se de cair no formalismo puro; por outro lado, “a 

liberdade do Espírito só é real se ele sabe da sua liberdade, como liberdade de todos, no plano 

do universal e não no da particularidade (...). Somente no momento do saber da liberdade de 

todos, a liberdade se torna para-si e se realiza”39

O processo, então, pede continuidade. “É necessário um novo passo e a vontade deve 

apreender-se como vontade que não apenas quer mas que quer a liberdade. Só dando-se seu 

conteúdo, a vontade realiza a liberdade”

.   

40

Nesse terceiro momento, afirma-se a verdade da vontade que é livre, numa articulação 

entre “os dois primeiros momentos – que a vontade pode abstrair tudo e que é também 

determinada (por si mesma ou pelo outro) –” (§ 7, Obs.), que considerados separadamente não 

passam de abstrações, sem verdade. Já o terceiro, o que é verdade, ao contrário, trata-se do 

concreto que, para ser concebido, só pode ser pensado especulativamente. Ele é a verdade que 

o entendimento sempre se recusa a penetrar (§ 7, Obs.). Definida, pois, encontra-se a vontade: 

ela é a particularidade refletida em si mesma, e que assim se ergue à universalidade, isto é, à 

. Surge, então, o terceiro momento, como unidade 

dos anteriores. Trata-se, diz Hegel, do concreto, do singular ou individual, como síntese de 

determinações: 

γ) A vontade é a unidade destes dois momentos, a particularidade refletida 
em si mesma e por isso reconduzida à universalidade: a individualidade. Ela 
é a autodeterminação do eu de pôr-se como o negativo de si mesmo, isto é, 
de pôr-se como determinado, limitado, e ao mesmo tempo permanecer 
consigo, ou seja, em sua identidade consigo e em sua universalidade, e, na 
determinação, unir-se somente consigo mesmo (§7). 

 

                                                 
38 RAMOS, SNF 61 (1993), p. 229. 
39 SALGADO, 1996, p. 242. 
40 WEIL, 1970, p. 45. Alerta Weil, continuando sua colocação: “Agora bem, o conteúdo de uma vontade livre e 
que não depende de algo dado não pode ser senão a própria liberdade”. 
 



 34 

individualidade, o que é o mesmo que dizer que a liberdade é querer algo determinado, mas 

nessa determinação permanecer junto de si mesmo, retornando à universalidade (§ 7). 

Hegel, na Ciência da Lógica (Doutrina do conceito), fala “da singularidade enquanto 

reflexão-sobre-si das determinidades da universalidade e da particularidade; a qual unidade 

negativa consigo é o determinado em si e para si, e ao mesmo tempo o idêntico consigo ou o 

universal”41

Conclui-se, então, que os três momentos da universalidade (Allgemeinheit), 

particularidade (Besonderheit) e singularidade (Einzelheit) “constituem um só processo 

dialético do conceito que se revela de forma triádica, onde a singularidade representa a síntese 

enquanto exprime em-si e para-si um universal que se particularizou”

. Na Propedêutica filosófica, afirma o mesmo ao dizer, no § 91, que a 

singularidade é a reflexão negativa do conceito nele mesmo, aquilo pelo qual uma coisa é 

nela mesma e por ela mesma, e aquilo a quem as determinações são inerentes enquanto 

momentos.  

42

O recuo ao fundamento lógico-conceitual da vontade livre desloca a 
liberdade individual para a determinação ainda abstrata, mas que já desenha 
conceitualmente a exigência da individualização da liberdade no elemento da 
singularidade. (...) [Assim, Hegel] pode explicar o direito, a sociedade e o 
Estado a partir da Idéia de liberdade em-si e para-si sem recorrer ao 
indivíduo e à liberdade subjetiva como princípios isolados ou abstraídos de 
um estado de natureza; [mantendo-os, porém,] (...) como momentos 
necessários e compatíveis com os princípios lógicos da própria Idéia de 
liberdade, na qual o indivíduo está contido, explicitando a liberdade 
subjetiva nas instituições sociais e políticas da eticidade

. Sendo o que é 

concreto, ela é unidade do conceito (pensamento) e da realidade (existência), o que – por ser o 

verdadeiro – só pode ser pensado especulativamente, uma vez que é a identidade (universal 

concreto) da identidade (universalidade) e da diferença (particularidade).  

Assim, com sua concepção dialético-especulativa da vontade livre, Hegel se 

desvencilha tanto do atomismo desagregador quanto do formalismo abstrato: 

43

                                                 
41 Enc., § 163. 
42 RAMOS, op. cit., p. 230. 
43 Ibid., p. 231-233. 

. 

 



 35 

1.1.2 – A crítica ao livre-arbítrio como concepção da liberdade 

 Uma vez definido o conceito abstrato da liberdade (§§ 5-7), a Introdução à Filosofia 

do Direito continua a descrever o progredir do conceito de vontade em direção à sua 

finitização. Os §§ 8-9, ao introduzirem no texto a oposição entre forma e conteúdo, bem como 

a oposição entre o subjetivo e o objetivo, que será propriamente tratada nos §§ 25-28, definem 

a continuidade do movimento de determinação do conceito abstrato de liberdade. Os §§ 10-20 

abordarão  

... a finitude da vontade como reflexão sobre seu conteúdo imediato ou 
natural (pulsões, desejos, tendências...), objeto da escolha ou da forma da 
liberdade como livre-arbítrio (...), devendo este ser suprassumido na idéia da 
liberdade, ou na vontade livre como infinito e efetivamente real (§ 22)44

 O livre-arbítrio, alvo da crítica implacável de Hegel, “é a forma em que a contingência 

se apresenta enquanto vontade” (§ 15); portanto, lugar onde a decisão tem como fundamento 

uma subjetividade onipotente. Esta concepção de ser livre do senso comum da sociedade 

moderna trata-se, segundo Hegel, da representação mais vulgar que se tem da liberdade, 

“meio termo que a reflexão introduz entre a vontade meramente determinada pelos instintos 

naturais e a vontade livre em si e para si” (§15, Obs.). Dizer que a liberdade “consiste em 

. 

 
 De acordo com a definição apresentada no § 14 –  de que a vontade é finita quando o 

eu, embora infinito (§ 5), não se reflete sobre si mesmo e só formalmente está junto de si –, a 

liberdade é livre-arbítrio, vontade arbitrária, onde se coloca um eu formalmente infinito, cujo 

conteúdo carece de infinitude, corroborando o seu caráter contraditório: “a liberdade da 

vontade é o livre-arbítrio, no qual estão incluídas tanto a livre reflexão, que abstrai de tudo, 

como a dependência do conteúdo e da matéria dados, interior ou exteriormente” (§ 15). 

Assim, “o livre-arbítrio não é a vontade em sua verdade, mas, pelo contrário, a vontade como 

contradição” (§15, Obs.); é a contradição da liberdade. 

                                                 
44 LIMA VAZ, 1999, p. 394. 
 



 36 

poder fazer o que se quer (...) [é] uma total falta de cultura do pensamento, na qual não se tem 

ainda a menor idéia do que são a vontade livre em si e para si, o direito, a eticidade, etc” (§15, 

Obs.).  

 Concluindo a sua observação ao § 15, Hegel deixa bem claro em que consiste a 

contradição intrínseca ao livre-arbítrio, reafirmando sua posição crítica: se apenas o elemento 

formal da autodeterminação livre lhe é imanente e se o outro elemento [o conteúdo] é para ele 

algo dado [portanto, algo que não é determinado de ser seu conteúdo], pode-se dizer então que 

o livre-arbítrio, que pretende ser a liberdade, não passa de uma ilusão.  

 O §17 explicita, mais uma vez, o caráter contingente inerente ao livre-arbítrio, cuja 

contradição implícita “manifesta-se na dialética dos instintos e das inclinações: perturbam-se 

reciprocamente, a satisfação de um deles exige a subordinação e o sacrifício da satisfação de 

outro”, sendo que “a decisão contingente do livre-arbítrio (...)[define, a partir de um 

raciocínio calculista,] que instinto proporciona maior satisfação”, estabelecendo uma espécie 

de hierarquia dos desejos, já que a escolha de um subentende, ao mesmo tempo, o sacrifício 

dos demais. 

 No §16, Hegel recorda que o que pela decisão [arbitrária] se escolhe (§ 14) pode 

sempre ser abandonado pela vontade (§ 5), ou seja, tudo o que é arbitrariamente escolhido 

pode ser, do mesmo modo, abandonado; e mais, “com esta possibilidade de ultrapassar da 

mesma maneira todo outro conteúdo que se ponha em seu lugar e continuar assim, 

indefinidamente, não supera a vontade a finitude” (§ 16)45

                                                 
45 Levando em conta que, como afirma Hegel, tudo o que se escolhe arbitrariamente pode ser, do mesmo modo, 
abandonado, e, considerando que o processo de escolher e deixar de lado pode estender-se infinitamente, pode-se 
dizer (ou pelo menos conjeturar) ser esta uma das razões que explicam o comportamento de grande parte do 
eleitorado brasileiro, que a cada dois anos escolhe candidatos sem critérios racionalmente (universalmente) 
estabelecidos, baseando-se apenas na decisão contingente do livre-arbítrio. Assim, irresponsavelmente (porque a 
partir da esfera da sua mera particularidade, desconsiderando o parâmetro da comunitariedade), elege 
parlamentares e governantes arbitrariamente, dispensando-se de acompanhar os seus eleitos, cobrando dos 
mesmos a coerência entre discurso de campanha e exercício do mandato. Não avança democraticamente um país 
cujo senso comum compreende a liberdade na estreita acepção de livre-arbítrio. Essa questão será alvo da 
abordagem que se fará na última parte desse trabalho, onde refletir-se-á sobre a falácia de uma democracia 
(liberal) baseada no voto atomizado. 

, o que faz do livre-arbítrio não 



 37 

mais que “outro momento igualmente unilateral” (§ 16), em sua determinidade contingente, 

quanto o é “aquela liberdade vazia, abstrata, típica da suspensão da escolha, da universalidade 

caracterizada pela indeterminação”46

 Esta crítica veemente de Hegel ao livre-arbítrio não faz dele um defensor das posições 

que eliminam a subjetividade, pois, na sua compreensão, a universalidade da substancialidade 

ética não pode ser pensada como negação da individualidade. Ao contrário, aliás; o Estado, 

enquanto totalidade ética, inclui as liberdades individuais, na medida em que estão 

conservadas e guardadas na universalidade

. 

47

 Entretanto, não se pode esquecer que, para Hegel, liberdade é muito mais do que 

indica esse pobre nível da arbitrariedade da vontade

. Na observação ao § 206 da sua Filosofia do 

Direito, Hegel não atribui ao livre-arbítrio apenas um significado negativo, mas destaca a sua 

função essencial de mediação entre o individual e o universal, isto é, entre a vontade 

puramente natural e a vontade verdadeiramente livre:  

O reconhecimento e o direito de que o que, na sociedade civil e no Estado, é 
racionalmente necessário está, ao mesmo tempo, mediado pelo livre-arbítrio, 
é a determinação mais precisa do que na representação geral se chama 
correntemente liberdade. 

 

48

                                                 
46 BICCA, SNF 56 (1992), p. 43. 
47 Cf. FdD, §§ 257-261, onde Hegel delineia, de forma mais precisa, a idéia de Estado. Esses parágrafos, centrais 
na Filosofia do Direito, encontram-se comentados especialmente no primeiro tópico do penúltimo capítulo desse 
presente texto. 
48 HEGEL. Curso de estética. O belo na arte. Trad. Orlando Vitorino. São Paulo: Martins Fontes, 1996. p. 127: 
“É corrente confundir-se a liberdade com a arbitrariedade; mas a arbitrariedade é uma liberdade irracional, as 
escolhas e decisões que ela suscita não são ditadas pela vontade baseada na razão mas por impulsos acidentais, 
por móbeis sensíveis exteriores”. 

. Ser livre, diria ele, é muito mais do que 

simplesmente poder “livremente” escolher entre este ou aquele caminho – que, como 

realidade dada, se coloca externamente ao sujeito, e da qual a sua ação depende; mas é antes 

construir o próprio caminho – aquele que ainda não está dado, que ainda não é - impulsionado 

pelo desejo (uma vez que este não é suprimido, mas suprassumido no sistema de 



 38 

determinações da vontade, fundado na razão)49

1.1.3 – A vontade como realização da liberdade 

 de agir, não segundo fins particulares, mas 

universais, concretizando aquilo que em essência (em-si) somos: humanos capazes de humano 

tornar o mundo e libertária afirmar a vida. 

 

 Hegel antecipa no § 10 o que será desenvolvido nos §§ 21-28: a vontade livre em si e 

para si, a verdadeira liberdade. Essa vontade, cujas diferentes determinações começam por ser 

imediatas, atingirá a sua verdade a partir do momento em que se toma a si mesma por objeto, 

passando a ser para si o que é em si (§ 10). Mas de acordo com o desdobrar da organização 

hegeliana da vontade livre, é no § 21 que  esta vontade (em-si) livre atinge a verdade de si 

mesma: 

... a verdade desta universalidade formal, que é para si indeterminada e 
encontra sua determinação naquela matéria, é a universalidade que se 
determina a si mesma, a vontade, a liberdade. Enquanto a vontade tem como 
conteúdo, objeto e fim à universalidade, a si mesma em seu caráter de forma 
infinita, não é apenas vontade livre em si mas também para si, é verdadeira 
idéia. 

 
O que Hegel prenuncia no § 10 e afirma no § 21 é que não é suficiente a liberdade 

como pura possibilidade, disposição, potência (§ 22). É necessário que ela se faça realidade e 

presença (§ 22, Obs.), ou seja, o homem não pode se contentar com a possibilidade da 

liberdade, mas deve buscar a sua realização. Em outros termos, não basta ser vocacionado à 

liberdade, como cita o § 482 da Enciclopédia, é preciso efetivar-se enquanto ser livre. “O 

homem precisa objetivar sua liberdade enquanto convicção de ser livre. É a vontade livre que 

precisa ser realizada”50

                                                 
49 Alexandre KOJÈVE (Introdução à leitura de Hegel. Trad.  Estela dos Santos Abreu. Rio de Janeiro: 
Contraponto : EDUERJ, 2002.), em sua poética introdução (p. 11-31), faz uma interessante distinção entre 
desejo animal e desejo humano (desejo de reconhecimento) que vale a pena conferir. 
50 WEBER, Thadeu. Hegel: liberdade, Estado e História. Petrópolis: Vozes, 1993. p. 52. 

. A vontade livre (em-si), isto é, a liberdade como conceito, deve 

desenvolver-se como objetividade (em-si e para-si), mesmo porque a sua definição ou o “seu 



 39 

determinar-se consiste em ser em sua existência, isto é, como oposta a si o que é seu conceito, 

ou porque o conceito puro tem como seu fim e realidade a intuição de si mesmo” (§ 23). É o 

que também está expresso no final do acima citado § 482 da Enciclopédia: “... essa liberdade, 

que tem o conteúdo e a meta da liberdade, ela mesma é antes de tudo conceito, princípio do 

espírito e do coração, e se destina a desenvolver-se em objetividade, em efetividade jurídica, 

ética religiosa, como também científica”. Afirma-se aqui, portanto, que o espírito objetivo é a 

esfera da concretização da liberdade. 

Por fim, enfatiza Hegel, “só nesta liberdade está a vontade consigo mesma, porque não 

se relaciona com nada que não seja ela mesma, com o qual desaparece toda relação de 

dependência com algo alheio” (§ 23); ou seja, como bem esclarece Luiz Bicca, “a vontade é 

livre quando quer a si mesma, isto é, ela é vontade de liberdade – porém não só para ela, 

particularmente, mas para todos”51. Esse último aspecto aparece explicitamente no § 24, onde 

Hegel, diferenciando “o universal existente em si e para si [que] é o que geralmente se 

denomina racional, que só pode ser apreendido deste modo especulativo”, da universalidade 

abstrata que é um análogo extrínseco do individual, diz daquele: “é a universalidade concreta 

existente para si, a que constitui a substância, o gênero imanente ou a idéia imanente da 

consciência de si”52. Em outras palavras, o que se diz aqui é que, no contexto dessa 

universalidade infinita, “a consciência de si deixa de ser apenas individualidade para tornar-se 

gênero, mostrando-se em unidade com sua natureza, isto é, como espírito, racionalidade de 

todos os homens (...); é aqui que a vontade está em seu verdadeiro elemento, no meio que lhe 

é próprio”53

                                                 
51 SNF, 56 (1992), p. 44-45. 
52 Segundo Hegel, na observação ao § 21, a consciência de si – a única que pode sentir-se a si mesma como livre, 
ao absorver e elevar àquela universalidade (concreta) a imediatidade da natureza e da particularidade, “o faz 
como pensamento que se impõe na vontade”, ficando evidente que “a vontade só é vontade livre, verdadeira 
enquanto inteligência pensante. (...) Esta consciência de si que se capta como essência por meio do pensamento, 
e com isso se separa do contingente e não verdadeiro, constitui o princípio do direito, da moralidade e de toda 
eticidade”. 
53 BICCA, SNF 56 (1992), p. 45. 

.  



 40 

 Ainda nesse chão de transição do conceito da idéia de vontade livre à sua existência – 

que, por sua vez, se encontra dentro do contexto, n’A Filosofia do Espírito, da passagem do 

espírito subjetivo ao espírito objetivo – situam-se os §§ 25-28. Nos §§ 25-26, Hegel introduz 

as “determinações lógicas de subjetividade e objetividade” (§ 26, Obs.) que, consideradas 

desde a perspectiva do pensamento especulativo, transformar-se-ão no que lhes é “oposto em 

virtude de sua finitude e de sua natureza, portanto, dialética” (§ 26, Obs.). Diferentemente do 

que é para o confuso entendimento, na vontade estas contraposições são, ao mesmo tempo, 

determinações abstratas e determinações da vontade, que só pode ser conhecida como o 

concreto (§ 26, Obs.). Em síntese, a questão central aqui diz respeito à concordância que deve 

ser alcançada entre a ação do indivíduo e as determinações objetivas, decorrentes do conceito 

da idéia de liberdade, cuja realização – sendo tal idéia compreendida como unidade da 

subjetividade e da objetividade –  coloca-se como uma necessidade para os sujeitos 

individuais, uma vez que “a absoluta determinação ou, se se quer, o absoluto impulso do 

espírito livre (§ 21) [é o] de ter sua liberdade como objeto” (§ 27), isso é, de manter-se 

livremente face a si mesmo, objetivando ser para si o que é em si, ou seja, “a vontade livre 

que quer a vontade livre” (§ 27). 

 Tal empenho em vista da superação da contradição entre a liberdade subjetiva e 

objetiva, constitui a atividade da vontade, que consiste no desenvolvimento essencial do 

conteúdo substancial da idéia (§ 28). Assim, tem-se no espírito em si e para si livre o 

fundamento e o critério para a vontade do sujeito singular, em contraposição ao senso comum 

da sociedade moderna que, sob a égide da arbitrariedade de cada indivíduo ou da unilateral 

determinação subjetiva da vontade, torna inviável a efetivação da verdadeira liberdade54

                                                 
54 WEIL [1970, p. 46-47] sintetiza muito bem a perspectiva da reflexão hegeliana da liberdade, que melhor será 
delineada ao longo dessa exposição: “O que aqui interessa é a tese de que a vontade livre só pode satisfazer-se 
compreendendo que busca e buscou sempre a liberdade em uma organização racional, universal da liberdade (...) 
A vontade, que é livre não somente para nós, não somente para si mesma mas livre em si e para si, esta vontade é 
o pensamento que se realiza, que sabe que se realiza, que sabe que se realizou. Em todas [as] partes e sempre, 
teremos que recordar que a política é a ciência da vontade racional e a sua realidade efetiva (Wirklichkeit), a 

. Esta 



 41 

que, enquanto Idéia que se concretiza, é o conceito do Direito (§ 29), cujas diversas formas 

tem origem nas diferentes fases que há no desenvolvimento do conceito de liberdade, de tal 

forma que cada época realiza a idéia da liberdade numa de suas determinações (§ 30). 

 

 

1.2  O itinerário dialético da liberdade na Filosofia do Direito 

 

 Como se verificou anteriormente, a dialética da liberdade se coloca como a estrutura 

fundamental da Filosofia do Direito. O direito, definido por Hegel como a “liberdade 

realizada” (§§ 4 e 29), deve tornar-se a “segunda natureza” do homem (§ 4). Assim, o 

itinerário é descrito por ele como uma passagem do universal abstrato ao singular ou universal 

concreto pela mediação do particular. É a estrutura lógica (no sentido hegeliano) da dialética 

da liberdade55. Esse itinerário dialético, que se repete a cada nível do desenvolvimento do 

conteúdo (§ 22), vai se configurar – no nível do espírito objetivo ou da liberdade que se 

realiza (direito) – nos seguintes momentos (§ 33), aqui na tradução do Pe. Vaz56

1. a universalidade abstrata da pessoa, que se manifesta no reconhecimento imediato pela 

instituição jurídica do contrato; 

: 

2. a particularidade na cisão entre a liberdade subjetiva e o mundo exterior ou o direito da 

vontade subjetiva em face do mundo; 

3. a universalidade concreta do mundo ético como razão presente na sociedade instituída. 

                                                                                                                                                         
ciência da realização histórica da liberdade, da realização positiva da negatividade. A liberdade não é positiva e 
só atua na medida em que objetivamente – seja ou não consciente disso – é racional, isto é, universal: a liberdade 
concreta não é o livre-arbítrio do indivíduo, impossível de pensar, impossível de realizar, e o homem é livre na 
medida em que quer a liberdade do homem em uma comunidade livre”. 
55 Cf. LIMA VAZ, H. C. de.  Sociedade civil e Estado em Hegel. Síntese Nova Fase. Belo Horizonte, n. 19, v. 
VII, p. 21-29, maio-ago. 1980. p. 24. 
56 Cf. Ibid., p. 24-25; ver também LIMA VAZ, 1999, p. 395. 
 
 



 42 

Antes que se prossiga com uma rápida apresentação introdutória desses três domínios, 

cabe observar que, tanto na Enciclopédia como na Filosofia do Direito, direito, moralidade e 

eticidade são definidos em referência à liberdade57. E, como essa tríade forma uma unidade, 

não faz sentido considerar esses seus três componentes separadamente, como fenômenos 

isolados58

1.2.1 – Direito Abstrato: o âmbito da liberdade imediata de uma vontade abstrata 

. Assim, como Hegel pensa a política a partir de sua preocupação com o tema da 

liberdade, não dissociando um problema do outro, haja vista que configura o Estado – no 

âmbito do Espírito objetivo – como o momento máximo de sua realização, é fundamental que, 

antes de tratar especificamente da eticidade, objeto dessa abordagem, faz-se mister, mesmo 

que de forma breve – se se objetiva compreender o que vem a ser o Estado hegeliano, que se 

coloca como um momento de um longo processo argumentativo que abrange as três etapas 

citadas –, refazer esse caminho. 

 

 No § 29 da Introdução à Filosofia do Direito, Hegel afirma que “o [fato de] que uma 

existência seja existência da vontade livre, constitui o direito”. Como se vê, nessa esfera, as 

leis visam aos homens não na sua individualidade concreta, mas de uma maneira abstrata e 

geral, ou seja, o indivíduo é aqui pessoa (§ 35), pessoa jurídica, sujeito de direitos e de 

deveres59. Esta abstração é traduzida no conceito de personalidade, fundamento abstrato do 

direito abstrato, por conseguinte formal, e que tem por preceito básico: “sê uma pessoa e 

respeita aos demais como pessoa” (§ 36). Conseqüentemente, “toda infração do direito supõe 

tratar a uma pessoa não como pessoa, mas como coisa”60

                                                 
57 VALCÁRCEL [1988, p. 286-289] analisa que, sendo direito-moralidade-eticidade momentos de explicitação 
da liberdade que se dá no Estado, é essa tríade mais propriamente a explicitação do próprio Estado, cuja 
essência, diz Hegel, é a liberdade. 
58 Ibid., p. 286: “Desde a  Propedéutica Hegel instalou a tríade direito-moral-estado, como conteúdo do espírito 
prático quando este alcança a objetividade. (...) Como partes de um todo, são mutuamente referentes entre si: sua 
entidade isolada é só parcial”. 
59 Cf. Enc., § 486. 
60 COLOMER, Eusebi. El pensamiento alemán de Kant a Heidegger. Tomo segundo: El idealismo: Fichte, 
Schelling y Hegel. Barcelona: Editorial Herder, 1986. p. 395. 

. 



 43 

 Para Hegel, o Direito é um ensaio, embora imperfeito, rumo à verdadeira liberdade (§ 

30). Ele discorda do ponto de vista, já amplamente difundido, segundo o qual o direito limita 

a liberdade (§ 29, Obs.), afirmando, ao contrário, que o Direito é condição de possibilidade e 

um âmbito de realização da liberdade (§ 30, Obs.). 

 Na esfera do Direito Abstrato, onde o direito é, em primeiro lugar, a existência 

imediata que se dá a liberdade de um modo também imediato (§ 40), “a realização da Idéia de 

Liberdade se dá nos indivíduos que se relacionam entre si por meio de uma relação extrínseca 

e imediata com as coisas, efetivada na propriedade e no contrato e nos comportamentos éticos 

que correspondem a essa situação”61

 O direito, porém, não visa somente à pessoa em si mesma, mas também a pessoa em 

relação com outras pessoas, objetivando constituir uma ordem intersubjetiva, onde elas 

possam coexistir. Refere-se aqui ao contrato, que surge da coexistência de vários proprietários 

que se reconhecem mutuamente como pessoas. Afirma-se, dessa forma, a insuficiência da 

simples posse e o necessário reconhecimento da mesma para que se instaure a propriedade

. No âmbito da liberdade da vontade abstrata de um 

indivíduo que se relaciona só consigo mesmo, a propriedade constitui para o homem a esfera 

externa de sua liberdade. É a vontade que busca tornar-se objetiva; a posse surge como a 

forma primária de realização da liberdade pela vontade. 

62

Então, o contrato limita a propriedade mas assegura, ao mesmo tempo, a cada 

proprietário a sua posse e, por conseguinte, a esfera de sua liberdade. Como, no âmbito do 

Direito Abstrato, a vontade é ainda tão-somente vontade particular e, como tal, se coloca 

frente a outras, sem vislumbrar o bem comum (o universal), há sempre a possibilidade de se 

infringir a ordem jurídica estabelecida, ou seja, a quebra do contrato. Dessa situação de 

infração do direito nasce o direito penal, que tem por objetivo a restauração da ordem jurídica, 

.  

                                                 
61 LIMA VAZ, 1999, p. 395. 
62 FdD, § 72: “A propriedade na qual o lado da existência ou da exterioridade já não se limita a uma coisa mas 
contém também em si o momento de uma vontade (portanto, distinta) se  estabelece por meio do contrato”. 
 



 44 

o que subentende o reconhecimento da pessoa como pessoa63

Antes, porém, de dar esse próximo passo, é pertinente fazer referência à interessante 

e contundente crítica que Hegel, numa antecipação do § 258 e seguintes, dirige, no § 75, aos 

jusnaturalistas que, equivocadamente, transpõem para o terreno das relações políticas o que é 

característico  do  privado,  ao  proporem  o  contrato  social  como  fundamento  do  Estado

. Coloca-se então a necessidade 

de superação da prática da vingança como forma de superação dos delitos (§ 102), posto que é 

uma contradição, e a conseqüente adoção do parâmetro da universalidade da lei. Sobre isso, 

assim se expressa Hegel: 

A exigência de resolver esta contradição que se apresenta na maneira de 
eliminar a injustiça (...) é a exigência de uma justiça livre dos interesses e 
das formas subjetivas, assim como da contingência do poder; é, pois, a 
exigência de uma justiça não vingativa mas punitiva. Tem-se aqui, em 
primeiro lugar, a exigência de uma vontade que, enquanto vontade subjetiva 
particular, queira o universal como tal (§ 103).  

 
 Nesse processo, que levou à emergência do desejo de normas universais, impossíveis 

ao direito enquanto este se situa na esfera do Direito – neste nível, dito – Abstrato, faz-se 

presente a necessidade de se dar um novo passo rumo à realização da liberdade, isto é, de um 

direito verdadeiro, que porte a marca da universalidade. Como diz o próprio Hegel: 

A verdade exige que o conceito exista e que esta existência lhe corresponda. 
No direito, a vontade tem sua existência em algo exterior; o ulterior é, 
contudo, que a tenha em si mesma, interiormente: tem que ser por si mesma 
subjetividade e enfrentar-se a si mesma. Este comportar-se em relação a si 
mesma é o afirmativo que, não obstante, só pode conquistar pela eliminação 
de sua imediatidade. A imediatidade eliminada no delito conduz assim, por 
meio da pena, quer dizer, da nulidade dessa nulidade, à afirmação, à 
moralidade (§ 104, Ad.). 

 

64

                                                 
63 Cf. COLOMER, op. cit., p. 365. 
64 Segundo o Contratualismo Moderno, os indivíduos, que inicialmente vivem num estado de natureza, 
constituiriam por livre decisão, através de um pacto ou contrato social, a sociedade política (Estado de direito). 
Vale lembrar que, neste estudo, o Contratualismo em sua complexidade conceitual e histórica, não será alvo 
priorizado. “O elemento principal aqui no foco da crítica hegeliana é o da construção da unidade ética a partir de 
liberdades individuais, concebidas numa multiplicidade posta como originária, e que fundam a sua coexistência 
mediante um acordo de limitação recíproca dos arbítrios segundo uma lei jurídica que implica um poder 
coercitivo” (MÜLLER, Marcos Lutz. O Direito Natural de Hegel: pressupostos especulativos da crítica ao 
contratualismo.  Revista Filosofia Política. Porto Alegre, Série III, n. 5, p. 41-66, 2003. p. 63, nota 6. Doravante, 
a Revista será indicada abreviadamente: Filosofia Política, III/5. 

.  



 45 

Hegel, lembrando ter o contrato por origem o livre-arbítrio e, conseqüentemente, por objeto 

uma coisa exterior individual, defende que nem o Estado e, vale lembrar, nem o casamento 

podem se basear na idéia de um contrato. Depois de criticar essa visão kantiana do 

casamento65

 Em síntese, o que Hegel está propondo é a busca de uma outra concepção de ponto de 

partida da filosofia política, este pressupondo, por sua vez, “a idéia de comunidade ética como 

anterior, de direito, aos problemas de relação com o poder do indivíduo isolado e submetido 

ao imperativo da satisfação das suas necessidades e carências”

, Hegel afirma que  

... tampouco reside a natureza do Estado em uma relação contratual, seja de 
um contrato de todos com todos ou de todos com o príncipe ou o governo. A 
intromissão destas relações e, em geral, das relações de propriedade privada 
nas questões do Estado, provocou as maiores confusões no direito público e 
na realidade (§ 75, Obs.). 

 
Qual é aqui a questão de fundo? Fundamentar o Estado em um contrato é o mesmo 

que dizer que o Estado não passa de uma simples associação baseada no livre-arbítrio dos 

indivíduos, que têm, conseqüentemente, a possibilidade de se recusarem a fazer parte do 

mesmo. A esta concepção do jusnaturalismo moderno, que concebe o Estado como uma união 

que dependa do arbítrio dos homens e o indivíduo como querendo ou não pertencer ao Estado, 

Hegel qualifica como um modo de pensar superficial e totalmente absurdo: 

O contrato parte, pois, do arbítrio da pessoa e o casamento (embora não 
possa ser pensado como constituído por um contrato) tem com ele este ponto 
de partida em comum. No caso do Estado é totalmente diferente, pois não 
reside no arbítrio dos indivíduos [o poder] separar-se do Estado, já que são 
cidadãos naturalmente. A determinação racional do homem é viver em um 
Estado, e se este não existe ainda, a razão exige que se o funde. (...) é falso, 
pois, se dizer que um Estado se funda sobre o arbítrio de todos; pelo 
contrário, estar no Estado é absolutamente necessário para todos (§ 75, Ad.). 

 

66

                                                 
65 Esta concepção (segundo Hegel, vergonhosa) do casamento é defendida por Kant na obra Metafísica dos 
costumes, I, §§ 24-27. 
66 VAZ, op. cit., p. 262. Como se discutirá mais adiante, no último capítulo, só se poderá propor a construção de 
um “novo contrato social” com critérios de inclusão que contemplem a diferença, além da igualdade, se – numa 
contraposição crítica ao contratualismo moderno e à democracia liberal – a reinvenção da democracia for 
presidida pela idéia  de  comunidade  ética,  na  sua  anterioridade  ao indivíduo atomizado e, consequentemente,  

. O Estado não pode ser 



 46 

pensado, como o fez toda a tradição jusnaturalista (da qual a tradição liberal é em parte 

debitária), como um mero meio para que se garanta aos indivíduos a consecução de seus fins 

egoístas, tais como a preservação da vida e da propriedade particular67, em detrimento, muitas 

vezes, daquilo que realmente deve ser assegurado (§ 324), qual seja, a substancialidade ética 

da universalidade, fora da qual não é possível aos homens realizarem uma vida ética (§ 258, 

Obs.)68

Dessa forma, Hegel propõe a suprassunção da filosofia política moderna. E, numa 

conexão original entre direito e natureza, pensa a sociabilidade humana – uma natureza ética 

do gênero humano – como um verdadeiro começo e princípio, numa contraposição explícita 

às linhas do Direito Natural moderno, na sua adoção da individualidade como princípio 

supremo da reflexão, que marcará (desastrosamente, diria Hegel) a relação do indivíduo com 

o todo ético-político na modernidade

.  

69

                                                                                                                                                         
absolutizado (Cf. PERINE, M. Democracia e filosofia do agir humano. In: MAC DOWELL, J. A. (Org.).  Saber 
filosófico, história e transcendência. Homenagem ao Pe. Henrique Cláudio de Lima Vaz, SJ, em seu 80° 
aniversário. São Paulo: Loyola, 2002. p. 331.) 
67 LOCKE, no Segundo tratado sobre o governo [São Paulo: Abril cultural, 1973 (Coleção Os pensadores, 
XVIII)], no seu capítulo IX que trata “Dos fins da sociedade política e do governo”, mais especificamente nos 
dois primeiros parágrafos, exemplifica bem tal perspectiva: “Estas circunstâncias [refere-se, especialmente, às 
limitações inerentes ao estado de natureza, que advém da inexistência de “um juiz conhecido e indiferente”] 
obrigam-no [o homem] a abandonar uma condição que, embora livre, está cheia de temores e perigos constantes; 
e não é sem razão que procura de boa vontade juntar-se em sociedade com outros que estão já unidos, ou 
pretendem unir-se, para a mútua conservação da vida, da liberdade e dos bens a que chamo de ‘propriedade’” (§ 
123); “O objetivo grande e principal, portanto, da união dos homens em comunidades, colocando-se eles sob 
governo, é a preservação da propriedade” (§ 124). Confira também o § 85 do cap. VII dessa mesma obra. 
68 Enfaticamente, concluirá Hegel, numa referência à concepção organicista por ele assumida: “O Estado não 
existe para os cidadãos – ao contrário, poder-se-ia dizer que o Estado é o fim e que eles são os seus meios. 
Acontece que a relação meio-fim não funciona aqui. O Estado não é o ideal com que se defrontam os cidadãos, 
mas estes são partes daquele, como membros de um corpo orgânico, em que nenhum membro é o fim e nenhum 
é o meio” (RH, p. 90). Como melhor se constatará no terceiro capítulo, Hegel mostra que indivíduo e Estado são 
fins em si recíprocos, de cuja interrelação resulta a liberdade concreta, na qual convergem a liberdade subjetiva 
do indivíduo e a liberdade objetiva ou racional do Estado. 
69 O indivíduo, na perspectiva hobbesiana – segundo VAZ [Ética e razão moderna. SNF 68 (1981), p. 72], esta 
concepção está na raiz das racionalidades éticas modernas –, experiencia a vida ético-política, o Estado civil, não 
como realização, mas como negação da natureza humana. Trata-se, nesta ótica, de pensar o ético como supressão 
ou abandono do natural. Assim, da situação de ampla liberdade e de igualdade ou de independência recíproca 
(estado de natureza), o sujeito passa à de submissão ou coerção exterior legítima (Estado civil ou de Direito), ou 
seja, a vertente do Direito Natural moderno, inaugurada por Hobbes, pensa o dever (e o direito) como 
exterioridade com relação ao indivíduo. 

. Dá-se aqui um retorno ao Direito Natural antigo: ao 

pensar o ético como natureza, essência ética da espécie, Hegel recorre à filosofia prática de 

Aristóteles, não num mero retorno a ela, numa substituição pura e simples do ponto de vista 



 47 

da modernidade por aquele, mas objetivando produzir uma síntese de ambos os pontos de 

vista70

 No que se refere ao processo de realização histórica da liberdade, que é aqui objeto de 

análise, Hegel colocará mais adiante (§ 258, Ad.) que “não se deve partir da individualidade, 

da consciência de si individual, mas da essência da consciência de si, pois esta essência, tendo 

ou não o homem consciência dela, se realiza como uma força independente, na qual os 

indivíduos são só momentos”. Aos que queiram ver, nesse primeiro momento do Direito 

Abstrato, o ponto de partida “individualista” da Filosofia do Direito, “convém lembrar que o 

princípio do movimento dialético não é, para Hegel, seu fundamento mas, ao contrário, 

deverá ser suprassumido no termo, que lhe confere sua plena inteligibilidade”

. 

71

1.2.2 – Moralidade: a realidade da liberdade na vontade subjetiva 

. Assim, faz-se 

necessário seguir adiante. 

 

 Se a etapa anterior pode ser configurada como o momento do diálogo crítico de Hegel 

com a tradição jusnaturalista, este é o momento da apreciação da moral kantiana. Tem lugar 

agora não mais o império da norma jurídica, mas a reflexão da vontade livre que se faz 

subjetividade. O direito, que é abstrato e formal, e que por isso visa aos homens como 

números iguais, precisa ser completado pela Moralidade, na qual o indivíduo intervém com 

sua consciência e decisão. Este é, enfim, o momento em que “a vontade deixa de ser infinita 

em si para o ser para si (..). Esta reflexão da vontade sobre si e sua identidade que existe para 

si, frente à existência em si imediata e às determinações que nesse âmbito se desenvolvem, 

                                                 
70 BENJAMIM, Cássio Corrêa. Família, sociedade civil e Estado na Filosofia do Direito de Hegel. Educação e 
filosofia. Uberlândia, v. 14, n. 27/28, p. 89-111, jan./jun. e jul./dez. 2000. p. 90: “O que Hegel pretende é, na 
verdade, realizar uma síntese entre o pensamento político antigo e o moderno, ou seja, realizar uma superação, 
conciliando dois momentos distintos, a saber, o modo de pensar a política que parte do todo ( a cidade grega) e 
aquele que parte do múltiplo (os indivíduos no direito natural moderno). Será através de sua noção de Estado que 
Hegel pensa poder realizar tal reconciliação”. 
71 LIMA VAZ, 1999, p. 395. 



 48 

determinam a pessoa como sujeito” (§ 105). A subjetividade é, portanto, a existência do 

conceito (§ 106): o dever ocupa o lugar do direito72

 Nessa etapa, segundo momento “nessa transcrição dialética do processo de realização 

histórica da liberdade”

. 

73, o fundamental é que a vontade se autodetermine, que ela supere “a 

vontade que, em um primeiro momento (Direito Abstrato), existe só para si [arbitrariamente] 

e só em si é idêntica à vontade (...) universal” (§ 106, Obs.), e queira, de fato, o universal, ou 

seja, suprima “esta diferença que a mergulha na sua particularidade [que a faz desejar apenas 

o seu bem particular] e identifique a vontade para si com a existente em si” (§ 106, Obs.). Por 

visar ao universal, ainda que formalmente (§ 108), a esfera da Moralidade é, para Hegel, etapa 

indispensável para a existência do Estado, já que para sua existência é imprescindível que os 

cidadãos reconheçam a validade de regras universais e as queiram74, embora isso não seja o 

suficiente75

É, sem dúvida, essencial ressaltar que a autodeterminação da vontade é a raiz 
do dever. Por seu intermédio, o conhecimento da vontade adquiriu na 

. 

 É precisamente a compreensão da Moralidade como apenas um momento de um 

processo que pede continuidade, que possibilita tanto o reconhecimento da relevância da 

contribuição de Kant (posto que esta é, como aludido acima, uma etapa fundamental) como a 

crítica dirigida a ele por Hegel, uma vez que a Moralidade se restringe ao âmbito subjetivo, 

aquele no qual “o próprio dever constitui a sua essência e o seu universal, e enquanto tal só se 

refere a si no interior de si, não passando de uma universalidade abstrata” (§ 135). Assim, 

sintetiza o próprio Hegel: 

                                                 
72 ROSENFIELD, 1995, p. 110: “Vê-se desde logo que, pela ‘moralidade’, Hegel introduz na sua concepção do 
indivíduo a dimensão de uma liberdade subjetiva que honra o direito de cada um produzir-se como agente 
consciente do seu processo de determinação de si. Trata-se do direito de verificarem todo dado o que o constitui 
verdadeiramente. Sem esse poder de verificação, o indivíduo permaneceria exposto às coerções e à dominação 
de um Estado totalitário, que procuraria impor-se arbitrariamente aos indivíduos”. 
73 LIMA VAZ, op. cit., 396. 
74 ROSENFIELD, op. cit., p. 110: “O indivíduo só se integra reflexivamente na comunidade por intermédio de 
uma vontade moral que aspira subjetivamente à efetivação do universal. Eis precisamente uma das condições de 
um Estado verdadeiramente livre”. 
75 Ibid., p. 110: (é preciso também) “criar as condições que tornem possível uma coincidência efetiva entre a 
finalidade da ação moral e a finalidade da ação política”. 



 49 

filosofia kantiana, pela primeira vez, um fundamento e um ponto de partida 
firmes com o pensamento de sua autonomia infinita (cf. § 133). Porém, na 
mesma medida, o permanecer no mero ponto de vista moral, sem passar ao 
conceito da eticidade76

 A preocupação de Hegel, enfim, ao criticar Kant, é abrir caminho a uma nova 

apreensão da conexão entre as leis morais e a política, ou seja, superar o dualismo entre a 

subjetividade e a objetividade, a interioridade e a exterioridade. Reclama-se aqui por uma 

concretude que emerge da compreensão dos dois momentos até agora vistos, ambos abstratos 

e formais, não como polaridades inconciliáveis, mas como tão-somente “momentos do 

conceito, que se revela como sua unidade” (§ 141, Obs.). A Eticidade (Sittlichkeit), unidade 

do bem subjetivo e do bem objetivo existente em si e para si, na qual se produz a 

reconciliação de acordo com o conceito, se afirma como o momento em que a vontade, já não 

mais na sua forma subjetiva, carente de objetividade, alcança como conteúdo seu próprio 

conceito, ou seja, a liberdade (§ 141, Ad.). Esta experiência da liberdade, que se torna mundo 

existente (§ 142), está no âmbito do indivíduo, que se configura não meramente como pessoa 

(indivíduo portador de direitos) ou como sujeito (indivíduo que se autodetermina livremente 

, converte aquele mérito em um vazio formalismo e a 
ciência moral em uma retórica acerca do dever pelo dever mesmo. Desde 
este ponto de vista, não é possível nenhuma doutrina imanente do dever (§ 
135, Obs.). 

 

                                                 
76 Há uma sutileza em Hegel que se deve considerar, afim de não incorrer no equívoco de concluir que há uma 
oposição entre as teses da Fenomenologia do Espírito e as da Filosofia do Direito. É fundamental, no estudo da 
obra hegeliana, estar atento ao plano em que o filósofo está refletindo: se se encontra no plano da experiência da 
consciência (ou no âmbito da Antropologia Filosófica), próprio da obra de Iena, a ordem de abordagem segue do 
espírito verdadeiro ao espírito certo de si mesmo, da eticidade à moralidade; se se situa no plano da objetividade 
(ou no âmbito da Filosofia social e política), que é o da obra de Berlim, essa ordem se inverte. Essa questão é 
analisada por HYPPOLITE [Gênese e estrutura da Fenomenologia do Espírito de Hegel. Trad. Sílvio Rosa 
Filho. Prefácio de Bento Prado Jr. São Paulo: Discurso Editorial, 1999. p. 351-355] que, alinhando-se à 
perspectiva de interpretação de Martin Büsse [Hegels Phänomenologie die Geistes und der Staat, Berlim, 1931], 
também acredita que “as diferenças entre as duas obras deriva sobretudo de uma diferença de ponto de vista” (p. 
351). Ao que ele esclarece: a Fenomenologia e a Enciclopédia são ambas apresentações do espírito absoluto, 
porém diferentes. O que a segunda apresenta como o desenvolvimento em si e para si do conceito, a primeira o 
apresenta como uma tomada de consciência do conceito. Acrescenta o comentador: “Na Filosofia do direito, que 
é um momento do sistema, cada articulação se apresenta no elemento absoluto; ali, a oposição entre a essência e 
o saber já não tem lugar, e a tomada de consciência característica da Fenomenologia não é mais o motor da 
dialética. O Direito abstrato, a Moralidade, o Estado são simultameamente conteúdo e forma, essência objetiva e 
saber de si. Mas não ocorre o mesmo na Fenomenologia, que apresenta todos os momentos do conceito segundo 
a oposição interna, aquela entre o em-si e o para-si, a essência e o saber. Assim, todos os momentos do espírito 
se apresentam na Fenomenologia, mas em uma ordem diferente, a ordem de sua emergência em relação ao saber 
que o espírito toma de si mesmo, ou à tomada de consciência” (p. 352). 
 



 50 

em sua subjetividade), mas, sem deixar (e exatamente por não deixar) de ser tudo isso, se 

descobre como membro (Mitglied) de uma comunidade77

 Esta é a terceira das três etapas do itinerário dialético descrito por Hegel, e representa 

a plena realização do Espírito objetivo. Trata-se da síntese dos dois momentos anteriores, 

arremate de um processo de negação-conservação-superação; numa palavra, suprassunção 

(Aufhebung) do Direito Abstrato e da Moralidade que, vistos desde tal perspectiva, encontram 

a sua verdade como partes de um Todo, Todo este que existe nas partes

.   

 

1.2.3 – Eticidade: a experiência da liberdade que se torna mundo existente    

78

Insiste-se aqui na já reclamada necessidade de determinação objetiva para que uma 

subjetividade indeterminada alcance realização efetiva. E, visto que a moralidade subjetiva 

nada determina (§ 134)

. A Eticidade 

(Sittlichkeit) é, portanto, o coroamento e o fim de toda a Filosofia do Direito. Fim que, dito 

hegelianamente, é a verdade do começo, pressuposto, razão e verdadeira explicação de tudo o 

que antecede. 

 Introduzindo esta parte da sua obra, assim define Hegel este conceito, central em sua 

filosofia ético-política: 

A eticidade é a idéia da liberdade como bem vivente que tem na 
autoconsciência seu saber, seu querer e, por meio de seu agir, sua 
efetividade; agir que tem, por sua vez, no ser ético seu fundamento em si e 
para si. É o conceito da liberdade convertido em mundo existente e natureza 
da consciência de si (§ 142). 

 

79

                                                 
77 ROSENFIELD, D. Introdução ao pensamento político de Hegel. São Paulo: Ática, 1993 (Série Fundamentos, 
n. 96). p. 47: “... a posição do cidadão é a de ser o resultado propriamente político deste processo. Ou seja, o 
cidadão é a figura na qual se perfazem e se realizam todas as anteriores, de tal modo que elas se concretizam 
nele. Isso significa que a ausência de qualquer uma dessas figurações terminará por comprometer o seu próprio 
produto, resultando uma cidadania incompleta, uma cidadania capenga”. 
78 FdD, § 143: “Posto que esta unidade do conceito da vontade e de sua existência na vontade particular é um 
saber, apresenta-se ainda a consciência da diferença destes momentos da idéia, porém de modo tal que agora 
cada um deles é a totalidade da idéia e a tem como seu fundamento e conteúdo”. 

, será então pela eticidade – que articula direito e moral, moral e 

79 Na adição a esse parágrafo, Hegel faz referência a uma passagem do evangelho de Lucas (Lc 10, 25-37), que 
fala de um doutor da lei que pergunta a Jesus sobre o que fazer para herdar a vida eterna. Jesus devolve a questão 
para o legista, cuja resposta, apesar de estar teologicamente correta, carecia de incidência política, como sugere 



 51 

política – que se situa, para além das opiniões subjetivas e dos caprichos pessoais, no nível 

das instituições e leis existentes em si e para si, que se efetivará a substancialidade da 

verdadeira liberdade ou, em outros termos, se terá a concretização ética do bem abstrato, 

determinado pela moralidade (§ 144). É preciso, na compreensão de Hegel, realizar a conexão 

entre a idéia do bem80

 Apesar de Hegel afirmar que, para o sujeito, a substância ética, suas leis e forças, 

constituem, por uma parte, uma autoridade absoluta (§ 146), mas por outra, tais leis e 

instituições não são algo de estranho ao sujeito, pois são a sua própria essência (§ 147), paira 

no ar, como deixa entrever o próprio Hegel, a seguinte questão, aqui na formulação de Thadeu 

Weber

 e um contexto socializado, dentro de determinadas estruturas sociais, 

garantindo assim o sentido de tal idéia, mediante a inclusão do bem não só no agir da vontade 

subjetiva, mas sobretudo no âmbito da intersubjetividade das relações sociais. Dessa forma, 

colocam-se as condições para que a vontade subjetiva não só queira o bem comum – tendo, 

para isso, que abrir mão das determinações de seu querer –, mas também o realize no mundo. 

Como coloca o § 145, a liberdade concreta ou a vontade que existe em si e para si tem nos 

indivíduos, estes dotados de uma vontade subjetiva, seu lugar de manifestação; estes, por sua 

vez, como membros atuantes numa comunidade (§ 147), devem nela, em interação com os 

demais, ter sua liberdade consubstanciada. 

81

O dever que obriga só pode aparecer como uma limitação frente à 
subjetividade indeterminada ou liberdade abstrata, e frente à vontade natural 
ou à vontade moral que determina por seu livre-arbítrio seu bem 
indeterminado. Porém, o que na realidade o indivíduo encontra no dever é 
sua liberdade, seja, por um lado, da dependência em que está no impulso 
meramente natural e da opressão em que se encontra como subjetividade 
particular submetida à reflexão moral do dever-ser e do possível; seja, por 
outro lado, da subjetividade indeterminada que não alcança a existência e a 

: “Não trará isso, como conseqüência, uma limitação da liberdade pessoal?” A tal 

objeção responderá o filósofo no § 149: 

                                                                                                                                                         
a  conhecida parábola do bom samaritano, narrada por Jesus. Hegel faz referência a tal passagem dentro do 
contexto da crítica à moralidade kantiana. 
80 A Idéia do bem é amplamente analisada na seção III da segunda parte da Filosofia do Direito, §§ 129-140. 
81 WEBER, 1993, p. 97. 



 52 

determinação objetiva do agir e permanece em si mesma carente de 
realidade. No dever, o indivíduo liberta-se e alcança a liberdade 
substancial82

 Convencido de que “não há realização plena de liberdade como subjetividade em si 

mesma, pois viver é conviver”

. 

 

83, Hegel, que faz da sua filosofia “um discurso da unificação, 

em que o limite, a norma, o dever e o ideal nunca podem ser considerados  desde a 

perspectiva da cisão”84

 Ao precisar ainda mais o que concebe por eticidade, Hegel refere-se a ela como a um 

tipo de comportamento moral ou disposição ética que – diferentemente da moral subjetiva, 

que desemboca no discurso de um virtuosismo abstrato e indeterminado que se dirige ao 

indivíduo entendido como arbítrio ou capricho subjetivo (§ 150, Obs.) – se encarna nas 

estruturas, hábitos e costumes de uma determinada sociedade. Assim, Hegel chega à definição 

de eticidade (Sittlichkeit) como aquilo que, “enquanto modo de atuar universal dos indivíduos, 

aparece como costume” (§ 151)

, busca a mediação entre o ser-negativo da individualidade e a 

positividade do todo ético, cabendo, porém, a este último o primado ontológica e 

politicamente, até porque sendo sempre membro de uma comunidade, de um povo, o 

indivíduo, que desde a sua raiz é constituído mediante o ato da intersubjetividade radical, só 

se estabelece como tal a partir do pano de fundo da substância ética a ele preexistente. 

85

                                                 
82 Na adição a esse parágrafo, Hegel reforça sua posição com uma colocação por demais interessante: “Quando 
os homens expressam que querem ser livres, inicialmente só querem dizer que querem ser abstratamente livres, e 
toda determinação e estruturação no Estado [comunidade ética] aparece como uma limitação para essa liberdade. 
O dever não é, portanto, limitação da liberdade, mas unicamente de sua abstração, quer dizer, da falta de 
liberdade”. 
83 WEBER, op. cit., p. 98. 
84 OTERO, I. I. Hegel o la rebelion contra el limite. Zaragoza: Universid, Prensas Universitarias, 1990. p. 66. 
85 LEFEBVRE & MACHEREY. Hegel e a sociedade. Trad. Thereza Christina Ferreira Stummer e Lygia Araujo 
Watanabe. São Paulo: Discurso Editorial, 1999. p. 21: (O termo Sittlichkeit) “é formado a partir do substantivo 
Sitte (no plural, Sitten), que também origina o adjetivo sittlich. Sitte significa o costume, os costumes, no sentido 
de um habitus de vida coletiva que reúne os indivíduos em seu comum pertencimento a um mesmo sistema de 
existência e de representação. Nesse sentido, Sittlichkeit designa aquilo que ‘entrou para os costumes’”. 

, manifestando-se como um hábito (de vida coletiva) que 

impregna o comportamento dos indivíduos, convertendo-se “em uma segunda natureza que 

ocupa o lugar da primeira vontade meramente natural” (§ 151). 



 53 

 A partir dessa distinção entre uma primeira natureza (como “vontade meramente 

natural”) e uma segunda natureza (onde “o ético aparece como costume”), Hegel esclarece o 

significado do que está dizendo: trata-se da negação-elevação, em que o espiritual substitui o 

natural, o substancial o acidental, o necessário o contingente, chegando à concretização e 

determinação da liberdade do homem numa comunidade ética86, possibilitada por um 

processo educativo, posto que “a pedagogia é a arte de fazer éticos aos homens” (§ 151, 

Ad.)87

 Sobre o acima colocado, porém, cabem as seguintes considerações, também estas 

ponderadas por Hegel: sendo o ético a efetivação (concretização) da idéia da liberdade, na 

forma de organização social, e ciente de que a “determinação subjetiva da liberdade tem seu 

cumprimento no fato de que (os indivíduos) pertencem a uma realidade ética, pois a certeza 

de sua liberdade tem sua verdade nessa objetividade” (§ 153), é questionável, se se objetiva 

educar eticamente aos indivíduos, uma pedagogia que opte por afastar os educandos do 

convívio social presente, uma vez que “o indivíduo só alcança seu direito ao ser cidadão de 

um bom Estado” (§ 153, Ad.), posto que na substancialidade ética (eticidade) está contida a 

vontade particular (subjetividade), sendo essa (particularidade) o modo fenomênico exterior 

de existir do ético (§ 154). Assim, Hegel faz de Rousseau

. 

88

                                                 
86 Cf. WEBER, 1993, p. 99. 
87 Nas palavras do próprio Hegel, no adendo ao § 151: “Assim como a natureza tem suas leis, e os animais, as 
árvores e o sol cumprem com as suas, assim o costume é o que corresponde ao espírito de liberdade. O costume é 
o que o direito e a moral ainda não são: espírito. No direito, a particularidade não é ainda a particularidade do 
conceito, mas somente a da vontade natural. Igualmente, do ponto de vista da moralidade, a autoconsciência não 
é ainda consciência espiritual. (...) Do ponto de vista ético, ao contrário, a vontade existe como vontade do 
espírito e tem um conteúdo substancial que lhe corresponde. A pedagogia é a arte de fazer éticos aos homens; 
considera o homem como natural e mostra-lhe o caminho para renascer, para converter sua primeira natureza em 
uma segunda natureza espiritual, de tal maneira que o espírito se converta em um hábito”. 
88 Jean-Jacques Rousseau (1712 – 1778), partindo da compreensão de que o homem por natureza é bom 
(Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens). In: ______. O contrato social e 
outros escritos. Introdução e tradução de Rolando Roque da Silva. São Paulo: Cultrix, s.d.], estabelece no Emílio 
[ou da educação. Trad. Sérgio Milliet. São Paulo: Editora Bertrand Brasil, 1992] as condições pelas quais, 
segundo ele, o indivíduo poderá retornar à sua condição natural. Assim, defende uma educação conforme a 
natureza, isto é, uma educação que busque a espontaneidade original, que forme um homem que age por 
impulsos naturais, afirmando-se como dono de si mesmo. Para tal, ele propõe uma pedagogia negativa, ou seja, 
uma educação não-intencional, não-dirigida, submissa ao livre exercício das intenções infantis em sua evolução 
natural. Destaca-se, nessa proposta, a importância do desenvolvimento da personalidade individual do aluno. Em  

 o alvo direto de sua crítica: 



 54 

Os intentos pedagógicos de subtrair aos homens da vida universal presente e 
educá-los no campo (Rousseau, no Emílio) tem sido vãos porque não podem 
lograr que cheguem a resultar-lhes apenas as leis do mundo. Ainda que a 
educação da juventude deva se dar no isolamento, não há por isso que crer 
que os ventos do espírito e do mundo não haverão de chegar finalmente a 
este isolamento, nem que seu poder seja tão débil a ponto de não apoderar-se 
destas partes afastadas (§ 153, Ad.). 

 
 Dessa compreensão da realização da liberdade como coletividade, decorrem algumas 

implicações, dirá Hegel, notadamente a mútua restrição de direitos e deveres, condição de 

possibilidade da conciliação entre vontade subjetiva e vontade coletiva: “nesta identidade da 

vontade universal e particular coincidem, portanto, o dever e o direito; por meio do ético, o 

homem tem direitos na medida em que tem deveres e deveres na medida em que tem direitos” 

(§ 155). 

 Na adição ao parágrafo acima referido, considerando que só o homem livre pode ter 

direitos, Hegel lembra que “se todos os direitos estiverem de um lado e todos os deveres de 

outro, a totalidade se dissolveria”; em outros termos, seria impossível manter a universalidade 

da liberdade. Conclui-se, então, que a eticidade se funda no ethos, no hábito ético de uma 

coletividade como unidade da vontade universal e da vontade particular, do direito e do dever. 

 Tendo situado o conceito de eticidade, põe-se agora a tarefa de apresentá-lo em seu 

processo de objetivação de si mesmo, que se dá na sucessão dialética de seus três momentos 

(§ 157), a saber, a família ou a vida ética em sua imediatidade; a sociedade civil, que 

representa a cisão e particularização da vida ética pelo conflito dos interesses na satisfação 

das necessidades; e o Estado, universalidade concreta ou a liberdade particular suprassumida 

dialeticamente como liberdade universal e objetiva. 

                                                                                                                                                         
síntese, essa teoria pedagógica, assentada no otimismo exagerado da ação da natureza, que se reflete, por sua 
vez, na tese do reduzido papel do preceptor (cuja tarefa consiste em nada fazer, mas deixar que a criança 
espontaneamente seja), manifesta seu caráter a-histórico, irreal, bem como sua perspectiva individualista, uma 
vez que, desconsiderando a íntima interelação educação-sociedade, refere-se a um aluno separado da sociedade, 
concebendo-o não como um sujeito social, mas tão-somente como um eu-empírico atomizado. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO II 

 

 

 



2 A SOCIEDADE 

 

 

 

 Sendo a eticidade (Sittlichkeit) esse processo no qual se sucedem dialeticamente os 

três momentos a pouco referidos, convém situar a família, mesmo que rapidamente e tão-

somente à guisa de introdução imediata à abordagem a Sociedade Civil em Hegel, alvo 

prioritário desse capítulo. 

 Como ventilado anteriormente, a família representa o espírito ético em sua 

imediatidade (§ 157) e, enquanto substancialidade imediata do espírito, ela se determina pelo 

amor (§ 158), este significando aqui a “consciência de minha unidade com outro, de maneira 

tal que não estou para mim isolado, mas que alcanço minha autoconsciência ao abandonar 

meu ser para si e saber-me como unidade minha com o outro e como unidade do outro 

comigo” (§ 158, Ad.). Dessa forma, a eticidade na sua imediatidade ou na forma do natural, 

posto que o amor é sentimento, se coloca como o momento de emergência da consciência de 

si da própria individualidade, não como pessoa para si, mas como membro (§ 158), iniciando 

o indivíduo, dessa forma, o seu percurso na comunidade1

 A família, enquanto essa unidade orgânica dentro da qual se constitui a vida particular 

dos indivíduos, resulta do livre consentimento de duas pessoas que optam por, nessa unidade, 

. 

                                                 
1 Para a compreensão do que venha a ser sociedade civil em Hegel, é mister observar que, a partir da definição 
apresentada neste § 158, perde o conceito de família o seu caráter originariamente econômico, sendo este 
substituído por aquele sentimento moderno, o qual, baseado inteiramente em relações e sentimentos privados 
[perspectiva exaltada, por exemplo, na novela Nouvelle Héloise, de Rousseau, publicada em 1762], começa a 
formar-se no final do século XVIII. Manfred RIEDEL [Dialettica nelle istituzioni. Sulla struttura storica e 
sistematica della Filosofia del Diritto di Hegel. In: CHIEREGHIN, F. (Org.).  Filosofia e società in Hegel. 
Trento, Quaderni di Verifiche 2, 1977. p. 35-60] comenta que é o conceito moderno de família que é articulado 
por Hegel, consciente que está das transformações que a posição fundamental da sociedade civil no sistema da 
Filosofia do Direito prepara para a figura tradicional da economia. Nas condições do processo econômico de’ 
reprodução da sociedade moderna, o indivíduo é extraído dos limites da “casa” e torna-se “filho da sociedade 
civil”, conforme declara Hegel no § 238: A sociedade civil - enquanto esta assume a função da economia – 
“substitui a natureza inorgânica externa e a terra paterna [o patrimônio], na qual o indivíduo obtinha a sua 
subsistência, pela sua própria, e submete a família inteira à sua dependência, à acidentalidade”.  



 57 

abandonar (superar) a inclinação a se colocarem enquanto pessoas infinitamente 

particularizadas (§ 162)2. O casamento, assim concebido, é muito mais do que uma mera 

relação entre sexos ou uma pura relação contratual (§ 163)3

Estes, que são em si seres livres, e cuja vida é só a existência imediata desta liberdade 

– e como tal não pertencem, como coisas, nem a seus pais nem a nenhum outro (§ 175) –, têm 

direito a uma educação (§ 174) que os afirme enquanto tais, seres vocacionados à plena 

liberdade, despertando neles o desejo de ser para além da imediatidade natural em que 

originariamente se encontram, capacitando-os para a ruptura com a família (§ 175), o que 

levará, conseqüentemente, à dissolução desta (§ 177)

. Trata-se, verdadeiramente, de 

uma realização espiritual (§ 164) ou, melhor dizendo, do primeiro passo no caminho da 

eticidade (§ 165). A família que, na figura de seu conceito imediato, se realiza como 

matrimônio (§ 160), tem sua realidade exterior em uma propriedade, que constituirá – desde 

que sob a forma de um patrimônio – a existência de sua personalidade substancial (§ 169), 

que, por fim, se colocará como autêntica unidade e ganhará plena objetividade com os filhos 

(§ 173).  

4

 Assim, considerando que a família “não é uma forma social parada, curvada e fechada 

sobre si mesma, mas desenvolve-se a partir de suas próprias contradições até o momento de 

sua dissolução”

, sendo essa necessária, uma vez que a 

superação desse momento natural da eticidade é condição para a efetivação da liberdade. 

5

                                                 
2 Completa, Hegel, o § 162, afirmando: “Isto, que desde certo aspecto é uma autolimitação, é, não obstante, uma 
libertação, pois nessa unidade se alcança a autoconsciência substancial”. 
3 Reportando ao § 75, Hegel, no § 163, reafirma “que o matrimônio não tem como fundamento essencial uma 
relação contratual; com efeito, consiste precisamente em sair do ponto de vista do contrato, do ponto de vista da 
personalidade independente em sua individualidade, para superá-lo”. 
4 Segundo Hegel, a dissolução da família pode ser ética ou natural. Ética, quando “os filhos, educados para a 
personalidade livre, sejam reconhecidos em sua maioridade como pessoas jurídicas, capazes de ter sua 
propriedade livre e de constituir sua família, os filhos como chefes e as filhas como esposas” (§ 177). Natural, 
pois “pela morte dos pais, especialmente do marido, tem como conseqüência, em relação ao patrimônio, a 
herança” (§ 178). 
5 LEFEBVRE & MACHEREY, 1999, p. 25. 

 – ou, como dirá Hegel numa referência à necessidade lógica do próprio 

conceito que pede realização, “dito de outra maneira, os momentos ligados na unidade da 



 58 

família, enquanto esta é a idéia ética tal como se encontra ainda em seu conceito, devem ser 

separados dele para que alcancem uma realidade independente” (§ 181) –, põem-se as 

condições para a constituição do “mundo fenomênico do ético, a sociedade civil”, que toma o 

lugar anteriormente ocupado pela família no desenvolvimento das formas sucessivas da 

eticidade (Sittlichkeit), momento ou “estágio da diferença” (§ 181), como enfatiza a adição do 

parágrafo seguinte (§ 182): “A sociedade civil é a diferença que aparece entre a família e o 

Estado, ainda que sua formação seja posterior à do Estado. Com efeito, por ser a diferença, 

supõe o Estado, que ela necessita ter ante si como algo independente para existir”6

 Feitas essas breves colocações, cumpre agora deter ao que realmente é prioridade neste 

capítulo, tendo em vista situar a sociedade civil no contexto mais amplo da Filosofia do 

Direito. A abordagem que se segue, visando desenvolver algumas considerações pontuais 

para uma melhor compreensão do processo que se dá nessa etapa, subdivide-se em quatro 

tópicos: o primeiro, de caráter introdutório, além de ressaltar a importância dessa etapa como 

momento essencial na estrutura da Filosofia do Direito, posto que a busca de um novo 

fundamento universal para o Direito passa, necessariamente, pela consideração do momento 

da singularidade do indivíduo, expõe – ao apresentar os princípios a partir dos quais ela se 

constitui e a categoria (da exterioridade) que comanda todo o seu funcionamento – a 

contradição da sociedade civil, revelando não ser esta, como a família, a forma 

completamente desenvolvida ou efetiva da Sittlichkeit; o segundo aborda a mecânica da 

.  

                                                 
6 Sobre a justificação da anterioridade histórica do Estado – que reflete a compreensão hegeliana de que “não se 
pode separar a efetuação histórica da vida econômica em geral das formas políticas que ela se dá e que a 
organizam” (p. 165), bem como a sua não-coincidência com o caminho da anterioridade lógica, visto que esta 
“pressupõe um processo de mediação que é uma espécie de purificação do movimento histórico (...) [enquanto 
aquela] supõe um processo de mediação que não realizou ainda o seu movimento de interiorização em si, pois 
ela não se produziu ainda como figura” (p. 166) –, sugere-se conferir a clara e objetiva explicação sintetizada por 
ROSENFIELD, 1995, p. 165-167. É pertinente também lembrar que Hegel, na introdução de sua Filosofia do 
Direito, já havia sinalizado para o hiato entre a apresentação racional da idéia, da Sittlichkeit, e a sua 
apresentação empírica ou histórica: “Em sentido especulativo, o modo de existência de um conceito e sua 
determinação são um e o mesmo. Há que assinalar, porém, que os momentos que tem como resultado uma forma 
ulteriormente determinada, a precedem como determinações do conceito no desenvolvimento científico da idéia, 
mas não como configurações no desenvolvimento temporal” (§ 32, Obs.). 
 



 59 

ordem econômica, onde se analisa a racionalidade inerente ao sistema das necessidades, 

constatando especialmente a sua incapacidade  de promover uma identidade verdadeiramente 

ética, cujo fundamento é a liberdade;  o terceiro aponta para a exigência da igualdade entre 

todos os homens, fazendo perceber, na sociedade civil, indícios do universal, posto que já há 

nesta, mediante o exercício da jurisdição, a tentativa de controlar o impulso cego e egoísta dos 

indivíduos em direção aos bens particulares. Porém, num contexto marcado pela contradição 

entre vontade moral e atividade econômica e, portanto, de subordinação das relações sociais à 

lógica do privado, o direito é aqui tão-somente uma igualdade abstrata, e a reconciliação entre 

o particular e o universal é uma realidade precaríssima; o quarto e último tópico desse 

processo de reflexão em direção à sociedade política explicita a ênfase na objetividade do 

ético e a centralidade das instituições político-sociais, marcas características do pensamento 

hegeliano, compreendendo que a administração anuncia sua interiorização no Estado por meio 

da corporação, tratando-se esta de uma determinação de emergência daquele. Ao compreender 

aqui a superação da miséria como questão político-social, rompe-se com a perspectiva liberal 

e adentra-se – segundo a abordagem hegeliana – no horizonte do Estado ético. 

 

 

2.1  A contradição da sociedade civil 

 

É com o parágrafo § 182 que Hegel introduz a seção sobre a sociedade civil, que tem 

como um dos seus princípios “a pessoa concreta que é para si mesma um fim particular, 

enquanto totalidade de necessidades [bedürfnisse] e conjunção de necessidade 

[Nortwendigkeit]7

                                                 
7 Segundo a nota 52 da edição espanhola da FdD, p. 275, “o alemão dispõe de dois termos para expressar dois 
conceitos que, em nosso idioma, reúnem-se na palavra ‘necessidade’: Notwendogkeit (necessidade lógica, 
impossibilidade de que seja de outro modo) e Bedürfnis (aquilo de que não se pode prescindir, como por 
exemplo, ‘necessidades’ vitais, etc.)”. 

 natural e vontade arbitrária” (§ 182). É imprescindível, para melhor 



 60 

compreensão do processo vivenciado nessa etapa, que se façam aqui algumas considerações 

pontuais, que nortearão uma leitura quiçá mais proveitosa de todo o desenvolvimento que se 

segue. 

 Ao situá-la como o momento da diferença, Hegel atribui à sociedade civil ou ao 

Estado do entendimento (§ 183)8 “a natureza de momento essencial na estrutura da Filosofia 

do Direito, ou da Filosofia do Espírito objetivo da Enciclopédia. Ele é o momento mediador, 

ao nível da vida ética concreta (Sittlichkeit), entre a sociedade familiar e o Estado”9

 Considerando que, na dialética da sociedade civil, o que se dá é um entrelaçamento de 

relações entre pessoas privadas – relações que nascem da necessidade e do trabalho e se 

reproduzem continuamente na sua eficácia – , Manfred Riedel faz ver que a sociedade, no 

sentido moderno da palavra, ou seja, como sociedade civil, “entra no centro da Filosofia do 

direito de Hegel e da sua teoria política, e nesta posição desfaz as categorias tradicionais da 

política clássica e do direito natural moderno”

. 

10. Em síntese, o que ele enfatiza é que o 

momento da sociedade civil, na Filosofia do Direito, trata-se de um diálogo crítico de Hegel 

com a tradição, tanto da que reporta à filosofia prática aristotélica como da que se refere à 

moderna doutrina do Direito Natural, que se constitui a partir do século XVII11

                                                 
8 No percurso desse processo de desenvolvimento das formas da sociabilidade, descrito na Filosofia do Direito, a 
sociedade civil corresponde, segundo Hegel, ao momento da cisão, da divisão ou ainda da reflexão (no sentido 
de desdobramento). Assim, para compreender o motivo pelo qual Hegel caracteriza a sociedade civil, no final do 
§ 183, como o Estado do entendimento e não da razão, é pertinente recordar que, como coloca o § 32 do Prefácio 
da Fenomenologia do Espírito, “a atividade do dividir é a força e o trabalho do entendimento, a força maior e 
mais maravilhosa, ou melhor: a potência absoluta”. Sendo, então, o entendimento essa faculdade negativa por 
excelência, essa inteligência que diferencia (e separa) por análise tudo o que antes se apresentava imediatamente 
como unido, verifica-se, conforme se constata na passagem da Filosofia do Direito acima referida, que “o que é 
aqui analisado é a totalidade natural da família; ela é decomposta em seus elementos, que são os indivíduos; 
estes são então isolados uns dos outros, quando anteriormente estavam confundidos, ou fundidos na comunidade 
afetiva e instintiva que realizava de imediato a coesão de seus interesses particulares” (LEFEBVRE & 
MACHEREY, op. cit., p. 26-27). 
9 LIMA VAZ. Escritos de filosofia II. Ética e cultura. São Paulo: Loyola, 1988 (Coleção Filosofia, n. 8). p. 169. 
10 RIEDEL, 1977, p. 52. 

. 

11 VAZ [Síntese Nova fase. Belo Horizonte, v. III, n. 6, p. 112-116, jan./mar. 1976.] na sua recensão sobre a obra 
Estudos sobre a Filosofia do Direito, de Manfred RIEDEL (na sua tradução italiana Hegel fra Tradizione e 
Rivoluzione. Tr. e intr. A cura di Enzo Tota, Laterza, Bari, 1975. 159 p.), observa, como faz entrever a própria 
mudança de título na versão italiana, que a tese fundamental de Riedel é a seguinte: “Hegel, na sua aparente 
fidelidade à filosofia política clássica, de cunho aristotélico, opera, de fato, uma ruptura com a tradição, na 
medida em que tenta integrar, na Filosofia do Direito que se propõe constituir, as novas realidades econômicas, 
sociais e políticas da época de transformações revolucionárias em que vivia” (p. 112). Nesse sentido, alude Lima 



 61 

 Sendo a sociedade civil a esfera dos interesses “onde predomina a atividade produtiva 

ou a poíesis que, como momento mediador, vem assim a ocupar o terreno da antiga praxis”12, 

pode-se afirmar, por conseguinte, que “o capítulo sobre a ‘sociedade civil’ seria aquele em 

que Hegel leva a cabo a integração da moderna economia política e do nascente mundo 

burguês no seu Sistema”13, apresentando-se, dessa forma, como o pensador “que primeiro 

tomou a própria modernidade sócio-político-econômica e integrou num discurso filosófico, 

com o fito de problematizá-la”14

 Dessa forma, Hegel vai assumir aquele que será “o desafio maior lançado diante da 

reflexão ética e política da modernidade”

. 

15: a busca de um novo fundamento universal para o 

Direito, no qual dever-se-á considerar, doravante, “o momento da singularidade do indivíduo 

pensada como momento da consciência-de-si singular ou como momento da ‘personalidade 

independente, infinita em-si’ que, de acordo com a leitura hegeliana da história espiritual do 

Ocidente16, resulta do Cristianismo, do Direito Romano e da filosofia moderna”17

 Ainda no § 182, há outro aspecto significativo a se considerar: ele expõe a contradição 

da sociedade civil, revelando não ser esta, assim como a família, a forma completamente 

desenvolvida ou efetiva da Sittlichkeit. Afirma a segunda parte do referido parágrafo: “Porém, 

a pessoa particular está essencialmente em relação com outra particularidade, de maneira tal 

. 

                                                                                                                                                         
Vaz – numa referência aos capítulos “Espírito objetivo e filosofia prática”, p. 5-33 e “O conceito de ‘sociedade 
civil’ e sua origem histórica”, p. 123-151 do livro acima indicado –, “Riedel pode falar de uma ‘revolução 
copernicana’ da filosofia prática operada por Hegel” (p. 114). 
12 Ibid., p. 114. 
13 Ibid., p. 114. 
14 MORAES, A. Consciência e liberdade. Uma abordagem à fenomenologia da consciência moderna de 
cidadania civil em Hegel. Tese de mestrado (UFPE), 1992, p. 70. 
15 VAZ, 1988, p. 169. Nessa mesma página, na nota 110, Pe. Vaz comenta: “Foi justamente meditando sobre as 
condições modernas do trabalho e da produção, através do estudo dos economistas ingleses que Hegel renunciou 
à ‘bela’ unidade ética da pólis antiga, que seduzira seus anos de juventude. A partir dos anos do professorado em 
Iena (1801-1806), a noção de ‘sociedade civil’ começou a adquirir importância a seus olhos, e levantou-se o 
problema da sua integração na totalidade ética do Estado”. 
16 Refere-se, aqui, ao § 185, Obs.: “O princípio da personalidade independente e em si mesma infinita do 
indivíduo, da liberdade subjetiva, que interiormente surgiu com a religião cristã e exteriormente – e portanto 
ligada com a universalidade abstrata – com o mundo romano, não alcança seu direito naquela forma somente 
substancial do espírito real. Este princípio é historicamente posterior ao mundo grego, e a reflexão filosófica que 
alcança esta profundidade é também posterior à idéia substancial da filosofia grega”. 
17 VAZ, op. cit., p. 170. 
 



 62 

que somente se faz valer e se satisfaz por meio da outra e é, ao mesmo tempo, só pela 

mediação da forma da universalidade, que é o outro princípio”. 

 Na primeira parte do parágrafo, anteriormente citada, manifesta-se o princípio da 

particularidade, a partir do qual a sociedade civil se constitui: “a pessoa concreta que é para si 

mesma um fim particular”, que se define como “totalidade de necessidades”. Trata-se aqui do 

indivíduo que, centrando-se unicamente em si mesmo, vê a todos os demais como um nada 

para ele (§ 182, Ad.). É o sujeito econômico, o proprietário particular, cuja posse exclusiva 

faz dele um membro da sociedade civil18

 O que se verifica aqui, no âmbito da sociedade civil – e, conseqüentemente, com todas 

as limitações a ele inerentes –, é  que se está diante de uma das expressões setoriais daquilo 

. Porém, como constata Hegel, nessa segunda parte 

do parágrafo, reiterada na sua adição, “sem relação com os demais não se pode alcançar seus 

fins; os outros são, portanto, meios para o fim de um indivíduo particular”: não há 

particularidade sem a mediação da universalidade, uma vez que, somente tornando-se 

membro de uma coletividade, o indivíduo consegue satisfazer o seu próprio interesse. Esse, o 

segundo princípio: a exigência da associação.  

                                                 
18 A distinção entre sujeito econômico – o homem privado, membro da sociedade civil – e sujeito político – o 
homem público (cidadão político) a serviço do Estado – é característica do mundo moderno, não sendo 
conhecida na Antigüidade. Para se fazer entender, na explicação dessa cisão, “Hegel faz referência à língua 
francesa, que distingue nitidamente o ‘cidadão’ do ‘burguês’ [Hegel escreve: der Bürger als Bourgeois]. Na 
sociedade civil, os indivíduos, todos os indivíduos, existem como burgueses, e não como cidadãos” 
(LEFEBVRE & MACHEREY, 1999, p. 31). É pertinente enfatizar, no conjunto das reflexões que se 
desenvolvem neste texto, que “os sujeitos econômicos não são somente agentes cegos de um processo que os 
inclua e os arraste mecanicamente em seu movimento: enquanto a família (...) [é] movida pelo sentimento e pelo 
instinto, a sociedade civil caminha movida pela representação ou pela opinião. O vínculo de egoísmo altruísta 
(...) que os indivíduos estabelecem entre si, neste contexto, supõe seu consentimento (...). Há, portanto, espaço na 
sociedade civil e no comportamento de seus membros para uma consciência: mas essa consciência é apenas a da 
reflexão, do “reflexo”; é uma consciência incompleta e alienada, para a qual a idéia do universal permanece 
exterior...” (Ibid., p. 33). Jean-Pierre LEFEBVRE (In: HEGEL. A sociedade civil burguesa. Trad. José 
Saramago. Lisboa: Editorial Estampa, 1979. p. 75, nota 1) assinala “que esta precisão de Bürger por bourgeois 
(burguês) não data de 1820, mas dos primeiros trabalhos de Hegel sobre o Estado e a sociedade”. Desde O 
sistema da vida ética de 1802-03 (Cf. a tradução das Edições 70, 1991, p. 65) até a Filosofia do Direito (vide § 
190, Obs.), passando pela Filosofia Real de 1805-06, Hegel explica essa diferença. Assim a expressa o filósofo 
nessa última obra acima citada (Cf. a tradução espanhola – Madrid: Fondo de Cultura Económica, 1984, p. 213): 
“Esta unidade entre a individualidade e o universal existe em forma de dois extremos: o universal que é por si 
mesmo individualidade, o governo – não é uma abstração do Estado, mas individualidade cujo fim é o universal 
como tal –, e o outro extremo, cujo fim é o singular. Ambas as individualidades apresentam-se como uma só: o 
mesmo homem que cuida de si e de sua família, trabalha, faz contratos etc., por sua vez trabalha também para o 
universal, tendo-o por seu próprio fim; no primeiro aspecto chama-se ‘bourgeois’, no segundo ‘citoyen’”. 



 63 

que Hegel apresentou fenomenológica e metafisicamente na Fenomenologia do Espírito, qual 

seja, a dialética do reconhecimento: a particularidade do indivíduo, que coloca a satisfação 

dos seus desejos como único fim, “se dá, na relação com outros, a forma da universalidade, e 

se satisfaz ao satisfazer ao mesmo tempo o bem-estar dos demais” (§ 182, Ad.). Põe-se aqui a 

exigência do reconhecimento do outro (da outra particularidade), mediante o qual alcança a 

própria satisfação. Nesta relação de dependência recíproca de todos para com todos, em que a 

particularidade descobre-se ligada à condição da universalidade, a totalidade (representação 

da sociedade) é o terreno da mediação: é enquanto membro de uma coletividade que o 

indivíduo tem a possibilidade de satisfazer aos próprios interesses. 

 Cabe aqui, antes que se siga adiante nesta explicitação da contradição da sociedade 

civil manifesta no § 182, a referência ao conceito hegeliano da astúcia da razão: no seio da 

particularidade egóica emerge, como necessidade que se impõe, a afirmação da 

universalidade, que se traduz na exigência da associação, sem a qual o indivíduo não se 

realiza. Este seria um exemplo da presença da astúcia da razão que, simplificadamente, trata-

se de um mecanismo que a razão encontra para dinamizar a história. Portanto, partindo do 

postulado de que a história é racional, considerar-se-á as paixões (os interesses) como 

atividades dessa razão no plano da efetividade histórica. Dessa forma, a astúcia da razão 

seria, neste caso, o mecanismo “que se serve das paixões (...) como instrumento e lhe inverte 

o sentido para uma linha de desenvolvimento que escapa a cada um dos indivíduos agentes”19

                                                 
19 BODEI, Remo. Macchine, astuzia, passione: per la genesi della società civile in Hegel. In: CHIEREGHIN, F. 
(Org.).  Filosofia e società in Hegel. Trento, Quaderni di Verifiche 2, 1977. p. 74. O autor, em seu artigo, 
desenvolve uma reflexão corroborando a tese de que a razão é astúcia: “Se a razão não é o elemento ativo, causa 
eficiente da história, ela, porém, é astúcia, causa final, a força dialética da inversão e da retorsão, o elemento 
mais fraco que caçoa do mais forte, colocando as paixões umas contra as outras e provocando a sua eliminação 
recíproca e o surgimento de algo que não estava previsto” (p. 74). Este é o grande modelo operativo da dialética 
hegeliana! Não se pode, porém, esquecer aqui que, segundo o que declara Hegel no Prefácio à sua Filosofia do 
Direito, “o pássaro de Minerva só alça vôo ao cair da tarde” e, portanto, só é possível conjeturar sobre a 
existência de uma astúcia da razão a quem está analisando post-factum a trama dos acontecimentos. Afinal, só na 
magia do crepúsculo passeia o homem com Deus no paraíso. Seríamos nós conduzidos pelo Ardil da Razão? 
Não! Diria o filósofo. “Só há, em Hegel, necessidade da liberdade” (LARDIC, Jean-Marie. A contingência em 
Hegel. In: HEGEL. Como o senso comum compreende a filosofia. Trad. Eloisa Araújo Ribeiro. Rio de Janeiro: 
Paz e Terra, 1995. p. 119). 

. 



 64 

 Não se pode, no entanto, esquecer, como alerta o § 183, que essa forma universal – 

apesar de ser alguma coisa de outro e, como tal, começar a suprimir a particularidade dos seus 

princípios constitutivos  –  está fortemente marcada pelo princípio da particularidade (e seu 

fim egoísta), do qual é originário: 

A pessoa, para chegar à satisfação dos seus fins, produziu uma relação 
formal com as outras pessoas. Isto quer dizer que esse universal está 
determinado pelo livre-arbítrio e pela necessidade natural da pessoa (...) [e, 
como] universal da vontade natural e da vontade do livre-arbítrio, (...) trata-
se de uma universalidade finita, própria do entendimento20

 Daí, a constatação do § 183 de que esse “sistema de dependência multilateral pelo qual 

a subsistência, o bem-estar e a existência jurídica do particular se entrelaçam com a 

subsistência, o bem-estar e o direito de todos (...) [é], em primeiro lugar, como Estado 

exterior, como o Estado da necessidade e do entendimento”

.   

 

21

Há que se atentar para a categoria da exterioridade, que “comanda todo o 

funcionamento da sociedade civil burguesa”

. 

22: Hegel insiste na idéia de que a sociedade civil 

supõe o Estado (§ 182, Ad.), ou melhor, que ela já é um Estado, um “Estado exterior” (§ 183), 

que é, analisará ele, mais uma imagem invertida e não autêntica do Estado23

                                                 
20 ROSENFIELD, 1995, p. 176 
21 Cf. também Enc., §  523. 
22 LEFEBVRE & MACHEREY, op. cit., p. 34. A expressão “sociedade civil burguesa” não tem em Hegel a 
significação histórica, corroborada, por exemplo, pela produção marxiana: “para Hegel, toda sociedade, qualquer 
que seja a época à qual pertença, apresenta-se, em um certo nível de sua constituição – aquele que corresponde 
ao ‘momento da diferença’ –, como sociedade civil burguesa” (p. 37). Nessa perspectiva, colocam os autores, 
“burguês” é todo homem que se toma em sua singularidade exclusiva como fim de toda a sua atividade, isto é, 
aquele que assume como seu o ponto de vista da sociedade civil, que é um ponto de vista exterior, o do Estado 
exterior (Cf. p. 34-37). 

, uma vez que 

23 É importante não perder de vista que o que está se dando aqui é, como bem sintetiza BOURGEOIS (2000, p. 
90ss), o embate crítico de Hegel – cujo pensamento político se afirma como um pensamento da política real – 
com um outro pensamento que se coloca como exterior (ideado) e superior (ideal) à realidade política. Tal forma 
de pensar, característica de uma filosofia política do entendimento, “é, nela própria, a contradição afirmada da 
filosofia do universal abstrato e da particularidade da política existente” (p. 90). Considerando que, para o 
entendimento, o universal não é “o princípio objetivo do desenvolvimento do particular, [mas] é apenas uma 
medida subjetiva do julgamento que visa esse particular” (p. 91), percebe-se que a ligação que se configura entre 
ideal subjetivo e real objetivo é simplesmente subjetiva, é a ligação de uma comparação exterior, que não liga 
nada a nada, típica do entendimento. “Essa ausência de mediação real entre o ideal e o real impede a realização 
do ideal, condena-o a permanecer em dever-ser” (p. 91). Uma tal filosofia – se é que assim pode ela ser 
denominada, já que, segundo Hegel, a filosofia é, em sua verdade, o pensamento que tem o universal não 
somente como forma, mas também como conteúdo (p. 92) –, que separa a filosofia e a política (e, portanto, nega 
tanto uma quanto outra), não passa de um discurso, entre tantos outros, sobre o Estado. Tal discurso – que se 
pretende filosófico, autoproclamando-se possuidor de um senso do universal ideal, a partir do qual condena o 



 65 

nesta o universal aparece ou se manifesta (ou pelo menos naquilo que se manifesta) como tão-

somente meio e não fim. Constatará Hegel: “Muitos dos modernos doutrinários do direito 

público não saíram desta compreensão do Estado” (§ 182, Ad.). Estes não perceberam que a 

relação do Estado “com o indivíduo é (...) totalmente diferente: por ser o Estado o espírito 

objetivo, o indivíduo só tem objetividade, verdade e ética enquanto membro dele” (§ 258, 

Obs.)24

 Nesta contraposição entre sociedade civil e Estado ou, melhor dizendo, entre duas 

concepções de Estado – uma, Estado do Entendimento, domínio das necessidades e da cisão 

dos interesses; outra, Estado da Razão, onde “os fins devem corresponder exatamente ao 

exercício efetivo da liberdade política”

. 

25 –, Hegel faz ver o limite da ausência de limites que é 

própria de uma acepção liberal-burguesa do Estado26

                                                                                                                                                         
Estado real como lugar da desrazão – carrega uma contradição de fundo: “... um universal ideal, isto é, oposto à 
realidade apresentada então como particular, é ele próprio um pseudo-universal, formalmente particularizado por 
sua oposição à particularidade, essa oposição implicando que ele próprio tenha um conteúdo particularizado, já 
que a determinação é a diferença que permite a relação com o Outro. Sendo ele próprio um particular, o 
universal ideal é a contradição de um universal que tem em seu interior a particularidade que quer ter no exterior 
dele” (p. 91-92). 
24 Esta é, segundo Hegel (e como se verá mais adiante), a confusão que está na base de todas as teorias 
contratualistas da sociedade, que assumem uma visão invertida da relação entre Estado e indivíduo, fazendo 
aquele depender do consentimento arbitrário e dos fins particulares deste. Diz Hegel no § 258, Obs.: “Quando se 
confunde o Estado com a sociedade civil e quando se lhe confere como determinação a segurança e a proteção 
[da propriedade] pessoais, o interesse dos indivíduos enquanto tais se transformou no fim último. Este fim é que 
os levou a reunirem-se, do que se depreende, por desdobramento, que ser membro do Estado corre por conta do 
livre-arbítrio de cada um”. Como lembra BOURGEOIS (op. cit., p. 93), a tal concepção, cara à corrente do 
Direito Natural e especialmente presente em Rousseau – para quem “a vontade do geral é a comunhão das 
vontades particulares do geral, uma comunhão, aliás, que é apenas o resultado da associação mecânica dessas 
vontades por um contrato” – Hegel qualifica de demagógica. “O Estado [dirá ele] não é feito, ele vem a ser e, 
longe de resultar da decisão de vontades individuais conscientes, é em seu devir que estas podem desenvolver-se. 
O espírito objetivo é a verdade, isto é, o fundamento real, do espírito subjetivo. Longe de ser pelo cidadão que o 
Estado é Estado, é pelo Estado que o cidadão é cidadão; o Estado é o universal que ultrapassa o indivíduo e lhe 
permite ultrapassar-se como cidadão, sem o que ele permaneceria encerrado em sua particularidade natural”. 
25 VAZ, SNF 19 (1980), p. 28. 
26 BOBBIO, N. Estudos sobre Hegel. Direito, sociedade civil, Estado. Trad. Luiz Sérgio Henriques e Carlos 
Nelson Coutinho. 2. ed. São Paulo: UNESP : Brasiliense, 1991. p. 184: “Interessa revelar que aquela sociedade 
civil que Hegel pretendia superada no Estado não era senão o Estado tal como fora concebido pelos teóricos do 
liberalismo clássico, como Kant e o primeiro Fichte, e era aquela concepção do Estado do intelecto (...) contra a 
qual Hegel havia polemizado desde os anos de juventude”. 

, onde o império da satisfação egoísta 

dos interesses econômicos reduz a reciprocidade entre os homens a uma mera experiência de 

exterioridade de indivíduos atomisticamente concebidos. Nessa perspectiva, experimentar-se-

á não a liberdade, mas a ilusão da liberdade, não a unidade verdadeira, mas o espetáculo 



 66 

aparente de uma unidade ética verdadeiramente ausente, posto que “a sociedade civil oferece, 

nestas contraposições e em seu desenvolvimento, o espetáculo da libertinagem 

[esbanjamento] e da miséria, com a corrupção física e ética que é comum a ambas” (§ 185)27. 

Paradoxalmente, o momento da sociedade (civil) é aquele em que a sociedade (a sociabilidade 

como natureza ética) está mais ameaçada28. Em síntese, Hegel está chamando atenção para a 

distinção que se deve fazer entre Bedürfnis e Notwendigkeit, isto é, “entre a identidade social 

ou econômica, que se desdobra sob o signo da necessidade, e a identidade verdadeiramente 

ética, cujo fundamento é a liberdade”29

 Compreender, portanto, a sociedade civil no seu manifestar-se como fenômeno 

exterior – e que, assim, “nesta aparência exterior ela é somente totalidade relativa e 

necessidade interior” (§ 184) – é descobri-la como um “momento abstrato da realidade 

(Realität) da idéia” (§ 184), dissolvendo-se no seu fundamento, sem ainda encontrar-se 

consigo. Neste contexto, dirá Hegel, a substância ética encontra-se perdida, dilacerada na 

cisão extrema entre a particularidade e a universalidade (§ 184, Ad.). Preocupando-se com a 

superação dessa cisão, ele fará ver que, por mais verdadeiro que possa parecer, nem a 

particularidade do fim pode satisfazer-se sem o universal, nem este, por sua vez, manter-se-ia 

melhor se dominasse as forças da particularidade, tal como se dá, por exemplo, em Platão

.  

30

                                                 
27 LOSURDO, Domenico. Hegel, Marx e a tradição liberal. Liberdade, igualdade, Estado. Trad. Carlo Alberto 
Fernando Nocola Dastoli. São Paulo: UNESP, 1998. p. 229: “... essa lúcida descrição não se encontra jamais, em 
Hegel [como se constatará logo a seguir], em função de uma nostalgia, não assume nunca o aspecto da 
condenação moralista: a moderna sociedade civil representa um grande progresso, pelo fato de que comporta ‘o 
desenvolvimento autônomo da particularidade’ (§ 185, Obs.). E, portanto, resultam impotentes e também 
regressivas as aspirações de recuperar a ‘simplicidade de costumes dos povos primitivos’, a perdida 
‘simplicidade natural’, a qual, na realidade, para além das tonalidades amenas a elas conferidas pela 
transfiguração nostálgica, é ‘em parte a passiva impessoalidade, em parte a rudeza do saber e do querer’ (§ 187, 
Obs.)”. 
28 Cf. LEFEBVRE & MACHEREY, 1999, p. 28. 
29 ROSENFIELD, 1995, p. 182. 

. 

30 No parágrafo seguinte (§ 185, Obs.), Hegel observa que “Platão expõe em sua República a eticidade 
substancial em sua beleza e verdade ideais, porém não consegue dar conta do princípio da particularidade 
independente que, em sua época, havia irrompido na eticidade grega”. Dessa forma, complementa na adição ao 
mesmo parágrafo, “ao pretender excluir a particularidade, Platão não oferece nenhuma solução, posto que isto 
contradiz o infinito direito da idéia, segundo a qual se deve liberar a particularidade”. Constata-se aqui que, ao 
contrapor-se às posições que absolutizam a subjetividade em sua particularidade fechada, não se dá em Hegel um 
simples retorno ao espírito da Polis Grega, que vê o princípio da subjetividade como algo nocivo. Ele confronta-



 67 

Trata-se, portanto, uma e outra, quando não dialetizadas, de uma aparência, posto que ambas 

só são por meio da outra e para a outra, e se convertem entre si reciprocamente (§ 184, Ad.). 

Coincidentemente, é também no § 184 que Hegel, na Fenomenologia do Espírito, faz 

referência a essa dialética do reconhecimento, subentendida neste momento da Sociedade 

Civil, como anteriormente sinalizado:  

Cada extremo é para o Outro o meio termo, mediante o qual é consigo 
mesmo mediatizado e concluído; cada um é para si e para o Outro, essência 
imediata para si essente; que, ao mesmo tempo só é para si através dessa 
mediação. Eles se reconhecem como reconhecendo-se reciprocamente. 

 
 Esse exercício de reconhecimento mútuo cria, conseqüentemente, o elemento da vida 

espiritual (a universalidade), sem, no entanto – posto ser contrário ao próprio movimento do 

conceito do espírito, em seu processo de objetivação, apagar a dualidade sob o pretexto de 

apreender a unidade – desconsiderar a particularidade. Vê-se claramente aqui a posição de 

Hegel, que deixa para trás a postura solipsista que caracteriza a filosofia moderna da 

subjetividade: se, por um lado, a afirmação do indivíduo não se efetiva em contraposição à 

universalidade, pois é no seio desta que ele se conquista a si mesmo; por outro lado, “o 

universal deixou de ser o transcendente aos indivíduos e emerge agora como a esfera 

possibilitadora de seu ser”31

 Em síntese, nem o universal suprime as particularidades, nem o ser-para-si se 

absolutiza. Portanto, a liberdade de ser-sem-o-outro – pretensão ilusória de absoluta 

autonomia, prevista no direito privado ou abstrato –, é suprassumida, inserida em um todo 

. E isso se dá via dialética do reconhecimento que, por sua vez, 

subentende a alteridade, mesmo porque não há verdadeira experiência de reconhecimento, a 

não ser entre os que são (e se sabem) diferentes. 

                                                                                                                                                         
se também com as posições que eliminam a subjetividade, pois, na sua compreensão, a universalidade da 
substancialidade ética não pode ser pensada como eliminação/negação da individualidade. Como pode se 
verificar na observação ao § 206 (que, aliás, faz uma referência explícita a este § 185), Hegel não atribui ao 
livre-arbítrio apenas um significado negativo, mas a ele é atribuída a função essencial de mediação entre o 
individual e o universal (Cf. tópico 1.1.2 do cap. I). 
31 OLIVEIRA, M. A. de.  Ética e sociabilidade. São Paulo: Loyola, 1993. p. 211. 
 



 68 

maior, reduzida a momento da totalidade ética superior. Nessa linha, o autor da Filosofia do 

Direito não poupa críticas à moderna filosofia social e política, que identifica Estado e 

sociedade civil, entrevendo a comunidade como fruto da necessidade (Bedürfnis) e não da 

liberdade. Trata-se, segundo ele, da manutenção da lógica do antagonismo dos indivíduos, 

voltados apenas para seus fins egoístas, em oposição ao Estado, concebido como esfera da 

verdadeira convivência, que se pauta pela preocupação com o bem comum32

 Por fim, posto que o princípio da particularidade só encontra sua verdade e a 

legitimidade de sua realidade positiva na universalidade, e, considerando que desde o ponto 

de vista da cisão (§ 184), próprio do Estado do Entendimento (§ 183), esta unidade não é a 

identidade ética e não existe, portanto, como liberdade, mas como necessidade de que o 

particular se eleve à forma da universalidade (§ 186), coloca-se como conditio sine qua non 

da realização dos seus próprios interesses, isto é, da sua vontade egoísta, que a particularidade 

determine seu saber, seu querer e seu fazer de modo universal (§ 187). Realiza-se, dessa 

forma, uma transformação importante: os indivíduos – enquanto pessoas privadas que tem 

como fim seu próprio interesse – ao vivenciarem esta nova relação, onde o “universal 

. A esta 

compreensão própria do Direito Natural moderno, que insiste no primado da vontade 

individual, onde a universalidade não é mais vista como fim em si, mas tão-somente meio de 

realização dos interesses particulares, Hegel contrapõe – como se verá mais adiante – a noção 

de Estado como comunidade ética, que, longe de ser um universal abstrato, é antes lugar da 

dialetização do livre-arbítrio de cada um. 

                                                 
32 Numa contraposição às teorias modernas do contrato social, que reduz a vontade racional à particularidade da 
vontade individual, onde o universal emerge apenas como meio para o verdadeiro fim, que é o particular, Hegel 
se esforça em pensar dialeticamente o que havia sido separado, qual seja, o direito do indivíduo e o direito da 
totalidade social. A intenção de Hegel aqui, ao pensar individualidade e sociabilidade como dimensões 
contrapostas, mas não justapostas ou separadas, indicando que pensar a idéia da liberdade significa considerar a 
contradição entre estas duas dimensões, é revelar que a verdadeira liberdade não pode ser concebida a partir do 
ponto de vista da consciência-de-si singular e das determinações singulares da vontade, posto que o ponto de 
vista da subjetividade atomizada, que se configura como ótica da exclusão, reduz a vontade humana à esfera de 
sua privacidade, rompendo assim a comunicação com as outras vontades. Cf. OLIVERIA, op. cit., p. 207-212. 



 69 

interioriza-se (...) na própria interioridade dos indivíduos”33

O interesse da idéia, que não está explícita na consciência dos membros da 
sociedade civil enquanto tais, é o processo pelo qual a individualidade e 
naturalidade dos membros se eleva, através da necessidade natural e do 
livre-arbítrio das necessidades, à liberdade formal e à universalidade formal 
do saber e do querer; é o processo pelo qual se cultiva a subjetividade em 
sua particularidade (§ 187)

,  tornam-se o lugar em que se 

processa a formação da subjetividade do homem pela cultura, ou, em outros termos, em que 

se dá a passagem da necessidade à liberdade, realizando a idéia o seu interesse. Diz Hegel: 

34

 A cultura, que se desenvolve e se coloca como processo crescente de autonomia em 

relação à particularidade da vontade

. 

 

35, torna-se condição de uma nova unidade entre a 

interioridade e a exterioridade, dando início – no âmbito da sociedade civil que é “o [do] 

domínio da cultura (Bildung) pela cisão da imediatidade natural”36

                                                 
33 ROSENFIELD, 1995, p. 182. 
34 Hegel endereça aqui uma crítica severa a Rousseau e aos que colocam a satisfação dos interesses particulares 
como fim absoluto: “As representações acerca da inocência do estado natural e a pureza dos costumes dos povos 
incivilizados, assim como, por outro lado, a concepção de que as necessidades, sua satisfação, o gozo e as 
comodidades da vida particular, etc., são fins absolutos, se enlaçam com a compreensão da cultura como algo 
somente exterior, no primeiro caso, e como um mero meio para aqueles fins no segundo. Tanto uma como outra 
posição mostram seu desconhecimento da natureza do espírito e dos fins da razão” (§ 187, Obs.). 
35 § 187, Obs.: “A cultura é, portanto, em sua determinação absoluta, a libertação e o trabalho de libertação 
superior, o ponto de passagem absoluto para a infinita substancialidade subjetiva da eticidade, que já não é mais 
imediata e natural, mas espiritual e elevada à figura da universalidade. Esta libertação é, no sujeito, o duro 
trabalho contra a mera subjetividade da conduta, contra a imediatidade do desejo, assim como contra a vanidade 
subjetiva do sentimento e a arbitrariedade do gosto”. 
36 LIMA VAZ, SNF 19 (1980), p. 25. 
 

 – à passagem à forma da 

universalidade concreta como existir objetivo da liberdade; porém, no contexto onde o fim é a 

particularidade ou o interesse do indivíduo, a universalidade permanece ainda formal. 

 Uma vez situada a sociedade civil no contexto mais amplo da Filosofia do Direito e 

feitas as considerações preliminares que intentam dar um norte à sua abordagem, percorrer-se-

á os três momentos que ela contém (§ 188), quais sejam: o sistema das necessidades, situando 

a mecânica da ordem econômica; a jurisdição, corroborando a exigência da igualdade entre os 

homens; e a administração e a corporação, deslocando o foco do indivíduo para as 

instituições político-sociais. 



 70 

2.2  A mecânica da ordem econômica37

 

 Hegel inicia sua análise, no § 190, partindo de uma comparação entre o homem e o 

animal, através da qual busca explicitar o caráter espiritual (não-natural) da relação que os 

homens mantém entre si. Enquanto o animal é incapaz de ir para além do limitado círculo da 

instintividade natural, cujas necessidades e meios (e modos) para satisfazê-las são igualmente 

limitados; o homem, ao contrário, e exatamente por não ser apenas um ser natural, mas 

também e sobretudo espiritual (§ 190, Ad.), faz da experiência da insatisfação com o que já é 

o trampolim que o leva a ultrapassar-se, na liberdade de um ser capaz de vir a ser outro do que 

ele é. 

 

 Este homem, enquanto ser cultural, revela – mediante a multiplicação das 

necessidades, bem como dos meios e modalidades de sua satisfação “que, por sua vez, se 

tornam fins relativos e necessidades abstratas” (§ 191) – sua universalidade. “Esta 

universalidade, no sentido de reconhecimento, é o momento que converte as necessidades, os 

meios e modos, em seu isolamento e em sua abstração, em algo concreto, enquanto social” (§ 

192). Em outras palavras, quando os indivíduos mutuamente se reconhecem como seres de 

necessidades, cuja satisfação é impossível alcançar isoladamente38

                                                 
37 Hegel situa a sua reflexão sobre a vida econômica no contexto do diálogo com a Economia Política (§ 189, 
Obs.) que, segundo aponta, assume a honrosa tarefa de buscar, por dentro e por trás da aparente dispersão e 
irracionalidade da massa dos fatos contingentes (ou das necessidades tomadas isoladamente), onde tudo parece 
abandonado ao critério arbitrário do singular (§ 189, Ad.), uma conexão que dê a esta esfera a forma de um 
sistema das necessidades. O que, em outros termos, significa dizer que “a Economia Política (Smith, Say, 
Ricardo) torna-se a expressão da racionalidade própria à esfera das necessidades” (LIMA VAZ, SNF 19 (1980), 
p. 25-26). 
38 HEGEL. O sistema da vida ética, p. 76: “Ninguém é por si mesmo para a totalidade da sua necessidade”. 

, posto que o ser-aí das 

necessidades é essencialmente um ser para outrem (§ 192), estes, simultaneamente, 

descobrem as necessidades existindo socialmente, e não apenas como “suas” necessidades, 

como poderia supor se o homem não passasse de um ser natural (§ 192, Ad.). 

 



 71 

 Hegel, como se observa, situa, no contexto da sociedade civil, o processo de 

desnaturalização (ou humanização) das necessidades, enfatizando as decorrências que daí 

advêm. Na medida em que essas necessidades se colocam como sociais (§ 194), elas se 

apresentam não só na sua imediatidade natural, mas assumem uma dimensão espiritual 

(universal) que se faz preponderante, modificando o seu significado, bem como alterando suas 

condições de realização. Ao livrar as necessidades da alçada exclusiva do determinismo 

natural, experimenta-se, 

... no momento social, um aspecto de libertação, no qual a rígida necessidade 
[Notwendigkeit] natural da necessidade [Bedürfnis] é suplantada e o homem 
procede segundo a sua opinião, que é na realidade universal, e de acordo 
com uma necessidade [Notwendigkeit] instituída por ele; em outros termos, 
ele não age em referência a uma contingência exterior, mas interior, a do 
livre-arbítrio (§ 194).  

 
 É, portanto, na medida em que o homem se afirma como um ser de necessidades não 

somente imediatas/naturais, mas sobretudo espirituais ou culturais (saídas da representação) – 

isto é, na medida em que elas deixam de ser “suas” necessidades e são socializadas –, que ele 

se coloca como propriamente humano e, por conseguinte, pode experimentar a liberdade39

                                                 
39 Na observação ao § 194, como já o fizera na observação ao § 187, Hegel ridiculariza as ficções rousseauistas 
do estado de natureza, colocando na conta de “uma falsa opinião a representação de que o homem vive em 
liberdade em relação às necessidades no chamado estado natural, no qual teria somente as chamadas simples 
necessidades naturais, apenas utilizando para as satisfazer os meios que uma natureza contingente lhe 
proporciona imediatamente. Com efeito, além de não considerar o momento de libertação que reside no trabalho 
(...), trata-se de uma opinião falsa, porque a necessidade natural como tal e sua satisfação imediata não seriam 
mais do que a situação em que a espiritualidade se encontraria prisioneira da natureza e, portanto, um estado 
primitivo de não-liberdade. A liberdade radica unicamente na reflexão do espiritual em si mesmo, na sua 
diferenciação do natural e na sua reflexão sobre si”. 
 

. 

Este colocar-se como humano é processo que se dá concomitantemente ao situar-se como 

membro da sociedade civil: quando as suas necessidades deixam de ser apenas necessidades 

particulares, os indivíduos se descobrem, na experiência da reciprocidade, não mais como 

entidades isoladas e independentes. E este ser que é social, portador de necessidades sociais, 

precisará – para a satisfação destas – de uma mediação igualmente social: esta será o trabalho, 

meio através do qual o homem, conscientemente ou não, estabelece um intercâmbio com os 



 72 

demais, contribuindo não só para a satisfação de suas necessidades, mas também para as dos 

outros, dando ao seu laborar uma significação social global40

 Como acima referido, a grande diferença entre o homem e os animais está no fato de 

que aquele cria, mediante o seu trabalho – que, como as necessidades e os meios de sua 

satisfação, é tipicamente social –, a necessidade e sua satisfação. “Nisso está a marca do seu 

espírito, da liberdade. (...) o trabalho é a força espiritualizante

, tornando possível a própria 

sociedade. 

41 que nega a crueza natural do 

mundo e o põe como ambiente do homem, do ser livre”42. O trabalho é, portanto, essa ação 

mediante a qual o homem, no intercâmbio com os demais, ao mesmo tempo, transforma a 

natureza – impregnando-a do espiritual, da liberdade –  e a si mesmo – formando-se prática e 

teoricamente –, produzindo cultura43

 Assim como as necessidades e os meios de sua satisfação são – na perspectiva dos 

indivíduos – particulares, mas assumem um caráter de universalidade, uma vez que também 

são sociais, o trabalho, ação transformadora no mundo, que é imediatamente particular, 

.   

                                                 
40 LEFEBVRE & MACHEREY, 1999., p. 43: “As finalidades privadas tornam-se portanto meios em vista do 
desenvolvimento global do Espírito. Essa concepção se aplica particularmente bem à ordem da sociedade civil, 
que possui também a espantosa propriedade de reverter a particularidade das ações individuais em sua 
determinação econômica, inscrevendo-a no contexto de seu sistema universal: assim, ela converte 
completamente a significação das finalidades privadas, impondo-lhes um caráter objetivo”. 
41 Nesse sentido aqui anunciado por Hegel, é o trabalho categoria fundamental da verdade: não há verdade sem 
trabalho! E a verdade, trata-se não da adequação do pensamento às coisas mas, ao contrário, das coisas ao 
pensamento, mediante o trabalho. Portanto, a espiritualização da natureza diz respeito a colocar a marca do 
conceito nos objetos naturais. Em outros termos, pelo trabalho as coisas tornam-se racionais. Assim, no dia em 
que o real tiver a marca do conceito, ele será racional. Como se verá adiante, não há, em Hegel, uma perspectiva 
quietista. 
42 SALGADO, J. C. A idéia de justiça em Hegel. São Paulo: Loyola, 1996 (Coleção Filosofia, n. 36). p. 370. 
Sugere-se conferir o 11º capítulo desse livro, p. 365 – 386, que aborda a temática “A sociedade civil e o 
trabalho”. 
43 WEIL, conforme síntese de  SALGADO (op. cit., p. 375),  comenta que “por meio do trabalho, o homem não 
só se faz livre como consciência dessa liberdade mas também se liberta da determinação da natureza, criando a 
sua própria natureza, a cultura, pela qual o homem não depende mais da necessidade natural, mas do seu próprio 
arbítrio”. Numa referência a M. Riedel, SALGADO – situando o trabalho como exteriorização do pensar, este 
sendo a interioridade absoluta –  também afirma, p. 374: “O trabalho é a força negadora da razão que, na sua 
exterioridade, dissolve a fixidez do mundo natural, é força positiva da mesma razão que constrói, a partir da 
negação que conserva, o seu próprio mundo, o mundo da cultura”. 



 73 

afirma-se também como ação universal: “É a sociedade toda que, por meio da ação de cada 

indivíduo, trabalha e forma na cultura, ou se liberta”44

Em síntese, destaca-se, na Filosofia do Direito, a natureza positiva do trabalho na 

formação do homem, bem como na própria constituição da sociedade, visto que, sem o 

trabalho livre, é impossível a sociedade civil

. 

45, como o próprio Hegel já o fizera na 

Fenomenologia do Espírito, onde já se havia acentuado este seu aspecto positivo. Aliás, 

inegavelmente, o trabalho assume na obra de Hegel uma dignidade sem precedentes na 

história do pensamento ocidental. Segundo Denis Rosenfield, situando a reflexão no âmbito 

do problema da efetuação da Idéia, Hegel privilegia o conceito de trabalho, por que “este é 

uma mediação que assegura à substancialidade ética uma coesão necessária, marcando 

simultaneamente a negatividade que a anima”46

Dessa forma, observa-se que Hegel – buscando apreender a trama específica, 

propriamente contraditória, que anima essa figura social da substancialidade ética – chama 

atenção para a negatividade que o trabalho encerra, lembrando que, conforme coloca no § 

195, numa situação em que “a particularidade dos fins segue sendo o conteúdo básico”, a 

libertação é sempre e apenas formal. Portanto, aquela libertação possibilitada pelo trabalho 

em relação à natureza é, no âmbito das relações sociais, apenas formal, uma vez que é 

condicionada a fins particulares: de fator de libertação do ser humano frente à natureza, torna-

. O que se enfatiza aqui, portanto, é o fato de 

que o processo de trabalho e as relações socioculturais resultantes expressam não somente a 

solidariedade entre suas diferentes partes, mas também o sentido das oposições que se 

esboçam neste processo.  

                                                 
44 SALGADO, 1996, p. 370. 
45 Ibid., p. 372: “... a novidade do conceito de sociedade civil em Hegel é o trabalho livre como fonte de 
organização dessa sociedade economicamente e, ao mesmo tempo, juridicamente”. 
46 ROSENFIELD, 1995, p. 188. 



 74 

se o trabalho fonte das amarras do homem na sociedade civil e obstáculo negativo à realização 

de sua essência47

 Cabe aqui uma crítica à crítica marxiana que afirmara não ter Hegel apreendido o 

aspecto negativo do trabalho nas suas várias manifestações históricas, mas apenas observado 

o trabalho abstrato, espiritual

.  

48. Conforme comenta Eric Weil, tal crítica – no que se refere à 

Filosofia do Direito – não tem nenhum fundamento49. Isso para não trazer, nesse momento, a 

referência a um número significativo de passagens em várias de suas obras50

                                                 
47 Cf. SALGADO, op. cit., p. 377. 
48 MARX. Manuscritos econômico-filosóficos. 4.ed. São Paulo: Nova Cultural, 1987. p. 204: “De momento 
anteciparemos apenas isto: Hegel se coloca no ponto de vista da economia política moderna. Concebe o trabalho 
como a essência do homem, que se afirma a si mesma; ele só vê o lado positivo do trabalho, não seu lado 
negativo. O trabalho é o vir-a-ser para si do homem no interior da alienação [exteriorização] ou como homem 
alienado [exteriorizado]. O único trabalho que Hegel conhece e reconhece é o abstrato, espiritual”. 
49 Cf. WEIL, 1970, p. 116. 
50 A título de ilustração, duas passagens retiradas de obras suas anteriores a 1807: O sistema da vida ética (de 
1802-3) [1991, p. 79]: “... a grande riqueza, que está de igual modo ligada à mais profunda pobreza – com efeito, 
na separação, o trabalho torna-se em ambos os lados universal, objetivo – leva mecanicamente, num lado, à 
universalidade ideal e, no outro, à universalidade real, e este elemento inorgânico, o puro quantitativo, 
singularizado até ao conceito do trabalho, é imediatamente a extrema rudeza. O primeiro caráter do estado da 
indústria de ser capaz de uma intuição orgânica absoluta e da reverência por um divino, posto no entanto fora 
dele, esvai-se, e irrompe a bestialidade do desprezo por tudo o que é elevado. O em-si é o desprovido de 
sabedoria, o puro universal, a massa da riqueza; e o vínculo absoluto do povo, o ético, desapareceu, e o povo 
dissolveu-se”; Filosofia Real (de 1805-6) [México: Fondo de Cultura Económica, 1984. p. 197-8]: (sobre o 
destino do trabalhador:) “Pode produzir mais; porém, isto diminui o valor de seu trabalho, de modo que 
tampouco sai de sua situação geral. (...) Se multiplicam suas necessidades (...) se requer uma preparação para que 
a coisa que se necessita seja cada vez mais acessível a um uso fácil, e tomar medidas para seu lado desvantajoso; 
(...) o indivíduo é formado como consumidor natural. (...) Além disso, a abstração do trabalho o faz mais 
mecânico, embotado, sem espírito. O espiritual, esta vida plena, consciente de si, se converte em uma ocupação 
vazia; a força do si mesmo, que consiste na riqueza do trabalhador, se perde...”; cf. também, nessa mesma obra, 
p. 183-4. 

, nas quais 

encontram-se elementos suficientes para o desenvolvimento de uma reflexão sobre o processo 

de alienação do trabalho (como tão bem o compreendeu Marx) e o destino do trabalhador na 

sociedade liberal-burguesa. A seguir, apresentar-se-á apenas uma pequena amostra da 

contundência e lucidez das colocações de Hegel, no âmbito da Filosofia do Direito, sobre os 

malefícios experimentados pelo homem no mundo da experiência real do trabalho na 

sociedade civil-burguesa. É pertinente lembrar, contudo, que Marx não teve acesso a vários 



 75 

dos manuscritos de Hegel51

 É curioso observar que, nos limites de uma concepção liberal-burguesa de estruturação 

das relações sociais, uma liberdade geral articula-se com uma situação de não-liberdade para 

um significativo grupo de cidadãos, sendo esses dois aspectos da liberdade, aparentemente 

contraditórios, solidários entre si

, tornando compreensível, em parte, suas ponderações; o que, hoje, 

já não é o caso. 

52. É o que se pode constatar na análise feita por Hegel, por 

exemplo, nos §§ 195 a 198: considerando que “a tendência da situação social é multiplicar e 

especificar indeterminadamente as necessidades, os meios e as fruições de maneira ilimitada” 

(§ 195), decorrendo daí o luxo que “é , ao mesmo tempo, um aumento infinito da dependência 

e da miséria que tem a ver com uma matéria que oferece uma resistência infinita em tornar-se 

propriedade da vontade livre” (§ 195); somando-se a essa especificação (e ocasionado por ela) 

o fato de que “a cultura prática que se adquire por meio do trabalho (...) consiste também na 

limitação da atividade pela natureza do material e sobretudo pelo livre-arbítrio de outros” (§ 

197), isto é, a especialização do trabalho53

O universal e objetivo do trabalho reside, porém, na abstração que ocasiona 
a especificação dos meios e das necessidades que, portanto, também 
especifica a produção e gera a divisão do trabalho. O trabalho do indivíduo 
torna-se, assim, mais simples e maior a habilidade em seu trabalho abstrato, 
assim como maior a quantidade de sua produção. Ao mesmo tempo, esta 
abstração da habilidade e dos meios completa e torna totalmente necessária a 
dependência e relação recíproca dos homens para a satisfação de suas 
necessidades restantes. A abstração da produção faz, além disso, que o 

; desemboca-se, conseqüentemente, na abstração do 

trabalhador (especializado), cada vez mais dependente do complexo sistema de produção, que 

termina por – mediante uma divisão cada vez mais frenética do trabalho – mecanizar (e 

eliminar) o homem (a subjetividade do indivíduo), este sendo, por fim, substituído por uma 

máquina (§ 198). O próprio Hegel assim sintetiza no § 198: 

                                                 
51 Cf. ROSENFIELD, op. cit., p. 220. 
52 Cf. Ibid., p. 189. 
53 A supermultiplicação (artificial) das necessidades articula-se com a superespecialização do trabalho, que 
subentende, por sua vez, uma fragmentação cada vez maior do saber. A cultura ou o conhecimento que se 
adquire por meio da experiência de um trabalho cada vez mais delimitado pela vontade dos que detêm os meios 
de produção, configura-se cada vez mais pobre e sem sentido. 



 76 

trabalho seja cada vez mais mecânico e permite, por fim, que o homem seja 
eliminado e ocupe seu lugar uma máquina54

 É admirável que, nos inícios do século XIX, Hegel já consiga fazer uma leitura tão 

lúcida da implementação de uma economia liberal, verificando o caráter fundamentalmente 

antagônico da sociedade civil-burguesa como uma produção histórica, o que certamente leva 

o leitor atento a estes e outros textos a partilhar “a curiosidade freqüentemente formulada por 

Marx e Engels na expressão: ‘Pergunto a mim mesmo se o velho não teria farejado qualquer 

coisa...’”

. 

 

55

 O que Hegel “farejou” e que está implícito em suas constatações foi que o trabalho, 

meio de libertação do homem frente aos determinismos da natureza e, portanto, de afirmação 

do sujeito livre

.  

56, converteu-se “numa necessidade puramente mecânica, não-livre, e a 

libertação da cultura não reside apenas, de modo positivo, no florescimento da subjetividade, 

mas também em sua parcialização”57. Conseqüentemente, onde as relações sociais são 

condicionadas a fins particulares, numa situação em que a atuação do trabalhador está 

limitada pela vontade de outros que detém os meios de produção, “a mútua dependência, ao 

invés de revelar um sistema racional ou livre de interdependência igualitária (...), mostra a sua 

‘face trágica’, o aparecimento de uma população miserável”58

                                                 
54 Cf. também Enc., § 526. 
55 LEFBVRE In: HEGEL. A sociedade civil burguesa, 1979, p. 33. 
56 Não se deve perder de vista que, para Hegel, a liberdade do indivíduo só se completa como liberdade do 
cidadão de um Estado livre e de direito, do que se conclui a insuficiência do trabalho para a efetivação da 
liberdade: só no Estado o homem se afirma como livre, ou seja, há que se situar como sujeito político (cidadão), 
se se pretende desfrutar da liberdade humana. Segundo Hegel, os homens são livres porque criam as condições – 
Estado de direito – para serem livres. Não é à toa que a jurisdição vem depois... não é a natureza, mas a 
legislação que instaura a igualdade. Concluindo, apesar da importância da discussão sobre a realidade do 
trabalho, “o problema que delinea Hegel é infinitamente mais vasto (...), e que trata de resolvê-lo mediante a 
ação política” [PALMIER, Jean-Michel. Hegel. Ensayo sobre la formación del sistema hegeliano. Trad. Juan 
Jose Utrilla. México: Fondo de Cultura Económica, 1993. p. 98]. 
57 ROSENFIELD, op. cit., p. 188. 
58 SALGADO, op. cit., p. 379. 

, impedida de usufruir das 

vantagens materiais e espirituais, isto é, da riqueza social, às quais, pelo seu trabalho livre, 

deveria ter acesso.  O que  se verifica,  no entanto, é “um movimento dialético de mediação do  



 77 

particular pelo universal (§ 199) que gera, por outro lado, o processo de acumulação das 

riquezas e a formação das desigualdades sociais (§ 200)”59

 Hegel – atento ao processo, em curso na sociedade moderna, de subordinação das 

relações sociais à lógica do privado

, uma vez que “a possibilidade de 

participação no patrimônio geral (...) está condicionada por uma base imediata própria 

(capital) e pela habilidade”, estando esta, entre outros fatores, condicionada por aquela (§ 

200). 

60 – desenvolve, nesse momento da sociedade civil, toda 

uma crítica ao Estado liberal61, identificado por ele como Estado do entendimento, 

compreendendo-se que “pertence ao entendimento vazio, que toma sua abstração e seu dever-

ser pelo real e racional, o opor a exigência de igualdade ao direito objetivo da particularidade 

do espírito incluído na idéia” (§ 200, Obs.)62

                                                 
59 LIMA VAZ, SNF 19 (1980), p. 26. 
60 A subordinação do público (político) à lógica do privado (econômico), própria do liberalismo (e exacerbado 
pelo chamado neoliberalismo) gera, por decorrência, um processo de despolitização no que diz respeito ao 
tratamento das questões sociais, arrefecendo o exercício da cidadania. Curiosamente, o fenômeno de 
publicização do privado – hoje insistentemente promovido pela mídia ou estampado nos outdoors onde 
namorados enviam suas declarações íntimas de amor às suas amadas – é só aparentemente o inverso da 
privatização do público, posto que coincidentemente coadunam num processo latente de despolitização (ou 
imbecilização) da população que, ao ficar na curtição do voyeurismo, passa ao largo das questões que clamam 
por um engajamento político-social. 
61 SALGADO, 1996, p. 372: “A sociedade civil tem em Hegel tudo o que se requer para descrever o Estado 
liberal: a liberdade de expressão, de trabalho, de mercado, etc. e uma organização garantindo essas liberdades 
privadas, dentre as quais as mais importantes são a do trabalho e a da propriedade. Assim sendo, a sociedade 
civil tem os três elementos básicos de um Estado de direito liberal: uma economia liberal, um direito privado e 
um aparelho para garantir as regras do jogo dos interesses individuais”. 
62 LOSURDO [1998, p. 184] analisa que, enquanto “a tradição de pensamento liberal contrapôs freqüentemente a 
liberdade à igualdade”, Hegel, diferentemente, observa que, “levada a um certo nível, a desigualdade anula 
também a liberdade, a liberdade concreta: a situação de extrema necessidade ‘invade toda a extensão da 
realização da liberdade’ (...), comporta a ‘total ausência de direitos’ (§ 127)”. 

. Assim, constatará que um tal direito em um tal 

Estado não só não suprime mas, ao contrário, multiplica e exacerba as desigualdades entre as 

pessoas, configurando-se o Estado liberal como não-ético, uma vez que nele a universalidade 

não é posta como fim último, mas tão-somente meio pelo qual os indivíduos satisfazem os 

seus interesses privados. 



 78 

 Nesse sistema (das necessidades), cuja “estrutura é mecânica e não teleológica”63, 

prevalece uma visão superficial das relações dos homens entre si, vistos como 

particularidades que se fixam umas ao lado das outras. Elegendo-se os interesses privados 

como fim a partir do qual se regulam as relações entre os indivíduos atomisticamente 

concebidos, submetendo as relações sociais aos ditames da ordem econômica, não se alcança, 

conseqüentemente, a compreensão de que as relações entre os homens não são de 

contigüidade, mas de intersubjetividade. Colocando-se na perspectiva de uma sociedade cuja 

ligação entre os homens é externa e cuja igualdade entre os indivíduos resume-se a ser a de 

que têm direito a ter direitos, faz-se presente aqui, como já se verificara na primeira parte da 

Filosofia do Direito (Direito Abstrato), “a pluralidade inorgânica dos indivíduos considerados 

como pessoas de direito privado (...) e não a de cidadãos do Estado, numa sociedade orgânica, 

estruturada na forma do direito público”64

 Portanto, Hegel – para quem a sociedade civil é apenas o momento econômico do 

Estado racional (isto é, está presente na estrutura do Estado mas não é suficiente para 

estruturar as relações entre os homens, visando formar com eles uma totalidade , em virtude 

das contradições não superadas nessa estrutura) – reforça aqui a necessidade de que o homem, 

para realizar-se enquanto ser livre, precisa situar-se para além das contingências e 

. 

                                                 
63 SALGADO, op. cit., p. 366. 
64 Ibid., p. 371. Numa referência a Karl LÖWITH [Von Hegel zu Nietzsche. 7. Aufl. Hamburg: Felix Meiner, 
1978. p. 263], SALGADO [op. cit., p. 373-74] recorda que Hegel “faz uma crítica da sociedade civil, estrutura 
do Estado liberal, com o parâmetro da idéia de Estado de Platão, que dá a substancialidade ética do Estado ou o 
Estado concebido como universalidade e não como uma multidão de indivíduos ligados externamente pelo laço 
do direito privado e pela exigência da satisfação das suas necessidades individuais”. Isso não significa, como já 
se aludiu anteriormente, um retorno puro e simples à concepção platônica de Estado que, por sua vez, não 
considera “a pessoa, o indivíduo livre ou o sujeito que, a partir de Descartes (teoricamente) e da Revolução 
Francesa (praticamente), passou a ser o centro em torno do qual se movimenta o mundo ético moderno-
ocidental”. Considerando que a concepção de idéia em Hegel é bem diferente da que vigora em Platão, posto que 
naquele a idéia não é mais entendida na sua forma abstrata, como neste, mas na sua concretude, convém lembrar 
que, “enquanto para Platão o Estado tem como fundamento a idéia do bem, portanto, abstrato, para Hegel, o bem 
em que o Estado se fundamenta é a idéia de liberdade (...) como bem vivente, razão existente, realizando-se pelo 
agir da vontade subjetiva, base do Estado racional ou ético”. A respeito da comparação entre o Estado platônico 
e o hegeliano, sugere-se conferir a realizada por ILTING, Karl-Heinz. La struttura della “Filosofia del Diritto” di 
Hegel In: TOTA, Enzo (Org.). Hegel – Diverso. Le Filosofie del diritto dal 1818 al 1831. Bari: Laterza, 1977. 



 79 

determinismos da sociedade civil, colocando-se na esfera da ordem racional65, ética, do 

Estado: “o político é, assim, posto por Hegel como a verdade do econômico; o Estado, como 

verdade da sociedade civil”66

 Nessa perspectiva de compreensão – capaz de apreender o significado dialético ou a 

razão imanente a este que (e enquanto) é um momento no processo mais amplo de 

estruturação das relações entre os homens em vista da afirmação da liberdade –, Hegel 

apresenta, nos §§ 201-202, as classes ou estados (Stände) – que, segundo ele, “não procedem 

da luta pela satisfação das necessidades, mas da estrutura lógica elementar (...) presente na 

dialética da sociedade civil”

. 

67

O autor da Filosofia do Direito, a exemplo de Platão, no final do Livro III da 

República, justifica aqui a idéia de uma divisão tripartite da sociedade, à qual confere um 

significado dialético (§ 202): o primeiro estado é o substancial ou imediato, que corresponde 

às formas de trabalho próprias dos agricultores, que vivem no campo (§ 203) e se baseiam 

sobretudo nas relações familiares, apegados que são a todas as formas de vida natural; o 

segundo estado é o formal ou reflexivo, composto por todos aqueles que se consagram à 

indústria, numa atividade característica da vida urbana (§ 204), representação típica da 

sociedade civil

 – como “sistemas particulares” dentro do sistema universal da 

satisfação das necessidades (§ 201), corroborando a sua articulação em uma totalidade 

orgânica.  

68

                                                 
65 Lembra Bernard BOURGEOIS [2000, p. 17-18], numa crítica ao que intenta apreender a filosofia hegeliana na 
unilateralidade das abstrações do entendimento, que “o hegelianismo é a intenção e a realização de uma vida 
racional, e a razão é a identidade concreta das diferenças”. 
66 SALGADO, op. cit., p. 366. É importante frisar aqui, numa referência a BOURGEOIS [op. cit., p. 75-76], que 
“o difícil problema das relações entre o político e o econômico determina de forma mais precisa o problema 
hegeliano fundamental, que é sempre construir e manter a totalidade orgânica do povo no seio de uma vida 
moderna ameaçada pelo dilaceramento e a deformidade”, produzidos pelos conflitos da vida econômica. 
67 VAZ, SNF 19 (1980), p. 26. Para Hegel, a noção de Stand é essencialmente diferente da de classe social 
(Klasse). Na observação ao § 200, Hegel esclarece: “É (...) a razão imanente ao sistema das necessidades 
humanas e a seu movimento o que o articula em uma totalidade orgânica de elementos diferentes”, isto é, de 
estados (Stände). 

; e, por fim, o terceiro estado é o universal, ao qual pertencem os 

68 Cf. LOSURDO, op. cit., p. 229-231: Imune a qualquer nostalgia bucólica – numa referência à perspectiva de 
uma crítica tendencialmente nostálgica da sociedade civil presente em Rousseau, à qual já se aludiu na nota 39 
desse capítulo –, Hegel não tem dúvidas em afirmar, na adição ao § 204, que é na cidade e nas classes urbanas – 



 80 

administradores do Estado, que se ocupam dos interesses coletivos (§ 205), devotados ao 

Estado (Staat) enquanto tal. 

 Apesar de haver uma série de circunstâncias (condições naturais, nascimento, etc.) que 

possam vir a influenciar a definição a que estado ou segmento social (Stand)  pertencer, é, em 

última instância, “na opinião subjetiva e no livre-arbítrio particular” que se radica a 

determinação última e essencial (§ 206). Por conseguinte, diferentemente do que se dá no 

Estado platônico (§ 206, Obs.), a designação a que Stand pertence cada indivíduo não é 

imposta à sociedade69

                                                                                                                                                         
até mesmo pelo fato de que “na classe industrial o papel do indivíduo resulta especialmente acentuado” – onde 
“se manifesta de modo decisivo a consciência da liberdade”, diferentemente da classe camponesa que – pelo fato 
de que “tem que pensar pouco em si mesma” – está “mais inclinada à submissão”. Numa manifestação de 
sintonia com o seu contexto (de emergência de uma sociedade industrial), é interessante observar que, em Hegel, 
como lembra LOSURDO (p. 230), “a sensibilidade para com a questão social não tem aqueles traços plebeus que 
claramente se revelam em Rousseau e Fichte” – estes sentem profundamente a questão social sobretudo a partir 
do mundo camponês –, mas, ao contrário, o leitor atento das idéias de A. Smith vai estranhar a “’austera’ 
celebração da sobriedade e da simplicidade do mundo campesino pré-industrial”.  
69 Cf. LEFBVRE & MACHEREY, 1999, p. 49: O que determina, segundo Hegel, a pertença de um indivíduo a 
um “estado” (Stand) é, primeiramente, um certo tipo de consciência, indicando que a sociedade civil funciona 
essencialmente movida pela opinião, pela representação (§ 207). 

. Além disso, para Hegel, não se põem esses estados numa relação 

hierárquica, como na concepção do filósofo grego, que privilegiava a classe dos  dirigentes-

filósofos. 

 Por fim, ainda sobre a relação indivíduo-classe, afirma Hegel que o indivíduo só existe 

efetivamente enquanto membro de uma dessas classes (§ 207): “um homem sem classe é uma 

mera pessoa privada e não se encontra em uma universalidade real” (§ 207, Ad.). Conclui 

Hegel essa adição, lembrando que “o indivíduo pode tomar-se em sua particularidade como 

universal e supor que se entra em uma classe, se entrega a algo inferior”. Porém, trata-se esta 

da “falsa representação que crê que, quando algo conquista uma existência que lhe é 

necessária, por isso se limita e se perde” (§ 207, Ad.). 

 

 



 81 

2.3  A exigência da igualdade entre todos os homens 

 

 Confirmando a tese de que uma das grandes preocupações da sua filosofia política é 

formar o homem para a prática da liberdade70 – que, no § 209 e seguintes, compreender-se-á 

por elevar a consciência do indivíduo à forma universal da cultura –, Hegel faz perceber que 

“o sujeito do direito não é o homem natural, mas o sujeito do mundo de cultura que alcança o 

reconhecimento universal”71. Em outros termos, é pela formação cultural (Bildung)72

 Depreende-se daí, dessa imbricação entre direito e cultura, que “o direito supõe a 

consciência, sem a qual ele é meramente formal e inefetivo”

 – 

processo vivo mediante o qual o indivíduo forma-se como membro da comunidade – que o 

direito, a princípio abstrato, ganha efetividade, afirmando-se como “algo universalmente 

reconhecido, sabido e querido” (§ 209). 

73

                                                 
70 Indagando acerca do que teria remetido Hegel do interesse (predominantemente) da política à vida 
especulativa, BOURGEOIS [2000, p. 17] faz perceber que, “tanto em seu motivo original como em seu tema 
definitivo, a filosofia hegeliana não é uma filosofia essencialmente política, no sentido estrito do termo [Aliás, 
como afirmara antes, p. 14, “a filosofia hegeliana é (...), em seu resultado, a filosofia da relatividade da filosofia 
política”]. Com efeito, o projeto fundamental de Hegel é um projeto do homem total, o projeto da liberdade ou 
da felicidade, do prazer de estar-em-si-mesmo (bei sich sein), de um Si que, se reencontrando no ser, suprime 
este como outro, como limite, e entra assim na vida infinita”. 
71 LIMA VAZ, SNF 19 (1980), p. 26. 
72 Sobre a Bildung, no sentido aqui utilizado por Hegel, sugere-se conferir também os §§ 20 e 187. É importante 
considerar – quando se compreende a Bildung como esse processo de (con)formação dos indivíduos à forma da 
universalidade (ou do espírito da coletividade) – que, conforme alerta Carla CORDUA [El mundo ético. Ensayos 
sobre la esfera del hombre en la filosofía de Hegel. Barcelona: Editorial Anthropos, 1989 (Coleção Autores, 
Textos e Temas Filosofía, n. 23). p. 189], “seria um erro, porém, pensar que Hegel patrocina a uniformidade 
cultural quando afirma a importância da formação dos indivíduos no espírito do grupo. A sociedade que propõe é 
internamente diversa, e a educação conduz não à abstrata pertença ao grupo em geral, mas a posições 
determinadas dentro dele. A ‘Bildung’ não é tampouco um simples treinamento ou adaptação ao dado, pois só a 
que tem um conteúdo racional é formação para a liberdade. O mero conformismo com o efetivamente existente 
mais bem contraria a ação livre e em nenhum caso a favorece. A liberdade depende da coincidência consigo e 
não há senão a razão capaz de uma verdadeira identidade”. Concluindo, lembra HYPPOLITE [1995, p. 101, nota 
17] que “Hegel dá um sentido muito vasto à palavra ‘cultura’; designa tanto a formação política do indivíduo 
como a sua formação econômica, em geral a sua elevação ao Universal”. 
73 LEFEBVRE & MACHEREY, op. cit., p. 51. 

, realizando-se tão-somente 

como imposição mecânica ou subordinação automática do indivíduo à ordem comum, e não 

se efetivando como exercício da liberdade. É fundamental, portanto, o consentimento livre do 

indivíduo,  o que subentende um esforço de convencimento capaz de fazer com que este – por  



 82 

reconhecer o seu conteúdo racional – opte por orientar-se na direção do que se coloca como 

jurisdição, entregando-se à dimensão propriamente social e jurídica de sua consciência, à qual 

chega graças ao seu pensamento da cultura. Lembra Hegel que “para ter o pensamento do 

direito há que estar educado no pensar [este compreendido como “pôr algo como universal ou 

levar algo à consciência como universal” (§ 211, Obs.)]74

 Como se observa, é uma constante do pensamento hegeliano a recusa em fechar-se em 

uma universalidade puramente subjetiva, uma vez que a questão reside na unidade viva, 

atuante, sempre repensada, da objetividade e da subjetividade. Reforça-se aqui a exigência da 

igualdade entre os homens, não a proclamada somente nos discursos, mas a vivida de modo 

subjetivo na exterioridade das coisas. Isso significa “que esta unidade de direito deve adquirir 

uma realidade que assegure legalmente a existência efetiva da igualdade entre todos os 

homens: é a jurisdição vivida como forma ativa da cultura”

, e não se deter no meramente 

sensível; há que adaptar os objetivos à forma da universalidade e também, na vontade, reger-

se pelo universal” (§ 209, Ad.). 

75

O sol e os planetas também têm leis, mas não as sabem; os bárbaros estão 
governados por instintos, costumes e sentimentos, mas não têm consciência 
disso. O fato de o direito ser posto e ser conhecido

. 

 A adição ao § 211 situa bem as condições pelas quais o direito alcança a sua 

verdadeira determinidade e sua honra: 

76 faz desaparecer toda 
contingência da sensação e da opinião – a forma da vingança, da compaixão 
e do egoísmo – e só assim o direito alcança sua determinação verdadeira e a 
honra que lhe corresponde. Somente pela disciplina da compreensão é que 
ele se torna capaz de universalidade77

                                                 
74 ROSENFIELD, 1995, p. 199: “Tomar consciência de alguma coisa como universal eqüivale a ‘pôr’ esta 
universalidade como o conteúdo próprio da atividade de uma vontade que se torna consciente de que é o seu 
poder de mediação. Não se trata de aceitar os indivíduos e suas consciências como empiricamente dados; a tarefa 
da liberdade consiste em chegar à consciência do que eles são essencialmente, isto é, o movimento sempre novo 
de se fazer membros (individualidades conscientes) de uma comunidade”. 
75 Ibid., p. 197. 
76 FdD, § 212: “Nesta identidade do ser em-si (Ansichsein) e do ser-posto (Gesetztsein) só tem obrigatoriedade 
como direito o que existe como lei. Dado que o ser posto constitui o lado da existência no qual pode entrar a 
contingência do capricho e outras particularidades, o que existe como lei pode diferir em seu conteúdo do que é 
o direito em si”. 

. 

77 Hegel continua, nessa adição, destacando ainda que o direito deve ser conhecido de modo pensante, 
apresentando uma crítica à época moderna, na sua prática afrontosa de negar aos povos sua vocação de legislar: 



 83 

 Encontra-se implícita neste comentário de Hegel a superioridade do direito, que 

pressupõe a consciência, ante às leis da Natureza, cuja aplicação é mecânica. Mas, como 

interpretam Jean-Pierre Lefebvre e Pierre Macherey, esta é também a causa de sua fraqueza:  

... basta que o indivíduo retire a sua adesão consciente, para que se torne 
letra morta, para que seja rebaixado ao nível de um universal completamente 
objetivado, isto é, no nível de um sistema que permanece exterior à 
existência dos indivíduos particulares, os quais não tomam conhecimento 
dele e a ele permanecem indiferentes, ainda que o suportem78

 Destaca Hegel, segundo o comentário acima, a precariedade e provisoriedade, na 

ordem da sociedade civil, da reconciliação entre o particular e o universal, na direção da qual 

pende a sociedade civil. Assim, para fazer frente ao espectro da desagregação sempre à 

espreita, posto que é conseqüência de sua contradição interna, ou seja, para garantir a adesão 

reconhecida e consentida dos indivíduos – que, no momento da sociedade civil, encontram-se 

totalmente enlaçados na particularidade e, nesse contexto, exigem que sejam favorecidos em 

seu bem-estar (§ 229, Ad.) –, a sociedade civil necessita apelar para outras mediações: sendo, 

pois, como particular que o indivíduo situa-se na sua ordem e se submete às suas leis, é 

necessário convencê-lo de que é por meio de tal submissão que ele encontrará a satisfação de 

seus interesses

. 

 

79

                                                                                                                                                         
“É absolutamente necessário que na aplicação das leis haja conflitos, nos quais tem seu lugar o entendimento do 
juiz, pois do contrário a execução seria algo totalmente mecânico. Quando se chega à eliminação destes conflitos 
deixando elementos a critério do juiz, a solução é muito pior, pois os conflitos também pertencem ao 
pensamento, à consciência pensante e à sua dialética, enquanto que a mera decisão do juiz seria arbitrária. Alega-
se correntemente, em favor do direito consuetudinário, que é mais vivo, mas essa vida, ou seja, a identidade da 
determinação com o sujeito, não constitui, todavia, a essência da coisa. O direito deve ser conhecido de modo 
pensante; tem que ser em si mesmo um sistema e, só como tal, pode ter vigência nas nações cultas. Ao negar-se 
aos povos, na época moderna, sua vocação de legislar, não só se cometeu uma afronta, mas que, além disso, 
expressou-se o absurdo de que nem sequer se pode confiar em que os indivíduos tenham a habilidade de 
transformar a infinita quantidade de leis existentes em um sistema conseqüente, sendo, por outra parte, a 
sistematização, quer dizer, a elevação ao universal, o infinito impulso da época. Também se considerou 
preferíveis a um código elaborado em um sentido mais universal as recopilações de decisões, tal como se 
encontram no Corpus juris, porque nelas se mantém sempre uma certa particularidade e uma memória histórica 
que não se quer abandonar. A insuficiência de tais recopilações mostra suficientemente a prática do direito 
inglês”. 
78 LEFEBVRE & MACHEREY, op. cit., p. 51-52. 
79 Cf. Ibid., p. 52.  
 

. 



 84 

 Tendo em vista tal contexto e compreendido que um verdadeiro código de leis 

subentende “uma intervenção consciente sobre os hábitos e os costumes de uma época com o 

propósito de relacioná-los com a sua universalidade imanente”80, conclui-se que “o direito é 

aqui uma igualdade abstrata cuja existência formal é o código civil (§ 211) e que deve 

respeitar a particularidade que se afirma no interior do ‘sistema das necessidades’ (§ 230): o 

indivíduo é ‘filho da sociedade civil’”81. E, como tal, do mesmo modo que tem direitos frente 

à sociedade, esta, que deve proteger seus membros e defender seus direitos, apresenta a este 

exigências que devem ser acatadas (§ 238)82, aprofundando a consciência de si como membro 

de uma comunidade. Configurando-se, então, como família universal, a sociedade civil tem, 

frente ao livre-arbítrio e à contingência dos pais, por exemplo, a obrigação e o direito de 

exercer controle e influência sobre a educação – tanto pública quanto privada –, na  medida 

em que esta diz respeito às aptidões para tornar-se membro da sociedade (§ 239)83

 Almejando por fim “uma unidade capaz de conter – e satisfazer – o conjunto dos 

conflitos e contradições que constituem a vida dos homens”

. 

84

                                                 
80 ROSENFIELD, op. cit., p. 199. 
81 VAZ, op. cit., p. 26. 
82 É importante que se ressalte, aqui, que há em Hegel uma consciência muito clara sobre os limites do poder 
político, bem como sobre o que é direito e dever nesse poder. Sobre isso, recorda LOSURDO [1998, p. 134] que 
está claro para Hegel que, da mesma forma que deve permanecer sagrado o limite dentro do qual não é lícito ao 
poder estatal intrometer-se na vida privada dos cidadãos [refere-se aqui a direitos inalienáveis, como a liberdade 
individual, de consciência...], é incontestável o direito e o dever do poder político intervir, por exemplo para 
assegurar a instrução a todas as crianças, reduzindo, se necessário, o arbítrio dos pais, de intervir no campo 
educacional, na saúde etc., em toda aquela esfera que tem uma mais estrita relação com a finalidade do Estado, 
enfim, de intervir no campo econômico, procurando reduzir os custos sociais da crise. 
83 Apesar de reconhecer a dificuldade em estabelecer os limites entre os direitos dos pais e da sociedade civil (§ 
239, Ad.), Hegel não hesita em afirmar, neste mesmo parágrafo, que “a sociedade tem direito de atuar segundo 
suas provadas opiniões, obrigar aos pais a colocar seus filhos na escola, a vacinar contra a varíola, etc.; do 
mesmo modo que, como expressa no § 240, “se os indivíduos aniquilam com o esbanjamento sua segurança e a 
subsistência de sua família, a sociedade civil tem o dever e o direito de tomá-los em tutela e fazer cumprir, em 
seu lugar, a finalidade da sociedade e a sua própria”. É curioso observar que, em relação aos limites da 
autoridade dos pais, “Kant, mais próximo da tradição liberal que Hegel, chega até o ponto de teorizar [Cf. 
Metafísica dos costumes. Doutrina do Direito § 29] um ‘direito dos pais sobre os seus filhos como se eles fossem 
uma extensão da própria casa’, um direito dos pais de retomar os filhos fujões ‘como coisas’ ou como ‘animais 
domésticos que escaparam’. Hegel polemiza contra essa redução dos filhos a ‘coisas’, denunciando em Kant a 
permanência de um resíduo daquela tradição segundo a qual, na antiga Roma, os filhos eram associados a 
escravos do pater familias...” (LOSURDO, op. cit., p. 118). Por fim, Hegel assumirá posições que só bem mais 
tarde serão incorporadas pelo próprio liberalismo, tais como a defesa da introdução da obrigatoriedade escolar e 
pela proibição ou redução do trabalho infantil. Para o filósofo, a criança – que virá a ser membro da sociedade 
civil – é portadora de direitos frente a essa, como já o era em relação à família. 
84 ROSENFIELD, 1995, p. 203-204. 

, a filosofia de Hegel, atenta não 



 85 

somente aos conflitos privados – cuja superação, da alçada do tribunal, alcança apenas um dos 

níveis da unidade entre o universal em-si e a particularidade subjetiva –, mas também às 

contradições sociais – cuja resolução deve ser buscada na esfera do Estado –, prossegue na 

busca de níveis mais amplos de universalização da substância ética. 

 

 

2.4   Em direção à sociedade política 

 

 Sem perder de vista que, na realidade, o Estado é o primeiro, dentro do qual a família 

desdobra-se em sociedade civil, sendo que, nestes dois momentos, é a própria idéia do Estado 

que se manifesta85

 Situando-se, portanto, a partir de tal perspectiva, e levando em conta que “a ênfase na 

objetividade do ético

; e que, no desenvolvimento da sociedade civil, a substância ética conquista 

sua forma infinita (§ 256, Obs.), localiza-se esta análise no interior do movimento social do 

conceito, compreendendo assim que a administração anuncia sua interiorização no Estado por 

meio da corporação, tratando-se de uma determinação de emergência do Estado. 

86 e das instituições políticas caracteriza o filósofo em todo o ciclo da sua 

evolução”87

                                                 
85 FdD, § 262: “A idéia efetivamente real – o espírito – se divide nas duas esferas ideais de seu conceito, a 
família e a sociedade civil, que constituem sua finitude, para ser, a partir da idealidade destas, espírito 
efetivamente infinito para si”. Compreender família e sociedade civil como momentos da Idéia de Estado é, por 
sua vez, compreender que o Estado só é na medida em que família e sociedade civil se desenvolvem em seu 
interior (§ 263, Ad.). 
86 Segundo Hegel, “O Espírito que não se determina é uma abstração da inteligência” (RH, p. 89). Para ser mais 
que apenas uma representação vazia, portanto, ele deve ter realidade, existência, deve ser objetivo. 
87 LOSURDO, op. cit., p. 202. 
 

, põe-se a seguinte questão: num contexto marcado pela contradição entre a 

vontade moral e a atividade econômica, onde a acumulação de riquezas, possibilitando o luxo 

e o esbanjamento de poucos, articula-se dialeticamente com a proliferação da pobreza, que 

penaliza a muitos, como assegurar a cada um um bem-estar efetivo e não ilusório? 



 86 

 Apresenta-se aqui, em outros termos, a questão social da superação da miséria. E, uma 

vez que o poder público exprime uma nova determinação do processo de constituição da 

substancialidade ética, faz-se necessário remeter-se a ele. Dessa forma, ciente de que a 

superação da miséria não resulta apenas da disposição subjetiva (§ 242)88

... dissolver a questão social em um problema atinente exclusivamente, ou 
em primeiro lugar, ao indivíduo, a um problema que não põe tanto em causa 
a objetiva configuração das relações jurídicas e sociais, mas a capacidade, as 
atitudes e também a disposição de espírito do indivíduo afligido pela 
pobreza

, e considerando que 

“o Estado público é tanto mais perfeito quanto menor, em comparação ao que está assegurado 

de modo geral, for a parte que se abandona à iniciativa do indivíduo e à sua opinião 

particular” (§ 242, Obs.), Hegel contrapõe-se aos que tendem a  

89

 Ao conferir centralidade às instituições políticas – posto que “a objetividade da 

questão social não pode surgir sem que a atenção se desloque do indivíduo para as instituições 

político-sociais”

.  

 

90 –, Hegel caminha em direção oposta à perspectiva liberal, que imputa ao 

indivíduo (à sua indolência, vendo na pobreza a marca de um fracasso moral ou 

incompetência) ou à Natureza (na conta de desgraça ou calamidade natural) a 

responsabilidade pela situação de miserabilidade em que se encontra significativa parcela da 

sociedade91

                                                 
88 Segundo Hegel, no âmbito das ações subjetivas, a ajuda aos pobres mantém um caráter acidental, bem como o 
que há na pobreza de injustamente humilhante (Cf. § 253, Obs.). Rejeita-se aqui a prática da “esmola” (a 
beneficência), posto que ela acaba por ser exatamente o inverso daquilo que o homem deve exigir, qual seja, o 
reconhecimento do seu valor de cidadão-trabalhador (Cf. Weil, 1970, p. 123-126). 
89 LOSURDO, op. cit., p. 204-205. Hegel afasta-se do âmbito intimista (de uma felicidade que resulta somente 
da iniciativa do indivíduo) e situa-se no âmbito mais material e objetivo de um “bem-estar”, ligado não a um 
indefinível estado de espírito, mas, em primeiro lugar, à “segurança da subsistência” que, no plano da vida 
associada, deve ser tratado e realizado enquanto direito (§ 230). Não se pode deixar de estabelecer aqui uma 
correlação com o Programa “Fome Zero”, do atual governo Lula, que, segundo a perspectiva hegeliana, só terá 
sentido e eficácia se se articular com uma política de multiplicação das oportunidades de emprego. Sem isso, o 
Programa está furado e será tão-somente mais um paliativo eleitoreiro, pois deixaria de lado o fundamental, qual 
seja, considerar o homem na sua dignidade de membro do Todo e resgatar nele o sentimento de independência e 
honra, que mediante o seu trabalho torna-se legitimamente co-partícipe da riqueza da comunidade nacional. 
90 Ibid., p. 205. 

.  Ele – para o qual a miséria configura-se como uma questão social – vai pôr em 

causa o ordenamento político-social. 

91 Lembra LOSURDO (Cf. Ibid., p. 204-209) que pensadores como Locke, Bentham e Tocqueville removem do 
âmbito do ordenamento social a responsabilidade pela miséria. John Locke coloca na própria indolência do 



 87 

 Nesse momento de sua análise do direito, Hegel depara com a noção de classe 

(Klasse), à qual ainda não havia feito nenhuma referência92

 Na medida em que a sociedade civil apresenta, ao mesmo tempo, como suas 

determinações, o luxo e o esbanjamento crescente e o aumento igualmente infinito da 

dependência e da falta (§ 195), pode-se falar de dois segmentos sociais – ricos e pobres – 

cujos interesses não só são divergentes, mas, mais apropriadamente, contrários, configurando-

se a noção de Klasse como diametralmente oposta à de Stand

: se a divisão do trabalho, por um 

lado, incrementa a acumulação de riquezas, 

... por outro lado, promove também a fragmentação e limitação do trabalho 
particular e, com isso, a dependência e miséria da classe (Klasse) ligada a 
esse trabalho, o que provoca sua incapacidade de sentir e gozar outras 
possibilidades, especialmente as que se referem aos benefícios espirituais 
que oferece a sociedade civil (§ 243). 

 

93

                                                                                                                                                         
indivíduo a responsabilidade pela sua situação de miséria ao insinuar – esquecendo-se de que, na natureza, tudo 
já é propriedade de outro – que “o indivíduo pode sempre voltar-se para a natureza para garantir a 
sobrevivência” [Segundo tratado sobre o governo, § 36]; Jeremiah Bentham que, “ao polemizar contra o 
jusnaturalismo, ironiza acerca do recurso à natureza para fundar direitos que têm sentido somente no âmbito da 
sociedade”, defende a tese de que “a pobreza não é uma conseqüência do ordenamento social (...). É uma 
herança do estado de natureza” [p. 206]; Alexis de Tocqueville denuncia como “perigosa demagogia o querer 
fazer com que a ‘multidão’ acredite que ‘as misérias humanas são obras das leis e não da providência’” [p. 207] 
(providência compreendida aqui como outro nome para a Natureza, indicando uma esfera independente das 
instituições políticas e das relações sociais). Enquanto “para Tocqueville, o indivíduo na miséria somente pode 
apelar à caridade, seja privada ou pública, para Hegel ele é detentor, ao contrário, de um preciso ‘direito’ ao qual 
corresponde uma precisa ‘obrigação da sociedade civil’” [p. 208]. 
92 Cf. HEGEL. A sociedade civil burguesa, 1979, nota 1, p. 135. Comenta Lefebvre: “Primeiro emprego da 
palavra Klasse na Filosofia do Direito de 1820, para designar uma categoria social produzida pelo 
desenvolvimento da sociedade civil burguesa, pela acumulação das riquezas, pela singularização do trabalho, 
etc., e que não pode em caso algum constituir um Stand. Hegel retoma aqui diretamente a expressão inglesa 
class, tal como já a utilizava na Realphilosophie...” 
93 Como já insinuara antes (vide nota imediatamente anterior), comenta LEFEBVRE (e MACHEREY, 1999, p. 
54-55): “É essa noção de classe (Klasse) que exprime então a idéia exatamente contrária àquela que era pensada 
por meio da noção de ‘estado’ (Stand): enquanto esta última representa a integração do indivíduo em um 
conjunto ao qual ele pertence organicamente, e por intermédio do qual ele próprio se torna membro de uma 
coletividade, a outra corresponde ao momento em que este vínculo se desagrega, ao mesmo tempo em que 
desaparece toda idéia de interesse comum. De certa forma, essa noção de classe, que para Hegel é mais abstrata 
que a noção de estado, corresponde melhor à sociedade civil – na qual ela reforça essencialmente o lado negativo 
– do que a noção de Stand, que, por um lado, está mais próxima da determinação substancial da família, e, por 
outro, da determinação racional do Estado, determinações estas cujos laços mútuos ela garante”. 

. No contexto de tal sociedade 

– onde a aparência de um desenvolvimento harmonioso e equilibrado da atividade econômica 

conduz outrossim a coletividade a estados perigosos para a coesão da vida ética –, as 

contradições a ela inerentes são exacerbadas a tal ponto que, ao garantir apenas a uma minoria 



 88 

privilegiada as condições de possibilidade do exercício da plena cidadania, termina por 

condenar “uma grande massa a descer para além de um certo nível mínimo de subsistência, 

(...) necessário a um membro da sociedade” (§ 244). Em uma tal situação de dilaceração do 

tecido social, a massa de indivíduos, que vivem com recursos abaixo do mínimo indispensável 

à sua reprodução material e moral, acaba por perder o “sentimento do direito, da legalidade e 

da honra de existir graças à sua própria atividade e ao seu trabalho, [o que] leva ao surgimento 

de uma plebe” (§ 244). 

 Entretanto, como indica o próprio Hegel na adição a este mesmo parágrafo, não é a 

pobreza em si que faz com que alguém pertença à plebe. Aliás, a plebe, antes de ser uma 

decorrência pura e simples de uma situação de miséria, resulta “da representação de tal estado 

como insuportável”94, que se manifesta na íntima indignação contra tudo o que poderia ser de 

outra forma. Em síntese, o que afirma o filósofo é que “é na medida que a pobreza emerge 

como ‘uma forma de consciência’ que se pode falar do ‘ser de classe’ do indivíduo”95

Coerente com os parâmetros já colocados nos parágrafos que antecedem ao 245, Hegel 

qualificará como paliativas ou irrealizáveis todas as alternativas que buscam assegurar a 

subsistência dos pobres sem a mediação do trabalho, uma vez que isso contrariaria o princípio 

da sociedade civil e não contribuiria para o resgate do sentimento de independência e honra 

dos seus indivíduos (§ 245). Assim, critica tanto as intervenções públicas, que se limitam a 

. 

 Sendo a formação da plebe mortal para a sociedade civil, “a questão de como remediar 

a pobreza torna-se um problema que agita e atormenta as sociedades modernas” (§ 244, Ad.). 

E, como esta é igualmente a questão que angustia Hegel, ele – a partir do § 245 – 

desenvolverá toda uma reflexão, apresentando e posicionando-se criticamente em relação às 

várias possibilidades postas para a sua prevenção e/ou superação. 

                                                 
94 LEFEBVRE & MACHEREY, op. cit., p. 55: “Reencontramos aqui a idéia fundamental de que a sociedade 
civil funciona movida pela representação e pela opinião”. 
95 Ibid., p. 56. Acrescentam os autores: “Todas as reflexões que irão se desenvolver depois de Marx a respeito da 
noção de classe e em torno do problema da relação entre ‘ser’ e ‘consciência’ de classe têm origem aqui”. 



 89 

uma perspectiva assistencialista, quanto a tese que propõe que os mais ricos se encarreguem 

da manutenção dos mais pobres, pois tratar-se-ia de soluções atomísticas que não consideram 

o homem na sua dignidade de membro do Todo. Essas propostas, além de reduzirem o 

indivíduo a alvo de uma mera doação, não o reconhecendo como membro do Todo, não 

resolvem verdadeiramente a questão, apenas adiando o problema. 

Por fim, frente a esse quadro, dois caminhos se apresentam: um diz respeito à opção 

de ficar nos parcos limites que caracterizam a constituição da sociedade civil, que se coloca 

desde sempre como “Estado exterior” (§ 183), e buscar lá fora, via comércio exterior (§ 246) 

ou, numa radicalização de “sua vocação imperialista latente”96

Uma vez constatado que, a partir da relação de exterioridade mantida com a vontade 

particular, a administração mostrou-se incapaz de superar a situação de injustiça, sinaliza-se 

ao conceito um outro caminho: o de sua interiorização na substancialidade ética. Hegel 

apresenta, então, a corporação como uma última mediação que, perfazendo o movimento de 

interiorização em si da sociedade civil, promove a reintegração do ético nesta sociedade, 

“posto que, de acordo com a idéia, a própria particularidade [da sociedade civil] toma a este 

, mediante o recurso da 

colonização (§ 248), uma saída fortuita, às custas de outros povos, para as dificuldades que 

são internas, numa tentativa de deslocar o conflito para além de suas fronteiras, subterfúgio de 

quem evita encarar de frente a realidade “de uma multidão de indivíduos que não podem 

satisfazer suas necessidades por meio de seu trabalho, quando a produção supera as 

necessidades do consumo” (§ 248, Ad.), desembocando na (má) infinitude do entendimento (§ 

234), que apenas multiplica ad infinitum o mal que reside exatamente lá onde os que 

produzem a riqueza não a usufruem (§ 245). E o outro caminho!? Qual a proposta alternativa 

do filósofo que se preocupa em promover a reintegração do ético nessa sociedade...?   

                                                 
96 LEFEBVRE & MACHEREY, op. cit., p. 57. 



 90 

universal que está imanente em seu interesse como fim e objeto de sua vontade e de sua 

atividade” (§ 249). 

 A preocupação de Hegel, como se verifica, está em romper com a lógica egoísta e 

irracional do lucro, que circunscreve o indivíduo aos meandros “da acidentalidade e da mera 

opinião particular, que podem ser perigosas tanto para si como para os outros” (§ 254), na 

medida em que não possibilitam a este indivíduo, “reduzido, por seu isolamento, ao aspecto 

egoísta da indústria” (§ 253, Obs.), reconhecer-se e elevar-se à dignidade “de uma atividade 

consciente para um fim universal, coletivo” (§ 254). As corporações – associações que 

congregam os que alcançaram a reta compreensão de que os indivíduos não são 

atomisticamente isolados, mas trazem uma determinação universal que reclama um situar-se 

para além da ganância singular e casual (§ 252, Obs.) – estão aptas a promover “uma nova 

solidariedade social”97, baseada no trabalho, que se articula com o reconhecimento do outro 

como parte de um Todo, como membro de uma corporação e, como tal, reconhecido na sua 

honra profissional (§ 253, Obs.)98

 Estruturada de maneira que sirva de “intermediária entre a unidade imediata da família 

(...) e a universalidade efetiva do Estado (Staat) que ela prepara”

. Devido a isso, lembra Hegel, a corporação acaba por tomar 

“o lugar de uma segunda família, o que é de difícil compreensão para a sociedade civil, em 

geral pouco atenta aos indivíduos e às suas necessidades” (§ 252). 

99, a corporação – segunda 

raiz ética do Estado100

                                                 
97 ROSENFIELD, 1995, p. 216. 
98 FdD, § 253: “O membro de uma corporação (...) reconhece também que pertence a um todo, que é por sua vez 
um membro da sociedade geral, e se interessa e preocupa pelos fins desinteressados desse todo; tem sua honra 
em sua classe”. Realça-se aqui, como frisam LEFEBVRE & MACHEREY (op. cit., p. 60), a idéia de que “é por 
intermédio do seu pertencimento à corporação que o indivíduo particular, sujeito econômico da sociedade civil, 
torna-se cidadão do Estado, sujeito político no sentido estrito. A corporação desempenha portanto um papel 
essencial de mediação, que é fundamental para o desenvolvimento da sociedade: não estando ainda dentro do 
Estado, ela já não está mais inteiramente na sociedade civil”. 
99 LEFEBVRE & MACHEREY, op. cit., p. 59. Concluem os autores (p. 64): “A corporação corresponde, 
portanto, ao momento de superação (Aufhebung) da sociedade civil: a partir dela, produz-se o Estado, do qual ela 
é condição de existência e antecedente racional”. 

 – une 

100 FdD, § 255: “ A primeira [a família] contém, numa unidade substancial, os momentos da particularidade 
subjetiva e da universalidade objetiva”. BOURGEOIS (2000, p. 126) observa que “se a família e a corporação 
são apresentadas por Hegel como a raiz do Estado, não é porque elas seriam seu fundamento primeiro: as 



 91 

... de um modo interior os momentos [da particularidade subjetiva e da 
universalidade objetiva] que, na sociedade civil, estão inicialmente 
divididos, por um lado, em particularidade da necessidade e do gozo 
refletida em si mesma, e, por outro lado, em universalidade jurídica abstrata; 
[de tal sorte que] com esta união, o bem-estar particular se realiza como 
direito” (§ 255). 

 
 Na adição a esse parágrafo, Hegel critica “a moderna eliminação das corporações” 

que, partindo de uma incompreensão do papel do indivíduo no interior destas, “teve por 

finalidade fazer com que o indivíduo se responsabilizasse por si mesmo”. Para Hegel, está 

bem claro que a grande contribuição das corporações está em proporcionar ao homem ético, 

para além de seus fins privados, uma atividade universal, especialmente num contexto em que 

a participação direta dos cidadãos nos assuntos gerais do Estado é restrita (§ 255, Ad.). Pode-

se vislumbrar aqui a crítica hegeliana à ilusão de que se possa “estabelecer uma relação direta 

e transparente, portanto, sem mediações”101 entre o Estado (o universal) e os indivíduos (o 

particular)102

                                                                                                                                                         
fundações aparentes são o ser-aí necessário e insuficiente do fundamento verdadeiro. Simplesmente, é na família 
e na corporação que se desenvolve e cultiva parcialmente o sentimento ético de pertencer a um Todo e de 
trabalhar para ele, isto é, o sentimento que se consuma como o momento subjetivo do Estado”. 
101 LEFEBVRE & MACHEREY, op. cit., p. 61. 
102 BENJAMIN, Educação e Filosofia, 27/28 (2000), p. 104, nota 38: “O que preocupa Hegel é a crescente 
atomização dos indivíduos na nascente sociedade industrial. O homem encontra-se cada vez mais isolado e 
somente ocupado com seu ganho individual. Além disto, Hegel percebe também uma progressiva restrição da 
participação dos cidadãos no âmbito do Estado. A corporação é o local que permite uma forma de 
reconhecimento que faz com que o indivíduo queira a primeira, embora ainda tosca, forma do universal: o 
interesse do grupo. Este grupo é um local de efetiva participação de cada um nas decisões mais gerais. É ele, 
portanto, que permite a passagem ao Estado”. 

.  

Ainda corroborando a relevância da corporação, Hegel lembra que, se na sociedade 

civil, como se viu anteriormente, o indivíduo, ao ocupar-se de si, atua também para outros, 

isso não é suficiente para que “se alcance o nível de uma eticidade pensante e consciente” (§ 

255, Ad.). Este só será alcançado pelas corporações, desde que estas, naturalmente – e por 

isso mesmo devem estar sob o controle do Estado –, não se burocratizem e nem descambem 

no corporativismo, reduzindo-se tão-somente a uma casta unicamente preocupada com os 

seus privilégios (§ 255, Ad.). 



 92 

 Por fim – conclui Hegel essa seção –, “enquanto limitada e finita, a finalidade da 

corporação tem sua verdade (...) na finalidade universal em si e para si em sua absoluta 

realidade. A esfera da sociedade civil conduz, pois, ao Estado” (§ 256), cume e fundamento 

das etapas da Filosofia do Direito de Hegel. O longo percurso feito até aqui, contudo, tem 

uma importância inegável, uma vez que “apreender a verdade do Estado significa apreender o 

processo pelo qual o Estado chega a si da interioridade das suas próprias determinações”103

                                                 
103 ROSENFIELD, op. cit., p. 218. 

. 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO III 

 
 
 



3   O ESTADO 

 

 

 

 A instituição do poder político tem sido, cada vez mais, alvo de questionamento e de 

debate, especialmente no que diz respeito às exigências éticas do seu exercício. Por mais que 

um confuso e, geralmente, equivocado senso comum se encontre sempre à beira de concluir 

que moral (compreendida como campo da pureza de intenções e ingênua honestidade) e 

política (identificada como a malícia, a astúcia e a trapaça) sejam, de fato, inconciliáveis – o 

que, em parte, é compreensível, posto que historicamente essa articulação tem sido, no 

mínimo, problemática1 –, lateja, talvez como resquício de uma racionalidade mais antiga e 

mais elevada que a racionalidade técnica do entendimento, a consciência de que não há como 

implementar, concretamente, a perspectiva do bem comum, na sua justa conexão com a  

liberdade e a dignidade dos indivíduos, a não ser na aposta e no esforço, que articula 

pensamento livre e vontade racional, de viabilizar uma concepção de Estado – mesmo porque, 

diria Hegel, se ruim com ele, pior sem ele e inimaginável fora dele – que seja a expressão de 

um projeto ético-político razoável2

Contando com uma outra concepção do ético e do político que não a do senso comum 

moderno, parte-se aqui  da compreensão de que, sem o primado da ética, a política ficaria 

reduzida a uma mera “técnica do poder”, que “obedece à  racionalidade  da  causa  eficiente e 

.  

                                                 
1 Pe. VAZ, em seu ensaio “Ética e Política” (In: Ética e Direito. Organização e introdução de Cláudia Toledo e 
Luiz Moreira. São Paulo: Landy Editora, Loyola, 2002. p. 177-181), analisa que a cisão entre Ética e Política foi 
aprofundada, no domínio da ação, “pela lógica implacável da Machtpolitik que preside à formação dos Estados 
nacionais modernos e que se constitui como (...) lógica da ‘razão de Estado’ (...) [e, no âmbito do teórico,] acaba 
sendo consagrada pelo refluxo individualista da Ética moderna, que irá condicionar a idéia de ‘comunidade 
ética’ ao postulado rigoroso da autonomia do sujeito moral tal como o definiu Kant” (p. 179). 
2 Na linha interpretativa de Marcelo PERINE [Cf. Ética e política: Irredutibilidade e interação de relações 
assimétricas. Síntese Nova Fase, 48 (1990), p. 35-46], compreende-se aqui “razoável” como sinônimo de 
racionalidade ética ou racionalidade da razão, numa contraposição à racionalidade do entendimento. 
 
 



 95 

dos seus instrumentos, que esgota seu fim na eficácia do seu exercício”3; e, sem o primado 

objetivo da política, a ética não encontraria, por sua vez, efetivação4

 Primeiro, colocando-se desde a ótica hegeliana, averiguar-se-á que a tese do Estado 

mínimo é, na verdade, a tese da celebração ou elevação à categoria de finalidade última dos 

interesses privados. Reduz-se a política a simples epifenômeno do econômico e, dessa forma, 

absolutizam-se as contradições que caracterizam o social. Na medida que se minimiza 

drasticamente a autonomia do político e silencia a reflexão política, abre-se campo para as 

mais variadas hipertrofias, que vão desde a tirania que propõe encerrar os mendigos (desvario 

lockeano) e todos que possam vir a atentar contra a propriedade, nos moldes de um Estado 

policialesco e autoritário

. 

 Sem deixar de estar atento à discussão, ainda tão atual, sobre a questão que se refere à 

existência de uma maior ou menor invasão dos interesses privados no âmbito do público ou de 

uma maior ou menor ingerência do poder público no campo da iniciativa privada ou ainda, 

noutras palavras, se é mais viável a perspectiva de um Estado mínimo ou a de um Estado 

centralizador e controlador, não há, nessa empreitada, a pretensão de priorizar ou de emitir um 

juízo específico ou mesmo assumir a defesa de uma dessas posições. E por que motivos? 

5, até a aberração do totalitarismo que tudo controla e para o qual o 

indivíduo nada é. Uma leitura atenta da Filosofia do Direito de Hegel não autorizaria uma tal 

compreensão do Estado, uma vez que este tem na subjetividade a alma que o vivifica. 

Conseqüentemente, “uma universalidade estatal que não respeite os direitos da vontade 

particular pode ser tudo, salvo a concretização da idéia de liberdade, o que constitui 

propriamente o objeto da pesquisa filosófica de Hegel”6

 Segundo, a filosofia política hegeliana não priorizaria esse debate, até mesmo porque 

essas contraposições revelam, mais propriamente, a falta de uma clareza conceitual do que 

.  

                                                 
3 VAZ, 2002, p. 177 
4 Cf. PERINE, SNF 48 (1990), p. 37. 
5 Cf. LOSURDO, 1998, p. 120; PERINE, op. cit., p. 40; PALMIER, 1993, p. 99. 
6 ROSENFIELD, 1995, p. 233. 



 96 

seja o Estado, suas funções, poderes e competências. Enquanto abordagem filosófica, investir-

se-á na busca da precisão conceitual e na elucidação dos princípios norteadores de um Estado 

ético. Colocando-se no horizonte da exigência da requalificação das relações humanas, que 

situaria os sujeitos para além da reciprocidade, vista como mera exterioridade, Hegel 

vislumbrará a intersubjetividade como estrutura ontológica do Estado, que se rege pela 

dialética da igualdade na diferença. 

 Portanto, o percurso está indicado: compreender o caminho de saída das aporias do 

Estado do Entendimento, na expressão de Hegel, domínio das necessidades e da cisão dos 

interesses, que se traça como projeto histórico de um Estado da Razão, onde os fins 

correspondam ao exercício efetivo da liberdade política7

 Esse Estado terá como modelo teórico uma organização que, prioritariamente, 

contemple a articulação entre as partes e o Todo e, como tal, a estrutura arquetípica mais 

adequada é a de um organismo

, chegando à verificação da 

existência, em Hegel, de um processo democrático necessário na constituição desse Estado.  

8

                                                 
7 Cf. VAZ, SNF 19 (1980), p. 27-28. 
8 Vale lembrar aqui que, se podemos identificar Hegel como defensor de um Estado orgânico, o seu organicismo 
está longe da idéia grega, segundo Hegel, abstrata. Se no organicismo que se remete à Atenas antiga o indivíduo, 
por exemplo, não pode recorrer contra o Estado, o organicismo hegeliano, ao contrário, ciente de que não há 
totalidade sem partes, trata-se de um organicismo com liberdade. Esta concepção é a que se faz claramente 
presente ao longo dessa dissertação que, inclusive, inicia-se com um capítulo especialmente dedicado ao tema da 
liberdade. Encontra-se, portanto, em Hegel mais propriamente a crítica ao organicismo grego.  
 
 

.  Dessa forma, priorizar-se-á, neste capítulo, a abordagem da 

constituição orgânica do político, objetivando situar o horizonte lógico de compreensão a 

partir do qual Hegel articula a sua teoria silogística do Estado. Nessa mesma linha, refletir-se-

á sobre o idealismo que constitui a soberania do Estado – mediante o qual se identificará 

como equivocada toda concepção que estabeleça uma contraposição entre soberania do 

monarca e soberania do povo –, considerando o jogo silogístico dos poderes que reproduz, no 

interior do Estado, a mesma inteligibilidade, expressão da implicação lógico-orgânica do 

político. Por fim, ainda  em sintonia com a compreensão orgânica do Estado, ater-se-á à nova 



 97 

concepção de autonomia subjacente a esta sua teoria. Para tal, no entanto, faz-se necessário 

abordar a concepção do homem que sustenta a racionalidade implícita da prática política 

inerente a este Estado, aqui identificado como ético. 

 

 

3.1 O Estado e a constituição orgânica do político 

 

O Estado, na Filosofia do Direito de Hegel, apresenta-se como a expressão máxima da 

eticidade, isto é, da melhor forma de organização da vida em comum, e, como tal, é a 

concretização da substancialidade ética enquanto realização do princípio da liberdade. Em 

sendo assim, apesar de historicamente anterior à estruturação da sociedade civil, na realização 

da liberdade ou efetivação da idéia ética (§ 257) pressupõe a família e a sociedade civil como 

bases éticas e/ou instâncias de mediação. Mais do que a explicitação do jogo dialético do qual 

o Estado é resultado (§ 256), merece que seja ressaltada aqui a intuição hegeliana de que não 

há Estado ético (democrático) sem sociedade civil organizada. 

Além disso, na medida em que cabe a este Estado a incumbência de administrar – o 

que não é o mesmo que eliminar! – os conflitos, as contradições e as diferenças inerentes a 

essa sociedade estruturada nos mais variados grupos e instituições sociais – estas, 

compreendidas enquanto instâncias de mediação organizadas, superam e guardam os 

interesses dos indivíduos que nelas se situam como membros –, fica evidenciado tratar-se não 

propriamente de um Estado mínimo ou centralizador, mas mais precisamente de um Estado 

estamental9, cuja ênfase estará na saúde de suas instituições10

                                                 
9 Os Estamentos (Stände), que no âmbito da sociedade civil têm o sentido de classes ou estados sociais, figuram, 
na esfera do Estado, como instâncias político-representativas (Cf. § 300). Hegel recorda, na observação do § 303, 
que a própria língua alemã conservou, na palavra Stand, ambos os sentidos, posteriormente separados. Para ele, 
porém, os dois sentidos estão estreitamente ligados, como se demonstrará mais adiante. 
10 Cf. WEBER, T. O Estado ético. Revista Filosofia Política (III/5), p. 102-103. 

. 



 98 

O § 258 dessa mesma obra, ao apresentar o Estado como “realidade (efetiva) da 

vontade substancial” – e, considerando que “se não há a unidade do universal e do particular, 

pode haver existência, mas não realidade efetiva”11

Decorrem, do acima exposto, duas observações importantes para a compreensão do 

Estado ético hegeliano: uma é que, para Hegel, o Estado não pode ser pensado como uma 

simples instância ou fonte de coação e repressão ou limitação da vontade individual

 –, leva à conclusão de que o princípio (ou 

a racionalidade) do Estado está em realizar a unidade da universalidade e da individualidade 

ou, nos termos do próprio Hegel, “a unidade da liberdade objetiva, isto é, da vontade universal 

substancial e da liberdade subjetiva, ou seja, o saber individual e a vontade que busca seus 

fins particulares” (§ 258, Obs.). Fundamentalmente, afirma-se aqui que o indivíduo só alcança 

existência efetiva ao tomar o universal conscientemente como meta e, portanto, “só tem 

objetividade, verdade e ética enquanto membro do Estado” (§ 258, Obs.). Isto significa dizer 

que, sendo este (o Estado) a instância da universalidade, devem os indivíduos agir segundo 

leis e princípios pensados, isto é, universais; do mesmo modo, em contrapartida, se se trata de 

uma “unidade substancial”, a individualidade pessoal e seus interesses particulares têm seu 

total desenvolvimento e o reconhecimento de seu direito (§ 260).  

A tese básica defendida por Hegel é que o Estado, como instância necessária, acima 

dos interesses corporativos, é capaz de integrar os interesses particulares com os da 

coletividade, posto que isso é da sua essência. O filósofo insistirá, como se verá adiante, nos 

§§ 260-261, que o Estado realiza ou torna possível a liberdade dos indivíduos.  

12

                                                 
11 SALGADO, 1996, p. 382. 
12 Hegel, em seu artigo sobre o Direito Natural [“Das maneiras científicas de tratar o Direito natural, do seu lugar 
na Filosofia Prática e da sua relação às ciências positivas do Direito” (1802)] – onde já apresenta as intuições 
seminais, as decisões teóricas e as pressuposições que irão plasmar todo o seu pensamento ético-político –, 
desenvolve uma crítica à coerção como elemento essencial do Direito, demonstrando a irrealidade última desta 
(ou a sua incapacidade de explicar a unidade orgânica da eticidade absoluta), explicitando o vínculo necessário 
entre coerção e livre-arbítrio, figura insuficiente da liberdade. Em síntese, a sua refutação especulativa da 
coerção consiste em mostrar que , se a coerção é o elemento essencial do Direito, a vida ética e a liberdade não 
podem ser pensadas a partir de um sistema da coerção recíproca universal. Sobre essa questão, confira o 
excelente artigo “O Direito Natural de Hegel: pressupostos especulativos da crítica ao contratualismo” de 
Marcos MÜLLER (Revista Filosofia Política, III/5, p. 41-66). 

. Ao 



 99 

contrário, o Estado é antes a sua condição de possibilidade: o homem é livre, mas a liberdade 

é uma potencialidade a ser desenvolvida e esta só o é de fato, diz Hegel, no seio de um 

Estado. Em síntese, o homem, para ser livre, precisa tornar-se um cidadão, isto é, precisa 

participar da vida do Estado, propondo e se submetendo às suas leis. Na esteira de Aristóteles, 

ele compreende o homem como animal político – na verdade, mais “político” que “animal”, 

uma vez que é na medida em que supera a mera esfera da animalidade que ele se afirma como 

humano e, portanto, político –, um ser que só se realiza plenamente na cidade, sendo possível, 

portanto, tão-somente enquanto membro de um Estado (§ 261, Ad.). Nesse sentido, dirá Hegel 

– de forma um tanto entusiástica, mas também crítica –  que o Estado “é o caminho de Deus 

no mundo” (§ 258, Ad.)13

A outra observação liga-se à primeira: este Estado, onde se realiza a “substância 

ética”, dotado de uma racionalidade que o qualifica como administrador dos conflitos, das 

contradições e das diferenças, trata-se de conceito pensado, que preexiste, portanto, como 

pensamento, mas não como realidade empírica já plenamente constituída. O Estado Ideal 

(racional, absoluto) é, propriamente, uma idéia reguladora dos Estados históricos, enquanto 

estes são realizações parciais daquele

. 

14

                                                 
13 Entusiástica no sentido de dizer que sem ele o homem não se realiza, pois não atualiza sua liberdade; e crítica 
no sentido de que ele é o “caminho”, mas não é Deus, seja porque, conforme acentua o filósofo, o Espírito 
objetivo, em cuja esfera situa-se o Estado, é transcendido pelo Espírito absoluto (arte, religião e filosofia), logo, 
aquele (o Estado) não pode ser considerado Deus, no sentido de que é o auge da perfeição; seja porque o Estado 
histórico não realiza plenamente a Idéia de Estado ou, no dizer de Hegel, o Estado não é obra de arte, está na 
terra e, portanto, na esfera do capricho, da contingência e do erro (§ 258, Ad.). Por fim, lembra o Pe. VAZ (Cf. 
Síntese Nova Fase, v. VIII, n. 22, 1981, p. 119) que, segundo a investigação filológica da expressão “divino”, 
aplicada por Hegel ao Estado – empreendida pelo professor de Lovaina Fr. Grégoire, que nos anos 50 faz uma 
refutação da acusação de totalitarismo lançada contra Hegel – , verifica-se sua origem grega e o caráter 
puramente estilístico que ela recebe na linguagem política hegeliana. 
14 WEBER, em seu livro Hegel, liberdade, Estado e história (1993) [Cf. p. 137-138], traz um bom paralelo, 
diferenciando o Estado absoluto dos Estados históricos. A partir dessa distinção, fundamental para uma correta 
compreensão dos textos políticos hegelianos, Eric Weil (Cf. Hegel y el Estado, p. 13-29) desenvolve toda uma 
crítica à identificação de Hegel como o apologista do Estado prussiano. Cf. também SALGADO, op. cit., 404-
411; D’HONDT, Jacques. Hegel, filósofo de la historia viviente. Buenos Aires: Amorrortu Editores, 1971. p. 
118. 

. Porém, insistirá Hegel, não se trata de produto 

artificial ou mera ficção, mas de uma idealidade que se efetiva historicamente (§ 258, Ad.). É, 

portanto, o ideal do próprio real, o ser do vir-a-ser, em processo permanente de efetivação, 



 100 

concretizando-se em formas empíricas e contingentes, das quais não pode ser isolado, posto 

que o que é é a realização do ser no devir15

 Preocupado em não fugir ao rigor do conceito, Hegel submete ao crivo da crítica os 

teóricos modernos que, ao confundirem o Estado com a sociedade civil (§ 258, Obs.), 

ignorando a distinção entre uma união que é um simples agregado

. 

16, onde cada um é fim para 

si mesmo, à maneira da sociedade civil (§182, Ad.), e a coesão orgânica do Estado, 

desembocaram numa defesa aparente do indivíduo17

                                                 
15 Cf. Enc. (A doutrina do ser), § 88. É oportuno trazer aqui a posição hegeliana sobre a relação dialética entre 
contingência e necessidade: na medida em que se compreende que o que é é a unidade do ser e do não-ser, ou 
seja, que o Estado ideal não pode ser isolado de suas manifestações históricas contingentes, uma vez que a idéia 
não é o apenas abstrato, como conceberia uma lógica-de-entendimento, mas é o conceito no seu livre determinar-
se a si mesmo como realidade (Cf. Enc. § 213), deve-se concluir que “a realidade da substancialidade não pode 
excluir a diversidade” (WEBER, 1993, p. 138). Esta, ao contrário, deve estar incluída – como superada e 
conservada – naquela. Dessa forma, pode-se falar da necessidade como sendo uma necessidade que conserva 
dentro de si a necessidade da contingência. Sobre esse ponto, porém, é preciso esclarecer – como alerta Jean-
Marie LARDIC em seu ensaio “A contingência em Hegel” [1995, especialmente p. 92-122] – que a “necessidade 
da contingência” em Hegel é bem diferente da afirmação da necessidade do ser contingente. Isto é, “Hegel 
reconhece a necessidade da contingência para a própria necessidade” (p. 96). Assim, diferentemente do que 
habitualmente se faz, ao reduzir o contingente ao necessário ou afirmar o ser contingente como necessário em si, 
a filosofia hegeliana defende “que o ser contingente seja bem conservado como contingente em relação ao 
necessário; o que quer dizer, como aquilo que sucumbe, que se nega enquanto finito, e portanto se supera, 
mostrando-se assim como o não-necessário passando nele” (p. 97). Por sua vez, o necessário só é necessário na 
medida em que ele se subtrai igualmente à abstração (que o fixaria em sua independência radical sem conteúdo) 
e à relatividade a um outro (que o identificaria a um puro efeito contingente). É, portanto, “superando-se na 
contingência [que] o necessário se pode afirmar como tal na negação de sua finitude” (p. 97). Explicita-se aqui 
um infinito que desde sempre está encarnado no finito e se afirma no desaparecer deste, e um finito como 
manifestação da insuficiência em relação a si mesmo e que, por conseguinte, é na medida em que é destruição de 
si: “a [sua] razão de ser é, ao mesmo tempo, a razão de seu não-ser” (p. 95). Em síntese, Hegel – com essa sua 
afirmação dialética da contingência e da necessidade – supera o formalismo de um procedimento que separa o 
contingente do necessário e o reduz a si próprio, chegando a uma autêntica consideração da contigência. 
16 Enc. § 544: “Costuma-se chamar povo o agregado das pessoas privadas, mas, enquanto tal agregação, ele é o 
vulgo, não o povo [vulgus, populus]; e sob esse respeito é o único fim do Estado que um povo não chegue à 
existência, nem ao poder, nem à ação enquanto um tal agregado. Tal situação de um povo é uma situação de 
injustiça, de aeticidade, de irracionalidade; nessa situação o povo seria somente como uma potência informe, 
brutal, cega, como o mar agitado, elementar; o qual porém não se destrói a si mesmo, como o faria o povo 
enquanto elemento espiritual. Muitas vezes se pôde ouvir representar tal situação como a da verdadeira 
liberdade”. 
17 Sem nunca render-se ao culto do Eu, Hegel – “para quem o Eu deve precisamente cultivar-se pelo culto do 
mundo” [BOURGEOIS, 2000, p. 25] –, “é o filósofo que dá um lugar sistemático ao valor singular do indivíduo, 
ficando assim em oposição a todo o curso da filosofia ocidental, de Platão a Kant, que tratava sistematicamente 
apenas o universal e o abstrato, jamais o que fosse unicamente concreto” [HARTMAN In: RH, p. 35]. Nessa 
linha, muito diferente da imagem banal de um Hegel que teria reduzido o indivíduo a uma peça do universal, 
enfatiza LABARRIÈRE [SNF 24 (1982), p. 16-17] – numa referência à tese de WEIL da centralidade, na obra 
hegeliana, do princípio da “satisfação do indivíduo” na organização concreta e razoável do Estado – a absoluta 
centralidade do indivíduo nos Princípios da Filosofia do Direito: “Sob as espécies da pessoa (Direito abstrato), 
do sujeito (Moralidade), enfim do membro da comunidade (Eticidade), é sempre ele que é a medida da verdade 
visada e atingida” (p. 17, nota 9). 

, própria de uma ideologia da 



 101 

abstração18. O filósofo refere-se aqui à doutrina do contrato social que, assumindo o 

indivíduo – atomisticamente e, portanto, abstratamente concebido19 – como ponto de partida 

(§ 258, Ad.), “do que se depreende, por conseguinte, que ser membro do Estado corre por 

conta do livre-arbítrio de cada um” (§ 258, Obs.), não compreende, ou talvez não queira 

compreender – uma vez que a noção do indivíduo isolado “não é apenas uma noção, mas uma 

relação real produzida pelas forças de mercado”20

                                                 
18 No § 230, Hegel defende, frente ao fato de que, na sociedade civil-burguesa, “a subsistência e o bem-estar de 
cada indivíduo é uma possibilidade”, que não só “a segurança e tranqüilidade da pessoa e da propriedade” sejam 
tornadas efetivas, como inclui “que se assegure a subsistência e o bem-estar do indivíduo, isto é, que o bem-estar 
particular seja tratado como direito e realizado”. Em sua polêmica contra a tradição liberal – que, absolutizando 
o momento da “tranqüila segurança da pessoa e da propriedade”, perde de vista o “bem-estar do indivíduo”, o 
“bem-estar particular” –, será Hegel que insistirá em fazer com que o indivíduo seja considerado, enquanto 
pessoa, também na sua particularidade, como se pode verificar, por exemplo, no § 261, Obs., no qual afirma que 
“o momento da particularidade é igualmente essencial e que sua satisfação é, portanto, absolutamente 
necessária”. E, em sendo assim, “o interesse particular não deve ser deixado de lado nem reprimido, mas posto 
em concordância com o universal, com o qual se conserva o universal mesmo”. Segundo ótima síntese de D. 
LOSURDO (1998, p. 113 – 150), para entender esse paradoxo [ser Hegel, e não os liberais, a insistir na 
centralidade do indivíduo], “é preciso levar em consideração que o indivíduo do qual parte a tradição liberal é o 
proprietário que protesta contra as intrusões do poder político na sua inviolável esfera privada, ao passo que, 
nessa lição de Hegel, o indivíduo do qual se parte é o plebeu ou o plebeu potencial, que invoca a intervenção do 
poder político na esfera da economia para que lhe garanta o sustento. Em um caso, é a propriedade a ser 
defendida; no outro, é a particularidade plebéia ou potencialmente plebéia. E o universal abstrato tomado como 
alvo, em um caso, é o Estado, o poder político que poderia se tornar instrumento das classes não possuidoras; no 
outro, são as leis de mercado que consagram as relações de propriedade existentes” (p. 127). Concluindo, 
Losurdo lembra que, para Hegel, é preciso prover aos indivíduos, posto que ninguém pode confiar no princípio 
segundo o qual as coisas se ajustarão, entrarão no lugar, numa nítida postura crítica frente à fantasia liberal da 
auto-regulação do mercado, na qual confiava Adam Smith. Ao compreender a superação da miséria como uma 
questão social (§ 242), Hegel põe em causa o ordenamento político-social em vigor. Para ele, não há dúvida de 
que “o superior direito do espírito do mundo com respeito ao Estado é um dado de fato” (p. 130), numa 
referência ao direito de ir além do ordenamento jurídico e social existente. Não é à toa que a sua concretude 
histórica, a sua atenção aos conteúdos político-sociais, fará de Hegel alvo da crítica dos liberais. 
19 A bem da verdade, como lembra VALCÁRCEL (Hegel y a ética, 1988, p. 421), “... desde nosso nascimento, 
nunca somos realmente indivíduos. Pertencemos a alguma universalidade: a família, a classe, a corporação... não 
esperemos do Estado que recolha nossa individualidade abstrata. Só como universalidade nós podemos nele nos 
integrar como o que já somos, o resto é pura moral”. Na Fenomenologia do Espírito, nos §§ 32 e 166, por 
exemplo, insistirá que o ser humano será aquilo com o que está relacionado, nada em si mesmo fora dessa 
relação. Ele se afirmará enquanto humano num processo permanente de vir-a-ser, num movimento que é, 
essencialmente, de intercâmbio com o outro de si mesmo. 
20 ROSENFIELD, D. Lições de filosofia política. O estatal, o público e o privado. Porto Alegre: L&PM, 1996. p. 
75. 
 

 – que a relação do Estado com o indivíduo 

é totalmente diferente. O Estado, segundo a idéia que o define, procede, ao contrário, a partir 

do Todo, que desde logo inclui todas as suas partes como membros, segundo um princípio de 

coesão orgânica. A concepção contratual da sociedade que, equivocadamente, compreende a 

totalidade social a partir da junção de suas partes constitutivas, ao modo de uma montagem 



 102 

mecânica, acaba por reduzir a liberdade política ao ato de decisão da vontade individual, 

revelando-se incapaz de dar um conteúdo concreto a seu conceito, esvaindo-se na abstração21

 Assim, apesar de reconhecer em Rousseau o mérito de estabelecer como princípio do 

Estado a vontade

. 

22, Hegel não deixará de censurá-lo por “ter apreendido a vontade somente 

na forma determinada da vontade individual” (§ 258, Obs.), isto é, por ter “feito do universal 

estatal o mero objeto de um querer subjetivo individual, irracional, desrazão cuja tentativa de 

realização engendrou os excessos revolucionários”23. A referência aqui é à Revolução 

Francesa24, que mostra espetacularmente os efeitos negativos da teoria do contrato: “Nela, as 

abstrações da representação tornam-se terror nos fatos, sob a forma de um ‘espetáculo 

monstruoso, inaudito em memória humana’, pois fizeram desta tentativa o episódio mais cruel 

e mais assustador que existe’”25

                                                 
21 A diferença entre Estado inorgânico e Estado orgânico é, resumidamente, a seguinte: o Estado inorgânico – 
que a França revolucionária representa – , a partir de “uma caótica representação do povo” (§ 279, Obs.), reforça 
a oposição universal x particular, privando a sua organização política de qualquer conteúdo substancial. Nesse 
sentido, a França – o anti-modelo do Estado orgânico – retira todo poder das antigas comunas e corporações, 
opondo-lhes a sua própria ordem centralizadora abstrata [Cf. § 302, Ad, onde Hegel contrapõem Estados 
despóticos x sistema orgânico]. O Estado orgânico, aquele no qual “o indivíduo encontra o apoio (garantia) para 
o exercício de seus direitos e vincula, assim, seu interesse particular à conservação do todo (§ 290, Ad.), ao 
contrário, encontra nas forças intermediárias da sociedade as fontes de sua legitimidade (§ 289, Obs.). Para 
Hegel, inclusive, sem considerar “a condição orgânica das esferas particulares”, isto é, sem superar o “caráter de 
massa” ao qual tem sido abandonado, especialmente, os mais pobres (§ 290, Ad.), “o poder político perde todo 
contato com a vida real dos indivíduos (...), matéria à qual ele dá forma e sem a qual ele fica privado de todo 
caráter efetivo” (LEFEBVRE & MACHEREY, 1999, p. 95). 
22 WEBER, Revista Filosofia Política, III/5, p. 104: “Assim como o Estado é ‘conceito pensado’, a vontade, 
enquanto princípio do Estado em Rousseau, também é pensamento, o pensar mesmo, tanto na sua forma quanto 
no seu conteúdo. Nisso está seu mérito, na avaliação de Hegel. No entanto, o problema está em considerar a 
vontade geral como o que há de comum em todas as vontades individuais, o ‘substrato coletivo das consciências’ 
(Do Contrato Social), e não como o racional da vontade. O racional exige mediação das vontades individuais, 
donde resulta uma universalidade, enquanto resultado do superar e guardar dessas vontades em nível superior”. 
23 BOURGEOIS, 2000, p. 125. 
24 A posição – intelectual e não fruto de arroubo militante – de Hegel sobre a Revolução Francesa e sua 
significação histórica, presente tanto na Fenomenologia do Espírito (3ª parte, seção B do cap. VI – “A liberdade 
absoluta e o terror”) como na sua Filosofia da História (último tópico do cap. IV da 4ª parte – “O iluminismo e a 
Revolução” – Trad. Maria Rodrigues e Hans Harden. Brasília: Editora UnB, 1995) é bastante clara: sem deixar 
de reconhecer a sua relevância histórica, especialmente no tocante à racionalidade de seus princípios, que 
apresenta a liberdade como fundamento e fim de toda ordenação social (o que justifica o seu entusiasmo), Hegel 
torna-se um crítico veemente da Revolução, seja tematizando as contradições fundamentais da sociedade que 
dela emergiu, seja desqualificando o seu pressuposto intelectual, a saber, a concepção atomística da liberdade. 
Cf. as boas análises de BICCA [A Revolução Francesa na filosofia de Hegel in: SNF v. XV, n. 42, p. 49-60, jan.-
abr. 1988.] e de OLIVEIRA [In: Ética e sociabilidade, 1993, p. 227-247]. 
25 LEFEBVRE & MACHEREY, op. cit., p. 71. 

.  



 103 

 A que se refere Hegel aqui? Que intento se transformou “no acontecimento mais 

terrível e cruel” (§ 258, Obs.)? Trata-se, dirá o filósofo, do “prodigioso [no sentido pejorativo 

de pretensão descabida] espetáculo de iniciar completamente desde um começo e pelo 

pensamento a constituição de um grande Estado real, derrubando todo o existente e dado” (§ 

258. Obs.). Em outros termos, significa: deixar-se inebriar pela ficção do imediato, pôr-se 

como soberbo nascer do sol, na pretensão de ser alvorada que anuncia o radicalmente inédito, 

em vez de saborear a poesia e deixar-se tomar pela sabedoria que envolve o crepúsculo, ao 

entardecer, de onde se pode contemplar “o divino em si e para si e sua absoluta autoridade e 

majestade” (§ 258, Obs.)26. Trata-se “da recusa de se levar em conta o caráter efetivo da idéia 

do Estado, isto é, o fato de que ela é o resultado de um processo de elaboração do qual não 

pode ser separada, e apenas no interior do qual ela recebe uma significação racional”27. 

Noutros dizeres, a Revolução Francesa28, ao proibir as corporações, suprime as mediações 

que permitem enraizar a existência dos indivíduos na vida da coletividade, faz depender o 

Estado do arbitrário de uma iniciativa singular29

                                                 
26 Enquanto a “alvorada” é, para a idéia, o momento – necessariamente abstrato –  de sua aparição imediata, 
posto que as condições de seu desenvolvimento efetivo ainda não estão postas; o “crepúsculo”, momento 
simbólico do racional, conforme lembra Hegel no prefácio de sua Filosofia do Direito, refere-se ao ocaso do dia, 
quando o processo se completou através da série total de suas mediações. 
27 LEFEBVRE & MACHEREY, op. cit, p. 75. 
28 Segundo Hegel, partindo de uma concepção abstrata (não processual) da liberdade e, portanto, impossível de 
efetivar-se, a Revolução Francesa, assentando-se na arbitrariedade da vontade particular, mostrou-se incapaz de 
fazer surgir uma organização estável da sociedade, compatível com a nova consciência da liberdade. O já 
maduro Hegel – no gozo da idade dos que têm capacidade de avaliar com maior profundidade, pela grave 
experiência da vida, que assim os leva à essência, ao valor intrínseco das questões (Cf. RH, p. 85-86) – lança, 
num olhar retrospectivo, um sábio juízo e, com ele, um desafio ainda por resolver: “Finalmente, depois de 
quarenta anos de guerra e imensurável confusão, um coração cansado podia alegrar-se ao ver o fim desses 
distúrbios e o nascimento da satisfação.(...) [Mas] Não satisfeito em que vigorem os direitos racionais, com a 
liberdade da pessoa e da propriedade, e a existência de uma organização política na qual se encontrem vários 
círculos da vida civil, cada um devendo realizar a sua tarefa específica e com aquela influência sobre o povo que 
é exercida pelos membros inteligentes da comunidade, o ‘liberalismo’ opõe a tudo isso o princípio atomístico, 
aquele que insiste no domínio das vontades individuais, afirmando que toda forma de governo deve emanar 
desse poder expresso e ter a sua sanção. Ao afirmar esse lado formal da liberdade – essa abstração –, o grupo em 
questão impede que qualquer organização política se estabeleça firmemente. Os arranjos específicos de governo 
são bombardeados pelos defensores da liberdade como mandatos da vontade particular e tachados de amostras de 
poder arbitrário. A vontade de muitos tira o ministério do poder, e aqueles que formavam a oposição, por ser 
agora governo, têm muitos contra si. Dessa forma, perpetuam-se o movimento e a inquietação. É com essa 
colisão, com esse entrave, com esse problema, que a história agora se depara e para o qual tem que encontrar a 
solução em tempos futuros” (Filosofia da História, op. cit., p. 369-370). 
29 Essa posição (de supressão das corporações), assumida no contexto da Revolução Francesa, já aparece 
defendida por Rousseau em obra publicada em 1762. No cap. III do segundo livro Do Contrato Social [Trad.  

. Ao desconsiderar toda uma trajetória 



 104 

histórica, acaba por comprometer a racionalidade imanente da idéia de Estado em processo de 

efetivação, condenando-se à abstração e ao terror.  

 Na adição ao § 274, Hegel retoma a crítica à Revolução Francesa, denunciando, mais 

uma vez, a tentativa de recomeçar radicalmente pelo início a constituição de um Estado (§ 

258, Obs.)30, reduzindo esta a uma construção artificial, a uma aberração a priori, puro 

“objeto de pensamento” (§ 274), frente à qual o povo não consegue experimentar “o 

sentimento de que é seu direito e sua situação; podendo até existir exteriormente, mas sem 

nenhum significado ou valor” (§ 274, Ad.). Diferentemente dessa compreensão do direito 

como um a priori abstrato que se opõe aos povos concretos da história, na concepção 

organicista hegeliana31, o direito – que não é mais do que a expressão de uma certa totalidade 

orgânica – encontra-se inserido no campo das realidades contingentes, não mais fazendo a 

defesa de um igualitarismo abstrato aos moldes do direito natural que se ligava, no 

pensamento ocidental, a uma concepção mecanicista e matemática da ciência. Assim, será a 

idéia da bela totalidade “o modelo da concepção hegeliana do Estado, a que ele opõe à 

concepção utilitária ou individualista do Estado”32

 Para Hegel, portanto, o termo Constituição (Verfassung) não se refere apenas a um 

conjunto de disposições legais, como se a Constituição de um Estado se reduzisse a uma 

junção artificial de elementos, promovida a qualquer momento e por quaisquer sujeitos, por 

. 

                                                                                                                                                         
Lourdes Santos Machado. Introd. E notas Paul Arbousse-Batisde e Lourival Gomes Machado. São Paulo: Abril 
Cultural, 1973 (Coleção Os Pensadores). p. 53], Rousseau faz uma defesa do voto atomizado e se posiciona em 
contrário a toda “sociedade parcial”: “Importa, pois, para alcançar o verdadeiro enunciado da vontade geral, que não haja no 
Estado sociedade parcial e que cada cidadão só opine de acordo consigo mesmo”. Enquanto Rousseau – que se 
apresenta como representante da democracia direta, rejeitando a idéia da representação política – torna-se refém de 
uma impraticabilidade: a efetivação do princípio da vontade geral só seria possível em Estados muito pequenos e quem sabe 
para um “povo de deuses” (Do Contrato Social); a favor de Hegel – que pressupõe uma sociedade civil organizada –, pode 
ser dito que “a existência de instâncias mediadoras, enquanto representação política, é a forma mais viável de 
participação política” (WEBER, Revista de Filosofia Política, III/5, p. 105).   
30 CORDUA, 1989, p. 187: “Tudo (...) depende da concorrência destes dois processos: a renovação do herdado 
culturalmente e seu contínuo progresso, a liberdade dos indivíduos e a do todo ao qual pertencem”. 
31 Não se pode esquecer que é em Platão e Aristóteles que Hegel vai buscar uma concepção orgânica de Estado, a 
idéia de uma anterioridade de natureza do todo sobre as partes e de uma imanência do todo às partes. Sobre a metáfora 
organicista para definir o direito do Estado, sugere-se conferir as adições aos §§ 263, 267, 269 e 274 e as observações aos 
§§ 278 e 286, que caracterizam a forma do Estado, aproximando-a da estrutura diferenciada de um corpo vivo.  
32 HYPPOLITE, 1995, p. 60. 



 105 

mais bem intencionados que sejam (§ 274, Ad.), e que são aplicados de forma extrínseca ao 

povo33

                                                 
33 Por melhores que sejam os projetos, eles não se justificam se impostos de cima para baixo, mesmo porque não 
virarão vida na vida do povo. Há em Hegel uma resistência em reduzir o povo a simples massa de manobra ou 
mero alvo das “boas intenções” (vão moralismo!), como nitidamente se configura no mundo político lockeano, 
que não passa de uma “sociedade por ações”, cujos acionistas são os cidadãos possuidores de bens [Cf. a 
interpretação de CB. MACPHERSON. Teoria política do individualismo possessivo de Hobbes até Locke. Trad. 
Nelson Dantas. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1979 (Coleção Pensamento crítico, n. 22).] e onde os mais pobres, 
portadores de uma cidadania capenga, desprovida de direitos políticos ativos, ficam abandonados ao caráter de 
massa. Não que se queira detectar em Hegel um ardor militante e bem intencionado como até se pode identificar, 
por exemplo, na trajetória de um Marx e tantos outros, mas mesmo que apenas por exigência lógica (e não está 
dito aqui ter sido apenas por isso), não deixa de ser curiosamente interessante saborear algumas passagens onde 
claramente emerge, articulada à defesa da tese do Estado orgânico, essa sua posição contrária à redução do povo 
a uma massa informe. Um trecho da adição ao § 290 é bem ilustrativo: “Desde há algum tempo a organização 
[do poder] se efetua sempre desde cima, e esta é a preocupação principal; porém, o que está mais abaixo, o que 
no todo tem caráter de massa, tem sido facilmente abandonado. É, não obstante, da maior importância que se 
torne algo orgânico [= que se articule politicamente], pois só assim é força e poder; do contrário, não é mais que 
uma multidão, uma quantidade de átomos desintegrados. O poder legítimo só se encontra na condição orgânica 
das esferas particulares”. Essa preocupação com que os indivíduos não se reduzam a uma massa passiva, 
subentendida na tese da articulação orgânica dos estamentos, encontra-se presente em vários outros parágrafos, 
entre os quais estão os §§ 301-302. Concluindo, afirma Hegel que no despotismo “não existe o Estado, isto é, 
não existe sua configuração autoconsciente no direito, na eticidade livre e no desenvolvimento orgânico, única 
digna do espírito” (§ 270, Obs.). 

. Nem de longe, no entanto, pode-se concluir ser ela um mero objeto de pensamento; 

daí ser descabida a pretensão de dar a um povo uma constituição (§ 274, Obs.). Ao contrário, 

dirá o filósofo, “a constituição de um povo determinado depende do modo e da cultura de sua 

autoconsciência. Nela reside sua liberdade subjetiva e, conseqüentemente, a realidade da 

constituição” (§ 274). Lembra ele que, sendo ela a tradução dos costumes, da cultura, da 

consciência, enfim, do espírito de um povo determinado, “é essencial assinalar que a 

constituição, ainda que tenha surgido no tempo, não deve ser considerada como algo feito; é, 

pelo contrário, o existente em si e para si e, portanto, há que considerá-lo para além da esfera 

do que se faz, como o divino e persistente” (§ 273, Obs.). Não quer dizer que ela não possa 

ser modificada (aperfeiçoada), naturalmente que pelo caminho constitucional (§ 273, Obs.) – 

no caso, terá que se dar num processo denso de discussão, em consonância com os genuínos 

valores culturais da totalidade ética do povo e onde este, enquanto politicamente organizado, 

se faz representar –, mas o que enfatiza Hegel é que “uma constituição não é algo que 

meramente se faz: é um trabalho de séculos, a idéia e a consciência do racional na medida em 

que se desenvolveu em um povo” (§ 274, Ad.). 



 106 

 Quanto à divisão dos poderes no interior do Estado político, Hegel cuida em deixar o 

mais claro possível a perspectiva a partir da qual esta é aceitável. Ele faz questão de lembrar 

que o Estado, enquanto é o desdobramento objetivo do conceito, estrutura-se de acordo com 

as categorias lógicas do mesmo, segundo as quais cada momento, em sua particularidade, é e 

exprime o Todo, contendo em si os outros momentos34

 Uma vez situado o horizonte lógico de compreensão e sem perder de vista que o 

Estado, na teoria hegeliana, longe de apresentar-se como um iluminado acima do bem e do 

mal com uma missão providencial, existe na e é a “vontade do homem enquanto quer, 

razoavelmente, a vontade livre”

. Nesse sentido, pode-se falar de 

distintos poderes sem, no entanto, cair  no “enorme erro” (§ 272), dirá Hegel, de pensar cada 

um deles existindo por si de modo abstrato, como se fossem partes justapostas numa junção 

mecânica, o que é praxe de uma lógica de entendimento. Segundo a compreensão hegeliana, 

como acima colocado, os poderes só se diferenciam enquanto momentos do conceito e, 

portanto, têm, por um lado, sua especificidade reconhecida e, por outro, são cada um a 

expressão da totalidade orgânica do Estado. 

35, esta compreendendo que a sua satisfação só encontra 

realização “no interior de uma organização razoável da liberdade”36; e sendo o Estado, por 

conseguinte, esse campo da ação razoável cuja essência é a lei da razão, na qual e pela qual os 

seres razoáveis podem encontrar a satisfação dos seus desejos e interesses razoáveis37

                                                 
34 É o que está expresso no § 272 da Filosofia do Direito: “A constituição é racional na medida em que o Estado 
determina e diferencia em si sua atividade de acordo com a natureza do conceito, de maneira tal que cada um 
dos poderes é em si mesmo a totalidade, porque contém em si a atividade dos outros momentos e porque, ao 
expressar estes a diferença do conceito, se mantêm em sua idealidade e constituem um único todo individual”. 
35 PERINE, SNF 59 (1992), p. 549. 
36 Ibid., p. 548. 
37 Cf. Ibid., 549-550. 
 
 

, é 

pertinente indagar acerca do que é preciso, concretamente falando, para que o Estado se 

organize razoavelmente. A tal questão, responderá Hegel – no § 273, onde apresenta as 



 107 

diferenças substanciais que compõem o Estado político –, indicando fundamentalmente três 

coisas: 

Primeiramente, um poder que determine o universal universalmente: poder 
legislativo. Em seguida, o poder que subsuma o caso particular sob a regra 
universal, aplique as leis e os princípios, decida na realidade cotidiana: o 
poder administrativo. Finalmente, a autoridade que formule a vontade 
empírica, a autoridade que, após a deliberação, a discussão, o conflito dos 
interesses e das doutrinas, diga seu fiat: poder decisório, o soberano, o 
príncipe. 

 
 Desembocará Hegel – neste complexo jogo de mediações, articulado dialeticamente, 

em que se configura a intersubjetividade do Estado, que, sendo a universalidade viva do Nós, 

“caracteriza-se pela estrutura diferenciada de grupos e instâncias que se reconhecem e que 

exprimem em cada determinidade a unidade substancial do todo”38

 Esse é, sem dúvida, um dos pontos polêmicos desta sua obra e que, como tal, 

pressupõe um significativo esforço de leitura – se se objetiva ultrapassar as (in)compreensões 

que se atêm ao que é periférico e sem sentido –, segundo as regras hermenêuticas de 

interpretação do texto hegeliano, cuja primeira e fundamental condição é a obediência às 

exigências sistemáticas atinentes a este pensamento

 – na defesa da monarquia 

constitucional como a forma do Estado no mundo moderno. E o que concluir, se a forma 

histórica do Estado analisada por Hegel é uma monarquia constitucional? Afinal, assenta-se o 

poder no príncipe ou no povo? Ou seria nos poderes intermediários?! O que é fundamental 

nessas Linhas fundamentais da Filosofia do Direito de Hegel!? 

39

                                                 
38 WOHLFART, João A. A estrutura e a exposição do método dialético em Hegel. Parte II. Filosofazer. Passo 
Fundo, ano XI, n. 20, p. 35-60, 2002/1. p. 53. 
39 Faz-se alusão, aqui, à pressuposição fundamental, explicitada no § 801 da Fenomenologia do Espírito, de que 
o tempo não é o outro do conceito mas o conceito no seu ser-outro, e retomada na introdução à Filosofia do 
Direito (Observações aos §§ 1 e 32), onde a realidade efetiva do conceito é oposta à contingência e à aparição 
inessencial do existir transitório. Importa considerar, portanto, a distinção essencial que Hegel faz, nos 
parágrafos suprareferidos da obra ora em análise, entre o conceito na sua acepção sistemática e na sua acepção 
usual abstrata, quando esclarece o que compreende por Idéia. Cf. as ricas e esclarecedoras páginas do artigo “Por 
que ler Hegel hoje?” do Pe. VAZ, especialmente p. 227ss [LIMA VAZ In: DE BONI, L. A. (Org.). Finitude e 
Transcendência, 1996. p. 222-42]. 

. Por conseguinte, colocando-se em 

busca do que é o  fundamental – posto  que parece ser essa a tarefa a que se dedicou o filósofo  



 108 

nesta sua “proposição de ‘linhas diretivas’, isto é, de um sistema de referência que possa 

concretamente orientar o julgamento e as ações dos homens”40 –,  é preciso compreender que 

este, por ser a realidade efetiva do conceito, não se confunde com o aparecer inessencial do 

existir transitório, mas reporta, para além da transitoriedade de tudo o que, na história, é 

passageiro acontecer41, à manifestação de um sentido que não pode ser pensado senão como 

efetivação da idéia da liberdade42

 Nessa perspectiva, e de acordo com as regras acima evocadas, Hegel se obriga, 

coerentemente, a ater-se a uma interpretação da época, com todas as limitações que esta 

comporta, procurando estabelecer os cânones de um governo razoável no contexto do seu 

tempo, o que, em hipótese alguma, faz dessa uma forma insuperável e definitiva. Fica claro, 

portanto, que a filosofia política de Hegel, longe de ser uma insensata consagração do 

empírico – o que a reduziria a ser a filosofia de um determinado Estado particular que existiu 

na história –, e não sendo tampouco a proposição de um protótipo de perfeição racional que só 

poderia existir na opinião ou imaginação do teórico que, situando-se para além do seu tempo, 

constrói para si um mundo no qual pode imprimir o que bem entender

. 

43

                                                 
40 LABARRIÈRE, SNF 56 (1992), p. 21. 
41 VAZ, op. cit., p. 226: “Para Hegel, não é a verdade que é histórica mas a história que é verdadeira. (...) Com 
efeito, se afirmarmos que a história é que é verdadeira e não a verdade que é histórica, no sentido da sua sujeição 
ao acontecer histórico enquanto tal, então a história passa a ser julgada por uma razão que nela habita a modo de 
uma enteléquia, para falar como Aristóteles, uma forma diretriz que estrutura a história e nos permite decifrar 
um sentido presente na sucessão temporal do curso histórico: um sentido que não pode ser pensado senão como 
verdade da própria história e que nela e por ela se manifesta”. 
42 Cf. Ibid., p. 228. 
43 Cf. FdD, Prefácio, p. 61. Hegel tem plena consciência de que, assim como cada um é filho de seu tempo, a 
filosofia é seu tempo apreendido no pensamento. Portanto, não cabe a ela profetizar um mundo futuro (do dever-
ser), mas ter no presente – que é, sobretudo, o que agora pulsa e “ocupa a cena histórica e mobiliza a atividade da 
consciência” [LABARIÈRE, SNF 56 (1992), p. 18] – sua matéria. Labarrière, dez anos antes (1982, p. 14, nota 
5), enfatizara que não há em Hegel propriamente uma desqualificação da categoria filosófica da utopia. 
Necessário se faz, porém, repensar seu significado: “Mas a utopia não consiste em se representar um mundo 
imaginário e a projetá-lo num futuro esperado. Sob sua forma lógica, a única válida, ela implica na atenção às 
estruturas intemporais de todo conhecimento histórico. A forma do futuro é, então, o que diz o presente como 
sentido”. 

 – o que, por sua vez, 

torna equivocada a leitura que pretendeu ver na sua Filosofia do Direito “uma tentativa de 

apresentar um modelo constitucional tão bem elaborado (...) que deveria se impor a todos, no 



 109 

correr dos tempos, e regrar, até mesmo em seus pormenores, o jogo político”44 – é antes um 

pensar que busca ser o reflexo fiel da racionalidade atuante no fenômeno político, um esforço 

sincero de ensinar não como o Estado deve ser, mas como deve ser conhecido45

 Certo, então, de que não cabe à filosofia dizer como o mundo deve ser – e 

considerando a relatividade de cada época –, não há, em Hegel, a pretensão de ser conclusivo 

sobre certas questões que, segundo sua avaliação, não dizem respeito ao fundamental ou, 

noutros termos, carecem de sentido, tais como, por exemplo, a supracitada questão acerca da 

origem do poder, a pergunta sobre quem deve fazer a Constituição ou se a monarquia é ou não 

a melhor forma. Do até agora exposto, concluir-se-á com Labarrière que, no que se refere à 

monarquia constitucional, “é preciso estar atento ao fato de que aqui, como amiúde, o 

adjetivo devora o substantivo: na verdade, é a ‘constituição’ que é, se se pode dizer, o 

personagem principal dessa construção”

. 

46

... equilíbrio em tensão entre os momentos da singularidade, da 
particularidade e da universalidade que encarna respectivamente o príncipe, 
os corpos intermediários e o povo – cada um deles tendo legitimidade com 
relação à idéia política unicamente se traz em si os outros dois momentos, 
como uma exigência interna de regulação

. Em sendo assim, no que se refere à primeira 

questão, fundamental será perguntar sobre o que diz a Constituição acerca da origem do 

poder. Conforme visto nos parágrafos anteriores, especialmente no 272, pode-se afirmar que a 

resposta deve ser buscada no  

47

 Sobre a segunda, que pergunta por quem deve fazer a constituição, o seu equívoco, 

analisará Hegel, está exatamente no fato de que ela pressupõe “que não existe já nenhuma 

constituição e que só há uma multidão atomística de indivíduos reunidos” (§ 273, Obs.). Mas, 

se assim for, como uma multidão deste tipo poderia chegar a uma constituição? Por si mesma 

ou por outros? Pela bondade, pelo pensamento ou pela força...? A tais questões, que decorrem 

. 

 

                                                 
44 LABARRIÈRE, SNF 56 (1992), p. 21. 
45 Cf. FdD, Prefácio, p. 60. 
46 LABARRIÈRE, op. cit., p. 22. 
47 Ibid., p. 22. 



 110 

do acima pressuposto, não há como (ou porque) responder, se se coloca no âmbito da 

exigência do conceito, da razão. A terceira,  que também pode ser colocada na conta de ociosa 

ou secundária e que indaga se a monarquia é ou não a melhor forma, dirá Hegel que o 

fundamental aqui é a atenção ao princípio da liberdade da subjetividade do mundo moderno. 

Dessa forma, “só se pode dizer que são unilaterais todas as constituições políticas que não 

podem suportar em seu interior o princípio da livre subjetividade e não saibam corresponder a 

uma razão cultivada” (§ 273, Ad.). 

 Enfim, ainda e sempre nesse esforço de ser “não melhor que teu tempo, mas teu tempo 

do melhor modo”48, empenhar-se-á Hegel em vencer o bom combate de – mergulhado na 

contingência e transitoriedade da particularidade de uma época – contribuir na emersão dos 

elementos universais aos quais, como a linhas fundamentais, se possa referir, feitas as 

relativizações devidas; no empenho de, lúcida e corajosamente, somar-se aos que estão em 

busca “das opções mais eficazes para que se faça justiça aos direitos de todos, na sua 

identidade fundamental aos deveres de todos”49

                                                 
48 LABARRIÈRE traz essa expressão no título do seu artigo (acima referido), extraída de um poema de Hegel de 
1801 (Entschluss), que ele transcreve na p. 16: “Audaz pode o filho de deuses entregar-se à luta pela 
consumação / Rompe, pois, a paz contigo, rompe com a obra do mundo! / Luta, arrisca mais que o hoje e o 
ontem! Serás assim / Não melhor que o tempo, mas esse tempo do melhor modo”. 
49 Ibid., p. 23. 
 

.    

 Entregue ao propósito de busca de garantias objetivas (institucionais) para o exercício 

racional-ético do poder, Hegel – que, no seu esforço de compreender o real significado da 

vida política hodierna, dedicou-se à revisão das concepções de liberdade, indivíduo, Estado, 

povo, Constituição... – submeterá também ao crivo da crítica filosófica a concepção abstrata, 

arbitrária e inorgânica de soberania política, predominante na modernidade. Para tanto, a 

partir de um rigoroso travejamento lógico, irá pensar o poder e a soberania segundo um 

processo de desenvolvimento que segue a circularidade silogística do conceito. 

 



 111 

3.2 Soberania e poder: o príncipe e o povo no silogismo dos poderes 

 

 Uma primeira consideração a se fazer, nessa questão, é que não se pode perder de vista 

o objetivo de fundo que orienta o encadeamento de toda a reflexão hegeliana, a saber, 

salvaguardar a unidade ideal da coletividade ou a constituição orgânica do Estado, tendo este 

– enquanto “é o mundo que se deu o espírito” (§272, Ad.) – a unidade substancial como 

idealidade de seus momentos por determinação fundamental (§ 276). Em virtude, portanto, de 

sua idealidade, nele o particular sempre se encontra submetido ao universal, o que não é o 

mesmo que eliminar ou simplesmente substituir exterior e arbitrariamente os interesses 

particulares pelo interesse geral do Estado (§ 286, Obs.)50

O contexto que explica essa sua preocupação em perseguir, como meta, garantias 

objetivas, isto é, institucionais para o exercício racional do poder, para a justiça, a liberdade 

pública etc. (§ 286, Obs.) é um outro aspecto relevante: numa sociedade civil, cuja dinâmica é 

assegurada pelo princípio da busca do lucro máximo e da concorrência – “campo de batalha 

do interesse privado individual de todos contra todos” (§ 289, Obs.) –, Hegel está certo de que 

“a manutenção das contradições é inelutável: rivalidades entre indivíduos no interior de uma 

mesma profissão, oposições entre as diversas profissões, antagonismos entre os ricos e os 

pobres”

.  

51

                                                 
50 O esforço de Hegel para que se compreenda isso já vem de longa data, como se constata, por exemplo, neste 
fragmento de um discurso seu por ocasião do encerramento do Ano Letivo de 1809, contido em Discursos sobre 
Educação [Trad. e intr. de Maria Ermelinda Trindade Fernandes. Lisboa: Edições Colibri, 1994 (Coleção 
Paideia).], p. 31: “O autêntico sinal da liberdade e da força de uma organização consiste em que os diferentes 
momentos que ela contém se aprofundam em si e perfazem sistemas completos, exercem a sua actividade e 
vêem-se exercê-la sem inveja e sem receio, e em que todos são, por sua vez, partes de um grande todo”. 
51 CHÂTELET, F., DUHAMEL, O., PISIER-KOUCHNER, E. História das idéias políticas. Trad. Carlos Nelson 
Coutinho. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1997. p. 83. 
 

. Convencido de que a auto-regulação do mercado, na qual confiava Adam Smith, 

não funcionava, preocupa o filósofo a possibilidade de que esses antagonismos venham a 

atingir um grau tal que acabem por colocar em perigo a unidade da coletividade. Assim, ao 

evocar o risco de divisão ou mesmo o iminente sucumbir do Estado ante às contradições da 



 112 

sociedade civil, Hegel apresentará, em contraposição, a soberania como expressão do poder 

absoluto da coletividade ou manifestação do interesse universal do todo social orgânico, 

concluindo que soberano é o Estado onde os direitos e poderes não são propriedade privada (§ 

277) ou a vontade geral não é, na verdade, a velada vontade de alguns em detrimento de todos 

os demais. 

Por fim, ainda no intuito de reconhecer o real significado e alcance da soberania 

política, é imprescindível livrar-se de alguns graves equívocos provenientes, afirma Hegel, da 

irracionalidade improcedente de um entendimento incapaz de dar-se conta de que “a verdade 

consiste unicamente na unidade do conceito e da existência” (§ 280, Obs.). Fiel ao projeto de 

explicação do presente por meio das categorias do pensamento filosófico, ele criticará 

duramente a análise abstrata, arbitrária e inorgânica que leva à perda de seu caráter racional os 

conceitos de povo, reduzido a “uma massa carente de forma” (§ 279, Obs.) e estupidamente 

submissa (§ 289, Ad.); de Estado, cujos poderes – que, desde uma relação mecânica, 

colocam-se como absolutamente independentes (§ 286, Obs.) – são transformados em 

propriedade privada (§ 281, Obs.); de príncipe, concebido como senhor absoluto que, ou por 

ordem divina (§ 281, Ad.) ou pela força, se impõe, e que, valendo-se de uma suposta 

personalidade privilegiada (§ 273, Obs.; § 277), faz tudo arbitrariamente depender da 

particularidade do seu caráter (§ 280, Ad.)52

                                                 
52 Hegel, no § 273,  desenvolve  toda  uma  crítica  à análise de Montesquieu, que aponta a virtude como 
condição necessária e suficiente para o desenvolvimento da democracia (Cf. Espírito das leis. Trad. Cristina 
Murachco. São Paulo: Martins Fontes, 1993, III, 3), e, a partir desse parâmetro, analisa o caso específico da 
Inglaterra (século XVII) na sua dificuldade de fazer erigir uma democracia (Cf. também HEGEL. A propósito de 
la reforma electoral en Inglaterra. In: ______.  Dos escritos políticos, 1987, p. 113). Observa Hegel que, num 
contexto de maior complexidade da sociedade e ante a evolução e a liberação das forças da particularidade, a 
virtude dos dirigentes do Estado é uma condição insuficiente para que o todo tenha força para manter-se unido. 
Mas, a questão a que Hegel quer chegar – e que aqui se discute – é que é questionável basear a vida do Estado 

; e, finalmente, de soberania que, confundida 

“com o mero poder e o vazio arbítrio”, é tomada por sinônimo de despotismo (§ 278, Obs.), 

chegando, por desdobramento, ao disparate da contraposição entre soberania do monarca e 

soberania do povo. 



 113 

Buscando, então, superar essas definições abstratas, próprias da “consideração 

reflexiva do entendimento (...) [que] permanece nas determinações isoladas e só conhece 

razões, pontos de vista finitos e a dedução a partir de razões” (§ 279, Obs.), Hegel esforçar-se-

á por desqualificar como desrazão a sedutora possibilidade do isolamento de cada um dos 

elementos, posto que: “1) o príncipe contra o povo engendra o despotismo; 2) o povo contra o 

príncipe, a anarquia; 3) o domínio dos funcionários instala a burocracia engessada”53

 Em síntese, soberano é o todo! A autonomização pura dos poderes é mais o fim da 

soberania. Aliás, caberia perguntar “se um agregado merece o nome de nação, se a 

coexistência de egoísmos de grupo não é mais bem uma independência ilusória dentro da 

ruína do Estado”

. Cabe 

agora, portanto, deter-se sobre as concepções deste que, assumindo caminho alternativo, 

propôs-se a pensar a ponderação recíproca dos diversos momentos, sua articulação no 

movimento que constitui a lógica do político.   

 O autor da Filosofia do Direito sempre parte da compreensão de que o Estado é uma 

totalidade orgânica e não um simples agregado de poderes particulares fixos e independentes 

em si mesmos ou na vontade privada daqueles que os compõem (§ 278). Daí que o idealismo 

que constitui a soberania do Estado é comparado a um organismo vivo que se constitui não 

propriamente de partes, mas de membros, momentos orgânicos cujo isolamento ou existência 

por si seria, na realidade, uma aberração, uma enfermidade. Consequentemente, soberania 

significa, então, que cada uma das esferas do Estado definem seus fins e seus modos de atuar 

pelo fim do todo, que é o bem do Estado (§ 278, Obs.).  

54. Evocando Agostinho55

                                                                                                                                                         
em uma personalidade privilegiada, em cujo arbítrio está depositada uma grande parte do que se deve fazer para 
a sua manutenção. Para Hegel, definitivamente não se pode pensar o príncipe dessa forma. 
53 BAVARESCO, Agemir. A crise do Estado-nação e a teoria da soberania em Hegel. Síntese Nova Fase. Belo 
Horizonte, v. 29, n. 93, p. 69-94, jan.-abr. 2002. p. 88. 
54 CORTÉS, Sergio Pérez. El concepto y su política. In: HEGEL. Dos escritos políticos. Trad. Kurt Sauerteig. 
Puebla: universidad Autonoma de Puebla, 1987. p. 159. 
55 AGOSTINHO.  A Cidade de Deus. Contra os pagãos. Parte II. 3. ed. Trad. Oscar Paes Leme. Petrópolis: 
Vozes; São Paulo: Federação Agostiniana Brasileira, 1999. Livro XIX, cap. XXIV, p. 419. A referência a 
Agostinho é aqui de nossa responsabilidade, e não de Hegel. 

, para o qual o povo é o conjunto de seres racionais 



 114 

unidos por um sonho em comum, concluir-se-á que, na ausência de um projeto em comum, 

não se pode falar propriamente de existência de um povo, e muito menos de soberania, que 

mais não é do que o autodeterminar-se de um todo que, na certeza de si, mantém-se na 

unidade de uma vontade comum.  

 É por isso e não menos que Hegel concluirá que “o Estado deve considerar-se como 

um grande edifício arquitetônico, como um hieróglifo da razão que se expõe na realidade” (§ 

279, Ad.), tornando visível, na sua organização concreta, o princípio racional do querer 

objetivo do espírito, que tende para a sua própria unidade e reúne em cada uma das suas 

manifestações todos os momentos anteriores de sua realização. 

 Uma vez situado o horizonte compreensivo da soberania do Estado e vislumbrando – 

para além de uma caótica representação atomística – o povo como aquele “que se pensa como 

uma verdadeira totalidade orgânica, desenvolvida em si mesma, [poder-se-á conceber que] a 

soberania existe como personalidade do todo, e esta, na realidade que corresponde a seu 

conceito, como a pessoa do príncipe” (§ 279, Obs.). Nessa perspectiva, é possível estabelecer 

a correspondência entre soberania do povo e soberania do príncipe, esta entendida como “o 

ser-aí da soberania do Estado orgânico racional”56. Hegel, dessa forma – longe de negar a 

soberania popular ou, no que dá no mesmo, fazer a sua defesa nos moldes de uma demagogia 

liberal-populista (§ 279. Obs.) –, rompe com o discurso corrente que contrapõe a soberania do 

povo ao poder do monarca, posto que ambos representam uma mesma realidade, a unidade 

racional, ou a constituição orgânica do Estado. Reafirma-se aqui a centralidade da 

Constituição na arquitetura do Estado hegeliano, enquanto esta é a efetivação de um processo 

de unidade diferenciada, uma relação orgânica de mediação recíproca (§ 286, Obs.)57

                                                 
56 BAVARESCO, op. cit., p. 85. 

. 

57 BAVARESCO [op. cit., p. 87] enfatiza essa questão, reportando a uma citação de LABARRIÈRE e 
JARCZYK [Le syllogisme du pouvoir. Y a-t-il une dèmocratie hégélienne? Paris, Aubier, 1989, p. 350] que diz: 
“Nós podemos dizer que o personagem principal da configuração do político, segundo Hegel, não é o povo, nem 
o príncipe ou o governo: é a Constituição, entidade quase viva que desenvolve suas próprias determinações pelo 
jogo reflexivo. Ora, o equilíbrio constitucional é a articulação dinâmica entre os momentos da singularidade do 



 115 

 Dessa forma, segundo as diretrizes da Filosofia do Direito, só se pode concretamente 

falar de povo como sujeito politicamente constituído, ao qual se reconhece a soberania, 

enquanto um todo organicamente articulado e estruturado num Estado que, na idealidade de 

suas instituições – entre elas a autoridade do príncipe –, governa-se a si mesmo (§ 279, Obs.), 

aí encontrando a sua legitimidade. Fora dessa compreensão, o povo, de fato, “não desempenha 

nenhum papel na constituição do Estado ou na ação política”58. Somente assim, num Estado 

bem constituído, um e outro, príncipe e povo, identificam-se por meio da comum pertença à 

soberania do Estado, da qual, juntos e organicamente, são os detentores. Aliás, defenderia 

Hegel, mais do que isso, “é necessário que a soberania pertença de maneira indissolúvel ao 

povo e ao soberano, sem o que ela perde a sua ‘idealidade’, isto é, sua constituição orgânica 

concreta, ficando entregue ao jogo dissolvente das abstrações”59

                                                                                                                                                         
príncipe, da particularidade do governo e da universalidade que exprime os estados, entendidos como a 
expressão política das rodas da sociedade no seu conjunto”. 
58 WEIL, 1970, p. 81. 
59 LEFEBVRE & MACHEREY, 1999, p. 91. 

.  

 Se, por um lado, Hegel é enfático em sua crítica a um liberalismo que, enquanto 

pensamento superficial que se mantém em abstrações, intenta “impor o elemento democrático 

desprovido de toda forma racional no organismo do Estado” (§ 308, Obs.) – a crítica a essa 

concepção (liberal) de democracia será alvo de maiores considerações no próximo capítulo –, 

reconduzindo a soberania deste ao livre jogo dos interesses privados, próprio à dinâmica da 

sociedade civil; por outro lado, ao insistir no pressuposto segundo o qual os assuntos e 

atividades particulares pertencentes ao Estado como seus momentos essenciais vinculam-se 

apenas externa e contingentemente à personalidade particular dos indivíduos que os executam 

(§ 277), ele implementará uma contundente crítica aos defensores do absolutismo que, ao 

apoiarem a vida do Estado numa personalidade privilegiada, acabam por legitimar e 

consagrar o arbítrio dos príncipes. 



 116 

 Constatará Hegel que uma tal monarquia, no interior da qual as relações não se 

fundamentam na objetividade da lei, mas na representação e opinião (§ 273, Obs.) ou na 

vontade particular dos indivíduos (§ 278), não é moderna, isto é, constitucional, mas mais 

precisamente feudal (§ 273, Obs.). Está claro para o autor da Filosofia do Direito que não há 

atividade do Estado moderno que não esteja ligada a indivíduos particulares; porém, estes não 

estão autorizados, no exercício de seus cargos, a fazer valer sua personalidade imediata, como 

se tudo dependesse de suas qualidades naturais, mas, ao contrário, devem subordinar-se às 

exigências da função, valendo-se de suas qualidades objetivas, a serem cultivadas mediante 

educação adequada (§ 277, Ad.). 

 Naturalmente que não se nega aqui a importância das capacidades, habilidades e do 

caráter dos indivíduos. A questão é que o discurso da excelência da personalidade e a retórica 

das boas intenções do governante acabam por justificar o predomínio, no âmbito do exercício 

do poder, da vontade particular. E numa situação onde essa, por mais bem intencionada que 

seja, prevaleça como lei, ou melhor dito, no lugar da lei, fica configurado o despotismo, que 

nada tem a ver com a soberania que, como se viu, trata-se de uma situação legal e 

constitucional (§ 278, Obs.). 

Portanto, a posição de Hegel está longe de ser uma posição “em favor do absolutismo 

monárquico e tampouco da monarquia de direito divino”60. Ao deixar pouco espaço à 

particularidade e acidentalidade do monarca e substituir, em suas teorizações, o despotismo da 

vontade particular pelo Estado de direito ou constitucional, ele simplesmente reafirma a 

ênfase na objetividade do ético e a preeminência das instituições políticas, características 

centrais da sua filosofia política e bem presentes nessas suas Linhas fundamentais da 

Filosofia do Direito, e que o marcam em todo o ciclo de sua evolução61

                                                 
60 LOSURDO, 1998, p. 70. 
61 Cf. Ibid., p. 65-68; 202. 

.  



 117 

 Mas afinal, o que concluir acerca do príncipe hegeliano?62 O que ele é? Qual o seu 

poder? Que papel desempenha? Na seqüência do já exposto, pode-se começar por dizer que o 

seu poder, como os demais poderes do Estado, representa o universal e, como tal, trata-se de 

um momento distinto, uma função específica, que não deve ser compreendida como 

independente dos outros e, menos ainda, essencialmente oposta a eles (§ 272). Entretanto, não 

há dúvida de que o príncipe, conforme o concebe Hegel, exerce uma autoridade suprema. 

Como soberano, é ele quem em última instância decide (§§ 275; 279) e é, por conseguinte, o 

responsável último pelos atos do governo (§ 284)63. Porém, essa sua autoridade – que não 

emana de sua capacidade coercitiva e muito menos de algum atributo divino (§ 281, Ad.) – 

“provém de que ele concentra em si a idéia de soberania, encarna a vontade geral e 

personaliza o bem do Estado. Ele é a realização concreta do direito, a derrota da aristocracia 

feudal e sua presença denota o começo do Estado”64

O fato de que, num Estado organicamente constituído, a fonte única do poder e da 

autoridade aportar no poder incondicionado da comunidade sobre todos os seus membros, ou, 

em outros termos, o fato de que o poder do príncipe não seja absoluto, posto que limitado pela 

coletividade cuja soberania encarna, longe de fazer do monarca uma figura decorativa e 

desprovida de real significação, apenas delimita que o soberano é vontade autônoma, que “se 

eleva para além de toda particularidade e condição” (§ 279, Obs.)

.  

65

                                                 
62 Sobre a discussão em torno do conceito do príncipe em Hegel, sugere-se consultar Bernard BOURGEOIS. Le 
prince hégélien. In: Études hégéliennes. Raison et décision. Paris, PUF, 1992. 3ª Parte, cap. 4, p. 207-238. 
63 Hegel faz do príncipe um concentrado de poderes, entre os quais o de afirmar a lei, tornando concreta vontade 
de Estado a vontade universal (§ 279); conceder a graça ou perdão aos criminosos (§ 282); escolher livremente 
seus conselheiros e tomar a decisão última sobre o conteúdo dos assuntos de Estado apresentados por esses (§ 
283); comandar as forças armadas, manter relações com outros Estados por meio de embaixadores, conservar a 
paz, declarar a guerra e celebrar outros tratados (§ 329). 
64 CORTÉS, 1987, p. 169. 

, e – nesse sentido – 

65 Há, em Hegel, uma preocupação em livrar a mais alta função do Estado das incitações ou pressões 
particulares, próprias de um clima de disputa eleitoral, para que assim o príncipe se mantivesse como vontade 
pura (§ 280, Obs.). No parágrafo seguinte (§ 281), ele explica que “esta idéia de algo inacessível ao arbítrio, 
constitui a majestade do monarca. Nesta unidade reside a unidade real do Estado, que só por esta imediatidade 
interior e exterior é subtraída à possibilidade de ser rebaixada à esfera da particularidade, ao arbítrio, aos fins e 
propósitos que nela reinam, à luta das facções pelo trono e à debilitação e destruição do poder do Estado”. Com 
esta argumentação, Hegel defende a tese de que “o direito de nascimento e o direito hereditário constituem o 
fundamento da legitimidade, não só num direito meramente positivo, mas na idéia mesma” (§ 281, Obs.). 



 118 

incondicionada (§ 279, Ad.); ou seja, que o príncipe, enquanto é o indivíduo que “decide”, 

certamente que o faz não enquanto uma vontade particular que se determina por um interesse 

privado, o que o reduziria a um tirano66

 Confirma-se aqui, na capacidade de decisão racional do príncipe, o papel 

preponderante e decisivo que a ele se outorga como instrumento fundamental da racionalidade 

no Estado, sem o qual este não seria “efetivamente real segundo seu conceito” (§ 279, Obs.). 

Situando, portanto, em sua autonomia, o político na esfera da liberdade e da razoabilidade, o 

príncipe realiza importantes tarefas de mediação no poder: situa a idéia de nação para além da 

insociabilidade do interesse privado; limita a atividade das assembléias, demasiadamente 

apegadas ao estreito corporativismo de classe; reafirma o poder da vontade geral como o 

único existente; e, por fim, media o conflito permanente entre direito positivo e direito 

racional

.  

67, resguardando – enquanto contribui para o equilíbrio de responsabilidades e 

poderes no Estado – a vida em comum68

                                                                                                                                                         
Contudo, conforme pondera WEIL [1970, p. 78-79], além da razão acima exposta, é possível chegar a outras 
conclusões sobre esse discurso hegeliano da superioridade da monarquia hereditária: 1) talvez seja esta a única 
concessão de alguma importância feita pelo filósofo à opinião oficial de sua época; 2) em verdade, a dedução 
filosófica só prova a necessidade de uma individualidade concreta como encarnação da vontade que decide; 3) a 
verdadeira razão [no entender do autor, que aqui se baseia no § 280] é que “o monarca hegeliano só tem por 
função essencial representar a continuidade, quase biológica, do Estado”. 
66 Cf. WEIL, op. cit., p. 77-78. Não se deve esquecer que este, como os demais poderes, só pode ser exercido em 
função do interesse da nação. Aliás, dirá Hegel, “é [um] absurdo dizer que os homens se deixam governar contra 
seus interesses, fins e propósitos, pois não são tão estúpidos” (§ 281, Ad.). Assim, continua ele o seu raciocínio, 
se um povo conquistado – que não tem, portanto, na constituição sua identidade com o príncipe – promove uma 
sublevação contra o monarca de plantão, não comete nenhum delito de Estado, posto que não mantém com esse 
um nexo político, na conexão que estabelece a idéia ou segundo a necessidade interna da constituição, mas tão-
somente um contrato. 

.  

67 Apesar de haver um consenso em torno da afirmação de que a Filosofia do Direito (1821) é simplesmente uma 
elaboração mais detalhada do que já se encontrava presente no Enciclopédia de 1817 – o que tornaria suspeita a 
tese de que o filósofo, naquele novo contexto (do seu estabelecimento na Prússia), comece a rever suas posições 
políticas –, há pesquisadores [refere-se aqui especialmente a K. H. ILTING (1977), cujas investigações buscam 
mostrar que as circunstâncias, por volta de 1819-20, fazem com que um Hegel temeroso dissimule suas opiniões 
sobre algumas questões-chave, entre as quais a contradição entre direito positivo e direito racional, para 
surpresa e irritação de alguns fiéis seguidores [Cf. Carta de N. von Thaden de 8 de agosto de 1821, anexada (p. 
321-325) à tradução mexicana Dos escritos políticos, de Hegel (1987)]. Em relação a esse tema específico há, de 
fato, uma contundente análise do filósofo em texto de 1831 [“A propósito de la reforma electoral en Inglaterra” 
In: Dos escritos políticos, 1987, mais precisamente p. 117-127], onde, segundo comentário do seu tradutor 
Sérgio Pérez CORTÉS (Cf. op. cit., p. 176-78), o filósofo verifica que o conflito entre o direito positivo existente 
e o direito racional é, na realidade, uma expressão da luta entre possuidores e despossuídos. Sobre os 
acontecimentos de 1819-20 – que levaram Hegel a adiar (para “algumas correções”) a publicação dos Princípios 
de maio de 1819 para outubro de 1820, cuja primeira edição acabou por sair com a data de 1821 – CORTÉS [op. 
cit., p. 282-83], oferece uma pequena síntese que retrata bem a situação vivida por Hegel, na qual se destacam os 



 119 

 Não obstante Hegel conferir um destaque especial à figura do príncipe, o poder deste – 

no contexto de uma organização racional do Estado, onde o poder do monarca existe, no seu 

aspecto objetivo, na totalidade da constituição e nas leis (§ 285), ficando drasticamente 

reduzido o papel da personalidade do mesmo, posto que, nestas circunstâncias, não é a 

particularidade do caráter o que interessa (§ 280, Ad.) – será tanto mais supremo quanto mais 

simbólico for ou, na formulação provocadora do “pontinho no i”, comentará o filósofo: “Em 

uma organização aperfeiçoada, só se devem tomar, no cume, decisões formais, e a única coisa 

de que se necessita é um homem que diga ‘sim’ e ponha o ponto no i” (§ 280, Ad.)69

 Portanto, sendo o príncipe aquele que, com seu simples “eu quero”, decide e dá 

começo a toda ação e toda realidade (§ 279, Obs.) – uma vez que “a soberania, que num 

primeiro momento é só pensamento universal da idealidade, existe unicamente como a 

subjetividade que tem certeza de si mesma” (§ 279) –, não pode ele validar senão decisões a 

cujo conteúdo racional se chegou mediante um longo processo de ponderações (§ 273, Obs.), 

. 

                                                                                                                                                         
seguintes elementos: Em março de 1819, um estudante de teologia chamado Karl Ludwing Sand assassina, em 
Mannheim, o poeta Kotzebue, escritor reacionário e espião do czar. Naquele clima aquecido pelo ardor 
nacionalista, não tardam por vir as conseqüências, não obstante o esforço de moderação de alguns: inicia-se a 
restauração na Prússia, capitaneada por Metternich desde Viena, cujos efeitos serão sentidos nas universidades, 
que viverão uma era de repressão, inaugurada pelos tratados conhecidos pelo nome de Decisões de Karlsbad, 
aprovados em setembro desse mesmo ano. Seus efeitos: instauração completa da censura; inclusão de 
representantes do Estado em cada um dos cursos, com o objetivo de vigiar seus conteúdos; demissão dos 
professores considerados indesejáveis; expulsão dos estudantes suspeitos de pertencer a qualquer associação 
secreta e criação de um comissariado central de polícia dos estados alemães, encarregado de investigar os focos 
revolucionários descobertos em alguns estados da federação. A repressão que se processa sobre os assim 
chamados “demagogos” alcança os círculos mais próximos de Hegel: seu assistente, Leopold von Henning, 
detido em julho, é expulso por um ano da universidade, perdendo seu posto acadêmico; Asverus, aluno do 
filósofo detido no mesmo momento, é mantido preso até 1820, dando-se início a um período de perseguição 
policial que só concluirá com uma graça real outorgada em 1826. Outros próximos, como Karl Ulrich e Carové, 
vêem concluída prematuramente sua carreira acadêmica, o último deles apesar da intervenção pessoal do filósofo 
ante às autoridades. Finalmente, o teólogo De Wette, professor da universidade, é expulso em setembro, acusado 
de enviar uma carta à mãe do estudante Sand, na qual expressava sua simpatia pelo feito do filho. Hegel, conclui 
o autor, “tem certa razão em temer que a repressão o alcance”. 
68 Cf. CORTÉS, 1987, p. 276. 
69 Apesar de Hegel, em conformidade com o conjunto da sua orientação filosófica, reduzir o papel do príncipe a 
uma espécie de pontinho no i, não deixa de reconhecer que podem existir circunstâncias em que a personalidade 
do monarca é o elemento decisivo, o que configura que um tal Estado não está bem constituído (§ 280, Ad.). 
Analisa LOSURDO [1998, p. 66-67] que Hegel está dirigindo aqui o seu olhar a uma situação política bem 
concreta: “muitas vezes a Corte ou o governo exprimiam posições mais avançadas do que aquelas expressas 
pelos corpos representativos ou pela maioria deles”. Observa o autor que esse era o caso da França nos tempos 
da Chambre introuvable, bem como de Württemberg nos anos que se seguiram à eclosão da Revolução 
Francesa, onde, opondo-se à constituição avançada emanada pelo rei, encontrava-se a intransigência da Dieta 
alimentada por Metternich, que objetivava “restabelecer as instituições dos bons tempos antigos”. 



 120 

desenvolvido pelas instâncias representativas da sociedade politicamente organizada que, 

além de votar as leis e regulamentar as questões de alcance universal por intermédio de seus 

representantes, impede que as orientações sejam alteradas pelo capricho singular. Dessa 

forma, “o soberano não faz senão firmar atas cuja necessidade foi reconhecida pelos corpos 

legislativos e governamentais, ainda que sua firma não é um momento intranscendental, mas a 

conversão da vontade geral em vontade do Estado”70

 Eric Weil enfatiza que, de acordo com o que demonstra o texto da Filosofia do 

Direito, “o monarca não é o centro nem o mecanismo principal do Estado. O rei decide, 

porém não é ele quem determina nem quando nem sobre o que há que decidir. Pode dizer 

‘não’, porém não lhe compete inventar, criar, governar. Quem o faz, então?”

.   

71. É curioso 

observar que quem, de fato, governa são os funcionários. Eles não detêm a coroa (poder 

soberano) nem pertencem à representação popular (poder legislativo), não são nada 

politicamente (no sentido político-partidário) e são tudo na organização do Estado: são eles 

que preparam tudo, que colocam todos os problemas, que elaboram todas as soluções72. Como 

insinua Weil, aqueles que em vão procuram, no Estado hegeliano, uma autoridade principal 

da qual tudo depende e à qual tudo converte, irão encontrar, simplifica Châtelet73

 Em síntese, a um poder de direito divino, ao absolutismo real ou à democracia liberal-

burguesa, Hegel opõe o Estado onde a realidade do poder pertence ao corpo de funcionários, 

recrutados apenas em função de sua competência, cuja missão consiste em implementar um 

programa de interesse universal, discutido exaustivamente com um parlamento – que, por sua 

, “uma 

monarquia onde o monarca está submetido às mesmas leis que todos os outros cidadãos e 

onde o governo de fato pertence a uma administração racional e técnica que se supõe ser 

competente e devotada à coletividade”. 

                                                 
70 CORTÉS, op. cit., p. 276. 
71 WEIL, 1970, p. 80. 
72 Cf. Ibid., p. 83-84. 
73 História das idéias políticas, 1997, p. 84. 



 121 

vez, contribui significativamente para a sintonia entre administração pública e sociedade do 

trabalho –, a fim de fazer convergir, tanto quanto possível, universalidade e particularidade74

 Em sendo assim, o serviço do Estado exige, como prioridade absoluta, a defesa do 

interesse comum, o que freqüentemente implica o sacrifício de uma satisfação meramente 

pessoal e arbitrária de fins subjetivos (§ 294, Obs.). Daí, para a segurança do Estado e dos 

governos contra o abuso de poder por parte das autoridades e dos funcionários (§ 295), é 

fundamental que – além de possibilitar uma formação ética e intelectual que proporcione o 

contrapeso espiritual a tudo o que há de mecânico na aprendizagem das chamadas ciências 

dos objetos destas esferas, no exercício das funções e no trabalho real (§ 296), contribuindo 

assim para que se torne costume a impassibilidade, eqüidade e serenidade de conduta –, 

estejam submetidos a um controle, seja por parte de uma hierarquia imediatamente superior, 

seja por parte das comunidades e corporações (§ 295) que, além do mais, estão melhor 

situadas para vigiar a ação dos funcionários mais distantes do controle superior, no sentido, 

inclusive, de garantir o atendimento das carências e necessidades mais urgentes e especiais, 

das quais têm uma visão mais concreta (§ 301, Obs.). Aliás, enfatiza Hegel, a atuação de um 

. 

 Entretanto, como último alerta, apesar de assentar no funcionalismo oriundo da classe 

média, a qual é detentora de uma inteligência culta e de uma consciência jurídica, na estrutura 

governamental do Estado (§ 297) não há, em Hegel, um poder de uma elite intelectual 

competente, instalada acima de qualquer suspeita ou questionamento. O fato de ser 

competente, deter conhecimento de causa e possuir qualificação profissional não é condição 

suficiente para a legitimidade do “seu” poder. Segundo o filósofo, é da maior importância que 

o poder rompa com aquela organização que se efetua de cima para baixo e se torne algo 

orgânico, pois somente assim é força e poder. Este é, pois, o critério: só é legítimo o poder 

que se encontra na condição orgânica das esferas particulares (§ 290, Ad.). 

                                                 
74 Cf. Ibid., p. 84. 
 



 122 

mundo de funcionários “segundo o direito geral e o costume deste atuar são uma 

conseqüência da oposição que formam os círculos particulares independentes” (§ 297, Ad.).   

 

 

3.3  A constituição intersubjetiva do sujeito e uma nova concepção de autonomia 

 

 Antes que se retome, logo adiante, a discussão mais específica sobre a efetivação da 

liberdade, convém concluir essa reflexão sobre o Estado na Filosofia do Direito de Hegel com 

algumas considerações acerca da concepção de autonomia subjacente ao seu pensamento. Tal 

intento, porém, subentende ater-se à concepção do homem que sustenta a racionalidade 

implícita da prática política inerente ao Estado ético. 

 Ciente de que a existência política só tem realidade na elevação do indivíduo ao plano 

da existência universal (§ 258), Hegel compreende que “o existir político somente pode ser 

pensado por meio de uma idéia do homem que dê razão desse movimento de transcendência 

que o eleva acima da particularidade individual ou grupal”75. Se é, portanto, mediante a 

negação-elevação da particularidade empírica de sua existência natural que o homem se 

constitui como sujeito livre de direitos e deveres, será imprescindível questionar toda 

formação político-social assentada no pressuposto antropológico que se exprime “no conceito 

do indivíduo ao qual o predicado da liberdade – como liberdade ‘natural’ – é atribuído antes e 

independente de seu envolvimento nas relações sociais, ou antes da abertura dessa liberdade 

estritamente individual a um horizonte efetivo de universalidade”76

                                                 
75 VAZ, Ética e Direito, 2002, p. 209. 
76 Ibid., p. 232. 

. A tal pressuposto 

antropológico de feição profundamente individualista, observará Hegel, corresponderá, no 

máximo, uma concepção de liberdade reduzida a livre-arbítrio e de universal, no que diz 

respeito à efetivação da liberdade, restringida a mero domínio formal de possibilidades. 



 123 

 Assim, coerentemente, Hegel fará da absolutização do indivíduo e da (in)conseqüente 

concepção atomística da liberdade o alvo principal de sua crítica ao Direito Natural moderno. 

Claro está para ele que o modelo solipsista de fundamentação que caracteriza a filosofia 

política moderna da subjetividade é, paradoxalmente, destruidor da própria subjetividade77, 

bem como da sua liberdade. Dessa forma, em contrapartida, o motor secreto de todo o seu 

pensamento é mostrar que a intersubjetividade, na e pela qual o ser humano alcança a sua 

concretude, encontra sua expressão numa totalidade ética que, constituindo-se em círculos de 

círculos, num entrelaçamento infindável de relações mútuo-inclusivas, é capaz de transformar 

a liberdade em princípio universal78. Por conseguinte, Hegel irá conceber o homem como esse 

permanente estabelecer-se a si mesmo, enquanto humano, mediante o intercâmbio com os 

outros, afirmando assim o indivíduo como aquele cuja existência consiste em ser-para-si 

porque é para-um-outro79

 Aponta-se aqui a sociabilidade como uma natureza ética do gênero humano. E, ao 

pensar esta sociabilidade como verdadeiro começo e princípio e o ético como natureza, 

configura-se o existir intersubjetivo – que é exatamente essa identidade na diferença – como 

constitutivamente ético

. Este sujeito político, que desde a sua raiz é constituído mediante o 

ato da intersubjetividade radical, emerge, conforme já referido, como resultado da elevação da 

consciência de si particular à sua universalidade (§ 258), encontrando, portanto, nessa esfera 

do universal a sua verdade: o lugar e o destino do indivíduo é realizar-se historicamente como 

um Nós! (Cf. § 258, Obs.). 

80

                                                 
77 Segundo Hegel, ao promover a atomização do sujeito, a filosofia moderna da subjetividade incrementa a sua 
desumanização, posto que o anti-humano, o animalesco, é a absolutização do individual e do particular contra o 
universal (Cf. FdE, § 60, p. 69). 
78 Cf. SIEMEK, Marek J. O conceito hegeliano de liberdade em sua relevância para o presente. In: STEIN, E., 
DE BONI, L. A. (Orgs.). Dialética e liberdade. Festschrift em homenagem a Carlos Roberto Cirne Lima. Porto 
Alegre: Editora da Universidade Federal do Rio Grande do Sul; Petrópolis: Vozes, 1993. p. 363. 
79 FdE, § 178: “A consciência-de-si é em si e para si quando e porque é em si e para si para uma Outra; quer 
dizer, só é como algo reconhecido”. 
80 Cf. VAZ, H. C. de Lima.  Antropologia filosófica II. São Paulo: Loyola, 1992 (Coleção filosofia, n. 22). p. 77. 

. Logo, o saber de si não é algo que se dá primeiro, antes desse 



 124 

deparar-se com o outro enquanto outro-de-si-mesmo real81. Como categoria fundamental e 

fundante do ser humano, a intersubjetividade não pode ser pensada como posterior a uma 

subjetividade reflexiva já constituída. Assim, visto que humano se faz verdadeiramente o 

homem na arte da convivência, torna-se imprescindível reconhecer, para alcançar o 

reconhecimento82

 Encontram-se, portanto, implícitos e norteando a abordagem sobre esse ir-e-vir 

ontológico, aqui denominado intersubjetividade

, o outro como ser independente, no exigente exercício de acolhida da 

diferença, num respeito ao outro enquanto outro.  

83, quatro elementos relevantes que se 

entrelaçam: um diz respeito ao primado da relação (primum relacionis) sobre o ato de existir, 

levando à configuração da intersubjetividade como mundo do Nós ou mundo do acontecer 

propriamente humano, que é o mundo histórico-social, que Hegel denominou Espírito 

objetivo; outro aponta para a direção de um homem que – além de se constituir como ser-no-

mundo porque é ser-com-o-outro84 e que, em contrapartida, experimenta o mundo como 

lugar-mediação para o encontro do outro85  – também se descobre, no âmbito de sua 

existência finita e situada, como ser-para-o-Absoluto86

                                                 
81 Como já dissera Hegel na FdE, § 167: “De fato, porém, a consciência-de-si é a reflexão, a partir do ser do 
mundo sensível e percebido; é essencialmente o retorno a partir do ser-Outro”. Depreende-se daí que sem a 
alteridade não há consciência-de-si, pois esta só é por meio desse retorno ou desse movimento. Como bem avalia 
Pe. VAZ (op. cit., p. 52), “vale dizer que o homem não se abre ao mundo e ao outro como uma espécie de 
mônada leibniziana, à qual tenham sido concedidos mirantes ou janelas de onde a realidade exterior e, nela, a 
presença do outro fossem descobertas apenas como um espetáculo que a auto-suficiência do sujeito aceita 
contemplar. Na verdade, a abertura é constitutiva da totalidade do sujeito e o preceito paradoxal do ‘perder-se 
para encontrar-se’ [Mt 10,39; Lc 9,24; 17,33; Jo 12,25] recebe aqui uma transposição filosófica que se mostra 
decisiva para a constituição do discurso antropológico”. 
82 Cf. FdE, § 184, p. 127. Vale alertar que a dialética do reconhecimento não se trata de um processo mediante o 
qual o outro aparece como mero instrumento para a autoprodução de um eu. O outro também faz, 
concomitantemente, a experiência do mesmo processo de mediação que o conduz à reflexividade igualmente 
essencial. A Fenomenologia do Espírito apresenta uma série de silogismos que envolvem esses sujeitos em 
processo de mútua humanização. Nesse sentido, sugere-se conferir a introdução da dialética da “Independência e 
dependência da consciência-de-si: dominação e escravidão”, onde Hegel desenvolve uma pormenorizada 
sistematização da categoria do reconhecimento ou da intersubjetividade. 
83 Cf. VAZ, op. cit., p. 53. 
84 Cf. Ibid., p. 53. 
85 Cf. Ibid., p. 74. 
86 Cf. AQUINO, Marcelo F. de. Notas sobre a escritura do outro na relação de intersubjetividade. In: CIRNE-
LIMA, Carlos Roberto, ALMEIDA, Custódio. Nós e o absoluto. Festschrift em homenagem a Manfredo Araújo 
de Oliveira. São Paulo: Loyola, 2001. p. 281-2. 

, confirmando-se – neste e por este 



 125 

relacionar-se com o mundo, com o outro e com o Absoluto87 – a si mesmo como ser humano; 

um terceiro refere-se à dialética da reciprocidade constitutiva da relação com o outro, que 

implica necessariamente a superação da relação de objetivação – que reduz o outro a tão-

somente outro-objeto, chegando ao extremo da sua coisificação –, para alcançar a descoberta 

do outro como outro-sujeito que é, por sua vez, um si-mesmo no seu ser-conhecido e no 

conhecer seu outro: em suma, no reconhecimento; por último, desdobrando-se do acima 

exposto, situa-se a impossibilidade do solipsismo – ilusão moderna da autoconstituição de 

uma subjetividade pura, decorrência exata do movimento dialético que suprassume, na relação 

intersubjetiva constituidora de um Eu concreto, a relação de objetividade ou a aparência de 

um Eu abstrato que habita os discursos descomprometidos com [ou, no mínimo, alheios] a 

concretude da vida e do real88

 Ao assumir a efetividade da liberdade como liberdade de todos como questão central 

sobre a qual se debruça, e a intersubjetividade como horizonte fundante a partir do qual 

desenvolve a sua filosofia, Hegel promove uma reviravolta conceitual no pensamento moral e 

político moderno, chegando a uma nova e mais ampla compreensão do que seja autonomia. 

Esta emerge do seu esforço de pensar a práxis humana a partir de um paradigma alternativo 

tanto ao da metafísica substancialista da ordem, típico do pensamento clássico que concebe 

uma objetividade pura, quanto ao do atomismo da filosofia moderna que desemboca na 

abstração de uma subjetividade pura que reduz a liberdade à unidade da autoconsciência 

consigo mesma

.      

89

                                                 
87 O Absoluto, lembra VAZ [SNF 59 (1992), p. 446], não é o totalmente transcendente, posto que assim perderia 
sua universalidade e se configuraria como um particular. Trata-se do princípio dialético da identidade na 
diferença: “O transcendente está além (dialeticamente, não espacialmente) do nosso espírito finito, situado e 
mutável; mas, exatamente enquanto transcendente, ele se mostra imanente (in-manens, ‘o que permanece em’) 
ao espírito que o pensa, pois, se assim não fosse, estaria sujeito à lei da irredutível exterioridade que rege as 
relações entre os seres finitos”. 
88 Cf. LIMA VAZ, Antropologia filosófica II, p. 55. 

.  

89 Cf. OLIVEIRA, Ética e sociabilidade, 1993, p. 237; Ética e práxis histórica. São Paulo: Ática, 1995. p. 146. 
Segundo enfatiza Manfredo OLIVEIRA (“Leitura hegeliana da Revolução Francesa” In: Ética e sociabilidade, p. 
241), a filosofia de Hegel abre perspectivas de futuro. Não se trata de uma junção mecânica da concepção pre-
moderna da ordem com a ética iluminista do indivíduo autônomo: nem indivíduos, nem totalidade abarcante. O 



 126 

 Portanto, é mediante a superação de uma concepção da liberdade reduzida a livre-

arbítrio – prerrogativa de um eu absolutizado e abandonado ao sem sentido da solidão –  e na 

disposição em assumir uma liberdade que exprime e é expressão do mútuo reconhecimento 

dos indivíduos como sujeitos livres – que, como tais, se sabem e se afirmam na mesma 

proporção e/ou intensidade em que sabem e afirmam o outro na sua liberdade –, que se pode 

chegar a uma outra e nova compreensão, que articula autonomia e solidariedade. Assim, ao 

rejeitar a autonomia do sujeito enquanto aquela que se quer pôr absolutamente, Hegel enfatiza 

a inseparabilidade e simultaneidade dos processos de individuação e socialização, 

constitutivos do homem como ser-com-os-outros no mundo e do mundo como lugar de 

realização da liberdade de todos. 

 Longe de negar o homem como sujeito autônomo, há que – alçando-se à esfera da 

universalidade que torna possível o encontro das liberdades – compreender que é “só no seio 

da comunidade [que] o homem pode constituir-se como ser autônomo”90

Nessa direção, a filosofia política de Hegel, ao dar primazia a um sujeito que se 

reconheça e seja reconhecido como sujeito entre os sujeitos, na consciência de que a conquista 

da plena individualidade se dá simultaneamente ao processo  de socialização, levará, com ela 

e para além dela, à descoberta de que a realização da liberdade do indivíduo articula-se 

dialeticamente com a edificação de uma sociedade democrática – naturalmente que não se 

refere aqui à democracia liberal, que se assenta num direito baseado no indivíduo e numa 

. A sociabilidade, 

aqui entendida como institucionalidade, configurar-se-á como o verdadeiro campo de 

conquista da autonomia humana na medida em que, como instância de efetivação da 

liberdade, se realize como a objetivação das relações éticas, lugar da afirmação da autonomia 

de todos.  

                                                                                                                                                         
homem é pensado essencialmente inserido em relações sociais, nas quais os indivíduos constituem-se enquanto 
tais. 
90 OLIVEIRA, Ética e práxis histórica, 1995, p. 125. 



 127 

sociedade fundada na divisão econômica de classes, como se discutirá mais adiante –, lugar 

por excelência da intensa, desafiadora e amadurecedora experiência da intersubjetividade. 

Neste ponto, já se pode – a partir das considerações anteriormente feitas – explicitar o 

que é fundamental para o tema geral em estudo, e que é alvo da próxima e última parte dessa 

investigação sobre o pensamento ético-político hegeliano. 

 

 

 

 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CAPÍTULO IV 

 

 

 



4   A DEMOCRACIA 

 

 

 

Num tempo em que urge repensar a idéia de democracia, a Filosofia do Direito de 

Hegel é, sem dúvida, lugar onde podem encontrar alimento para a sua reflexão todos os que 

estão sinceramente comprometidos com a reinvenção dos costumes autenticamente 

democráticos. Apesar de não ser intenção deste estudo realizar uma discussão específica sobre 

questões atinentes a mais recente contemporaneidade, mas tão-somente explicitar a 

perspectiva democrática presente no pensamento ético-político hegeliano, na sua clara 

distinção em relação à concepção liberal de democracia, é possível – na companhia desse 

filósofo que se entrega a um exercício exigente, cauteloso e inspirador de desconstrução 

crítica dos conceitos elementares que sustentam a concepção mecanicista do liberalismo – 

identificar princípios norteadores da reinvenção do ideal e da prática democráticos 

plenamente válidos para o tempo que se chama hoje. 

A reflexão que segue, partindo do pressuposto de que a idéia de democracia 

subentende, necessariamente, a exigência de um aprofundamento ético do agir político e, por 

decorrência, a articulação das noções adequadas de igualdade e liberdade, chegará – com 

Hegel – à compreensão da democracia como processo no qual o povo é organicamente 

participativo. Tendo clareza das conseqüências e/ou implicações que envolvem uma tal 

concepção, deter-se-á brevemente na análise hegeliana do problema da representação política 

da sociedade civil que corrobora, na estruturação racional do exercício do poder, a perspectiva 

organicista da democracia. 

Em sintonia com o todo anteriormente exposto, não se deve perder de vista aqui que 

esse hieróglifo da razão (§ 279) só se decifra “na medida em que nele se lê a idéia realizada 



 130 

na liberdade”1, pela qual o Estado não é um simples efeito abstrato de um determinismo ou 

um instrumento de arbítrio contrário à efetiva liberdade, mas a superação dessas contingências 

pela autodeterminação objetiva do homem, segundo uma racionalidade imanente2

Em outras palavras, toda a questão que nessa obra se coloca, desde o seu início, e que 

é também objeto de investigação desse estudo, é exatamente indagar como a liberdade do 

indivíduo – proclamada, mas não realizada, pela Revolução Francesa – é possível, e como 

esta pode afirmar-se sem cair no risco da extinção pela sua elevação ao plano da liberdade 

. Portanto, 

sem a ação livre e conscientemente engajada dos indivíduos, enquanto estes se descobrem e se 

articulam como membros de uma comunidade – um mundo comum que é mais do que a soma 

dos interesses privados –, que ética e politicamente organiza a liberdade, considerando as 

estruturas de um Estado de direito que não só faz valer a lei sem privilégios mas também 

garante, com critérios de inclusão, os direitos individuais e sociais dos cidadãos, não se pode 

falar de democracia, pelo menos segundo a proposta que se desenha nas linhas e entrelinhas 

da Filosofia do Direito de Hegel. 

No esforço, então, de explicitação do Estado ético – aqui identificado como 

democrático –, é imprescindível que se realce inicialmente, numa coerência com o acima 

exposto, a amplitude e relevância teórico-filosófica do (já anteriormente apresentado) 

conceito de liberdade em Hegel, que condensa o sentido de toda a sua filosofia. Antes, porém, 

que melhor se esclareça, num primeiro momento, o que vem a ser liberdade concreta e qual a 

sua condição de possibilidade, e, num segundo momento, se aborde, enfim, a questão da 

reinvenção da democracia a partir dos parâmetros possibilitados pela reflexão hegeliana, é 

pertinente lembrar (sempre!) que o grande problema sobre o qual se debruça o filósofo, em 

sua Filosofia do Direito, é a questão da conciliação das vontades individuais (particularidade 

contingente) e da vontade coletiva (universalidade necessária). 

                                                           
1 VAZ, SNF 19 (1980), p. 26. 
2 Cf. SALGADO, op. cit., p. 497. 



 131 

absoluta (do terror) e, consequentemente, da desestruturação da sociedade ou, o que dá no 

mesmo, como salvar a ordem social (a substância ética do Espírito) sem o sacrifício da 

liberdade subjetiva3

O caminho de solução para tal problema, Hegel o identificará na justificação da 

liberdade individual e da ordem social enquanto estas se implicam dialeticamente, mesmo 

porque, está ciente ele, mantidos na sua unilateralidade, a liberdade subjetiva gera o 

individualismo radical e a liberdade objetiva, o autoritarismo. Filosoficamente falando, 

propõe-se aqui, como tarefa, a composição da moralidade do sujeito com a ética institucional 

clássica, isto é, a articulação dialética do “pensar político-filosófico-tradicional, platônico-

aristotélico, com a filosofia da subjetividade de Kant”

.  

4. Nesse sentido, é possível dizer que, 

enquanto nela se condensa o pensamento ocidental – ou, na linguagem hegeliana, enquanto é 

a suprassunção (Aufhebung) de toda a tradição filosófico-política desde Platão –, a Filosofia 

do Direito de Hegel qualifica-se como seu ponto de chegada que é, ao mesmo tempo, seu 

ponto de partida5

                                                           
3 Cf. SALGADO, 1996, p. 492-494. 
4 Ibid., p. 414. 
5 Cf. Ibid., p. 494. 
 

. 

Feitas essas considerações que situam o problema e a perspectiva de solução 

implementada por Hegel na sua obra acima destacada, e tendo também colocado como se 

estrutura este último capítulo, ápice dessa abordagem da configuração racional da sociedade e 

do Estado a partir de uma nova concepção da liberdade, ater-se-á agora às elaborações que 

corroboram a tese aqui defendida. 

 

 

 

 



 132 

4.1  A efetivação da liberdade concreta 

 

Ao configurar o Estado como a expressão máxima – na esfera do Espírito objetivo – 

da eticidade (§ 257) e, portanto, da racionalidade (§ 258), Hegel o credencia como o lugar da 

efetividade da liberdade concreta (§ 260), consistindo esta, como síntese de opostos, na 

unidade de universalidade e particularidade, substancialidade e subjetividade (§ 144; 146), 

conceito e existência (§ 143). Dessa forma, verifica-se – especialmente a partir da análise dos 

§§ 260-261 da Filosofia do Direito – que a concretização da liberdade implica a plena 

integração das individualidades pessoais e seus interesses e os fins universais (§ 260) e a 

mútua restrição de deveres e direitos é o que possibilita esta identidade substancial (§ 261, 

reportando ao 155). 

Detendo-se mais atentamente ao acima exposto, chega-se a elementos importantes 

para a compreensão do Estado ético. Primeiramente, fica claro que o princípio orientador de 

um tal Estado ou a razão de ser do organizar-se (de uma sociedade) em Estado é a realização 

da liberdade. Em sendo assim, é fundamental que se assegure, na contingência dos eventos, a 

efetividade da liberdade6, uma vez que não se constrói sociedades apenas com os ideais da 

liberdade nem se afirma o indivíduo como livre sem o reconhecimento da pessoa como sujeito 

de direitos. Faz-se necessária, então, a constituição (e o fortalecimento) de instâncias – no 

sistema da família e da sociedade civil – que dialetizem as particularidades e garantam à 

liberdade possível a sua concretização7

                                                           
6 Voltando à dialética da contingência e da necessidade (vide nota 15 do capítulo anterior), pode-se afirmar, 
com Hegel, que necessário é “que a liberdade se realize, que se concretize, que a vontade subjetiva se objetive e 
que, na medida em que isso se dá, surjam instituições sociais; que sejam feitos contratos que estabeleçam certos 
limites para a convivência ser possível. E o que é contingente? As formas desse procedimento e a margem de 
alternativas possíveis” (WEBER, 1993, p. 139). Cf. FdD, § 129; RH, p. 86-87. 

. 

7 Hegel foi um dos primeiros que se propôs ao desafio de superar a moralidade da filosofia moderna da 
subjetividade, esta significando aqui a autodeterminação subjetiva pura, tendo por tese básica a compreensão de 
que não se pode reduzir a liberdade a essa dimensão, pois só se pensa verdadeiramente a liberdade tematizando a 
objetivação da mesma em instituições constituidoras da sociabilidade. Lembra CHAUÍ [Público, privado, 
despotismo In: NOVAES, A. (Org.). Ética. São Paulo: Cia das Letras, Secretaria Municipal de Cultura, 1992. p. 
352-353] que “... a diferença entre Kant, de um lado, e Hegel e Marx, de outro, encontra-se na retomada da idéia 



 133 

Segundo Hegel, portanto, a liberdade se concretiza na dialética das ações e relações 

sociais: sem o mútuo reconhecimento dos sujeitos na dinâmica da reciprocidade, não se 

estabelece a universalidade do princípio da liberdade8. Essa liberdade enquanto construção 

intersubjetiva de relações e que afirma, por sua vez, o indivíduo na sua configuração de ser-

com-os-outros, subentende a inserção numa comunidade política “capaz de suportar a 

dissensão e o conflito internos sem perder a unidade”9, o que pressupõe a prática da tolerância 

como inerente ao Estado (§ 270, Obs.), bem como a consciência que supera o infantilismo da 

uniformização, próprio de um fanatismo que outra coisa não é que o não deixar subsistir as 

diferenças particulares (§ 270, Ad.)10

Em síntese, o universal e o particular não se realizam por si próprios (um contra o 

outro ou fora desta relação). Aliás, sentenciará Hegel, nada é efetivamente real – ainda que 

tenha que admitir sua existência – se não apresenta esta unidade (§ 270, Ad.)

. 

11

                                                                                                                                                                                     
grega e renascentista (a vita activa) de que a liberdade é um valor ético, porque é um valor político. À 
moralização da liberdade trazida pelo cristianismo e à qual Kant permanece fiel, ambos contrapõem a politização 
da liberdade”. 
8 SIEMEK In: STEIN e DE BONI (Org.), 1993, p. 364: “A liberdade tem, como condição necessária de 
possibilidade, a reciprocidade de reconhecimento, pelo qual todos os sujeitos (...) são livres, mas somente porque 
e enquanto eles reconhecem e respeitam a liberdade de todos os outros”. 
9 CORDUA, 1989, p. 190. 
10 ROSENFIELD, 1995, p. 233: “Para Hegel, a unidade é o processo pelo qual o movimento de diferenciação 
encontra o seu princípio unificador, a sua lógica interna. Sem o direito à diferença, o Estado não pode ser uma 
unidade livre, pois o Estado só é livre por meio do movimento de produção de suas diferentes figuras. O direito à 
diferença deve ser pensado de maneira concreta no interior de uma unidade que se faz plural”. 
11 Concluirá Hegel o seu raciocínio afirmando: “Um mau Estado é um Estado que meramente existe...”. Comenta 
HARTMAN [In: RH (introdução), p. 28-29]: “... uma organização coletiva que mantém apenas a forma mas não 
o conteúdo daquilo que Hegel chama de ‘Estado’, um poder burocrático sem uma cultura, ou, pior ainda, um 
pseudo-Estado que usa este poder formal para destruir todo o conteúdo cultural e todo o desenvolvimento 
individual dentro dele, é uma monstruosidade, o verdadeiro oposto de um Estado. (...) É o que Hegel chama de 
‘existência podre’, uma negação dialética do Estado, que deve perecer”. Nessa perspectiva, avaliaria Hegel, 
todos os totalitarismos que ruíram não passavam de uma existência antiideal, antiespiritual, anti-histórica, no 
sentido de que não compartilharam da História como o autodesenvolvimento da liberdade. 

. Como 

também já escrevera antes no § 260 – “o universal não se cumpre (realiza) nem tem validade 

sem o interesse, o saber e o querer particular, nem o indivíduo vive meramente para esses 

últimos como uma pessoa privada, sem querer ao mesmo tempo o universal e ter uma 

atividade consciente desta finalidade”. – , evidencia-se a impossibilidade seja de eliminação, 



 134 

seja de absolutização das liberdades individuais. “Nesta mútua restrição e realização 

(interesse, saber, querer particular e o universal) é que está o ético”12

Um dos elementos a se destacar e que se encontra implícito em toda a sua construção 

ético-política, trata da dimensão histórica necessária da liberdade, o que leva à identificação 

da história da humanidade, desde a mais remota antigüidade, como a história da luta pela 

efetivação da liberdade

. 

13. Porém, lembra Hegel, somente nos tempos modernos se assume 

como princípio que “o processo histórico do devir da liberdade é um processo de 

universalização que só se completa na subjetividade livre do homem”14

Hegel – que na adição a esse § 260, retoma a sua crítica aos Estados da antigüidade, 

que traziam como limite grave o fato de não possibilitarem o pleno desenvolvimento da 

subjetividade e que, por isso, não podiam ser considerados propriamente Estados articulados e 

verdadeiramente organizados – deixa entrever que “o poder no Estado assume uma forma de 

racionalidade que deve compor-se com a liberdade do indivíduo”

. Nisso – no fato de 

assumir o princípio da subjetividade livre – se mostra a força e profundidade do Estado 

moderno (§ 260). 

15. Tal racionalidade exclui, 

por sua vez, a violência, que não passa de uma “forma da irracionalidade que se opõe à 

efetivação da liberdade”16. Configura-se, portanto, um nexo entre liberdade e razão17

                                                           
12 WEBER, Revista de Filosofia Política, III/5, p. 105. 
13 Para Hegel – que se contrapõe ao processo de desistoricização da liberdade e opta por pensar a conexão entre 
liberdade e história – “a vontade livre só é efetiva enquanto vontade historicizada, mundificada, exteriorizada nas 
instituições que regulam as relações essencialmente constitutivas do homem enquanto homem. A liberdade 
humana é uma energia que não pode ficar aprisionada na esfera da interioridade pura, mas se encarna nas leis, 
nos costumes e nas instituições, que constituem a vida em comum dos sujeitos” (OLIVEIRA, Ética e práxis 
histórica, 1995, p. 126). 
14 SIEMEK In: STEIN e DE BONI (Orgs.), 1993, p. 359. 
15 LIMA VAZ, SNF 19 (1980), p. 27. 
16 IDEM, Por que ler Hegel Hoje? In: DE BONI, 1996, p. 228. 
17 FdD, § 342: “A história não é (...) a abstrata e irracional necessidade de um destino cego, mas (...) ela é o 
desenvolvimento necessário, de acordo com o conceito de sua liberdade, dos momentos da razão e, portanto, de 
sua autoconsciência e de sua liberdade...” 
 

, 

confirmando-se a tese de que “não há liberdade política à margem da razão, [e ainda] que as 

preferências e as convicções individuais, em sua individualidade ou em sua não-



 135 

universalidade, em sua pretensão de uma liberdade contra a razão, não podem ser 

reconhecidas pelo Estado”18. Conseqüentemente, é impossível pensar e realizar uma liberdade 

que não respeite certas condições e não assuma certos limites, o que não significa eliminação 

da liberdade do indivíduo19, mas, pelo contrário, afirmação do caráter de historicidade e de 

sociabilidade da liberdade humana20

Uma vez situada a realização da liberdade como o princípio orientador de um Estado 

ético, cabe uma outra consideração: observar-se-á que no Estado (liberal) do entendimento – 

enquanto neste essa realização se dá tão-somente na forma da existência (Dasein) e não da 

efetividade (Wirklichkeit) – “a sociedade civil não é ultrapassagem da poiésis individual à 

forma ética do Estado, em que cada membro da sociedade realiza o interesse ético de todos, a 

liberdade, como fim primeiro a que servem os interesses particulares econômicos, etc.”

. 

21

Em contrapartida, o Estado (ético) da razão é aquele que tem como característica 

realizar (no sentido de wirken) a liberdade, não enquanto arbítrio – posto que este funda-se 

num conteúdo dado e não na própria vontade –, mas como liberdade subjetiva, segundo o 

conceito de vontade, ou seja, segundo seu aspecto universal (§ 260, Ad.). Lembra Hegel, na 

Enciclopédia (§ 469), que a vontade livre só quer determinações que residam na vontade 

universal, e é com tais determinações que se estabelecem a liberdade civil, o direito racional, 

a constituição segundo o direito. Dessa forma, a liberdade concreta – ou a unidade da 

. 

                                                           
18 WEIL, 1970, p. 67. 
19 WEBER, 1993, p. 146-7: “Não há dúvida de que a realização da liberdade do indivíduo inclui necessariamente 
a realização no social. Nesse sentido, não há liberdade absoluta. A sua realização inclui certas condições, onde 
determinadas possibilidades são limitadas. Isso significa que o próprio conceito de liberdade passa a ter sentido, 
quando historicamente determinado. A liberdade sempre está ligada a uma situação. (...) Não faz sentido falar em 
liberdade em si mesma. O indivíduo deve sair de si, para se realizar na coletividade. Faz-se mister que a idéia da 
liberdade se desdobre. Isso é necessário. Limitação, no entanto, não significa eliminação da particularidade”. 
20 Hegel se dá conta da ambigüidade da descoberta moderna do princípio da subjetividade: “Por um lado, esta 
descoberta significa um enorme progresso no auto-conhecimento do homem, o que o levou a tomar consciência 
no direito e no Estado, na arte e nos costumes como na religião de sua imensa significação. No entanto, ele pode 
ser também a fonte da corrupção, pois, quando a subjetividade se põe absolutamente e se fecha em si mesma, ela 
termina degradando-se numa subjetividade apenas imediata, particular e arbitrária” (OLIVEIRA, op. cit., p. 146, 
nota 40). 
21 SALGADO, 1996, p. 400. 



 136 

liberdade subjetiva e da liberdade objetivada nas instituições do Estado – ocorre no momento 

em que a lei é o conteúdo determinante do agir subjetivo. 

Por conseguinte, longe de conjeturar ser a arbitrariedade do indivíduo o pólo 

estruturador da liberdade no Estado (numa crítica ao liberalismo) ou ser a liberdade do 

indivíduo uma concessão do Estado (numa contraposição ao absolutismo), está claro para 

Hegel que indivíduo e sociedade política são, em verdade, livres porque (e enquanto) 

correlacionados organicamente. Necessário se faz, portanto, para a efetivação da liberdade 

que, mediante a disposição política dos seus cidadãos (§ 267), a liberdade do Estado seja 

interiorizada por estes e, com igual intensidade, que a liberdade dos cidadãos tenha quer ser o 

fim das instituições e das leis do Estado (§ 268). De acordo com Hegel, o Estado é a realidade 

(Wirklichkeit) na qual o indivíduo tem a sua liberdade e onde pode desfrutá-la; porém, só 

enquanto (o indivíduo) chegou a ser o saber, a fé e a vontade do universal22

Merece, por fim, ser enfatizado que, segundo afirma o próprio Hegel

. Do que se 

conclui não ser a liberdade nem apenas exterior nem tampouco apenas interior. Ou ela se 

desenvolve articuladamente na consciência (instância da moral) e nas estruturas (instâncias 

sucessivas do direito) ou ela, efetivamente, não se realiza. 

23, como o ser 

humano não é um mero objeto natural orgânico mas é espírito24, fica subentendido que a 

transição de sua potencialidade à realidade, da possibilidade da liberdade à sua efetividade, é 

mediada pela consciência e a vontade. Em sendo assim, ela passa necessariamente pelo 

“reconhecimento e a adoção de objetivos materiais universais como o Direito, a Lei e a 

produção de uma realidade que esteja em conformidade com elas: o Estado”25

                                                           
22 Cf. HEGEL, Filosofia da História, 1995, p. 39 (ou RH, p. 88). 
23 Cf. RH, p. 106. 
24 Hegel, para o qual o Espírito que não se determina é uma abstração da inteligência, é sempre enfático ao 
lembrar qu@�������ýïð8@ ��� Espírito é sua ação, a sua essência ativa. O homem é sua própria ação, a 
seqüência de suas ações, aquilo em que ele mesmo está se fazendo” (RH, p. 89 – Cf. também p. 125). Na 
Filosofia do Direito, na adição ao § 4, ele afirma que é no prático, no qual está incluído o teórico, que o sujeito 
se determina; e, no § 10, recorda que, como é o ser humano o elemento da liberdade, não é essa considerada nele 
como mera forma, mas idéia, resultado dialético do fazer-se livre. 
25 RH, p. 111. 

. Decorre, pois, 



 137 

do exposto que a concretização da vida ética implica que tal concordância – entre a 

consciência moral do sujeito e as leis objetivadas em sua comunidade – se expresse em suas 

ações singulares26

4.2  A reinvenção da democracia 

. 

Dito isto, pode-se voltar agora para o que se julga ser os frutos mais positivos da 

démarche hegeliana sobre o político e que concerne – como se permite aqui identificar – à 

reinvenção da democracia. 

 

 

 

 Toda a trajetória da Filosofia do Direito de Hegel é reveladora de uma convicção 

teórica profundamente arraigada em torno das exigências éticas da ação política. Tal 

convicção, porém, não emana do romântico universo das boas intenções daquele que elucubra 

sobre como deveria ser o mundo dos homens. Antes – se se trata propriamente de uma 

especulação filosófica, o que é o caso – resulta do perscrutar atento do que é o projeto 

humano, que se efetiva enquanto processo histórico de edificação de uma forma superior de 

convivência política, tradução da natureza ética do ser humano. Em termos bem hegelianos, 

dir-se-ia que a Universalidade Concreta que é o Estado é apenas a face universal da própria 

Ética e que por isso, necessariamente, a Política tem que ser ética e a Ética, ao concretizar-se, 

faz-se política27

                                                           
26 FREITAG (Moralidade e eticidade. In: ______. Itinerários de Antígona. A questão da moralidade. Campinas: 
Papirus, 1992.  p. 69) verifica que “o ator hegeliano não é um sujeito moral (desde o início): ele só vem a sê-lo 
no confronto e em consonância com as leis que regem a vida de uma comunidade, de um corpo social dado, de 
uma totalidade que reúne em seu bojo vários indivíduos. Sua moralização ocorre quando se reconhece membro 
da comunidade em questão, aceitando conscientemente [e é bom que se lembre que “não há nenhum dever de 
obediência cego para o cidadão hegeliano” – HARTMAN In: RH, p. 33] as leis que a regem como princípios 
objetivados que devem orientar a sua própria ação nessa comunidade”. 
27 Cf. CIRNE-LIMA. Dialética para principiantes. 3. ed. São Leopoldo: Unisinos, 2002 (Coleção Idéias, n. 5). 
p. 199. 

. 



 138 

 Situando-se, portanto, desde a perspectiva de uma unidade orgânica entre Ética e 

Política e/ou a partir da explicitação das exigências éticas intrínsecas à ação política28, Hegel 

empenhar-se-á num exercício de desconstrução crítica da concepção liberal-mecanicista de 

democracia –  segundo ele, desprovida de toda forma racional (§ 308, Obs.)29 –, apontando, 

em contrapartida, os princípios (filosófico-racionais) norteadores da reinvenção do ideal e da 

prática democráticos30

 Neste seu intento de recuperação da unidade ontológica da Ética e da Política, Hegel 

identificará, no pressuposto antropológico da filosofia política moderna e no conseqüente 

refluxo individualista de sua correspondente concepção ética, a raiz da cisão (moderna) de tal 

unidade

. 

31

                                                           
28 Sugere-se conferir o pequeno e brilhante texto “Ética e Política” do Pe. Vaz, publicado inicialmente em SNF 
29 (1983): 5-10, posteriormente em anexo ao seu livro Escritos de Filosofia II (p. 257-262) e, recentemente, na 
coletânea de textos seus, organizada por Cláudia Toledo e Luiz Moreira e lançada em 2002, sob o título Ética e 
Direito (p. 177-181). 
29 Hegel, certamente, faz referência aqui à racionalidade ética da razão e não à (des)razão que norteia, como se 
verá oportunamente, a representação política no projeto liberal. A crítica mordaz e contundente de Hegel dá 
margem à reação irada dos liberais (da época de publicação da Filosofia do Direito): “Um livro servil, de 
doutrinas e princípios tais que todo homem que ame a liberdade deve manter-se afastado com repulsão” (citação 
catalogada por K. H. ILTING In: TOTA, E., 1977, p. 107). 
30 Dois brilhantes textos do Pe. Vaz serão considerados, nos desdobramentos dessa reflexão, como referências 
exemplares. São eles: “Democracia e Sociedade”, publicado inicialmente em SNF 33 (1985): 5-14, 
posteriormente em anexo à sua obra Escritos de Filosofia II (op. cit, p. 263-273.) e, recentemente, no livro Ética 
e Direito (op. cit., p. 343-351); o outro é “Democracia e Dignidade Humana”, que se encontra em SNF 44 
(1988), p. 11-25 e no livro Ética e Direito (p. 353-366), acima referido. Merece ainda ser observado o 
comentário que Marcelo PERINE desenvolve a partir, especialmente, desses dois textos, sob o título 
“Democracia e filosofia do agir humano – Observações sob uma luminosidade que permite a visão” [In: MAC 
DOWELL, João A. (Org.). Saber filosófico, história e transcendência. Homenagem ao Pe. Henrique Cláudio de 
Lima Vaz, SJ, em seu 80º aniversário. São Paulo: Loyola, 2002. p. 317-332]. Para uma abordagem sociológica 
da questão, sugere-se conferir as considerações feitas pelo pensador português Boaventura de Souza SANTOS 
que, em vários de seus textos, esforça-se para pensar as novas possibilidades democráticas. Confira: Pela mão de 
Alice. O social e o político na pós-modernidade. 3. ed. São Paulo: Cortez, 1997, especialmente, o capítulo 9 (p. 
235-280); Reinventar a democracia: entre o pré-contratualismo e o pós-contratualismo. In: OLIVEIRA, F. de, 
PAOLI, M. C. Os sentidos da democracia. Políticas do dissenso e hegemonia global. Petrópolis: Vozes, 1999. p. 
83-129; e Reinventar a democracia. 2. ed. Lisboa: Gradiva, 2002. 
31 Vale conferir a análise do Pe. Vaz sobre a substituição ou a passagem do “antigo solo ontológico” 
(antropologia  política clássica) pelo/ao “vínculo contratual que une os indivíduos e o Estado (antropologia 
política moderna), no já citado capítulo “Ética e Direito” [In: Ética e Direito, 2002, p. 205-242], especialmente 
p. 215-236. Cf. também SAMPAIO, R. G. O ser e os outros. Um estudo de teoria da intersubjetividade. São 
Paulo: Unimarco, 2001, especialmente p. 141-153) que, num estudo pormenorizado da obra do Pe. Vaz, 
identifica na categoria da Intersubjetividade o fundamento antropológico da irrenunciável dimensão ética da ação 
política. 

, o que compromete, desde a sua origem, a idéia liberal-burguesa de democracia, 

assentada na primazia de uma liberdade individual de autonomia, cujos inequívocos limites a 



 139 

trajetória histórica tratou de confirmar32. Refere-se aqui à hipótese atomística que concebe os 

indivíduos como partículas isoladas, cujas carências e necessidades (e a necessidade universal 

de satisfazê-las) os nivela numa abstrata (e irreal) igualdade natural, da qual resultaria a 

constituição da sociedade pelo pacto (contrato-ficção) de associação. Decorre daí, como já se 

teve oportunidade de demonstrar, a concepção do Estado como sistema exterior de força e de 

regulação regido por uma racionalidade técnico-instrumental, onde o fazer e o produzir são 

elevados à condição de fins em si, relegando, em contrapartida, os fins propriamente éticos à 

esfera das convicções subjetivas do indivíduo33

 No seu questionamento aos esquemas mecanicistas da moderna filosofia política que, 

na sua estreiteza de horizonte, não é capaz de dar conta que “o espaço político não se estrutura 

fundamentalmente como jogo de forças mas como hierarquia de fins”

. 

34, o pensamento ético-

político hegeliano encaminha-se para uma noção mais adequada de igualdade. Enquanto as 

teorias políticas modernas operam basicamente com a noção de igualdade quantitativa ou 

aritmética, que nivela os indivíduos pela necessidade universal de satisfazer suas 

necessidades, e que se dá no âmbito pré-político dos vínculos do sistema econômico, onde 

reina mais propriamente a desigualdade fundada na (in)diferença do privilégio ou da força35, 

Hegel avança na direção do conceito de igualdade política, própria do Estado de direito, que 

se concretiza na igualdade dos cidadãos perante a lei (isonomia) e na eqüidade da lei 

(eunomia) em sua regulação da vida dos cidadãos. Essa igualdade que se exerce no âmbito do 

político – este “entendido como domínio da relação entre os homens que se tece exatamente 

como relação da igualdade na diferença”36

                                                           
32 Sugere-se conferir o ensaio “Democracia: entre a mimese e a criação” (Revista CULT. São Paulo, ano VI, n. 
69, 2003, p. 14-16.) do filósofo Renato Janine RIBEIRO, que discute a crise do modelo de democracia vigente 
no Primeiro Mundo e o fracasso antropológico da política ocidental, em sua tentativa de impor a países como 
Afeganistão e Iraque um direito baseado no indivíduo e uma sociedade fundada na economia. 
33 Cf. VAZ, Escritos de Filosofia II, p. 261. 
34 IDEM, Democracia e Sociedade In: Ética e Direito, 2002, p. 344. 
35 Cf. IDEM, Democracia e Dignidade Humana In: Ética e Direito, 2002, p. 362-63. 
36 IDEM, Democracia e Sociedade In: Ética e Direito, 2002, p. 347. 
 

 –, subentende que o membro da comunidade 



 140 

política se eleve ao nível ético da Universalidade Concreta (§ 258) do mútuo reconhecimento. 

Consequentemente, constituir-se cidadão ou compartilhar dessa igualdade implicará a atenção 

às exigências éticas do exercício político da liberdade. 

 Antes, porém, que se faça referência ao problema da responsabilidade moral na 

participação política, convém ressaltar um traço relevante desse redesenhar do projeto 

democrático. Como na Filosofia do Direito de Hegel o Estado de direito ou a sociedade 

política propriamente dita repousa sobre o “Estado de necessidade” – o que significa 

reconhecer tratar-se a sociedade civil de um momento essencial no sistema da própria 

racionalidade política –, compreender-se-á, por decorrência, que a suprassunção da igualdade 

abstrata (própria do nível mais elementar da convivência) na igualdade concreta (própria do 

nível político da igualdade na diferença das liberdades) revela ser a solução razoável do 

problema da satisfação das necessidades37, se não a essência da igualdade política, a sua 

condição de possibilidade, e esta, por sua vez, o pressuposto a partir do qual a comunidade 

democrática se articula e avança mediante o empenho organicamente participativo da 

liberdade, requisito fundamental para que a democracia se estabeleça institucionalmente38 

como “a forma mais alta de organização política a que pode aspirar uma sociedade”39

                                                           
37 Na medida em que o Estado hegeliano caracteriza-se por ter na sua estrutura o princípio da individualidade 
livre, que encontra nele a sua plena realização (§ 260), é imprescindível que, por sua ação, sejam removidos os 
obstáculos que se colocam como empecilho ao desenvolvimento das várias dimensões da individualidade, entre 
os quais figuram os que procedem do sistema econômico. Nessa perspectiva, pode-se dizer que o Estado só se 
configurará como Estado de direito enquanto nele não somente se faz valer a lei (para todos, sem privilégios) 
mas também vigorem os direitos do indivíduo, “não apenas no sentido de direitos individuais mas também no de 
sociais, por ter o Estado hegeliano como elemento básico da sua estrutura, o trabalho livre como direito e a 
ordenação do interesse privado pelo interesse comum” (SALGADO, 1996, p. 426). Assim, enquanto na ótica 
liberal-contratualista o Estado visa tão-somente “garantir a segurança da vida (Hobbes) e da propriedade (Locke) 
dos indivíduos na prossecussão privada dos seus interesses particulares segundo as regras próprias e naturais da 
propriedade e do mercado...” (SANTOS, Pelas mãos de Alice, 1997, p. 237), com Hegel, ao contrário, é 
perfeitamente pertinente concluir que “o Estado democrático implica essa dimensão ética do social, pela qual a 
economia a ele se submete” (SALGADO, op. cit., p. 427). Baseia-se, aqui, especialmente no § 236 da Filosofia 
do Direito, onde Hegel deixa claro que o Estado, para evitar a formação da plebe (massa informe de indivíduos 
sem meios mínimos de subsistência), tem o direito e o dever de intervir na economia. 
38 Cf. VAZ, 2002, p. 348-50; p. 362-366. 
39 Ibid., p. 343. 
 

. 



 141 

 Do acima exposto não se pode concluir outra coisa senão ou sobretudo ser a 

construção da democracia obra para toda a vida, cuja complexidade é bem maior do que, a 

princípio, possa parecer, seja porque, ao ampliar as possibilidades de maior e melhor 

articulação das diferenças e da diversidade de situações e de comunidades humanas, 

subentende um trabalho exaustivo, paciente e competente de diálogo e de integração, sem 

jamais abafar a divergência ou desautorizar o confronto40; seja porque a organização da 

sociedade política não é sem conflitos, posto que as fissuras presentes no espaço econômico 

se prolongam no espaço político e de ambos (economia e política) emanam reivindicações 

cujo atendimento implica o permanente esforço de conciliação do justo com o eficiente41

 Em sendo assim e não podendo de outro modo ser, posto que a reinvenção da idéia de 

democracia passa necessariamente pela exigência de um aprofundamento ético do agir 

político e, consequentemente, pelo desenvolvimento de uma concepção de igualdade que se 

conserva na diferença das liberdades que se fazem presentes no espaço político, concluir-se-á 

que a efetivação histórica do projeto democrático resulta da mobilização da consciência moral 

dos cidadãos ou da consciência dos cidadãos de sua intransferível carga de responsabilidade 

pessoal no exercício participativo da liberdade política

; seja 

ainda e especialmente porque nunca é por decreto, mas sempre a partir da articulação política 

da própria sociedade que se pode criar as condições históricas que levam à superação das 

deficiências e/ou distorções existentes que impedem caminhar em direção a uma práxis 

política autêntica, expressão da grandeza e da dignidade do ser humano. 

42, numa clara demonstração de que “a 

individualidade pessoal é sujeito da totalidade ética do Estado e não simplesmente um passivo 

receptor de uma verdade já pronta”43

                                                           
40 Cf. HERRERO, SNF 55 (1991), p. 620-621. 
41 Cf. Ibid., p. 636-37. Lembra Herrero que”a justiça sem eficiência se torna abstrata e vazia, mas a eficiência 
sem justiça se contradiz a si mesma e se destrói, pois ela não consegue a colaboração dos cidadãos, sem a qual o 
governo não pode agir eficazmente” (p. 637). 
42 Cf. VAZ, op. cit., p. 350. 
43 WOHLFART, Filosofazer, 2002.1, n. 20, p. 54. 

. 



 142 

 Reporta-se aqui, mais uma vez, à hegeliana resolução dialética da tensão que envolve 

as polaridades indivíduo-sociedade. Se Hegel deixa claro, por um lado, que a ação moral 

individual é desde sempre socialmente mediada, sendo o todo social objetivado a condição 

material de sua realização, do que se conclui que a consciência moral subjetiva não faz 

sentido fora de um corpo social; por outro lado, ele enfatiza, na mesma proporção, que o 

Estado ou a sociedade (bem como a família, enquanto âmbitos da ação moral coletiva ou da 

moralidade institucionalizada) não seriam sittlich se não se calcassem na consciência moral de 

cada um dos atores no interior de uma comunidade social. Em poucas palavras, se não há 

indivíduo sem sociedade, também não há sociedade sem indivíduo! Sem a atuação, em seu 

interior, de consciências morais subjetivas, singularizadas em indivíduos concretos que livre e 

conscientemente reconhecem e respeitam os princípios éticos (normas de ação), válidos para 

todos, que regem o corpo social, não existiria propriamente sociedade ou Estado. Em síntese, 

ambos “não teriam existência própria se não fossem mantidos e renovados em sua existência 

ética por sujeitos dotados de liberdade de ação, moralmente conscientes da responsabilidade 

que essa liberdade lhes impõe, os quais reconhecem como válidas as leis gerais do todo 

societário”44

 Encaminhando essas reflexões segundo a perspectiva que compreende a democracia 

como processo no qual o povo é organicamente participativo e, portanto, “fundada no 

exercício dos direitos e na efetiva partilha do poder entre os cidadãos”

. 

45

                                                           
44 FREITAG, 1992, p. 58. 
45 VAZ, op. cit., p. 359. 

, depara-se, 

impreterivelmente, com a exigência de uma cidadania ética e politicamente bem qualificada, o 

que torna imprescindível um processo de educação, visto que virtudes precisam ser 

aprendidas e bons cidadãos não caem do céu. Aliás, sem uma educação que se efetive como 

prática da liberdade, o que se dá sobretudo como educação para e pela participação e 

solidariedade, com boa dose de patriotismo constitucional (§ 268-269) e de cultura política 



 143 

auto-reflexiva, não se pode fazer exigências de democratização, pleitear por engajamento da 

sociedade civil e esperar por maior responsabilidade ético-política dos envolvidos no processo 

político-social46. Relegar a formação da cidadania ao acaso acabaria por comprometer ou 

mesmo inviabilizar a afirmação de uma cultura ou “um estilo ético de fazer política que 

possibilite a passagem das formas de dominação que amarram a sociedade política aos 

interesses imediatos, para a universalidade do reconhecimento de todos, única fonte de todo 

projeto democrático”47

Em sintonia com o princípio democrático da publicidade, Hegel ressaltará a 

importância da publicação das deliberações da Assembléia (§ 314). Trata-se, segundo o 

filósofo, de um dos instrumentos mais privilegiados para a educação do povo para as questões 

políticas/públicas mais amplas (§ 315). Mediante o acesso às discussões e deliberações 

ocorridas na Assembléia dos representantes dos vários segmentos organizados da sociedade 

civil, a opinião pública

.  

48

 Entretanto, se a educação dos cidadãos é fundamental para que os mesmos, além de 

saber o que querem, consigam minimamente “saber o que quer a vontade em si e para si, a 

razão” (§ 301, Obs.), o que torna possível pensar o exercício da “responsabilidade política 

segundo parâmetros éticos e não somente em termos de conformidade com as leis”

 se qualifica para o embate, o julgamento e/ou a análise – de um 

modo racional – das questões que dizem respeito a todos, o que é fundamental para o 

exercício competente da cidadania. 

49

                                                           
46 Cf. KERSTING, W. Democracia e educação política In: MERLE, J.-C., MOREIRA, L. (Orgs.). Direito e 
Legitimidade. São Paulo: Landy Editora, 2003. p. 111. 
47 HERRERO, SNF 55 (1991), p. 641. 
48 Não é prioridade dessa abordagem deter-se sobre o fenômeno da opinião pública. Aos interessados, sugere-se 
a leitura atenta dos §§ 315-320 da Filosofia do Direito, onde Hegel expõe a sua teoria da opinião pública. 
Confira também Agemir BAVARESCO. Teoria hegeliana da opinião pública. Porto Alegre: L&PM, 2001 
(Coleção Philosophia). 
49 PERINE, SNF 48 (1990), p. 45. 
 

, é 

igualmente importante, segundo Hegel, o controle do exercício do poder, o que é impossível 

sem a implementação de meios e/ou instâncias que, ao mesmo tempo, inviabilizem a 



 144 

concentração de poder, que dá margem à arbitrariedade e à dominação, e evitem a redução do 

povo a simples agregado desconexo sem força política (§ 302). 

 Antes, contudo, de adentrar nesta abordagem específica da representação política e 

situar aí os Estamentos, no seu papel de mediação, como mola da democracia orgânica, é 

pertinente concluir este tópico de reflexão com um breve aceno crítico aos limites da 

concepção liberal de cidadania, na sua configuração como “política da antipolítica”50

 Como já é sabido, o liberalismo, seja como teoria econômica (defensor da economia 

de mercado) seja como teoria política (defensor do Estado mínimo), configura-se sempre 

como uma doutrina que coloca como valor máximo o indivíduo e, consequentemente, a 

liberdade individual

. 

51. Nessa perspectiva de um mercado máximo e de uma sociedade política 

mínima ou de redução e/ou submissão da esfera do político às potentes racionalidades 

técnicas e instrumentais do econômico, cuja “ética” compartilhada é a do individualismo 

possessivo, reduzidas se farão as possibilidades de uma concepção mais ampla do exercício 

da cidadania que, em termos práticos, tenderá a se reduzir ao ato do voto de um eu cada vez 

mais isolado e inerme em face a um pluralismo individualista sempre propenso a articular 

atomização social com cultura da exclusão. Em verdade, sem um pluralismo de grupos pré-

constituídos e constitutivos, ao menos parcialmente, dos eus de seus membros, a democracia 

liberal não passa do engodo de uma democracia de massas52 cujos cidadãos, cada vez mais 

desencorajados a práticas mais conseqüentes de participação política53

                                                           
50 Expressão encontrada (p. 109 e 110) em um dos ensaios de Francisco [WELFORT. Qual democracia? São 
Paulo: Cia. das Letras, 1992.] que analisam – no final dos anos 80/início dos 90 – as “novas democracias” 
surgidas na esteira da falência dos regimes autoritários na América Latina. 
51 Cf. BOBBIO, N. O futuro da democracia. 8. ed. rev. e ampl. Trad. Marco Aurélio Nogueira. Rio de Janeiro: 
Paz e Terra, 2002. p. 128-130. 
52 Cf. LECA, J. Tipos de pluralismo e a viabilidade da democracia. In: REIS, E., ALMEIDA, M. H. T. de, FRY, 
P. (Orgs.).  Pluralismo, espaço social e pesquisa. São Paulo: ANPOCS, Hucitec, 1995. p. 9-44. 
53 Hegel introduz a diferença entre uma participação atomística e uma participação orgânica nos assuntos do 
Estado: “A participação orgânica dos indivíduos na vida política tornou-se uma determinação da idéia do Estado 
como vontade substancial. A participação atomística dos indivíduos, pelo contrário, é a determinação de uma 
filosofia política que reduz o Estado a um contrato social” (ROSENFIELD, 1995, p. 258). 

, ficam reduzidos a 

multidão alheia ao poder, com pouca ou nenhuma significação política. 



 145 

 Além disso, como bem observa Chauí, “a idéia de contrato social, pelo qual os 

indivíduos isolados se transformam em multidão e esta se transforma em corpo político de 

cidadãos, não previa o direito à cidadania para todos, mas delimitava o contrato ou o pacto a 

uma classe social, a dos proprietários ou burguesia”54. Não deixa de ser curioso constatar que 

o regime que tradicionalmente reduziu a cidadania ao sufrágio só muito recentemente o 

universalizou, inclusive nos países centrais55

 Nesse processo crescente de esquecimento de que a vida do sujeito não é 

simplesmente econômica, mas ética – esta entendida como presença e participação numa 

comunidade livre

. 

56 –, prevalecerá a tendência de decomposição, violenta, passional, da 

comunidade, dominada pela luta dos interesses particulares. Nesse contexto, analisa Weil, “o 

reino dos medíocres (...) será a regra, e esta levará ao domínio automático dos que só 

consideram a eficácia, excluindo todo valor”57

                                                           
54 CHAUÍ, M. Convite à filosofia. São Paulo: Ática, 1994. p. 404. 
55 Em duas das maiores potências mundiais, Inglaterra e França, as mulheres só alcançaram o direito de voto em 
1946, após a Segunda Guerra Mundial [“sem esquecer o caso da Suíça, onde as mulheres só adquiriram o direito 
de voto em 1971” – Boaventura de Souza SANTOS (1997, p. 238)], e os negros  do sul dos Estados Unidos só se 
tornaram cidadãos nos recentes anos 60 (Cf. CHAUÍ, op. cit., p. 403-404). 
56 Cf. SALGADO, 1996, p. 424. 
57 WEIL, E. Filosofia Política. Tradução e apresentação de Marcelo Perine. São Paulo: Loyola, 1990 (Coleção 
Filosofia, Série Traduções, n. 12). p. 294. 
 

. Em sintonia com tal lógica, processar-se-á 

uma concentração do poder que tenderá a centralizar as instâncias decisórias nas mãos das 

tecnoburocracias. Atento a essa possibilidade, Hegel, na sua análise do poder governativo, 

alerta para o fato de que se, por um lado, a centralização de todas as tarefas no poder 

ministerial pode proporcionar maior facilidade, rapidez e eficácia, por outro, não há 

legitimidade num poder que se estrutura dessa forma, posto que assim reduz a sociedade civil 

ao caráter de massa. É fundamental, dirá ele, que, ao contrário, se organize tendo por base a 

condição orgânica das esferas particulares, círculos nos quais confluem os interesses gerais e 

particulares (§ 290, Ad.). 



 146 

 Está posto, portanto, um duplo desafio ao Estado que se pretende eticamente 

democrático: ele “reside em evitar uma excessiva concentração do poder decisório, tornando a 

sociedade algo externo ao seu mecanismo de funcionamento, e em não se tornar mera 

expressão de interesses que, nele, se privatizaram”58

 Compreendendo, pois, que a resolução racional do problema da universalização das 

vontades particulares passa pela participação mediata de todos na vida política, Hegel – ao 

abordar a organicidade do Legislativo (§ 300), condição para que se erija em poder 

constitucional – enfatizará o significado da representação (política) dos Estamentos

. É a partir desse horizonte de 

preocupações que Hegel, filósofo atento às urgências de seu tempo, discutirá a questão da 

representação política como representação orgânica dos assuntos políticos da sociedade civil. 

59

 Certo, portanto, de que a esfera da sociedade civil não é realidade externa à esfera do 

poder, Hegel questionará toda concepção que separe a representação política do âmbito social. 

Não compreender que “o Estado concreto é a totalidade articulada em círculos particulares” (§ 

308, Obs.) e, conseqüentemente, que a sociedade civil organizada não pode ser vista como 

, que 

encontra sua razão de ser “no fato de que, com ela, o momento subjetivo da liberdade (ou a 

vontade própria da esfera da sociedade civil) vêm à existência em referência ao Estado (§ 301, 

Obs.) ou, o que é o mesmo, “alcança significação e eficácia políticas” (§ 303).  

 Em sendo assim, fundamental será – para que se enlacem verdadeiramente, no Estado, 

o efetivamente particular com o universal – que a sociedade civil nem se comporte nem se 

deixe tratar, seja como massa indivisa seja como multidão dispersa atomisticamente em 

indivíduos. De um jeito, não passaria de uma massa informe, facilmente manipulada por um 

poder despótico e, assim, impossibilitada de participar das decisões e rumos da sociedade; de 

outro, se reduziria a um simples agregado ou a uma soma arbitrária de partes cujo agir só 

poderia ser “elementar, irracional, selvagem e terrível” (§ 303, Obs.). 

                                                           
58 ROSENFIELD, Lições de filosofia política, 1996, p. 87. 
59 Cf. Nota 9 do capítulo anterior. 



 147 

ameaça (§ 302, Obs.), é próprio de um pensamento superficial que reduz a democracia a uma 

retórica vazia. Contra todo democratismo abstrato, é preciso afirmar, então, que o indivíduo 

só é membro do Estado (Staat) enquanto é membro de um estado (Stand). 

 Dessa forma, concluirá Hegel que, tão irracional quanto a concepção de uma 

democracia direta, de inspiração rousseauniana, que imagina um Estado sem corpos 

intermediários ou sociedades particulares (§ 308, Obs.), é um certo tipo de representação que, 

baseando-se numa perspectiva atomística que concebe o povo como um ajuntamento 

mecânico ou uma soma matemática de indivíduos isolados, encontra-se desenraizada de sua 

comunidade (estados, corporações, associações...) e aparece como tendo por base a abstrata 

individualidade de um querer e um opinar inorgânico (§ 303, Obs.).  

Assim, de conhecedores das dificuldades e das necessidades dos vários segmentos da 

sociedade civil organizada, posto que pertencentes a eles (§ 311, Obs.), e como delegados 

responsavelmente comprometidos com a formulação dos verdadeiros problemas da 

comunidade e com a busca dialogada de soluções racionais para os mesmos (§ 309)60

                                                           
60 Na perspectiva hegeliana, “todo projeto político deverá ser fruto de um consenso resultante de um diálogo 
argumentativo, no qual se faça valer a capacidade de autodeterminação de cada liberdade como digna de ser 
reconhecida por todas as outras, e onde as pretensões e reivindicações levantadas possam igualmente ser 
reconhecidas e validadas como humanas pelo mesmo diálogo argumentativo” (HERRERO, op. cit., p. 639). 
Disso se conclui que o “deputado” não pode posicionar-se nunca apenas como o representante de “sua” 
comunidade ou grupo de interesse, como se fosse um simples mandatário comissionado que transmite instruções, 
sem ter em vista o bem geral (§ 309). Hegel está convencido de que, apesar do processo democrático parecer, à 
primeira vista, algo lento, demorado, complexo e pouco eficaz, “em um Estado são necessárias muitas 
instituições – arranjos políticos criativos e adequados, seguidos por demoradas lutas intelectuais para que se 
descubra o que realmente serve, envolvendo também lutas com os interesses e as paixões particulares, que 
devem ser harmonizadas com uma disciplina maçante e difícil” (RH, p. 70). Nesse contexto, justifica-se, 
inclusive, a proposição do sistema bicameral. Com tal arquitetura, Hegel objetiva fazer com que diminua o grau 
de arbítrio presente nas deliberações, garantindo, dessa forma, a “madureza da decisão” (§ 313). 

, 

estabelecendo – por meio dessa sua atuação – uma conexão política entre os vários ramos da 

sociedade, todos com igual direito de representação, os deputados reduzir-se-iam a meros 

representantes de indivíduos ou de seus próprios interesses particulares, transformando os 

poderes do Estado em propriedade privada ou simples reféns da arbitrariedade dos interesses 

imediatos. 



 148 

 Preocupado em preservar o Legislativo contra os perigos de uma concepção atomística 

desse poder, Hegel relativizará e mesmo caricaturará61 o regime de eleição baseado no voto 

atomizado, tão caro à democracia liberal, como “a pior das instituições” (§ 281, Obs.)62. 

Convencido de que “os princípios atomísticos são, tanto em política como em ciência, 

assassinos de todo conceito, de toda organização e de toda vitalidade racionais”63, Hegel 

argumentará que o recurso da eleição, concebido desde tal perspectiva, é supérfluo ou se 

reduz a um insipiente jogo da opinião e do arbítrio (§ 311)64

Conforme anteriormente insinuado, o que se quer afirmar nesta crítica é que não é 

suficiente, para que se tenha um Estado verdadeiramente democrático, a existência de um 

Estado de direito, independência dos tribunais ou, no caso, sufrágio universal. A idéia de 

democracia não se define por tais instituições (que tradicionalmente a caracterizam), mas, 

para além disso, “pela idéia de participação, pela possibilidade real de instaurar e manter a 

‘discussão racional e razoável’ exigida pela realidade da comunidade ética”

, levando, inclusive e 

contraditoriamente, à indiferença dos indivíduos em relação a esse direito, na medida em que, 

desvinculado de outros processos (concretamente) participativos, seu efeito é insignificante (§ 

311, Obs.).  

65

 Enfim, pelas razões acima expostas, a teoria democrática hegeliana afastar-se-á de um 

sistema plebiscitário, uma vez que suspeita do empirismo das decisões isoladas da maioria, 

. 

                                                           
61 Cf. RH, p. 94. 
62 O processo político baseado no voto atomizado é a pior das instituições porque, segundo expressa o § 281, 
Obs., faz do capricho, da opinião e do arbítrio da multidão instância última de decisão, transforma a constituição 
em uma capitulação eleitoral e os poderes do Estado em propriedade privada... o que leva à debilidade e à perda 
da soberania do Estado e, por conseguinte, à sua dissolução interna e aniquilação externa. 
63 HEGEL. [Examen crítico de las] Actas de la Asamblea de Estamentos del Reino de Würtemberg em los años 
1815 y 1816. In: ______, Dos escritos políticos, 1987, p. 26. 
64 De fato, não deixa de ser interessante, inclusive pelo seu tom atualíssimo, a crítica hegeliana ao recurso da 
eleição. Porém, se ele, por um lado, livra sua proposição do “acaso da eleição”, por outro, é questionável a sua 
necessidade de buscar uma base fixa, “natural” (não-espiritual), em vários pontos de sua argumentação, para a 
“vida ética”. Duas referências ilustrativas: o Príncipe e o fundamento de sua legitimidade no “direito de 
nascimento” e no “direito hereditário” (§ 280-281); a Câmara Alta e a sua base na “naturalidade ética” da família 
e da propriedade da terra, acrescido do “direito de primogenitura” (§ 305). Cf. ROSENFIELD, Política e 
liberdade em Hegel, 1995, p. 262 e SALGADO, 1996, p. 424. 
65 PERINE, SNF 48 (1990), p. 44. 
 



 149 

sem a organização dos seus interesses em classes (Stände). Plebiscitos e eleições diretas – que 

se contentam com resultados originados de uma soma aritmética dos sufrágios individuais, 

limitados, portanto, ao pobre nível de uma igualdade quantitativa – refletem geralmente 

opiniões insuficientemente elaboradas e/ou impressões momentâneas. Em síntese, uma 

abstração carente de toda forma racional, incompatível com a compreensão de que a 

organização democrática da sociedade passa pela participação ética e politicamente articulada 

de seus membros, tendo em vista a realização da liberdade de todos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CONCLUSÃO 

 

 

 



 
 
 
 
 
 
 
“Audaz pode o filho de deuses entregar-se à luta pela consumação 
Rompe, pois a paz contigo, rompe com a obra do mundo 
Luta, arrisca mais que o hoje e o ontem! Serás assim 
Não melhor que o tempo, mas esse tempo do melhor modo.” 

 
Hegel, Entschluss, poema de 1801 

 

 Inspirando-se na bela imagem da Odisséia1, Hegel afirmara, no Prefácio à Filosofia do 

Direito, que “de um esboço filosófico não se pode esperar esse caráter de definitivo, que mais 

não seja porque a filosofia, como obra, pode imaginar-se um manto de Penélope que de noite 

se desfia e todos os dias recomeça desde o princípio”2. É, por conseguinte, o desejo de não 

mais pensar que levaria o pretenso estudioso à busca desenfreada da clareza e precisão de 

conceitos fixos, estabelecidos. Eis a primeira grande lição com a qual se deparam os que 

enveredam na investigação da obra hegeliana: o pensamento rigoroso é, sobretudo, a atitude 

que nunca se conforma com o já definido, posto que o rigor do pensamento está em não 

permitir que a verdade seja cristalizada3. Aliás, no Prefácio à Fenomenologia do Espírito o 

filósofo já alertara que “o modo mais habitual de enganar-se e de enganar os outros [é] 

pressupor no conhecimento algo já conhecido e deixá-lo tal como está”4

                                                           
1 Vale a pena conferir a tradução criativa – “transcriação” no dizer de Haroldo de Campos – da Odisseía de 
HOMERO feita pelo maranhense do século XIX Manuel Odorico Mendes, na primorosa edição de Antônio 
Medina Rodrigues. 3.ed. São Paulo: Ars Poetica : Editora da Universidade de São Paulo, 2000 (Coleção Texto & 
Arte, 5). Transcrevem-se aqui apenas os versos 105 a 119 do Livro XIX (p. 321), referentes ao manto de 
Penélope: “Um gênio me inspirou tramar imensa / Larga teia delgada, e assim lhes disse: / ´– Amantes meus, 
depois de morto Ulisses, / Vós não me insteis, o meu lavor perdendo, / Sem que do herói Laertes a mortalha / 
Toda seja tecida, para quando / No sono longo o sopitar o fado: / Nenhuma Argiva exprobre-me um funéreo / 
Manto rico não ter quem teve tanto.´ – / A diurna obra desfazia à noite, / E os entretive ilusos por três anos; / 
Mas, gastas luas e horas, veio o quarto, / E então, por traça de impudentes servas / Apanhando-me, encheram-me 
de afrontas, / E a concluir a teia me forçaram.” 
2 FdD, Prefácio, p. 46. 
3 Cf. ARRUDA, José Nilton Conserva de.  Editorial. Revista de Filosofia Studium. Recife: Instituto Salesiano de 
Filosofia, ano 6, n. 11, jun./2003, p. 5.  
4 FdE, Prefácio, § 31, p. 43. 

.  



 152 

 Como bem lembra Labarrière, reportando a um poema de Hegel, acima transcrito, 

“não somos desses ´filhos de deuses´ que poderiam serenamente esperar por uma justiça 

escatológica”5. Resta, pois, àquele que, por ofício ou por paixão, se abraça à filosofia, 

entregar-se à tarefa de apreender o seu tempo no pensamento. Eis uma outra grande lição 

hegeliana: “cada um é, de todos os modos, filho de seu tempo”6

 Compreendendo, então, ser próprio do filósofo a preocupação em levar a razão a 

captar em conceito o movimento do concreto, ou seja, a vida como uma totalidade em 

processo, Hegel, assumindo (exemplarmente!) ser a filosofia um conhecimento conceituante, 

entregou-se à exigente busca de um novo horizonte de universalidade ética que permitisse 

pensar a prática da liberdade e a garantia dos direitos nas sociedades políticas modernas. 

Dessa forma, nesse seu esforço por compreender o real significado da vida política hodierna, 

e no firme propósito de busca das garantias objetivas (institucionais) para o exercício 

racional-ético do poder, o autor da Filosofia do Direito dedicou-se à tarefa de revisão crítico-

propositiva das concepções que deram sustentação aos empreendimentos teóricos de uma 

filosofia política moderna da subjetividade, cujos desdobramentos práticos marcaram 

questionavelmente a Modernidade, dos seus inícios até os dias atuais, especialmente no que 

diz respeito ao âmbito da relação do indivíduo com o todo ético-político, tanto na 

. E, como tal, longe da 

insensatez de imaginar um indivíduo que se coloque para além de seu tempo e, 

consequentemente, uma filosofia que, igualmente, vá além de seu mundo, cabe ao homem de 

razão empenhar-se na busca das condições (ou dos pressupostos conceituais) para intervir 

qualitativamente em sua realidade. Assim, longe da pretensão de entregar-se ao exercício da 

futurologia, quer o filósofo dar conta do momento, certo de que – parafraseando Drummond, 

o poeta maior – o tempo é sua matéria, o tempo presente, os homens presentes, a vida 

presente.   

                                                           
5 LABARRIÈRE, SNF 56 (1992), p. 16. 
6 FdD, Prefácio, p. 61.  



 153 

configuração dada pela tradição liberal quanto na que reporta ao despotismo de viés 

absolutista. 

 A modo de síntese do caminho percorrido no processo dessa investigação que teve por  

intenção explicitar a perspectiva democrática presente no pensamento ético-político 

hegeliano, na sua clara distinção em relação à concepção liberal de democracia, cabe retomar 

agora as conclusões a que se chegou esse estudo das (re)elaborações conceituais 

implementadas por Hegel, que permitiram identificar princípios norteadores da reinvenção do 

ideal e da prática democráticos. Refere-se, aqui, aos conceitos de liberdade, indivíduo, povo, 

poder, direito, soberania, Estado, autonomia, igualdade e, por fim, democracia, que foram, ao 

longo desse texto, objeto de apreciação. 

Em relação à idéia da liberdade, verificou-se que – de acordo com a abordagem 

hegeliana que enfatiza que a liberdade se concretiza na dialética das ações e relações sociais 

como unidade da liberdade subjetiva e da liberdade objetivada nas instituições do Estado – 

indivído e sociedade política são, em verdade, livres porque e enquanto correlacionados 

organicamente. A tal compreensão associou-se a concepção do indivíduo como sujeito 

político que se constitui, desde a sua raiz, mediante o ato da intersubjetividade radical, e que 

emerge como resultado da elevação da consciência de si particular à sua universalidade e 

assim se compreende como membro (individualidade consciente) de uma comunidade que se 

edifica na dinâmica do mútuo reconhecimento. 

Nessa direção, desembocou-se, com Hegel, na concepção do povo como sujeito 

politicamente constituído num todo organicamente articulado e estruturado num Estado, que 

governa a si mesmo. E, numa referência à ênfase à objetividade do ético e á preeminência das 

instituições políticas, própria do hegelianismo, também se constatou que a legitimidade do 

poder se encontra na condição orgânica das esferas particulares, círculos nos quais confluem 

os interesses gerais e particulares e concomitantemente se averiguou que o direito é expressão 



 154 

de uma certa totalidade orgânica (e, portanto, inserido no campo das realidades contingentes), 

o que o situa como a tradução dos costumes, da cultura, da consciência,enfim, do espírito de 

um determinado povo. Na mesma linha, corroborou-se a soberania como o autodeterminar-se 

de um todo social orgânico que, na certeza de si, mantém-se na unidade de uma vontade 

comum, consciente de que soberano é o Estado onde os direitos e poderes não são 

propriedade privada ou a vontade geral não é, na verdade, a velada vontade de alguns em 

detrimento de todos os demais. 

Em sintonia com o acima exposto, identificou-se o Estado como totalidade ética que 

se efetiva historicamente como instância necessária capaz de integrar os interesses 

particulares com os da coletividade. Tal conceituação implicou, por sua vez, numa referência 

à inseparabilidade e simultaneidade dos processos de individuação e socialização, a 

compreensão de que é no seio da comunidade – enquanto esta se efetive como a objetivação 

das relações éticas e se faça, dessa forma, lugar de realização da liberdade concreta e de 

afirmação da autonomia de todos - que o homem pode constituir-se como ser autônomo. 

Conseqüentemente, no que diz respeito à concepção da igualdade, a reflexão aqui 

desenvolvida, superando a noção de igualdade natural, avançou, com Hegel, na direção do 

conceito de igualdade política,  própria da esfera (do político) onde a convivência se articula a 

partir da dialética da igualdade na diferença das liberdades.  

Coerente com os conceitos acima referidos e de acordo com a perspectiva 

compreensiva que encerram, chegou-se a uma nova e alternativa idéia de democracia que, 

concebida como processo no qual o povo é organicamente participativo, se coloca clara e 

qualitativamente distinta da acepção liberal-mecânica que, ao reduzir a liberdade a livre-

arbítrio e o indivíduo a mônada leibniziana, se configurou mais propriamente como 

democracia de massa. Numa tal democracia, uma multidão de indivíduos sem relação 

(desarticulada social e politicamente) não consegue ser mais do que,  diria Hegel, uma 



 155 

simples pluralidade, incapaz de – mediante uma pseudo-participação – constituir-se enquanto 

povo, isto é, segundo a relação que existe na eticidade, ou seja, segundo os ditames de uma 

experiência democrática que emerja da exigência de um aprofundamento ético do agir político 

e, por conseguinte, da necessidade de articulação das noções adequadas de igualdade e 

liberdade. 

 Uma vez situada a reviravolta conceitual a partir da qual Hegel, valendo-se dos 

recursos de um pensamento dialético-especulativo, procura dar conta da questão de fundo 

presente ao longo de toda a sua Filosofia do Direito, e que também motivou essa 

investigação, qual seja, a que reclama pela articulação – no horizonte do possível – da 

liberdade individual ou da vontade particular com a substancialidade ética do Espírito ou os 

fins universais da coletividade, pode-se voltar, agora, para as últimas conclusões às quais 

encaminhara-se essa pesquisa; mais precisamente, os princípios norteadores da revisão do 

ideal e da prática democráticos plenamente aplicáveis na atualidade, e que foram identificados 

nesse estudo. 

Compreendendo ser a exigência ética intrínseca à práxis política autêntica ou ao 

exercício político da liberdade, e apoiado na convicção de que o espaço político não se reduz 

a um jogo de forças mas estrutura-se fundamentalmente como hierarquia de fins, observou-se 

que a edificação de uma forma superior de convivência política implica a afirmação de uma 

cultura ou de um estilo ético de fazer política, tradução da natureza ética do ser humano. Em 

sintonia com este pressuposto da unidade ontológica da ética e da política identificou-se um 

outro princípio que diz respeito à responsabilidade moral na participação política: a 

efetivação histórica do projeto democrático resulta da mobilização da consciência moral dos 

cidadãos no exercício participativo da liberdade política. E, em sendo estes (cidadãos) sujeitos 

dotados de liberdade de ação, moralmente conscientes da responsabilidade que essa liberdade 

lhes impõe, passam ao largo da idéia de uma (pseudo)cidadania, subordinada acriticamente a 



 156 

um dever de obediência cego. Do que se conclui estar subentendida aqui a presença livre e 

conscientemente engajada de um indivíduo que, ao mesmo tempo que é ciente (e cioso) de 

seus interesses particulares, é capaz de elevar-se ao plano da universalidade ética/concreta do 

mútuo reconhecimento. 

 Nessa direção, urge considerar que o empenho organicamente participativo da 

liberdade, requisito fundamental para que a democracia se estabeleça institucionalmente, 

pressupõe – se não enquanto condição essencial, mas como condição de possibilidade – as 

estruturas de um Estado de direito que não só faz valer a lei sem privilégios mas também 

garante os direitos individuais e sociais dos cidadãos. Evidentemente que o princípio 

orientador de um tal Estado é a realização da liberdade e, determinantemente, a 

universalização de um tal princípio (da liberdade) não se estabelecerá sem o mútuo 

reconhecimento dos sujeitos na dinâmica da reciprocidade. E, como isso não se dá por decreto 

ou por designo divino, faz-se necessário a constituição e o fortalecimento da sociedade civil 

organizada em instâncias que dialetizem as particularidades e garantam à liberdade possível a 

sua concretização. Nesse sentido, o ético configurar-se-á como a efetivação da idéia da 

liberdade na forma de organização social. 

 Apresenta-se, portanto, a sociedade civil como momento essencial no sistema da 

própria racionalidade política. Do que se conclui o equívoco da visão da sociedade civil 

organizada como ameaça. Na perspectiva aqui defendida – de que não se pode falar 

propriamente de Estado democrático sem sociedade civil organizada –, a sociedade civil não é 

realidade externa à esfera do poder, isto é, não se trata de algo externo ao mecanismo de 

funcionamento ou do exercício do poder decisório. Cabe a ela, consequentemente, nem se 

comportar nem se deixar tratar seja como massa indivisa seja como multidão dispersa 

atomisticamente em indivíduos, consciente que está de que a organização democrática da 



 157 

sociedade passa pela participação ética e politicamente articulada de seus membros tendo em 

vista a realização da liberdade como liberdade de todos.  

Por desdobramento, essa participação mediada de todos na vida política subentende a 

consciência de que a representação política não pode ser desenraizada do âmbito social. 

Isso, por conseguinte, implica a organização dos indivíduos (e seus interesses) em instâncias 

sócio-politicamente articuladas que se fazem representar por delegados responsavelmente 

comprometidos com a formulação dos verdadeiros problemas da comunidade e com a busca 

dialogada de soluções racionais para os mesmos, na justa compreensão de que não são meros 

representantes de indivíduos ou de grupos que se portem como guetos. 

 Sendo a democracia fundada no exercício dos direitos e na efetiva partilha do poder 

entre os cidadãos, torna-se fundamental o controle do exercício do poder mediante a 

implementação de meios e/ou instâncias que, a um só intento, inviabilizem a excessiva 

concentração de poder e evitem a redução do povo a um simples agregado desconexo sem 

força política, mesmo porque não há legitimidade num poder que se estrutura autoritariamente 

e/ou reduz a sociedade civil ao caráter de massa. 

 Reclama-se aqui o nexo entre liberdade e razão: o poder no Estado assume uma forma 

de racionalidade que deve compor-se com o princípio da subjetividade livre e que, por sua 

vez, exclui a violência. Daí, há que se considerar tanto a impossibilidade de se pensar e 

realizar uma liberdade que não respeite certas condições e não assuma certos limites (o que 

nem de longe significa a eliminação da liberdade do indivíduo) quanto a incongruência de 

instituições e leis (do Estado) que não tenham como fim a liberdade dos cidadãos. 

 Outro princípio a se constar no rol dessa enumeração refere-se ao fato de que o Estado 

democrático implica a dimensão ética do social, pela qual a economia a ele se submete. 

Portanto, a afirmação do processo democrático subentende o permanente (e sempre difícil!) 

empenho de fazer com que a sociedade civil alce a um nível mais elevado da convivência, em 



 158 

que cada membro da sociedade realiza o interesse ético de todos, a liberdade, como fim a que 

servem os interesses particulares econômicos. A promoção da reintegração do ético na 

sociedade torna-se particularmente difícil sobretudo num contexto marcado pela contradição 

entre a vontade moral e a atividade econômica, onde a acumulação de riquezas, possibilitando 

o luxo e o esbanjamento de poucos, articula-se dialeticamente com a proliferação da pobreza, 

que penaliza a muitos. 

 A exigência de uma cidadania ética e politicamente bem qualificada torna 

imprescindível um processo de educação, educação esta que se efetive como prática da 

liberdade e que se traduza, sobretudo, como educação para e pela participação e 

solidariedade. Ao acima referido, articula-se o princípio democrático da publicidade, de 

acordo com o qual o acesso às discussões e deliberações ocorridas na Assembléia (âmbito da 

representação política) apresenta-se como mediação privilegiada na qualificação do povo para 

as questões políticas/públicas mais amplas. Tal recurso capacita os cidadãos para o embate, o 

julgamento e/ou análise das questões que dizem respeito a todos, sem o qual dificilmente se 

dará o exercício competente da cidadania ou, em outros termos, o exercício da 

responsabilidade política segundo parâmetros éticos. 

 Desdobrando-se do acima enumerado, coloca-se a urgência da prática da tolerância 

como inerente ao âmbito das relações políticas, o que – longe de se traduzir no infantilismo da 

uniformização ou padronização, próprio de um fanatismo que não deixa subsistir as diferenças 

– é mais uma decorrência e uma expressão da dialogicidade que se manifesta como trabalho 

exaustivo, paciente e competente de diálogo e de integração exatamente por não abafar a 

divergência ou desautorizar o confronto. Em síntese, a comunidade política (dos indivíduos na 

sua configuração de ser-com-os-outros) se constitui mediante o exercício da capacidade de 

suportar a dissensão e o conflito internos sem perder a unidade, ampliando permanentemente 



 159 

as possibilidades de maior e melhor articulação das diferenças e da diversidade de situações e 

de comunidades. 

 Tendo, pois, identificado, na obra hegeliana, esses que são, indubitavelmente, 

princípios imprescindíveis na determinação de um agir qualitativamente democrático também 

para um tempo que se chama hoje, não se poderia, por questão de honestidade, fechar esse 

texto sem deixar de ressaltar que, com Hegel (e a partir de Hegel), chegou-se à descoberta de 

que a realização da liberdade dos indivíduos articula-se dialeticamente com a edificação de 

uma sociedade efetivamente democrática, lugar por excelência da intensa, desafiadora e 

amadurecedora experiência ética da intersubjetividade. 

 Nesse derradeiro ponto, fica claro o duplo título dessa tese: processa-se, de fato, pelas 

linhas e entrelinhas da Filosofia do Direito de Hegel, uma reinvenção da idéia de democracia 

e esta passa justamente por uma nova concepção da liberdade. Estão, portanto, colocados os 

pilares da reinvenção da democracia, tanto da que reporta à antigüidade grega, uma vez que 

inclui a presença da liberdade, de que aquela era carente, quanto da que se liga á tradição do 

Direito Natural moderno, ao romper com os pressupostos conceituais básicos que dão 

sustentação a este engodo de uma concepção liberal-mecânica da democracia que, assentada 

num direito baseado no indivíduo atomisticamente concebido e numa sociedade fundada na 

economia, é mais propriamente a imposição arbitrária da vontade de uma maioria quantitativa 

em detrimento da real vontade da minoria. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BIBLIOGRAFIA 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

Obras de Hegel: 
 

HEGEL. A razão na história. Uma introdução à filosofia da história. Trad. Beatriz Sidou e introdução 
de Robert S. Hartman. 2. ed. São Paulo: Centauro, 2001. 

______.  A sociedade civil burguesa. Trad. de José Saramago e apresentação de Jean-Pierre Lefebvre. 
Lisboa: Editorial Estampa, 1979.   

______.  Curso de estética: o belo na arte. Trad. Orlando Vitorino e Álvaro Ribeiro. São Paulo: 
Martins Fontes, 1996.   

______.  Dos escritos políticos. [Examen crítico de las] actas de la asamblea de estamentos del reino 
de Würtemberg y A propósito de la reforma electoral en Inglaterra. Trad. Kurt Sauerteig. Puebla: 
Universidad Autónoma de Puebla, 1987. 

______.  Enciclopédia das ciências filosóficas em compêndio (1830). Tomo I: A ciência da lógica. 
Trad. Paulo Meneses. São Paulo: Loyola, 1995 (Coleção O pensamento ocidental). 

______.  Enciclopédia das ciências filosóficas em compêndio (1830). Tomo III: A filosofia do 
espírito. Trad. Paulo Meneses. São Paulo: Loyola, 1995 (Coleção O pensamento ocidental). 

______.  Fenomenologia do espírito. Trad. Paulo Meneses. 7. ed. rev. Petrópolis: Vozes; Bragança 
Paulista: USF, 2002. 

______.  Filosofia da História. Trad. Maria Rodrigues e Hans Harden. Brasília: Editora Universidade 
de Brasília, 1995. 

______.  Filosofia real. Edição de José María Ripalda. Madrid: Fondo de Cultura Economica, 1984. 

______.  O sistema da vida ética. Trad. Artur Morão. Lisboa: Edições 70, 1991. 

______.  Principios de la filosofía del derecho o derecho natural y ciencia política. Trad. e prólogo de 
Juan Luis Vermal. 2. ed. Barcelona: Edhasa, 1999. 

______.  Propedêutica filosófica. Trad. ... . Lisboa: Edições 70, 1989. 

 

 



 162 

Obras e artigos sobre Hegel: 
 

BAVARESCO, A.  A crise do Estado-nação e a teoria da soberania em Hegel. Síntese Nova Fase. 
Belo Horizonte, v. 29, n. 93, p. 69-94. Jan.-abr. 2002. 

______.  A teoria hegeliana da opinião pública. Porto Alegre: L&PM, 2001 (Coleção Philosophia).  

BENJAMIM, C. C.  Família, sociedade civil e Estado na Filosofia do Direito de Hegel. Educação e 
Filosofia. Uberlândia, v. 14, n. 27/28, p. 89-111, jan.-jun. e jul.-dez. 2000. 

BICCA, L.  A Revolução Francesa na filosofia de Hegel. Síntese Nova Fase. Belo horizonte, v. XV, n. 
42, p. 49-60, jan.-abr. 1988. 

______.  O conceito de liberdade em Hegel. Síntese Nova Fase. Belo Horizonte, v. 19, n. 56, p. 25-47, 
jan.-mar. 1992. 

BOBBIO, N.  Estudos sobre Hegel. Direito, sociedade civil, Estado. Trad. Luiz Sérgio Henriques e 
Carlos Nelson Coutinho. 2. ed. São Paulo: UNESP : Brasiliense, 1991. 

BODEI, R.  Macchine, astuzia, passione: per la genesi della società civile in Hegel. In: 
CHIEREGHIN, F. (Org.).  Filosofia e società in Hegel. Trento: Verifiche, 1977. p. 61-89. 

BOURGEOIS, B.  Le prince hégélien. In: ______.  Études hégéliennes. Raison et décision. Paris, 
PUF, 1992. 3ª Parte, cap. 4, p. 207-238. 

______.  O pensamento político de Hegel. Trad. Paulo Neves da Silva. São Leopoldo: Unisinos, 2000 
(Coleção Idéias, n. 1). 

COLOMER, E.  La filosofía del espíritu. In: ______.  El pensamento alemán de Kant a Heidegger. 
Tomo segundo – El Idealismo: Fichte, Schelling y Hegel. Barcelona: Editorial Herder, 1986. cap. 11º, 
p. 359-402. 

CORDUA, C.  El mundo ético. Ensayos sobre a esfera del hombre en la filosofia de Hegel. Barcelona: 
Anthropos, 1989 (Coleção Autores, textos y temas Filosofía, n. 23). 

CORTÉS, S. P.  El concepto y su política. In: HEGEL.  Dos escritos políticos. Puebla: Universidad 
Autónoma de Puebla, 1987. p. 145-331. 

D’HONDT, J.  Hegel, filósofo de la historia viviente. Buenos Aires: Amorrortu editores, 1971. 

HYPPOLITE, J.  Gênese e estrutura da fenomenologia do espírito de Hegel. Trad. Sílvio Rosa Filho. 
São Paulo: Discurso Editorial, 1999. 

______.  Introdução à filosofia da história de Hegel. Trad. José Marcos Lima. Lisboa: Edições 70, 
1995 (Coleção O saber da filosofia, n. 22). 

ILTING, Karl-Heinz. La struttura dela “Filosofia del Diritto di Hegel. In: TOTA, E. (Org.). Hegel – 
Diverso. Lê filosofic del diritto dal 1818. Roma-Bari: Laterza, 1977. 

LABARRIÈRE, P.-J.  Hegel 150 anos depois. Síntese Nova Fase. Belo Horizonte, v. IX, n. 24, p. 11-
22, jan.-abr. 1982. 

______.  O filósofo na cidade. “Não melhor que teu tempo, mas teu tempo do melhor modo”. Síntese 
Nova Fase. Belo Horizonte, v. 19, n. 56, p. 15-24, jan.-mar. 1992. 



 163 

LARDIC, J.-M. A.  A contingência em Hegel. In: HEGEL.  Como o senso comum compreende a 
filosofia. Trad. Eloisa Araújo Ribeiro. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1995. 

LEFEBVRE, J.-P., MACHEREY, P.  Hegel e a sociedade. Trad. Thereza Christina Ferreira Stummer 
e Lygia Araujo Watanabe. São Paulo: Discurso Editorial, 1999. 

LOSURDO, D.  Hegel, Marx e a tradição liberal. Liberdade, igualdade, Estado. Trad. Carlo Alberto 
Fernando Nicola Dastoli. São Paulo: INESP, 1998. 

KOJÈVE, A.  Introdução à leitura de Hegel. Trad. Estela dos Santos Abreu. Rio de Janeiro: 
Contraponto : EDUERJ, 2002. 

MORAES, A.  Consciência e liberdade. Uma abordagem à fenomenologia da consciência moderna de 
cidadania civil em Hegel. Tese de mestrado (UFPE), 1992. 

MÜLLER, M. L.  O Direito Natural de Hegel: pressupostos especulativos da crítica ao contratualismo. 
Revista Filosofia Política. Porto Alegre, Série III, n. 5, p. 41-66, 2003. 

OTERO, I. I.  Hegel o la rebelion contra el limite. Zaragoza: Universid, Prensas Universitarias, 1990. 

PALMIER, J.-M.  Hegel. Ensayo sobre la formación del sistema hegeliano. Trad. Juan Jose Utrilla. 
México: Fondo de Cultura Económica, 1993. 

RAMOS, C. A.  A dialética da vontade livre segundo categorias lógico-conceituais na Introdução à 
Filosofia do Direito de Hegel. Síntese Nova Fase. Belo Horizonte, v. 20, n. 61, p. 219-233, abr.-jun. 
1993. 

RIEDEL, M.  Dialettica nelle istituzioni. Sulla struttura storica e sistematica della Filosofia del Diritto 
di Hegel. In: CHIEREGHIN, F. (Org.).  Filosofia e società in Hegel. Trento: Verifiche, 1977. p. 35-
60. 

______.  Hegel fra tradizione e rivoluzione. Trad. e introdução de Enzo Tota. Roma-Bari: Laterza, 
1975. 

ROSENFIELD, D.  Política e liberdade em Hegel. 2. ed. São Paulo: Ática, 1995 (Série Fundamentos, 
n. 113). 

______.  Introdução ao pensamento político de Hegel. São Paulo: Ática, 1993 (Série Fundamentos, n. 
96). 

SALGADO, J. C.  A idéia de justiça em Hegel. São Paulo: Loyola, 1996 (Coleção Filosofia, n. 36). 

SIEMEK, M. J.  O conceito hegeliano de liberdade em sua relevância para o presente. In: STEIN, E., 
DE BONI, L. A. (Org.).  Dialética e liberdade. Festschrift em homenagem a Carlos Roberto Cirne 
Lima. Petrópolis: Vozes; Porto Alegre: Editora da Universidade Federal do Rio Grande do Sul, 1993. 

VALCÁRCEL, A.  Hegel e la ética. Sobre la superación de la “mera moral”. Barcelona: Anthropos, 
1988 (Coleção Autores, textos e temas Filosofía, n. 12). 

VAZ, H. C. de Lima.  Por que ler Hegel hoje? In: DE BONI, L. A. (Org.).  Finitude e transcendência. 
Festschrift em homenagem a Ernildo J. Stein. Petrópolis: Vozes, 1996. p. 222-242. 

______. Síntese Nova Fase. Belo Horizonte, v. VIII, n. 22, p. 113-122, maio-ago. 1981. Nota 
Bibliográfica: A filosofia política de Hegel. OTTMANN, Henning. Individuum und Gemeinschaft bei 
Hegel, Band I: Hegel im spiegel der Interpretationen (Quellen und Studien zur Philosophic, 11), 
Berlin-new York, W. de Gruyter, 1977, 406 p. 



 164 

______.  Sociedade civil e Estado em Hegel. Síntese Nova Fase. Belo Horizonte, n. 19, v. VII, p. 21-
29, maio-ago. 1980. 

WEBER, T.  Hegel: Liberdade, Estado e história. Petrópolis: Vozes, 1993. 

______.  O Estado ético. Revista Filosofia Política. Porto Alegre, Série III, n. 5, p. 101-109, 2003. 

WEIL, E.  Hegel y el Estado. Trad. Maria Teresa Poyrazian. Córdoba: Ediciones Nagelkop, 1970. 

WOHLFART, J. A. A.  A estrutura e a exposição do método dialético em Hegel. Parte II. Filosofazer. 
Passo Fundo, ano XI, n. 20, p. 35-60, 2002/1. 

 

 

Outros textos consultados: 

 

AGOSTINHO.  A Cidade de Deus. Contra os pagãos. Parte II. 3. ed. Trad. Oscar Paes Leme. 
Petrópolis: Vozes; São Paulo: Federação Agostiniana Brasileira, 1999. 

AQUINO, M. F. de.  Notas sobre a escritura do outro na relação de intersubjetividade. In: CIRNE-
LIMA, C. R., ALMEIDA, C.  Nós e o absoluto. Festschrift em homenagem a Manfredo Araújo de 
Oliveira. São Paulo: Loyola, 2001.  

ARISTÓTELES. A política. Trad. Roberto Leal Ferreira. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2000. 

ARRUDA, José Nilton Conserva de. Editorial. Revista de Filosofia Studium. Recife: Instituto 
Salesiano de Filosofia, ano 6, n. 11, jun./2003, p. 5. 

BOBBIO, N.  O futuro da democracia. 8. ed. rev. ampl. Trad. Marco Aurélio Nogueira. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 2002. 

CHÂTELET, F., DUHAMEL, O., PISIER-KOUCHNER, E.  História das idéias políticas. Trad. 
Carlos Nelson Coutinho. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1997. 

CHAUÍ, M.  Convite à filosofia. São Paulo: Ática, 1994. 

______.  Público, privado, despotismo. In: NOVAES, A. (Org.).  Ética. são Paulo: Cia. das Letras : 
Secretaria Municipal de Cultura, 1992. p. 352-... 

CIRNE-LIMA, C. R.  Dialética para principiantes. 3. ed. São Leopoldo: Unisinos, 2002 (Coleção 
Idéias, n. 5). 

COSTA, Evandro da Fonseca.  A crise da modernidade: um sobrevôo perplexo. Studium. Recife, ano 
5, n.10, p. 133-155, dez. 2002. 

FOLHA DE S. PAULO. Caderno Mais! São Paulo, 01 jun. 2003. 

FREITAG, B. Moralidade e eticidade. In: ______.  Itinerários de Antígona. A questão da moralidade. 
Campinas: Papirus, 1992. p. ... 

HERRERO, X.  Socialidade humana e democracia. Síntese Nova Fase. Belo horizonte, v. 18, n. 55, p. 
619-641, ..., 1991. 



 165 

HOBBES, T. Leviatã ou matéria, forma e poder de um Estado eclesiástico e civil. Trad. João Paulo 
Monteiro e Maria Beatriz Nissa da Silva. São Paulo: Abril Cultural, 1997. 

______. Do cidadão. Petrópolis: Vozes, 1993. 

HOMERO. Odisséia. Trad. Manuel Odorico Mendes. Edição de Antônio Medina Rodrigues. 3. ed. 
São Paulo: Ars Poética : Editora da Universidade de São Paulo, 2000 (Coleção Texto & Arte, n. 5). 

INWOOD, M. dicionário Hegel. Trad. Álvaro Cabral. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1997. 

KANT. A metafísica dos costumes. Tradução, textos adicionais e notas de Edson Bini. Bauru (SP): 
EDIPRO, 2003 (Série Clássicos Edipro). 

KERSTING, W.  Democracia e educação política. In: MERLE, J.-C., MOREIRA, L. (Orgs.).  Direito 
e Legitimidade. São Paulo: Landy Editora, 2003. p. 107-114. 

LECA, J. Tipos de pluralismo e a viabilidade da democracia. In: REIS, E., ALMEIDA, M. H. T. de, 
FRY, P.  Pluralismo, espaço social e pesquisa. São Paulo: ANPOCS : Hucitec, 1995. 

LOCKE.  Segundo tratado sobre o governo. São Paulo: Abril Cultural, 1973 (Coleção Os pensadores, 
n. XVIII). 

MACPHERSON, C. B.  Teoria política do individualismo possessivo de Hobbes até Locke. Trad. 
Nelson Dantas. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1979 (Coleção Pensamento crítico, n. 22). 

MARX.  Manuscritos econômico-filosóficos. 4. ed. São Paulo: Nova Cultural, 1987. 

MONTESQUIEU. O espírito das leis. Trad. Cristina Murachco. São Paulo: Martins Fontes, 1993. 
Terceira Parte, p. 247-349. 

OLIVEIRA, M. A. de. A liberdade enquanto síntese de opostos: transcendência, engajamento e 
institucionalidade. Veritas. Porto Alegre, v. 44, n. 4, p. 1019-1040, dez. 1999. 

______.  Ética e práxis histórica. São Paulo: Ática, 1995. 

______.  Ética e sociabilidade. São Paulo: Loyola, 1993. 

ORWELL, George. 1984. Trad. Wilson Velloso. 11. ed. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 
1978. 

PLATÃO. A república. Trad. Enrico Corvisieri. São Paulo: Nova Cultural, 1997. 

PERINE, M.  Democracia e filosofia do agir humano. In: MAC DOWELL, J. A. (Org.).  Saber 
filosófico, história e transcendência. Homenagem ao Pe. Henrique Cláudio de Lima Vaz, SJ, em seu 
80º aniversário. São Paulo: Loyola, 2002. 

______.  Ética e política: Irredutibilidade e interação de relações assimétricas. Síntese Nova Fase. Belo 
Horizonte, n. 48, p. 35-46, 1990. 

RIBEIRO, R. J.  Democracia: entre a mimese e a criação. Revista CULT. São Paulo, ano VI, n. 69, p. 
14-16, 2003. 

ROSENFIELD, D. Lições de filosofia política. O estatal, o público e o privado. Porto Alegre: L&PM, 
1996. 



 166 

ROUSSEAU.  Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens. In: 
______.  O Contrato social e outros escritos. Introdução e Tradução de Rolando Roque da Silva. São 
Paulo: Cultrix, s.d. 

______.  Do contrato social ou princípios do direito político. Trad. Lourdes Santos Machado. 
Introdução e notas de Paul Arbousse-Bastide e Lourival Gomes Machado. São Paulo: Abril Cultural, 
1973 (Coleção Os pensadores, n. XXIV). 

______.  Emílio ou da educação. Trad. Ségio Milliet. São Paulo: ditora Bertrand Brasil, 1992. 

SAMPAIO, R. G.  O ser e os outros. Um estudo de teoria da intersubjetividade. São Paulo: Unimarco, 
2001. 

SANTOS, Boaventura Souza.  Pela mão de Alece. O social e o político na pós-modernidade. 3. ed. 
São Paulo: Cortez, 1997. 

______.  Reinventar a democracia: entre o pré-contratualismo e o pós-contratualismo. In: OLIVEIRA, 
F. de, PAOLI, M. C.  Os sentidos da democracia. Políticas do dissenso e hegemonia global. 
Petrópolis: Vozes, 1999. 

______.  Reinventar a democracia. 2. ed. Lisboa: Gradiva, 2002. 

VAZ, H. C. de Lima.  Antropologia Filosófica II. São Paulo: Loyola, 1992 (Coleção Filosofia, n. 22) 

______.  Escritos de filosofia II. Ética e cultura. São Paulo: Loyola, 1988 (Coleção Filosofia, n. 8). 

______.  Escritos de filosofia IV. Introdução à Ética Filosofica I. São Paulo: Loyola, 1999. 

______.  Ética e Direito. Organização e introdução de Cláudia Toledo e Luiz Moreira. São Paulo: 
Landy Editora : Loyola, 2002. 

______.  Ética e razão moderna. Síntese Nova Fase. Belo Horizonte, v. ..., n. 68, ...1981. 

______. Transcendência: experiência histórica e interpretação filosófico-teológica. Síntese Nova Fase. 
Belo Horizonte, v. 19, n. 59, p. 443-460, out.-dez. 1992. 

______.  Síntese Nova Fase. Belo Horizonte, v. III, n. 6, p. 112-116, jan.-mar. 1976. Trimestral. 
Recensão de: RIEDEL, Manfred. Hegel fra Tradizione e Rivoluzione. Trad. e intr. a cura di Enzo Tota. 
Bari-Roma: Laterza, 1975. 

WEIL, E.  Filosofia Política. Tradução e apresentação de Marcelo Perine. São Paulo: Loyola, 1990 
(Coleção Filosofia, Série Traduções, n. 12). 

WELFORT, F.  Qual democracia? São Paulo: Cia. das Letras, 1992. 

 

 

 


	Hegel dissertação arquivo 1
	HEGEL E A REINVENÇÃO DA DEMOCRACIA:
	HEGEL E A REINVENÇÃO DA DEMOCRACIA:
	Centro de Filosofia e Ciências Humanas – UFPE

	HEGEL E A REINVENÇÃO DA DEMOCRACIA:
	RECIFE / 2004

	AGRADECIMENTOS
	RESUMO
	ABSTRACT
	LISTA DE ABREVIATURAS
	FdD  :  Filosofia do Direito
	FdE  :  Fenomenologia do Espírito
	SUMÁRIO
	INTRODUÇÃO                                                                                                                       12
	A LIBERDADE                                                                                                                 22
	A SOCIEDADE                                                                                                                 56
	O ESTADO                                                                                                                        94
	A DEMOCRACIA                                                                                                          129
	CONCLUSÃO                                                                                                                       150
	BIBLIOGRAFIA                                                                                                                   160
	INTRODUÇÃO








	Hegel dissertação arquivo 2
	Hegel dissertação arquivo 3
	CAPÍTULO I

	Hegel dissertação arquivo 4
	1.1.1 – A dialética da vontade livre
	1.1.2 – A crítica ao livre-arbítrio como concepção da liberdade
	1.1.3 – A vontade como realização da liberdade
	1.2.1 – Direito Abstrato: o âmbito da liberdade imediata de uma vontade abstrata
	1.2.2 – Moralidade: a realidade da liberdade na vontade subjetiva


	Hegel dissertação arquivo 5
	CAPÍTULO II

	Hegel dissertação arquivo 6
	A SOCIEDADE
	2.1  A contradição da sociedade civil
	2.2  A mecânica da ordem econômicaP36F
	2.3  A exigência da igualdade entre todos os homens
	2.4   Em direção à sociedade política

	Hegel dissertação arquivo 7
	CAPÍTULO III

	Hegel dissertação arquivo 8
	Mas afinal, o que concluir acerca do príncipe hegeliano?P61F P O que ele é? Qual o seu poder? Que papel desempenha? Na seqüência do já exposto, pode-se começar por dizer que o seu poder, como os demais poderes do Estado, representa o universal e, com...
	O fato de que, num Estado organicamente constituído, a fonte única do poder e da autoridade aportar no poder incondicionado da comunidade sobre todos os seus membros, ou, em outros termos, o fato de que o poder do príncipe não seja absoluto, posto que...
	Confirma-se aqui, na capacidade de decisão racional do príncipe, o papel preponderante e decisivo que a ele se outorga como instrumento fundamental da racionalidade no Estado, sem o qual este não seria “efetivamente real segundo seu conceito” (§ 279,...
	Não obstante Hegel conferir um destaque especial à figura do príncipe, o poder deste – no contexto de uma organização racional do Estado, onde o poder do monarca existe, no seu aspecto objetivo, na totalidade da constituição e nas leis (§ 285), fican...
	Portanto, sendo o príncipe aquele que, com seu simples “eu quero”, decide e dá começo a toda ação e toda realidade (§ 279, Obs.) – uma vez que “a soberania, que num primeiro momento é só pensamento universal da idealidade, existe unicamente como a su...

	Hegel dissertação arquivo 9
	CAPÍTULO IV

	Hegel dissertação arquivo 10
	Hegel dissertação arquivo 11
	HEGEL dissertação arquivo 12
	Hegel dissertação arquivo 13
	Hegel dissertação arquivo 14



