UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA

MESTRADO EM FILOSOFIA

PASSADO, PRESENTE E FUTURO:
O TEMPO DA CONSCIENCIA E A CONSCIENCIA DO TEMPO

NO PENSAMENTO DE SANTO AGOSTINHO

JOSE RENIVALDO RUFINO

RECIFE/2003



JOSE RENIVALDO RUFINO

PASSADO, PRESENTE E FUTURO:
O TEMPO DA CONSCIENCIA E A CONSCIENCIA DO TEMPO

NO PENSAMENTO DE SANTO AGOSTINHO

Dissertacdo apresentada como requisito
parcial & obtencdo do titulo de Mestre em
Filosofia, pela Universidade Federal de
Pernambuco, sob a orientacdo do Prof. Dr.
Roberto Markenson e co-orientagdo do
Prof. Dr. Marcos Roberto Nunes Costa.

RECIFE/2003



Rufino, José Renivaldo, 1946-

Passado, presente e futuro: o tempo da consciéncia
e a consciéncia do tempo no pensamento de Santo
Agostinho / José Renivaldo Rufino. - Recife : O
Autor, 2003.

179 folhas.

Dissertacdo (mestrado) — Universidade Federal de
Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2003.

Inclui bibliografia e indice onomastico.
1. Filosofia — Epistemologia — Tempo. 2. Tempo —
Subjetividade — Objetividade. 3. Histéria da Filosofia

- Santo Agostinho — Teoria da verdade. I. Titulo.

115 CDU (2.ed.) UFPE
115 CDD (21.ed) BC2002-422



TERMO DE APROVACAO

JOSE RENIVALDO RUFINO

Dissertacdo de Mestrado em Filosofia aprovada com DISTINCAO, pela Comissdo
Examinadora formada pelos professores a seguir relacionados, como requisito parcial a

obtengdo do titulo de Mestre em Filosofia, pela Universidade Federal de Pernambuco:

Dr. Roberto Markenson (UFPE)

F«m el

ORIENTADOR

Dr. Moacyr Ayres Novaes Filho (USP)

Dr. Marcos Roberto Nunes Costa (UNICAP)

/.»«/L,u;‘q,é‘/f' /L[M /:"z/)

EXAMINADOR (Suplente)

RECIFE/2003




A anélise da consciéncia do tempo é uma antiquissima cruz da
psicologia descritiva e da teoria do conhecimento. O primeiro
que sentiu a fundo as poderosas dificuldades que aqui residem e
que com elas lutou até quase ao desespero foi Santo Agostinho.
Os capitulos 14-28 do Livro X1 das Confissfes devem ainda hoje
ser profundamente estudados por quem se ocupe com o problema
do tempo. Porquanto, nestas coisas, a época moderna, orgulhosa
do seu saber, nada mais grandioso e mais consideravel trouxe do
que este grande e, na verdade, incansavel pensador. Ainda hoje
se pode dizer com Santo Agostinho: si nemo a me quaerat, scio,
si querenti explicare velim, nescio (“Se ninguém me perguntar
[sobre o tempo], eu sei; porém, se quiser explicar a quem me

perguntar [sobre o tempo], ja ndo sei” [Conf., XI, 14, 17]).

Edmund Husserl (1859-1938) — Licdes



Dedico este trabalho académico a minha sobrinha-“filha” Socorro e seus filhos Juliana
e Léo, meus sobrinhos-netos, pelo que simbolizam em termos de esforco, sacrificio e até

sofrimento em busca de um lugar ao sol e, sobretudo, do Sol do saber e do sabio sobreviver.

! Maria do Socorro Freire (13.03.1961) é filha do meu segundo irmdo, Raimundo, e tem uma histéria que
poderia virar um romance com aquela pincelada de uma tonalidade que beira a tragédia. Na madrugada da
sua vinda ao mundo, foi empacotada e deixada em frente a nossa casa, Rua dos Mascates, em Arcoverde,
bela cidade do interior de Pernambuco. Até aos cinco anos esteve sob o comando dos avés. Dai até a
adolescéncia foi a minha vez. Depois ficou com a avo e, dai em diante, s6. Atualmente, de forma um tanto
tardia, cursa Biologia na cidade onde nasceu. Aos poucos, tem avancado nos ingremes degraus do saber, em
busca de mais Luz e melhores condi¢es para sua sobrevivéncia e de seus filhos Julyanna (31.05.82) e Leonardo
(28.09.84).



A TITULO DE AGRADECIMENTO

Para iniciar esta pagina, sao apropriadas as palavras de Stephen Hawking agradecendo
as pessoas e instituicdes que lhe deram suporte durante a composicéo de sua obra Uma Breve
Histéria do Tempo: diz que “nada do que ai esta teria sido possivel sem o (seu) apoio...”.
Afirmo o mesmo, pois esta obra cientifica, com todo o seu contetdo, néo teria sido possivel, e
até teria tomado outro rumo, se eu nao tivesse contado com o apoio das pessoas a seguir
relacionadas e a quem agrade¢o com o mais profundo do meu ser.

Antes de proceder a citacdo desses nomes, tomo emprestadas, ainda, palavras de
Santo Agostinho, filosofo a quem escolhi como fonte de pesquisa para este trabalho que, além
de se enquadrarem na tematica aqui abordada, interpretam o sentimento que me invade em
momento tdo importante, como é o da conclusdo de uma obra dessa monta. No texto em
questdo, que se encontra no Livro Sétimo de A Cidade de Deus, Agostinho se refere aos
deuses Jano e Término, que deram origem, respectivamente, aos nossos meses de Janeiro e
Fevereiro, afirmando que “embora, no momento, se considerem nos dois deuses 0s principios

"2 E conclui suas

e os fins das coisas temporais, dever-se-ia dar preferéncia a Término
palavras de forma magistral, dizendo que “ha maior alegria quando se conclui alguma coisa
que quando se comeca. Todo comeco é repleto de inquietude, que cessa apenas quando se
consegue o fim, apetecido, intentado, esperado e desejado, que leva a comeca-la. O coracdo
ndo canta vitéria pelo que comeca, mas pelo que termina™,

De fato, meu coragdo estava cheio de inquietude quando dei 0s primeiros passos na
ambiéncia do Mestrado em Filosofia, na UFPE. Pressionado pelo tempo, comecei a freqlientar
as aulas no segundo semestre do penultimo ano do século passado (1999.2), na condicdo de
aluno ouvinte. Na época, ainda estava ligado a Universidade Catdlica de Pernambuco: iria

concluir, naquele semestre, a Licenciatura em Filosofia e no semestre seguinte (2000.1) me

L HAWKING, Stephen. Uma breve histéria do tempo: do big bang aos buracos negros (A Brief History of Time: from the big
bang to black holes). Trad. de Maria Helena Torres. Intr. de Carl Sagan. 29 ed. Rio de Janeiro: Rocco, 1988. p. 12.

2 “Quamquam etiam nunc cum in istis duobus diis initia rerum temporalium finesque tractantur, Termino dari debuit plus
honoris ” - De civ. Dei, VII, 7.

3 A versio das citacBes acima é a da Vozes. Entretanto, com vistas a uma maior legitimidade histérica, transcrevemos a
tradugdo dos textos da BAC, para esta citacdo, com o seu respectivo original em latim: “Ha maior alegria quando se conclui
uma coisa do que quando se comeca. No principio todas sdo inquietudes até se conseguir o fim apetecido, intentado, esperado
e desejado que leva a comecar a obra. O coragdo ndo canta vitoria pelo que comeca se ndo o termina - Maior enim laetitia est,
cum res quaeque perficitur: sollicitudinis autem plena sunt coepta, conec perducantur ad finem, quem qui aliquid incipit,
maxime appetit, intendit, exspectat, exoptat; nec de re inchoata, nisi terminetur, exsultat” (De civ. Dei, VII, 7). Moran
acrescenta o seguinte, na nota 16, p. 510, da edicdo da BAC, mantendo em seu comentario 0 mesmo enquadramento na
teméatica do tempo: “Psicologicamente falando, assim é. Enquanto se esta executando a obra, tudo é vai-e-vem e
preocupagdes. O que é futuro é incerto, e 0 homem sofre porque ndo o tem a médo. Quando a obra esta concluida, vem o
descanso com uma satisfacdo que premia todos os esforgos das obras in fieri (em execucdo). Esta observacdo é muito digna
de se ter em conta, para que o desalento ndo pese sobre nosso animo em qualquer de nossas atividades”.




empenharia para produzir um texto cientifico defendendo uma Fundamentacéo Epistemologica
do Conhecimento em ““O Livre Arbitrio”, de Santo Agostinho, a fim de fechar o Bacharelado
em Filosofia.

No primeiro semestre de 2000, ja diplomado, pude freqlientar as aulas na Federal
como aluno especial, com vistas a aproveitar pelo menos duas disciplinas em que fosse
aprovado, caso conseguisse passar na selecdo no final daquele ano. Foi exatamente nessas
circunstancias, e nessas andancas pela UFPE, que pessoas foram aparecendo e coisas foram
acontecendo, de tal forma que aquela inquietude inicial foi dando lugar a uma tranquilidade e
seguranca cada vez maiores. E sdo essas pessoas que relaciono a seguir e as quais agradeco,
como ja disse, do mais profundo do meu ser:

Professor Dr. Jesus Vazquez, com quem fiz disciplinas como aluno ouvinte e como
aluno especial. Infelizmente, ndo tive o privilégio de estar com ele como aluno regular, por
conta da linha de pesquisa pela qual optei, epistemologia. Jesus foi divinamente atencioso
quando o procurei para conversar sobre a ideia do meu projeto, meses antes da selecdo. Além
de elogiar a minha iniciativa em adotar uma tematica tdo instigante, deu uma importante
palavra de incentivo no sentido de um maior aprofundamento num futuro projeto de
doutorado. E numa demonstracdo do seu real interesse pelo aluno, tdo logo concluimos a
conversa, selecionou todos os textos sobre o tema, da biblioteca do seu gabinete, e deixou
tudo separado em uma estante a minha inteira disposicao;

Professor Dr. Roberto Markenson, com quem fiz trés disciplinas: duas como aluno
especial - aproveitadas para a grade curricular -, € uma como aluno regular. Metédico e muito
organizado, incentiva o aluno a trabalhar seu préprio filésofo nas disciplinas que leciona e,
em meu caso, deu uma palavra de apoio a idéia para 0 meu projeto bem antes da selecdo. Essa
sua forma de ser estimula o estudante a um tipo de comportamento idéntico, em termos de
metodo e organizagdo. Sua metodologia de ensino € muito eficaz, pois ja na primeira aula
deixa o aluno a par de tudo o que deve ocorrer no semestre, inclusive em termos de ementa da
disciplina e datas de avaliacdo, tanto dos projetos individuais quanto do projeto final da
prépria disciplina. Sua transparéncia e franqueza, diante daquilo que o aluno esta produzindo,
sdo de grande valor na solidificacdo de planos futuros do proprio estudante. Trata-se de uma
pessoa muito paciente, de grande capacidade e inteligéncia, em gquem néo se encontra uma
ponta sequer de arrogancia intelectual. Pessoalmente, pude contar com seu apoio constante,

inclusive com sua prontiddo em aceitar ser o orientador de dissertacdo, apesar de tantas



ocupacdes. Outro importante incentivo que tenho recebido dele tem sido sua preocupacao em
colocar em minhas maos textos relacionados com a tematica que escolhi para dissertar;

Roberto José da Silva, colega que me antecedeu no mestrado, ndo mediu esforcos
para enriquecer a bibliografia da minha dissertagdo. Tamanha foi sua preocupacdo, que
chegou a adquirir livros com seus proprios recursos para me oferecer. Também colocou textos
de sua biblioteca particular a minha disposi¢cdo e deixou outros comigo, entre eles o de
Mondolfo. O texto de Askin, que ja me fora disponibilizado pelo professor Dr. Jesus
Vazquez, eu o recebi como doagdo sua em 13.11.2001. O livro de Comte-Sponville, muito
importante para este projeto, também me foi presenteado por ele no dia 8 de junho, e o de
Piettre em julho do mesmo ano. Outros textos, como o0s de Boutang e Ray — para citar apenas
dois -, eu os adquiri gracas a sua constante preocupacdo em garimpar bibliografia sobre a
temaética e indicar inclusive o local onde encontraria. Além disso, tem tido uma preocupagéo
constante em manter ininterrupto contato, colocando-se sempre a minha inteira disposicao;

Rodrigo Silva Rosal de Araujo, que formou comigo a corajosa dupla que resolveu
enveredar pelos meandros da epistemologia e que, de vento em Popper, compartilhou quer
dos meus momentos cruciais, quer dos meus momentos especiais. Comigo ele gastou precioso
e consideravel tempo em conversas telefénicas, em conversas a viva voz e em planos para a
efetivacdo de sonhos num tempo futuro; com ele consegui, também, uma verdadeira e rara
preciosidade: a copia das obras completas de Platdo, em espanhol,;

Professor Dr. Fernando Raul de Assis Neto, meu orientador académico, pela forma
como me incentivava a apressar o projeto final. Exatamente por conta disso é que em janeiro
de 2002 ja me desvencilhava de uma responsabilidade prevista para marco daquele ano. Antes
disso, todavia — como fizeram Jesus e Markenson -, apoiou a minha idéia para o futuro projeto
de dissertagcdo. Na entrevista para a sele¢do ainda tentou me dissuadir do patristico em favor
de Kant (1724-1804), mas o proprio professor Markenson entrou em minha defesa. Com Raul
fiz duas disciplinas, como aluno regular, e fui desafiado — juntamente com Rodrigo - a
apresentar seminario sobre uma delas, o que terminou ndo acontecendo. Ao ler a segunda
versdao do meu projeto — juntamente comigo e num local inusitado: um Lava a Jato -, foi
muito bondoso e prédigo em elogios, afirmando que estava muito bem escrito®, que era

admiravel a beleza do estilo e que a pertinéncia do tema ali proposto era evidente, inclusive a

456 para me sentir mais a vontade, perguntei-lhe se o projeto estava tdo “irritantemente bem escrito” quanto a dissertagao
defendida recentemente pelo colega Leonardo. Como autor da frase e tendo participado da banca examinadora, ele
correspondeu a minha pergunta com outra pergunta: “Vocé estava l1a?, e com uma gostosa gargalhada.



partir dos proprios textos de Santo Agostinho citados no corpo do trabalho, textos que,
segundo ele, sdo de uma logica irrepreensivel;

Professora Dr® Zélia Dantas de Oliveira, com quem fiz duas disciplinas, sendo que
Ldgica por pouco ndo nos deixou — a Rodrigo e a mim -, em S.E.E°. A dose foi gigantesca, e
em tempo recorde, 0 que nos colocou quase em situacdo de panico e de ndo degusta-la da
melhor forma possivel. Com muito esforgo e persisténcia, entretanto, conseguimos sair ilesos.
A segunda disciplina que fiz com a professora Zélia — Epistemologia Il — foi de grande valor
para a minha linha de pesquisa, além de ter tido a grata surpresa de sua sugestdo para que a
monografia final fosse publicada na revista do Departamento de Filosofia, Perspectiva, como
também fosse enviada para uma possivel comunicacao no 1X Encontro Nacional de Filosofia
da ANPOF. Estimulos da espécie sao muito valiosos para o aluno;

Professor Dr. Marcelo Pelizzoli — que, infelizmente, s6 apareceu no final -, pelas
valiosas contribuicdes através da disciplina Epistemologia das Ciéncias Humanas 11 (2002.1).
Trata-se de uma daquelas pessoas que a gente sente que valeu a pena cruzar com ela pelos
caminhos da vida. Gracas a ele chegou as minhas maos uma outra preciosidade: ele mesmo
mandou buscar, diretamente de sua biblioteca particular em Porto Alegre, o importantissimo
texto de Edmund Husserl. Na verdade, desde que tivera acesso ao livro de Comte-Sponville ja
andava em busca das Li¢cOes, sendo que a referéncia em Comte-Sponville € do texto em
francés, que € uma das tradugdes consultadas para a versdo em portugués;

Demais colegas do mestrado, em nimero de oito — uma vez que Rodrigo ja foi
mencionado - , pelo companheirismo e prontiddo em compartilhar. Destaque especial para 0s
seguintes:

Virginia, terceiro lugar da selecdo, que ja é companheira ha longo tempo. Antes
mesmo do inicio do Grupo de Estudo de Nietzsche, na Unicap, dirigido pela professora
Martha Perrusi, j& a conhecia desde a época do Principe e da Coca-Cola’, seu criativo texto
monografico de final de curso na Universidade Catolica. Sua jovialidade, energia, dinamismo,
bom humor, simpatia e palavras de estimulo tém sido uma constante motivacdo em minhas
realizacoes;

Gilson, que pesquisa sobre 0 espaco - s6 que em outro fildsofo -, tem trocado fabulosas
idéias em termos de conteddo e de bibliografia. Certo dia nos encontramos em uma calcada,

na Unicap, e conversamos durante quase duas horas sobre nossos projetos, sonhos e ideais;

% Essa sigla é uma recordacdo dos meus tempos de graduacdo, quando fiz Introducdo a Filosofia na Unicap, e significa
Situacdo Existencial Extrema.



Marcelo “Parand” Palauro que, apesar da necessidade de cuidar de sua prematura
“crianca” académica - o texto de sua dissertacdo foi entregue ao orientador, quase completo,
com uma antecedéncia inimaginavel, aquém de qualquer prazo e previsdo regimental -,
prontificou-se a me ajudar. Sendo assim, pesquisou comigo o que diz o “seu” filésofo, o
existencialista Sartre (1905-1980), acerca da tematica aqui desenvolvida; além disso, me
passou o texto no original, em francés;

José Luiz, nosso representante junto ao Colegiado, por ter exercido a contento sua
funcdo. Sobretudo, por colocar em minhas méos textos de grande importancia para este
projeto, inclusive o de Merleau-Ponty (1908-1961), fildsofo que serve de base a sua pesquisa;
é impossivel esquecer — deixar de registrar e agradecer — a possibilidade que se tornou
realidade ao ler aqueles dez nomes publicados na ansiosamente esperada relacdo do dia
21.12.2000: (1) José Arlindo de Aguiar Filho; (2) Luiz Marcelo Palauro; (3) Virginia Suzana
de Azevedo Franca; (4) André Luiz Holanda de Oliveira; (5) Gilson Miranda Gongalves;
(6) Walmir Alves dos Santos; (7) José Renivaldo Rufino; (8) Jodo Bosco Fonseca Coelho;
(9) José Luiz de Franca Filho e (10) Rodrigo Silva Rosal de Aradjo;

Maria Betania Souza, da Secretaria do Mestrado, pela constante prontiddao em ajudar,
tirar davidas, auxiliar, mantendo o aluno sempre informado dos prazos regimentais. Essa sua
peculiar atencao prevalecia até mesmo em momentos fora do seu expediente;

Marcio José Batista da Silva, bolsista e aluno da graduacdo, pela sua maneira toda
especial e atenciosa de nos atender. Nao mediu esfor¢os nesse sentido, sacrificando, também,
até alguns preciosos instantes de lazer;

Professor Dr. Marcos Roberto Nunes Costa, expert em Santo Agostinho, haja vista
seu doutorado concluido recentemente pela PUC do Rio Grande do Sul, por sua
disponibilidade em ajudar, mesmo que n&o fosse convidado oficialmente pela UFPE. Sua
segurancga no filésofo, e nas teméticas por ele desenvolvidas, tem sido imprescindivel para
acompanhar o desenvolvimento das minhas propostas desde os tempos do Bacharelado na
Unicap. Tem colocado em minhas médos inumeraveis textos de sua biblioteca particular e faz
questdo de me manter informado em termos de novidades na Internet. Por isso ndo foi
estranho quando apareceu um dia com um verdadeiro calhamago, em italiano, que imprimira
via Internet. Na verdade, tenho aprendido a amar o pensamento de Agostinho gragas também
ao amor que Marcos tem demonstrado pelo pensamento do grande patristico. E ndo € so isso.

Sua preocupacdo em que eu ouse muito mais e procure dar voos mais altos foi a chave para

6 FRANCA, Virginia Suzana de Azevedo. O principe e a Coca-Cola: Maquiavel através da trajetéria de um refrigerante.



que participasse — com comunicacdes - de dois congressos internacionais de Filosofia
Medieval, em Belo Horizonte e Recife. E, também, um grande incentivador — e criador de
oportunidades, viabilizando importantes contatos -, para que eu continue aprofundando
minhas pesquisas num futuro projeto de doutorado;

Professora doutoranda Martha Solange Perrusi, da Unicap — minha orientadora na
monografia do Bacharelado -, que tem demonstrado incansavel disponibilidade e grande
interesse em me acompanhar. Por isso mesmo, foi a primeira pessoa que leu e fez observacgdes
no incipiente texto do Projeto Final do presente trabalho académico;

Professor Severino Dias da Costa Filho, da Unicap, um dos mais capacitados mestres
que ja tive, com quem cursei cinco disciplinas no Bacharelado e que foi, também, examinador
da monografia, pela demonstracdo de constante interesse em acompanhar meu desenvolvimento
académico. Por isso mesmo, atendendo ao seu pedido, fiz chegar as suas maos uma copia do
Projeto de Mestrado em sua redacdo final. O professor “Biu” — como é carinhosamente
chamado por alunos e amigos — € um outro que esta ligado na identificacdo de textos sobre a
tematica que estou trabalhando;

Professor Jodo Ferreira Santos, da Unicap, que é expert em Platdo e em Filosofia
Antiga, mostrou-se disponivel para ajudar. Gracas a ele tive acesso a dialogos do filésofo
grego que nao possuia em minha biblioteca e ao texto de Darlapp. Por pouco tempo, infelizmente,
ainda tive o grande prazer de té-lo como colega ouvinte no Mestrado da Federal e como
colega regular, durante um semestre, na Alianca Francesa;

Professor Dr. Roberto Hofmeister Pich, da PUC do Rio Grande do Sul, com quem
travei conhecimento durante o VIII Congresso Internacional de Filosofia Medieval, realizado
na bela e aprazivel Casa Provincial dos Irmdos Maristas - na também bela e aprazivel
Apipucos -, pela preocupacdo demonstrada em participar do desenvolvimento do texto da
minha dissertacdo. Colocou-se a disposicdo para responder a quaisquer perguntas sobre o
tema do tempo em Agostinho, a partir de um texto em aleméo de sua biblioteca pessoal.
Nesse sentido, tenho sido importuno enviando algumas correspondéncias;

Rivaldo Gomes da Silva Janior, candidato a Especializacdo em Comunicagdo Social,
pela Escola Superior de Relagbes Publicas, e ao Mestrado em Sociologia na UFPE e colega de
natacdo no Clube Portugués, pela disponibilidade em garimpar textos sobre a tematica da
presente obra cientifica. A isso seja adicionado o fato de sua profunda e transparente amizade

em todo esse tempo;

Recife: 1997. Monografia de bacharelado em Filosofia pela Universidade Catdlica de Pernambuco, ndo publicada, mimeo.



Petrusk Homero Campos Marinho, mestrando em Biologia pela UFPE - entrada
2002.1 -, que também andou a cata de textos para a composic¢ao da bibliografia do presente
trabalho. Gracas a sua preocupacdo e acdo nesse particular, chegaram as minhas maos
preciosidades como o livro de Gleiser, o de Bucaille, o de Capra (O Tao da Fisica) e até
mesmo a Tora e o Alcordo!;

Nalfran Modesto Benvinda, mestrando em Filosofia, entrada 2002.2, que teve a
iniciativa de me procurar com um excelente texto para complementar as pesquisas. Gragas a
sua preocupacao, tive acesso ao importante livro de Marcia Schuback, Para ler os medievais,
onde a autora trata, entre outras coisas, do tempo segundo a 6tica de Agostinho. Além disso,
colocou-se a minha inteira disposicéo, para pesquisar obras da BAC na biblioteca do Convento
do Carmo;

Sanderly Correia da Silva (“Lila”), eficiente estagiaria de Biblioteconomia que atua
na Biblioteca do Mestrado em Filosofia. Sua prontiddo em me atender e a delicadeza do seu
trato foram marcantes;

Altamir Soares de Paula, Pré-Reitor Administrativo da Unicap e colega de natacao
no Clube Portugués, que tem sido um grande incentivador desde os cursos que fiz naquela
universidade. Por seu intermédio, tive acesso a inimeros textos sobre o tempo, inclusive 0s
que foram publicados no numero especial da revista Ciéncia e Cultura;

Professor Anténio Carlos de Oliveira Santos, da Unicap, que foi um dos meus
mestres naquela Universidade. Também se envolveu na busca de textos e fez chegar as
minhas mé&os o interessante livro de Pegoraro;

Professor Dr. Alfredo de Oliveira Moraes, também da Unicap, com quem nao tive o
privilégio de estudar — pois ele estava concluindo seu doutorado na época -, mas tenho tido
outro privilégio, qual seja o de participar do Grupo de Estudos Hegel, por ele dirigido. Muito
atencioso, colocou a minha disposi¢do sua tese de doutoramento que aborda, em uma de suas
subdivisoes, a questdo do tempo no pensamento do filésofo alemao;

Denise Corréa Tsujikawa, da Biblioteca Central da UFPE, a quem procurei, antes
mesmo de o texto ir para a pré-defesa, a fim de colher informac@es para a elaboracgdo da ficha
catalografica. Fiquei impressionado com sua disponibilidade, paciéncia e simpatia em me
atender nos minimos detalhes. E diante de tais atitudes que cai por terra o mito que tem sido
criado em torno da falta de eficiéncia no atendimento no servico publico;

Professor Dr. Charles William Dickson, com quem tive o privilégio de cursar
disciplinas no Bacharelado em Teologia, pelo Seminario Teoldgico Batista do Norte do Brasil



(Recife), na segunda metade da década de 70. Atualmente aposentado — e morando em
Austin, Texas, nos Estados Unidos da América -, continuamos mantendo contato através de
correspondéncias periddicas, quer via e-mails, quer via cartas tradicionais. Gracas a essa
solida e duradoura amizade e, sobretudo, a sua imensa bondade e constante disponibilidade,
pude contar com sua participacdo — através de uma entrevista -, para composi¢do do contetido
da minha dissertacdo de Mestrado em Teologia, pelo mesmo Seminario, defendida em
27.09.99. Quando é agora, ou seja, mais de trés anos depois, eu 0 importuno de novo: envio 0
resumo da presente obra, em 10 de janeiro de 2003, pedindo-lhe a gentileza de verter para o
inglés, e em menos de um més (06.02) — antes, portanto, da pré-defesa — recebo o texto
pronto, além de uma preciosa carta com palavras de incentivo e uma justificativa que s se
justifica por conta de sua generosidade e de sua habitual modéstia e bondade’. Realmente, é
impossivel traduzir em palavras um agradecimento a altura de atitudes como essa e a dos
demais que constam destas paginas;

finalmente, em udltimo e primeiro lugar, & minha esposa Cosma e aos meus filhos
Joran e Raquel, que suportaram o peso maior e deram o suporte indispensavel. Sem eles, teria
sido impossivel comegar e terminar um projeto tdo ousado. Dizendo de outra forma e, nesse
particular, apelando para o “meu” fil6sofo, gracas aos trés é que é possivel a0 meu coracao
cantar vitoria neste momento, pois fizeram parte de cada etapa dessa caminhada: das lutas,
das dificuldades e demais obstaculos que foram aparecendo no caminho, desde o dificil
comeco, até aos instantes de suprema alegria do resultado de aprovacdo na selecdo e das
vitdrias no percurso do caminho. Realmente, tem razdo Santo Agostinho: “o coragdo nédo
canta vitdria pelo que comeca, mas pelo que termina”. E é isso que faco agora, esperando que

0 meu cantico seja uma suave melodia de profundo agradecimento a todas essas pessoas.

" Em um dos paragrafos da carta de 29.01.2003, ele escreve o seguinte: “Estou enviando a tradu¢do do RESUMO que vocé
escreveu. Néo estou tdo feliz com a minha traducdo. Foi dificil dominar seus comentarios sobre a filosofia de Agostinho. Isto
ndo é uma critica ao seu trabalho. VVocé fez um profundo estudo sobre Santo Agostinho e eu nunca fiz. Tenho acesso aos seus
escritos, mas nunca tive tempo para me familiarizar com tudo que ele escreveu. VVocé fez isso. Deste modo, minha traducéo
do que vocé escreveu sobre Agostinho talvez ndo seja tdo precisa quanto poderia ser. Sinta-se a vontade para mudar o que
ndo esta correto. Sinto muito ndo poder ajuda-lo mais nessa questdo — | am sending you the translation of the RESUMO that
you wrote. | am not too happy with my translation. It was hard for me to grasp your comments about Augustines’s
philosophy. This is not a criticism of your work. You have made an in-depth study of St. Augustine and | have never done so. |
have access to his writings but | have never taken the time to acquaint myself with all he said and wrote. You have done that.
So, my English translation of what you wrote about Augustine may not be as accurate as it should be. Please feel free to
change whatever is not correct. I am sorry that I could not be more help to you in this matter .



LISTA DE ABREVIATURAS

OBRAS DE SANTO AGOSTINHO

Contf.

- Confessionum, libri tredecim — 400 (Confissdes)

Contra acad.

- Contra Academicos — 386 (Contra Académicos)

Contra Faust.

- Contra Faustum Manichaeum, libri triginta tres - 400 (Contra Fausto Maniqueu)

De civ. Dei
- De civitate Dei - 413/426 (Sobre a Cidade de Deus)

De diversis quaest.

De diversis quaestionibus octoginta tribus — 391-392 (Sobre diversas questfes)

De doc. christ.

De doctrina christiana — 396-397 (Sobre a doutrina cristd)

De duab. an.
- De duabus animabus contra manichaeorum - 391-392 (Sobre as duas almas contra os

maniqueus)

De gen. ad litt.

- De Genesi ad litteram, libri duodecim - 401-415 (Sobre o Génesis ao pé da letra)

De gen. ad litt. imperf.
- De Genesi ad litteram imperfectus liber — 393 (Sobre o Génesis ao pé da letra, incompleto)

De gen. contra man.

- De Genesi contra manichaeos — 388, 389 (Sobre 0 Génesis contra 0s maniqueus)

De lib. arb.
- De libero arbitrio - 386-395 (Sobre o livre arbitrio)

De mus.

- De musica, libri sex — 387-391 (Sobre a musica)

De ord.
- De ordine - 386 (Sobre a ordem)



De trin.
De Trinitate, libri quindecim — 400-416 (Sobre a Trindade)

De vera rel.
- De vera religione — 389-391 (Sobre a verdadeira religido)

Enarrat. in Ps.

- Enarrationes in Psalmos — 391-415 (Comentarios aos Salmos)
Epist. 2

Epistola 2 — Augustinus Zenobio — 387 (Carta 2, a Zenobio)
Epist. 3

Epistola 3 — Augustinus Nebridio — 387 (Carta 3, a Nebridio)

Epist. 11
Epistola 11 — Augustinus Nebridio — 389 (Carta 11, a Nebridio)

Epist. 18
Epistola 18 — Augustinus Caelestino — 390 (Carta 18, a Celestino)

Ret.
- Retractationum - 426-427 (Retratagdes)

Serm.

- Sermones — Diversas datas (Sermdes)

Sol.
- Soliloquia - 386 (Soliléquios)

Tract. in lonnes

In loannis evangelium tractatus — 416-417 (Tratado no evangelho de Joéo)



RESUMO

Santo Agostinho teoriza sobre o tempo partindo de dois pontos especificos. O
primeiro é aquele que considera o tempo em suas modalidades de presente, passado e futuro
como existente apenas na consciéncia: € o tempo subjetivo. O segundo momento € aquele em
gue sua teoria sobre o tempo toma um direcionamento epistemoldgico: o filésofo explora o
tempo objetivo, o tempo exterior a consciéncia. Em ambos os momentos, o filésofo determina
a validade da realidade do tempo — tanto em seu aspecto subjetivo, quanto em seu aspecto
objetivo — sempre com base no primado do presente. O presente é, para ele, o proprio
fundamento do tempo, determinando, inclusive, as duas outras modalidades: o passado €
validado pela visdo presente das coisas passadas e o futuro pela visdo presente das coisas
futuras. A base criacionista da tradicdo hebraico-cristd, da qual parte o filésofo para
desenvolver sua teoria, € primordial na construcdo do tempo objetivo. O tempo, como
criatura, desvincula-se da consciéncia do homem e, platonicamente, vincula-se a mente de
Deus, criador do tempo. E por isso que o tempo pode ser visto em sua condicdo de um
elemento exterior e anterior a consciéncia, pois, como criatura, tem seu principio ligado ao
proprio principio do mundo e esta vinculado, apenas, a mente de Deus. Agostinho é levado a
pesquisa sobre o principio do tempo por conta da controvérsia maniquéia. Os maniqueus
queriam saber o que é que um Deus criador fazia antes de criar o tempo. O filésofo rechaca a
idéia como carente de fundamento, uma vez que ndo se pode falar de um “antes” antes do
tempo. Finalmente, ao relacionar o tempo com a eternidade, Agostinho também parte do
presente, que Ihe fornece vestigios da eternidade — vestigium aeternitatis —, através do que ele
mesmo denomina de “particulas fugitivas”. A mutabilidade, propria do tempo e do mundo,

contrasta com a imutabilidade, prépria da eternidade e destino final do homem.



ABSTRACT

Saint Augustine theorizes about time based on two specific points. The first
considers time in its divisions of past, present, and future as existing only in the conscience: it
IS subjective time. The second is where his theory about time takes an epistemological direction:
the philosopher explores time as objective, time outside conscience. In both of these the
philosopher determines the validity of the reality of time — in its subjective as well as it
objective sense — but always from the point of view of the present. The present is, for him, the
fundamental basis of time, determining, consequently, the other two divisions: the past is
valid by the remembrance of things in the past and the future by the expectation of things to
come. The Hebrew-Christian tradition of the Creation which served the philosopher as a
starting point for the development of his theory is primarily built on time as objective. Time,
as created, detaches itself from the human conscience and, theoretically, connects itself to the
mind of God, the Creator of time. This is why time can be seen as an exterior element that is
prior to the conscience, hence, as a something created time has its beginning linked to the
actual beginning of the world, which is linked directly to the mind of God. Augustine is drawn
to his research of the time principle because of the Manichaeism controversy. The Manicheans
wanted to know what the Creator God was doing before the beginning of time. The
philosopher regarded this question as irrelevant since it is impossible to think of a “before”
that was before time. Finally as he related time with eternity, Augustine again begins with the
present which provides him with certain marks of eternity — vestigium aeternitatis — which he
himself designated as ““transitory particles”. The mutability, typical of time and the world, is
in sharp contrast with the immutability which characterizes eternity and the final destiny of

mankind.



SUMARIO

INTRODUCAO

CAPITULO |

1 PASSADO: DO PRINCIPIO DO TEMPO, DO MUNDO E DO HOMEM
1.1 A busca do principio do tempo em razao da controvérsia maniquéia
1.1.1 O maniqueismo: suas raizes, pensamento e cosmogonia

1.1.2 Mito maniqueu: cosmologia e soteriologia

1.2 Passando o passado a limpo: teoria da creatio ex nihilo

1.2.1 Principio do tempo e do mundo

1.2.2 A criagdo do homem no tempo: janela para uma “notacdo cientifica”

CAPITULO II

2 FUTURO: DA EXSPECTATIO AO ESKATON

2.1 O futuro e a teoria das rationes seminales

2.2 O futuro como expectativa, sonoridade e constante fluir
2.3 O futuro e a teoria da verdade

CAPITULO IlI

3 PRIMADO DO PRESENTE, PRELUDIO DA ETERNIDADE

3.1 A triplice forma do tempo presente: perfeita equacgdo entre o passado e o futuro

3.2 O tempo presente: motus ou mora?
3.3 O tempo presente como vestigium aeternitatis

3.4 O presente como possibilidade de fundamentacdo do tempo objetivo

CONCLUSAO

BIBLIOGRAFIA

INDICE ONOMASTICO

20

32
35
37
43
46
50
66

73
75
84
96

105
108
114
120
131

143

155

176



INTRODUCAO



INTRODUCAO

O tempo é abencoado®, amaldicoado?, prognosticado® e se mantém na berlinda
através dos séculos de historia da humanidade, como assunto instigante para a filosofia e para
a ciéncia’. As vezes o tempo é também personificado como se fora um velho aliado do
homem, a fazer-lhe inusitadas concessdes em nome de uma possivel beleza perene, oriunda de
alguma fonte de eterna juventude®. O fato é que 0 tempo mexe com todos e esta na boca e no
cotidiano de todas as pessoas. Como diz Agostinho (354-430), “que assunto mais familiar e
mais batido nas nossas conversas do que o tempo? Quando dele falamos, compreendemos o
que dizemos. Compreendemos também o que nos dizem quando dele nos falam™®.

Quando Agostinho se depara com o desafio de pesquisar e escrever sobre o

tempo, forcado que é pela controvérsia com 0s maniqueus, ele assume uma postura

equilibrada e cautelosa. Diante da pergunta ontoldgica: “o que &, por conseguinte, o tempo?””,

! Motivo de béncéo sdo as palavras que a tradicdo cristd atribui a Jesus, registradas no evangelho de Marcos,
1.15: “O tempo esta completo, e o reino de Deus esta proximo - The time is fulfilled, and the kingdom of God is
at hand”, cf. Holy Bible. King James Version. The Open Bible Edition. Los Angeles: World Bible Society,
1980.

2 “Maldito o tempo que se acaba quando estou contigo. Maldito, maldito, o tempo que ndo estas. Maldito o
tempo que te esconde quando eu te preciso”, diz a letra da famosa musica popular brasileira Necessidade,
interpretada pelo ndo menos famoso cantor Alexandre Pires e muito requisitada nesse comeco do século XXI. O
inverso poderia ser dito pelo mesmo coracdo apaixonado, ou seja, maldito o tempo que néo se acaba quando néo
estou contigo.

® Diariamente a midia ao redor do mundo anuncia — como se fora possivel - a “previsdo do tempo”, sob 0s
auspicios da meteorologia. A previsdo é das condicdes e alteracdes climéticas, e ndo do tempo.

4 Cf. ASKIN, I. F. O problema do tempo: sua interpretacdo filosdfica. Trad. Joel Silveira. Rio de Janeiro: Paz e
Terra, 1969. p. 11: “No estudo do tempo, a fisica desempenha papel de primeirissima importancia [...]. E
precisamente na fisica onde se formulam os conceitos de tempo — no passado, através dos ensinamentos de
Newton; em nosso século, através da teoria da relatividade de Albert Einstein — que exercem uma profunda
influéncia sobre outras ciéncias e sobre as manifestacOes filosdficas do tempo. O parametro temporal é objeto de
estudo por parte dos investigadores dos mais diversos ramos do saber”.

® Quando, na primeira metade da década de sessenta do século passado, a atriz, escultora, fotografa, repérter e
jornalista italiana Gina Lollobrigida (1927- ) esta no auge da beleza e no esplendor dos seus trinta e poucos anos
de idade, um articulista escreve o seguinte sobre ela: cf. ART, Tom. Gina: a vénus eterna. In: Cinelandia. Rio de
Janeiro: Rio Grafica e Editora Ltda., n. 253, maio 1963, p. 17: “O tempo, diante de Gina Lollobrigida, se detém e
diz, alisando a barba: Ndo. Nesta, eu ndo toco. Seria uma maldade marcar com os meus temidos vestigios uma
beleza assim. Deixarei que continue a bulir com a inspiragdo dos musicos, pintores e poetas. Espalharei as
minhas rugas, cabelos brancos e fenecimento por ai, entre mulheres menos belas. Gina, ndo. Jamais alterarei esse
corpo esplendoroso, esse sonho de beleza irrealizado de principes e plebeus, de milionarios e pobres diabos.
Admirada por todos, por todos desejada, sera sempre assim, Gina, uma Vénus Eterna”.

® “Quid autem familiarius et notius in loquendo commemoramus quam tempus? Et intellegimus utique, cum id
loquimur, intellegimus etiam, cum alio loquente id audimus” (Conf., X1, 14, 17).

7 “Quid est ergo tempus?” (Conf., XI, 14, 17).




21

responde: “Se ninguém me perguntar, eu sei; porém, se quiser explicar a quem me perguntar, ja
ndo sei”®. E préprio do estilo do filésofo esse cuidado diante de temas controversos e
enigmaticos. Ele ndo se arvora no direito de saber tudo. Ao contrario, o anseio pela sabedoria
€ uma constante em sua vida, como bem resume a frase pronunciada no retiro em Cassiciaco,
que demonstra quao sequioso estava de saber sempre mais: “...estou tdo desejoso de aprender,
que passo dias e noites neste exercicio™. E, ainda 14, ndo se sente constrangido em afirmar,

com igual teor de prudéncia: “...sou uma crianca em filosofia™.

Essa mesma postura
precavida ele mantém diante do enigma do ser da divindade®*.
Isso ndo impede, entretanto, que Agostinho seja arrojado e proficuo em suas

construcdes intelectuais'?. Uma demonstragdo disso é que, to logo declara: “se quiser explicar

a quem me perguntar (sobre o tempo), ja ndo sei”, inicia uma construcéo intelectual de grande

8 “Sj nemo ex me quaerat, scio; si quaerenti explicare velim, nescio” (Conf., XI, 14, 17).

9« _discere cupientem et propter hoc solum dies noctesque vigilantem” (De ord., I, 5, 12).

0« in philosophia puer sum...” (De ord., I, 5, 13).

1 A relutancia inicial de Agostinho ao tratar da complexa tematica do tempo é muito peculiar ao seu estilo, que
denota profunda seriedade e grande cautela quando se vé as voltas com assuntos de tamanha envergadura. Um
outro exemplo desse aspecto criterioso é quando ele tenta se expressar sobre o ser inefavel da divindade.
Segundo ele, o siléncio fala muito mais alto, pois quando se nomeia a Deus de inefavel, alguma coisa se diz e 0
que se diz ja ndo é inefavel. Ou, em suas proprias palavras, “tampouco deve denominar-se a Deus inefavel, pois
guando isto se diz algo se diz. Ndo sei que luta de palavras existe, porque se é inefavel o que ndo pode ser
expresso, ndo seré inefavel o que pode chamar-se inefavel. Esta contenda de vozes deve ser melhor calada com o
siléncio do que apaziguada com as palavras”; e conclui, dizendo que quanto a “Deus, d’Ele ndo podemos dizer
coisa alguma - Ac per hoc ne ineffabilis quidem dicendus est Deus , quia et hoc cum dicitur, aliquid dicitur. Et fit
nescio quae pugna verborum , quoniam si illud est ineffabile, quod dici non potest, non est ineffabile quod vel
ineffabile dici potest. Quae pugna verborum silentio cavenda potius quam voce pacanda est. Et tamen Deus, cum
de illo nihil digne dici possit” (De doct. christ., I, 6, 6).

12 cf. RUFINO, José Renivaldo. Fundamentacdo epistemoldgica do conhecimento em “O livre arbitrio’, de Santo
Agostinho. Recife: 2000. Monografia de bacharelado em filosofia, pela Universidade Catolica de Pernambuco,
ndo publicada. p. 16: “Informa, ainda, Papini (PAPINI, Giovanni. A vida de Santo Agostinho. 4 ed. Trad. de
Godofredo Rangel. Sdo Paulo: Companhia Editora Nacional, 1960. p. IX, 219, 220), que durante quarenta anos
de sua vida (de Agostinho), ele ndo fez outra coisa sendo escrever. Havia concluido sua obra magistral — De
civitate Dei — e agora se dedica a outros desafios. Um deles, ndo concluido, foi o projeto de revisdo de suas obras,
em ordem cronoldgica. Foram revisadas noventa e quatro delas: vinte e sete anteriores e sessenta e sete
posteriores a sua elevacdo ao episcopado. O terceiro volume das Retratacfes ndo foi publicado, pois Agostinho
ndo teve tempo de escrevé-lo. E conclui: ‘Era santo, mas o demdnio das letras nunca o abandonou’. Nos ultimos
anos de vida de Agostinho, Hipona é um centro intelectual respeitavel, gragas a inesgotavel fonte que jorra da
pena do seu bispo. Nem parece aquele garoto travesso e avesso aos estudos” (cf. Conf., I, 9; I, 12-14).




22

envergadura sobre o tempo. Trata-se de uma de suas mais bem elaboradas teorias e também
das mais elogiadas pelos estudiosos do seu pensamento®.

A teoria do tempo elaborada por Agostinho, segundo entendemos e de acordo com
0 que seré explorado no presente trabalho, privilegia dois momentos especificos, quais sejam:
primeiro, aquele que aponta para o0 tempo da consciéncia, para 0 tempo em seu aspecto
interior, isto €, 0 tempo como uma realidade existente apenas na consciéncia € para a consciéncia
(tempo subjetivo). De acordo com essa linha de raciocinio, 0 tempo ndo existe a ndo ser na
consciéncia. Realmente, se fosse possivel adotar a postura de um observador externo a
consciéncia, seria improvavel afirmar a triplice divisdo do tempo em passado, presente e

futuro. Por outro lado, Agostinho também conclui que o tempo independe da consciéncia,

3 530 intimeros estudiosos do pensamento de Agostinho que o elogiam pela grande importancia de sua teoria do
tempo. Destacamos trés deles: 1°) PESSANHA, José Américo Motta. Vida e Obra. In: Santo AGOSTINHO.
Confissdes ; De Magistro = Do Mestre. 2 ed. Trad. de J. Oliveira Santos, A. Ambrosio de Pina; De magistro,
trad. de Angelo Ricci. Consultoria José Américo Motta Pessanha. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1980. p. XIX,
(Colecao Os Pensadores): “Ligado ao problema da criagdo, Agostinho investigou a nogdo de tempo, revelando
grande penetracdo analitica. O tempo é por ele entendido como constituido por momentos diferentes de passado,
presente e futuro, o que significa descontinuidade e transformacdo. Conseqlientemente, a criacdo do tempo
coincide com a criacdo do mundo, ele é a estrutura fundamental do préprio mundo. Ao contrario, Deus, o ser por
exceléncia, que é, foi e sera, esta completamente fora do tempo, é imutavel e eterno. Em outros termos, 0 mundo,
sendo uma mescla de ser e ndo-ser, carrega dentro de si um processo de transformagéo que o faz caminhar do ser
para 0 ndo-ser, ou vice-versa. Esse processo constitui a sucessdo temporal de passado, presente e futuro, o que
ndo acontece, evidentemente, com Deus, Unico e verdadeiro ser e, portanto, eterno”; 2°) RUSSEL, Bertrand. A
History of Western Philosophy. New York: Simon & Schuster, 1972. Book Two, Part I, Chapter IV, p. 352:
“Santo Agostinho foi um escritor muito volumoso, principalmente em assuntos teol6gicos. Muitos dos seus
controvertidos escritos eram topicos, e perderam influéncia através do seu préprio sucesso; mas muitos deles,
especialmente os concernentes aos Pelagianos, persistem praticamente influentes até os tempos modernos. Néao
me proponho a tratar exaustivamente de suas obras, mas somente discutir o que me parece importante, intrinseca
ou historicamente. Considerarei: primeiro: sua pura filosofia, particularmente sua teoria do tempo - Saint
Augustine was a very voluminous writer, mainly on theological subjects. Some of his controversial writings was
topical, and lost interest through its very success; but some of it, especially what is concerned with the
Pelagians, remained practically influential down to modern times. | do not propose do treat his works
exhaustively, but only to discuss what seems to me important, either intrinsically or historically. | shall consider:
First: his pure Philosophy, particularly his theory of time”; 3°) HUSSERL, Edmund (1859-1938). Licdes para
uma fenomenologia da consciéncia interna do tempo (Vorlesungen zur Ph&nomenologie des inneren
Zeitbewusstseins). Trad., int. e notas de Pedro M. S. Alves. Lisboa: Imprensa Nacional Casa da Moeda, 1994. p.
37: “A andlise da consciéncia do tempo é uma antiquissima cruz da psicologia descritiva e da teoria do
conhecimento. O primeiro que sentiu a fundo as poderosas dificuldades que aqui residem e que com elas lutou
até quase ao desespero foi Santo Agostinho. Os capitulos 14-28 do Livro XI das Confissdes devem ainda hoje ser
profundamente estudados por quem se ocupe com o problema do tempo. Porquanto, nestas coisas, a época
moderna, orgulhosa do seu saber, nada mais grandioso e mais considerdvel trouxe do que este grande e, na
verdade, incansavel pensador. Ainda hoje se pode dizer com Santo Agostinho: si nemo a me quaerat, scio, Si
querenti explicare velim, nescio” (‘Se ninguém me perguntar [sobre o tempo], eu sei; porém, se quiser explicar a
guem me perguntar, ja nao sei’).




23

pois existe fora da consciéncia, como criatura que €, sendo, inclusive, anterior e exterior a
consciéncia e, portanto, anterior e exterior ao préprio homem. O que Agostinho quer dizer é
que a existéncia do tempo independe da existéncia do homem: o tempo existe antes de o
homem existir (tempo objetivo). E nesse sentido que se sobressai sua heranga platonica, pois
o tempo, antes de existir como tempo do mundo, no seu sentido objetivo, existe como idéia na
mente da divindade.

Fica claro, ainda, no pensamento de Agostinho, que as coisas estdo no tempo e
sem o tempo elas ndo seriam, pois 0 tempo é necessario para a existéncia das coisas. E é esse
prisma que possibilita uma anélise do tempo em sua triplice divisdo de passado, presente e
futuro, por conta da mutacdo que ocorre nas coisas que estdo no tempo e que ocorre também,
segundo ele, no préprio tempo. Entretanto, apesar disso, 0 tempo nem esta nas coisas — como
as coisas estdo no tempo -, nem é uma coisa como as coisas que estdo no tempo. Agostinho
estabelece essa diferenca de forma muito nitida. Para ele o tempo existe, sim. O tempo é, de
fato, real. Todavia, o tipo de existéncia e realidade do tempo é diferente da existéncia e
realidade das coisas. Essa dificuldade — ou complicado enigma (implicatissimum aenigma) -
persegue o filésofo durante todo o tempo em que ele se ocupa com a tematica.

Mesmo com todo esse aspecto controverso e enigmatico préprio de uma tematica
dessas — e até mesmo com todas as aparentes antinomias das conclusfes agostinianas - , a
proposta do presente trabalho é tentar identificar, explorar e entender as idéias mestras de
Agostinho ao tratar do assunto. Segundo nossa concep¢do, uma dessas idéias é a de que sua
teoria do tempo é trabalhada por dois lados: um viés que considera o tempo da consciéncia
(tempo subjetivo), e outro que leva em conta a consciéncia do tempo (tempo objetivo). Dito
de outra forma, Agostinho elabora uma construgéo racional € com fundamentagdo epistemoldgica
para elucidar dois pontos basicos: 1°) o tempo em suas categorias de passado, presente e

futuro, existe apenas na consciéncia e para a consciéncia; 2°) o tempo, em virtude de ser criatura



24

como as demais criaturas, em virtude de ter seu principio concomitante com o mundo, tem
existéncia independente da consciéncia, independente do homem e, ainda por cima, pode ser
analisado levando-se em conta a triplice divisdo acima.

Outra importante idéia é a de que Agostinho é levado a busca do principio do
tempo, e aqui atrelado a categoria do passado, por conta da controvérsia com 0s maniqueus.
Assim se justifica a necessidade de abrir o primeiro capitulo deste trabalho com uma répida
elucidacéo dessa interessante particularidade.

Considere-se, ainda, a importancia dos trés momentos do tempo, segundo a
analise agostiniana, com énfase no primado do presente. Parece paradoxal, mas para o
filésofo s6 o presente existe: como visdo presente das coisas presentes, como expectativa
presente das coisas futuras e como recordagao presente das coisas passadas. Admitir apenas a
existéncia do presente, como ele o faz, ndo significa descartar as duas outras categorias.
Significa, isso sim, admitir que o passado j& ndo é e que o futuro ainda ndo €. E separar as trés
formas do tempo no presente trabalho — um capitulo para cada categoria - ndo significa
considera-las de fato separadas, pois Agostinho as considera como que imbricadas,
interdependentes e, a0 mesmo tempo, independentes. Interdependentes, sim, pois uma
categoria ndo existe sem o concurso da outra. Dependentes, também sim, pois jamais chegam
a se cruzar no mesmo caminho: passado e futuro jamais serdo num mesmo momento no
presente, pois quando o futuro se torna presente ja ndo é futuro e quando o presente escoa
para o passado ja ndo é presente™.

Ressalte-se, também, duas outras importantes idéias agostinianas desenvolvidas
na presente obra académica. A primeira € a seguinte: tudo o que Agostinho escreve, inclusive

a teoria do tempo, tem como base fundamental sua teoria da verdade. Verdade que estd

14 Essa construcdo agostiniana lembra, até certo ponto, o contetido da fala do personagem Zoraide, da novela “O
clone”, da Rede Globo de Televisdo, levada ao ar no dia 30.04.2002, quando diz o seguinte referindo-se ao



25

atrelada tanto a ciéncia quanto a sabedoria, conforme a definigcdo caracteristica da época em
que viveu Agostinho™. A légica desenvolvida pelo filésofo, nesse particular — na controvérsia
com os académicos -, é a de que “é verdade aquilo que é’. Sendo assim, a verdade cientifica é
contingente, pois pode ser alterada a qualquer momento. Além disso, pode haver um tipo de
verdade que ndo retrate verdade alguma. Ja a verdade da expressdo ‘é verdade aquilo que €’
esta diretamente vinculada a sabedoria, ndo sendo, portanto, contingente. A sabedoria, por sua
vez, se vincula ao Verbo e possibilita a ligacdo do sensivel ao inteligivel. E nesse aspecto,
inclusive, que se processa uma segunda idéia: a relacdo do tempo com a eternidade. Ao invés
de instancias separadas, ha uma tal ligacdo entre elas que Agostinho descobre, no tempo,
vestigios da eternidade (vestigium aeternitatis). O filésofo se serve do antagonismo dessas
duas categorias, para construir uma ponte que assegure ao transeunte a certeza da expectativa
teleoldgica. Expectativa esta que se consuma na imutabilidade propria da eternidade,
diametralmente oposta a mutacdo do mundo, do tempo e das coisas neles contidas. E aqui
entram categorias nitidamente teoldgicas, uma vez que Agostinho jamais dissocia filosofia de
teologia. Quando Russel reconhece a “pura filosofia” da teoria do tempo de Agostinho, é
certamente por conta da “grande penetracdo analitica” ali contida e ndo por dissociar o aspecto
teoldgico dos escritos agostinianos, pois isso seria uma missdo ardua e até impossivel.

A teoria do tempo, de Agostinho, é sistematizada em algumas importantes obras,
utilizadas como fontes primarias neste trabalho. A analise do tempo da consciéncia, ou tempo

psicolégico, estd muito bem delineada no livro XI das Confissfes. Quanto ao tempo em seu

tempo em suas trés modalidades: “Quando Ala criou o tempo, ele disse que o passado e o futuro ndo se
encontrariam, ndo se cruzariam, por isso ele colocou o presente entre eles”.

1> Sobre este particular, eis o que diz VEGA, Angel Custodio. San Agustin y la filosofia nueva. In: Avgvstinvs
Magister. Paris: Etudes Augustiniennes, 1954. Congrés International Augustinien. Communications. 21-24
septembre. p. 392: “Santo Agostinho sempre teve muito cuidado ao escrever Sabedoria e ndo Ciéncia.
Por que esta distingdo? Por que o filésofo ha de cultivar s6 a Sabedoria e considera-la como o objeto formal
de sua investigacdo? Que diferenca existe entre Sabedoria e Ciéncia? Esclarecamos um pouco este ponto, porque
é de singular importancia na filosofia agostiniana [...]. ...’ciéncia’ é o conhecimento certo das coisas por seus
principios. E preciso que seja certo e comprovado o conhecimento, porque de outro modo seria opinido e
conjectura; e é preciso também que seja das coisas contingentes, pois se fora das eternas, seria Sabedoria nao
Ciéncia [...]. ...Aristoteles foi um cientifico no sentido rigoroso da palavra...”



26

aspecto objetivo'®, tanto encontramos sua analise nas Confissdes, quanto em A Cidade de
Deus, no De musica e nos textos de sua controvérsia com os maniqueus. O tema reaparece em
outras obras, mas ndo de forma sistematizada. As obras do filésofo encontram-se publicadas
numa edic&o bilingiie — latim/espanhol - da Biblioteca de Autores Cristdos (BAC), disponiveis
em algumas boas bibliotecas. Poucas delas, entretanto, estdo traduzidas no Brasil.

Além dos textos do prdprio filésofo, contamos com contribuicfes indispensaveis
para o desenvolvimento desta obra. Sobre a origem, pensamento e cosmogonia do maniqueismo,
Henri-Charles Puech apresenta ricas informacdes em seu texto, a partir das mais recentes
descobertas. Outra contribuicdo de grande peso é dada por Peter Brown, considerado um
classico no assunto pela critica. A recente tese de doutoramento de Marcos Costa é muito
importante, também, como fonte de pesquisa, haja vista, inclusive, a riqueza de conteudo e de
bibliografia. Uma vez que tivemos acesso aos originais da tese, algumas cita¢gdes no corpo
desta obra se referem ao texto ainda ndo publicado. Além disso, contamos ainda com 0s
originais do primeiro livro escrito em portugués sobre 0 maniqueismo, e ainda ndo publicado,
também de sua autoria. Outra boa e oportuna contribuicéo é a tese de doutoramento de Lorenzo
Mammi, defendida na Universidade de S&o Paulo (USP), sob o tema: Santo Agostinho, 0
tempo e a musica. Outros autores, também importantes, dentre muitos, podem ser citados:
Sciacca, Schuback, Guitton, Gilson, Mondolfo, Blanc, Chaix-Ruy, Pegoraro, Capanaga €
Moacyr Ayres Novaes Filho. Este, com a excelente tese de doutoramento, também pela USP:
O livre arbitrio da vontade humana e a presciéncia divina, segundo Agostinho de Hipona.

Quanto ao valor e atualidade da época, do filésofo e da temaética escolhidos,

cremos que a ldade Média®’ e a teoria do tempo, de Agostinho, n&o necessitam de defesa, uma

'8 O tempo objetivo aqui referido &, até certo ponto, relativo. Trata-se do chamado tempo cronolégico, tempo
cosmoldgico e tempo musical. Dizemos relativo porque, na verdade, Agostinho analisa o tempo de forma bem
mais profunda, indo além desses conteldos que, em Ultima instancia, ndo sdo o tempo, mas estdo contidos no
tempo, como uma forma de medir o tempo.

7 Agostinho &, de fato, um patristico, que viveu no periodo imediatamente anterior & Idade Média. Essa questdo
ndo é tdo pacifica assim, pois ha muita controvérsia em torno dela. “...a idade média também foi inventada”, diz



27

vez que se impdem pela sua importancia e pertinéncia. Uma infinidade de pensadores
reconhece o grande significado desse periodo da historia, a atualidade do tema e a inestimavel
contribuicdo do pensamento de Agostinho para a historia da filosofia. Quanto a importancia
do filésofo, pode ser dito dele o que Thomas More (1478-1535) diz a respeito de Cuthbert
Tunstall: “...a sua virtude e a sua sabedoria estdo acima do meu louvor, e a sua fama tdo
espalhada que desnecessario se torna o meu elogio, pois receio parecer querer ofuscar a luz do
Sol com a chama de uma candeia™®.

A estrutura deste trabalho é a mesma estrutura do tempo analisada por Agostinho,

com uma triplice divisdo, em que cada capitulo contém uma das categorias: presente, passado

NASCIMENTO, Carlos Artur. O que ¢ filosofia medieval. Sdo Paulo: Editora Brasiliense, 1992. ISBN 85-11-
01261-3. p. 8. E continua, p. 8, 9: “Um pedagogo alemdo chamado Christoph Keller, em latim Cellarius (1638-
1707), consagrou a divisdo da histéria ocidental em antiga, medieval e moderna. Consagrou também a idéia que
se generalizou sobre o periodo medieval [...]. A idade média, segundo Keller, estende-se da época do imperador
Constantino (324) até a tomada de Constantinopla pelos Turcos (1453). Se, em vez da primeira data, adotarmos a
da tomada de Roma pelo chefe germéanico Odoacro em 476, teremos a periodizacdo corrente nas escolas”; a esse
respeito, eis 0 que se encontra em HAMMAN, A. Patrologia — Patristica. In: Dicionario patristico e de
antiglidades cristas (Dizionario patristico e di antichita cristiane). Trad. de Cristiano de Andrade. Org. por Angelo
Di Berardino. Petropolis: Vozes, 2002. ISBN 85.326.1294-6. p. 1103ss: “Foi o titulo de ‘Pai’ (‘Padre’) que forjou
o termo ‘patrologia’, depois, o de ‘patristica’, dois termos vizinhos, mas que tendem a distinguir-se. O criador do
termo ‘patrologia’ foi o luterano J. Gerhard (1 1637) [...]. O termo ‘patrologia’ quer expressar sobretudo o
estudo historico e literario (vida e obras) dos escritores antigos [...]. Na origem, ‘patristica’ era um adjetivo,
subentendendo teologia. Apareceu no séc. XVII entre os tedlogos luteranos e catélicos, que distinguiam a
teologia em ‘biblica, patristica, escolastica, simbdlica, especulativa’ [...]. Os antigos ndo tragaram uma fronteira
rigida entre a antiguiidade cristd e a Idade Média; com facilidade deram eles 0 nome de ‘Padres’ aos escritores
posteriores [...]. Os modernos fixam limites mais precisos. Para eles, em geral os Padres terminaram em Gregorio
Magno ou Isidoro de Sevilha para os latinos, com Jodo Damasceno para 0s gregos. Alguns desejam incluir
também Beda 0 Veneravel e o Bizantinismo [...]. A Patristica hoje. O campo da pesquisa se alargou enormemente;
acumulam-se as monografias e as revistas especializadas. A bibliografia de Origenes e de Agostinho exige sé por
si grossos volumes. Hoje a patristica se enriquece gracas a descoberta de novos textos latinos, gregos, orientais,
gue incessantemente aumentam o dossié. Exigiram-se quatro volumes de Suplemento s6 para a Patrologia latina”.
¥ MORE, Thomas. A Utopia (De optimo publicae statu deque nuova insula Utopia). Trad. de Pietro Nassetti.
Sao Paulo: Martin Claret, 2001. ISBN 85-7232-365-1. p. 19. Sobre esse personagem, eis o que informa More a
mesma pagina: “O invencivel rei da Inglaterra, Henrique, oitavo de seu nome, principe de virtudes
incomparaveis, teve, ndao ha muito tempo, uma disputa com o principe Carlos, rei de Castela, sobre assuntos de
importancia relevante (em pé de pagina é informado: Thomas More referia-se a proibicdo de importar 1a inglesa,
feita pelo governo dos Paises Baixos. More foi enviado como embaixador a pedido dos mercadores de Londres).
Sua majestade enviou-me entdo a Flandres, com a missdo de, como embaixador, tratar dessa questdo e resolvé-
la. Acompanhava-me nessa missao Cuthbert Tunstall, homem de grandes qualidades, a quem o rei, ndo ha muito,
confiara, com o agrado geral, o cargo de guarda-mor dos arquivos reais”; ainda nesse sentido — e com referéncia
a temética do tempo e ao proprio Agostinho -, vale a palavra de CHAUI, Marilena. A nervura do real: imanéncia
e liberdade em Espinosa. 2% reimpressdo. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2000. Volume I. ISBN 85-7164-
840-9. p. 40: “A pergunta: por que ler hoje um autor de ontem?, responder-se-ia: porque ndo ha outrora nem
agora, situando o intérprete naquele ndo-tempo e ndo-lugar que Agostinho, mais piedoso, reservara a Deus”.




28

e futuro. Ocorre que, em razdo da énfase dada pelo fildsofo, a categoria do presente constara
do ultimo capitulo, ficando, entdo, assim: passado, futuro e presente.

A analise contida no primeiro capitulo desta obra esta vinculada ao principio do
tempo, do mundo e do homem. E o tempo sendo visto como visdo presente das coisas
passadas. Por isso a presenca da controvérsia maniquéia, basica na compreensdo do assunto.
O mesmo se diga da teoria da criacdo ex nihilo, que é inserida pelo filésofo nesse remoto
passado. Quanto a questdo da incluséo, neste capitulo, da criagdo do homem como uma janela
para uma moderna “notacéo cientifica”, tem mais um aspecto relacional, pois a simples leitura
do texto agostiniano conduz o pensamento, inevitavelmente, a esse tipo de relagéo.

O segundo capitulo deste trabalho aborda o futuro como expectativa € como estagio
final do contetdo da teoria do tempo, de Agostinho. E o tempo sendo analisado pelo prisma
de visdo presente das coisas futuras. Isso ja responde, de certa forma, o0 motivo de inserir,
nesse exato momento da obra, assuntos como os das duas teorias — a teoria das rationes
seminales e a teoria da verdade -, pois a abrangéncia de ambas se estende ao tempo como um
todo e ndo a um instante singular de suas categorias. Estas teorias estdo no fundamento do
proprio tempo, e é inquestionavel sua importancia e pertinéncia. Conforme abertura contida
na segunda subdivisdo do capitulo, o futuro como expectativa e constante fluir é, das trés
modalidades, a categoria que melhor simboliza esse momento de plenitude da teoria do tempo
que, por seu turno, se fundamenta na teoria das razGes seminais e na teoria da verdade.

Finalmente, no terceiro e Gltimo capitulo, o primado do presente sera visto em sua
relagcio com a eternidade, ou como prelddio da eternidade. E o tempo estudado a partir das
“particulas fugitivas” do presente e que levam Agostinho a vislumbrar vestigios da eternidade
(vestigium aeternitatis). Outra importancia fundamental do presente é que ele equaciona as
duas outras categorias em si mesmo, tornando-as inseparaveis e interdependentes. Além disso,

apresenta a possibilidade da medigdo do movimento e da durabilidade do movimento (motus e



29

mora) como uma tentativa de captar o tempo em sua objetividade. E dessa possibilidade,
inclusive, que surge a incursdo na Ultima tematica do capitulo, qual seja a de se pensar o
tempo de forma objetiva, abrindo espaco, dessa maneira, para as possiveis epistemologias
modernas no estudo da tematica aqui proposta. Quando, nesta Ultima subdivisdo, é proposto um
status epistemoldgico para o tempo, é apenas no sentido de viabilizar o estudo do tempo por
um Vviés objetivo e que, conseqlientemente, possa viabilizar, também, todas e quaisquer
epistemologias que venham a tratar de teorias vinculadas ao tempo, dentro das mais
diversificadas ciéncias.

A estrutura deste trabalho também esté refletida na estrutura das obras e da propria
vida de Agostinho. As Confissdes, um dos textos em que o fildsofo sistematiza a teoria,
apresenta 0 passado da sua vida — desde a infancia -, com suas confissdes, lamdrias e
lamentos, motivo de grande sofrimento para ele. H& o presente, no qual ele se insere, a partir
de onde rememora e parece querer apegar-se mais e mais, dando-lhe inclusive o lugar mais
proeminente em sua teoria do tempo®. Mas o texto das Confissées fala também de um futuro,
que se descortina através das “particulas fugitivas” do presente e que revela uma visdo teleoldgica
e beatifica, com a relacdo tempo-eternidade. Em outras palavras, é a estrutura mesma da
propria vida do filésofo, com tantas experiéncias escabrosas no passado, com tanta novidade
no presente — haja vista, entre outras, a importante experiéncia do éxtase em Ostia -, e com
tantas possibilidades para o futuro, sendo uma delas a concretizacdo da vida interminavel, que é
a propria eternidade, contida na futura definicdo boeciana. A estrutura das demais obras se
enquadram nessa mesma triade: passado, presente e futuro. Em A Cidade de Deus, por
exemplo, esse critério estrutural € freqliente e aparece com muita evidéncia no passado,

presente e futuro das duas sociedades e seus destinos. O mesmo se diga com respeito aquela

19 A proposito desse primado do presente na teoria do tempo de Agostinho, ndo teria ele a ver com aquela
possibilidade de esquecer sua vida pregressa, tdo cheia de calamidades espirituais que o angustiam até mesmo
quando rememora fatos que Ihe ocorreram na infancia?



30

que seria a derradeira de suas obras, e que nao foi concluida porque ndo houve mais félego de
vida - isto é, tempo! -, na ja avancada idade de Agostinho: as RetratacGes. Neste texto, num
determinado presente, ele se propde reparar deslizes do passado de suas obras académicas,
numa atitude louvavel para com os seus pésteros, leitores do futuro. Tentar mergulhar num
oceano desses é sempre salutar, desafiador, apesar de todos os perigos que envolvem aquele

que, afoitamente, tem o atrevimento de se dedicar a uma aventura dessas.



CAPITULO |



1 PASSADO: DO PRINCIiPIO DO TEMPO, DO MUNDO E DO HOMEM

Com a diminuicao do futuro, o passado
cresce até o momento em que seja tudo
pretérito, pela consumacao do futuro”.

O contetdo do primeiro capitulo desta obra apresenta uma andlise vinculada ao
principio do tempo, do mundo e do homem. E o tempo visto pelo prisma do presente, mas
como visdo presente das coisas do passado. Dai a necessidade de inserir, logo na primeira
subdivisdo do texto, a controvérsia maniquéia, que € basica para a compreensdo do assunto.
O mesmo se diga da importancia da teoria da criag@o ex nihilo, na qual Agostinho explora o
remoto passado e o instante anterior a existéncia do tempo. Quanto a validade da inclusao,
também neste capitulo, da criagdio do homem como uma janela para uma moderna “notagao
cientifica”, ela se justifica mais pelo seu aspecto relacional, pois a simples leitura do texto
agostiniano conduz o pensamento, inevitavelmente, a esse tipo de conclusdo, mesmo considerando
a distancia que separa as duas abordagens. Distancia esta que se traduz tanto em termos
temporais quanto em termos de formulacdo intelectual.

Na nossa concepgéo, a tese de Agostinho em sua teoria do tempo toma duas dire¢cdes
especificas, ambas formuladas em termos de uma constru¢do racional: uma, ¢ a de que o
tempo — em suas modalidades de passado, presente e futuro — existe apenas na consciéncia e
para a consciéncia (tempo subjetivo). A outra, ¢ a de que hd também uma consciéncia do
tempo, ou seja, o tempo visto a partir de uma constru¢do racional, com uma concepg¢ao de

fundamentacio epistemoldgica’ e com énfase no tempo objetivo. Sendo assim, o tempo ¢é real

v« deminutione futuri crescente praeterito, donec consumptione futuri sit totum praeteritum” (Conf. X1, 27, 36).

% A palavra epistemologia aqui usada esta relacionada com o significado grego de epistéme, ‘ciéncia’, ‘estudo
com fundamentagdo cientifica, racional’ — proprio da época de Agostinho -, que difere de doxa, d6ya., ‘crenga’,
‘opinido’; TAYLOR, W.C. Introdugdo ao estudo do Novo Testamento grego: dicionario. 6 ed. Rio de Janeiro:
Junta de Educag@o Religiosa e Publicacdes, 1980. p. 85, apresenta a expressdo epistémon, Emotiumv,
significando: ‘experimentado’, ‘conhecedor por experiéncia’, ‘perito’, ‘inteligente’, ‘instruido’. O que Agostinho
faz, entdo, ¢ uma construgdo racional tanto pelo viés do tempo da consciéncia (interior), como de uma
consciéncia do tempo (exterior, objetivo). Esse segundo aspecto de sua construgdo intelectual tem a ver,




33

e de fato existe em suas modalidades de passado, presente e futuro. A teoria do tempo €
trabalhada, entdo, por dois lados: pelo viés direto da consciéncia, como tempo da consciéncia,
e através de uma elaboracgdo intelectual e sistematica, que enfatiza a consciéncia do tempo.
Essa ultima ocorre, sobretudo, quando ele analisa o tempo cosmologico e o tempo histdrico,
em A Cidade de Deus, nas Confissoes e em textos de sua controvérsia com os maniqueus. No
presente trabalho cada categoria sera explorada em um capitulo, sendo o ultimo reservado ao
presente, por conta da énfase que ele da a essa modalidade do tempo. Quando o nosso filésofo
desenvolve o seu pensamento em torno do assunto aqui enfocado, ele coloca o tempo como
realidade tanto interior quanto exterior a consciéncia, ¢ até mesmo anterior a existéncia do
préprio homem. Ja para situar passado, presente e futuro como modalidades do tempo que

estdo apenas na consciéncia, ele diz o seguinte:

Existem, pois, estes trés tempos na minha mente que nao vejo em outra
parte: lembranca presente das coisas passadas, visdo presente das coisas
presentes e esperanga presente das coisas futuras™.

Agostinho privilegia o presente na passagem acima, mas também enfatiza a
importancia do passado e do futuro. Por conta dessa sua forma de abordar e enfatizar o
presente € que essa modalidade sera o fecho deste trabalho académico, pois é grande o leque
de possibilidades que ele abre privilegiando assim o tempo presente. Na verdade, essa
separagdo ¢ apenas aparente ou metodologica, pois passado e futuro estdo imbricados no
presente e sdo interdependentes, uma vez que um ndo pode existir sem o outro. E isso ¢

esclarecido pelo proprio filosofo — numa construcdo em que ele ja desenvolve uma

consciéncia do tempo objetivo -, quando diz que

sobretudo, com o tempo historico e cosmologico, conforme observado acima. Em ambas as construgdes, ¢é
fundamental o aspecto criatural do tempo.

3 “Sunt enim in anima tria quaedam et alibi ea non video, praesens de praeteritis memoria, praesens de
praesentibus contuitus, praesens de futuris exspectatio” (Conf., X1, 20, 26).



34

se nada passasse, ndo haveria tempo passado; se nada se sucedesse, nao

haveria tempo futuro; e se agora nada houvesse, ndo existia o tempo
4

presente .

De acordo com o pensamento de Agostinho, portanto, ha uma interdependéncia
das trés categorias do tempo — passado, presente e futuro -, e hd também uma vinculagao
delas com o mundo em sua objetividade®. E isto é o que pretendemos demonstrar no decorrer
deste texto: que o tempo ¢ trabalhado por Agostinho tanto na perspectiva de tempo da
consciéncia — o tempo que existe apenas na consciéncia ou para a consciéncia -, como na
perspectiva de uma consciéncia do tempo, ou seja, o tempo que existe fora, além e antes da
consciéncia e, sobretudo, como uma elaboracdo intelectual do homem. Na concepgao

agostiniana, esse tempo que existe independente da consciéncia - vinculado a uma elaboracao

4 «_si nihil praeterit, non esset praeteritum tempus, et si nihil adveniret, non esset futurum tempus, et si nihil
esset, non esset praesens tempus” (Conf. X1, 14, 17).

% Talvez o radical materialismo dos maniqueus explique a ojeriza de Santo Agostinho por essa mesma temética e
o aproxime tanto do idealismo neoplatonico. Na verdade, ¢ exatamente o neoplatonismo que vai liberta-lo dessa
influéncia maniquéia. E isso ocorre de tal maneira, que o seu idealismo neoplatdnico ofusca muito do seu
realismo aristotélico. E como se ele tivesse receio de cair, novamente, naquele materialismo que o aprisionou
durante nove anos de sua vida. Sobre essa questdo, eis o que diz CAPANAGA, Victorino. Notas
complementares. /n: AGOSTINHO, Santo. Vida de San Agustin, escrita por San Posidio (Vita Sancti Augustini
scripta a Possidio); Soliloquios (Soliloquia); De la vida feliz (De beata vita); Del orden (De ordine). Trad. e
notas de Victorino Capanaga. Edicion Bilingiie. 3 ed. Madrid: BAC, 1957. tomo II, p. 41: “Nem tampouco se
deve olvidar que, se bem que o pensador africano dé sua preferéncia a Platdo, contudo, ndo estdo eliminados de
sua filosofia os elementos aristotélicos, pois todas as categorias de Aristoteles cabem no universo agostiniano” (o
autor faz referéncia a obra de N. KAUFMANN, Eléments aristoteliciens dans la cosmologie et psichologie de S.
Augustin en « Revue Néoscholastique », 11 (1904), 140-156 (Louvain) ; continua Capanaga : “A estrutura do
real ndo ¢ diversa em Santo Agostinho que em Aristdteles. E algumas categorias, como a de relagdo e tempo,
tém, todavia, um alcance mais profundo em Santo Agostinho, assim como a causalidade secundaria ¢
fundamental para sua filosofia”; e conclui o autor acima: “Quando se diz, pois, com Windelband, que a filosofia
de Santo Agostinho ‘¢ uma metafisica da experiéncia interior’, ou com Gilson, que é a ‘metafisica da conversao’,
se limita e empobrece o pensamento de Santo Agostinho. Certamente ele ¢é o maior psicologo da vida e da
experiéncia interior, porém € por sua vez um génio demasiado cabal para ndo afrontar os mais graves problemas
do ser e do movimento do universo. Sua tendéncia de olhar as coisas de um angulo de reflexdo divina ndo eclipsa
nem o valor nem a esséncia das criaturas”; nesse sentido, a palavra de BLANC, Mafalda Faria. Metafisica do
tempo. Lisboa: Instituto Piaget, 1999. p. 115-245. ISBN 972-771-197-9. p. 117, bem que atualiza esse prisma do
pensamento de Santo Agostinho, quando a autora diz: “o tempo, como tal, ¢ o mais digno de questdo,
merecendo, por isso, ser pensado como principio estruturante dos diversos planos da realidade, quando se atende,
para 14 do constituido, ao enigma da sua génese e constituicdo”; ainda sobre a luta de Agostinho contra o
materialismo maniqueu, eis o que diz SCIACCA, Michele Federico. San Agustin (San Agostino: la vita e
l’opera; litinerario della mente; [’itinerario della volonta; [’itinerario della natura; Dio, Cristo, la Chiesa).
Trad. de R. P. Ulpiano Alvarez Diez. Barcelona: Luis Miracle, Editor, 1955. Tomo 1. p. 218, 219: “Para
Agostinho — que combate o materialismo maniqueu, espiritualiza a sensagdo e aceita a distingdo platonica dos
dois mundos — € um ato que ndo vinga das coisas externas que impressionam nossos sentidos: as coisas sensiveis
nem s30 necessarias, nem imutaveis, nem eternas”. Pode-se concluir, portanto, apesar de toda essa pressdo
materialista, que o real é, de fato, real para Santo Agostinho, e ndo uma mera sombra do mundo das Idéias, como
0 ¢ para o platonismo.




35

intelectual a partir das trés modalidades acima - ¢ o que se pode considerar de tempo

objetivo®.

1.1 A busca do principio do tempo em razio da controvérsia maniquéia

Agostinho ¢ levado a teorizar sobre o tempo por conta da controvérsia com 0s

maniqueus. Sua teoria do tempo passa obrigatoriamente por esse prisma, pois ¢ por conta

o~

dessa controvérsia que ele desenvolve seus argumentos sobre a tematica. Por isso
importante abrir esta parte do trabalho com uma visdo geral sobre os maniqueus. Quanto a
exposicdo propriamente dita da teoria do tempo de Agostinho, ela s6 serd feita na segunda
parte deste capitulo. A primeira parte sera dedicada ao estudo do mito cosmogdnico
maniqueu.

Guitton’ sublinha a problematica acima, quando informa que Agostinho se

preocupa com a origem do tempo forgcado pela controvérsia maniquéia. O proprio filésofo

¢ Acerca da idéia acima, eis o que diz MORAN, Jose. Notas complementares. /n: AGOSTINHO, Santo (Aurelius
Augustinus). La Ciudad de Dios: contra los paganos (De civitate Dei). Trad. e notas de Jose Moran. Bilingiie.
Madrid: BAC, 1958. tomos XVI e XVII, p. 724, 725 e notas 19 e 20, e p. 780, onde desenvolve essa idéia a
partir de um texto de Santo Agostinho citado neste trabalho: “o mundo nao foi feito no tempo, porém com o
tempo”. Diz o autor: “A pergunta (sobre o principio) ndo ¢ nova. O quando da criagdo (ou do principio do
tempo), como se v€ por todo este livro (do De civ. Dei, XI), e logo no seguinte, tem sido crucial na historia do
pensamento humano sobre a origem dos seres. Nesta passagem (De civ. Dei, X1, 6) quer fazer a distingdo do
tempo objetivo e do tempo subjetivo, tdo maravilhosamente distinguidos no livro XI, capitulos 14 a 18ss, de suas
Confissoes. O argumento corre com uma nitidez assombrosa. Nao ha criatura coeterna a Deus. Agora bem: como
0 tempo ¢ uma criatura, logo o tempo nao ¢é coeterno a Deus. Porém resulta que as criaturas comegaram a existir,
e a criag¢do ¢ simultanea. Por conseguinte, o mundo foi criado com o tempo e ndo no tempo”.

7 De acordo com GUITTON, Jean. Le temps et I’éternité: chez Plotin et Saint Augustin. 4 ed. Paris: Librairie
Philosophique J. Vrin, 1971. p. 176, 177 : “...a controvérsia maniquéia forgou Santo Agostinho a se ocupar das
origens [...]. Os maniqueus sentiam prazer em tornar ridicula a criagdo temporal do Génesis. Aos olhos dos
judeus o mundo € uma criatura, ele tem uma histéria; para os maniqueus, herdeiros intemperantes do dualismo
grego, dois reinos, um de luz, outro de trevas, opdem-se eternamente; Santo Agostinho encontrou na polémica
maniquéia a objecdo popular: ‘Que fazia Deus antes da criacdo?’ - ...la controverse manichéene devait bientot le
forcer a s’occuper des origines [...]. Les manichéens se plaisaient a tourner en ridicule la création temporelle de
la Genése. Aux yeux des juifs le monde est une créature, il a une histoire; pour les manichéens, héretiers
intempérants du dualisme grec, deux royaumes, I'un de lumieére, I’autre de ténebres, s ’opposaient éternellement
[...]. ... saint Augustine avait rencontré dans la polémique manichéene [’objection populaire : ‘Que faisait Dieu
avant la création’) (De Gen. contra man., 1, 3)”. Essa questdo, em Santo Agostinho, envolve tanto a origem do




36

apresenta o questionamento levantado pelos maniqueus, ao colocar a questdo da seguinte

forma:

No primeiro livro do Antigo Testamento, que leva por titulo ‘Génesis’,
costumam os maniqueus censurar o que ali estd escrito: No principio criou
Deus o céu e a terra". Perguntam em que principio e - nesse mesmo
principio do tempo em que criou Deus o céu e a terra - que fazia Deus antes
de criar o céu e a terra? O que foi que repentinamente o agradou para fazer o
que nunca antes fizera nos tempos eternos?".

Sendo assim, Agostinho foi levado a esse — ainda hoje - ingreme caminho de
pensar e escrever sobre o tempo, em razdo dessa pressdo dos maniqueus, que estavam
curiosos para saber o que ¢ que Deus fazia antes da criagdo do mundo. Seu interesse ao tratar
do assunto ¢ ainda maior, pois 0 maniqueismo faz parte de sua formagao pessoal, uma vez que

. : 10
ele participou do grupo, como “ouvinte”, durante nove anos .

tempo, quanto a origem do mundo ¢ do homem. Apesar de 0o maniqueismo ndo trabalhar diretamente com a
questdo do tempo, como ¢ trabalhada em Santo Agostinho, 0 seu pensamento tem essa mesma base, ou seja, €
uma preocupagdo com o principio do mundo e do homem. O tempo entra na discussdo como conseqiiéncia
logica, apesar da atemporalidade caracteristica do maniqueismo na constru¢do do seu mito cosmogdnico. Outro
autor que enfatiza a importancia dessa questdo em Agostinho ¢ Bertrand Russel (1872-1970), ao afirmar,
primeiramente, c¢f. RUSSEL, 1972, p. 352, que sua teoria do tempo ¢ a mais pura filosofia (...his pure
philosophy, particularly his theory of time); o autor ressalta, também, que “Santo Agostinho, na maioria das
vezes, ndo se ocupava com a pura filosofia, mas quando ele assim procede ele mostra realmente uma grande
habilidade — Saint Augustine, at most times, does not occupy himself with pure philosophy, but when he does he
shows very ability”; acrescenta Russel, ainda, a p. 353, que “em Santo Agostinho, por outro lado, o pensamento
original na pura filosofia ¢ estimulado pelo fato de que o platonismo, de certa forma, ndo estd em harmonia com
o Génesis — In Saint Augustine, on the other hand, original thinking in pure philosphy in (sic) stimulated by the
fact that Platonism, in certain respects, is not in harmony with Genesis”; e conclui o autor: “O mais puro texto
filosofico nos escritos de Santo Agostinho € o livro onze das Confissées — The best purely philosophical work in
Saint Augustine’s writings is the eleventh book of the Confessions”. E € no livro XI das Confissoes, exatamente,
que o nosso filésofo trata da teoria do tempo, abordando, inclusive, a complexa questdo do principio do tempo e
do mundo.

¥ Passagem escrituristica basica para o desenvolvimento da teoria do tempo de Agostinho, eis o que sobre ela diz
MAMMI, Lorenzo. Santo Agostinho, o tempo ¢ a musica. Sdo Paulo: Departamento de Filosofia da Faculdade
de Filosofia, Letras ¢ Ciéncias Humanas, da Universidade de Sdo Paulo, [s/d]. vol. I: p. 1-217; vol. II: p. 218-
432. Tese de doutoramento nao publicada. p. 262: “No principio Deus criou o céu e a terra. O que fazia antes
desse principio? Como ¢ possivel que um ser eterno ¢ imutavel comece a fazer alguma coisa? Essa pergunta,
para Agostinho, ndo faz sentido: ndo ha um (antes) antes desse principio, porque esse principio € o principio do
tempo — o instante da Criag@o ¢ o primeiro instante (Conf., XI, 10). Para Agostinho, ao contrario (de Aristoteles,
Platdo e Plotino), o tempo inicia com a criagdo e acaba com o Juizo Final, ndo metaforicamente, mas
concretamente. Serd necessario, entdo, postular um instante que seja, enquanto causa, parte da eternidade e,
enquanto efeito, fragmento do tempo”.

® “Primum ergo librum Veteris Testamenti, qui inscribitur Genesis, sic solent Manichaei reprehendere. Quod
scriptum est, In principio fecit Deus caelum et terram, quaerunt, in quo principio; et dicunt: Si in principio
aliquo temporis fecit Deus caelum et terram, quid agebat antequam faceret caelum et terram? et quid ei subito
placuit facere, quod nunquam antea fecerat per tempora aeterna?” (De Gen. contra man., 1,2, 3).

1% Sobre o Agostinho maniqueu, eis o que diz BROWN, Peter. Augustine of Hippo: a biography. Berkeley and
Los Angeles: University of California Press, 1969. ISBN 0-520-01411-1. p. 46: “Agostinho foi um ‘Ouvinte’




37

Diante do acima exposto, por que toda essa preocupacdo de Agostinho com a
questdo maniquéia? Quem sdo os maniqueus, afinal? Qual a base do seu pensamento e de
onde sdo oriundos? Quais pontos do mito cosmogdnico maniqueu diferem da construgdo

intelectual de Agostinho?

1.1.1 O maniqueismo: suas raizes, pensamento e cosmogonia11

O passado ¢ referéncia importante em termos das raizes do maniqueismo — até
mesmo do ponto de partida de Agostinho -, como também da controvertida questao sobre o
principio do tempo, do mundo e do homem. Santo Agostinho abre essa cortina do passado
com as primeiras palavras do primeiro livro da Tord, o Bereshit: “No principio criou Deus o
céu e a terra”™?, pois é aqui que os maniqueus se apegam para levantar o seu questionamento

sobre o principio do tempo.

entre 0s maniqueus por nove anos - Augustine was a ‘Hearer’ among the Manichees for some nine years”.; a p.
48 o mesmo autor declara o que o proprio Santo Agostinho diz sobre si mesmo, no De ii. anim., II: “...eu me
tornei um ‘Ouvinte’ (entre os Maniqueus) - .../ had become a ‘Hearer’ (among the Manichees)”. E importante
saber, ainda, que a atencdo do jovem Agostinho foi despertada para o universo fisico desde o seu ingresso no
seio do maniqueismo; a esse respeito diz BROWN. 1969. p. 57: “Agostinho voltou sua aten¢do para o universo
fisico exatamente no tempo quando se estabeleceu como maniqueu - Augustine was turning his attention to the
physical universe, at just the time when he had settled down as a Manichee”; quanto & sua permanéncia no grupo
durante nove anos, de 373 a 382, ele mesmo informa: “Durante este espago de tempo de nove anos, desde os
dezenove até aos vinte e oito, fomos seduzidos e sedutores, enganados e enganadores, segundo a diversidade dos
nossos apetites; publicamente, por meio daquelas doutrinas que chamam liberais; ocultamente, com o falso nome
de religido, sendo aqui soberbos, ¢ ali supersticiosos, ¢ em todas as partes vaos - Per idem tempus annorum
novem, ab undevicesimo anno aetatis meae usque ad duodetricesimum, seducebamur et seducebamus falsi atque
fallentes in variis cupiditatibus et palam per doctrinas, quas liberales vocant, occulte autem falso nomini
religionis; hic superbi, ibi superstitiosi, ubique vani” (Conf., 1V, 1, 1).

A cosmogonia, da raiz grega kosmos, trata da origem e evolug¢do do Universo (xkdopuog, o universo, o mundo, a
soma das coisas criadas, a terra habitada, segundo TAYLOR, 1980, p. 121).

2 “In principio fecit Deus caelum et terram” (De gen. contra man., 1, 2, 3). De acordo com o texto judaico da
TORA. Trad., explicagdes e comentarios do rabino Meir Matzliah Melamed. 2 ed. Texto bilingiie:
hebraico/portugués. Sao Paulo: Editora e Livraria Séfer Ltda., 2001. Bereshit (n"wR3«) ¢ a primeira palavra do
primeiro versiculo e também do primeiro livro que leva o nome de Bereshit (Génesis, em grego); em hebraico
significa no principio; o versiculo completo € o que acima esta transcrito; transliterado fica da seguinte forma:
Bereshit bara Elohim et hashamaim vet hadrets; nos caracteres da lingua hebraica fica assim:



38

A questao do tempo aqui levantada pelos maniqueus — e que € posta diante de
Santo Agostinho como um grande desafio - ndo ¢ nada descartavel. Se fosse de somenos
importancia, ¢ claro que Agostinho nao lhe teria dedicado tanta atengdo e até mesmo uma
construcdo intelectual tdo bem elaborada. Trata-se de uma pertinente e instigante
problematica que est4 atrelada a antigos mitos cosmogdnicos', classificados como mitos com
criacdo e mitos sem criacdo. Um deles, particularmente, reflete uma aproximagao com o tipo
de conclusdo gerado pela controvérsia maniquéia. Trata-se de um mito proveniente da India,
encontrado no jainismo', uma religido fundada por Mahavira, um contemporéneo de Buda,
do século VI a. C.

A versdo do mito, apresentada “por meio de uma seqiiéncia de argumentos l6gicos

2515

extremamente lucidos e, acrescento” — afirma Gleiser -, “bastante antipaticos™ >, ¢ atribuida a

TIRD NRT 2ORWT DX AYTOR KD MWK«  Transliterado e com os caracteres hebraicos fica desta forma:
[(hadrets) YI8n (ver) nRT (hashamaim) amwn (et) DR (Elohim) 219K (bard) 85 (Bereshit) nwWwRI] .

B0 significado do termo mito, aqui, ¢ aquele empregado na antigiiidade, de acordo com ABBAGNANO,
Nicola. Dicionario de filosofia (Dizionario di filosofia). Trad. de Alfredo Bosi, Ivone Castilho Benedetti. 3 ed.
Sdo Paulo: Martins Fontes, 1999. ISBN 85-336-0865-9. p. 673: “...o mito ¢ considerado um produto inferior ou
deformado da atividade intelectual [...]. ...atribui-se significado religioso ao mito sempre que, com esse nome,
sdo designadas determinadas crencas, como por exemplo quando se diz ‘mito cosmogénico’, ‘mito
soteriologico’, ou ‘mito escatologico’.” A p. 674, o autor apresenta uma concepgdo moderna da fungio do mito,
que também ¢ adaptavel ao que se pretende neste trabalho: “A func¢éo do mito é, em resumo, reforcar a tradigdo e
dar-lhe maior valor e prestigio, vinculando-a a mais elevada, melhor e mais sobrenatural realidade dos
acontecimentos iniciais”.

" Assim ¢ definido o termo na ENCICLOPPEDIA BARSA. Rio de Janeiro, Sdo Paulo: Encyclopaedia
Britannica do Brasil Publica¢des Ltda., 1983. vol. 9. ISBN 85-7042-027-7. p. 412: “JAINISMO — Uma das
religides da India, fundada no séc. VI a. C., por Vardhamana Mahavira. Surgiu como um movimento de reforma
dentro do hinduismo, da mesma forma que o budismo, seu contemporaneo, ambos em reagdo contra as
concepgdes existentes sobre a divindade, adotando posi¢cdes ndo-teista e ensinando que a salvagdo (moksa)
dependia do esfor¢o de cada um e ndo dos deuses. Protestavam também contra o regime de castas e os
privilégios dos bramanes. Como religido independente, o jainismo existe até hoje, com cerca de dois milhdes de
adeptos. Mahavira, como Buda, pertencia a casta guerreira, em cujo ambito o movimento teve origem,
estendendo-se depois a outras castas, inclusive a dos bramanes. Uma de suas caracteristicas foi o reinicio do
ascetismo, sob forma de comunidades monasticas ¢ ndo pelo isolamento individual. O jainismo (‘religido dos
vencedores’, da raiz sanscrita ji, ‘vencer’) espalhou-se rapidamente pelo centro da India. Seu corpo doutrinario
deve-se a teoria de samkhya, cuja preocupagdo principal é resolver os problemas gerados pelo reencarnacionismo
dominante no hinduismo. Os jainistas sdo dualistas. O Universo, para eles, sempre foi dividido em duas
categorias ultimas e eternas: jiva (seres vivos ou almas) e ajiva (coisas inanimadas ou materiais). Liberta-se
quem alcanga o nirvana (estado perfeito, em que, ao contrario do budismo, a individualidade ¢ eterna). Nao ha
deuses, nem espiritos, nem demonios”.

'S GLEISER, Marcelo. A danca do universo: dos mitos da criagdo ao big-bang. 2 ed. 5 reimp. Sdo Paulo: Companhia
das Letras, 1999. ISBN 85-7164-677-5. p. 36-38.




39

Jinasena, um jainista, que viveu por volta do ano 900 d. C. Essa versdo rejeita por completo

qualquer idéia de criagdo, pois se trata de um mito sem Criagdo. O argumento ¢ o seguinte:

Alguns homens tolos declaram que o Criador fez o0 mundo./A doutrina que
diz que o mundo foi criado ¢é errénea e deve ser rejeitada./Se Deus criou o
mundo, onde estava Ele antes da criagdo?/Se vocé argumenta que Ele era
entdo transcendente, e que portanto nao precisava de suporte fisico, onde
esta Ele agora?/Nenhum ser tem a habilidade de fazer este mundo - /Pois
como pode um deus imaterial criar algo material?/Como pdde Deus criar o
mundo sem nenhum material basico?/Se vocé argumenta que Ele criou o
material antes, e depois o mundo, vocé€ entrard em processo de regressao
infinita./Se vocé declarar que esse material apareceu espontaneamente, vocé
entra em outra falacia,/Pois nesse caso o Universo como um todo poderia ser
seu proprio criador./Se Deus criou o0 mundo como um ato de seu proprio
desejo, sem nenhum material,/ Entdo tudo vem de Seu capricho e nada mais;
e quem vai acreditar numa bobagem dessas?/Se Ele ¢ perfeito e completo,
como Ele pode ter o desejo de criar algo?/Se, por outro lado, Deus ndo ¢
perfeito, Ele jamais poderia criar um Universo melhor do que um simples
artesdo./[...] Se Ele é perfeito, qual a vantagem que Ele teria em criar o
Universo?/Se vocé argumenta que Ele criou sem motivo, porque essa ¢/Sua
natureza, entdo Deus ndo tem objetivos./Se Ele criou todo o Universo como
forma de diversdo, entdo isso é uma brincadeira de criangas tolas, que em
geral acaba mal./[...] Portanto, a doutrina que diz que Deus criou o mundo
ndo faz nenhum sentido./Homens de bem devem combater os que créem na
divina criagdo, enlouquecidos por essa doutrina maléfica./Saiba que o
mundo, assim como o tempo, ndo foi criado, ndo tendo principio nem fim,/E
¢ baseado nos Principios, vida e Natureza./Eterno e indestrutivel, o Universo
sobrevive sob a compulsdo de sua propria natureza,/Dividido em trés segoes
— inferno, terra e firmamento

Em suas raizes, o pensamento da doutrina maniquéia nao esta muito longe da
conclusdo do mito sem criagdo, acima, particularmente pela forma como ridiculariza o
sistema criacionista que ¢ bdasico na tradicdo hebraico-cristd. A cosmogonia maniquéia se
apoia num esdruxulo sincretismo, pois “o Maniqueismo ¢ uma mistura imaginosa de
elementos gnodsticos, cristdos e orientais, sobre as bases do dualismo da religido de

Zoroastro™". Sendo assim, de acordo com o pensamento da doutrina maniquéia,

desde toda a eternidade existem dois principios, o0 do Bem e o do Mal. O
primeiro que se chama Deus, domina o reino da luz e Ele mesmo ¢ luz
imaculada, que s6 pela razio e ndo pelos sentidos se pode perceber. O
segundo chama-se Satanas, rei das trevas, € mau quanto a sua natureza, pois
¢ matéria infeccionada. Ambos comunicam a sua substancia a outros seres,

6 GLEISER, 1999, p. 36-37. O autor ndo informa a fonte de onde colheu a citagio acima.
7 ABBAGNANO, 1999, p. 641.



40

que sdo bons ou maus conforme sua origem. Houve luta entre o reino da luz
e o das trevas. Os demonios arrebataram particulas de luz. Satanas gerou
Adio e comunicou-lhe essas particulas, que seriam as almas dos homens.
Deus, para libertar a luz do cativeiro da matéria, criou por intermédio dos
espiritos antagonistas dos demonios, o sol e a lua, os astros ¢ a terra. Esta ¢
de matéria inteiramente corrompidals.

As pretensdes de Mani (216-2747?)", fundador do maniqueismo, vdo muito além
do que sera, no futuro, o sucessionismo a moda catolica ou protestante. Mani se considera
sucessor ndo de um apostolo — como sera pretensdo do ensino catdlico que o papa, por
exemplo, seja considerado sucessor de Pedro -, mas do proprio Cristo. Sendo assim, pertence
Mani a uma antiquissima linhagem de importantes personagens que passa por figuras como
Zoroastro (c. 628-551 a. C.), Buda (c. 563-483 a. C.) e o proprio Jesus. Ele € o profeta verdadeiro,
o enviado, o revelador supremo, o mensageiro celestial, o Paracleto prometido por Cristo. E,
para completar, suplantando seus predecessores, € Mani a expressdo clara do Saber absoluto,
fundador da igreja depositaria da Verdade integral e que tem, diferentemente das demais, um
carater universal®’.

Na sua missdo de carater universal, “o maniqueismo espalhou-se principalmente

9922

pela Pérsia, Egito, Siria, Africa do Norte e Italia”**. Na documentagdo descoberta em finais do

¥ PINA, A. Ambrosio de. Introdugio e notas. /n: AGOSTINHO, Santo (Aurelius Augustinus). Confissdes. Trad.
de J. Oliveira Santos, A. Ambrosio de Pina. Introducdo e notas A. Ambrosio de Pina. 8 ed. Porto: Livraria
Apostolado da Imprensa, 1975. nota 13, p. 75.

Y 0 nome maniqueismo ¢ proveniente do seu fundador, Mani — cf. PUECH, Henry-Charles. Il Manicheismo. In :
DORESSE, J. , RUDOLPH, K. , PUECH, Henry-Charles. Gnosticismo ¢ Manicheismo (Histoire des Religions).
Trad. de Maria Novella Pierini. Roma: Editori Laterza, 1988. p. 174, que da duas outras datas provaveis para a
morte de Mani: 276 ou 277, e o significado do seu nome -, também conhecido como Manés ou Manu -
Manichaios, para os gregos; Manichaeus, para os latinos - com origem no siriaco Mani hayyd, que significa
“Mani, o Vivente”. Mani nasceu “na aldeia de Nahar-Koutha, distrito de Mardinu, localizada entre os rios
Eufrates e Tigre (ndo muito distante da atual Bagdad), na Babilonia do Norte (dai ser tratado por muitos pelo
epiteto de ‘o Babilonico’)”, cf. COSTA, Marcos Roberto Nunes. O problema do mal na polémica antimaniquéia
de Santo Agostinho. Porto Alegre: Pontificia Universidade Catdlica do Rio Grande do Sul, 2000. Tese de
Doutorado ndo publicada, p. 37.

2 De acordo com TAYLOR, 1980, p. 161: “Tlapaxintog — Advogado, Ajudante, Intercessor, Consolador,
Defensor. ‘A idéia de Advogado, Patrono, um que apela, argumenta, convence, numa grande controvérsia, que
tanto fortalece como defende, vencendo ataques formidaveis, é a unica idéia adequada’ — Westcott”.

2 Cf. PUECH, 1988, p. 175, 176.

22 PINA, 1975, nota 13, p. 75.




41

século XIX e comeco do século XX*, h4 indicacdes de que o expansionismo da igreja de
Mani tenha atingido, inclusive, o territoério da China, onde conserva certa vitalidade em fins
do século XIV*. Todo esse avanco, entretanto, ¢ arrefecido por diversas razdes, até mesmo
pela violenta persegui¢do ao grupo, ao seu fundador e aos seus textos>.

Na verdade, a abordagem da mitologia maniquéia — se vista pelo prisma cristao -
ndo se reduz a uma mera construc¢ao sobre o passado. Como faz Santo Agostinho ao abordar a
sua teoria do tempo, dividindo o tempo da consciéncia nas categorias de passado, presente e
futuro, também para o maniqueismo o seu Paracleto — Mani - “veio do Pai para revelar os trés
tempos: o inicio, o meio ¢ o fim”*®. A grande diferenca ¢ que esses trés tempos, no
maniqueismo, ndo se referem ao tempo como trabalhado por Agostinho, mas a trés momentos
miticos, uma vez que para eles todas as coisas sdo incriadas e eternas. Esses trés momentos
tém a ver com o conhecimento absoluto (gnose), que parte do momento atual e se expande até
o0 momento origindrio - onde ocorreu a degradacdo da humanidade -, e dai até ao terceiro e

ultimo momento, onde ocorrera a climinacdo do Mal. Do momento atual, ao momento

2 Sobre a documentagdo indireta, que provém de seis grupos, e os fragmentos da documentagdo direta,
provenientes de trés regides, confira o texto de Puech traduzido para o espanhol: PUECH, Henry-Charles. El
Maniqueismo. In: . Historia de las religiones (VI): las religiones en el mundo Mediterraneo y en el
Oriente proximo. Trad. de Lorea Baruti, Alberto Cardin. México/Madrid: Siglo Veintiuno Editores, 1979. p.
194-331. p. 195-199.

2 Cf. PUECH, 1988, p. 164; cf., também, p. 183, do mesmo autor.

5 De acordo com PINA, 1975, nota 13, p. 75: Mani, sendo “perseguido pelo rei e magos do seu pais, a Pérsia,
teve de refugiar-se na Mesopotamia. Voltou a patria, onde foi esfolado vivo e atirado as feras”. A espinha dorsal
do maniqueismo ¢ formada por sete grandes livros, que preservam a identidade do grupo durante cerca de 1200
anos, em lugares os mais variados, como Cartago, na Africa, e Fu-Kien, na China. Esses livros sdo alvos,
também, de perseguicdo: a destruigdo pelo fogo ¢ autorizada pelo Imperador Deocleciano, em 397, ¢ por Lu Liu,
em 1166; eis o que diz BROWN, 1969, p. 54: “Estes grandes livros, sete no total, formam a espinha (dorsal) do
maniqueismo. Eles preservam a identidade da seita por cerca de 1200 anos, em ambientes tdo diferentes quanto
Cartago ¢ Fu-Kien. Mas para um homem educado no mundo cléssico antigo, as revela¢des contidas neles eram
por demais exoticas: eram um ‘conto de fadas pérsico’ - These great books, seven in all, formed the spine of
Manicheism. They would preserve the identity of the sect for some 1200 years, in environments as different as
Carthage and Fu-Kien. But for an educated man in the late classical world, the revelations contained in them
were irreducibly exotic: they were a ‘Persian fairy tale’.”; cf., também, PUECH, 1988, p. 184-187; o texto de
Puech traduzido para o espanhol, informa que “o canon estava composto por sete escritos, devidos ou atribuidos
ao proprio Mani”, e relaciona, cf. PUECH, 1979, p. 194-331, p. 224-226; diz BROWN, 1969, p. 54: “O
Imperador Diocleciano, em 397, e Lu Liu, em 1166, ambos escolheram para que estes livros fossem queimados -
The Emperor Diocletian, in 397 (Adam, Texte, no. 56, pp. 82-83), and Lu Liu, in 1166 (Chavannes-Pelliot,
Journ. asiat. sér. X1, i, 1913, p. 349), both single out these books to be burnt”.

%6 COSTA, 2000, p. 43.




42

primigénio e dai ao derradeiro momento - ou seja, os trés tempos revelados ao Paracleto Mani -,
quando as particulas de Luz aprisionadas na Matéria serdo liberadas e ocorrera a restauragao
do estado primitivo. Dai em diante, o dualismo radical da luz e das trevas continuard a ser
como era no seu estado primigénio’’. Costa esclarece esses trés momentos especificos da

constru¢do do mito maniqueu da seguinte forma:

O primeiro tempo, inicial ou passado, engloba as origens césmicas dos dois
principios, o0 Bem e o Mal, quando eles viviam independentes um do outro e
sem afrontamentos. O segundo tempo, médio, ¢ o tempo da mistura entre os
dois reinos, que se caracterizara pela queda de uma parte da Luz na matéria e
o inicio da luta entre os dois reinos ou a historia da luta de salvacdo da Luz
prisioneira da matéria, bem como ¢ o tempo da criagdo dos seres do
universo. Enfim, o terceiro tempo, final ou futuro, sera o retorno definitivo
da Luz as suas origens, ou seja, a libertagdo ou separagdo de todas as luzes
imbricadas na matéria. Com a entrada de todas as almas no reino do Pai e a
queda da matéria e dos demdnios no inferno tenebroso’®

Como se vé, nos trés momentos do mito maniqueu, acima, esta presente tanto o
aspecto cosmoldgico, quanto o soteriologico. Essa constru¢do ¢ fundamental e prevalecente

em todo o desenvolvimento da mitologia maniquéia, uma vez que cosmologia € soteriologia estao

imbricadas, interligadas e sdo interdependentes.

¥ Cf. PUECH, 1988, p. 191-193. Mesmo superando o dualismo maniqueu com o auxilio do neoplatonismo, cf.
MONDIN, Battista. Curso de filosofia: os filésofos do Ocidente (I Filosofi dell’Occidente). Trad. de Bendni
Lemos. Revisdo de Jodo Bosco de Lavor Medeiros. 9 ed. Sdo Paulo: Paulus, 1981. Vol 1. ISBN 85-349-0390-5.
p. 144, e chegando, inclusive, a “eliminag@o do radical dualismo grego de espirito e matéria, em virtude do qual
era inconcebivel ndo so6 que Deus criasse o mundo e o homem, mas também que os conhecesse e governasse” (p.
148), Agostinho néo escapa dos dualismos; sendo assim, sdo apresentados pelo menos os seguintes (p. 149, 150):
1°) Dualismo na dialética dos dois amores: amor de si ¢ amor de Deus, ou seja, prevaléncia do universo dos
maus (cidade terrestre) e do universo dos bons (cidade celeste) de forma concomitante na histéria da humanidade
e, além disso, “fins eternamente opostos” para as duas sociedades: “O sentido da historia ¢ constituido
justamente por este dualismo” (e, como entre os maniqueus, esse dualismo ndo ¢é estatico enquanto realidade
historica, mas dindmico, pois o Reino da Luz conquista adeptos do Reino das Trevas); 2°) Dualismo ontolégico
(de heranga platdnica), do mundo sensivel e do mundo inteligivel; 3°) Dualismo psicofisico, da alma (espiritual)
e do corpo (material). Sobre esse particular, o autor acrescenta o seguinte (p. 146, 147): “A sua argumentagio
(de Agostinho) para provar a espiritualidade da alma ¢ a seguinte: ou a alma pode exercer a sua atividade
(querer, pensar, duvidar, etc.) sem o corpo, e entdo ¢ espiritual, ou entdo ¢ incapaz de exercer sua atividade sem
0 corpo, ¢ entdo ¢ material. Ora, pelo menos em um caso, a alma pode desenvolver sua atividade sem o corpo:
quando conhece a si mesma. Logo, a alma € espiritual. A espiritualidade da alma €, pois, confirmada pelo que ela
conhece de si mesma. Quando a alma conhece a si mesma, descobre que é uma substancia que vive, que recorda,
que quer, etc., e isto ndo tem nada que ver com o que € corpéreo”.

2 COSTA, 2000, p. 43.




43

1.1.2 Mito maniqueu: cosmologia® e soteriologia®’

Nada mais esdruxulo, entretanto — pelo menos para uma visdo baseada na tradi¢ao
hebraico-cristd, como passa a ser a de Santo Agostinho ap6s abandonar o maniqueismo -, do
que a cosmogonia solar na qual se baseia o ensino de Mani. Presente nela o radical dualismo
dos dois principios - luz e trevas -, coeternos em termos de passado, presente e futuro. Sobre a

importancia desse dualismo, eis o que diz Brown:

Eles (os maniqueus) eram dualistas: tdo convencidos estavam que o mal ndo
poderia vir do bom Deus, que criam que o mal vinha de uma invasdo do bem
— o0 ‘Reino da Luz’ — por uma hostil forga do mal, igual em poder, eterna,
totalmente separada — o ‘Reino das Trevas’. ‘A primeira coisa que o homem
deve saber’, diz o Catecismo Maniqueu Chinés, ‘¢ distinguir os Dois
Principios (o Bem e o Mal). Aquele que deseja entrar em nossa religido deve
saber que os Dois Principios tém naturezas absolutamente distintas: como
pode alguém que ndo esta atento para esta distingdo colocar em pratica a
doutrina?’!

De acordo com o ensino dos maniqueus, apds o terceiro momento, os dois
principios continuardao coexistindo separadamente e sem mescla, s6 que ndo mais na perpétua
luta que os marcou at¢ o momento da batalha final e decisiva que assinala o retorno das

particulas de luz a sua fonte origindria. Nao ¢ sem razdo que o mito maniqueu entrelaga

YA cosmologia, da raiz grega kdsmos (koouog, segundo TAYLOR, 1980, p. 121: o universo, o mundo, a soma
das coisas criadas, a terra habitada), trata da estrutura do Universo.

3 Soteriologia, da raiz grega soter (cwtip, segundo TAYLOR, 1980, p. 218: libertador, preservador, Salvador),
e sotérion (complov), “salvagdo”, de acordo com BAUER, Johannes B. Dicionario de teologia biblica
(Bibeltheologisches Worterbuch). Trad. de Helmuth Alfredo Simon. S&o Paulo: Edigdes Loyola, 1973. vol. II. p.
1036, ¢ a parte da teologia que trata da salvag@o: “O conceito de salvagdo se aplica inicialmente, de modo muito
geral, a qualquer tipo de libertagdo de situagoes dificeis dos mais diferentes tipos, seja de individuos (perigo,
injustica, doenga), seja da comunidade (guerra, revolugdo, fome)”.

3 BROWN, 1969, p. 47, 48: “They were dualists: so convinced were they that evil could not come from a good
God, that they believed that it came from an invasion of the good — the ‘Kingdom of Light’ — by a hostile force of
evil, equal in power, eternal, totally separate — the ‘Kingdom of Darkness’. ‘The first thing a man must do’, says
the Chinese Manichaean catechism, ‘is to distinguish the Two Principles (the Good and the Evil). He who would
enter our religion must know that the Two Principles have natures absolutely distinct: how can one who is not
alive to this distinction put into practice the doctrine?”. Brown indica a seguinte fonte: Chavannes-Pelliot,
Journ. asiat. Sér. X1, 1, 1913, p. 114.




44

cosmologia e soteriologia, pois as particulas de luz presentes na matéria desde esse momento
mais remoto, emanaram da préopria divindade, a ela devendo retornar em um momento futuro.

Sendo assim, no principio sem principio do mito maniqueu — pois 0s trés momentos
do seu mito cosmogonico ndo estdo vinculados diretamente ao tempo -, o duro dualismo dos
dois principios do Bem e do Mal — ou de Deus e da Matéria, da Boa luz e das Tenebrosas
trevas -, tem uma construcao de carater fabuloso, at¢é mesmo por conta desse sistema dualista.
Puech afirma que o préprio Mani “professa um dualismo mais radical que o da maior parte
das gnoses anteriores, com as quais compartilha totalmente a hostilidade ao Antigo

’ 2
Testamento e ao Judaismo™

. Essa gnose maniquéia ndo ¢ outra coisa sendo o que a palavra
significa na sua raiz grega, ou seja, “conhecimento”. Nesse sentido, o autor acima informa

que gnose € esse

conhecimento, ou seja, conhecimento no sentido absoluto do termo, ou, mais
precisamente, um conhecimento que € em primeiro lugar conhecimento
simultaneo e reciproco de si mesmo em Deus e de Deus em si mesmo, que
permite ao que possui este conhecimento, ao gnostico, salvar-se,
assegurando-lhe que pode ser salvo, que o sera ou que, inclusive, ja o %

Essa soteriologia vai permear todo o sistema do maniqueismo, particularmente por
conta da necessidade intrinseca nas particulas de luz de retornarem a sua situagdo primigénia,

3

sempre envolvendo os trés tempos. E uma vez que o maniqueismo ¢ “uma religido que

pretende proporcionar aos homens ou suscitar neles o conhecimento salvador™®, a
importancia da gnose ¢ fundamental para uma resposta a essa angustia que caracteriza e que €
inerente a propria condigdo humana. Essa situagdo angustiante ¢ propria do pertencer a este

mundo, do ter sido nele arrojado e do fato de sentir tal situagao como “estranha, insuportavel,

profundamente ma”*>. Nessa nostalgia, o homem “sente-se submetido ao corpo, ao tempo, ao

32 pUECH, 1979, p. 229.
3 Ibid., p. 230.

3 Ibid., p. 230.

3 Ibid., p. 230, 231.



45

mundo, a um devir que o abocanha até a morte... constantemente ameacado ¢ manchado pelo
Mal*. O homem é quase tdo estranho a esse tempo que o aprisiona, quanto Deus & estranho
ao tempo ¢ ao mundo.

E como o maniqueismo chega a conclusdo acima? Através da aceitagdo da
constru¢ao mitica dos textos de Mani, em que cosmologia e soteriologia estdo intrinsecamente
interligadas e sdo, sobretudo, interdependentes. A elaboragdo do mito é explicitada de forma
muito clara por Puech, seguindo os fragmentos dos textos da documentagdo direta. Segundo
esse autor, trata-se de “um mito gigantesco que desorienta & primeira vista™’. Além disso,
“cosmologia e soteriologia fundam em verdade a Salvacdo... fisica e materialmente™®. H4
uma interpenetragdo do mito soterioldgico no mito cosmogodnico e antropologico, que chegam
a se confundir. E isso chega ao ponto de “estabelecer entre estes trés termos: universo,
homem e salvac¢do, uma estranha rede de correspondéncias, aparentemente complicada, porém
simples na realidade”. O autor acima descreve essa simplicidade em seu texto, como
também todos os detalhes relativos & constru¢ao do mito, com o surgimento do mundo e do

homem™.

3 PUECH, 1979, p. 231.

3 Ibid., p. 234.

38 Ibid., p. 235, 236.

¥ Ibid., p. 236.

4 Cf. PUECH, 1979. Para conhecer todos os detalhes do mito, ver o mesmo autor a partir da p. 236.



46

1.2 Passando o passado a limpo: teoria da creatio ex nihilo*

O radicalismo da posi¢do maniquéia ndo estd apenas no dualismo que o grupo
professa, mas também no extremo materialismo que, primeiramente, ¢ aplicado ao proprio
Deus: Deus ¢ luz, mas uma luz material, uma luz corporea. Agostinho chega a confessar que
professa esse materialismo durante sua permanéncia no maniqueismo. SO a influéncia do

. . . . . g 42 .
neoplatonismo vai conseguir erradicar dele esse materialismo exacerbado ™. Segundo Gilson,

1A teoria da creatio ex-nihilo — criagdo a partir do nada -, de origem judaico-crist, ¢ a grande novidade
apresentada por Agostinho como ‘nica expressao filosofica possivel’ (cf. BAUER, 1973, vol. I, p. 234) para o
que, originariamente, ja estd contido na expressdo bard (NW2«<), no primeiro versiculo do Génesis,
‘exclusivamente empregada quando se fala de Deus’ (p. 232) — ou seja, s6 Deus bard (813«), s6 Deus cria da
maneira como o Génesis expressa através desse verbo -, ¢ ainda para dar a idéia de ‘como se relaciona o Deus
biblico com aquilo que existe fora dele, como se relaciona ele com o tempo e o espago’ (p. 233). Criar a partir do
nada, portanto, ndo significa criar a partir de alguma coisa ja existente; significa, ao contrario, conforme muito
bem colocado por GUITTON, 1971, p. 176, que “...Deus... criou o mundo sem matéria pré-existente - ...Dieu...
fait le monde sans matiére préexistante”.

2 Apos descobrir a esséncia espiritual, através da influéncia do neoplatonismo e sobretudo da interpretagio
alegorica que Ambroésio dava as Escrituras (conforme serd melhor explorado no segundo capitulo desta obra),
Santo Agostinho passa a nutrir verdadeira aversdo ao materialismo radical dos maniqueus. E isso ele deixa bem
claro nas passagens a seguir: “...com a vista dos olhos ndo alcancava a ver mais que corpos, ¢ com a da alma néo
ia além dos fantasmas [...]. Tampouco conseguia compreender e distinguir o mundo sensivel do mundo
inteligivel, nem as coisas carnais das espirituais [...]. Quando queria pensar no meu Deus, ndo sabia imaginar
sendo massas corporeas, pois ndo me parecia que pudesse existir o que ndo fosse tal, dai a causa principal e
quase Unica do meu inevitavel erro [...]. A ti, 6 vida da minha vida, também te imaginava como um Ser imenso,
penetrando por todos os lados a massa do Universo e alastrando-te fora dele, por toda a parte, através das
imensidades sem limites, de tal modo que a terra, o céu e todas as coisas te continham e todas elas se acabavam
em ti, sem contudo acabares em parte alguma. Mas assim como a massa do ar, deste ar que esta por cima da
terra, ndo se opde a que a luz do sol penetre por ele, atravessando-o sem rasgar nem cortar, mas enchendo-o
inteiramente, assim julgava que ndo s6 as substincias transparentes do céu, do ar e do mar, mas também as da
terra, eram por ti penetradas em todas as suas partes, grandes e pequenas, para receberem a tua presenca,
governando-as interiormente com tua oculta inspiracdo e exteriormente dirigindo tudo o que criaste Assim
conjecturava eu, pois ndo te podia conceber doutra maneira. Tal conjectura, porém, era falsa. Deste modo, uma
parte da terra que fosse maior deveria também encerrar maior parte de ti; e outra que fosse menor, uma parte
menor. Estando tudo assim impregnado de ti, o corpo do elefante, pelo fato de ser maior e ocupar mais espago
que o de um passaro, teria proporcionalmente mais de ti que o corpo do passaro. E, deste modo, partido em
fragmentos, comunicarias a tua presenca as grandes ¢ pequenas partes do Universo, respectivamente com
grandes e exiguas porg¢des de ti mesmo. Nao €, porém, assim. Mas ainda nao tinhas iluminado as minhas trevas
[...]. Meu entendimento ndo formava outras imagens ou idéias, sendo semelhantes as formas ou espécies que
recebia dos sentidos corporais; nem despertava sequer para o fato de que a faculdade ou poténcia com que
formava aquelas mesmas imagens nao era corpérea nem extensa [...]. ...n30 conseguia apartar o meu vacilante
pensamento do corporeo... - Quod unde viderem, cuius videre usque ad corpus erat oculis et animo usque ad
phantasma? [...]. Non poteram illo tempore sensibilia ab intelligibilibus, carnalia ab spiritualibus diiudicare et
discernere [...]. Et quoniam cum de Deo meo cogitare vellem, cogitare nisi moles corporum non noveram —
neque enim videbatur mihi esse quicquam, quod tale non esset — ea maxima et prope sola causa erat inevitabilis
erroris mei [...]. Ita etiam te, vita vitae meae, grandem per infinita spatia, undique cogitabam penetrare totam
mundi molem, et extra eam quaquaversum per immensa sine termino, ut haberet te terra, haberet caelum,
haberent omnia et illa finirentur in te, tu autem nusquam. Sicut autem luci solis non obsisteret aéris corpus,



47

durante o tempo em que Agostinho esteve unido ao maniqueismo, ele
professou um materialismo radical, um materialismo que primeiro era
aplicado ao proprio Deus. De acordo com a doutrina de Mani, Deus ¢ luz,
isto é, uma luz corpdrea, brilhante, com uma substancia sutil. Essa
substancia que brilha primeiro em Deus, brilha agora nas estrelas e nas
nossas almas, e luta na terra contra as trevas43

E por conta do materialismo acima que Santo Agostinho, no confronto com o
bispo maniqueu Fausto (340-390)*, declara que os maniqueus “ndo distinguem entre a luz

: - .S
que € o proprio Deus e a luz que Deus criou”

. Para Agostinho, o Deus que os maniqueus
entendem como sendo essa luz corpdrea, brilhante e de substancia sutil, ndo passa de um

46 . . ~
fantasma™, sem fundamento e sem realidade. Mais real para ele — e numa demonstragao

aéris huius qui supra terram est, quominus per eum traiceretur penetrans eum non dirumpendo aut concidendo,
sed implendo eum totum, sic tibi putabam no solum caeli et aéris et maris, sed etiam terrae corpus pervium et ex
omnibus maximis minimisque partibus penetrabile ad capiendam praesentiam tuam, occulta inspiratione
intrinsecus et extrinsecus administrante omnia quae creasti. Ita suspicabar, quia cogitare aliud non poteram,
nam falsum erat. Illo enim modo maior pars terrae maiorem tui partem haberet et minorem minor, atque ita te
plena essent omnia, ut amplius tui caperet elephanti corpus quam passeris, quo esset isto grandius
grandioremque occuparet locum, atque ita frustatim partibus mundi magnis magnas, brevibus breves partes tuas
praesentes faceres. Non est autem ita. Sed nondum illuminaveras ‘tenebras meas’ (Psalmus 17, 29) [...]. Per
quales enim formas ire solent oculi mei, per tales imagines ibat cor meum, nec videbam hanc eandem
intentionem, qua illas ipsas imagines formabam, non esse tale aliquid; quae tamen ipsas non formaret, nisi esset
magnum aliquid [...]....avertebam palpitantem mentem ab incorporea re...” (Conf., 111, 7, 2; De duab. an., 1V, 12;
Conf., V, 10, 19; VI, 1, 2; IV, 15, 24).

“ GILSON, Etienne. The Christian philosophy of Saint Augustine (Introduction a I’Etude de Saint Augustin).
Translation by L. E. M. Lynch. London: Victor Gollancz Ltda., 1961. p. 189: “4s long as Augustine clung to
Manicheism he professed a radical materialism, a materialism which was applied first of all to God. Now
according to the doctrine of Mani God is light, i. e., a corporeal, bright and very subtle substance. It is this
substance which shines first in God, shines now in the stars and in our souls, and fights on earth against
darkness”’; assim diz o mesmo autor a p. 228: “...a fantastica cosmogonia elaborada pelos maniqueus equivale a
um dualismo, baseado por sua vez num materialismo radical - ...the fantastic cosmogony elaborated by the
Manichaeans amounted to a dualism, based in turn on a radical materialism”.

4 Cf. DE LUIS, Pio. Introducdo. In: AGOSTINHO, Santo. Contra Fausto (Contra Faustum manichaeum, libri
triginta tres). Trad., int., notas e indices de Pio de Luis. Edicion Bilingiie. Madrid: BAC, 1943. ISBN 84-7914-
082-8. Tomo XXXI. (Obras Completas de San Agustin. Escritos antimaniqueos - 2°). Notas 3 e 7, p. 5 € 6:
segundo o autor, estas datas sdo encontradas no texto de MONCEAUX, P. Le Manichéen Faustus de Milev.
Restitution de ses Capitula (Paris, 1924).

45 «__non distingunt inter lucem, quod est ipse Deus, et lucem, quam fecit Deus...” (Contra Faust., XXII, 8).

4 Assim ¢ esclarecida a expressio “fantasma” por VEGA, Angel Custodio. Notas complementares. In:
AGOSTINHO, Santo (Aurelius Augustinus). Las Confesiones (Confessionum, libri tredecim). Trad. e notas de
Angel Custodio Vega. Bilingiie. Madrid: BAC, 1946. tomo II. p. 464, nota 27: diz que Santo Agostinho “chama
ao deus maniqueu fantasma, por ser uma pura criagdo da fantasia, sem fundamento na realidade”. Sobre a
mesma expressao, ¢ o proprio filésofo quem esclarece, ao relembrar seus tempos no maniqueismo: “...com a
vista dos olhos nao alcangava a ver mais que corpos, e com a da alma ndo ia além dos fantasmas - Quod unde
viderem, cuius videre usque ad corpus erat oculis et animo usque ad phantasma?” (Conf., 111, 7, 2); sobre a
diferenca entre fantasia (phantasia) e fantasma (phantasma) no pensamento de Agostinho, eis o que diz
SCIACCA, 1955, p. 218, 219: “Os sentidos exteriores estdo em imediata relagdo com os sensiveis, e se
identificam com as impressdes corporais que recebem, as quais aplica o sentido interior. A alma, chamada pelas
impressdes organicas, forma as similitudines corporales, que sdo, por ela, fruto de sua atividade, ¢ que o spiritus
combina e dissocia entre elas. A memoria conserva as imagines: a phantasia (que € preciso distinguir do




48

implicita das trés modalidades do tempo - ¢ a viva lembranga, por exemplo, de um querido
amigo que se foi e por quem ele constr6i uma bela pagina, onde exprime a dor que traspassa

seu coracdo. Nesse relato estdo presentes, na memoria, tanto o tempo presente da lembranga

r

. .~ . 4 . .
quanto o tempo passado da vida que ja nio ¢ mais*. Agostinho lembra a nulidade da
consolagdo oriunda desse fantasma da constru¢cdo maniquéia, quando na juventude recebera
conselho para buscar conforto no Deus maniqueu. E num dos momentos mais cruciais dessa

experiéncia dolorosa do seu passado, por causa da morte do inesquecivel amigo, declara:

Com que dor se entenebreceu o meu coragdo! Tudo era morte ao meu redor!
A patria me era um suplicio, ¢ a casa paterna um tormento sem fim. Tudo o
que com ele havia conversado retornava em crudelissimo suplicio. Os meus
olhos o procuravam por todas as partes e ele ndo me era restituido. Cheguei a
odiar todas as coisas, porque nada o continha ¢ ninguém me avisava, como
antes, quando ele retornava depois de uma auséncia: “Ali vem ele!”.
Transformara-me num grande problema e perguntava a minha alma “porque
estava triste e me conturbava tanto” (Salmos 41.12), e nada me sabia
responder. Se lhe dizia: “Espera em Deus”, ndo obedecia, € com muita razao,
pois mais real e melhor era aquele amigo queridissimo que eu havia perdido
do que aquele fantasma em quem me mandavam esperar. S6 o choro me era
doce e ocupava o lugar do meu amigo nas delicias do meu corac;ﬁo48

phantasma ou imagem formada por elementos tomados de objetos distintos e arbitrariamente combinados) €
inteiramente a imagem que reproduz, na auséncia do objeto, uma semelhanca formada anteriormente e
conservada na memoria. Porém, até aqui ndo ha ciéncia, e ndo se passou do grau sensivel do conhecimento. E
preciso elevar-se a um grau cognoscente superior: ao juizo das sensagdes”.

47 Essa ¢ uma das mais interessantes construgdes implicitas sobre o tempo feitas pelo Bispo de Hipona e que
contempla as categorias do tempo da consciéncia: passado, presente e futuro (passado da vida que ja ndo é,
presente da lembranga na memoria e futuro da esperanga escatoldgica e até mesmo da esperanga de voltar a vé-lo).
® “Quo dolore contenebratum est cor meum, et quidquid aspiciebam mors erat. Et erat mihi patria supplicium et
paterna domus mira infelicitas, et quidquid cum illo communicaveram, sine illo in cruciatum immanem verterat.
Expetebant eum undique oculi mei, et non dabatur; et oderam omnia, quod non haberent eum, nec mihi iam
dicere poterant: ‘Ecce venit’, sicut cum veniret, quando absens erat. Factus eram ipse mihi magna quaestio et
interrogabam animam meam, quare tristes esset et quare conturbaret me valde, et nihil noverat respondere mihi.
Et si dicebam: ‘Spera in Deum’, iuste non obtemperabat, quia verior erat et melior homo, quem carissimum
amiserat, quam phantasma, in quod, sperare iubebatur. Solus fletus erat dulcis mihi et successerat amico meo in
deliciis animi mei” - Conf. IV, 4, 9. A expectativa demonstrada por Agostinho neste texto - cujo desejo ardente é
o retorno do amigo amado -, lembra a expectativa em torno da parusia. Aqui como ali, o desejo ¢ um sé: o do
retorno do ser amado, seja um amigo, seja mais que um amigo, como ¢ o caso da expectativa no futuro por parte
dos primitivos cristdos. Tudo isso nos leva ainda mais longe e sempre tendo em vista uma relagdo onde esta
presente a questdo temporal, sobretudo o primado do presente como momento essencial de permanéncia do que
ja foi ou deixou de ser e que continua presente como expectativa. Faz lembrar Parménides (540-470 a. C.) e seu
poema sobre o ser. O ser ¢, ¢ uma caracteristica do pensamento filoséfico de Parménides. O filésofo pde a
doutrina do seu poema na boca de uma deusa que o acolhe benignamente. Ele imagina ser levado a deusa por um
carro puxado por velozes cavalos e em companhia das filhas do Sol. O grande principio de Parménides ¢ este: “o
ser é e ndo pode ndo ser; o ndo ser ndo ¢ e ndo pode ser de modo algum”, cf. REALE, Giovanni ; ANTISERI,
Dario. Historia da filosofia: antigiiidade e idade média. 4 ed. [s. trad.]. Sdo Paulo: Paulus, 1990. vol. 1. ISBN 85-
349-0114-7. p. 49, 50; por tabela, somos levados ainda mais longe em termos temporais: a uma poesia de Safo
(600 a. C.), cf. JAEGER, Werner Wilhelm. Paidéia: a formacdo do homem grego (AIMHN IIE®YKE I1AX]




49

E diante de toda essa carga mitoldgica e simbolica do maniqueismo, conforme
descrita acima e, ao mesmo tempo, contra os maniqueus®, que Agostinho constroéi sua
argumentacao sobre o tempo, valendo-se da tradicdo hebraico-cristd. Seu primeiro passo esta
fincado no passado, pois sua busca se concentra nas origens. Além da origem do homem e do
mundo, ¢ diferentemente do maniqueismo, que ndo se preocupa com a questao a seguir, ele
tenta descortinar, também, as origens do tempo. E, como ¢ de seu feitio, seus argumentos
conduzem mais a uma abertura de possibilidades do que a um fechamento conclusivo.
Pertence ele, portanto, a corrente que defende a ndo eternidade do tempo ¢ do mundo. Sobre a

controvertida questao do tempo, diz:

...a Unica certeza ¢ que se ha de manter como certeza de fé, mesmo
excedendo as luzes de nossa inteligéncia, € que toda criatura tem um
principio, e que o tempo € criatura e por iSso mesmo tem um principio e ndo
¢ coeterno com o Criador™

Agostinho ndo precisa o exato momento desse principio do tempo, mas deixa bem

claro que o tempo tem um principio, mesmo que tal afirmagdo exceda a capacidade de

ITAIAEIA BPOTOILY; Paideia, die formung des griechischen menschen). Trad. de Artur M. Parreira. Adaptacdo
para a edigdo brasileira de Monica Stahel. Revisdo do texto grego por Gilson Cesar Cardoso de Souza. 3 ed. Sdo
Paulo: Martins Fontes, 1994. ISBN 85-336-0328-2. p. 172 : “Alguns dizem que o que ha de mais belo na Terra é
um esquadrao de cavalaria;/ outros, um exército de guerreiros apeados;/ outros, ainda, uma esquadra de navios;/
mas o mais belo € o ser amado por quem o coragdo suspira”; e, a p. 171, assim diz 0 mesmo autor: “Basta-me
ver-te e ficam mudos os meus ldbios,/ ata-se a minha lingua,/ um fogo sutil corre sob a minha pele,/ tudo
escurece ante o meu olhar,/ zunem-me os ouvidos,/ escorre por mim o suor,/ acometem-me tremores e fico mais
palido que a palha;/ dir-se-ia que estou morto”. Parte das tltimas expressdes estdo no feminino — “...fico mais
palida que a palha;/dir-se-ia que estou morta” -, sendo a alteragdo por conta da liberdade propria da poesia;
quanto a expressdo “fantasma”, utilizada no texto de Agostinho, assim ela ¢ explicitada por VEGA, 1946, p. 464,
nota 27: diz que Agostinho “chama ao deus maniqueu fantasma, por ser uma pura criacdo da fantasia, sem
fundamento na realidade”. Sobre a mesma expressdo, ¢ o proprio filésofo quem esclarece, ao relembrar seus
tempos no maniqueismo: “...com a vista dos olhos ndo alcangava a ver mais que corpos, € com a da alma ndo ia
além dos fantasmas - Quod unde viderem, cuius videre usque ad corpus erat oculis et animo usque ad
phantasma?” - Conf., 111, 7, 2.

* O posicionamento de Agostinho, ao elaborar sua teoria do tempo partindo da tradi¢do hebraico-cristd, tanto
revida a posi¢do maniquéia, quanto o platonismo e o neoplatonismo, conforme sera abordado no préximo
capitulo. O materialismo maniqueu ¢ rechacado frontalmente, tanto quanto a construgdo grega da fabricacdo do
mundo a partir do demiurgo e de um tempo ciclico e, portanto, eterno. Para Agostinho, o tempo ¢ criatura e, em
razdo disso, ndo ¢ eterno, pois teve um principio. Entretanto, quando ele vincula o tempo as criaturas incorpdreas
e a0 seu movimento, ocorre uma espécie de paradoxo, pois essas criaturas t€ém existéncia eterna diferenciada da
existéncia da divindade. Esse ponto é detalhado nos dois tltimos livros do De civ. Dei.

S0« illud certe accipiendum est in fide, etiamsi modum nostrae cogitationis excedit, omnem creaturam habere
initium; tempusque ipsum creaturam esse, ac per hoc ipsum habere initium, nec coaeternum esse Creatori” (De
gen. ad litt. imperf. 111, 8).



50

compreensdo da inteligéncia humana. Diferentemente da concep¢do maniquéia, que nao
trabalha essa categoria do tempo em razdo da crenca de que todas as coisas sdo incriadas e
eternas, e também da concepcdo grega classica, de um tempo ciclico e, por conseguinte,
eterno, nosso filésofo adota o ponto de vista oposto, ou seja, aquele que defende o tempo

. Co, . . . . 1
linear, com um inicio preciso, exatamente por conta da base criacionista da qual parte™.

1.2.1 Principio do tempo e do mundo™

Essa é a grande novidade na teoria do tempo de Agostinho. Apesar da heranca
neoplatonica, aqui ele se distancia dessas raizes e elabora seu pensamento tendo como base o

criacionismo caracteristico do judaismo e do cristianismo. Sendo assim, o tempo ¢ também

' Em uma passagem do De civ. Dei — XII, 12 -, Santo Agostinho afirma que Platdo reconhece que o mundo teve
um principio, mesmo que alguns pensem que o filésofo grego tenha dito isso contra sua propria forma de pensar.
Na nota 52, p. 851, e sobre esta passagem, diz MORAN, 1958: “E certo que Platdo, no Timeu, afirma com
palavras claras que o mundo teve um principio, € o mesmo Aristoteles diz que este é o sentir de Platao. E
Aristoteles refuta esta opinido de que o mundo teve principio”. E como se diante da pergunta: o mundo teve
principio? Platdo respondesse sim e Aristoteles respondesse ndo. Sobre o questionamento do fildsofo grego a
respeito do assunto acima, eis o que diz expressamente: PLATAO. Timeo (o de la naturaleza). In: . Obras
completas. Trad. del griego, preambulo y notas por Francisco de P. Samaranch. Segunda edicion. Séptima
reimpresion. Madrid: Aguilar, 1988. p. 1103-1179. ISBN 84-03-01002-8. p. 1139: “O tempo nasceu com o céu,
a fim de que, nascidos a0 mesmo tempo, se dissolvam também ao mesmo tempo, se alguma vez se desfardo”.

2 Apesar da abordagem especifica deste trabalho e mesmo nido tendo maiores conseqiiéncias sobre a teoria do
tempo aqui analisada, vale a pena registrar a imagem medieval do mundo, que ndo é de todo diferente da
imagem de mundo da época de Agostinho, cf. ABBAGNANO, 1999, p. 276: “Como a propria palavra mundus,
derivada de motus (explicagdo etimoldgica!), da a entender, o mundo estd em perpétuo movimento. E redondo
como uma bola e comparavel a um ovo. Na beirada externa ha uma casca, o céu, que envolve o mundo inteiro.
Debaixo dela situa-se, a semelhanga da clara do ovo, o éter puro, que serve de envoltdrio para o ar em
movimento, exatamente como a clara encerra a gema. Na parte mais central, correspondente ao germe, esta a
Terra. No centro da terra situa-se o Inferno. Repleto de fogo e enxofre, sua forma dilata-se na parte inferior e
estreita-se na superior. A regiio mais central chama-se Erebo, e ¢ habitada por dragdes e serpentes que vomitam
fogo. Ha lugares que exalam vapores nauseabundos; sdo conhecidos sob o nome geral de Aqueronte. Existem
ainda muitos outros lugares no inferno. Todas estas descrigdes eram entendidas muito realisticamente;
representam um primeiro esbogo do plano do inferno elaborado por Dante” (1265-1321).



51

criatura e, por conta disso, sofre a mesma mazela de mudanga que caracteriza as demais
criaturas™.

Sobre tempo e mudanca, Agostinho afirma que ha uma relagdo tao intrinseca, que
onde ha tempo ha, obrigatoriamente, mudanga: “Sendo assim, haveria tempo ¢ mudanga, e

4 4
" E como se o tempo

ndo haveria eternidade verdadeira nem verdadeira imortalidade
também sofresse mudanga, envelhecesse, ou, dito de outra forma, é como se o tempo estivesse
contido dentro de uma imensa ampulheta, em que o futuro fosse sempre diminuindo enquanto,
por outro lado, o passado fosse sempre aumentando. O préprio Agostinho diz: “como o tempo
passa, porque mutavel, ndo pode ser coeterno com a eternidade imutavel™™. E, ainda,
conforme a epigrafe que abre o presente capitulo: “com a diminui¢do do futuro, o passado
cresce até o momento em que seja tudo pretérito, pela consumacio do futuro”®. No final de
tudo, ndo sobra nenhum futuro no tempo, mas hd todo um passado acumulado desde o
momento desse primigénio principio do tempo em sua trajetoria linear’ .

Conforme visto acima, o tempo € criatura e, portanto, teve principio e nio ¢

coeterno com o Criador>®. Nesse sentido criatural das coisas, insere-se um dos grandes textos

de Agostinho, onde a tematica do tempo ¢ trabalhada de forma implicita. Trata-se de uma

33 Acerca da questio de mudanga e fazendo consideragdes que ficam préximas do pensamento de Agostinho, eis
o que afirma BLANC, 1999, p. 122: “Com efeito, a consciéncia do tempo comegou por estar associada a
percep¢do do movimento, entendido ndo apenas como deslocagdo de lugar, mas ainda e sobretudo como
mudanga ou alteragdo, a que esta sujeita toda a realidade natural, fisica e biologica”.

54« _alioquin iam tempus et mutatio et non vera aeternitas nec vera immortalitas” (Conf.,, X1, 7,9).

33« tempus autem quoniam mutabilitate transcurrit, aeternitati immutabili non potest esse coaeternum” (De
civ. Dei, XI1, 15, 2).

56« deminutione futuri crescente praeterito, donec consumptione futuri sit totum praeteritum” (Conf. X1, 27,
36).

57 Aqui ha um reflexo da teoria aristotélica do ato e poténcia. E como se o futuro — que sera abordado no segundo
capitulo deste trabalho —, anterior ao passado, nada mais fosse do que o passado em poténcia. Eis o que diz o
proprio filosofo grego sobre este assunto, em ARISTOTELES. Categorias. In: . Organon (Opyavov).
Trad., pref. e notas de Pinharanda Gomes. Lisboa: Guimaraes Editores Lda., 1985. vol. L. p. 41-118. 1, 6, p. 61,
62. Do tempo, diz: “O tempo ¢ um todo e uma quantidade continua, pois o presente, o pretérito e o futuro estdo
concatenados [...]. Assim, o espago, a semelhanga do tempo, é continuo, as partes, em um limite comum, unem-
se umas as outras”; sobre ato (évépyelwn) e poténcia (dOvapg), assim se expressa (I, 8, p. 80, 81): “Uma outra
espécie de qualidade é... (a) poténcia [...] ...para levar a efeito uma coisa, ou para a ndo levar a efeito...”. Na nota
63, p. 116, o tradutor explicita: d0vaug, dindmica, anterior ao ato, £vépyela.

8 Cf. De gen. ad litt. imperf., 11, 8, texto ja citado neste trabalho, onde Agostinho diz: “...o tempo ¢ criatura e por
isso mesmo tem um principio e ndo é coeterno com o Criador”.



52

passagem cheia de lirismo das Confissoes: aquela em que ele, na frenética busca pelo
verdadeiro Deus, desenvolve um didlogo com as coisas que o cercam. Comega com uma
pergunta ¢ desenvolve a questdo com sugestivas formulagdes que conduz o didlogo a esse

passado remoto onde se insere o principio do tempo:

E o que é que eu amo quando te amo? Nao a beleza do corpo nem a
formosura do tempo, ndo a brancura da luz, tdo amaveis a estes olhos
terrenos, nao as doces melodias de toda a classe de cantigas, ndo a fragrancia
das flores, dos ungiientos e dos aromas; ndo o mand nem o mel, nem os
membros gratos aos amplexos da carne: nada disto amo quando amo o meu
Deus. E, sem duvida, amo certa luz e certa voz, e certa fragrancia, e certo
alimento, e certo amplexo, quando amo ao meu Deus, luz, voz, fragrancia,
alimento e amplexo do meu homem interior, onde resplandece em minha
alma o que ndo compreende o lugar, e sonha o que ndo arrebata o tempo, e
ouve o que o vento ndo esparze, e gosto do que ndo se consome comendo, €
se adere o que a saciedade ndo separa. Isto ¢ o que amo quando amo o meu
Deus. Porém, quem Ele ¢, entdo? Perguntei a terra e ela me disse: ‘Néo sou
eu’; e todas as coisas que nela ha me confessaram o mesmo. Perguntei ao
mar e aos abismos e aos répteis de alma viva, e me responderam: ‘Niao
somos o teu Deus; busca-o sobre nés’. Interroguei as auras que respiramos, ¢
todo o ar, com seus moradores, disseram-me: ‘Engana-se Anaximenes>: eu
ndo sou teu Deus’. Perguntei ao céu, ao sol, a lua e as estrelas. ‘“Tampouco
sou o Deus a quem buscas’, responderam-me. Disse, entdo, a todas as coisas
que estdo fora das portas de minha carne: ‘Dizei-me algo do meu Deus, ja
que voOs nao o sois; dizei-me algo dele’. E exclamaram todas com grande
voz: “Ele nos fez’®. Minha pergunta era o que mirava, € sua resposta era sua
aparéncia61

¥ Sobre o0 engano de Anaximenes a que se refere o Bispo de Hipona, afirma VEGA, 1946, p. 786. nota 8: “Este
filésofo, que floresceu entre 588-524 antes de Cristo, ensinava que € o ar o principio de todas as coisas, até
mesmo dos deuses; ‘Ndo negou a existéncia dos deuses — diz o Santo -, porém ao invés de crer que o ar foi
criado por eles, afirma que eles ¢ que nasceram do ar’ (De civ. Dei, VIII, 2)”.

 Na nota 9, p. 786, informa VEGA, 1946. “A formosura da terra ¢ como uma voz da muda terra... Tu a vés, e
considerando-a a interrogas de certo modo. O que nela descobres é a voz de sua confissdo, que diz: Eu ndo me
fiz a mim mesma, porém Deus ¢é aquele que me fez (Enarrat. in Ps., 144, 13)”.

61 “Quid autem amo, cum te amo? Non species corporis nec decus temporis, non candorem lucis ecce istis
amicum oculis, non dulces melodias cantilenarum omnimodarum, non florum et unguentorum et aromatum
suaviolentiam, non manna et mella, non membra acceptabilia carnis amplexibus: non haec amo, cum amo Deum
meum. Et tamen amo quandam lucem et quandam vocem et quendam odorem et quendam cibum et quendam
amplexum, cum amo Deus meum, lucem, vocem, odorem, cibum, amplexum interioris hominis mei, ubi fulget
animae meae, quod non capit locus, et ubi sonat, quod non rapit tempus, et ubi olet, quod non spargit flatus, et
ubi sapit, quod non minuit edacitas, et ubi haeret, quod non divellit satietas. Hoc est quod amo, cum Deum
meum amo. Et quid est hoc? Interrogavi terram, et dixit: “Non sum”; et quaecumque in eadem sunt, idem
confessa sunt. Interrogavi mare et abyssos et reptilia animarum vivarum, et responderunt: “Non sumus Deus
tuus, quaere super nos”. Interrogavi auras flabiles, et inquit universus aér cum incolis suis: “Fallitur
Anaximenes: non sumus Deus”. Interrogavi caelum, solem, lunam, stellas: “Neque nos sumus Deus quem
quaeris”, inquiunt. Et dixi omnibus his quae circumstant fores carnis meae: dicite mihi de Deo meo, quod vos
non estis, dicite mihi de illo aliquid. Et exclamaverunt voce magna: “Ipse fecit nos”. Interrogatio mea intentio
mea et responsio eorum species eorum” (Conf., X, 6, 8, 9).



53

Entendemos que se o filésofo continuasse adentrando no passado mais remoto
com a pergunta acima, chegaria a0 momento mesmo do principio e questionaria o tempo ¢ a
matéria primitiva, que lhe dariam resposta idéntica: nem somos o teu Deus, nem nos fizemos
a n6és mesmos, mas “Ele nos fez”. Isso porque tempo e universo tém inicio simultaneo
mediante a creatio ex nihilo, ou seja, a partir do nada: “...Deus fez todas as coisas do nada
[...]. ..esta mesma matéria foi criada do nada absoluto”®. Agostinho inclui aqui, como o
platonismo, tanto as criaturas visiveis — do mundo sensivel -, quanto as criaturas invisiveis, do
mundo inteligivel®®. A criagdo dos anjos, por exemplo — que ele chama de criaturas
incorporeas ou substincia espiritual®® —, faz parte desse momento primordial da criagio do

tempo. Sua argumentacao contra os maniqueus ¢ formulada da seguinte maneira:

...toda criatura, seja ela intelectual ou corporal, ou para dizer de forma mais
breve e segundo as palavras da divina Escritura, visivel ou invisivel, ndo foi
formada da natureza de Deus, porém feita do nada, por Deus; ¢ nada ha nela
que pertenca a Trindade, fora do que a Trindade a criou e ela foi criada;
portanto, ndo € licito dizer que a criatura universal ¢ consubstancial com
Deus e coeterna a Ele®.

Nessa busca intelectual pelo principio do tempo, Agostinho deixa claro que antes

do tempo nem mesmo essas criaturas invisiveis existiam®. A construcio ¢ feita com uma

2 “Deus... omnian de nihilo fecisse... haec ipsa materia tamen de omnino nihilo fact est” (De gen. contra man.,
I, 6, 10).

% No De gen. ad litt. imperf., IV,18, Santo Agostinho afirma o seguinte sobre as criaturas visiveis e invisiveis:
“Deus ¢ o autor e criador de todas as coisas que t€ém aparecido, tanto as visiveis, quanto as invisiveis... -
...omnium rerum quae ortae sunt, quae videntur, et quae non videntur...”.

% Cf. De trinit., 1, 1, 1.

85 «_.ita ut creatura omnis sive intellectualis sive corporalis, vel quod brevius dici potest secundum verba
divinarum Scripturarum, sive invisibilis sive visibilis, no de Dei natura, sed a Deo sit facta de nihilo: nihilque in
ea esse quod ad Trinitatem pertineat, nisi quod Trinitas condidit, ista condita est. Quapropter creaturam
universam neque consubstantialem Deo, neque coaeternam fas est dicere aut credere” (De gen. ad litt. imperf. 1,
2).

% Ha informagdes completas dos trés momentos da criagio, com base na construgdo de Santo Agostinho, a partir
da p. 231 do texto de COSTA, Marcos Roberto Nunes. O problema do mal na polémica antimaniquéia de Santo
Agostinho. Porto Alegre: EDIPUCRS/UNICAP, 2002. Originalmente apresentado como Tese de Doutorado no
Curso de Filosofia da PUCRS. ISBN 85-7430-281-3. Informa o autor que “no primeiro momento (creatio
prima), Deus criou a matéria informe ex nihilo”; diz, ainda, que “o segundo momento (creatio secunda) consiste
na informagdo do informe por parte de Deus, isto é, a formagdo dos seres a partir da matéria informe”; a p. 232,
nota 33, o autor observa que Agostinho se afasta do conceito plotiniano de ‘matéria informe’, pois neste esse tipo
de matéria ¢ nada, s6 que diferente do ex nihilo biblico, uma vez que Plotino identifica o nada com a matéria.;
finalmente, no terceiro momento, “acontece a multiplicidade dos seres a partir dos seres ja criados, através das



54

série de indagacoes, nas quais pretende descobrir se esses seres foram criados antes do tempo,
com o tempo, isto é, no principio do tempo, ou no tempo. A citacdo do seu texto tanto

enriquece o presente trabalho quanto esclarece a idéia aqui proposta:

Porque é necessario que creiamos que os anjos sdo criaturas de Deus e que
por ele foram criados67, pois também aos anjos enumerou o profeta entre as
criaturas de Deus no Salmo 148, quando disse: ‘Ele ordenou e foram feitas.
Ele mandou e foram criadas’. Mas, se os anjos foram criados antes de tudo,
pode-se perguntar: foram criados no tempo, ou antes do tempo, ou no
principio do tempo? Se foram criados no tempo, ja existia o tempo antes de
serem criados os anjos; e como também o tempo € criatura, temos de admitir
que antes dos anjos algo comegou a existir. E se dizemos que foram criados
no principio do tempo, de tal modo que no mesmo momento comegaram a
existir no tempo, diremos que ¢ falso o que afirmam alguns que o tempo
comegou ao serem feitos o céu e a terra®®

Ainda mais complexa fica a formulagdo de Agostinho, quando ele insere no tempo
a questdo do movimento por parte da criatura incorpérea. Em outras palavras, o que ele quer
saber ¢ o seguinte: pode o tempo existir como movimento da criatura incorporea? Ou seria o
movimento possivel apenas por parte da criatura corpodrea, visivel? E exemplifica com o
mesmo tipo de movimento da mente ou da alma. Sendo assim, seguindo o raciocinio anterior,

acrescenta:

...vemo-nos na obrigacdo de perguntar se fora do movimento dos corpos
pode haver tempo em um movimento da criatura incorpoérea, como ¢ a alma
ou a mente; esta se move em seus pensamentos € por este movimento nela
uma coisa ¢ primeira e outra € final; e isso ndo pode ser entendido sem

rationes seminales”. A discussdo sobre as razdes seminais entram no segundo capitulo desta obra. Os seis dias da
criacdo de que fala Santo Agostinho, fazem parte do segundo momento, de acordo com o autor acima.

% Na verdade, Agostinho credita o principio e a criagdo de todas as coisas ao proprio Deus; eis o que afirma:
“Seu principio (do diabo) ¢ ser feitura do Senhor. Nio existe natureza alguma, mesmo a do mais vil inseto, que
ndo haja sido criada por Aquele de quem procede toda medida, toda beleza, toda ordem, bases indispensaveis de
toda concepgdo, de todo pensamento — sem o qual ndo se pode falar, nem se imaginar nada real. Quanto mais o
sera a criatura angélica, que é superior por natureza a todos os demais seres criados por Deus! — Initium ergo eius
figmentum est Domini: non enim est ulla natura etiam in extremis infimisque bestiolis, quam non ille constituit, a
quo est omnis modus, omnis species, omnis ordo, sine quibus nihil rerum inveniri vel cogitari potest. quanto
magis angelica creatura, quae omnia caetera quae Deus condidit, naturae dignitate praecedit?” (De civ. Dei,
XI, 15).

% “Ouia et Angelos creaturam Dei, et ab eo factos credamus necesse est. Nam et Angelos enumeravit propheta
in centesimo quadragesimo octavo psalmo cum dixit: Ipse iussit, et facta sunt; ipse mandavit, et creata sunt. Sed
si primum facti sunt Angeli, quaeri potest utrum in tempore facti sunt, an ante omne tempus, an in exordio
temporis. Si in tempore, iam erat tempus antequam Angeli fierent; et quoniam etiam tempus ipsum creatura est,
incipit necesse esse ut aliquid priusquam Angelos factum accipiamus. Si autem in exordio temporis factos
dicimus, ut cum ipsis coeperit tempus, dicendum est falsum esse quod quidam volunt, cum caelo et terra tempus
esse coepisse” (De gen. ad litt. imperf. 111, 7).



55

intervalo de tempo. Se admitimos esta classe de tempo, também pode-se
entender que o tempo foi feito antes de existir o céu e a terra, se 0s anjos
foram criados antes do céu e da terra, pois ja existia uma criatura que com
movimentos incorpdreos constituia o tempo, e claramente se entendera que
com ela existia o tempo, como na alma, que estd habituada a notar os
movimentos corporais por meio dos sentidos do corpo; porém, talvez isso
ndo suceda com as criaturas superiores € eminentissimas

O tempo primigénio, portanto, estd associado a essas criaturas incorpdreas, ou
invisiveis, ¢ distanciado das criaturas corporeas, ou visiveis’’. Numa passagem contra os
maniqueus, em A Cidade de Deus, onde se refere ao tempo historico, cosmoldgico e
ontoldgico — pois esta contida a idéia do tempo anterior a existéncia do homem -, Agostinho

se expressa com as seguintes palavras:

E indubitavel que, mesmo que ninguém duvide que em todo o tempo houve
tempo, os tempos foram criados. Isso porque, se em todo o tempo ndo houve
o tempo, existia o tempo quando ndo existia o tempo. E quem sera tdo
ignorante que diga uma coisa dessas? Podemos dizer que houve um tempo
em que Roma ndo existia; houve um tempo em que ndo existia Jerusalém,;
houve um tempo em que ndo existia Abrado; houve um tempo em que ndo
existia homem algum, e coisas desse tipo. Enfim, se o mundo nao foi criado
no principio do tempo, sendo depois de algum tempo, podemos dizer: houve
um tempo em que ndo existia o mundo. Porém, dizer: houve tempo em que
ndo existia o tempo ¢ tdo improprio como dizer: existia um homem quando
ndo existia homem algum ou este mundo existiu quando ndo existia este
mundo [...]. Se € verdade dizer que o tempo foi criado, apesar de que existiu
sempre, porque houve tempo em todo o tempo, ndo ha loégica em dizer que,
se 0s anjos existiram sempre, ndo foram criados. E dito que existiram sempre
porque existiram em todo o tempo, ¢ existiram em todo o tempo porque os
tempos nao podiam existir sem eles. Na verdade, ndo pode haver o tempo
onde ndo existe criatura alguma, cujos movimentos originem os tempos e,
em conseqiiéncia, pelo fato de existir sempre ndo deixa de haver sido criada
e de no ser coeterna ao Criador .

69 . . . .
“...quaerendum est utrum praeter motum corporum possit esse tempus in motu incorporeae creaturae, veluti

est anima vel ipsa mens; quae utique in cogitationibus movetur, et ipso motu aliud habet prius, aliud posterius,
quod sine intervallo temporis intelligi non potest. Quod si accipimus, etiam ante caelum et terram potest intelligi
tempus fuisse, si ante caelum et terram fact sunt Angeli. Erat enim iam creatura quae motibus incorporeis
tempus ageret. et recte intelligitur cum illa etiam tempus esse, ut in anima quae per corporeos Sensus corporeis
motibus assuefacta est. Sed fortasse non est in principibus et creaturis supereminentibus” (De gen. ad litt.
imperf. 111, 8).

™ Quem esclarece bastante acerca dessa criagdo simultanea defendida por Agostinho é COSTA, 2002, p. 234:
“...afirmar o segundo e o terceiro momento da criagdo ndo significa negar o principio segundo o qual ‘Deus fez
todas as coisas do nada num sé instante’, mas tdo-somente que o segundo e terceiro momentos ja estavam
incluidos no primeiro, ou que tudo ja estava em poténcia na primeira criagdo, que foi a matéria informe. A
matéria informe ¢ a matéria-prima ou o substrato do qual saira tudo”.

n “Neque enim et ipsa tempora creata esse negabimus, quamvis omni tempore tempus fuisse nemo ambigat.
Nam si non omni tempore fuit tempus, erat ergo tempus, quando nullum erat tempus? Quis hoc stultissimus



56

O “sempre” a que se refere Agostinho, na passagem acima, ¢ o sempre que esta
vinculado tanto a essas criaturas incorpéreas, intelectuais, quanto ao préprio tempo, € nao o
sempre em termos de eternidade. E nesse sempre no tempo, portanto — desde o principio da
creatio ex nihilo -, que se inserem as criaturas incorporeas ou substancia espiritual. Quanto
aos seres visiveis e invisiveis, corpdreos e incorporeos ou, ainda, sensiveis e inteligiveis — e

numa referéncia ao passado remoto -, Agostinho diz que

o maior de todos os seres visiveis € o0 mundo; o maior dos invisiveis, Deus.
Mas o mundo vemos que existe e na existéncia de Deus cremos. Quanto a ter
Deus feito o mundo, a ninguém podemos dar maior crédito que ao proprio
Deus. Onde o ouvimos? Até agora, em nenhuma parte de modo mais claro
que nas Santas Escrituras, em que seu profeta disse: No principio criou Deus
océueaterra”

Quando Agostinho se refere ao problema da controvérsia maniquéia sobre o
tempo, o assunto acima fica ainda mais claro pois, segundo sua concepg¢o, nao se pode falar
de um tempo anterior ao tempo. Para ele, o propdsito dos maniqueus ao questionar sobre o

tempo ¢ um s6: “Desse modo, querendo antes censurar que conhecer as divinas Escrituras,

9973

nao entendem as coisas mais evidentes Isso ocorre porque “ndo ha Escritura que

facilmente ndo possa ser censurada quando ¢ manejada por aqueles que ndo a

2974

compreendem”"”. E argumenta:

dixerit? Possumus enim recte dicere: Erat tempus, quando non erat Roma; erat tempus, quando non erat
lerusalem; erat tempus, quando non erat Abraham, erat tempus, quando non erat homo, et si quid huiusmodi:
postremo si non cum initio temporis, sed post aliquod tempus factus est mundus, possumos dicere, Erat mundus,
quando non erat mundus |[...]. Sicut ergo dicimus creatum tempus, cum ideo semper fuisse dicatur, quia omni
tempore tempus fuit: ita non est consequens, ut si semper fuerent Angeli, ideo non sint creati, ut propterea
semper fuisse dicantur, quia omni tempore fuerunt; et propterea omni tempore fuerunt, quia nullo modo sine his
ipsa tempora esse potuerunt. Ubi enim nulla creatura est, cuius mutabilibus tempora peragantur, tempora
omnino esse non possunt. Ac per hoc et si semper fuerunt, creati sunt; nec, si semper fuerunt, ideo Creatori
coaeterni sunt” (De civ. Dei, X11, 15, 2).

2 “Visibilium omnium maximus est mundus; invisibilium omnium maximus est Deus. Sed mundum esse
conspicimus, Deum esse credimus. Quod autem Deus mundum fecerit, nulli tutius credimus, quam ipsi Deo. Ubi
eum audivimus? Nusquam interim nos melius quam in Scripturis sanctis, ubi dixit propheta eius, In principio
fecit Deus caelum et terram” (De civ. Dei, X1, 4, 1).

™ “Ita, cum volunt Scripturas divinas prius vituperare quam nosse, etiam res, apertissimas non intelligunt” (De
gen. contra man., 1, 3, 5).

™ <« _quia nulla Scriptura est, quae non apud eos qui illam non intelligunt, facile possit reprehendi” (De gen.
contra man., 1, 1, 2).



57

Se cremos que no principio do tempo Deus fez o céu e a terra, também
devemos entender que antes do principio do tempo ndo existia o tempo.
Deus criou o tempo e, por conseguinte, antes de criar o tempo ndo existia o
tempo. E ndo podemos dizer que existia algum tempo, quando nem mesmo
ainda Deus o havia criado; pois de que modo existia o tempo que Deus nao
havia criado, sendo como ¢ o Criador de todos os tempos? E se o tempo
comegou a existir no mesmo momento em que o céu e a terra (comegaram a
existir), ndo podemos de modo algum encontrar o tempo antes que (Deus)
fizera o céu e a terra. Quando se diz ‘o que foi que repentinamente agradou a
Deus’, fala-se como se houvera transcorrido algum outro tempo em que
Deus nada fizera. Nao podia passar tempo algum que antes nao houvera feito
Deus, porque ndo pode ser criador dos tempos sendo aquele que existe antes
do tempo

Agostinho deixa claro que antes de o tempo existir, s6 Deus existe. E, nessa

9576

regressao aos tempos remotos, fala, também, de “infinitos séculos passados”’, e, ainda, que

“ndo ha tempo algum anterior ao mundo””’

, huma alusdo ao inequivoco fato de que, de acordo
com sua Otica, “o mundo ndo foi feito no tempo, mas com o tempo”’*. H4 uma concomitincia,
portanto, do principio do tempo com o principio do mundo, ou com o principio da matéria
primigénia. Sua busca € por uma compreensao das palavras iniciais do Génesis, que ddo como
certeza o fato de que ¢é nesse principio que Deus cria o céu ¢ a terra. Guitton, estudioso do
pensamento de Agostinho, usa todo um capitulo do seu livro para tratar dessa “no¢do de uma
origem do tempo que ele (Agostinho) tira do Génesis””. O filosofo francés, conforme ja foi
visto neste capitulo, sublinha o fato de que Agostinho se preocupa com a questdo da origem

’

forcado pela controvérsia maniquéia®. E com essa preocupagio em mente, portanto, que

7 “Sed etsi in principio temporis Deum fecisse caelum et terram credamus, debemus utique intelligere quod ante
principium temporis non erat tempus. Deus enim fecit et tempora: et ideo antequam faceret tempora, non erant
tempora. Non ergo possumus dicere fuisse aliquod tempus quando Deus nondum aliquid fecerat. Quomodo enin
erat tempus quod Deus non fecerat, cum omnium temporum ipse sit fabricator? Et si tempus cum caelo et terra
esse coepit, non potest inveniri tempus quo Deus nondum fecerat caelum et terram. Cum autem dicitur,Quid ei
placuit subito, sic dicitur, quasi aliqua tempora transierint, quibus Deus nihil operatus est. Non enim transire
poterat tempus, quod nondum fecerat Deus, quia non potest esse operator temporum, nisi qui est ante tempora”
(De gen. contra man., 1, 2, 3).

76 «_saecula retro infinita...” (De civ. Dei, X1, 4, 2).

< _cum nullum tempus sit ante mundum” (De civ. Dei, X1, 5).

8« procul dubio non est mundus factus in tempore, sed cum tempore” (De civ. Dei, X1, 6).

™ GUITTON, 1971, p. 21 : “O capitulo VI trata de problemas postos por Santo Agostinho sobre uma nogéo da
origem do tempo que ele tira do Génesis - Le chapitre VI traite des problémes posés a saint Augustin par la
notion d’une origine des temps qu’il tire de la Genese”.

8 Ibid., p. 176 : ...a controvérsia maniquéia deve ter forgado (Santo Agostinho) a se ocupar das origens - ...[a
controverse manichéenne devait bientot le forcer a s occuper des origines”.



58

procura compreender a verdade®' sobre o principio do tempo. E o principio do tempo esta
indissociavelmente ligado a sua condi¢do de criatura, pois, sendo criatura, tem um principio.

E nesse sentido que Boehner e Gilson, no estudo do pensamento do nosso filésofo, dizem que

9982

“o tempo ndo existe sendo para a criatura’ "~ e, ainda — referindo-se a controvérsia maniquéia -,

que “quem quer saber o que Deus fez antes de criar o mundo dé a entender que ndo percebe a
diferenca entre tempo e eternidade. A eternidade ndo comporta qualquer mudanga; o tempo,

ao contrario, sempre implica alguma alteracio™. Nesse sentido, diz Agostinho:

Nao ¢ verdade que estdo ainda cheios de velhice espiritual, aqueles que nos
dizem: - Que fazia Deus antes de criar o céu ¢ a terra? Se estava 0cioso €
nada realizava — dizem eles — porque ndo ficou sempre assim no decurso dos
séculos, abstendo-se, como antes, de toda a agdo? [...] A vontade de Deus
ndo é uma criatura; estd antes de toda a criatura, pois nada seria criado se
antes ndo existisse a vontade do Criador [...]. Quem afirma tais coisas, 6
‘Sabedoria de Deus’, Luz das inteligéncias — ainda ndo compreendeu como
se realiza o que se faz por ti e em ti. Esforca-se por saborear as coisas
eternas, mas o seu pensamento ainda volita ao redor das idéias, idéias da
sucessdo dos tempos passados e futuros, e, por isso, tudo o que excogita ¢é
vao. A esse quem o podera prender e fixar para que pare um momento ¢
arrebate um pouco do esplendor da eternidade perpetuamente imutavel, para
que veja como a eternidade é incomparavel, se a confronta com o tempo que
nunca para? Compreendera entdo que a duracdo do tempo nao sera longa, se
ndo se compuser de muitos movimentos passageiros. Ora, estes ndo podem
alongar-se simultaneamente. Na eternidade, ao contrario, nada passa, tudo ¢é
presente, ao passo que o tempo nunca ¢ todo presente. Esse tal vera que o
passado ¢ impelido pelo futuro e que todo o futuro estad precedido dum
passado, ¢ todo o passado e futuro sdo criados ¢ dimanam d’Aquele que
sempre ¢ presente. Quem podera prender o coragdo do homem, para que pare
e veja como a eternidade imovel determina o futuro e o passado, ndo sendo
nem passado nem futuro? Poderd, porventura, a minha mao que escreve,
explicar isto? Podera a atividade da minha lingua conseguir pela palavra

. ~ . 84
realizar empresa tdo grandiosa?” .

81 Na base da teoria do tempo e de quaisquer outras construgdes intelectuais de Agostinho, esta sua teoria da
verdade. Por isso a validade de inclui-la no corpo do presente trabalho.

8 BOEHNER, Philotheus ; GILSON, Etienne. Historia da filosofia cristd: desde as origens até Nicolau de Cusa
(Christliche Philosophie — von ihren Anfaengen bis Nikolaus von Cues). Trad. de Raimundo Vier. 5 ed.
Petropolis: Vozes, 1991. p. 176.

8 Ibid., p. 176

8 “Nonne ecce pleni sunt vetustatis suae qui nobis dicunt: quid faciebat Deus, antequam faceret caelum et
terram? Si enim vacabat, inquiunt, et non operabatur aliquid, cur non sic semper et deinceps, quemadmodum
retro semper cessavit ab opere? [...] Neque enim voluntas Dei creatura est, sed ante creaturam, quia non
crearetur aliquid, nisi creatoris voluntas praecederet [...]. Qui haec dicunt, nondum te intellegunt, o sapientia
Dei, lux mentium, nondum intellegunt, quomodo fiant, quae per te atque in te fiunt, et conantur aeterna sapere,
sed adhuc in praeteritis et futuris rerum motibus ‘cor eorum’ volitat et adhuc ‘vanum est’ (Ps. 5, 10). Quis
tenebit illud et figet illud, ut paululum stet et paululum rapiat splendorem semper stantis aeternitatis et comparet




59

No sentido mais amplo, a luta de Agostinho ndo € apenas contra 0os maniqueus,
mas também contra o ensino proveniente de certa ramificacdo do platonismo. Boehner e

Gilson, seguindo os passos textuais de Agostinho, dizem que,

certos filésofos platonicos procedem de maneira leviana e precipitada na
solugdo desse problema: a fim de tornar compreensivel a criagdo do mundo,
excogitaram a famosa analogia do vestigio impresso ‘ab aeterno’ na areia.
Sendo causado pelo pé, o vestigio permanece impresso na areia, enquanto o
pé repousa nela: a causa e o efeito coincidem no tempo. O mesmo sucederia
com a criagdo do mundo. Deus sempre existiu e criou o mundo desde
sempre, mas de tal maneira que o mundo teve um comego ou principio na
ordem ontoldgica, ndo porém na ordem temporal. Em outros termos, o
mundo seria uma criatura eterna”

Quando Agostinho, por seu turno, conclui que o mundo e¢ o tempo t€ém um
comego € que nao sao e nem podem ser eternos, ele se firma numa verdade que, em primeira e
ultima instancia, esta baseada na revelacao escritural®®. Além disso, o fato de serem o tempo e
o mundo criaturas em termos cristaos, também difere da conclusdao da filosofia platdnica,
onde ndo ha criacdo como no cristianismo, mas uma fabricacdo a partir de material ja
existente, e feita pelo demiurgo®, e da conclusio do neoplatonismo, onde também ndo ha
criagdo, mas emanacdo, e até mesmo da conclusio aristotélica de um mundo eterno®®. A
creatio ex-nihilo, ou seja, a criacao a partir do nada absoluto e vinculada diretamente a Deus e

ndo a uma divindade inferior, ¢ ponto de destaque no pensamento de Agostinho. Comentando

cum temporibus numquam stantibus, et videat esse incomparabilem; et videat longum tempus nisi ex multis
praetereuntibus motibus, qui simul extendi non possunt, longum non fieri, non autem praeterire quicquam in
aeterno, sed totum esse praesens, nullum vero tempus totum esse praesens, et videat omne praeteritum propelli
ex futuro, et omne futurum ex praeterito consequi et omne praeteritum ac futurum ab eo, quod semper est
praesens, creari et excurrere? Quis tenebit cor hominis, ut stet et videat, quomodo stans dictet futura et
praeterita tempora nec futura nec praeterita aeternitas? Numquid manus mea valet hoc aut manus oris mei per
logquellas agit tam grandem rem?” (Conf., X1, 10, 12; X1, 11, 13).

8 BOEHNER ; GILSON, 1991, p. 176, 177.

8 Cf. De gen. ad litt. imperf. 111, 8.

37 No segundo capitulo deste trabalho o assunto acima sera explorado com maiores detalhes.

% Quanto a forma grega de conceber a “complexidade do problema (do tempo), testemunhada também pela
divergéncia de opinides”, cf. o que continua dizendo SINISCALCO, P. Tempo. In: Dicionario patristico e de
antigiiidades cristds (Dizionario Patristico e di Antichita Cristiane). Trad. de Cristiano de Andrade. Org. por
Angelo Di Berardino. Petropolis: Vozes, 2002. ISBN 85.326.1294-6. p. 1328: “...o modo de conceber o tempo
ndo € univoco entre os gregos e ndo se pode contrapd-lo simplesmente de mais a0 modo dos judeus. Desloca-se
o problema ao sustentar que a verdadeira diferenca, no ambito do mundo antigo, esta entre uma doutrina que
admite geragdo e corrup¢do do cosmo e uma doutrina que cré o proprio cosmo ser eterno”.




60

o nosso filosofo, esclarece Guitton: “Da primeira exposi¢ao da criacdo se destaca a idéia de
um Deus criador e livre, que faz o mundo sem matéria pré-existente”™. Ainda seguindo a
idéia agostiniana sobre o tempo, Boehner e Gilson dizem que

este ponto de vista (de que o mundo seria uma criatura eterna) ¢ falso, por

confundir o conceito do tempo eterno com o de eternidade. O tempo ¢
essencialmente uma existéncia parcelada, pois no momento presente o
passado ja deixou de existir, e o futuro ainda nao existe. O presente s6 pode
existir num instante indivisivel. Se imaginarmos este instante como algo
extenso num certo espago de tempo, ele tornard a dividir-se, por seu turno,
num passado, num presente e num futuro; o0 momento presente, porém, nao
tem extensdo. E assim as trés dimensdes do tempo reduzem-se ao presente,
em cuja lembranga o passado ainda vive de algum modo, ¢ em cuja
expectativa ja vive o futuro. O presente, porém, transcorre sem cessar, a fim
de dar lugar a um novo presente. De sorte que o tempo é por esséncia
inconstante e criatural; seu ser consta de instantes indivisiveis, donde ser ele
essencialmente diverso da eternidade permanente e imovel”’.

Na verdade, o texto do Génesis no qual Santo Agostinho se apoia para
desenvolver sua teoria contra os maniqueus implica em trés nog¢des diferentes do tempo, todas
elas primitivas. De acordo com a idéia desenvolvida no texto de Guitton’!, a primeira nogéo é
a de um tempo geral e social, aquele tempo da semana em que Deus cria sua obra e em que ha
noite ¢ manha. Ele cria nos seis dias litlrgicos e cessa sua criagdo no sétimo dia, como se
trabalhara e repousara & maneira de um israelita piedoso. Entretanto, no interior desse tempo
semanal, ha dois tempos distintos: um, anterior a criagdo dos luminares, outro, posterior ao
terceiro dia da criacdo, ja com a presenca da luz desses luminares celestes. O que intriga
Agostinho é que tipo de tempo é esse anterior & criagdo da luz do sol, da lua e das estrelas. E
como se o texto do Génesis sugerisse a existéncia de um tempo que principia antes do tempo
propriamente dito. Ou, de forma diferente dos gregos que nio concebem o tempo sem

movimento, a exposi¢cdo do texto hebraico supde, com a alternincia de suas criagdes

8 GUITTON, 1971, p. 176 : “Du premier récit de la création se deégage I’idée d’un Dieu créateur et libre, qui
fait le monde sans matiére préexistante”.

** BOEHNER ; GILSON, 1991, p. 177. Os autores citam Conf., XI, 15, 20 ¢ De civ. Dei, XII, 16.

I Cf. GUITTON, 1971, p. 178ss.



61

primordiais, que existe um tempo anterior a0 movimento. Essa linguagem dualista favorece,
inclusive, um tipo de mentalidade mitica como a do gnosticismo.

Ainda segundo Guitton, Santo Agostinho devia sentir esse tipo de ambigiiidade,
sobretudo em sua luta contra os maniqueus, uma vez que na controvérsia maniquéia ele usa
exatamente o texto do Génesis como ponto de apoio. E que é o maniqueismo sendo uma
gnose mitica que enxertou nas Escrituras dos judeus o dualismo da Pérsia?

Para tentar arrefecer essa problematica, Agostinho apela, entdo, para o método
alegdrico — ja utilizado por Filon de Alexandria (20 a. C.?-40) e Origenes (185-253) -,
herdado de Ambroésio (340-397)°%. Nesse sentido, ndo ¢ demais afirmar que “a exposicdo de

Moisés é um texto filoséfico, escrito por um Platdo verdadeiramente inspirado, e que esconde

%2 Sobre a figura de Ambrodsio e sua interpretagdo alegérica, eis o que diz GILSON, 1991, p. 144: “Santo
Ambrésio foi um dos primeiros exegetas ocidentais a fazer uso da interpretagdo alegoérica, tal como fora
praticada pelos alexandrinos. Com grande pericia procurava convencer seus ouvintes de que a Escritura sempre
comporta um sentido aceitavel, e até mesmo profundo, desde que saibamos entendé-la corretamente. Sob a letra
indagava do sentido espiritual, o que lhe permitia eliminar muitos antropomorfismos. Por esse meio pode
desvendar melhor a sabedoria divina oculta na Escritura, distanciando-se a si e a Igreja docente das necedades
dos maniqueus e de muitos catdlicos. Esta descoberta provocou uma verdadeira revolu¢do no pensamento de
Agostinho”; sobre o mesmo assunto, afirma BROWN, 1969, p. 84: “Ambrosio impressionou Agostinho
primeiramente por ser habil em defender o Antigo Testamento das criticas dos maniqueus. Com certo alivio
Agostinho agora pdde ouvir como era possivel ver os patriarcas de uma forma diferente: o que uma vez lhe
pareceu, quando maniqueu, como uma colegdo de formidaveis e repugnantes benévolos pais de familia, foram
apresentados por Ambrosio como um majestoso cortejo de auténticos ‘filésofos’, cada um simbolizando o estado
de uma alma purificada pela sabedoria - Ambrose first impressed Augustine by being able to defend the Old
Testament against Manichaean criticisms. With some relief Augustine now heard how it was possible to see the
Patriarchs in a different light: what had once appeared to him, when a Manichee, as a collection of formidable
and disgusting bons péres de famille, were presented by Ambrose as a stately procession of authentic
‘philosophers’, each one symbolizing the state of a soul purified by wisdom ; acerca do mesmo tema, eis o que
diz GILSON, 1961, p. 230: “Os primeiros elementos a ceder em seu materialismo (de Agostinho) foram os mais
superficiais, aqueles que podemos chamar de seu antropomorfismo biblico. Quando ele estava em Mildo, ainda
se recuperando do maniqueismo, mas sem ter nada para colocar em seu lugar, ele ouviu Santo Ambroésio fazer
um comentario alegorico do Evangelho. O bispo de Mildo olhava o espirito por tras da letra e além das imagens
materiais. A partir daquele momento, o antropomorfismo com o qual os maniqueus desacreditavam os catdlicos
desapareceu feito fantasmas. Pela primeira vez Agostinho encontrou um espiritualismo que se elevou em
protesto contra a letra. Foi um modesto comego, mas seus efeitos cedo se multiplicaram - The first elements in
his materialism go give way were those nearest the surface, those we might call his Biblical anthropomorphism.
When he (Augustine) was in Milan, already recovered from Manichaeism but without anything fto put in its
place, he heard St. Ambrose give an allegorical commentary on the Gospel. The bishop of Milan looked for the
spirit beneath the letter and beyond the material images (littera occidit, spiritus autem vivificat) and from that
moment the anthropomorphism with which the Manichaens reproached Catholics vanished like phantoms. For
the first time Augustine met a spiritualism which rose up in protest against the letter. It was a modest beginning
but its effects were soon to multiply”.



62

sob suas cores populares verdades encobertas aos sabios™. E dessa forma que Santo
Agostinho tenta se liberar das armadilhas colocadas em seu caminho pelo inquietante
questionamento dos maniqueus, pois “entre a alegoria ¢ a exegese literal, Santo Agostinho,

Yo . 4
eclético como sempre, escolhe um meio termo™

. Nesse meio termo escolhido por Agostinho,
a prudéncia fala mais alto, pois ele combina as vantagens do literalismo de Antioquia ¢ do
alegorismo dos alexandrinos a fim de utilizar a exegese para servir a sua especulacao
filosofica sobre o tempo.

Ha dois caminhos a tomar no que se refere ao tempo no criacionismo: admite
Santo Agostinho uma criagdo simultdnea ou uma criagdo sucessiva no tempo? Caso adote a
segunda opg¢ao, corre o risco de colocar o antropomorfismo em Deus ou, em outras palavras,
de cair no perigo da exegese literal. Por outro lado, uma criagdo simultanea dificilmente se
coaduna com a exposi¢ao dos seis dias. O que fazer, entdo: tentar conciliar simultaneidade e
sucessao? Tarefa dificil, pois “a preocupacgdo desse irritante problema nao abandona Santo
Agostinho um s6 dia. Ele nunca parou de se corrigir, de recomegar. Melhor para a critica, que
pode fazer uma relagio desses arrependimentos e assistir ao seu trabalho™.

Quando Agostinho se refere aos trés primeiros dias da criacdo, seguindo a
narrativa do Génesis’®, isto ¢, aos dias que antecedem o aparecimento dos luminares celestes

(sol, lua, estrelas) - ou o aparecimento da luz em termos fisicos -, ele faz uso do recurso

acima, isto ¢, do método alegérico. Seguindo essa otica agostiniana, Guitton diz que

% GUITTON, 1971, p. 179: “...le récit de Moise est un texte philosophique, écrit par un Platon vraiment inspiré,
et que voile sous ses couleurs populaires des vérités cachées aux savants ™.

* Ibid., p. 179 : “Entre l’allégorie et [’exégése littérale, saint Augustin, éclectique toujours, cherche un moyen
terme”.

% Ibid., p. 180: “La préoccupation de cet irritant probléme n’abandonne pas saint Augustin un seul jour. Il n’a
cesse de se corriger, de se reprendre, - bonne fortune pour le critique qui peut dénombrer ses repentirs et
assister a son travail”.

% De acordo com o capitulo primeiro do Génesis ¢ a parte inicial do segundo capitulo, a ordem ¢é a seguinte: 1°
dia: luz (versiculos 3-5); 2° dia: firmamento (versiculos 6-8); 3° dia: mares, terra e vegetagdo (versiculos 9-13);
4° dia: corpos celestes: sol, lua e estrelas (versiculos 14-19); 5° dia: vida animal no mar e no ar (versiculos 20-
23); 6° dia: vida animal na terra ¢ 0 homem (versiculos 24-31); 7° dia: concluida toda a criagdo, Deus descansa,
abencoa e santifica (separa) o sétimo dia, cf. HOLY BIBLE. 1980.



63

os trés primeiros dias representam um estagio onde o céu e a terra nao
existem a ndo ser em poténcia: estdo envolvidos na matéria primitiva como a
arvore na semente. Essa matéria primitiva, o caos dos Gregos, ¢ designada
sob os nomes de ‘céu e terra’, de ‘terra invisivel e informe’, ‘do abismo
coberto de trevas’. Ela deveria aparecer no terceiro dia sob uma forma
sensivel. Os dias sem o sol sdo, portanto, tomados de forma literal: sdo
tempos iguais aos dos dias solares’’

Os maniqueus, por seu turno, fazendo uso da argumentagdo ad hominem’", utilizam
as armas de Agostinho para lutar contra ele. Nesse sentido, tomam o exemplo do sétimo dia - em
que Deus descansa apds efetivar sua criagdo -, e contrapdem a palavra de Cristo de que seu
Pai trabalha até¢ o presente e ele também (Jodo 5.17). Agostinho explica o repouso desse
sétimo dia igualmente no sentido alegérico. Emprega método idéntico em outros momentos: €
assim, por exemplo, que os seis dias da criagdo representam as seis idades do mundo desde

~ r . 99 - J . r
Adao até Cristo™ . Assim se expressa o proprio filésofo sobre o assunto:

Que no sétimo dia Deus tenha descansado de todas as suas obras e o tenha
santificado, ndo deve de modo algum ser entendido puerilmente, como se
Deus se houvesse fatigado, trabalhando, Ele, que disse e foram feitas, com
palavra inteligivel e eterna, ndo sonora e temporal. O descanso de Deus
significa o descanso dos que descansam em Deus, como a alegria da casa
significa alegria dos que se alegram em casa, embora os faga estar alegres
ndo a casa, mas outra coisa qualquer. Quanto mais se a beleza da propria
casa alegra os moradores! E mais se ndo apenas se chama alegre pela figura
retérica que pelo continente significa o contetido, como quando se diz: os
teatros aplaudem, os prados mugem, quando naqueles os homens é que
aplaudem e nestes os bois é que mugem

" GUITTON, 1971, p. 181: “Les trois premiers jours représentent un stade ou le ciel et la terre n’existent qu’en
puissance : ils sont enveloppés dans la matiere primitive comme [’arbre dans la semence. Cetre matiére
primitive, le chaos des Grecs, est désignée sous les noms de ‘ciel et terre’, de ‘terre invisible et informe’,
‘d’abime couvert de ténébres’. Elle devait apparaitre au troisieme jour sous une forme sensible. Les jours sans
soleil sont donc a prendre au sens littéral : se sont des temps égaux a ceux des jours solaires”. O autor toma
como base o texto do De gen. contra man., 1, 18.

% Tanto os maniqueus quanto Agostinho utilizam bastante a argumentagdo ad hominem. Na polémica mantida
por Agostinho contra o bispo maniqueu Fausto, por exemplo, ambos se servem desse recurso retérico. Quando
Agostinho constroi o argumento em torno da controvérsia levantada pelos maniqueus sobre uma possivel criagdo
tardia do homem no tempo, como sera visto logo adiante — subdivisdo 1.2.2; De civ. Dei, XII, 12 -, ele se utiliza
do recurso da argumentacdo ad hominem.

% Cf. De Gen. contra man., 1, 23, 35-41

10 “Cum vero in die septimo requiescit Deus ab omnibus operibus suis, et sanctificat eum; nequaquam est
accipiendum pueriliter, tanquam Deus laboraverit operando, qui dixit, et fact sunt, verbo intelligibili et
sempiterno, non sonabili et temporali. Sed requies Dei requiem significat eorum qui requiescunt in Deo, sicut
laetitia domus, laetitiam significat eorum qui laetantur in domo, etiamsi non eos domus ipsa, sed alia res aliqua
laetos facit. Quanto magis, si eadem domus pulchritudine sua faciat laetos habitatores, ut non solum eo loquendi



64

Para tentar decifrar o enigma do dia primeiro da criagdo — onde esta esse ponto
mais remoto e primigénio do tempo, do mundo e das criaturas invisiveis ou intelectuais -, ou
. . . 101 . . , .
seja, o dito haja luz; e houve luz'", Agostinho comega pelo fim, isto &, pelo final da criagéo.

Regride passo a passo ao passado e questiona: “Quem se atrevera a dizer que os anjos foram

937102

feitos depois de todas as coisas enumeradas nos seis dias , uma vez que em nenhum

momento essas criaturas sao mencionadas no relato desses primeiros versos do Génesis. Para

cada dia nessa regressdo ao passado absoluto do tempo dd uma resposta negativa, como, por

. . . . . . r 1
exemplo: “Diremos, acaso, haverem sido feitos (os anjos) no terceiro dia? Nem pensa-lo™'®.

Quando se depara com a narrativa do primeiro dia da criagdo, usa mais uma vez o método

alegorico e afirma:

Se na pericope: Disse Deus: Faga-se a luz e a luz foi feita, é razoavel
entender-se por essa luz a criacdo dos anjos, sem duvida (os anjos) foram
feitos participes da luz eterna, que ¢ a propria Sabedoria imutavel de Deus,
conhecida pelo nome de Unigénito de Deus e pela qual foram feitas todas as
coisas. Desse modo, iluminados pela luz que os criou, se tornaram luz e se
chamaram dia pela participacdo dessa luz e desse dia incomutavel que ¢ o
Verbo de Deus, pelo qual eles e os demais seres foram feitos' .

Os trés dias anteriores a existéncia dos astros sdo concebidos por Agostinho,
portanto, de forma metaférica'”®, uma vez que fica dificil entender como um universo sem sol

comportaria dias e noites. Para ele, portanto, a partir dessa nova abordagem, esses dias nao

106

sdo exatamente dias, nem tampouco essa luz ¢ exatamente luz . O tipo de sucessdo temporal

modo laeta dicatur, quo significamus per id quod continet id quod continetur, sicut, Theatra plaudunt, prata
mugiunt, cum in illis homines plaudunt, in his boves mugiant” (De civ. Dei, XI, 8).

19" Génesis 1.3: “Disse Deus: Haja luz; ¢ houve luz - And God said, Let there be light: and there was light”.

192 «Ouis porro audebit opinari, post omnia ista quae sex diebus enumerata sunt, Angelos factos?” (De civ. Del,
XL, 9).

18 “Numquidnam ergo die tertio factos esse dicemus? Absit” (De civ. Dei, X1, 9).

% “Cum enim dixit Deus, Fiat lux, et facta est lux; si recte in hac luce creatio intelligitur Angelorum, profecto
facti sunt participes lucis aeternae, quod est ipsa incommutabilis Sapientia Dei, per quam facta sunt omnia,
quem dicimus unigenitum Dei Filium: ut ea luce illuminati, qua creati, fierent lux, et vocarentur dies
participatione incommutabilis lucis et diei, quod est Verbum Dei, per quod et ipsi et omnia facta sunt” (De civ.
Dei, X1, 9).

195 Cf. GUITTON, 1971, p. 181. O autor se apoia no texto agostiniano do De gen. ad litt. imperf., XX VIII.

% No De gen. ad litt. imperf., XV, 48, Agostinho confirma que a luz foi a primeira de todas as coisas criadas:
“...a luz, que foi feita a primeira de todas (as coisas criadas) - ...Juce, quae prior facta est”. Trata-se, aqui, de uma
luz incorporea. Quando Santo Agostinho fala de luz incorpdérea ou de criaturas incorporeas, isso ¢ uma clara



65

que se depreende da narrativa nao existe de fato, a ndo ser no espirito do proprio narrador, ou
seja, de Moisés, que fala do ato da criagdo usando esse mesmo tipo de artificio. O que ocorre
¢ que Moisés contempla a obra de Deus no proprio Deus. E aqui estd uma das indicagdes da

heranca platonica no pensamento de Santo Agostinho, pois essa obra de Deus aqui referida

o~

ocorre no pensamento de Deus como ocorre um poema no pensamento do poeta, quando

O~

formado no seio do seu lazer a seqiliéncia dos seus versos. O mundo das idéias, de Platdo,
colocado pelo autor das Confissoes na mente de Deus de tal forma, que ele mesmo fica
extasiado diante do extraordinario fato da idéia desse mundo estar na mente de Deus, ao ponto
de declarar: “Dai nos aflora a mente algo admiravel, mas verdadeiro, a saber: este mundo nao
poderia ser conhecido por nos, se ndo existisse; mas, se Deus o ndo houvesse conhecido, ndo

poderia existir™!"’.

alusdo ao seu debate com os maniqueus. No De civ. Dei, XI, 10, 2, ele diz que ha pessoas “incapazes de imaginar
uma natureza incorpdrea - ...qui non potuerunt incorporean cogitare naturam...” Na nota 34, p. 782, Moran
afirma que Santo Agostinho, nesta passagem, “alude ao materialismo antigo, no qual esteve também engolfado
antes de sua conversdo, até se chocar com os livros dos platdnicos. Esses tais materialistas (entre eles, os
maniqueus) ndo conheciam as substancias espirituais e incorpéreas, mas apenas a matéria”.

W7 “Ex quo occurrit animo quiddam mirum, sed tamen verum, quod iste mundus nobis notus esse non posset, nisi
esset; Deo autem nisi notus esset, esse non posset” (De civ. Dei, XI, 10, 3); sobre o assunto acima, eis 0 que
dizem BOEHNER ; GILSON, 1991, p. 175, “além de ser expressdo da vontade e revelacdo da bondade divina, o
ato criativo é também um ato do entendimento e uma revelagdo da sabedoria de Deus. Antes de serem feitas, as
criaturas ja existiam ou ‘viviam’ no entendimento divino ou na ‘arte’ divina, sob a forma de idéias. As coisas,
com efeito, tém dupla existéncia: uma real, sucessiva a cria¢do, e outra, ideal, no espirito de Deus. Do mesmo
modo que um artista humano deve preconceber a obra que vai produzir, assim Deus, o Artista eterno, possui uma
idéia prévia de cada criatura em sua ‘arte eterna’ (In loann. Evang., tract., 2, 1, 16). Nesta arte eterna as idéias
vivem de uma vida espiritual; denominam-se ‘rationes’, ‘formae’ ou ‘regulae’, por serem o0s prototipos ou
modelos originais das coisas que irdo ser criadas. O nome de idéias ou formas vem de Platdo. Mas, ao passo que
este lhes atribuia uma existéncia separada, Agostinho as faz existir no proprio Deus ou no Verbo divino: Sunt
namque ideae principales formae quaedam vel rationes rerum stabiles atque immutabiles, quae ipsae formatae
non sunt, ac per hoc aeternae ac semper eodem modo de habentes quae in divina intellingentia continentur (De
diversis quaest., 83, q. 46, 1-2). Todos os seres estdo contidos, como idéias exemplares, na inteligéncia divina. E
isso vale, ndo so6 para as idéias gerais das espécies e dos géneros, mas para cada individuo em particular:
Singula... propriis sunt creata rationibus (De diversis quaest., 83, q. 45 ). E incontestavel que Agostinho jamais
duvidou de que a cada individuo humano corresponde uma idéia particular na inteligéncia divina (cf. Epist, 14,
4)”; acerca da mesma tematica afirma também CAPANAGA, 1957, p. 50, 51: “A segunda relagdo das coisas ¢
com uma ordem ideal anterior ao mundo e coeterna com Deus, o qual ndo trabalha as cegas, porém com perfeito
conhecimento de tudo que faz. Santo Agostinho, neste ponto, cristianizou a teoria platonica das idéias
exemplares, ou dos dois mundos [...]. As idéias divinas sdo certas formas causais ou modelos constantes e
imutaveis das coisas, as quais ainda nao foram formadas, e por isso sdo eternas e invariaveis e estdo contidas na
divina inteligéncia: ndo nascem, nem fenecem, porém segundo elas se forma tudo o que nasce e morre. Até
mesmo as coisas singulares tém na mente de Deus sua idéia particular. Este exemplarismo divino é de singular
influéncia na concepgdo do universo, porque todas as coisas se elevam a um patamar de mensageiras de uma
divina noticia. Diz bem G. von Hertling depois de expor o exemplarismo agostiniano: ‘O valor das coisas finitas
fica com isto grandemente elevado. No fundo de cada ser, com todas suas mudangas, oculta-se um pensamento



66

1.2.2 A criacio do homem no tempo: janela para uma “notacao cientifica”

A idéia do mundo, do tempo ¢ do homem na mente de Deus ndo se mistura com a
realidade desse mesmo mundo, nem com a realidade do tempo, nem com a existéncia
empirica do homem. Do lado de 14, a eternidade e a idéia do tempo, do mundo ¢ do homem na
mente de Deus. Do lado de ¢4, o tempo, o mundo e o homem, com suas vicissitudes, por conta
de uma esséncia efémera oriunda de sua base criatural. Esse é o ponto alfa do passado, a
diviséria entre tempo e eternidade, ¢ o principio da teoria das razdes seminais, outra
descoberta de Santo Agostinho, que ¢ herdada da tradigdo filosofica grega. Entretanto, como
sera visto no segundo capitulo deste trabalho, Agostinho da uma interpretagdo propria a essa
idéia que ele herda dos estdicos'®, pois o que ha de novo na teoria das razdes seminais, na
verdade, ¢ a vestimenta que ele da a essa concepgao com as cores da tradigdo hebraico-crista.

De acordo com o pensamento de Agostinho, ¢ 14 no remoto passado do tempo,
também, que se insere a criagdo do homem. No principio da histéria do homem no Universo,
o principio da histéria do préprio Universo ja se perdia nas brumas do remotissimo passado,

. . . . P | , . C
pois “o homem foi feito no sexto dia” da criagdo % Até esse sexto dia da criagio — que nosso

eterno. A mistica posterior subiu por esta escala as mais vertiginosas alturas’ (fazendo referéncia a obra
Augustin, 45 (Mainz, 1902)”.

1% Quanto & idéia das razdes seminais presente no estoicismo, assim informam REALE ; ANTISERI. 1990, p.
257: “O monismo da Estoa pode ser compreendido ainda melhor se considerarmos a doutrina das assim
chamadas ‘razdes seminais’. O mundo ¢ as coisas do mundo nascem da Unica matéria-substrato qualificado,
através do logos imanente que, em si, € uno, mas capaz de diferenciar-se nas infinitas coisas. O logos ¢ como o
sémem (sic) de todas as coisas, é como um sémem (sic) que contém muitos sémens (0s logoi spermatokoi), que os
latinos traduziriam com a expressdo rationes seminales (razdes seminais). Uma fonte antiga diz: ‘Os estdicos
afirmam que Deus ¢ inteligente, fogo artifice, que metodicamente procede a geragdo do cosmo e que inclui em si
todas as razoes seminais, segundo as quais as coisas sdo geradas segundo o fado. Deus ¢ [...] a razdo seminal do
cosmo’.” O autor ndo informa que antiga fonte € essa. E continua: “As Idéias ou Formas platonicas e as formas
aristotélicas sdo assim assumidas no unico Logos, que se manifesta em infinitos sémens criativos, forcas ou
poténcias germinativas que operam no interior da matéria, imanentes a estrutura da matéria a ponto de serem
inteiramente inseparaveis dela”.

19 “Homo factus sit in die sexto” (De Gen. ad litt., V1, 2).



67

filosofo interpreta de forma alegérica''® — muita coisa acontecera, inclusive aquele principio
que estd na base de sua controvérsia com os maniqueus, € que remonta ao proprio principio do
tempo, conforme ja foi visto neste trabalho académico. A criagdo do homem, portanto, ¢ feita
no tempo € nao com o tempo, ou seja, ¢ posterior a criagdo do tempo. Dessa forma, o tempo ¢
anterior a consciéncia. Para Agostinho, ndo ¢ a consciéncia humana que pde o tempo, mas o
tempo tem existéncia propria a partir da criacdo divina e independe da consciéncia humana. A
unica mente em que o tempo se encontra presente antes de ser criado, e na forma de idéia, ¢é a
mente de Deus: na mente de Deus estdo presentes as idéias de tempo, mundo e homem, antes
que estes sejam criados. Sendo assim, ndo ¢ a mente humana que pde o tempo, mas a mente
divina.

Os maniqueus também levantam celeuma em torno do assunto acima, ou seja, do
tempo da criagdo do homem. Agostinho apresenta a questdo da seguinte forma: afirma que a
mesma reposta que deu ao tratar da origem do mundo aos que reagem diante do fato de que o
mundo ndo ¢ eterno, porém teve um principio, “esta mesma (resposta) dariamos aos que

. . c o~ 111
suscitam dificuldade em torno da criagdo do homem”

. A dificuldade gira em torno de uma
possivel criacao tardia do homem e ¢ apresentada da seguinte maneira: “Perguntam porque o
homem nio foi criado durante os tempos infinitos que precederam a sua criagao, ¢ foi criado
tdo tarde, que, segundo as sagradas Letras, conta sua existéncia desde o principio menos de

. . 112 . ~ . , . o . . ,
seis mil anos™ '“. Sem hesitagdo, Agostinho constréi uma argumentagdo ad hominem, isto é, a

partir da perspectiva dos seus adversarios, com as seguintes palavras:

1% 0 proprio filosofo informa acerca desse alegorismo em AGOSTINHO, Santo (durelius Augustinus). De la
doctrina cristiana (De Doctrina Christiana); Del génesis contra los maniqueos (De genesi contra manichaeos);
Del génesis a la letra, incompleto (De genesi ad literam imperfectus liber); Del génesis a la letra (De genesi ad
literam). Trad. e notas de Balbino Martin Pérez. Introduccion general de P. Lope Cilleruelo. Edicion Bilingiie.
Madrid: BAC, 1957. vol. XV. p. 497: “Ao compor, contra os maniqueus, dois livros sobre o Génesis, nos quais
expus as palavras da divina Escritura em sentido alegdrico, ndo me atrevi a explicar ao pé da letra tdo grandes
segredos das coisas da natureza, isto é, de que modo puderam tomar-se as coisas que se dizem ali no verdadeiro
sentido histdrico” (Ret., 1, 18). Trata-se de uma parte das Retrata¢des inserida no volume aqui referenciado.

W sensisse credatur: hoc etiam de prima hominis conditione responderim...” (De civ. Dei, XII, 12).

W2« cur homo per innumerabilia atque infinita retro tempora creatur non sit, tamque sero sit conditus, ut
minus quam sex millia sint annorum, ex quo esse coepisse in sacris Litteris invenitur” (De civ. Dei, X1I, 12).




68

Se os ofende a brevidade do tempo e lhes parecem poucos os anos
transcorridos desde a criagdo do homem, conforme se 1€ em nossas
Escrituras, considerem que o que tem fim ndo ¢ duradouro e todos os séculos
termindveis, em comparagdo com a eternidade interminavel, sdo, ndo direi
pequenos, mas nada. Se, por isso, se dissessem, ndo cinco ou seis mil anos,
mas sessenta ou seiscentos mil, ou se se multiplicassem seis mil, sessenta ou
seiscentas mil vezes mais e a soma se tornasse a multiplicar outras tantas
vezes por esse numero e ja ndo tivéssemos nome para tal quantidade, ano em
que Deus fez o homem, poder-se-ia formular a mesma pergunta: Por que ndo
o fez antes?'">.

Sendo assim, de acordo com a argumentagdo acima — acerca do possivel tempo
tardio em que o homem foi criado -, nenhuma diferenca faria se tivesse acontecido de a
criacdo do homem ter sido anterior aos cerca de seis mil anos atribuidos naquela época. De
qualquer maneira, o principio do tempo e do mundo ainda seriam anteriores a esse
impronuncidvel numero imaginado — pois “o que tem fim ndo ¢ duradouro” -, e que ¢ uma

. Jon ~ . ’ 114 . 7
revolucionaria abertura para uma moderna “notagdo cientifica” . Agostinho chega até a usar

13 «Si enim brevitas eos offendit temporis, quod tam pauci eis videntur anni ex quo institutus homo in nostris
auctoritatibus legitur; considerent nihil esse diuturnum, in quo est aliquid extremum, et omnia saeculorum
spatia definita, si aeternitati interminatae comparentur, non exigua existimanda esse, sed nulla. Ac per hoc, si
non quinque vel sex, verum etiam sexaginta millia, sive sexcente, aut sexagies, aut sexcenties, aut sexcenties
millies dicerentur annorum; aut itidem per totidem toties multiplicaretur haec summa, ubi iam nullum numeri
nomen haberemus, ex quo Deus hominem fecit; similitern quaeri posset, cur ante non fecerit” (De civ. Dei, XII, 12).
" A argumentagdo ad hominem, acima, contra os maniqueus, contempla esse aspecto de uma notagdo cientifica
dos tempos modernos. Agostinho faz uma escolha aleatoria, para dar uma palida idéia da eternidade: sobre a
criagdo do homem, que ndao se pense em 5 ou 6 mil anos, mas em 60 mil ou 600 mil; ou, entdo, que se
multiplique os 6 mil por 60 mil, o que daria 360 milhdes; ou, ainda, que se multiplique 6 mil por 600 mil, o que
resultaria em 3 bilhdes e 600 milhdes de anos!; ou, se se quiser ir ainda mais distante, que a multiplicagdo agora
seja de 6 mil por 360 mil, o que daria 2 trilhdes e 160 bilhdes de anos!; se ainda for pouco, que se multiplique 6
mil por 3 milhdes e 600 mil, cujo resultado ¢ a soma de 21 trilhdes e 600 bilhdes de anos!; ou, em ultima
instancia, “uma soma de anos impossivel de ser contada pelos calculadores” (cf. De civ. Dei, XII, 12). Tudo isso
seria em vao, pois o principio do tempo ¢ do mundo sdo astronomicamente anteriores a quaisquer dessas somas
que formam um “gigantismo numérico” simplesmente impronunciavel. Acerca do assunto da notagdo cientifica,
eis o que dizem os dois astrofisicos ADAMS, Fred , LAUGHLIN, Greg. Uma biografia do universo: do big bang
a desintegracao final (The five ages of the universe: inside the physics of eternity). Trad. de Vera Ribeiro. Rio de
Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2001. ISBN 85-7110-614-2. p. 22ss. Primeiro informam que a histéria do Universo ¢
dividida em cinco grandes eras temporais, sendo cada uma dessas eras nomeada com uma unidade de tempo
conhecida como notagdo cientifica e chamada de década cosmologica. Isso porque os nimeros envolvidos sido
demasiadamente grandes. Dizem, por exemplo, que “os dez bilhdes de anos ja decorridos (desde o que ¢ aceito
como uma das possibilidades do comeco do Universo, que ¢ o big-bang) representam um fragmento de tempo
extremamente insignificante”. Isso em termos do passado do Universo. Quanto ao futuro, que sera abordado no
segundo capitulo da presente obra, os nimeros sdo ainda mais astronomicos: “Devemos aceitar o tremendo
desafio de estabelecer uma linha temporal que retrate os eventos universalmente interessantes que tenderdo a
ocorrer nos proximos 10'® (dez elevado a cem) anos. O nimero 10'% & grande. Muito grande. Escrito sem o
beneficio da notagdo cientifica, compde-se de um 1 seguido por cem zeros [...]. Ndo s6 € muito incomodo
escrever o niimero 10'” como ¢ também dificil ter uma idéia exata de qudo tremendamente gigantesco ele é. As
tentativas de visualizar 10'”, imaginando cole¢des de objetos conhecidos, frustram-se rapidamente. Por
exemplo, o numero de graos de areia em todas as praias do mundo ¢ freqiientemente exibido como um exemplo




69

o primeiro homem como exemplo, para falar dessa mesma questdo do imaginavel tempo

tardio da criagcdo do ser humano:

...0 primeiro homem, no dia seguinte ao de sua criagdo ou no mesmo dia,
poderia perguntar por que ndo fora criado antes. E, por mais que fosse criado
antes, a dificuldade a respeito do principio dos seres temporais teria entdo o
mesmo valor que tem agora e tera depois115

Segundo Capanaga, as questdes centrais da filosofia agostiniana sdo relativas ao

grande enigma que ¢ o homem, e Agostinho as desenvolve “movido por uma urgéncia e sede

59116

de conhecimento do mistério humano™ ™. Por outro lado, para o nosso filésofo — de acordo

com a compreensdo de Boehner e Gilson -, “no dominio da criag@o visivel, o lugar mais

117
elevado cabe ao ser humano™ .

Um dos momentos do enigma dessa elevada criatura que ¢ o homem estd
exatamente na sua origem. Ao construir seu argumento sobre o tempo em que iSso ocorre,
Agostinho revida o ponto de vista da eternidade do ser humano com as seguintes palavras:

Omitamos as conjecturas dos homens que nio tém nogdo da natureza e
origem do género humano. Uns, seguindo sua opinido sobre o mundo,
sustentam que os homens sempre existiram. Foi o que motivou as palavras
com que Apuleio descreve tal espécie de animais: ‘Um a um sdo mortais,
mas em seu conjunto, perpé‘fuos’118

de um nimero incompreensivelmente grande. Entretanto, uma estimativa grosseira mostra que o numero total de
grios de areia corresponde aproximadamente a 107, ou 1 seguido por 23 zeros — sem davida um niimero grande,
mas que ainda fica lamentavelmente aquém da tarefa considerada. Que tal o numero de estrelas no céu? O
numero de estrelas de todas as galaxias de nosso Universo observavel corresponde a cerca de 107, ainda
pequeno demais. Na verdade, em todo o Universo visivel, o nimero total de prétons, os componentes
fundamentais da matéria comum, corresponde a apenas 107, o que ainda é pequeno demais por um fator de
aproximadamente dez sextilhdes de vezes!” Diante de todo esse gigantismo numérico, a presenga do ser humano
no Universo é de apenas cerca de 12.000 anos!

1S« denique primus homo, vel postridie, vel eodem die posteaquam factus est, potuit inquirere, cur non ante sit
factus. Et quandocumque antea factus esset, non vires tunc alias et alias nunc, vel etiam postea, ista de initio
rerum temporalium controversia reperiret”’ (De civ. Dei, X11, 12).

116 CAPANAGA, 1957, p. 58. Quando teoriza sobre o tempo, Agostinho também aborda o que para ele ¢ uma
questdo enigmatica - “este enigma tdo complicado - ...implicatissimum aenigma” (Conf., X1, 22, 28).

"7 BOEHNER ; GILSON, 1991, p. 180.

" “Omittamus igitur coniecturas hominum nescientium quid loquantur de natura vel institutione generis
humani. Alii namque, sicut de ipso mundo crediderunt, semper fuisse homines opinantur. Unde ait et Apuleius,
cum hoc animantium genus describeret: ‘Singillatim mortales, cunctim tamen universo genere perpetui’ (De civ.
Dei, X11, 10, 1). A obra de Apuleio citada no texto agostiniano, conforme explicita a nota de rodapé nimero 8, p.
809, é o livro De deo Socratis.



70

Agostinho recusa, da mesma forma, a interpretagdo de um tempo circular e,
portanto, eterno, oriunda do pensamento grego, pois tal conclusdo também incide sobre a

origem do homem. Assim se expressa o filésofo:

Outros, contudo, nao crendo na eternidade deste mundo, opinam nao ser ele
Unico, mas haver inumerdveis mundos, ou ser Unico € nascer € terminar
infinidade de vezes, de acordo com o incessante rodar dos séculos. Esses tais
hao de necessariamente admitir que, em determinado principio, o género
humano existiu sem homens que gerassem119

A conclusdo sobre o assunto acima ¢ apresentada por Agostinho em pelo menos
duas passagens. A primeira ¢ aquela onde ele diz: “como ndo me atrevo a afirmar que tenha
havido um tempo em que o Senhor Deus nao tenha sido senhor, assim devo dizer sem vacilar
que o homem néo existiu antes do tempo e que o primeiro homem foi criado no tempo™'?’. Na
segunda passagem, ele se expressa assim: “O género humano origina-se de um s6 homem, o
primeiro que Deus criou, segundo o testemunho da Santa Escritura™?.

Agostinho também se ocupa com importantes questdes antropoldgicas, numa
profunda pesquisa da esséncia, natureza, da composicao dualista de corpo e alma e de outras
tematicas de grande significado sobre o homem. O propdsito do presente trabalho cientifico,
entretanto, ndo abrange esses aspectos, mas apenas aqueles que ja foram considerados no

decorrer do texto. Sobre o tema analisado na presente subdivisdo, basta dizer, com Capanaga,

0 seguinte:

Que ¢, pois, 0 homem em sua esséncia e processo? Das grandes correntes de
idéias, porém ornadas pela propria experiéncia, influem na antropologia de
Santo Agostinho, como na cultura ocidental: a corrente biblica e paulina do
homem, imagem de Deus e ser caido na culpa, e a corrente grega do homo

9« glii veri qui mundum istum non existimant sempiternum, sive non eum solum, sed innumerabiles opinentur,
sive solum quidem esse, sed certis saeculorum intervallis innumerabiliter oriri et occidere; necesse est fateantur
hominum genus prius sine hominibus gignentibus extitisse” (De civ. Dei, X1, 11).

120 “Ego quidem sicut Dominum Deum aliquando dominum non fuisse dicere non audeo, ita hominem nunquam
antea fuisse, et ex quodam tempore primum hominem creatum esse dubitare non debeo” (De civ. Dei, X1I, 15, 1).
2V «“Ex uno quippe homine, quem primum Deus condidit, genus humanum sumpsit exordium, secundum sanctae
Scripturae fidem” (De civ. Dei, X11, 9, 2).



71

rationalis, o animal movido por um verbo interior, em que se cifra sua alteza
o 122
e dignidade .

Em sua antropologia, Agostinho faz o homem presenca obrigatoria nas trés
modalidades do tempo, € ndo apenas no passado, conforme visto no presente capitulo. Sinal
disso ¢ a estrutura de 4 Cidade de Deus e das Confissoes, entre outras obras, nas quais se nota
a significativa presenga do homem no passado, no presente € no futuro. Por isso, também,
esse aspecto de sua antropologia permeia todo o contetido deste trabalho, mesmo nao sendo o
centro da discussao.

E fato que se pode pensar no homem sem se pensar no tempo — por conta da
existéncia autbnoma do homem - mas nao se pode pensar no tempo sem se pensar no homem —,
pois o tempo da consciéncia ¢ totalmente dependente do homem -, mesmo considerando que,
na construgado intelectual elaborada por Agostinho, o tempo seja anterior ao homem e tenha
existéncia independente do homem. De qualquer forma, no pensamento do nosso filésofo,
pelo menos o tempo da consciéncia continua vinculado ao homem e sendo de inteira
responsabilidade do homem. Portanto, a importancia da vinculagdo do homem ao tempo em
sua modalidade de futuro s6 ¢ possivel em razdo de sua vinculacdo ao tempo em sua
modalidade de passado. Nao ¢ por menos que ele mesmo olha para o futuro e vé com
esperanca que “a Verdade no Evangelho promete aos santos e fié¢is que serdo iguais aos anjos
de Deus™'? , no usufruto de uma realidade cujo tema ¢ tao caro aos filosofos, ou seja, a eterna
e plena felicidade. No seu pensamento, portanto, o tempo futuro e o futuro sem tempo reserva
a humanas criaturas corpéreas um estatuto de fato promissor: o de criaturas incorpdreas € nao

mais suscetiveis aos dissabores das mutacdes temporais.

122 CAPANAGA, 1957, p. 58.
'B “Veritas quippe in Evangelio sanctis fidelibusque promittit quod erunt aequales Angelis Dei (Mt. 22, 30)”
(De civ. Dei, X1, 13).



CAPITULO Il



2 FUTURO: DA EXSPECTATIO! AO ESKATON?

A temporalidade preside e anima o devir”.

Tudo o que parece contrapor-se a eternidade de Deus, ou seja, tudo o
que se refere ao tempo, transitoriedade, passagem, finitude, morte,
mostra-se como ressonancia do toque criador do comego. Ainda pela
conjugacdo de som e siléncio pode-se também tentar entender por que
a eternidade deve admitir um “fim dos tempos”. E que o toque de
comeco, instante da criag¢do, se descreve como um som aiénico, um
som cujos “harmdnicos” sdo as varias eras, os varios futuros
historicos. Quando se transpde o sentido propriamente religioso
cristdo para a imagem sonora da ressonancia, pode-se admitir o fim
dos tempos, o esmorecimento dessa voz aidnica que vai emudecendo
pouco a pouco. Mas o que ocorre tanto no plano digamos particular da
finitude das criaturas como no plano mais aidnico da histéria é que o
esmorecimento, o fim, a “morte” do que existiu ndo constitui anulagao
do ja ter existido. O toque criador do comego, a im-pressao sonora do
“Deus falou” consuma-se no siléncio (fim dos tempos e vida eterna
possuem sinonimia teolégica), mas nao anula o ter soado. O ter soado
nunca se apaga, ao contrario, cresce no siléncio, cresce no fim®,

Neste segundo capitulo do trabalho, a abordagem sera sobre o futuro como expectativa
e como estagio final do contetido da teoria do tempo de Agostinho. Neste caso especifico, a
analise da tematica serd feita pelo prisma da visdo presente das coisas futuras. Até certo
ponto, essa particularidade ja justifica a presenca, nesta parte da obra, das duas teorias — a
teoria das rationes seminales e a teoria da verdade -, uma vez que as mesmas abrangem o
tempo como um todo e ndo apenas um instante singular de uma ou outra categoria. A teoria
das razdes seminais e a teoria da verdade estdo, de fato, no fundamento do tempo. No
pensamento de Agostinho, trata-se de duas teorias de importincia e pertinéncia inquestionaveis.

J& a segunda subdivisdo do capitulo, que aborda o futuro como expectativa e constante fluir,

! Exspectatio é a palavra latina utilizada por Santo Agostinho para denotar a “expectativa” sobre o futuro.

2 De acordo com TAYLOR, 1980, p. 88, éskaton, do grego éoyotov (éskaton), éoyatog (éskatos), significa “o
ultimo estado ou a extremidade, os confins; por ultimo”. Dessa raiz vem o termo teoldgico escatologia,
significando os ultimos acontecimentos da historia do homem, do mundo e do tempo.

¥ PEGORARO, Olinto Antdnio. Relatividade dos modelos: ensaios filoséficos. Petropolis: Editora Vozes, 1979. p. 9.
* SCHUBACK, Marcia S4 Cavalcante. Para ler os medievais: ensaio de hermenéutica imaginativa. Petropolis:

Editora Vozes, 2000. p. 114. ISBN 85.326.2264-X.




74

destaca-se entre as trés modalidade do tempo como aquela que melhor simboliza 0 momento
de concretizagdo plena da teoria do tempo de Agostinho, além de se fundamentar nas duas
mais importantes teorias, quais sejam: a teoria das razdes seminais ¢ a teoria da verdade.

Vistos a partir de certo prisma, passado e futuro parecem tdo distantes um do
outro no tempos, que ¢ como se fossem categorias diversas e até antagoOnicas entre si. No
pensamento de Agostinho ocorre diferente, pois passado e futuro estdo interconectados num
atimo® de um fugitivo instante do presente. Essas trés categorias do tempo da consciéncia nido
sdo nem diversas, nem antagoOnicas entre si, mas interdependentes e inseparaveis. Nao sdo
momentos estanques, uma vez que o proprio filosofo chega a dizer que o futuro nada mais é do
que a “esperanga presente das coisas futuras™’.

Separar as categorias acima nos capitulos que formam este trabalho, portanto, nao
¢ 0 mesmo que considera-las como instancias de fato separadas. Trata-se, ao contrario, de um
recurso metodologico para facilitar a discussdo, aqui proposta, da tematica do tempo. Ainda

mais por se tratar da teoria formulada por Agostinho que, como se sabe, admite uma

> E certo que apesar de Santo Agostinho colocar essas categorias do tempo da consciéncia tio perto uma da outra
e, de certa maneira, até mesmo interconectadas, em sua analise ele também deixa claro a total impossibilidade de
uma delas estar imbricada na outra, pois, definitivamente, para ele — olhando tudo isso através da visdo do presente -,
o futuro ainda ndo é e o passado ja ndo ¢ mais.

® Para Agostinho cada hora é composta de fugitivis particulis (Conf., XI, 15, 20). A tradu¢do em portugués
utiliza a expressdo “fugitivos instantes”, enquanto a BAC usa “particulas fugitivas”. A palavra atimo, acima, ¢
mais uma tentativa de aproximacao com o que o filésofo quer dizer com este diminuto momento do presente.
“Atimo” significa, cf. FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Novo dicionério da lingua portuguesa. Rio de
Janeiro: Editora Nova Fronteira, 1975. p. 155: “[De &tomo, por dissimilagdo]. Em curto espago de tempo; num
abrir e fechar de olhos”.

7« _praesens de futuris exspectatio” (Conf., XI, 20, 26). A esse respeito assim diz PEGORARO, 1979, p. 10,
que afirma, ao tratar do tempo segundo a concepgdo de Santo Agostinho, que “ndo ha trés tempos, mas trés
manifestacdes da Unica temporalidade”; e também que “o homem ¢é o lugar privilegiado da manifestagdo do
tempo originario”; ao mesmo tempo, diz que “de fato ¢ toda a realidade e a Historia que se movem na triplice
dimensdo temporal”; sobre o mesmo assunto, eis o que diz CHAIX-RUY, Jules. Saint Augustin : temps et
histoire. Paris: Etudes Augustiniennes, 1956. p. XIII: “Agostinho intui que a realidade e idealidade do tempo
ndo sdo mais que duas perspectivas que, ao limite, coincidem - Augustin pressent que la réalité et I’idéalité du
temps ne sont que deux perspectives qui, a la limite, coincident”; diz, ainda, a p. XIII, que se trata da “...dupla
caracteristica do tempo: ele nos € exterior, pois nos impde a todos uma lei da qual nada escapa, nem em nos nem
fora de n6s. Mas o tempo nos ¢ igualmente interior: ele so se revela, em efeito, pela consciéncia e so se constitui
gracas a intencionalidade de uma memoria mais ou menos amplamente aberta em duas direcdes: a do passado e a
do futuro - ...le double caractére du temps: il nous est extérieur, puisqu’il nous impose a tous une loi a laquelle
rien n’échappe, ni en nous, ni hors de nous. Mais il nous est également intérieur: il ne se révele en effet que par
la conscience et ne se constitue que grace a I’intentionalité d’une mémoire plus ou moins largement ouverte sur
deux directions : celle du passé, celle de I’avenir”.




75

interdependéncia entre as citadas categorias. Nessa linha de raciocinio do filosofo, pode-se
indagar: o “que seria o presente se o passado ndo viesse a todo o instante para o animar e
enriquecer‘?”s. E o que seriam passado e presente sem o concurso do futuro, mesmo
considerando que, no caso do futuro como projeto, “nds nunca vivemos, mas sempre esperamos

viver’?®

. Ha, portanto, uma espécie de simultaneidade no tempo, mesmo que se leve em conta
a impossibilidade da presenca das trés categorias num mesmo instante temporal. Mas essa

impossibilidade ocorre até mesmo com o presente, como veremos no terceiro capitulo desta

obra. O fator determinante fica certamente por conta da interdependéncia acima mencionada.

2.1 O futuro e a teoria das rationes seminales

Em razdo dessa forma de Agostinho tratar o assunto acima, ou seja, como algo
simultaneo, ¢ que se torna valido verificar o pensamento do filosofo em sua teoria das

rationes seminales (razdes seminais). De origem estoica’, as razdes seminais sdo retomadas

§ CHAIX-RUY, 1956, p. XIII : «...que serait le présent si le passé ne venait a tout instant I’animer et I’enrichir ?”.

% Cf. CHAIX-RUY, 1956, p. XIII: “O futuro intuido, profetizado ao limite, permanece o campo de uma
conjectura que nossa imaginagio percorre sem nos trazer a certeza de jamais penetra-lo. E, porém, neste futuro
que nds nos instalamos ao ponto que, como dird Pascal, nunca vivemos, mas sempre esperamos viver - L’avenir
pressenti, prophétisé a la limite, reste le champ d’une conjecture que notre imagination parcourt sans nous
apporter la certitude d’y pénétrer jamais. Et pourtant c’est dans cet avenir que nous nous installons au point
gue, comme le dira Pascal, nous ne vivons jamais, mais que toujours nous attendons de vivre”.

' cf. REALE ; ANTISERI, 1990, vol. I, p. 257; a mesma pagina, o autor acima afirma que o estoicismo, por sua
vez, aproveita idéias que provém do pensamento de Platdo (428/427-347 a. C.) e de Aristételes (384/383-322 a.
C.): “as Idéias ou Formas platonicas e as formas aristotélicas sdo assim assumidas no Unico Logos, que se
manifesta em infinitos s€mens criativos, for¢as ou poténcias germinativas que operam no interior da matéria,
imanentes a estrutura da matéria a ponto de serem inteiramente inseparaveis dela”.



76

pelos neoplatonicos™ e por Santo Agostinholz, que lhes dao caracteristicas especificas. Para o
nosso filésofo, trata-se de uma realidade que se efetiva a medida que o futuro, em seu
constante fluir, vai escoando pelo presente em dire¢do ao passado. Somente quando o futuro
se faz presente ¢ que eclode no mundo o que est4 oculto nas entranhas das razdes seminais.
As forcas germinativas, ou razdes seminais, sdo o fundamento da constante
mutacdo que ocorre nas coisas, exatamente porque as coisas estdo inseridas no tempo. Isso
porque, em ultima instancia “as coisas sdo temporais por ndo poderem realizar de uma s6 vez
todo o seu ser”*®. Inclusive, algumas criaturas que receberam sua forma definitiva desde o
inicio da criagdo também ndo podem, por conta de serem temporais, realizarem todo o seu ser

de uma sé vez; isso s6 ocorre a medida que o futuro traz a luz tais seres. Segundo a concepgao

11 A idéia da teoria das razdes seminais também estd muito bem explicitada nas Enéadas, de Plotino [(205-270),
cf. Enn,, 11, 3, 16-17]. Sobre Plotino, Santo Agostinho diz: “Plotino, de recente memoria, avantaja-se a todos os
intérpretes de Platdo - Plotinus certe nostrae memoriae vicinis temporibus, Platonem caeteris excellentius
intellexisse laudatur” (De civ. Dei, IX, 10). A morte de Plotino ocorrera cerca de 150 anos da época em que
Agostinho escrevera esta obra. Para Plotino, o que ocorre, entre outras coisas, ¢ uma “perpétua mutagdo” no que
a Alma fabrica e essa mudanga que acontece nos seres é sempre em ascendéncia rumo a perfei¢do. Para clarificar
o que diz, Plotino exemplifica com uma idéia retirada do Timeu, de Platao, que aponta o continuo cuidado que o
agricultor tem com a semeadura (cf. PLOTINO. Enneadi [ ENNEAAEZ); PORFIRIO [233/234-305]. La Vita de
Plotino ¢ I’Ordine dei suoi Scritti [//EPI TOY [TAQTINOY BIOY KAI THY TAZEQY TON BIBAION
AYTOY]. Traduzione con texto greco a fronte, introduzione, note ¢ bibliografia di Giuseppe Fagin. Bilingiie.
Quarta edizione. Milano: Rusconi, 1996. 11, 3, 16. ISBN 88-18-22020. p. 227, 229; cf., também, o texto do
proprio PLATAO, 1988, p. 1103-1179. Sendo assim, nada mais futuristico em termos temporais do que a teoria
das razdes seminais, cuja abrangéncia ¢ também inegdvel. As Enéadas de Plotino sdo uma rica argumentagio
sobre variados assuntos e com base em inimeras obras de Platdo. E grande a importancia de Plotino. Sua
dependéncia de Platdo é tamanha, que dele ¢ dito o seguinte, nas orelhas da obra a seguir: PLOTINO. Tratados
das Enéadas. Trad., intr., notas de Américo Sommerman. Sdo Paulo: Polar Editorial, 2000. ISBN 85-86775-02-9.
“Plotino, o pai do neoplatonismo, é considerado por alguns como ‘a gléria da filosofia antiga’; “em um de seus
tratados, Marsilio Ficino — fundador da escola platonica de Florenga — faz Platdo dizer a respeito de Plotino:
‘Este ¢ o meu filho bem-amado, escutai-o’.” Uma curiosidade é que Plotino ¢ apenas 11 anos mais novo que
Mani. Foram, portanto, contemporaneos, sendo que o profeta do maniqueismo morreu cerca de quatro a sete
anos apos o filésofo neoplaténico. Analisando a constru¢do agostiniana a respeito do assunto, eis o que afirmam
BOEHNER ; GILSON, 1991, p. 176: “Deus criou todas as coisas do nada, por um ato de sua vontade, e em
consondncia com suas idéias. Todas as criaturas trazem esse duplo selo de sua origem. Agostinho frisa
expressamente esta disparidade: todos os seres sdo bons porque criados por Deus; e todos implicam certa
imperfeicao intrinseca porque feitos do nada”.

12 Sobre as razdes seminais, eis o que informa ABBAGNANO, 1999, p. 830: “[Do grego A6yol ompuotikoi
(16goi spermatikoi); latim: Rationes seminales]. Partes da razio divina que ddo origem as coisas. Segundo os
estoicos, assim como todo ser vivo ¢ produzido por uma semente, todas as coisas sdo produzidas por uma
particula da razao divina, que por isso ¢ uma semente racional. Essa nogdo ressalta a predeterminagdo daquilo
que € gerado (AECIO, Plac., 1.7, 33; cf. . STOBEO, Ecl., 1, 17, 3); foi retomada pelos neoplatonicos (cf.
PLOTINO, Enn., II, 3, 16) e por S. Agostinho (De diversis quaestionibus, 83, q. 46)”.

¥ ABBAGNANO, 1999, p. 178.




77

de Agostinho, sdo oito as criaturas que receberam essa forma definitiva logo de inicio: os

: 14
anjos, o firmamento, a terra, o mar, o ar, o fogo, os astros ¢ a alma humana™. Por outro lado,

os germes originais dos seres vivos, porém — inclusive o corpo de Adao e de
todos os outros homens — foram criados num estado de preformagéo ainda
ndo desenvolvido. Na filosofia agostiniana estes germes primordiais
chamam-se ‘rationes seminales’ ou ‘causales’, porque neles os seres vivos ja
se encontram projetados ‘invisibiliter, potentialiter, causaliter, quomodo
fiunt futura non facta’*>.

Segundo Agostinho, as for¢as germinativas das razdes seminais impregnam a terra

. 4 . A r 1
de causas evolutivas. E o que ele mesmo nomeia de “sémen da terra e do céu” ® ao escrever

contra os maniqueus. E dd uma forma ainda mais elaborada a questio, quando afirma:

Aquela matéria informe que Deus fez do nada, primeiramente se chamou céu
e terra, e assim se diz: no principio criou Deus o céu e a terra; ndo porque ja
nao o fora, porém porque podia chegar a sé-lo, posto que o céu, como ¢ dito,
foi feito depois. Se consideramos a semente da arvore dizemos que ali estdo
as raizes, o tronco, os ramos, o fruto e as folhas, ndo porque ja aparegam ali,
porém porque dali hdo de nascer [...]. Chamou-se céu e terra aquela matéria,
porque era seguro que dali havia de proceder o céu e a terra que vemos [...].
De idéntico modo, pdde denominar-se céu e terra a matéria da qual ainda
ndo havia sido feito o céu e a terra, porém que de nenhuma outra coisa, fora
dela, haviam de ser feitos®’

Como s6i acontecer em suas elaboragdes intelectuais, na construgao agostiniana as
razOes seminais tomam novo aparato, por conta do criacionismo cristdo. A teoria tem sua
originalidade e importancia epistemoldgica, por resolver certas objecdes colocadas pela

ciéncia. Sobre isso, eis o que afirma um dos estudiosos do pensamento de Agostinho:

Mais ampla e fundamental ¢ de maior importancia, por resolver
admiravelmente todas as objecdes da ciéncia contra o relato mosaico sobre a

4 Cf. De gen. ad. litt., VI, 6.

> BOEHNER ; GILSON, 1991, p. 179; o autor cita o texto original do De gen. ad. litt., VI, 6, 10: “invisivel,
potencial, causalmente, como sdo feitos os futuros ainda nao feitos”.

16« semen caeli et terrae...” (De gen. contraman., I, 7, 11).

7 «Informis ergo illa materia quam de nihilo Deus fecit, appelleta est primo caelum et terra, et dictum est, In
principio fecit Deus caelum et terram; non quia iam hoc erat, sed quia hoc esse poterat: nam et caelum scribitur
postea factum. Quemadmodum si semen arboris considerantes, dicamus ibi esse radices, et robur, et ramos, et
fructus, et folia; non quia iam sunt, quia inde futura sunt [...]. Sic etiam caelum et terra potuit dici materia unde
nondum erat factum caelum et terra , sed tamen non erat aliunde faciendum ” (De gen. contra man., I, 7, 11).
Nota-se aqui, também, um reflexo da teoria aristotélica do ato e poténcia, conforme visto no capitulo anterior.



78

aparicdo dos viventes na terra, ¢ a teoria das razdes seminais, de origem
neoplatdnica, porém interpretada de modo original e proprio. Deus — diz o
Santo — criou todas as coisas, parte em sua natureza especifica, parte também
(os viventes) de modo seminal e causativo™.

Ha, por outro lado, muitas e sérias implicagdes na origem da idéia das razdes
seminais. Dentre elas, questdes como a da multiplicidade que se origina do Uno, do devir
originario do Ser e do ndo-ser que provém do Ser. S3o paradoxos que causaram muitas
preocupagdes em pensadores do passado. No caso especifico de Agostinho, esses paradoxos

~ : 19
sdo amenizados ™.

Agostinho adota e da novas cores a teoria das razdes seminais, exatamente por
conta da influéncia recebida do neoplatonismo. Ele admira Platdo e admite uma proximidade

entre o cristianismo e o platonismo, ao dizer sobre o pensamento do filésofo grego:

Se Platdo disse ser sabio quem imita, conhece e ama tal Deus, de cuja
participagdo depende ser feliz, que necessidade ha de discutir as outras
doutrinas? Nenhuma se aproxima da nossa mais do que a doutrina de

Platﬁozo.

18 VEGA, 1946, p. 76. O autor se baseia no texto do De Gen. ad. litt., VII, 28: “...potentialiter, causaliter,
seminaliter... Deus ab exordio saeculi primum simul omnia creavit, quaedam conditis jam ipsis naturis,
guaedam praeconditis causis”.

9 Sobre esse aspecto, eis o que dizem REALE ; ANTISERI, 1990, p. 449, 450: “o problema metafisico que mais
havia preocupado os antigos era o da derivagdo do multiplo do Uno: por que e como os multiplos derivaram do
Uno (ou de algumas realidades originarias)? Por que e como, do Ser que ndo pode ndo ser, nasceu também o
devir, que implica a passagem de ser a ndo ser e vice-versa? Ao tentar resolver esses problemas, nenhum dos
antigos filésofos chegou ao conceito de criagdo, que, como sabemos, ¢ de origem biblica. Os platonicos foram os
filosofos que chegaram as posicdes menos distantes do criacionismo. Entretanto, mesmo assim, ainda
permaneceu significativa a distdncia entre as suas posi¢des e o criacionismo biblico. No Timeu, Platdo havia
introduzido a figura do Demiurgo. Entretanto, embora sendo racional, livre ¢ motivada pela causa do bem, a
atividade do demiurgo ¢ gravemente limitada, tanto acima como abaixo dele: acima do demiurgo estd o mundo
das Idéias, que o transcende e no qual ele se inspira como em um modelo; abaixo, ao contrario, esta a chora ou
matéria informe, também eterna como as Idéias e como o proprio demiurgo. A obra do demiurgo, portanto, ¢
obra de fabricac¢do e néo de criacdo, porque pressupde como preexistente ¢ independente aquilo de que se vale
para construir o mundo. Plotino, no entanto, deduziu as Idéias e a propria matéria do Uno, muito
engenhosamente. Todavia, seu impulso o levou aos limites de um verdadeiro acosmismo e, oportunamente
reformadas, as suas categorias poderiam servir para interpretar a dialética trinitaria, mas ndo para interpretar a
criacdo do mundo”.

20 «Sj ergo Plato Dei huius imitatorem, cognitorem, amatorem dixit esse sapientem, cuius participatione sit beatus,
quid opus est excutere caeteros? Nulli nobis, quam isti, propius accesserunt” (De civ. Dei, VIII, 5).



79

Sendo assim, segundo Reale e Antiseri, “a solugdo criacionista, que, para
Agostinho, ¢ ao mesmo tempo verdade de fé e de razdo, revela-se de uma clareza

21 . . .
exemplar”*”. Sobre 0 mesmo assunto, eis o que dizem Boehner e Gilson:

Embora todas as coisas tenham sido criadas simultaneamente por Deus,
observamos contudo o surgimento de seres sempre novos. Importa
distinguir, por isso, entre as criaturas que foram criadas desde o inicio na
plena perfeicao de suas formas, e as que foram apenas ‘esboc;adas’zz.

Sdo, ainda, Boehner e Gilson que procuram esclarecer o pensamento de Agostinho
a respeito do assunto, dizendo que ¢ como se a terra fosse uma espécie de campo totalmente

cultivado, uma sementeira enorme ¢ “densamente semeada de grdos aptos a evoluir e

sazonar™®. E por conta disso que “a esséncia das ‘rationes seminales’ ¢ afim a umidade,

contém uma determinada energia evolutiva e ¢ semelhante aos niimeros” %,

2L REALE ; ANTISERI, 1990, p. 450.

22 BOEHNER ; GILSON, 1991, p. 178.

2 1bid., p. 179; o autor cita o texto do De gen. ad. litt., XI, 6 (IX, 17, 31, 32).

2 Ibid., p. 179. Apesar dessa aparéncia, entretanto, a teoria agostiniana pouco ou nada tem a ver com a teoria da
evolugdo, dos tempos modernos. Expondo o texto do De gen. ad. litt., IX, 17 (IX, 17, 31, 32), dizem os citados
autores a mesma pagina: “Do exposto se segue que Agostinho certamente ndo aprovaria a moderna teoria da
evolugdo, caso a conhecesse. Se por evolugdo se entende uma alteragdo ou transformacdo das espécies, ela é
simplesmente incompativel com a doutrina do nosso Doutor, que desconhece qualquer outra origem das espécies
que ndo seja o ato criativo de Deus; neste ato é que se baseia a possibilidade de sua forma¢ao. Quando muito,
admitiria uma evolug@o no sentido de as formas seminais ocultas, e criadas por Deus, virem a luz em tempos ou
épocas diversas”. Diante do acima exposto, entdo, o que Agostinho defende ndo ¢ uma evolucdo das espécies
como no futuro seria sugerido na teoria de Darwin (1809-1882), apesar de a idéia do patristico ter provocado
grande rebuligo e interesse quando a teoria evolucionista alcangou sucesso. Os intérpretes de Agostinho estdo
divididos nesse sentido, conforme observa COSTA, 2002, p. 232, 233, nota 35: “Sobre as rationes seminales,
através das quais Deus continua a obra da criagdo, AZCONE, 1996, p. 48-51, traz a tona uma série de discussdes
entre os intérpretes de Agostinho, que se perguntam se este teria assumido uma posi¢do determinista ou, ao
contrario, evolucionista. Alguns, dentre eles BOYER, 1941, p. 152, defendem que ele foi evolucionista, quando
diz: ‘A cosmologia de santo Agostinho é um evolucionismo’. J& ARTEAGA defende um evolucionismo
moderado, no sentido de que Deus é apenas causa primeira ou remota dos seres novos que aparecem no
universo. Para este, as rationes seminales, causas segundas, ndo sdo as Unicas responsaveis pelo surgimento de
seres novos, pois dependem, também, dos condicionamentos externos para que sejam ativadas (cf. De trin. 11, 8,
13). Outros autores, dentre eles PORTALIE, 1906, p. 2353, e GILSON, 1949, p. 263-64, nio véem nenhuma
evidéncia de evolucionismo no pensamento de Agostinho, pois, para o segundo, ‘as razdes seminais sdo um
principio de estabilidade mais do que de novidade’. Ja THONNARD e SCHEPENS sdo mais radicais e acusam
Agostinho de determinismo e fixismo, pois, para eles, na teoria das rationes seminales, ndo se admite a aparigdo
de espécies totalmente novas ou a geracao por acaso. Isso suporia acréscimo, que ndo teria sua justificacdo
racional em formas anteriores. As rationes seminales ndo agem independentemente, mas obedecendo a mogao
divina, desenvolvem no tempo as formas nelas ja existentes. Em suma, os seres novos ja estdo pré-programados
no ovo inicial. Portanto, na verdade, ndo ha seres novos. COPLESTON, 1983, 9, 83, ¢ mais moderado ¢ diz que
tal discussdo ndo cabe em Agostinho, pois trata-se de uma interpretagdo exegética da Biblia, e ndo de um
tratamento cientifico do problema. Para esse autor, ‘na realidade, santo Agostinho ndo sup0s nunca que as razoes
seminais fossem objeto da experiéncia, que pudessem ser vistas ou tocadas: sdo invisiveis’. Por isso, ‘esta claro



80

Na concep¢ao de Agostinho, portanto, o que ocorre ndo ¢ uma alteragdo ou
transformagdo das espécies, mas uma apari¢do de algo novo, de formas novas — porém, nao
contigentes -, formas estas que se originaram com exclusividade do primordial ato criativo de
Deus. O que ha de ocorrer quando o tempo futuro se efetivar, ja estd presente no ser que
despontou ou despontaré para a vida®. O primigénio ato criativo ja concede o todo essencial a
esses seres, mas ndo em grau idéntico ou com a mesma perfeicdo do Criador. Na passagem a
seguir, o filosofo esclarece essa idéia de esséncia e gradagdo das criaturas e do Criador,
quando diz:

Sendo, pois, Deus suma esséncia, isto €, sendo em sumo grau e, portanto,
imutavel, pode dar o ser as coisas que criou do nada, ndo, porém, o ser em
grau sumo, como ¢ FEle. A umas deu ser superior, a outras, inferior,
ordenando assim gradualmente as naturezas das esséncias. Do mesmo modo
que de sapere (saber) se formou sapientia (sabedoria), desse mesmo modo
de esse (ser) se formou essentia (esséncia). E certo tratar-se de palavra nova,
ndo usada pelos autores classicos da lingua latina, mas ja corrente em nossos
dias, para que em nosso idioma néo faltasse o que os gregos chamam ousia,
palavra que, traduzida a letra, vem a dar esséncia. Por conseguinte, a
natureza que € em grau sumo, pela qual ¢ tudo quanto tem ser, somente se
opOe a natureza que ndo €, porque somente o ndo ser se opde ao ser. Nao
existe, por isso, esséncia alguma contraria a Deus, ou seja, & suma esséncia
autora de todas e quaisquer esséncias®

que o santo ndo considerava primordialmente um problema cientifico, sendo mais um problema exegético, de
modo que realmente esta fora de proposito cita-lo como uma autoridade a favor ou contra a teoria evolucionista
no sentido darwiniano ou lamarckiano’. Esta Giltima posi¢do é compartilhada por MARKUS, 1983, p. 63, o qual
também observa que ndo devemos esquecer que a idéia das rationes seminales néo ¢ algo original em Agostinho,
mas ‘ocupava um lugar comum na filosofia, na época de Agostinho, e remonta ao logoi spermatikoi dos estoicos’.”

% Cf. o que diz o proprio Agostinho: “Ainda mesmo o que néo foi criado e todavia existe nada tem em si que
nio existisse — Quidquid autem factum non est et tamen est, non est in eo quicquamm quod ante non erat” —
Conf., XI, 4, 6; cf. também o que diz COSTA, 2002, p. 232: “...Deus colocou no mundo algumas coisas apenas
em poténcia, ou os germes invisiveis das coisas, para que, no decurso dos séculos e debaixo de sua divina
Providéncia, pudessem se desenvolver, dando origem aos novos seres. E assim Deus continua sua criagio através
dos tempos™; e a p. 235, 236, diz 0 mesmo autor: “Depois de demonstrar que o mundo foi criado a partir do
nada, ainda ali, no Sobre o Génesis Contra os Maniqueus, I, 4ss, Agostinho explica como Deus criou, ou qual o
instrumento utilizado para criar o mundo, a saber: a Palavra ou o Verbo de Deus, onde estdo contidas todas as
“idéias divinas” ou “razdes eternas”, de forma que Deus havia pensado todas as coisas desde a eternidade: as que
fez, as que pode fazer e fard, e as que pode fazer, mas nunca fard”.

26 «“Cum enim Deus summa essentia sit, hoc est summe sit, et ideo immutabilis sit; rebus quas ex nihilo creavit,
esse dedit, sed non summe esse, sicut ipse est; et aliis dedit esse amplius, aliis minus; atque ita naturas
essentiarum gradibus ordinavit. Sicut enim ab eo quod est sapere, vocatur sapientia; sic ab eo quod est esse,
vocatur essentia: novo quidem nomine, quo usi veteres non sunt latini sermonis auctores, sed iam nostris
temporibus usitato, ne deesset etiam linguae nostrae, quod Graeci appellant ovsiav. Hoc enim verbum e verbo
expressum est, ut diceretur essentia. Ac per hoc ei naturae, quae summe est, qua faciente sunt quaecumgque sunt,
contraria natura non est, nisi quae non est. Ei quippe quod est, non esse contrarium est. Et propterea Deo, id est
summae essentiae, et auctori omnium qualiumcumgque essentiarum, essentia nulla contraria est” (De civ. Dei, XII, 2).



81

Para Santo Agostinho, seguindo ainda o raciocinio oriundo de sua teoria das
razdes seminais, ha apenas trés maneiras de uma realidade derivar de outra externa®’: por
geragdo, por fabrica¢do e por criacdo a partir do nada. A primeira, ¢ como no caso do filho
que ¢ gerado da propria substancia do pai, tornando-o idéntico aquele que o gerou. A segunda,
por fabricagdo (artefacta), Agostinho exemplifica com as produgdes efetivadas pelo homem a
partir de matéria ja existente ¢ exterior ao mesmo. A terceira maneira de uma realidade
derivar de outra, ¢ por cria¢do a partir do nada (ex nihilo), isto ¢, ndo da propria substancia do
Criador, nem de outra substancia qualquer exterior ao Criador. Sobre esse ato primigénio
presente na mente de Deus, fomentador das razdes seminais e com reflexos temporais no

futuro, diz o filosofo:

Seu oculto poder (de Deus), presente em todos os seres com presenca
incontaminavel, da o ser a quanto de algum modo é ¢ em quanto é, pois, se
ndo lho desse, ndo apenas ndo seria tal ou qual ser, mas também careceria,
em absoluto, de ser’

Nessa articulagdo agostiniana ha uma simultaneidade tanto da teoria do mundo
das Idé¢ias, de Platdo, quanto da teoria das razdes seminais, dos estdicos e neoplatdnicos, sO
que com o aparato proprio de Agostinho. Na verdade, o platonismo se aproxima do criacionismo,
mas ha uma barreira quase intransponivel, que Agostinho tenta resolver quando aceita a idéia
cristd da criagdo. Como ja foi visto, ele coloca o mundo das Idéias na mente de Deus™. Com o

conceito de criagdo — inexistente para os gregos -, ele resolve um intrincado problema. O

? Cf. De civ. Dei, XII, 25.

28 «__cuius occulta potentia cuncta penetrans incontaminabili praesentia facit esse quidquid aliquo modo est, in
quantumcumque est; quia nisi faciente illo, non tale vel tale esset, sed prorsus esse non posset” (De civ. Dei, XII, 25).
# Santo Agostinho chega até a questionar a construgio platénica sobre o assunto, quando diz: “E se Deus, tema
muito trilhado por Platdo, continha em sua inteligéncia eterna as espécies todas, tanto do mundo como dos
animais, por que ndo haveria Ele de criar todas as coisas? Ou serd que ndo queria ser autor de algumas delas,
tendo sua mente inefavel e inefavelmente digna de louvor a arte necessaria para cria-las? - Et si Deus, quod
assidue Plato commemorat, sicut universi mundi, ita omnium anamalium species aeterna intelligentia
continebat, quomodo non ipse cuncta condebat? An aliquorum esse artiflex nollet, quorum efficiendorum artem
ineffabilis eius et ineffabiliter laudabilis mens haberet?” (De civ. Dei, XII, 26).



82

demiurgo de Platdo®® ¢ muito limitado diante desse conceito, uma vez que ele esta abaixo do
mundo das Idéias. Outra grande limitagdo do demiurgo ¢ que ele ndo cria a partir do nada
absoluto, ou do ndo existente, como o Deus cristdo, mas fabrica a partir do ja existente®,
Agostinho entende esse ato primevo de Deus contido nas razdes seminais - que
abre um imenso leque de possibilidades em termos de futuro -, como uma ocorréncia Unica
em que o espiritual se mescla com o material®’. Em outras palavras, aquilo que esti na mente
de Deus ¢ transposto para a realidade empirica dos seres criados e isso sem interferéncia de
qualquer outra divindade. Trata-se, portanto, do proprio ato criador de Deus. Interpretando o

pensamento agostiniano a esse respeito, assim dizem Boehner e Gilson:

no mesmo instante da criagdo do mundo, Deus depositou-lhe no seio um
contetido espiritual; tudo o que ele contém de real e de possivel (em suas
forgas germinativas) lhe foi comunicado segundo o modelo das idéias. E

%0 Acerca dessa particularidade, eis o que informa CHAMBRY, Emile. Notas complementares. In: PLATAO.
Diélogos. Trad. (da versao francesa) de Maria Gabriela de Braganga. Intr., coment. e notas de Emile Chambry. 2
ed. Portugal: Publicagdes Europa-América Ltda., 1999, p. 236-309 (Timeu). ISBN 972-1-00632-7. p. 21, 22: “E
no Timeu que devemos procurar a explicagdo que Platdo deu ao universo em geral e ao homem em particular.
Foi neste didlogo que o filésofo juntou todos os conhecimentos da sua escola relativos a natureza. H4 um Deus
muito bom que fez o mundo a sua imagem. Nao o criou a partir do nada como o Deus dos judeus e dos cristdos;
pois coexistiram sempre ao lado dele duas substincias, a alma incorpdrea e indivisivel e a outra material e
divisivel, e que a filosofia grega designa por o Uno ou 0 Mesmo, e o Outro. O Demiurgo criou primeiro o mundo
sensivel. Da substancia indivisivel e da substincia divisivel ele compds entre as duas, misturando-as, uma
terceira espécie de substancia intermedidria, compreendendo a natureza do Uno e a do Outro: é a alma do
mundo, o qual é formado por estas trés substancias. Com o mundo nasceu o tempo, que a marcha dos astros
mede. Para povoar o mundo, o Demiurgo criou primeiro os deuses (astros ou deuses mitologicos), e encarregou-
os de criar os animais, para ndo ser responsavel pelas suas imperfei¢cdes. Os deuses formaram o corpo dos seres
em vista do maior bem; aplicaram na formacdo destes corpos leis geométricas muito complicadas. Puseram no
corpo do homem uma alma que, conforme ele tiver vivido bem ou mal, voltara depois da morte ao astro donde
desceu, ou passara para outros corpos até ser purificado. Platdo interessa-se sobretudo pelo homem, ¢ é apenas
em vista do homem que se interessa pelo universo”. No didlogo propriamente dito, a explicacdo dada por Timeu
a respeito do assunto acima encontra-se a partir da p. 261.

31 Cf. REALE ; ANTISERI, 1990, p. 142-144. Sobre o demiurgo, veja o que Agostinho diz no De civ. Dei, XII,
26; em outro trecho da mesma obra, o filésofo declara: “...os deuses inferiores (demiurgo), a quem Platdo
encarregou de fazer o homem entre os demais animais terrestres... - ...5i dii minores, quibus inter animalia
terrestria caetera etiam hominem faciendum commisit Plato...” (De civ. Dei, XIII, 18).

%2 Quem explicita a questio acima de uma forma muito adequada é COSTA, 2002, p. 232, nota 34, quando diz:
“Para SARANYANA, 1999, p. 65, através das razdes seminais se d4 a materializacdo das ‘razdes eternas’ ou
‘idéias divinas’, sobre as quais repousa a teoria do exemplarismo medieval.... Cf., também, TRAPE, 1992, vol.
I, p. 394, que diz: ‘Deus cria do nada e cria segundo as razdes eternas, que outra coisa ndo sdo sendo idéias
exemplares, existentes na mente divina, por cuja participacdo todas as coisas sdo o que sdo. O exemplarismo €
uma das teses fundamentais do agostinismo e tem um valor metafisico e gnosiologico. Ver, também,
CILLERUELO, 1954, p. 499, que diz: ‘Os seres representam a Idéia que Deus tem deles. Antes de existir em sua

5 9

propria natureza, existem como idéias em Deus, e sdo vida e luz no Verbo’.



83

visto como estas radicam na vida trinitaria de Deus, o proprio mundo vem a
;- . oo 33
ser vestigio da Trindade santissima

Ainda segundo os autores acima, “a doutrina das for¢as germinativas traduz uma

»34 0 que Agostinho quer com isso, segundo eles, ¢ “restringir

exigéncia profunda do agostinismo
o mais possivel a atividade criatural, em beneficio da atividade divina™®®. Sendo assim,
“gracas a a¢do ininterrupta de Deus, as formas germinativas continuam a desdobrar, até hoje,
os seus numeros, fazendo surgir as formas visiveis de suas profundezas ocultas”®. A suprema
profundeza, na concepcao agostiniana, ¢ a mente de Deus, ou o mundo das Idéias de Platao

por ele cristianizado. Eis o que diz o nosso filésofo quando, por exemplo, se refere ao homem

como oriundo da semente primordial de onde provém o primeiro representante da raca humana:

Estivemos todos naquele um quando fomos todos aquele um (Adao), que
caiu em pecado pela mulher, dele feita antes do pecado. Ainda ndo fora
criada e difundida nossa forma individual, forma que cada qual haviamos de
ter, mas ja existia a natureza germinal, de que haviamos de descender todos®’.

O germe primordial, entdo, ¢ efetivado na medida em que o futuro se faz presente.
Quando Agostinho analisa o tempo como expectativa e constante fluir, a partir da sonoridade
da palavra, ocorre também uma efetivagcdo do futuro, passando pelo presente e se distanciando
ao passadogg. Esta ¢ mais uma vertente da enigmadtica questdo do tempo que sera vista a

seguir.

% BOEHNER ; GILSON, 1991, p. 179.

* Ibid., p. 179.

% lbid., p. 179

% bid., p. 179.

37 «Omnes enim fuimus in illo uno, quando omnes fuimus ille unus, qui per feminam lapsus est in peccatum, quae
de illo facta est ante peccatum. Nondum erat nobis singillatim creata et distributa forma, in qua singuli
viveremus; sed iam natura erat seminalis, ex qua propagaremur” (De civ. Dei, XIII, 14).

%0 que ocorre, segundo o pensamento de Agostinho, ndo ¢ que o futuro passe pelo presente em direcdo ao
passado, uma vez que o futuro é sempre um “ainda ndo ¢”. E também ndo € uma passagem do presente, como se
ele se transformasse em passado, uma vez que esse atimo do presente (‘espaco inapreciavel’, cf. De civ. Dei,
XIII, 11, 1) referido na abertura deste capitulo ¢ um sempre “é” ¢ o passado é um “ja ndo é”. Sdo categorias
interdependentes e ao mesmo tempo independentes.



84

2.2 O futuro como expectativa, sonoridade e constante fluir

Na verdade, Agostinho constroi sua teoria baseado na concepgdo que considera o
tempo como uma intuigio do movimento ou como um “devir intuido™®. Esse devir implica na
passagem de ser a ndo ser (com alteragdo, mudanga, fenecimento, morte) ¢ do ndo ser ao ser
(particularmente pela efetivacdo das razdes seminais). E tudo isso ¢ efetivado pelo constante
fluir do tempo em seu aspecto subjetivo e objetivo, ou seja, vinculado tanto a consciéncia
interior — que estabelece o tempo em suas trés modalidades -, quanto a alteragdo exterior que
ocorre no mundo fisico e no préprio homem. Quanto ao homem, essa mutabilidade lhe ¢
inerente desde o instante inicial da vida intra-uterina e ocorre de forma irreversivel, pois
“desde o instante em que comegamos a existir neste corpo mortal, jamais deixamos de tender

4 . . . ~ ’ .
para a morte”®’. Vemos aqui, mais uma vez, as duas direcdes especificas mencionadas nas

% Cf. ABBAGNANO, 1998, p. 946ss. Nesse mesmo sentido, combina bem o que diz PEGORARO, 1979, p. 9,
conforme epigrafe na abertura deste capitulo: “A temporalidade preside e anima o devir”.

%0 “Ex quo enim quisque in isto corpore morituro esse coeperit, nunguam in eo non agitur ut mors veniat” - De
civ. Dei, XIII, 10. Mesmo considerando que ha diferencas essenciais entre as concepgdes existenciais modernas e
a filosofia agostiniana, cf. CHAIX-RUY, 1956, p. 4, 5, que aponta diferenga entre Agostinho ¢ Heidegger (1889-
1976) e Agostinho e Karl Jaspers (1883-1969), nesse aspecto da alteragdo que o tempo em seu devir produz nas
coisas ¢ no homem que observa as coisas, Agostinho, de certa maneira, antecipa posigdes existencialistas,
quando coloca a morte como um dos fatores nessa mudanga irreversivel e inerente ao sujeito pensante. E claro
que com seu aparato teleologico, a expectativa do éskaton da um matiz sui generis a constru¢do que ele faz em
termos de futuro para o homem, seja ele cristdo ou ndo. O contetido do relato agostiniano sobre a morte, a seguir,
lembra, também, a lenda do encontro do rei Midas com o sabio Sileno, que no futuro Nietzsche (1844-1900)
narraria de forma tdo interessante, quando diz (cf. NIETZSCHE, Friedrich. O nascimento da tragédia: ou
helenismo e pessimismo [Die Geburt der Tragddie oder Griechentum und Pessimismus]. Trad., notas e posf. de
J. Guinsburg. 2 ed. 2 reimp. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 1992. ISBN 85-7164-285-0. p. 36): “Reza a
antiga lenda que o rei Midas perseguiu na floresta, durante longo tempo, sem conseguir captura-lo, o sabio
Sileno, o companheiro de Dionisio. Quando, por fim, ele veio a cair em suas maos, perguntou-lhe o rei qual
dentre as coisas era a melhor e a mais preferivel para o homem. Obstinado e imével o demonio calava-se; até
que, forcado pelo rei, prorrompeu finalmente, por entre um riso amarelo, nestas palavras: - Estirpe miseravel e
efémera, filhos do acaso e do tormento! Por que me obrigas a dizer-te o que seria para ti mais salutar ndo ouvir?
O melhor de tudo ¢ para ti inteiramente inatingivel: ndo ter nascido, ndo ser, nada ser. Depois disso, porém, o
melhor para ti é logo morrer”. Agostinho, fazendo uma relagdo da morte com o tempo, diz o seguinte: “Desde o
instante em que come¢amos a existir neste corpo mortal, jamais deixamos de tender para a morte. Tal ¢ a obra da
mutabilidade durante todo o tempo da vida (se é que deve chamar-se vida): tender para a morte. Ndo existe
ninguém que ndo esteja mais proximo da morte depois de um ano que antes dele, amanha mais do que hoje, hoje
mais do que ontem, pouco depois mais do que agora e agora pouco mais do que antes. Porque o tempo vivido é
retirado do que se deve viver e dia a dia diminui o que resta, de tal modo que esta vida ndo passa de corrida para
a morte. Ndo permite que ninguém se detenha ou caminhe mais devagar; pelo contrario, todos seguem o mesmo




85

primeiras linhas do primeiro capitulo deste trabalho, ou seja, o aspecto interior — tempo
subjetivo - e exterior a consciéncia — tempo objetivo. Essa interdependéncia ¢ uma constante
no desenvolvimento da teoria.

Agostinho segue esse mesmo raciocinio, ao colocar na berlinda o tempo como
duracdo, na andlise que faz da palavra humana e sua transitoriedade em relacdo com a
eternidade e a simultaneidade da palavra divina. Na sua busca ontoldgica, declara de forma

cautelosa acerca da duragdo e com uma abertura de carater epistemolédgico:

Confesso-te, Senhor, que ainda ignoro o que seja o tempo. De novo te
confesso também, Senhor, - isto ndo o ignoro, - que digo estas coisas no
tempo e que ja ha muito que falo do tempo e que esta longa demora nao ¢é
outra coisa sendo a duragdo de tempo. E como posso saber isto, se ignoro o
que seja o tempo? Acontecera talvez que nao saiba exprimir o que sei? Ai de
mim, que nem ao menos sei o que ignoro!41

Agostinho deixa claro, na passagem acima, que nao se intimida diante do desafio

de sequer saber o que ignora sobre o tempo, pois a palavra por ele proferida para dizer dessa

compasso e se movem com igual presteza. Com efeito, quem teve existéncia mais curta ndo cruzou o tempo com
maior celeridade que aquele que a teve mais longa; acontece que, arrancados seus momentos de igual modo a
ambos, um teve a meta mais proxima ¢ o outro mais afastada, meta a que um e outro corriam com idéntica
velocidade. Uma coisa é haver andado mais caminho; outra haver caminhado mais devagar. Em conseqiiéncia,
quem até chegar a morte apura espagos mais longos de tempo nédo corre mais devagar, mas anda mais caminho
[...]. ...desde o instante em que comecamos a existir neste corpo, estamos na morte (De civ. Dei, XIII, 10).
...antes de encarar a morte o homem ja esta na morte [...]. O mesmo ocorre com o tempo. Busca-se o presente e
ndo se da com ele, porque o cruzar do futuro ao passado € espago inapreciavel (De civ. Dei, XIII, 11, 1). A
suprema desgraca para o homem na morte sera, com efeito, que a morte seja imortal (De civ. Dei, XIII, 11, 2).
Ex quo enim quisque in isto corpore morituro esse coeperit, numquam in eo non agitur ut mors veniat. Hoc enim
agit eius mutabilitas toto tempore vitae (si tamen vita dicenda est), ut veniatur in mortem. Nemo quippe est qui
non ei post annum sit, quam ante annum fuit, et cras quam hodie, et hodie quam heri, et paulo post quam nunc,
et nunc quam paulo ante propinquior. Quoniam quidquid temporis vivitur, de spatio vivendi demitur; et quotidie
fit minus minusque quod restat: ut omnino nihil sit aliud tempus vitae huius, quam cursus ad mortem, in quo
nemo vel paululum stare, vel aliquanto tardius ire permittitur: sed omnes urgentur pari motu, nec diverso
impelluntur accessu. Neque enim cui vita brevior fuit, celerius diem duxit, quam ille cui longior: sed cum
aequaliter et aequalia momenta raperentur ambobus, alter habuit propius, alter remotius quo non impari
velocitate ambo currebant. Aliud est autem amplius viae peregisse, aliud tardius ambulasse. Qui ergo usque ad
mortem productiora spatia temporis agit, non lentius pergit, sed plus itineris conficit [...]. ...profecto ex quo esse
incipit in hoc corpore, in morte est (De civ. Dei, XIII, 10). ...antequam ad mortem perveniat, iam esse dicamus
in morte [...]. Ita etiam in transcursu temporum quaeritur praesens, nec invenitur: quia sine ullo spatio est, per
quod transtiur ex futuro in praeteritum” (De civ. Dei, XIII, 11, 1). Numguam enim erit homini peius in morte,
guam ubi erit mors ipsa sine morte” (De civ. Dei, XIII, 11, 2).

L «Et confiteor tibi, Domine, ignorare me adhuc quid sit tempus, et rursus confiteor tibi, Domine, scire me in
tempore ista dicere, et diu me iam loqui de tempore, atque ipsum diu non esse diu nisi mora temporis. Quomodo
igitur hoc scio, quando quid sit tempus nescio? An forte nescio quemadmodum dicam quod scio? Ei mihi, qui
nescio saltem quid nesciam! ”(Conf., XI, 25, 32). A prolixidade de Santo Agostinho: “...ja4 ha muito que falo do
tempo...”, ndo esgota a complexidade do tema, mesmo ja estando no capitulo vigésimo quinto do livro onze.



86

ignorancia tem uma duragdo no tempo. Mantém, portanto, aquela mesma postura cautelosa do

inicio de sua pesquisa quando, diante da pergunta ontoldgica “o que €, por conseguinte, o
42 . , . . .

tempo?”"“, responde: “Se ninguém me perguntar, eu sei; se 0 quiser explicar a quem me fizer

3

ey~ vosl) e - . , . , .
a pergunta, ja ndo sei”’ ", e, ousado, inicia sua constru¢do intelectual de carater epistemologico

com as palavras: “...atrevo-me a declarar, porém, sem receio de contestagdo, que...”44.

A essa altura, portanto, ¢ mesmo com todos esses empecilhos, continua a
construcdo intelectual em torno do enigmatico tema escolhido, ou seja, do tempo ¢ de suas
categorias. E apesar de todas as incertezas no que se refere a modalidade do futuro — pois em
sua concep¢ao o futuro inexiste, uma vez que ainda ndo ¢ -, ele prefere construir sobre a
expectativa nele contida. Essa expectativa, ou esperanga, tem como dindmica o todo da vida e
a vida como um todo. J& por conta do préprio dinamismo presente na criagdo que, por sua
vez, desdobra-se nas razoes seminais, 0 nosso filosofo sublinha a importancia dessa modalidade
do tempo, com ocorréncias do cotidiano que explicitam o constante fluir do tempo futuro e
tudo o que é gerado a partir dai em termos de espera®.

Sendo assim, tomando como base a ocorréncia cotidiana da fala e sua sonoridade,

Agostinho elabora uma pertinente argumentagdo sobre o tempo em sua categoria de futuro, a

. . , . A ’
partir da sonoridade da palavra falada ¢ da musica®. E com esse argumento sobre a fala,

2 «Quid est ergo tempus?” - Conf., X1, 14, 17.

*3 «Sj nemo ex me quaerat, scio; si quaerenti explicare velim, nescio” - Conf., X1, 14, 17.

# «_fidenter tamen dico scire me, quod...” - Conf., X1, 14, 17.

5 Nessa mesma linha e seguindo a idéia agostiniana, BLANC, 1999, p. 134, fala do “primado atual do futuro,
ndo como factor (sic) de queda ou agente de dispersdo, mas como oportunidade de libertagdo, de realizagdo de
possibilidades, conforme a valéncia positiva da diferenga temporal”.

* Essa pertinéncia se delineia ainda mais, quando autores modernos, como Bergson (1859-1941), analisam o
tempo a partir desse mesmo viés agostiniano. Similitude verbal, invocagdo dos mesmos exemplos, idéia de
continuidade dos elementos psicoldgicos, entre outras coisas, ¢ o que v€ um dos estudiosos do pensamento de
Santo Agostinho, fazendo uma aproximagdo deste com o filosofo francés: cf. LACHIEZE-REY, Pierre. Saint
Augustin précurseur de Kant dans la théorie de la perception. In: Avgvstinvs Magister. Paris: Etudes
Augustiniennes, 1954. Congrés International Augustinien. Communications. 21-24 septembre. p. 425-428. p.
427; cf. o que esse mesmo autor apresenta a p. 425, fazendo referéncia a palavra utilizada por Bergson —
“causerie”, bate-papo — que antes de ser articulada em silabas, e uma ap6s a outra, encontra-se de forma integral,
simultanea, na consciéncia; cf., também, o que dizem REALE ; ANTISERI, 1991, p. 708: “Ela (a filosofia de
Bergson) constitui o ponto de referéncia do pensamento francés entre o fim do século XIX e as primeiras
décadas do século XX. Nessa filosofia, fundem-se os temas do espiritualismo antigo (como o de Agostinho) ¢ os




87

inclusive, que ele abre o texto basico sobre o tempo - o livro XI das Confissdes -, além de
explorar a mesma tematica no De musica.

Como ¢, entdo, que Agostinho analisa o tempo a partir da sonoridade da palavra?
Trata-se de uma mesma abordagem, com trés perspectivas. Uma delas ¢ aquela em que faz
uma relacdo da transitoriedade da palavra humana, propria do tempo, com o eterno siléncio da
palavra divina. Outro ponto de sua abordagem ¢ quanto a questdo da auséncia de
simultaneidade na palavra humana, que é exatamente o contrario da posse simultanea de todos
os momentos pela divindade. Finalmente, ele faz uma associacdo do efémero da palavra
humana com o eterno siléncio da palavra divina. Sendo assim, aqui ele lida, mais uma vez,
com dois aspectos do tempo: o aspecto objetivo — quando trata da sonoridade da palavra em
termos de expectativa e efetivacdo (futuro e presente) - e o aspecto subjetivo — quando aborda
essa mesma sonoridade em termos de memdria, ou seja, como som que chega ao seu término
e que fica acumulado na memoria como passado.

Dessa forma, Agostinho comega a teorizar sobre a sonoridade da palavra com uma
indagacdo em que relaciona a transitoriedade da palavra humana, propria do tempo, com o
eterno siléncio da palavra criadora de Deus. Eis suas palavras: “Porventura, Senhor, sendo tua
a eternidade, ignoras as coisas que te digo, ou v€s no tempo o que se executa no tempo?”47. A
resposta do filésofo a sua propria pergunta € negativa, pois para ele Deus tem conhecimento
absoluto da palavra humana antes que ela seja proferida, uma vez que ndo estd restrito ao

tempo e tem a posse simultinea e total de todos os momentos™.

da tradigdo introspectivo-espiritualista francesa, que encontra as suas maiores expressoes em Descartes (1596-
1650) e Pascal (1623-1662)”; cf., ainda, “o tempo poético”, no 5° capitulo, da obra de GUITTON, 1971, p. 146 ss.
T «“Numquid, Domine, cum tua sit aeternitas, ignoras, quae tibi dico, aut ad tempus vides quod fit in tempore?”
(Conf., X1, 1, 1). Na versdo das ConfissOes feita em Portugual, edi¢do de 1975, tradugdo de Santos e Pina, é
colocada uma particula negativa no final da citacdo (os autores usam o plural majestatico para se referir a
divindade, diferentemente da versdo em espanhol, da BAC): “Sendo vossa a eternidade, ignorais porventura,
Senhor, o que eu vos digo ou ndo vedes no tempo o que se passa no tempo?”’

8 Cf. SCHUBACK, 2000, p. 84. Segundo a autora, Santo Agostinho expressa, com a pergunta acima, o
inquestionavel fato de que Deus tem conhecimento absoluto da palavra humana pronunciada no tempo e antes
que cla seja falada, uma vez que ele ndo esta restrito ao tempo ¢ a ele “pertence a eternidade e, portanto, a posse



88

O que Agostinho quer, na verdade — e isso desde o inicio de sua pesquisa -, €
compreender, com maior profundidade, a enigmatica questdo do tempo, por ele mesmo
levantada. E por esse motivo, inclusive, que leva sua analise do tempo para o campo da
sonoridade da palavra. Ja no livro IX das Confissdes — ou seja, antes de entrar na discussdo do
tempo, pois so faz isso a partir do livro XI - ele antecipa a questdo que relaciona a palavra
humana com o tempo, quando relembra o passado de sua vida e a experiéncia do éxtase em
Ostia*. O que ocorre ¢ o seguinte: aproxima-se o dia da morte de sua mée, Monica — fato que
Deus conhece (pela posse simultinea e total de todos os momentos) e ele, Agostinho, ignora —,
e os dois conversam contemplando o jardim. Sozinhos e apartados da multidao, mae e filho se
deliciam numa conversa dulcissima, esquecendo as coisas ocorridas em tempos passados e
preocupados apenas com o tempo futuro. No dialogo, vao dos seres corporeos aos incorporeos,
e cada vez mais longe, ultrapassando todas as coisas materiais, até chegarem a regido da
abundancia inesgotavel, ou a presencga do proprio Deus. Nesse momento de deleite e de pleno
impeto da alma, ele lembra que ali a vida é a propria Sabedoria™, por quem todas as coisas
existem, tanto as que ja foram criadas como as que hao de ser (rationes seminales). E explica,
de forma melancélica:

E enquanto faldvamos e suspiravamos por ela (a vida abundante),
chegamos a toca-la um pouco com todo o impeto do nosso coracdo.
Suspirando e deixando ali prisioneiras as primicias do nosso espirito,
voltamos ao vdo ruido dos nossos labios, onde a palavra comega e acaba.
Como comparar esta palavra (que comeca e acaba) com a tua Palavra,

simultinea e total de todos os momentos”. E de opinido, ainda, que a grande preocupagio de Agostinho na
abertura da parte de suas Confissdes dedicada a questdo do tempo, ou seja, o livro XI, “é a palavra falada, a
palavra pronunciada, a palavra sonora”. E continua dizendo que “na discussdo sobre a esséncia do tempo com
base na eternidade de deus (sic), Santo Agostinho nunca abandona a experiéncia propriamente fenomenal da
palavra, que é a palavra em sua sonoridade. O fenomeno sonoro da palavra adquire, nesse livro, um valor
hermenéutico que vamos tentar sublinhar nessa nossa discussdo sobre a concepgdo religiosa do tempo, que
sustenta o espirito medieval”. Quanto a questdo especifica do tempo em sua vinculagdo com a eternidade, ela s
sera tratada no tGltimo capitulo desta obra.

S Cf. Conf,, IX, 10, 23-24.

%0 A questdo especifica da Sabedoria de que fala Agostinho sera melhor delineada quando for apresentada, mais
adiante, sua teoria da verdade.



89

Senhor nosso, que permanece em si sem envelhecer e renova todas as
. o5l
coisas?"".

Esse “vao ruido dos nossos labios”, ou a palavra humana, comeca e acaba porque
esta inserida no tempo. Além de distinta da palavra “que permanece em si sem envelhecer e
renova todas as coisas”, a palavra humana ndo tem aquela simultaneidade propria da Palavra
divina. Qualquer que seja a palavra no mundo humano, ela serd sempre expectativa e fluir
constante como o tempo, porém jamais simultanea. Dito de outra forma, a palavra humana
nao estd apenas inserida no tempo, como necessita do tempo para se concretizar em plenitude.
O tempo age, entdo, como uma espécie de corrosivo sobre todas as coisas criadas e também
sobre a palavra. Agostinho se refere a esse aspecto at¢ mesmo quando considera a
antropomorfizacdo da palavra divina®®. A grande indagacdo levantada pelo filésofo € se a
primigénia palavra criadora ¢ do mesmo tipo da palavra temporal representada nessa

antropomorfizacao da palavra divina:

Mas como € que falaste? Porventura do mesmo modo quando se ouviu de
entre a nuvem a voz que dizia: ‘Este € o meu Filho amado’? Com efeito
aquela voz ecoou e sumiu-se. Comecou e findou. Ressoaram as silabas e
passaram, a segunda apos a primeira, a terceira apos a segunda, e todas pela
mesma ordem até a ultima e, depois da ultima: o siléncio... Donde
claramente ressalta que uma criatura as pronunciou, mediante uma vibragéo
temporal, ao servigo da Tua eterna vontade. Estas palavras transitorias
anunciou-as ela, por intermédio dos ouvidos externos, a inteligéncia que as
compreende e cujos Orgdos interiores da audigdo estdo dispostos para
escutarem o Teu Verbo Eterno. A inteligéncia comparou essas palavras,
proferidas no tempo, com o teu Verbo, gerado no eterno siléncio, e disse:

51 «“Et dum loquimur et inhiamus illi, attingimus eam modice toto ictu cordis; et suspiravimus et reliquimus ibi
religatas primitias spiritus et remeavimus ad strepitum oris nostri, ubi verbum et incipitur et finitur. Et quid
simile verbo tuo, Domino nostro, in se permanenti sine vetustate atque innovanti omnia?” (Conf., IX, 10, 24).
Sobre este texto, eis o que dizem SANTOS, J. Oliveira ; PINA , A. Ambrosio de. Notas complementares. In:
AGOSTINHO, Santo (Aurelius Augustinus). Confissdes (Confessionum, libri tredecim). Trad. de J. Oliveira
Santos, A. Ambrosio de Pina. 8 ed. Porto: Livraria Apostolado da Imprensa, 1975. p. 227, nota 54: “Este
capitulo é um dos mais célebres das Confissdes. Notabiliza-se pela arte descritiva, pela andlise psicologica genial
e intuicao do Transcendente. Trata um assunto da mais alta mistica: o éxtase. Faz-nos vislumbrar um mundo de
siléncio e de gozo para além do tempo e da fantasia dos sentidos”.

52 Nesse particular, ele lembra que por ocasido do batismo e da transfiguragdo de Jesus, a palavra divina ressoa
de forma audivel aos ouvidos humanos, cf. Mt. 3, 16-17: “Batizado que foi Jesus, saiu logo da agua; e eis que se
lhe abriram os céus, e viu o Espirito de Deus descendo como pomba e vindo sobre ele; e eis que uma voz dos
céus dizia: Este é o meu Filho amado, em quem me comprazo; 17, 5: “Estando ele (Pedro) ainda a falar, eis que
uma nuvem luminosa os cobriu; ¢ dela saiu uma voz que dizia: Este ¢ o meu Filho amado, em quem me
comprazo; a ele ouvi”.



90

‘Sim, a diferenga é grande, muito grande. Estas palavras estdo muito abaixo
de mim. Nem sequer existem, porque fogem ¢ passam’. Porém o Verbo de
Deus permanece sobre mim eternamente. Se foi, portanto, por meio de
palavras soantes e transitorias que disseste que fossem feitos o céu e a terra,
e se assim os criaste, conclui-se que ja antes do céu e da terra existia uma
criatura material por cujas vibragdes, aquela voz pdde correr no temp053.

Pode-se notar, pelo texto acima, que Agostinho faz uma relacao da sonoridade da
palavra divina em sua antropomorfizacdo — a “correr no tempo” - com aquele principio da
criacdo do tempo e do mundo — “antes do céu e da terra” -, conforme ja foi visto no primeiro
capitulo deste trabalho. Importa continuar examinando, agora, de forma mais detalhada, a
questdo dessa sonoridade da palavra em sua relagdo com o tempo. Em Agostinho, esse
fendmeno sonoro possibilita o acesso & propria base simultinea do tempo>*.

A busca de Agostinho a essa altura, ao introduzir a questdo da sonoridade da
palavra, ¢ a possibilidade de medir o tempo. O filésofo relaciona essa possibilidade ao
movimento™, pois, segundo ele, “nenhum corpo se move a ndo ser no tempo”°. Ou seja,

quando um corpo se movimenta, ¢ com o tempo que se mede quanto dura o movimento desse

%3 «Sed quomodo dixiste? Numquid illo modo, quo facta est vox de nube dicens: ‘Hic est filius meus dilectus’?
(Matth., 3, 17). llla enim vox acta atque transacta est, coepta et finita. Sonuerunt syllabae atque transierunt,
secunda post primam, tertia post secundum atque inde ex ordine, donec ultima post ceteras silentiumque post
ultimam. Unde claret atque eminet, quod creaturae motus expressit eam, serviens aeternae voluntati tuae, ipse
temporalis. Et haec ad tempus facta verba tua nuntiavit auris exterior menti prudenti, cuius auris interior posita
est ad aeternum verbum tuum. At illa comparavit haec verba temporaliter sonantia cum aeterno in silentio verbo
tuo et dixit: Aliud est longe, longe aliud est; haec longe infra me sunt; nec sunt, quia fugiunt et praetereunt;
“Verbum autem Dei’ mei supra me ‘manet in aeternum’ (lsai., 40, 8). Si ergo verbis sonantibus et praetereuntibus
dixisti, ut fieret caelum et terra, atque ita fecisti caelum et terram, erat iam creatura corporalis ante caelum et
terram, cuius motibus temporalibus temporaliter vox illa percurreret” (Conf., XI, 6, 8).

 Cf. SCHUBACK, 2000, p. 96-117. A p. 97, a autora explora “o fenémeno sonoro (em Agostinho) enquanto
acesso a base simultinea do tempo”. Esclarece que em nove capitulos (14 a 22) do livro XI das ConfissGes, o
nosso filésofo questiona “a compreensdo imediata e comum do tempo, apresentando-a em suas aporias: como
apreender o ser do tempo se este tende ao ndo ser ¢ como medir o tempo desde o tempo, se a medi¢do parte
sempre do carater extensivo espacial das coisas, sendo medig@o das coisas existentes no tempo ¢ ndo do tempo.
As aporias se desfazem quando Santo Agostinho demonstra que a medigdo do tempo €, na verdade, a relagdo
entre a apreensdo e as coisas. O tempo €, assim, uma co-medig¢do, uma co-apreensdo, em suma, compreensdo. O
que a alma mede, ou seja, apreende numa unidade comparativa, valorativa como tempo ¢ o sentido das coisas e
ndo simplesmente as coisas”.

% Cf. GUITTON, 1971, p. 153. Referindo-se ao De mus., II, 3 — “In motus est enim etiam omne quod sonat”, o
autor esclarece que a musica ¢ essencialmente a ciéncia do movimento, € que mais que outra qualquer disciplina,
ela nos permite entender com precisdo o acorde do imutavel com o mutavel.

% «Nam corpus nullum nisi in tempore moveri” - Conf., XI, 24, 31.



91

corpo, desde o inicio até o fim*’. Por outro lado, conclui que esse movimento do corpo nio é o
tempo: “o tempo ndo é o movimento dos corpos™®. E continua o raciocinio, indagando se néo
poderia medir o tempo dessa mesma maneira®. Ao inserir a medi¢do das silabas na
sonoridade da palavra, ele estd, mais uma vez, tentando chegar ao que pretende nessa analise
especifica do tempo — alcangar uma medida certa para o tempo -, sem confundir tempo e

espago. Para ele, portanto,

...pela duracdo de uma silaba breve se avalia a de uma silaba longa, ¢
afirmamos que a duracdo de uma ¢é dupla a da outra. Assim, medimos a
extensdo de um poema pelo nimero de versos, a grandeza dos versos pela
dos pésso, a dos pés pela duragdo das silabas, as silabas longas pelas breves,
e ndo pelo nimero de paginas, pois deste modo mediriamos os espagos € ndo
os tempos. Conforme as palavras passam e nds as pronunciamos, dizemos:
‘Este poema ¢ extenso, pois se compoe de tantos versos; os versos siao
compridos, porque constam de tantos pés; os pés também sdo compridos,
pois se estendem por tantas silabas; estas sao longas, porque sao o dobro das
breves’. Mas nem assim alcangamos medida certa para o tempo...

Apesar de todas as tentativas para deslindar a questdo da medicdo certa para o
tempo, ¢ como se Agostinho estivesse diante de uma tarefa ingloria. Mas isso € apenas
aparente, pois ele ndo desiste de sua andlise sobre o tempo. Realmente, no texto das
Confissdes citado acima®, esta expressa essa transitoriedade da palavra humana: como aquela
voz que ecoa e some, comeca e finda; ou, ainda, como as silabas que ressoam e passam, uma

apos a outra, até a derradeira delas; o filosofo também esclarece que as palavras proferidas no

°" Cf. Conf,, XI, 24, 31.

%8 «“Non ergo tempus corporis motus” - Conf., X1, 24, 31.

¥ Cf. Conf., XI, 26, 33. Segundo estudiosos do pensamento de Agostinho, nessa discussdo ele pretende
distinguir o tempo astrondmico do tempo metafisico e psicologico. Nessa tentativa, portanto, o nosso filésofo
termina fazendo uma incursdo — ¢ uma construcéo intelectual — sobre o tempo do mundo, o tempo objetivo que
estd fora da consciéncia e, ao mesmo tempo, disponivel a consciéncia que se da ao trabalho de fazer uma
elaboragdo mais aprimorada em termos filosoficos, cientificos etc. Cf. SANTOS ; PINA, 1975, p. 313.

%0 pés ¢ a “parte em que se divide o verso metrificado”, cf. FERREIRA, 1975, p. 1051.

61 «Sjc enim videmus spatio brevis syllabae metiri spatium longae syllabae atque id duplim dicere. Ita metimur
spatia carminum spatiis versuum, et spatia versuum spatiis pedum, et spatia pedum spatiis syllabarum, et spatia
longarum spatiis brevium, non in paginis — nam eo modo loca metimur, non tempora — sed cum voces
pronuntiando transeunt et dicimus: ‘Longum carmen est, nam tot versibus contexitur; longi versus, nam tot
pedibus constant; longi pedes, nam tot syllabis tenduntur; longa syllaba est, nam dupla est ad brevem’. Sed
neque ita comprehenditur certa mensura temporis... ” - Conf., X1, 26, 33.

%2 Cf. Conf., XI, 6, 8.



92

tempo sao transitorias — “palavras soantes e transitérias” (no tempo) — e, por conta dessa fuga,
¢ como se nem sequer existissem tais palavras. Essa transitoriedade da palavra, conforme
explicitada no citado texto, tem, segundo a concepgdo de Agostinho, aspecto positivo, pois ha
um estreito vinculo com o toque criador do comeco, na forma de ressonancia como ocorre na
musica. Sendo assim, estabelece uma relacdo entre a transitoriedade do tempo — mediante a
analise que faz da sonoridade da palavra - com a eternidade de Deus e, por extensdo, revela
também o aspecto teleologico do tempo do éskaton %.

O que ocorre ¢ que essa sonoridade da palavra, em sua transitoriedade no tempo,
a medida que a voz ressoa uma parte dela ainda ressoard. Nao ha duvida que a voz que ja
esmoreceu ja ressoou e o que resta dela ainda soara. Entretanto, 8 medida que a voz emudece
aos poucos, o espirito langa o futuro para o passado. Esse soar da palavra transita do futuro ao
presente e dai ao passado. Por isso mesmo diz Agostinho que “com a diminui¢do do futuro, o
passado cresce até o momento em que seja tudo pretérito, pela consumagao do futuro™®. Ao
afirmar que o futuro diminui e o passado cresce, o filosofo pensa em trés coisas: na
expectacdo, na aten¢do e na memoria. O soar da palavra que ¢ esperado (futuro), passa do

dominio da atengdo (presente) para o dominio da memodria (passado). Ele entende que isso

83 Cf. o que afirma SCHUBACK, 2000, p. 114, sobre essa particularidade do pensamento de Agostinho e que ja
consta como uma das epigrafes de abertura deste capitulo: “tudo o que parece contrapor-se a eternidade de deus
(sic), ou seja, tudo o que se refere ao tempo, transitoriedade, passagem, finitude, morte, mostra-se como
ressondncia do toque criador do comeco. Ainda pela conjugacdo de som e siléncio pode-se também tentar
entender porque a eternidade deve admitir um “fim dos tempos’. E que o toque de comego, instante da criagdo, se
descreve como um som aidnico, um som cujos ‘harménicos’ sdo as varias eras, os varios futuros historicos.
Quando se transpde o sentido propriamente religioso cristdo da historia para a imagem sonora da ressonancia,
pode-se admitir o fim dos tempos, o esmorecimento dessa voz aidnica que vai emudecendo pouco a pouco. Mas
0 que ocorre tanto no plano digamos particular da finitude das criaturas como no plano mais aidnico da historia é
que o esmorecimento, o fim, a ‘morte’ do que existiu ndo constitui anulagido do ja ter existido. O toque criador
do comego, a im-presséo (Sic) sonora do ‘deus (Sic) falou’ consuma-se no siléncio (fim dos tempos e vida eterna
possuem sinonimia teoldgica), mas ndo anula o ter soado. O ter soado nunca se apaga, ao contrario, cresce no
siléncio, cresce no fim. Nesse sentido, Santo Agostinho vai dizer: ‘Mas essa voz ressoa e ressoara, pois a parte
que esmoreceu sem duvida ja ressoou e o que resta soard ainda. Vai assim emudecendo pouco a pouco, enquanto
a presente atencdo do espirito vai langando o futuro para o passado. Com a diminui¢do do futuro, o passado
cresce até o momento em que seja tudo pretérito, pela consumacdo do futuro”. A autora cita o texto de sua
citagdo das Conf., XI, 27, 34-36, no original: “Immo sonuit et sonabit; nam quod eius iam peractum est, utique
sonuit, quod autem restat, sonabit atque ita peragitur, dum praesens intentio futurum in praeteritum traicit,
diminutione futuri crescente praeterito, donec consumptione futuri sit totum praeteritum”.

% Conf., X1, 27, 34-36. Vide texto no original a p. 32, nota 1.



93

ocorre com a sonoridade da palavra e ndo com o préoprio tempo, pois o futuro nem diminui,
nem se consome, uma vez que ainda ndo existe. Diga-se 0 mesmo do pretérito, pois tampouco
o passado aumenta, pois ja ndo €. Tudo ndo passa, entdo, da conclusio a que chega o homem

quando analisa o triplice aspecto da sonoridade da palavra em sua relagdo com o tempo:

Porém, como diminui ou se consome o futuro, se ainda ndo existe? Ou,
como cresce o pretérito, que ja ndo €, sendo porque na alma, que é quem o
realiza, existem as trés coisas? Porque ela (a alma) espera, atenta e recorda,
a fim de que aquilo que espera passe para aquilo que atenta aquilo que
recorda®

Agostinho parte dos trés elementos acima para chegar a uma experiéncia
vinculada a mésica e ao canto®®. Essa experiéncia musical inserida pelo filésofo na andlise do
tempo esta atrelada, também, a sonoridade da palavra através da prontincia que ocorre durante
o desenrolar da melodia. O vinculo, portanto, ¢ ainda com a sonoridade da palavra, s6 que no
seu aspecto musical. Quando ele assinala essa passagem do tempo na musica, tem em vista a
acdo de percussdo, de ressondncia do comego. Na musica, tanto a sonoridade da palavra
quanto a propria melodia também estdo contidas no comeco. O que ocorre, com o passar do
tempo, ¢ que aquela conten¢do do comego se desdobra®’. Da mesma forma que a sucessao dos
arpejos a sonoridade das notas musicais se apresentam e se deixam apreender no decorrer da
execucao da melodia, a sonoridade da palavra passa por processo idéntico: cada palavra ja
estd contida integralmente no comeco, mas seu desdobramento ocorre apenas com o0

desenrolar da pronuncia da letra da musica, com a execu¢do da melodia.

65 «Sed quomodo minuitur aut consumitur futurum, quod nondum est, aut quomodo crescit praetetirum, quod
iam non est, nisi quia in animo qui illud agit, tria sunt? Nam et exspectat et attendit et meminit, ud id quod
exspectat per id quod attendit transeat in id quod meminerit”’- Conf., XI, 28, 37.

% Cf. SCHUBACK, 2000, p. 115, que analisa essa particularidade do pensamento de Agostinho como “a
experiéncia musical do canto”.

7 Cf. SCHUBACK, 2000, p. 115, quando declara, seguindo ainda o pensamento de Agostinho, que o que
ocorre, na verdade, é que “toda a melodia ja esta contida no comego. O passar do tempo apenas desdobra, deixa
soar a conten¢do do comego”.



94

Para Agostinho, esse tipo de imagem acustica — a sonoridade da palavra
submetida ao tempo - corresponde a vida do homem igualmente submetido ao tempo e sendo
ele mesmo, o homem, um tipo de som que se distende ao principio e se propaga pelo presente
em direcdo ao futuro®. E a esse ponto que quer chegar o filosofo, quando afirma que a vida
do homem ¢ distensdo®. Esse distender-se da vida humana no se reduz ao curto periodo de
vida do homem, mas vai bem além disso. E uma distensdo do proprio comego de Deus ou,
dizendo de outra forma: “cada um dos atos humanos ¢ distensdo da distensio do comeco”".

Sendo assim, quando Agostinho conclui: “pareceu-me que o tempo ndo € outra
coisa sendo distensdo”’", essa distensdo de que fala o filosofo tem o aspecto ressonante da

9572

palavra, da amplitude sonora que “é sempre mais do que si mesma”'“, porque ultrapassa os

%8 Cf. SCHUBACK, 2000, p. 115. Diz a autora, que “essa imagem acustica corresponde, para Santo Agostinho, a
vida do homem”.

8 Cf. Conf., X1, 29, 39: “...minha vida ¢ uma distenséo - Ecce distentio est vita mea”.

" SCHUBACK, 2000, p. 115.

™ «Inde mihi visum est nihil esse aliud tempus quam distentionem”- Conf., XI, 26, 33.

2 SCHUBACK, 2000, p. 112. A p. 99 ss., a autora analisa a palavra distensdo de que fala Agostinho da seguinte
forma: “O que ¢ distensdo? Santo Agostinho ndo da uma definicdo dessa palavra. Ele simplesmente conclui que
o tempo ¢ distensdo. No capitulo 27 (do livro XI das Confissdes), que segue imediatamente a defini¢do, ele da
todavia um exemplo, ou melhor, uma experiéncia. ‘Supde, por exemplo, que a voz de um corpo comega a
ressoar, ecoa, continua a ecoar e cala-se. Fez-se siléncio... a voz esmoreceu... ja ndo ¢ voz’. O que ha de
exemplar nessa experiéncia mais simples € esse comegar a ressoar, o incipit sonare. Desse comego depende toda
a for¢a da vibragdo. Mas a vibra¢do desse comego se cala, silencia, esmorece. Ja ndo é mais voz, diz Santo
Agostinho. Mas isso ndo significa dizer que ndo é mais ‘comego’. Santo Agostinho vai mostrar que a vibragdo da
voz ndo se deixa medir porque ela deixa de ser voz esmorecendo (desinit) e, assim, ndo deixa fixar o seu fim
num ponto. O modo em que Santo Agostinho descreve aqui o siléncio de uma vibragdo sonora ¢ de um
‘diminuendo’ natural, de um siléncio depois que toda a vibragdo se esgotou. Esse ‘final’ do som nao se confunde
com um ponto final. E o som vibrando até o fim. O siléncio que resulta do final do som néo é, pois, supressdo do
sonoro, mas a sua consumagéo. No didlogo De Musica, especialmente no livro III, Santo Agostinho enuncia a
importancia fundamental da teoria do siléncio musical. Os livros III e IV discutem amplamente o ‘lugar’ do
siléncio no verso, expondo qua ratione sileatur (IV, 13). O siléncio tem, aqui, igual valor de pé, sendo parte
integrante do metro, sendo igualmente sonoro. O siléncio ndo ¢, pois, o ponto final do som, mas a sua propria
realizag@o. A impossibilidade de se medir, portanto, a vibragdo sonora quando ja ndo ha mais voz demonstra-se
quando se percebe que o0 ja ndo ser voz nao suprime o sonoro mas o resguarda, de modo especial. Esse resguardo
do sonoro no siléncio € o trabalho da memoria. E € esse trabalho da memoria que dimensiona o siléncio como
um lugar igualmente sonoro. Nao sendo possivel medir a vibragdo sonora no siléncio porque, enquanto memoria,
o sonoro ndo deixou de soar, seria entdo possivel medir a vibragdo enquanto soa, antes de silenciar, antes de
deixar de ser voz? Santo Agostinho levanta uma segunda hipétese e diz: ‘suponhamos que outra voz comegou a
ressoar e ainda ressoa numa vibragdo continua e de igual intensidade’ (Conf. X1, 27). Essa hipdtese é igualmente
possivel porque uma vibragao continua e sem desigualdade ¢ uma vibragdo sem siléncio. E sem siléncio ndo ha
sonoridade em sentido proprio. Santo Agostinho quer indicar que s6 é possivel avaliar a vibragdo sonora ‘desde
o principio em que comegou a ressoar até o fim, quando emudecer’ (Conf., X1, 27) e assim desde a conjugagédo
de som e siléncio. Essa conjugaco é que dimensiona o que Santo Agostinho chama de distensdo”; a p. 103 diz
ainda a autora: “..os nossos ouvidos podem muitas vezes complementar melodias, podem adivinhar a
continua¢do de uma frase musical. O ouvido musicalmente adestrado escuta, sem muitos esforgos, os



95

limites do ‘antes’ e do ‘depois’ (futuro e passado), adentrando no horizonte de siléncio proprio
da palavra divina”.

A consumagcao do futuro, portanto, de acordo com a compreensao de Agostinho, ¢
fixada dentro de uma compreensao cristd do devir de Deus. Um devir historico, conteudo de
um tempo também histdrico, e relacionado com a encarnagdo do Cristo como acontecimento
de uma finitude que aponta para a vida interminavel que s6 se realiza em Deus. Por isso
mesmo a teleologia agostiniana aponta para o tempo como vestigio da eternidade’®. E ¢ esse
tipo de compreensdao de eternidade que vai permear todo o medievo. A vida interminavel
propria da eternidade s6 pode ser concebida a partir da vida e ndo o contrario. Como na
musica, como na sonoridade da palavra, o todo estd contido no comego e, a0 mesmo tempo,
se distende de forma abrangente ao se desenrolar e ao continuar sempre depois disso, como
ressonancia. Dessa forma, a vida se resguarda, mesmo no siléncio, no fim, na morte. Para o
nosso filésofo, portanto, vida eterna é mais que permanéncia vazia, formal, ¢ mais que um
estar ai sem vida. E, ao contrario, “uma vida sempre em vida, sempre se retomando, sempre

. . . . 7
recomecando, sempre ressoando. Nesse sentido, eternidade define-se como sempiternidade™"”.

harmonicos das notas e cantores bem adestrados podem até mesmo cantar varios sons a0 mesmo tempo. A teoria
musical dos antigos ¢ medievais sustenta-se, diretamente, nesse fato musical de um som ser uma simultaneidade
sonora apreendida como harmonia, propor¢do ou numero. Essa simultaneidade sonora ¢ entendida como uma
diferenca em tensdo. Por isso ¢ que ela pode até ser medida, ou seja, avaliada numa comparagdo ou analogia.
Diferenga em tensdo ¢ o que diz, literalmente, a palavra latina distensdo, distensio. O ‘um’ ¢ uma relacdo de
diferenca, sendo em si mesmo sempre mais do que um. E a partir dessa relagdo de diferenca integralmente
simultdnea, dessa distensdo, que se estruturam os encadeamentos sucessivos na musica. Esse ¢ o sentido
‘musical’ da defini¢do de Santo Agostinho de que o tempo nada mais é do que distensdo. O ‘um’ € mais do que
um, uma diferenciagdo simultanea e, por isso, ¢ a simultaneidade que sustenta o sucessivo e ndo vice-versa. O
misterioso da musica pode-se resumir, portanto, na experiéncia de que toda vez que um som tem comego ele
mesmo da comego a outros sons, numa simultaneidade tdo integral que ndo se pode ouvi-los numa sucessividade
linear mas somente numa com-sonéncia (Sic) (¢ isso que nos permite ouvir quando uma nota esta desafinada)”.

™ Cf. SCHUBACK, 2000, p. 112. Assim afirma a autora: “E dentro da ressonancia do toque do comego que
acontecem existéncia, escuta, memoria, apreensdo ¢ compreensdo de sentido. Com base na imagem sonora da
ressondncia, Santo Agostinho quer indicar que a alma humana nio apreende ‘sentido’ como um sujeito que se
encontra fora e independente do objeto. A alma humana apreende sentido porque ela se com-preende (Sic), se
apreende na com-sonancia (Sic), dentro do movimento vital, dentro da vida interminavel, isto é, eterna de deus
(sic). A eternidade de deus (Sic) constitui o toque ressonante do comego e um de seus ‘harmonicos’ consiste na
apreensdo da alma. Tudo o que a alma apreende ja ¢ eco dessa ressonancia”.

™ Cf. De gen. lib. imperf. XIII, 38.

® SCHUBACK, 2000, p. 117. Os termos “eternidade” e “sempiternidade”, usados pela autora, sdo definidos da
seguinte forma, cf. DARLAPP, A. Eternidade. In: Dicionario de teologia: conceitos fundamentais da teologia




96

Essa ‘vida sempre em vida’, conforme dito acima, aponta para o presente, categoria
que Agostinho coloca no ponto mais alto de sua teoria do tempo e que sera tematizada no
ultimo capitulo desta obra. E esse primado do presente, na concepc¢do do fildésofo, se da, em
parte, em razao do vislumbre da eternidade através das lentes do presente. Ocorre que ele
jamais escreveria quaisquer desses temas ou teorias, sem antes colocar a base para assegurar
sua construcdo. E isso ¢é feito através de uma bem elaborada teoria da verdade. Sendo assim,
antes de iniciar a parte final deste trabalho — sobre o primado do presente - sera valida uma

rapida visdo nessa que € sua principal teoria e que serve de base e suporte as demais.

2.3 O futuro e a teoria da verdade

E com uma pequena e quase obscura frase, de grande valor 16gico, que Agostinho

, e . - A . ~ 7 . r
d4 uma clara idéia da atualidade e pertinéncia de sua concepcio de verdade’®. Diz ele que “é

atual (Handbuch theologischer Grundbegriffe). Tradugdo brasileira dos tedlogos do Pontificio Colégio Pio
Brasileiro de Roma. Sdo Paulo: Edi¢des Loyola, 1970. Vol. II. p. 122, 123: “Eternidade em sentido teologico
designa uma realidade que, por um lado, se adquire com a experiéncia do tempo, do mundo e do ser que existe
historica e livremente e que, por outro lado, se opde ao tempo. Assim a eternidade caracteriza tanto o fundamento,
que transcende o mundo e a historia, de toda a realidade temporal, quanto define a sua consumacdo. A relagdo
entre estas duas eternidades constitui, por si mesma, um problema especial. O conceito de eternidade (aeternitas,
aeternus) no ensinamento oficial ¢ usado de duas maneiras: a) Como caracteristica de Deus na sua divindade,
pela qual se distingue essencialmente do homem e do mundo empirico temporal [...]. ...Deus esta tdo fora do
ambito do tempo, de modo que se diz dEle que existe antes de todos 0s séculos; b) (o conceito de eternidade) é
aplicado também para designar o estado definitivo e perene da consumacgéo dos seres pessoais ¢ de sua historia,
embora tenham estes um comego [...]. Para designar o estado definitivo e perene da historia consumada dos seres
espirituais pessoais sdo usados em lugar de aeternus, também os termos sempiternus ou perpetuus [...]. ...tudo o
que ndo ¢ divino, ndo € eterno, isto €, ¢ algo que teve um inicio”.

7® Agostinho desperta para a verdade quando 1&, aos 19 anos (em 373), o Hortensius, de Cicero (106-43 a. C.),
cfe. esclarece: “Seguindo o programa do curso (de eloqiiéncia), cheguei ao livro de (um certo) Cicero, cuja
linguagem, mais do que o coragdo, quase todos louvam. Esse livro contém uma exortagdo ao estudo da filosofia.
Chama-se ‘Horténsio’. Ele mudou o alvo das minhas afei¢des e encaminhou para ti, Senhor, as minhas preces
transformando as minhas aspiragdes e desejos. Imediatamente se tornavam vis, a meus olhos, as vas esperangas.
Ja ambicionava, com incrivel ardor do corag@o, a Sabedoria imortal. Principiava a levantar-me para voltar a ti...
contando eu 19 anos de idade... - ...et usitato iam discendi ordine perveneram in librum cuiusdam Ciceronis,
cuius linguam fere omnes mirantur, pectus non ita. Sed liber ille ipsius exhortationem continet ad philosophiam
et vocatur Hortensius. Ille vero liber mutavit preces meas, et vota ac desideria mea fecit alia. Viluit mihi repente



97

o

verdade aquilo que ¢””". E uma vez que em sua teoria o filosofo vincula a verdade
realidade’®, ela é tanto contetido quanto continente do temp079. O inverso também ¢
verdadeiro, ou seja, o tempo € continente e conteudo da verdade. As conclusdes de Agostinho
em sua teoria do tempo, portanto, estdo vinculadas a concepciao de verdade, quer pela
abrangéncia quer pela interdependéncia dessas duas tematicas.

Além disso, acrescente-se a metodologia agostiniana para dissolver aparentes
contradi¢des; contradi¢cdes essas que sdo recorrentes em seus textos, inclusive nas suas
conclusdes sobre o tempo. Sendo assim, ¢ importante frisar que para a solugdo desses
conflitos em suas construgdes racionais, o filésofo toma como base, conforme diz Novaes

Filho em sua tese de doutoramento, “os trés dominios da filosofia, conforme a triparti¢cao

classica de que Agostinho serviu-se em diversas ocasides: filosofia racional, natural e moral,

omnis vana spes et immortalitatem sapientiae concupisceban aestu cordis incredibili et surgere coeperam, ut ad
te redirem [...]. ...cum agerem annum aetatis undevicesimum...” - Conf., IIl, 4, 7; na versdo em espanhol da BAC,
p. 401, a idade de Agostinho — “undevicesimum” — ¢ traduzida como 18 anos; cf., ainda, o que diz o proprio
Agostinho sobre sua dedicacdo a investigacdo da verdade: “...pois creio e afirmo sem vacilagdo que por teus
rogos (de Monica, sua mie) Deus me deu o desejo de me consagrar a investigagdo da verdade, sem preferir nada
além desse ideal, sem desejar, nem pensar, nem buscar outra coisa - ...cuius precibus indubitanter credo atque
confirmo mihi istam mentem Deum dedisse, ut inveniendae veritate nihil omnino praeponam, nihil aliud velim,
nihil cogitatem, nihil amem” - De ord., II, 20, 52.

" «_intelligit eam esse veritatem, ostendit id quod est” - De vera rel., 36, 66. O texto completo ¢é traduzido na
versdo em espanhol da BAC da seguinte maneira: “Porém, a quem ¢ manifesto que sequer o que ¢ falso existe,
quando se toma por realidade o que nfo ¢, entendera que a verdade é a que nos mostra o que ¢ — Sed cui saltem
illud manifestum est, falsitatem esse qua id putatur esse quod non est, intelligit eam esse veritatem, ostendit id
quod est” - De vera rel., 36, 66. Principio de contradigdo de Parménides (ver p. 48, nota 48).

® Em Santo Agostinho, a Verdade-Realidade esta relacionada com o intelecto, conforme explicita SCIACCA,
1955, p. 215, 216: “nem a sensacdo nem a consciéncia de si sdo todavia intelecgdo: o homem ultrapassa a
pequena medida de sua ciéncia (De anima et ejus origine, I, 4). A sensagdo, por outra parte, verdadeira como
imprecisdo imediata do sujeito sensivel e como testemunho da existéncia do mundo externo, ndo é conhecimento
da verdade, sendo opinido em que o verdadeiro se mescla com o falso. SO a intelecgdo é, como tal, sempre
verdadeira: as coisas conhecidas intelectualmente sdo verdadeiras. A diferenga entre conhecimento sensivel e
intelectual é de ordem metafisica; ndo € so entre as gradagdes de verdade, sendo entre duas ordens de realidades:
o sensivel, objeto dos sentidos, e o inteligivel, objeto da inteligéncia. O conhecimento de experiéncia esta
dirigido ao mundo externo (a terra, o sol, os astros etc.), as coisas criadas; o conhecimento de intelecgdo, a
verdade incriada, eterna; o primeiro, para que supere o imediato da impressao, € necessario que seja julgado e
fiscalizado pela razdo (De trin., I, 12, 15). Unicamente este (o conhecimento intelectual) é, em sentido proprio,
sabedoria, inteligibilidade das coisas eternas, tendendo, em conseqiiéncia, a inteleccdo da absoluta verdade, na
qual realiza seu cumprimento. (Difere da ciéncia) em que se fazem experimentar os sentidos, nas agdes e
palavras que se produzem e desaparecem no tempo (De trin., I, 14, 8).

® Cf. SCIACCA, 1955, p. 147-390, que faz uma importante exposicdo dessa construgdo intelectual do filésofo
hiponense. O autor aborda temas como: “O problema da verdade e a evidéncia intelectual”; “A sensagdo”; “O
erro”; “A verdade: razdo e entendimento”; “A memoria”; “Fé, razéo e inteligéncia”; “O pensamento testemunho
de Deus”.



98

ou Logica, Fisica e Etica®®

. No especifico caso do tempo, Agostinho se serve das trés bases,
uma vez que na sua luta contra os maniqueus tanto estd em jogo a questao do Bem e do Mal,
quanto a cosmologia e as elabora¢des racionais. E nesta tltima onde estd mais explicitada a
questdo da verdade. Por isso mesmo o plano agostiniano, ainda segundo o autor acima, tem
estreita vinculacdo com a epistemologia.

A expressao utilizada por Agostinho para definir a verdade, é que “¢ verdade
aquilo que ¢€”. E essa conclusdo perpassa tanto a realidade inteligivel quanto a realidade
sensivel, tangivel. Quando ele defende o ponto de vista de que “é verdade aquilo que €”, € no
sentido de distinguir a verdade do erro. A frase tem um significado ao mesmo tempo logico e

ontologico. No Contra Académicos®™, Agostinho utiliza proposicdes matematicas ou os

., . , . NPV L, 2 .. , . .
principios 16gicos para se contrapor & divida cética®. O significado ontolégico conferido por

% NOVAES FILHO, Moacyr Ayres. O livre arbitrio da vontade humana ¢ a presciéncia divina, segundo
Agostinho de Hipona. S8o Paulo: Departamento de Filosofia da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias
Humanas, da Universidade de Sao Paulo, 1997, p. 1. (Tese de doutoramento ndo publicada).

8 De grande importancia para a epistemologia, o Contra Académicos ¢ a primeira obra filoséfica de Agostinho,
produzida quando ele tinha 32 anos (386). Sobre como Agostinho abandona a neutralidade para se dedicar
inteiramente a busca da verdade, renunciando ao ceticismo e produzindo este texto, cf. o que diz BROWN, 1969,
p. 102: “Uma coisa era certa: Agostinho pode renunciar a posi¢do cética da Nova Academia. O primeiro livro
que ele escreveu do seu ‘retiro’ em Cassiciaco, foi direto contra tal ceticismo. Na declaragdo de que era possivel
encontrar a ‘verdadeira filosofia’, Agostinho talvez tenha se posicionado contra muitos homens letrados de
Mildao - One thing was certain: Augustine could renounce the sceptical position of the New Academy. The first
work that he wrote from his philosophical ‘retreat’ in Cassiciacum, was directed against such scepticism. In thus
declaring that it was possible to find a ‘true philosophy’, Augustine may well have taken up a position against
many purely literary men in Milan”.

82 Agostinho utiliza espago razoavel no De Trinitate — todo o capitulo 12 do livro XV — para refutar o ceticismo
radical dos académicos, uma vez que, segundo o proprio filosofo, “... a filosofia académica duvida de tudo - ... unde
academica philosophia sic invaluit, ut de omnibus dubitans multo miserius insaniret...” — De trin., XV, 12, 21.
Na nota 10, p. 733 desta obra, eis o que informa Luis Arias: “Para o académico ¢ impossivel uma ciéncia no
sentido rigoroso da palavra. Nunca temos certeza de que nossos juizos se harmonizam com a realidade. Carnéades
(c. 219-129 a. C.) e Arcesilau (c. 315-240 a. C.) foram os fundadores desta escola filosofica. Cicero, a quem cita
Agostinho, divulgou estas idéias no mundo latino”; Agostinho rechaga o ceticismo académico, em primeiro
lugar, com a argumentagdo de que mesmo o que se engana, vive: “...quantas realidades conhecemos com tanta
certeza como nosso viver? Aqui, pelo menos, ndo temos de ser enganados pelas aparéncias (este era um dos
argumentos dos académicos) , porque aquele que se engana certamente vive — ...quantum rerum remanet quod
ita sciamus, sicut nos vivere scimus? in quo prorsus non metuimus, ne aliqua verisimilitudine forte fallamur,
quoniam certum est etiam eum qui fallitur vivere” - De trin., XV, 12, 21; e continua Agostinho em sua argumentacao:
“Conhecemos nosso viver por uma ciéncia muito intima, e nisto o académico nao pode objetar dizendo: ‘Talvez
durmas e o ignores, e vés em sonhos’. Quem ignora, com efeito, que as visdes dos que sonham sdo muito
semelhantes as visdes dos que estdo acordados? — Intima scientia est qua nos vivere scimus, ubi ne illud quidem
academicus dicere potest: ‘Fortasse dormis, et nescis, et in somnis vides’. Visa quippe somniantium simillima
esse visis vigilantium quis ignorat?” - De trin., XV, 12, 21; em seguida, Agostinho fala sobre as certezas da vontade:
“E outro tanto se diga das certezas da vontade. Quem pode afirmar... ser possivel o equivoco do que diz: ‘Desejo
ser feliz’? E se acrescenta: ‘Sei que desejo isto e tenho certeza da minha ciéncia’, pode somar um terceiro saber a




99

ele a expressao acima, conforme defende Sciacca, tem a ver com o fato de que “se ‘¢ verdade
aquilo que ¢’, a verdade absoluta é a absoluta Realidade, onde a idéia e o ser encontram
perfeita adequagio”™®®.

A “absoluta Realidade” a que se refere Agostinho ¢ a tUnica realidade onde “¢
verdade aquilo que ¢’ ¢ onde a verdade ¢ em grau absoluto. Jamais a verdade humana,
qualquer que ela seja, atinge essa gradagdo absoluta. Mesmo assim, a “absoluta Realidade” da
qual ele fala permeia tanto a realidade inteligivel quanto a realidade sensivel. Desde o esforgo
racional do homem para ascender a compreensdo dessas duas realidades intrinsecamente
interligadas, até chegar a se conhecer a si mesmo: “Somos, conhecemos que somos € amamos
esse ser e esse conhecer”®, nada escapa as lentes da verdade & qual se refere o filosofo. Nem
mesmo os neoplatonicos — que tanto o influenciaram e até o ajudaram a se libertar da
influéncia maniquéia -, escapam aos rigores dessas lentes, pois eles estdo apenas “proximos...

da verdade”®. Igualmente, o mundo ¢ alcangado e, por extensdo, também o tempo na

condicdo de criatura, pela verdade que €, ou seja, Deus:

estes dois, pois ja conhece duas verdades. E pode-se somar um quarto conhecimento ao saber que sabe estas
coisas, e assim até ao infinito - Hoc et in voluntate certa similiter adverti potest. Quis est enim cui non
[impudenter] respondeatur: ‘Forte falleris’, dicenti: ‘Volo beatus esse’? Et si dicat: ‘Scio me hoc velle, et hoc
me scire scio’, iam his duobus et tertium potest addere, quod haec duo sciat; et quartum, quod haec duo scire se
sciat, et similiter in infinitum numerum pergere” - De trin., XV, 12, 21; para ndo estender muito, vamos ao ultimo
texto, ainda sobre as certezas da vontade, quando Agostinho assim se expressa, encerrando parcialmente o
assunto: “Ainda, se alguém diz: ‘Nao quero errar’, erre ou ndo erre, ndo ¢ certo que ndo quer errar? Quem,
descaradamente, se atrevera a dizer a este: ‘Talvez te enganas’?, pois, qualquer que seja seu erro, € certo que nao
se engana em ndo querer errar. E se, afirmando saber isto, acrescenta um numero qualquer de coisas conhecidas,
fara seu namero infinito. O que diz: ‘Ndo quero errar; sei que ndao quero isto e sei que sei isto’, indica, em
expressdo dificil, um nimero infinito. Existem também muitos outros exemplos contra os académicos, partidarios
da ignorancia absoluta no homem — Item si quispiam dicat: ‘Errare nolo’, nonne sive erret sive non erret, errare
tamen eum nolle verum erit? Quis est qui huic non impudentissime dicat: ‘Forsitan falleris’? cum profecto
ubicumque fallatur, falli se tamen nolle non fallitur. Et si hoc scire si dicat, addit quantum vult rerum numerum
cognitarum, et numerum esse perspicit infinitum. Qui enim dicit: ‘Nollo me falli, et hoc me nolle scio, et hoc me
scire scio’; iam et si non commoda elocutione, potest hinc infinitum numerum ostendere; et alia reperiuntur,
quae adversus academicus valeant, qui nihil ab homine sciri posse contendunt” - De trin., XV, 12, 21.

8 SCIACCA, 1955, p. 216. Ainda a p. 216, e seguindo o mesmo raciocinio de Santo Agostinho, declara: “O que
¢ sabio, formoso e bom, ¢ absoluta e plenamente verdadeiro, quando é a Sabedoria, a Beleza e a Bondade. Esta é
a Verdade-Realidade, o absolutamente inteligivel, que Agostinho identifica com o Verbo de Deus”.

8% «“Nam et sumus, et nos esse novimus, et id esse ac nosse diligimus” (De civ. Dei, XI, 26).

8 «__propinquiores sunt veritati” (De civ. Dei, XI, 5).



100

E grande ¢ bem raro esforco transcender com o poder da razdo todas as
criaturas corpéreas e incorpdreas, que se apresentam mutaveis, ¢ chegar a
substancia imutavel de Deus, e dele proprio aprender que toda natureza que
ndo ¢ Ele ndo tem outro autor sendo Ele [...] (Deus) Fala pela propria
verdade, se alguém ha idéneo para ouvir com a mente, ndo com o corpo [...].
Fala desse modo a parte do homem que no homem ¢é mais perfeita que as
demais de que consta e a qual apenas Deus ¢ superior86

O texto acima ja deixa claro que Agostinho fala sobre dois tipos de verdade. Ele
admite verdades construidas pela racionalidade humana — como sdo as verdades veiculadas
em suas conclusdes e teorias -, desde que submetidas a verdade que ¢ verdade em si e por si
mesma. Fora disso o que ocorre ¢ sempre uma tentativa indcua que desemboca numa pseudo-
verdade. Assim acontece, por exemplo, com a verdade da constru¢do maniquéia. Polémico,
platonicamente ir6nico e ainda com resquicios apologéticos, eis o que ele diz para o bispo
maniqueu Fausto, ao discorrer sobre a suposta verdade dos trés tempos da construcio

mitologica maniquéia:

Que dizeis? Que aduzis? Que argumento, que verdade? O seu é uma fabula,
completa e pura vacuidade, jogo de meninos, entretenimento de mulheres e
delirio senil que contém um come¢o mutilado, uma etapa intermediaria
putrida e um fim ruinoso®’

Para validar sua construcao — diferenciada da do maniqueismo -, Agostinho atrela
a verdade da intelecgdo humana o principio neoplatonico de participagdo na Verdade-Realidade
imutavel e eterna. Ora, para ele toda a criagdo estd sujeita a finitude, ao espaco, ao tempo, e
por isso mesmo nao pode ser essa Verdade-Realidade imutavel, eterna, invisivel, plenamente
inteligivel. O que pode ocorrer, e de fato ocorre, ¢ uma aproximagdo por participagao e por

semelhanca, que Agostinho chama de adequacdo a esse principio originéri088. De acordo com

8 «“Magnum est et admodum rarum universam creaturam corpoream et incorpoream compertamque mutabilem
intentione mentis excedere, atque ad incommutabilem Dei substantiam pervenire, et illic discere ex ipso, quod
cunctam naturam quae non est quod ipse, non fecit nisi ipse [...]. ...sed loquitur ipsa veritate, si quis sit idoneus
ad audiendum mente, non corpore” (De civ. Dei, XI, 2).

8 «Quid dicitis? Quid profertis? Quam rationem, quam ueritatem? Fabula illa est longa est uana, puerile
ludidrium et muliebre auocamentum et aniculare deliramentum continens initium truncum et medium putridum
et finem ruinosum” (Contra Faust., 13, 6).

8 Cf. De verarel., 36, 66.



101

sua concepgdo, a coisa criada estd aquém da absoluta Realidade e ao mesmo tempo possui
tanto de verdade e de realidade quanto o grau de participagdo ou de adequacao. Sendo assim,
se por um lado as coisas criadas tém participagdo no ser ¢ na verdade, por outro lado,
seguindo o raciocinio de Agostinho concebido por Sciacca, “...ndo0 sdo o Ser e a Verdade; e o
nome de verdade lhes ¢ atribuido dentro dos limites da semelhanga que tém com o inteligivel,
nunca em sentido absoluto”®.

Para Agostinho, portanto, a verdade humana — qualquer que ela seja -, € sempre
contingente, incompleta, palida representacdo da Verdade que é em grau supremo™. E muito
logica a conclusdo do filésofo quando vista pelo prisma do qual ele parte: se as coisas criadas
ndo sdo a Verdade, ¢ por conta de que a criacdo ndo é o Criador, nem o mundo ¢ Deus. As
coisas criadas estdo inseridas no tempo e na finitude e s6 sdo verdadeiras pelo grau de ser que
tém. Por isso mesmo, quaisquer que sejam as coisas criadas, elas tém ser, mas ndo sdo o Ser.
Por outro lado, uma vez que essa verdade que ¢ se torna objeto do entendimento, da busca
intelectual, “a intelec¢do tende ao Ser, que ¢ a Verdade; portanto, a intelec¢do tende a Deus.

29

Deus ¢ o fim ultimo do entendimento, da mente que busca™. Vemos, dessa forma, que para o
nosso filosofo a verdade humana jamais sera em plenitude, jamais sera completa, e isso por
conta de sua contingéncia, de sua abertura a Verdade-Realidade da qual participa em graus
diferenciados.

Ha, entretanto, um tipo de verdade que para Agostinho tem, infalivelmente, um

carater verdadeiro, como a necessidade, imutabilidade e eternidade. Essa verdade se vincula

ao numero ¢ ao intelecto, por exemplo. Declara, a principio, o 6bvio, ou seja, que “a esséncia

8 SCIACCA, 1955, p. 216.

% Esse raciocinio fica evidente no texto a seguir — que serve de epigrafe ao proximo capitulo -, onde o filésofo
contempla, inclusive, as trés categorias do tempo e a inevitavel mutabilidade das coisas: “Na Verdade, que
permanece, ndo ha passado, nem futuro, mas apenas presente. Examina as mutagdes das coisas e diras foi e sera,
pensa em Deus e diras €, porém ndo foi ou serd” — Tract. in loannis, XXXVIII, 10. Ver original a p. 105, nota 1.
"1 SCIACCA, 1955, p. 216.



102

inteligivel e verdade dos numeros nao pertence aos sentidos do corpo”gz. E continua,

afirmando que essa verdade “se mantém inquebrantavel e pura, e ¢ objeto comum de

5993

conhecimento para quantos usam da razao™ . Além disso, (verdades desse tipo) “permanecem

. o, . . , . 4 . , . . . .
inviolaveis e imutaveis™. Um exemplo a0 mesmo tempo simplorio e significativo para o que

defende o filésofo € o seguinte: “sete mais trés sdo dez” € um tipo de proposicdo que €, ao
mesmo tempo, necessaria (pois ndo pode ndo ser) e imutavel (foi, é e sera sempre assim em
todos os tempos, ¢ em todos os lugares e para todos os seres racionais). Nesse sentido, ¢

também uma verdade eterna®. E claro que essa ¢ uma verdade por participacdo na absoluta

996

Verdade, uma vez que Agostinho se baseia na “incomutavel verdade dos nimeros™” pois,

: , P . 1997
como esclarece, nas Escrituras “o numero foi unido a sapiéncia (ou sabedorla)”9 .

Para Agostinho, portanto, ndo ¢ a razdo individual que cria a verdade comum a

todos os seres racionais e contetdo mesmo da razdo™. Pelo contréario, “Deus é o fundamento

2999

absoluto e transcendente da verdade das verdades humanas”””, mesmo de verdades tais como

as da matematica e dos nimeros. Nao ¢ sem razao que o filosofo declara:

Efetivamente, quando alguém afirma que as realidades eternas sao
superiores as temporais, ou que sete mais trés sdo dez, ninguém diz que
assim devia ser; pelo contrario, reconhecendo simplesmente que € assim, ndo

92 «
93 «
94 «

...rationem veritatemque numerorum, et ad sensus corporis non pertinere...” - De lib. arb., II, 8, 24.

...et invertibilem sinceramque consistere, et omnibus ratiocinantibus ad videndum esse communem” - De lib. arb., 11, 8, 24.
...eaque inviolata et incommutabilia maneant...” - De lib. arb., 11, 8, 24.

% Cf. SCIACCA, 1955, p. 219.

% «_.incommutabilem veritatem numerorum...” - De lib. arb., II, 11, 30; cf., também, o que Agostinho diz sobre
0 mesmo tema, associando os numeros & memoria: “Também contém a memoria as nogdes e as regras infinitas
dos nimeros e das dimensdes. Nao foram os sentidos que nos gravou estas idéias, porque estas ndo t€ém cor, nem
som, nem cheiro, nem sdo tacteis. Quando delas se fala, ougo os sons das palavras que as significam. Mas os
numeros soam diferentemente em grego e latim. Porém as idéias nem sdo gregas, nem latinas, nem de nenhuma
outra lingua — Item continet memoria numerorum dimensionum que rationes et leges innumerabiles, quarum
nullam corporis sensus impressit, quia nec ipsae coloratae sunt aut sonant aut olent auto gustatae aut
contractatae sunt. Audivi sonos verborum, quibus significantur, cum de his disseritur, sed illi alii, istae autem
aliae sunt. Nam illi aliter graece, aliter latine sonant, istae vero nec graecae nec latinae sunt nec aliud
eloquiorum genus” - Conf., X, 12, 19.

%7 «_.non enim frustra in sanctis Libris sapientiae coniunctus est numerus...” - De lib. arb., II, 8, 24. O texto das
Escrituras a que se refere o filésofo ¢é o livro do Eclesiastes, 7, 26, segundo a versdo dos Setenta.

% Cf. SCIACCA, 1955, p. 220.

% SCIACCA, 1955, p. 220.



103

corrige como censor, mas unicamente se regozija como quem depara [com a
55100
verdade]”" .

’

E sobre a base dessa teoria da verdade, portanto, que Agostinho elabora todas as
suas construgdes intelectuais. Dessa forma, a validade de sua teoria do tempo estd ancorada,
também, nas duas realidades que lhe servem de fundamento: a Verdade-Realidade da qual
participa, e a verdade humana dai resultante. Sua énfase, entdo, no primado do presente — nao
em detrimento das outras duas categorias do tempo — € mais uma construgdo que tem em seus
alicerces o refor¢o da verdade em termos absolutos e sem a qual seria inutil qualquer tentativa

de validar seu esfor¢o intelectual.

100 «Cym enim quis dixerit aeterna temporalibus esse potiora, aut septem et tria decem esse, nemo dicit ita esse
debuisse, sed tantum ita esse cognoscens, non examinator corrigit, sed tantum laetatur inventor” - De lib. arb.,
I, 12, 34.



CAPITULO Il



3 PRIMADO DO PRESENTE, PRELUDIO DA ETERNIDADE

Na Verdade, que permanece, ndo ha passado
nem futuro, mas apenas presente. Examina as
mutacOes das coisas e diras foi e serd; pensa
em Deus e dirds ¢, porém nio foi ou serd'.

Neste terceiro e ultimo capitulo, a abordagem serd a do primado do presente, uma
vez que esta énfase é dada pelo préprio Agostinho. Esse primado sera analisado, inclusive, em
sua relacdo com a eternidade, ou como preludio da eternidade. Apos um processo de reducéo,
o filésofo chega as “particulas fugitivas” do presente, que o levam a vislumbrar vestigios da
eternidade (vestigium aeternitatis). A categoria do presente é importante, no pensamento de
Agostinho, porque além de dar essa abertura para uma visdo da eternidade, ela equaciona em
si mesma as duas outras categorias, de passado e futuro, 0 que as torna inseparaveis e
interdependentes. Na sua incansavel busca o filésofo divisa a possibilidade da medigdo do
movimento (motus) e da durabilidade do movimento (mora), aprofundando ainda mais sua
tentativa de captar a realidade do tempo. E esse aspecto, inclusive, que leva a incursio na
ultima subdivisdo deste capitulo. Nela, o tempo é pensado em sua forma objetiva, 0 que
também abre espaco para as possiveis epistemologias modernas no estudo da tematica aqui
proposta. Nesta ultima parte do presente capitulo, a tentativa € a de tornar viavel o estudo do
tempo por um viés objetivo o que, na nossa concepcao, também viabiliza todas e quaisquer
epistemologias oriundas de teorias vinculadas ao tempo, dentro das mais diversificadas
ciéncias.

Esta ultima idéia se configura ainda mais pelo fato de que o tempo, na concepgéo

de Agostinho, é o presente. Para ele, s 0 presente existe, mesmo que com certas reservas,

“...in veritate quae manet, praeteritum et futurum non invenio, sed solum praesens... Discute rerum mutationes,

invenies Fuit et Erit: cogita Deum, invenies Est ubi Fuit et Erit esse non possit”- Tract. in Ioannis, XXXVIII, 10.



106

pois o0 presente é constituido de uma visdo presente do préprio presente (das coisas presentes)
e de uma visdo presente do passado e do futuro (lembranca presente das coisas passadas e
expectativa presente das coisas futuras)®. Ele chega até a admitir as trés modalidades do tempo,
desde que se admita, também, uma nova terminologia que privilegie o presente. Eis suas

palavras:

O que agora transparece € que, nem ha tempos futuros nem pretéritos. E
improprio afirmar: os tempos sdo trés: pretérito, presente e futuro. Mas
talvez fosse proprio dizer: os tempos sdo trés: presente das coisas passadas,
presente das presentes, presente das futuras. Existem, pois, estes trés tempos
na minha mente que ndo vejo em outra parte: lembranca presente das coisas
passadas, visao presente das coisas presentes e esperanca presente das coisas
futuras. Se me é licito empregar tais expressdes, vejo entdo trés tempos e
confesso que sao trés.

Para Agostinho, por conseguinte, as trés divisdes do tempo existem, sim, porém
com primazia do presente. Declara que ndo se importa, nem critica 0 uso abusivo dessas trés
categorias do tempo*. O que pretende é que se entenda que s6 o tempo presente &, de fato,
existente. E até mesmo essa existéncia do presente é enigmatica’, pela sua contingéncia, pois

“..Se 0 presente, para ser tempo, tem necessariamente de passar para o pretérito, como

2 Cf. GUITTON, 1971, p. 243, onde o autor frisa essa forma de o fildsofo distinguir entre as trés formas do
presente, com a concepgao agostiniana da meméria e da previsdo ou expectativa ; cf., também, BLANC, 1999, p.
197, que, seguindo essa mesma linha do pensamento agostiniano, conclui que s6 o instante presente é real.

3 “Ouod autem nunc liquet et claret, nec futura sunt nec praeterita, nec proprie dicitur: tempora sunt tria,
praeteritum, praesens et futurum, sed fortasse proprie diceretur: tempora sunt tria, praesens de praeteritis,
praesens de praesentibus, praesens de futuris. Sunt enim haec in anima tria quedam et alibi ea non video,
praesens de praeteritis memoria, praesens de praesentibus contuitus, praesens de futuris exspectatio. Si haec
permittimur dicere, tria tempora video, fateorque tria sunt” (Conf., Xl, 20, 26).

4 Agostinho atribui essa divisdo do tempo em passado, presente e futuro, ao ensino que é inculcado nas criancas:
“Quem se atreveria a dizer-me que ndo ha trés tempos, conforme aprendemos na infancia e as criangas o
ensinamos: o pretérito, o presente e o futuro? Existird somente o presente, visto que os outros dois ndo existem?
Ou eles também existem, porém como procedendo de um retiro oculto quando do futuro se faz presente ou
retirando-se a um lugar oculto quando do presente se faz pretérito? — Quisnam est, qui dicat mihi non esse tria
tempora, sicut pueri didicimus puerosque docuimus, praeteritum, praesens et futurum, sed tantum praesens,
quoniam illa duo non sunt? An et ipsa sunt, sed ex aliquo procedit occulto, cum ex futuro fit praesens, et in
aliquod recedit occultum, cum ex praesenti fit praeteritum?” (Conf., Xl, 17, 22).

3 Esse carater enigmatico do tempo é recorrente, cfe. BLANC, 1999, p. 203, 204, desde os primérdios da
filosofia: “Aristételes comeca por reconhecer a dificuldade, ja sentida pelos Eleatas, de provar a realidade do
tempo. Né&o é ele (o tempo), com efeito, composto de coisas que ndo existem — o passado, que ja ndo é, o futuro,
gue ainda ndo &, e o0 instante (6 vbv — té nun), que ndo é uma parte real do tempo, mas um puro limite entre
passado e futuro, e que, para mais, parece ser diferente? Em seguida, recusando as teorias que identificam o
tempo ao movimento, considera, no entanto, que ndo ha tempo sem experiéncia de movimento e mudanga; na



107

podemos afirmar que ele existe, se a causa da sua existéncia é a mesma pela qual deixara de
existir?”®. Ainda mais enfatico e dando realce & objetividade, interdependéncia e relacéo do
tempo com as coisas, afirma:“...se agora nada houvesse, ndo existia 0 tempo presente”’. Ou
seja, 0 que Agostinho faz € sublinhar essa existéncia contingente do tempo presente e, em
ultima instancia, do préprio tempo. E como se através das lentes do presente ele quisesse
apontar para uma outra realidade, uma realidade de carater ndo contingente como a realidade
na qual esta inserido. E é isso o que fara, como veremos no decorrer deste capitulo, quando
relaciona o presente com a eternidade. Antes disso, porém, eis como ele mesmo se expressa a
respeito da forma ordindria e abusiva que costumam usar para uma referéncia as trés modalidades

do tempo:

Diga-se também que ha trés tempos: pretérito, presente e futuro, como
ordinaria e abusivamente se usa. Ndo me importo nem me oponho nem
critico tal uso, contanto que se entenda o que se diz e ndo se julgue que
aquilo que é futuro ja possui existéncia, ou o que € passado subsiste ainda®.

Sendo assim, mesmo enfatizando o primado do presente, ele valoriza o passado e
o futuro. Entretanto, essa valorizacdo s6 ocorre porque ele olha para ambas as categorias com

as lentes do presente: para o passado, como memoria, e para o futuro, como expectativa.

verdade, acrescenta, quando a alma subsiste num estado Unico e indivisivel, sem sentir e explicitar qualquer
mudanca, é como se nenhum tempo tivesse passado”.

8 «Si ergo praesens, ut tempus sit, ideo fit, quia in praeteritum transit, quomodo et hoc esse dicimus, cui causa ut
sit illa est, quia non erit...?” (Conf., XI, 14, 17).

7« si nihil esset, non esset praesens tempus” (Conf., XI, 14, 17). Seguindo esse mesmo raciocinio da objetividade
do tempo e da relacdo deste com as coisas €, nesse sentido, aproximando-se da analise agostiniana, cf. MORAES,
Alfredo de Oliveira. O tempo. In: . A metafisica do conceito: sobre o problema do conhecimento de Deus
na Enciclopédia das Ciéncias Filosoficas de Hegel. Porto Alegre: UFRS, 2001. Tese de doutoramento em Filosofia
pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul, ndo publicada, p. 156: “...em favor da objetividade do tempo
escreve ele (Hegel, na Enciclopédia, vol. I, p. 56): ‘O tempo ndo é por assim dizer um recipiente onde tudo é
depositado como numa torrente que flui e pela qual é arrastado corrente abaixo. O tempo é somente esta abstracao
do consumir. Porque as coisas estdo no tempo, por isso perecem, mas as proprias coisas Sdo 0 temporario; ser
assim é a sua determinagdo objetiva. O proprio processo das coisas efetivas faz assim o tempo. Pensar o tempo
como esta abstracdo do consumir implica ndo toma-lo nem como coisa, nem como inerente as coisas, nem como
ente da subjetividade da consciéncia finita...”; e, ainda, a p. 157: “...0 tempo mesmo ¢ algo que ndo se deixa
apreender empiricamente, pois sempre que se tenta agarra-lo pelos sentidos ele se mostra inapreensivel em sua
fluidez; somente a idéia é capaz de surpreendé-lo, mas ao fazé-lo, na verdade, surpreende a si mesma...”.

8 “Dicatur etiam: tempora sunt tria, praeteritum, praesens et futurum, sicut abutitur consuetudo, dicatur, ecce
non curo nec resisto nec reprehendo, dum tamen intellegatur quod dicitur, neque id, quod futurum est, esse iam,
neque id, quod praeteritum est” (Conf. XI, 20, 26).




108

3.1 A triplice forma do tempo presente: perfeita equagio entre o passado e o futuro

E impossivel, portanto, separar as trés modalidades do tempo, pois estdo
imbricadas de tal modo que de uma delas depende todas as outras. Extinguir uma, € 0 mesmo
que extinguir todas. E essas trés modalidades do tempo se mantém equacionadas de forma
muito ténue, uma vez que no pensamento de Agostinho até a existéncia da categoria mais
importante, que é a do presente, é questionavel e profundamente enigmatica. Ele procura o
tempo presente na esperancga de encontra-lo, mas quando o procura pensando que o encontrou,
ja ndo o encontra mais. Em seu ininterrupto fluir, o presente ndo se deixa captar jamais. O
presente sempre nos escapa. O tempo presente €, e a0 mesmo tempo nao é. Como o proprio
tempo em sua natureza, o presente esta mais proximo do ndo-ser do que do ser e ndo ha uma
coexisténcia dos seus momentos sucessivos’. Parafraseando o que declara o filésofo sobre a
matéria informe, sobre o caos primigénio do principio da criacdo'®, podemos dizer que o
tempo presente é um quase nada. O tempo presente é o Unico que é, mas a medida que é ja
n&o é mais ou, & medida que é ja deixa de ser. E uma dinamica ininterrupta de ser e ndo-ser. E
como se 0 tempo em suas trés divisdes fosse inexistente e o tempo continente dessas divisdes
fosse existente em razdo de ser criatura como as demais. Ocorre que, em sua analise do
tempo, sobretudo no aspecto cronolégico - histérico e cosmoldgico -, as trés categorias entram
na discussdo sem grandes dificuldades.

E o aspecto criatural do tempo, todavia, que possibilita que o presente se insira na

discussdo da teméatica como a categoria fundamental. Como criatura que é, o tempo sofre a

® Cf. CHAIX-RUY, 1956, p. 7: “...a natureza do tempo permanece a mesma: mais proxima do nao-ser do que do
ser, porque caracterizada pela ndo coexisténcia dos instantes sucessivos - ...la nature du temps reste la méme:

plus proche du non-étre que de [’étre, parce que caractérisée par la non-coexistence des instants successifs”.
0 Cf. Conf., XII, 8, 8.



109

mesma alteracdo e mudanca que afeta as demais criaturas'', o que estd muito bem
representado nessa divisdo do tempo em trés modalidades distintas. Realmente, as trés
divisdes do tempo sintetizam de forma muito clara essa mutabilidade que caracteriza a
criatura, de acordo com o pensamento de Agostinho. A mudanca que afeta as criaturas,
também afeta o tempo em seu aspecto criatural, sobretudo quando se olha para o tempo pelo
prisma das citadas categorias'?. Pela “mutabilidade”, as coisas “deixam de ser o que haviam
sido e passam a ser 0 que ndo eram”"®. Por conta dessa mutabilidade e contingéncia é que o
presente existe apenas em um instante indivisivel e assim mesmo propenso a subdividir-se ad
infinitum. Por mais infimo que seja esse espaco de tempo dividido assim ao infinito, ele
sempre serd passivel de se subdividir em passado, presente e futuro. Dessa forma, Gilson e

Boehner concluem que, para Agostinho, “as trés dimensdes do tempo reduzem-se ao presente,

' Sobre a mudanca que afeta as coisas que estio no tempo, Agostinho diz o seguinte na Carta 2 (Epist. 2), escrita
a Zenobio em 387, quando o filésofo conta 33 anos de idade: “Parece-me que estamos de acordo em um ponto:
as coisas que o sentido corporal toca ndo podem perdurar em identidade de forma nem um instante sequer;
passam, fluem, sem um momento de presente, isto é, sem ser, para dizé-lo em latim — Bene inter nos convenit, ut
opinor, omnia quae corporeus sensus attingit, ne pucto quidem temporis eodem modo manere posse, sed labi,
effluere et praesens nihil obtinere, id est, ut latine loquar, non esse”; comentando esse texto agostiniano sobre as
coisas mutaveis e imutaveis, inclusive sobre a teoria da verdade de Agostinho, cf. CILLERUELO, Lope. Notas
complementares. In: AGOSTINHO, Santo (Aurelius Augustinus). Cartas (Epistolas). Trad. int. € notas de Lope
Cilleruelo. Edicion Bilinglie. Madrid: BAC, 1951. Tomo VIII. nota 2, p. 911: “Cf. De ordine, 7. 20. O que se
move ndo pode ser a verdade, uma vez que a verdade é o que ¢é (principio puro de contradi¢do, de Parménides).
As idéias sdo o que é, enquanto as coisas materiais sdo o gue nao é, 0 que flui e evolui. Porém os seres materiais
participam do ser: primeiro, enquanto Se parecem com o ser, e segundo enquanto recebem a dotagio correspondente.
Os seres concretos se parecem com os ideais porque levam impressa a esséncia ou forma ideal, que da o ser isto
(“rationes figurarum, per quas mundus est...”. Epist., 3, 2). Os seres materiais sd0 0 que sdo por sua esséncia.
Porém o ser deve ser completado com potencialidades e essa participagdo se realiza com a natureza. Ser, esséncia
e natureza formam a trindade metafisica agostiniana (cf. Episz. 11, 3). Assim nos é apresentada a tragédia no ser
do homem, tragédia do homem temporal, vitima ou cliente do homem eterno. Ha um Zendbio auténtico, que
coincide com o tipo definido por Platdo. Tem todas as caracteristicas do ideal platonico, caracteristicas que o
perfilam e limitam. Comparado com esse tipo, 0 Zendbio real é um semi-homem (Epist., 3, 1). Porém, Agostinho
ama a presenca corporal do Zendbio inauténtico, que foi e sera, porém que nao é (Epist., 18, 2)”.

'2 Sobre a equagio sugerida nesta subdivisdo do trabalho e a mudanca ou alteracdo que também afeta o tempo,
sobretudo pelo prisma das trés divisdes acima citadas, eis a conclusdo a que chega RUFINO, 2000, p. 57: “A
partir das idéias de Santo Agostinho, entendemos que se pode afirmar sobre as trés divisdes do tempo por ele
propostas: 1) futuro: sendo e deixando de ser; 2) passado: deixando de ser ininterruptamente; 3) presente: nada
mais do que o que esta deixando de ser ininterruptamente (passado) e o que esta sendo e deixando de ser (futuro)”.
B3« mutabilitatem... qua desinunt esse quod fuerant et incipiunt esse quod non erant...” (Conf., XIl, 6, 6). E
muito valida, aqui, a conclusdo a que chega BLANC, 1999, p. 217, quando afirma sobre essas alteragdes que o
presente possibilita na ininterrupta mutacéo das coisas: “O brotar vivo do tempo, que garante a existéncia no seu
conjunto atualidade e presenga, ndo é feito apenas de repeticdo e conservacdo do mesmo, mas ainda de
incessante novidade. Com efeito, pela instantaneidade do seu suceder € o presente uma sintese em aberto, sempre
inconclusa e indeferida, sujeita &s mais variadas alteragfes, que podem oscilar entre a variacdo imperceptivel e a



110

em cuja lembranca o passado ainda vive de algum modo, e em cuja expectativa ja vive o
futuro”™®. Na dindmica desse processo, entretanto, segundo ainda os dois pensadores acima ao
estudar o pensamento de Agostinho, “o presente, porém, transcorre sem cessar, a fim de dar
lugar a um novo presente. De sorte que o tempo é por esséncia inconstante e criatural”’®. O
tempo €, entdo, inconstante, mutavel, por ser criatura.

Agostinho reforga a argumentacdo acerca do assunto acima com um exemplo.
Uma vez que para ele, segundo Santos e Pina, “o tempo é um ser de razdo com fundamento na

realidade”!®

, 0 mais apropriado € tentar chegar ao ponto minimo — ou indivisivel - do
presente, que atinja um estatuto ontolégico, se é que o constante fluir do tempo, passando do
ser ao ndo ser, permite tal verificacdo de indivisibilidade. Nao é sem razdo que ele levanta o

seguinte questionamento: “para que digamos que o tempo verdadeiramente existe, por que

tende a ndo ser?'””. Ou, entrando no exemplo que reforca seu argumento, dar lugar & linha do

ruptura abrupta e descontinua, implicando, por isso, sempre, com a cria¢do do novo, a parcial destrui¢do ou, pelo
menos, transformacéo do antigo”.

4 GILSON : BOEHNER, 1991, p. 177. O autor se baseia no pensamento de Santo Agostinho exarado, respectivamente,
em Conf., Xl, 15, 20 e De civ. Dei, XII, 16.

'S Ibid., p. 177. O autor se baseia no pensamento de Santo Agostinho exarado, respectivamente, em Conf., XI,
15, 20 e De civ. Dei, Xll, 16.

1 SANTOS ; PINA, 1975, p. 304, nota 36, sobre Conf., X1, 14, 17. Esse ser de razdo fundamentado na realidade
tem a ver, segundo os citados autores na mesma nota, com o fato de que “S. Agostinho estuda o problema do
tempo apenas sob 0 aspecto psicologico: como é que nos o apreendemos. Nao o estuda sob o aspecto ontolégico:
como é em si mesmo. Para este (ltimo caso teria de o considerar como indivisivel”. O tempo como ser de razéo
fundamentado na realidade tem a ver exatamente com os dois aspectos explorados neste trabalho: por um lado, o
tempo da consciéncia (aspecto psicoldgico) e, por outro lado, a consciéncia do tempo, ou seja, 0 tempo visto a
partir de uma elaboracdo intelectual que capta sua realidade objetiva e que, em Agostinho, tem tudo a ver com o
aspecto criatural do tempo. Como j& vimos, o tempo como criatura independe do homem, é exterior € anterior a0 homem.
17« ut scilicet non vere dicamus tempus esse, nisi quia tendit non esse?” (Conf. X1, 14, 17). BLANC, 1999, p.
193, aborda essa mesma questdo sobre o tempo, sendo que a partir do pensamento de Hegel (1770-1831). Eis 0
que diz a autora, textualmente: “Hegel, salientando o dinamismo infinito do Absoluto no impeto de se exprimir e
efetivar como espirito, caracterizou a substancia como negatividade e devir: a unidade negativa do ser-fora-de-si
(Aussersichsein), que sendo ndo € e ndo sendo é, ou o devir intuido das diferengas exteriores que, na sua
instantaneidade e imediatez, se pdem e a si mesmas suprimem. Por isso, ndo esta a substancia no tempo, mas
constitui o prdprio tempo, enquanto pela sua espontaneidade tudo engendra e destr6i na passagem do nada ao ser
e do ser ao nada, em que se configura o real na finitude dos seus modos. Na verdade, segundo Hegel, a realidade
Ontica, na sua transitoriedade, esta sujeita ao tempo, enquanto € limitada e tem fora de si 0 outro dessa negacéo,
comportando-se na sua unilateralidade em relagdo a ele como a sua propria poténcia. Nessa medida, toda a
determinidade aparece, no ambito da natureza, como exterior ao seu proprio ser, consignando essa contradi¢ao
de si mesma, que a inquietude, exterioridade e abstragdo do seu ser temporal traduz e significa. E, por
conseguinte, no devir da natureza, na instantaneidade dos seus momentos sucessivos, que o tempo tem a sua
primeira concrecdo 6ntica, constituindo nela esse poder de negacdo que a agita, incita e subleva a uma maior



111

seu raciocinio quando faz a seguinte colocacdo: “porventura, cem anos presentes sao muito

tempo? Considera, primeiro, se cem anos podem ser presentes”'®

. A linha do seu pensamento,
aqui, é a seguinte: qual a duracdo do tempo presente? Ou, ainda: tem o tempo presente alguma
duracao? O fildsofo parte desse exemplo de cem anos, mas isso é indiferente, pois poderia ser
admitido, também neste caso, aquele exemplo de “notacdo cientifica” abordado na ultima
subdivisdo do primeiro capitulo, o que daria no mesmo. O que interessa para ele, de fato, é
verificar se o presente tem alguma duragdo, se € possivel medir o presente, quer parta do
presente milénio, do presente século, do presente ano ou qualquer outra terminologia, seja ela
atinente ao macro ou ao micro.

Agostinho comeca desse nimero aleatério e faz o caminho inverso, reduzindo ao
méximo essa possibilidade’®. No caso dos cem anos, se 0 primeiro ano decorre, apenas ele é
presente, enquanto 0s noventa e nove sdo futuros e, por conseguinte, ainda ndo existem. Se o
ano que decorre é o segundo, entdo um ja é passado, ou seja, ja ndo é, e os demais continuam
ainda néo existindo. E ele continua reduzindo e fazendo essa adequagéo das trés categorias do
tempo. Nessa reducdo, afirma que o ano decorrente também ndo é todo presente e, se ndo é
todo presente, ndo € um ano presente. Dai o filésofo reduz para o més e afirma: “nem sequer,

1120

porém, 0 més que estd decorrendo é presente, mas somente o dia”“". Admite ele, entdo, que o

"21 Nem mesmo a hora

dia é presente? Também ndo: “...nem mesmo o dia é todo presente
pode ser considerada como toda presente, pois “estd composta de particulas fugitivas, sendo

passadas as que ja transcorreram e futuras as que ainda Ihe restam”?*. Diante do total impasse,

efetividade. Abrindo, na finitude do presente, um desejo e nostalgia da infinitude do possivel, o tempo compele o
ente a negar-se e transcender-se, numa distancia de si a si, que é crescimento e progresso”.

B« gn centum anni praesentes longum tempus est? Vide prius utrum possint praesentes esse centum anni” (Conf. XI, 15, 19).
9 Cf. Conf. XI, 15, 18-20.

W« quamquam neque mensis, qui agitur, praesens est, sed unus dies...” (Conf. XI, 15, 19).

2« nec unus dies totus est praesens” (Conf. X1, 15, 20).

2 “Et ipsa una hora fugitivis particulis agitur: quidquid eius avolavit, praeteritum est, quidquid ei restat
Sfuturum” (Conf. Xl, 15, 20).



112

Agostinho sO V& uma saida: “Quanto ao presente, se fosse sempre presente, e ndo passasse para
0 pretérito, ja ndo seria tempo, mas eternidade”” .

A adequacdo das trés divisdes do tempo umas as outras € também o que adequa o
tempo ao proprio tempo, a fim de que ele seja de fato tempo e ndo eternidade, pois, como
criacdo que €, 0 tempo esta sujeito as mesmas mudangas e vicissitudes da criacdo como um
todo**. Por outro lado, o tempo presente possibilita 0 que parece absurdo: tornar o futuro
presente ou possibilitar que o futuro seja um existente presente®. E de que forma essa
“previsdo” do futuro se efetiva? Agostinho conduz a argumenta¢do da mesma maneira que 0
faz acima, ou seja, através de um corriqueiro exemplo do dia-a-dia. Agora utiliza o exemplo

da aurora, ou seja, da ocasidao em que o sol surge no horizonte, para proceder a esse “vaticinio

do futuro pelo presente”®. E o intuito de sua “investigacdo” é um sd, como afirma de forma

B “Praesens autem si semper esset praesens nec in praeteritum transiret, non iam esset tempus, sed aeternitas”
(Conf. XI, 14, 17).

# Cf. Conf. X1, 4, 6.

25 Uma boa contribuicéo nesse sentido é dada por PEGORARO, 1979, ao analisar a nogdo do tempo segundo
Santo Agostinho e a partir de estudos desenvolvidos por Heidegger. Diz ele a p. 24 e 25: “..0 tempo € misterioso
e oculto ao homem. O que é o tempo? Serd um ente? Seré& que existe? Todos sabem que o tempo passado nao
existe mais; que o futuro ndo existe ainda. E que dizer do presente? Se permanecesse, se ndo revelasse (sic) para
0 passado, ndo seria tempo, mas nunc-stans, eternidade. O presente deve também necessariamente passar.
Portanto, ele é tempo porque tende a ndo ser. Mesmo o instante presente ja caiu no passado [...]. Por um lado, o
tempo parece ndo existir; por outro lado, ele necessariamente existe na triplice forma do passado, presente e
futuro. Mas onde e como (Wo und Wie) passado e futuro estdo presentes? Na imagem e pela imagem. Heidegger
nota que a imagem ndo é copia ou repeticdo da coisa (e é isso que Agostinho faz, como se nota pelos exemplos
citados acima). A imagem do passado forma-se olhando-para-tras (Riickblick). Olhar-para-tras é lembrar, é a
memoria, imagem do passado. E como se apresentara o futuro? Qual a imagem do futuro? Tomemos apoio num
texto de Agostinho: ‘contemplando a aurora prenuncio o surgimento do sol; ndo o sol, mas o surgimento; e ndo
poderia predizé-lo se ndo o imaginasse na alma’ (Conf., XIl, 18). Portanto, ndo se trata de antecipar e de prever o
sol enquanto ente (Seiende), mas um ‘modo de ser desse ente’. E isso se faz gracas a imaginacdo que forma a
imagem olhando-para-frente, para o futuro. A respeito do presente, Heidegger diz: ‘O ente presente aparece na
imagem do olhar’ que descortina a situacdo e a estrutura existencial. VVoltemos agora ao problema de Agostinho:
passado e futuro ndo existem; mas nds os consideramos existentes e nos ocupamos deles. Certamente o0 passado
e o futuro ndo existem como entes subsistentes (res). Mas 0 ente passado ¢ (existe) na e pela memoria; o futuro é
(existe) na e pela expectativa [...]. Assim o ente passado esta presente como memdria; 0 ente futuro esta presente
na expectativa (expectatio); 0 ente presente aparece na situagdo. Assim, o tempo em suas trés formas, é presente
(ist da); ele é (ist)”; diz 0 mesmo autor, a p. 52: “Geralmente o tempo é compreendido a partir do presente: este é
determinado como ‘agora’ que se distingue do ‘agora ndo mais’ e do ‘agora ainda ndo’. Por isso 0 tempo reveste-
se do carater de um ente subsistente. Mas onde esta esse ente? E ele uma coisa? Por um lado, parece que o tempo
ndo é; por outro lado, hd tempo”; cf., também, a idéia do “agora em marcha” desenvolvida no texto de
HARTMANN, Nicolai (1881-1950). Ontologia (Philosophie der Natur,Abriss der speziellen Kategorienlehre).
Trad. de José Gaos. Mexico: Fondo de Cultura Econdmica, 1986. tomo IV. Filosofia de la naturaleza. Teoria
especial de las categorias. Categorias dimensionales, categorias cosmologicas. ISBN 968-16-2216-2. p. 205-208.
26 SANTOS ; PINA, 1975, p. 307.



113

muito clara e direta; “se existem coisas futuras e passadas, quero saber onde elas estdo””’.

Sua conclusdo é esclarecida da seguinte forma®®: quando contempla a aurora, prediz que o sol
vai aparecer. O que contempla, contempla no presente, mas o anuncio do que contempla
aponta para o futuro. Entretanto, ndo é o sol que é futuro, uma vez que ele ja existe, mas sim o
seu aparecer no horizonte que ainda ndo se concretizou. Esse “vaticinio” ndo seria possivel
sem os dois elementos que o fundamentam: a visdo presente da aurora e a imagem desse
aparecer do sol concebida na alma, também no presente. Nada disso €, ainda, o aparecer do
sol no horizonte. Quando Agostinho afirma que as coisas futuras ainda ndo existem, esse é um
dos sentidos empregados por ele . No exemplo dado, ndo é que o sol ndo exista — pois a aurora
ja é, no seu entender, um prenancio dessa existéncia -, mas 0 seu aparecer € que ainda ndo é.
Presentes sdo apenas a aurora e a imagem da aurora captada pela alma. Por isso, ndo ha
impedimento algum para que coisas da espécie sejam “prognosticadas pelas coisas presentes
que ja existem e se deixam observar”®. E por isso que o filésofo conclui: “logo, existem as

"0 E ele s6 admite a existéncia dessas coisas — e de sua

coisas futuras e pretéritas
mutabilidade - por conta da equacdo das trés divisdes do tempo e da existéncia do proprio
tempo em seu constante fluir, pois se nada existisse também ndo existiria o tempo®", nem em

si mesmo, nem em nenhuma de suas trés divisoes.

2« spes mea... Si enim sunt futura et praeterita, volo scire, ubi sint” (Conf., XI, 18, 23).

% Cf. Conf,, XI, 18, 24.

¥« sed praedici possunt ex praesentibus, quae iam sunt et videntur” (Conf., X1, 18, 24).

3 “Sunt ergo et futura et praeterita” (Conf., X1, 17, 22). Sobre essa posi¢&o assumida por Agostinho, eis como a
resume PEGORARO, 1979, p. 26: “...0 espirito é €, por conseguinte, o tempo é. O espirito distende-se; por isso é
triplicamente presente. ASSim, 0 espirito é distendido e projetado na duracdo do presente, passado e futuro. Em
suma: o espirito distende o tempo, ou, mais exatamente, o espirito é tempo em distensdo. Para Agostinho, o
tempo nunca é longo ou breve. Longa é a memdria, enquanto olha para trés; longa é a expectativa enquanto olha
para frente; longa é a situacdo enquanto olha as coisas presentes”.

3 Cf. Conf,, XI, 14, 17.



114

3.2 O tempo presente: motus ou mora?

Entretanto, na analise da categoria do presente procedida por Agostinho no texto
das Confissées, o filésofo adota um método indireto™, isto é, exterior & consciéncia. Agora, ao
invés de se ater ao tempo da consciéncia (subjetivo), sua preocupacgédo € com a consciéncia do
tempo, ou 0 tempo objetivo. Neste ponto da sua construgdo sobre o tempo — com énfase no
presente -, apela para o mundo exterior a consciéncia. No mundo exterior, tenta encontrar o
tempo objetivo, o tempo que existe fora e independente da consciéncia.

O método empregado por Agostinho consiste em identificar o tempo em um
movimento exterior e espacial. Nesse sentido, o tempo seria identificado com o movimento

(motus), tanto do sol, da lua e dos astros®, quanto da roda do oleiro e de todos os corpos:

Ouvi dizer a um homem instruido que o tempo ndo é mais que 0 movimento
do sol, da lua e dos astros™*. Nao concordei. Por gue ndo seria antes o
movimento de todos 0s corpos? Se 0s astros parassem e continuasse a
mover-se a roda do oleiro, deixaria de haver tempo para medirmos as suas
voltas? [...] H& estrelas e luzeiros no céu que servem de sinais, indicam as

32 Cf. GUITTON, 1971, p. 228ss. O método indireto adotado por Agostinho, de acordo com o autor, é em razéo
da possibilidade de as informagdes transmitidas pela intuicdo ndo serem tdo confidveis. O método indireto
consiste, entdo, em procurar descobrir o enigma do tempo, compreender a natureza do tempo, ndo na
consciéncia, mas fora da consciéncia, naquilo que ocorre no mundo exterior ao homem, no tempo objetivo.

3 Cf. Conf., XI, 23, 29-30.

3 Cf. SANTOS ; PINA, 1975, p. 311, nota 39: “Assim o afirmava Eratdstenes: ‘o tempo é o curso do sol’. Igual
teoria se atribui a Platdo no livro Timeu. A este se refere o texto”. Os autores ndo indicam em que obra se
encontra a afirmacéo do filésofo helénico. Sobre Eratdstenes, eis 0 que informam REALE ; ANTISERI, 1990,
vol. I, p. 298: “A geografia encontrou a sua sistematizacao na obra de Erat6stenes. Em 246 a. C., ele foi chamado
pelo rei Ptolomeu Il a Alexandria como diretor da Biblioteca, tendo sido amigo de Arquimedes (287?-212 a. C.).
[...] Era versado em muitos campos do saber, mas ndo a ponto de impor-se de modo peremptorio. O seu método
histérico foi o de ter aplicado a matematica a geografia e o de ter esbocado o primeiro mapa do mundo seguindo
o critério dos meridianos e paralelos. Baseando-se em calculos engenhosos, fundamentados e com correcao
metodoldgica, Eratdstenes também conseguiu calcular as dimensdes da Terra”. Este homem douto ao qual se
refere Agostinho é, na opinido de VEGA, 1946, p. 846, “provavelmente Platdo, cuja opinido ndo aprova
tampouco o mesmo Plotino, de onde o tomou o Santo. Platdo, no Timeu, parece defender abertamente esta
opinido”. Quanto ao filsofo grego, eis 0 que informa no Timeu, cf. PLATAO, 1988, p. 1139a, 1139b: “Em
virtude deste raciocinio e desta intengdo divina, que fazem referéncia ao nascimento do tempo, o0 Sol, a Lua e as
outras cinco estrelas, a que damos 0 nome de errantes, nasceram para definir os nimeros dos tempos e para
garantir sua conservacgdo [...]. Assim, pois, uma vez que todos 0s astros que eram necessarios para constituir
juntos o tempo foram postos em marcha...”; cf., também, PLOTINO, 1996, II, 1, 7, p. 345; cf., ainda, 0 que diz
VEGA, 1946, p. 846, nota 30: “Estobeo, em sua Eglogae physicae, |X, 40, diz: ‘Eratéstenes dizia que o tempo é

o curso do sol; Hestico de Perinto, que é 0 movimento dos astros uns em relagéo aos outros’.



115

estacdes, as horas e os anos. Com certeza, existem. Mas nem eu afirmo que
uma volta daquela roda de madeira (do oleiro) represente um dia, nem
aquele sébio se atreverd a dizer que esse giro ndo representa um determinado
tempo35.

A identificacdo que Agostinho faz no texto acima clarifica a idéia, mas néo
resolve o enigma que o preocupa desde que iniciou a discussdo sobre o assunto. Por isso
resolve detalhar ainda mais. Argumenta, agora, sobre o aceleramento ou retardamento do
movimento dos astros (mora). O raciocinio passa do movimento (motus) a durabilidade do
movimento (mora)*®. O que constitui o dia é 0 movimento ou a duracdo do movimento? E o
tempo, finalmente, é o movimento (motus), a duragdo do movimento (mora), ou as duas

coisas conjuntamente?

3 “Audivi a quodam homine docto, quod solis et lunae ac siderum motus ipsa sint tempora, et non annui. Cur
enim non potius omnium corporum motus sint tempora? An vero, si cessarent caeli lumina, et moveretur rota
figuli, non esset tempus, quo metiremur eos gyros [...]. Sunt sidera et luminaria caeli in signis et in temporibus et
in diebus et in annis. Sunt vero, sed nec ego dixerim circuitum illius ligneolae rotae diem esse, nec tamen ideo
tempus non esse ille dixerit ” (Conf., XI, 23, 29).

36 Cf. a argumentagdo completa em Conf., XI, 23, 29-30. Em uma longa — e parcial - parte da argumentacéo,
Agostinho se expressa da seguinte maneira: “O que desejo saber é a forca e a natureza do tempo com que
medimos o movimento dos corpos e dizemos, por exemplo, que tal movimento é duas vezes mais longo no
tempo, do que qualquer outro. Prossigamos na investigacdo: chamamos dia ndo somente a demora do sol sobre a
terra, pelo qual se diferencia o dia e a noite, mas também ao giro completo que o sol descreve do Oriente ao
Oriente. Por isso dizemos: ‘Passaram-se tantos dias’. Entendemos, também, as respectivas noites, sem enumerar
a parte 0s seus espagos. Portanto, ja que 0 movimento do sol e o seu percurso do Oriente ao Oriente completam
um dia, desejava saber se € 0o movimento que constitui o dia, ou se é a duragdo em que se realiza esse
movimento, ou se sdo estas duas coisas conjuntamente. Se fosse 0 movimento do sol que constituisse o dia,
teriamos um dia, ainda que o sol completasse a sua carreira num tdo pequeno espago de tempo quanto é o duma
hora. Se fosse a duragdo do percurso do sol que constituisse o dia, ndo haveria dia, se dum nascer a outro nascer
do sol houvesse a breve duracao de tempo quanto é o duma hora. Mas seria preciso que o0 sol desse vinte e quatro
voltas para completar um dia. Se fossem o movimento do sol e a dura¢dao desse movimento a dar origem ao dia,
este ndo poderia se apelidar com tal nome, se o sol perfizesse 0 seu giro completo no espaco duma hora.
Também o ndo chamariamos dia, se se passasse tanto tempo, estando o sol parado, quanto este costumava gastar
no seu percurso de uma manhd a outra manhd — Ego scire cupio vim naturamque temporis, quo metimur
corporum MOtUS et dicimus illum motum verbi gratia tempore duplo esse diuturniorem quam istum. Nam
quaero, quoniam dies dicitur non tantum mora solis super terram, secundum quod aliud est dies, aliud nox, sed
etiam totius eius circuitus ab oriente usque orientem, secundum quod dicimus: ‘Tot dies transierunt’ — cum suis
enim noctibus dicuntur tot dies, nec extra reputantur spatia noctium -, quoniam ergo dies expletur motu solis
atque circuitu ab oriente usque orientem, quaero, utrum MOLUS ipse sit dies an MOra ipsa, quanta peragitur, an
utrumque. Si enim primum dies esset, dies ergo esset, etiamsi tanto spatio temporis sol cursum illum peregisset,
quantum est horae unius. Si secundum, non ergo esset dies, si ab ortu solis usque in ortum alterum tam brevis
mora esset, quam est horae unius, sed viciens et quater circuiret sol, ut expleret diem. Si utrumque, nec ille
appellaretur dies, si horae spatio sol totum suum gyrum circumiret, nec ille, si sole cessante tantum temporis
praeteriret, quanto peragere sol totum ambitum de mane in mane adsolet ” (Conf., Xl, 23, 30).



116

A partir da idéia acima, argumenta que se 0 movimento completo do sol em torno
da terra®” constitui o dia, teriamos um dia ainda que tal movimento ocorresse num espaco
menor de tempo. Ou seja, se 0 sol completasse o percurso em volta da terra em uma hora,
teriamos um dia de uma hora. Raciocina o filésofo, por outro lado, que se fosse a duragédo
(mora) do percurso do sol que constituisse o dia, ndo haveria dia se essa duracdo fosse a do
exemplo anterior, isto é, de uma hora. Seriam necessarias vinte e quatro voltas para que se
completasse um dia. Um terceiro momento do raciocinio, é quando ele pensa na possibilidade
de o dia ser constituido pelo movimento e pela duragdo. Mesmo assim, ainda ndo se poderia
ter um dia caso a duragdo desse movimento fosse de uma hora. Por ultimo, imagina a
possibilidade de uma completa paralisacdo dos astros. E se 0s astros paralisassem, ou melhor,
se 0 sol parasse, o tempo também paralisaria? Ou seja, “também o ndo chamariamos dia, se se
passasse tanto tempo, estando o sol parado, quanto este costumava gastar no seu percurso de
uma manha a outra manha”?*®

Agostinho resolve voltar, entdo, ao nicleo da discussdo sobre o tempo. Na busca
que empreende, usa elementos externos a consciéncia e ligados ao tempo em sua objetividade;

no presente caso, o tempo astrondémico. Eis como se expressa o fildsofo:

agora ndo procuro averiguar em que consiste aquilo que apelidamos dia, mas
sim o que seja o tempo, unidade pela qual, medindo o trajeto do sol,
diriamos que o completou em menos de metade do espago de tempo quanto é
aquele em que decorrem doze horas. Comparando as duas duracdes, diremos
que uma é simples e outra dupla, ainda que o sol demorasse, umas vezes 0
tempo simples, outras vezes o dobro, no seu percurso do Oriente ao
Oriente™.

3 Em nada altera a validade da construcfo agostiniana a prevaléncia, em sua época, do sistema geocéntrico ao
invés do heliocéntrico, pois 0 nicleo de sua discussdo é o movimento (motus) e a duragdo do movimento (mora),
e ndo a de qual astro gira em torno de qual astro.

3 «Si utrumque, nec ille appellaretur dies, si horae spatio sol totum suum gyrum circumiret, nec ille, si sole
cessante tantum tempororis praeteriret, quanto peragere sol totum ambitum de mane in mane adsolet” (Conf.,
X1, 23, 29-30).

¥ “Non itaque nunc quaeram, quid sit illud, quod vocatur dies, sed quid sit tempus, quo metientes solis circuitum
diceremus eum dimidio spatio temporis peractum minus quam solet, si tanto spatio temporis peractus esset,
quanto peraguntur horae duodecim, et utrumque tempus comparantes diceremus illud simplum, hoc duplum,



117

E o0 que conclui Agostinho com todo esse aparato argumentativo? Que 0 movimento
(motus) e a duragdo do movimento (mora) ndo sao o tempo. O tempo pode até ser continente
desses conteudos, jamais os proprios contetdos. Ele insiste nesse ponto, de forma enfética.
Ainda mais quando trata especificamente da categoria do presente. Para ele, portanto, néo
medimos o tempo, mas 0s subsidios dos fendmenos que se efetuam no tempo. Sendo assim, o
tempo nem se subordina ao movimento e nem € redutivel a quantidade. O mérito do filésofo,
dando continuidade ao pensamento de Plotino, é ndo cair no engano comum de afirmar que o
tempo € o movimento ou a duracdo do movimento dos astros, ou qualquer outro tipo de
movimento ou de duracdo de movimento. Ao afirmar que o tempo ndo € movimento (motus),
nem duracdo (mora), conclui que o tempo é mais que movimento (motus) e duracdo (mora).
Ao distinguir, dessa forma, do tempo contado pelo movimento dos corpos (motus € mora), um
tempo de certa forma absoluto, dado confusamente a intuicdo, permite a conciliacdo da
multiplicidade dos tempos locais com a unidade da consciéncia®’. Mesmo assim, a diferenca
esta estabelecida de forma definitiva: uma coisa é 0 movimento de um corpo, outra coisa a
medida da duracdo desse movimento e outra coisa, ainda, o tempo que possibilita esse
movimento e essa duragao, ou o tempo propriamente dito.

Aprofundando ainda mais a discussdo em torno da consciéncia do tempo — ou seja, 0
tempo estudado em sua objetividade -, Agostinho abre a possibilidade de identificar o passado
e o futuro no interior do prdprio presente. Ao analisar o0 menor intervalo perceptivel do tempo
presente — que € como se fora o presente do presente -, chega a uma possivel medida e
duracdo do tempo presente. Medida de um espaco de tempo que praticamente inexiste, pois,

como jé foi visto, o presente é formado de “particulas fugitivas” (fugitivis particulis)*', ou,

etiamsi aliquando illo simplo, aliquando isto duplo sol ab oriente usque orientem circuiret” (Conf., Xl, 23, 30).
Cf. 0 que SANTOS ; PINA, 1975, informam a p. 313, nota 40: “Os romanos mediam o dia dum nascer do sol até
ao outro nascer do sol. Os judeus, ao contrério, contavam-no dum por do sol até ao outro por do sol”.

“ Cf. GUITTON, 1971, p. 229.

41 Cf. Conf. X1, 15, 20.



118

entdo, “voa tdo rapidamente do futuro ao passado, que ndo tem nenhuma duracdo. Se a
tivesse, dividir-se-ia em passado e futuro. Logo, o tempo presente ndo tem nenhum espago
(duracdo)”*:. O importante diante disso tudo é que na reflexdo progressiva que desenvolve, o
filésofo atribui ao tempo qualidades opostas e sempre a partir desse “quase nada” do presente,
enriquecendo ainda mais a argumentagé@o. Por isso mesmo distingue trés atos solidarios que se
constituem incessantemente uns dos outros em sua relagdo com o tempo: a consciéncia que
aguarda ou espera, a consciéncia que atenta e a consciéncia que recorda. Mais uma vez ele
retorna a equacdo da qual nos ocupamos anteriormente e que estd muito bem resumida nas
linhas acima: passado e futuro estdo inseridos no interior do préprio presente. Nessa triplice
forma imanente do tempo presente, passado e futuro, o instante é o ponto critico e, a0 mesmo
tempo, o ponto fundamental no qual se apoia a mais decisiva concepcao de tempo defendida
pelo filésofo*, com a sua énfase no primado do presente. E decisiva por proporcionar até
mesmo um fugaz toque na esséncia da eternidade. E desse ponto, também, que ele parte para
uma ousadia ainda maior, qual seja a de abrir a possibilidade de se captar nesse atimo do

presente vestigios da propria eternidade®.

2« quod tamen ita raptim a futuro in praeteritum transvolat, ut nulla morula extendatur. Nam si extenditur,

dividitur in praeteritum et futurum: praesens autem nullum habet spatium” (Conf. XI, 15).

“ Cf. GUITTON, 1971, p. 231ss.

4“4 BLANC, 1999, p. 224, entende que tempo e eternidade ndo sdo termos antitéticos, quando diz: “N&o séo,
portanto, tempo e eternidade termos antitéticos, mas exigéncias complementares da vida e do espirito, a que o
homem tem de atender, realizando na ag&o, como relevou Alquié (Le Désir d’Eternité, 1943, Paris, PUF, col.
‘Quadrigue’, 1996, sobretudo os caps. X e XV), a sua sintese harmoniosa. Segundo este autor, com efeito, nem o
tempo é dedutivel da eternidade, pois que nos é dado como um fato, nem aquela inferivel do tempo, pois que é
objeto de fé. E, porém, possivel aceitar o tempo — o desafio do futuro e a mudanca que comporta, bem como a
fatalidade da morte — enquanto condicdo da acdo, penhor da realizacdo de qualquer obra. Construindo o0 mundo a
partir de valores livremente escolhidos, 0 homem efetua a mediacéo entre o Espirito eterno e a vida temporal,
permitindo aquele, por seu intermédio, dirigir e moldar o curso dos acontecimentos, numa fidelidade ao Espirito
e a sua condi¢do, que ndo se compadece com a nostalgia do passado, ou com o medo do futuro”; mesmo
mantendo posi¢Bes diametralmente opostas em diversas questdes relacionadas ao tempo — como, por exemplo, a
eternidade ou ndo eternidade do mundo, a creatio ex nihilo, dentre outras -, hd uma aproximacao do pensamento
de Agostinho com o de Aristoteles quando se trata da relagdo do tempo com a eternidade, sobretudo em termos da
absoluta transcendéncia da divindade sobre o tempo e da exclusdo de toda e qualquer mudanga e sucessdo na
extratemporalidade de Deus; nesse sentido, vale transcrever um longo e esclarecedor texto: cf. MONDOLFO,
Rodolfo. O infinito no pensamento da antitiguidade classica (E! Infinito en el Pensamiento de la Antigiiedad
Clasica). Trad. de Luiz Darés. Sdo Paulo: Editora Mestre Jou, 1968. p. 123: “Em Aristdteles a eternidade se
apresenta, mais explicitamente que em Platdo, sob duas formas e em duas esferas de pertinéncia claramente
distintas: a da absoluta transcendéncia sobre o tempo, ou extratemporalidade de Deus, que exclui toda mudanca e




119

toda sucessdo, e a infinitude temporal do cosmos, que inclui a sucessao como infinita série de movimentos e de
mudancgas. A primeira eternidade é aquela divina do Ato puro (Metafisica, XIlI, 6-9, 1072-1074): unidade
absoluta e possessdo eterna do uno pelo uno; pensamento do pensamento, ou seja, imutavel contemplagdo da
prépria e absoluta perfeicdo divina, sempre idéntica; causa final de todo movimento eterno e devir csmico, mas,
precisamente pelo desconhecimento deste Gltimo, porque, conhecendo-o, estaria com ele em continua mudanca;
enguanto a eterna subsisténcia do cosmos exige uma causa ‘permanente e eterna, que opere sempre do mesmo
modo’ (Metafisica, XIl, 6-9, 1072 a) . Assim o Deus de Aristételes, ‘substancia eterna e imdvel, separada dos
seres sensiveis’ (Metafisica, XIl, 6-9, 1073 a), consegue, enquanto separado de todo devir em sua imutabilidade
absoluta, manter em si e na propria eternidade aquela extratemporalidade que o Deus de Platdo perdia no ato da
criagdo da ordem cdsmica”; p. 124: “O motor imdvel de Aristételes... permanece em si mesmo puro de todo
movimento e desenvolvimento, enquanto ndo atua como causa determinante através de sua agdo, mas como
causa final por virtude de sua existéncia: 0 movimento, portanto, s6 estd no mundo, ndo no fim imutavel ao qual
aspira”; p. 129: “A matéria da qual as coisas nascem e a qual voltam ao se desintegrarem é o substrato
(hypokéimenon: ‘0 subjacente’) permanente; é necessario admitir a eternidade de uma prote hyle: ‘matéria
primeira’ (infinita possibilidade dos contrarios), por ser impossivel um nascimento a partir do nada (Metafisica, 11, 4,
999 b); mas, tal eternidade é permanéncia através das infinitas mudancas ocasionadas pela infinita passagem das
formas. A forma, por sua vez, é a espécie imortal ndo separada da matéria, mas realizando sua eternidade através
da infinita mudanca desta, isto é, através da infinita sucessao dos individuos mortais; destes, o nascimento de um
é sempre morte de outro e vice-versa (De generat. Corrupt., 1, 3, 319 a: ‘A geracgdo de algo diferente é sempre
destruicdo de outra das substancias, e a destruicdo de uma é sempre a geracao de outra’), numa vicissitude que
ndo teve comeco e nem tera fim (De celo, 1, 10, 279ss)”; p. 131: “...toda porcdo de tempo (por maior que a
tomemos) é sempre limitada entre dois instantes (Fisica, IV, 13, 222), que implicam respectivamente no comeco
um passado e no fim um futuro, seja porque o tempo é nimero do movimento e que dos nimeros, poderiamos
tomar sempre um que seja maior que qualquer outro dado (Fisica, 1V, 12, 221), sempre se reafirma a infinitude
do tempo no prdprio ato da limitacdo de qualquer porgéo sua”; p. 132, 133: “...a questdo da realidade ou da
idealidade do tempo em Aristételes... Hamelim (Le systéme d’Aristote, p. 296) vé um indiscutivel (mesmo se
inconsciente ou involuntario) passo para o idealismo, quando Aristoteles (Fisica, IV, 14, 223 a) se coloca o
problema sobre se o tempo, nimero do movimento, se pode verificar sem seu numerante, o qual sé pode ser a
alma, ou melhor o intelecto. A tal problema Aristételes responde: ‘ndo ha outro ser que numere, que nao seja a
alma, ou melhor, seu intelecto; ndo existindo a alma, ndo poderia existir também o tempo’. Com isso a infinitude
do tempo ficaria reduzida a simples poténcia do intelecto numerante, capaz de assumir sempre um ndmero maior
que qualquer nimero dado, isto €, seria uma pura infinitude potencial [...]. Mas Aristoteles imediatamente
acrescenta: ‘De ndo ser o que é o tempo por seu préprio ser, como se pudesse haver movimento sem alma; porgue
0 antes € 0 depois existem no movimento, e 0 tempo esta representado por eles enquanto sdo numeraveis’.
Nestas palavras a alma (da esfera celeste) aparece como motriz, além de pensante e numerante; e como motriz
garante do tempo no movimento. E a numeragdo do tempo aparece realizada por ela, no proprio ato de produzir o
movimento do qual o tempo é o nimero, isto é, ndo um movimento qualquer (como logo esclarece Aristoteles),
mas o continuo, que é o movimento circular dos corpos celestes. Por isso, se devera inferir que assim como a
alma da esfera celeste produz a rotacdo do céu ab aeterno (‘eternamente’), igualmente a numera ab aeterno, por
ser tal movimento o Gnico numeravel: a infinitude do tempo passado esta portanto numerada, é infinito em ato e
ndo em poténcia”; p. 134: “E infinito, na rotagio celeste, 0 movimento realizado ab aeterno, e conseqiientemente
também o tempo é infinito”; p. 135: Aristételes admite “...uma dupla infinitude temporal: regressiva (do
passado) e progressiva (do futuro). Admite-a também ao chamar de instantes intermédios infinitos as porcfes de
tempo, que se podem tomar em numero infinito, como intervalos entre dois instantes (Fisica, IV, 10, 218: ‘nos
instantes intermédios, que sao infinitos’)”.



120

3.3 O tempo presente como vestigium aeternitatis*

Ao comegar sua construcdo sobre o tempo, Agostinho insere de imediato a relagao
deste com a eternidade®®. E isso é feito tanto no texto das Confissées, quanto no texto de A4
Cidade de Deus. Na verdade, ele ja se refere ao tema, de forma explicita, na frase de abertura
do livro Xl das Confissoes: “Sendo tua a eternidade, ignoras porventura, Senhor, o que te

digo, ou ndo vés no tempo o0 que se passa no tempo?”*’. Ora, de acordo com o pensamento de

S Cf. De gen. lib. imp., X1, 38. Na analise da categoria “eternidade”, em Agostinho, um dos pontos sob
destaque é a idéia apresentada por Schuback em sua obra, que permeia tanto o periodo patristico quanto o
préprio medievo e cuja definicdo mais apropriada a autora encontra em Boécio (480?-524), cf. SCHUBACK,
2000, p. 79-117; sobre esse particular em Boécio, eis o que diz ABBAGNANO, 1999, p. 379: “...Boécio
exprimia corretamente a distin¢do entre os dois conceitos de eternidade (a dupla distin¢éo a que se refere o autor
é a seguinte: 1%, como duracgdo indefinida do tempo, 2% intemporalidade como contemporaneidade): ‘Nao se
pode legitimamente considerar eterno o que é condicionado pelo tempo, ainda que, como Aristételes pensou do
mundo, ndo tenha principio nem fim, e ainda que sua vida se prolongue na infinidade do tempo. Pois, mesmo
sendo infinita, sua vida ndo compreende nem abrange sua propria duracdo inteira, visto que ainda nao
compreende nem abrange o futuro e j& ndo abrange o passado. Portanto, s6 o que abrange e possui igualmente,
em sua totalidade, a plenitude de uma vida sem limites, de tal sorte que nada lhe falte do futuro e nada lhe haja
escapado do passado, s6 esse € 0 ser que deve ser considerado eterno: ele se possui necessariamente por inteiro
no presente e possui no presente a infinidade do tempo’ (Phil. cons., V, 6, 6-8). Depois de Boécio essa distin¢ao
tornou-se lugar-comum em filosofia”; cf., ainda, o que diz DARLAPP, 1970, p. 123, sobre a importancia da
definicdo boeciana: “A teologia escolastica remete sempre para a classica definicdo de eternidade dada por
Boécio: aeternitas est interminabilis vitae tota simul et perfecta possessio (De Cons. Phil., V, 6; PL 63,858). E
digno de nota que esta definicdo ndo parte do tempo, mas da vida. Por isso, tal definicdo tem uma afinidade com
a concepcao biblica, na qual aparece a eternidade como uma realidade na ordem da salvagdo e ndo como simples
duracdo. Além disso, esta definicdo estd ligada a idéia de que o tempo nao procura a estabilidade do ser
consumado, mas € um modo de ser, de um ente concreto, 0 modo de ser de quem ndo se possui completamente a
si mesmo, porque na sua dispersdo ndo pode realizar em si a unidade total do eterno. A eternidade, assim
definida, é apropriada para designar as prerrogativas de Deus. N&do deve passar despercebido que nossas
categorias mentais ndo nos permitem representar-nos essa vida que existe toda no mesmo momento. Um tal
conceito somente é compreensivel se se admite a transcendéncia absoluta do espirito para o mistério absoluto”;
cf. também, os dois principais conceitos de eternidade apresentados pelo mesmo autor e ja incluidos neste
trabalho (p. 95, 96, nota 75); cf., ainda, 0 que diz RABUSQUE, Edvino A. O tempo e a eternidade. In: Veritas.
Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996. v. 41, n. 161. p. 5-26. p. 5: “Nas ciéncias particulares pode ser valido que s
conhecemos 0 que esta no tempo e no espaco; acerca da eternidade nada sabemos. Mas na Filosofia ndo posso
falar do tempo, sem me referir pelo menos indiretamente ao eterno. Nao s6 a eternidade é um problema, também
0 tempo o é. Conhecida é a confissdo de S. Agostinho: ‘Se ndo me perguntam, sei 0 que é o tempo; se me
perguntam, ndo sei mais’. Em outros termos, tenho uma nocéo vaga do tempo, mas néo a sei explicitar”.

6 A esse respeito, eis 0 que diz MAMMI, [s/d], p. 255: “As primeiras linhas do livro XI (das Confissées) pdem a
questdo do tempo num enfoque que privilegia o ponto de vista da eternidade. Como o eterno vé o temporal?
Como pode admitir sua existéncia? Sera preciso um ato de visdo em que 0s acontecimentos temporais sejam
extraidos do tempo, e se concentrem, por assim dizer, num Gnico ponto. Por outro lado, de que forma aquilo que
é temporal pode dirigir-se ao eterno?”; cf., também, o que diz ABBAGNANO, 1999, p. 379: “S. Agostinho
analisou o tempo com base na contraposicao entre tempo e eternidade”.

4 “Numgquid, Domine, cum tua sit aeternitas, ignoras, quae tibi dico, aut ad tempus vides quod fit in tempore?”-
Conf., XI, 1, 1.



121

Agostinho — analisado por Lorenzo Mammi como “a fixagdo do nosso presente temporal” -, 0
gue se passa no tempo se passa no presente. E a partir da base do primado do presente*®,
portanto, que é desenvolvida uma das principais construgdes da sua teoria do tempo, pois “0
no de todas as especulacdes de Santo Agostinho, o centro de toda sua filosofia, sera o

problema da relacdo do tempo e da eternidade™. Sendo assim, quando o filésofo especula

“ Cf. GUITTON, 1971, p. 237-243: seguindo o pensamento de Agostinho, o autor sugere trés etapas (interiora,
exteriora € superiora) que elevam Agostinho a eternidade, exemplificando através do éxtase de Ostia (ja citado
neste trabalho), quando o préprio filésofo chega a tocar a eternidade momentaneamente. A consciéncia do futuro
nada mais é que a primeira etapa para o conhecimento superior (superiora). A consciéncia do passado, por sua
vez, é também a primeira etapa para o conhecimento interior (interiora). Quanto ao tempo sensivel (exteriora) —
considerado no De musica -, ele ndo é outra coisa sendo o presente psicologico considerado no seu devir. E é
exatamente isso que ocorre com Agostinho em sua experiéncia em Ostia (cf. Conf,, IX, 10, 23): a s6s com sua
mae, no jardim interior da casa onde moravam, em Ostia, & foz do rio Tibre, apartados da multid&o, recuperam
forcas e aguardam o navio para voltar a Africa (cf. MAMMI, [s/d], p. 243). Conversam de forma suave,
esquecendo o passado e concentrando a atencdo no futuro. Divagam gradualmente, indo das coisas corporais
(exteriora), chegando até suas proprias almas (interiora) e dai atingindo a regido de inesgotavel abundancia
(superiora), onde Deus apascenta 0 seu povo nos pastos da verdade. Enquanto falam e anseiam pela Sabedoria,
atingem, momentaneamente e num impeto do coracdo essa realidade superior, definida pelo filésofo como a
prépria eternidade. De repente, voltam ao ruido dos labios, onde a palavra comega e acaba. Ainda a esse respeito,
MAMMI, [s/d], p. 245, nota 41, acrescenta o seguinte: “Guitton, em sua analise do éxtase de Ostia (1933, 194-9;
trata-se do texto Le temps et [’éternité chez Plotin et Saint Augustin, Paris, Aubier, 1955), salienta a novidade da
experiéncia agostiniana em relacdo aos neoplatdnicos: o que Agostinho percorre jA ndo € uma hierarquia de
seres, e sim uma escala de felicidades [...]. O esforco para alcancar a visdo da eternidade ndo busca o
afastamento de si mesmo, mas ao contrério a fixacdo do nosso presente temporal, em mutacdo perpétua, para que
coincida com o presente absoluto, atemporal, de Deus. Esse esforco € essencialmente ativo, temporal.
Poderiamos acrescentar: € um esforco para que o tempo se eleve acima de si mesmo, voltando a eternidade de
gue provém”. Agostinho narra outra experiéncia, em que apreende esse vestigio da eternidade (cf. Conf., VII, 17,
23): confirma que agora ama o verdadeiro Deus e ndo a um fantasma (como aquele a quem 0s maniqueus
mandavam procurar para consola-lo da morte do seu amigo). Agostinho se diz arrebatado para essa Beleza
suprema e logo dela arrancado por conta dos seus pecados. Esta certo, entretanto, que as perfei¢oes invisiveis de
Deus se tornam compreensiveis a partir do mundo e das coisas criadas. Até mesmo o eterno poder da divindade
também se torna compreensivel. Aplicando a triplice divisdo acima (interiora, exteriora e superiora), afirma ter
descoberto a imutavel e verdadeira Eternidade, por cima da sua inteligéncia sujeita & mudanca.

4 CHAIX-RUY, 1956, p. VII: “...le nceud de toutes les spéculations de saint Augustin, le centre de toute sa
philosophie, c’était le probléme des rapports du temps et de I’éternité”. Importante contribuicdo, nesse sentido, é
a acirrada discussdo dos filésofos escolasticos medievais, quando se debatem contra ou a favor do averroismo e
da tese de Aristoteles que propunha a eternidade do mundo. Um bom texto € o de Boécio de Décia (?-1277) — cf.
CARVALHO, Mério A. Santiago de. Notas complementares. /n: BOECIO DE DACIA. A eternidade do mundo
(De ceternitate mundi). Trad., introducdo e notas de Mario A. Santiago de Carvalho. Edicdo Bilingle. Lisboa:
Edigdes Colibri, 1996. ISBN 972-8288-12-3 -, que apresenta uma extensa e bem elaborada construcéo sobre o
assunto. Apesar de composta entre 1272 e 1277, a obra s6 teve sua primeira edicdo moderna em 1954 (p. 7); eis
0 que diz Carvalho a p. 8: “..progride a cosmovisdo pagd, abalando a filosofia dominante de inspiracdo
neoplatdnico-augustiniana e contrariando algumas das afirmagdes nucleares da fé cristd”; o maior abalo sismico
é produzido por “duas teses: ensina-se quod mundus est ceternus (que 0 mundo é eterno) e quod numquam fuit
primus homo (que o primeiro homem nunca existiu). Como facilmente se compreende, ao ensinar-se ‘que o
mundo é eterno’ e ‘que o primeiro homem nunca existiu’, punha-se em causa a licdo central e primeira do livro
do Génesis, isto €, a afirmacdo de que Deus criou “no principio’ tudo quanto existe”; afirma o mesmo autor, por
outro lado (p. 9), que “os filésofos gregos nunca conheceram nem defenderam uma criagéo ‘a partir do nada’ (ex
nihilo)” e, ainda, que “nenhum destes legados (gregos, de Platdo, Plotino e outros) traduz, no entanto, a suposta
afirmacdo do autor javeista de que Deus criara ‘no principio’ (bereshit barah - 873 n»K812 <) pelo seu Unico
poder tudo quanto existe sem nenhuma matéria preexistente”; isso ocorre (p. 10) por conta da “...entrada




122

sobre a esséncia do tempo ele também esta em busca da esséncia da eternidade, uma vez que
0 tempo estd “em mutacdo perpétua” o que, segundo o pensamento do filésofo, ndo se enquadra
absolutamente com o que ele entende por eternidade em termos de imutabilidade.

Da mutabilidade, que caracteriza 0 tempo presente e todas as coisas criadas™, &
imutabilidade da propria eternidade, Mammi é de opinido que “Agostinho vai além do sujeito
a procura do absoluto que o habita™". E isso o filsofo deixa muito claro num pequeno texto
que abrange a criacdo em seu todo: desde 0 momento do principio do tempo e do mundo até o

éskaton, momento em que o tempo e 0 mundo ndo mais estardo no palco dos acontecimentos:

Possa eu inebriar-me de ti e considerar as ‘maravilhas da tua lei’ (Sal., 118,
18), desde o principio em que criaste 0 céu e a terra, até ao tempo em que
partilharemos contigo do reino perpétuo da tua santa cidade™.

A citacdo do texto biblico a esta altura dos acontecimentos é muito importante,
pois, ainda de acordo com a opinido de Mammi, a “natureza delas (Escrituras) estard
necessariamente vinculada & natureza do tempo”>. Além disso, o meditar na lei divina, para

Agostinho, significa tanto a leitura quanto a interpretacio das Escrituras. E por conta disso

avassaladora da obra aristotélica (no mundo latino), cujo conhecimento escolar era facilitado pelas parafrases de
Avicena (980-1037) e pelos magnificos comentarios de Averrois (1126-1198) (provenientes da Hispania e da
Sicilia e conhecidos desde cerca de 1230), (onde) vinha portanto a afirmagdo do Filésofo (Aristoteles),
inaceitavel para a fé cristd, da eternidade do mundo”; e conclui o0 autor & mesma pégina: “...embora 0 Alcordo
(41, 9-12) conheca a idéia de criagdo, Avicena e Averrois sublinhardo, cada um a sua maneira, 0 estatuto de
necessidade do ato criador em detrimento de uma idéia central para a teologia crista, a de que a criacdo é “a partir
do nada’, quer dizer: um ato radical de liberdade”. Realmente, 0 Alcordo apresenta a idéia da criacdo de forma
muito explicita, cf. O Alcordo. Trad. de Mansour Challita. Rio de Janeiro: Associacdo Cultural Internacional
Gibran, [s.d.], surata 41, verso 9, p. 258: “Diz: Como? Ireis renegar Aquele que criou a terra em dois dias e
atribuir-Lhe associados? Ele é o Senhor dos mundos™; verso 10: “Estendeu as montanhas sobre a terra em quatro
dias, e abencoou-a e distribuiu alimentos iguais a todos os solicitantes”; verso 12: “E em dois dias, criou sete
céus e determinou a cada um deles sua fungdo. E decoramos o céu mais proximo com lampadas e protegemo-lo.
Tal foi a determinacdo do Poderoso, do Conhecedor”. Na classificacdo cronolégica do Alcordo, que
acompanharia a evolucdo do pensamento de Maomé (570-632) da primeira a Gltima revelacéo, a surata 41 se
enquadra entre as primeiras dessas revelacdes, 0 que a aproxima de uma relagdo com a ordem cronoldgica da
Tora no caso do Bereshit.

3 Sobre a mudanca que ocorre nas coisas inseridas no tempo, Kant diz, por exemplo, que “...as mudancas s6 no
tempo sdo possiveis”, cf. KANT, Immanuel. Critica da razdo pura (Kritik der reinen vernunft). Trad. de Manuela
Pinto dos Santos, Alexandre Fradique Morujdo. Int. e notas de Alexandre Fradique Morujdo. 4 ed. Lisboa:
Servico de Educacdo Fundacdo Calouste Gulkenbian, 1997. 1, § 7. p. 75. ISBN 972-31-0623-X.

' MAMMIL, [s/d], p. 254.

52« et te bibam et considerem ‘mitabilia de lege tua’ (Ps. 118, 18) ab usque principio, in quo fecisti caelum et

terram, usque ad regnum tecum perpetuum sanctae civitatis tuae” - Conf., XI, 2, 3.
3 MAMMI, [s/d], p. 256, 257.



123

que “se os relatos humanos tendem para a eternidade mediante a ordem de sua narracéo, as
Escrituras, ao contrario, provém do eterno para desdobrar-se numa linguagem temporal™**. Ha
significativa profundidade e abrangéncia na citacdo agostiniana acima, descortinando o
encontro de dois extremos do texto sagrado: do primeiro verso do Génesis até as Ultimas
palavras do Apocalipse. Dessa forma, “os limites do livro (Escrituras) sdo também os limites
do tempo, os pontos em que este surge e volta a afundar na eternidade”™. E razoével, ento,
que no proprio tempo esteja imbricada a idéia de eternidade e que Agostinho tenha um
vislumbre desta ao analisar a categoria do presente e do seu primado.

Outro importante momento em que Agostinho faz a relagcdo tempo-eternidade, e
desta feita de forma implicita, é quando canta a “Deus no poema da criacdo”°. Ele adota o
critério de ouvir a prépria criacdo dando seu testemunho. No final do texto, relaciona e
diferencia a criacdo do Criador, que € o mesmo que relacionar e diferenciar tempo e

eternidade. Assim se expressa o fildsofo:

Existem, pois, 0 céu e a terra. Em alta voz dizem-nos que foram criados,
porque estdo sujeitos a mudangas e vicissitudes. Ainda mesmo o que néo foi
criado e existe, nada tem em si que antes ndo existisse. Portanto, sofreu
mudanca e passou por vicissitudes. Proclamem todas estas coisas que ndo se
fizeram a si préprias: -‘Existimos porque fomos criados. Portanto, ndo
existiamos antes de existir, para que nos pudéssemos criar’. A mesma
evidéncia é a voz com que o céu e a terra nos falam. Tu, Senhor, os criaste.
Porque és belo, eles sdo belos; porque és bom, eles sdo bons; porque existes,
eles existem. N&o sdo tdo formosos, nem tdo bons, nem existem do mesmo
modo que tu, seu Criador. Comparados contigo nem sdo belos, nem sdo

* MAMMI, [s/d], p. 256.

5 Ibid., p. 257; cf., também, o que continua dizendo o autor: “O movimento, porém, é duplo: enquanto tecem sua
trama no tempo, interpretacdo e narragdo também desfazem a ilusdo temporal, apontando para uma verdade
supra-temporal. A palavra humana que narra ou explica remete ao Verbo divino, imével. O Verbo, que é ao
mesmo tempo palavra e eternidade, é a garantia de uma articulacdo possivel entre o temporal e o eterno”; cf.,
ainda, o que diz Agostinho em Conf., XIIl, 15, 18-22.

% No De civ. Dei (XI, 18) — versdo brasileira -, Agostinho chama esse belissimo momento de “sublime poema
dos séculos™; na versdao da BAC, esse cantico pela “beleza (da criacdo) do universo na oposi¢do dos contrarios”,
é traduzido do latim da seguinte forma: “...(Deus) embelezaria a ordem dos séculos com um belissimo poema
com essa espécie de antitese - ...atque ita ordinem saeculorum tanquam pulcherrimum carmen ex quibusdam
quasi antithetis honestaret’.



124

bons, nem existem. Gracas te sejam dadas por sabermos estas coisas. Mas a
nossa ciéncia comparada com a tua, é ignoréncia57.

A diferenca estabelecida por Agostinho, na passagem acima, relaciona a criacédo
ao Criador, em termos temporais, 0 que desemboca, por sua vez, numa inevitavel gradacao:
gradativamente, a criagdo € inferior ao Criador. Uma das raz0es dessa gradacdo é que a
criatura esta inserida no tempo. Por isso, quando céu e terra clamam que foram criados,
Agostinho entende que é porque se transformam no tempo e ndo séo eternos. A criacao esta
afeta as mudancas e vicissitudes proprias das criaturas, 0 que ocorre também com o tempo,
como ja vimos. E por conta disso, inclusive, que a criagdo ndo pode ser criadora de si mesma,
pois isso exigiria que para tal a criagdo preexistisse a sua propria criacdo e que, por isso
mesmo, segundo o raciocinio de Agostinho, fosse imutavel, pois, para o filésofo, “...0 mutavel
ndo é eterno; ora, 0 nosso Deus é eterno™®. A conclusdo agostiniana é simples: um Ser
superior e eterno, Deus, criou tudo o que existe. Seguindo o pensamento do filésofo no texto

acima, Mammi diz o seguinte em sua tese de doutoramento:

essa argumentacdo, com a qual todo platénico ou peripatético concordaria,
ndo elimina a hipdtese de uma criacdo ab-aeterno. O problema estad na
expressdo No principio, e nela se concentram as principais criticas a doutrina
cristd da Criacdo, especialmente por parte dos neoplaténicossg.

O No principio, na concepgdo de Agostinho, tanto implica num comego para a
criagdo, como numa mudanga que a afeta no decorrer do tempo e no seu consequiente crepusculo.

E aqui esta a grande diferenca enfatizada por ele na relagdo tempo-eternidade, uma vez que na

T “Ecce sunt caelum et terra, clamant, quod facta sunt; mutantur enim atque variantur. Quidquid autem factum

non est et tamen est, non est in eo quicquam, quod ante non erat; quod est mutari atque variari. Clamant etiam,
quod se ipsa non fecerint: ‘Ideo sumus, quia facta sumus; non ergo eramus, antequam essemus, ut fieri
possemus a nobis’. Et vox dicentium est ipsa evidentia. Tu ergo, Domine, feciste ea, qui pulcher es, pulchra sunt
enim;qui bonus es, bona sunt enim, qui es, sunt enim. Nec ita pulchra sunt nec ita bona sunt nec ita sunt, sicut tu
conditor eorum, quo comparato nec pulchra sunt nec bona sunt nec sunt. Scimus haec, gratias tibi, et scientia
nostra scientiae tuae comparata ignorantia est” (Conf., Xl, 4, 6). Afirma VEGA, 1946, p. 843, nota 8, ao
associar este pensamento de Agostinho com uma formulagdo de Pascal: “Este pensamento agostiniano foi
formulado deste modo por Pascal: ‘A natureza tem perfeicdes para provar que é imagem de Deus e imperfeicdes
para mostrar que ndo é mais que imagem’ (Pensées sur la religion, 16, 67)”.

S8« _omne mutabile aeternum non est; Deus autem noster aeternus est” (Conf., XIl, 15, 18).

¥ MAMMI, [s/d], p. 259.



125

eternidade ndo ocorre nenhuma mudanca em virtude de sua imobilidade e imutabilidade. A
eternidade ndo é precedida por um No principio como 0 é 0 tempo e as demais coisas
criadas®. Na eternidade ndo ha, como h& no tempo e no mundo, espacialidade, temporalidade,
mutabilidade, multiplicidade e fenecimento.

Quando Agostinho estabelece esse quadro comparativo, coloca homem e criacéo
como carentes de vida em plenitude, de vida simultanea e total, ou de um tipo de vida que
simplesmente ndo passe, que ndo sofra mudancas, que ndo se altere, que ndo passe por
vicissitudes, que ndo seja afetada pela mutabilidade que afeta todas as coisas que estéo

inseridas no tempo. E através desse prisma que ele conclui, quanto ao homem:

desde o instante em que comegamos a existir neste corpo mortal, jamais
deixamos de tender para a morte. Tal é a obra da mutabilidade durante todo
o tempo da vida (se é que deve chamar-se vida): tender para a morte®.

O principio degenerativo acima, segundo o0 pensamento agostiniano, é extensivo a
criagdo como um todo. O motivo é um sé: a prevaléncia do tempo sobre a criagdo ou o fato de
a criacdo estar no tempo. SO através da visdo fornecida pelas “particulas fugitivas” do
presente € que esse quadro muda de cor e de qualidade, com a prevaléncia da eternidade e
com as possibilidades surgidas a partir dai.

Com esse vislumbre de eternidade atraves do tempo presente — ou através desses
instantes efémeros do presente -, 0 pensamento de Agostinho toma novo rumo, pois abre a
possibilidade de conex@o com o pensamento posterior e fundamental do medievo, ou seja, 0

entender eternidade como vida intermindvel, como vida que j& ndo estd afeta ao que

% Referindo-se a questdo acima, sendo que aplicada & divindade, eis o que diz Agostinho: “Nele (Deus) no
existe inicio nem ocaso, pois é imortal. E ndo em véo se diz que ele é o0 unico imortal, pois sua imortalidade é
verdadeira imortalidade, em cuja esséncia ndo ha mutacdo. E também eternidade verdadeira, pois é imutavel,
sem principio nem fim, e, consequentemente, incorruptivel — Nec ita ut aliquando esse desistat aut coeperit:
immortalis est enim. Nec frustra de illo dictum est quod solus habeat immortalitatem (cf. 1 Tim. 6, 16): nam
immortalitas eius vere immortalitas est, in cuius natura nulla est commutatio. Ipsa est etiam vera aeternitas qua
est immutabilis Deus, sini initio, sine fine, consequenter et incorruptibilis ” (De Trin., XV, 5, 7).

1 oy quo enim quisque in isto corpore morituro esse coeperit, numquam in eo non agitur ut mors veniat” - De
civ. Dei, XI11, 10.



126

caracteriza a vida que muda, que se altera, que sofre vicissitudes, a vida que estd no tempo.
Nesse sentido, eternidade tem algo a ver com o tempo, apesar de diametralmente oposta ao
tempo: é um tipo de tempo diferente, sem principio nem fim, ndo mais caracterizado por
mudancas ou alteragdes, ndo mais determinado por parcialidade, ndo mais tendente ao ocaso.
Efetivamente, € um tempo simultaneo, é um tempo todo presente e do qual desaparecem as
categorias de futuro e passado e até mesmo as categorias do presente e do proprio tempo. Ou,
como diz o proprio filésofo ao relacionar o mutavel que estd no tempo com o imutavel que
caracteriza Deus, a Verdade e a prépria eternidade: “Na Verdade, que permanece, ndo ha
passado nem futuro, mas apenas presente. Examina as mutac@es das coisas e diras foi e serd;
pensa em Deus e diras ¢, porém néo foi ou serd”®. Esse presente, entretanto, Ndo é o presente
no tempo, mas o sempre presente de Deus, da eternidade®. E o eterno hoje de Deus, como diz
o filésofo em outro texto, usando terminologias temporais: “O teu ‘hoje’ é a eternidade”®*.
Quando Agostinho relaciona o ‘hoje’ de Deus com a eternidade, o que ele faz, na
verdade, € estabelecer um critério comparativo a partir do prisma do tempo, pois ndo existe
essa categoria na eternidade como existe no tempo. E aqui que entra o primado do presente
de forma mais enfética e decisiva, visto sempre a partir das “particulas fugitivas” acima
mencionadas. E como se o fil6sofo captasse uma dessas particulas e conseguisse abri-la como

se fora uma cortina e se surpreendesse com o resultado dessa tentativa, ao descortinar a

possibilidade de uma visdo conjunta e simultanea (fota simul) da imutabilidade prépria da

2 . . . . . .
62« in veritate quae manet, praeteritum et futurum non invenio, sed solum praesens... Discute rerum

mutationes, invenies Fuit et Erit: cogita Deum, invenies Est ubi Fuit et Erit esse non possit’- Tract. in Joannes,
XXXVIII, 10.

% BLANC, 1999, p. 224, identifica a direta vivéncia da eternidade como um “presente completo”: “E no entanto,
sem subestimar o mérito da agéo, o valor da fidelidade e do esforgo na consecucdo dos valores, ha que atender
ainda, pensamos, as virtualidades do instante, pelo qual podemos aceder a uma bem mais direta vivéncia da
eternidade, ndo como um para la do tempo — o estadio final do processo temporal, que o futuro anuncia e precede -, mas
como um tempo outro, transfigurado, um presente completo, em que todos os momentos, longe de se excluirem,
se fundem e redimem”.

8 “Hodiernus tuus aeternitas” (Conf., X, 13, 16).



127

eternidade. Para esclarecer esse ponto, ele usa um texto muito interessante, cuja descri¢do se

aproxima de um jogo de palavras em forma de trocadilho:

Os teus anos ndo vém nem vao. Porém os nossos (anos) vao e vém, para que
todos venham. Todos 0s teus anos estdo conjuntamente parados, porque
estdo fixos, nem os anos que chegam expulsam os que v&o, porque estes ndo
passam. Quanto aos nossos anos, s6 poderdo existir todos, quando ja todos
ndo existirem. Os teus anos sdo como um so dia (11 Pedro 3, 8), e o teu dia
ndo se repete de modo que possa chamar-se quotidiano, mas é um perpétuo
‘hoje’, porque este teu ‘hoje’ ndo se afasta do ‘amanhd’, nem sucede ao
‘ontem’

Esse hoje de Deus é, segundo o filosofo, inalcangavel para a sabedoria humana,
pois faz parte da prépria sabedoria divina. O fato de partir de uma categoria por todos conhecida
ndo desvenda o enigma, uma vez que nem mesmo essa categoria temporal, a todos disponivel
e de todos conhecida, pode ser compreendida em toda a sua plenitude. Agostinho esclarece

isso muito bem em uma passagem do De Trinitate, quando diz:

Que mortal pode compreender esta sabedoria pela qual Deus conhece todas
as coisas, de maneira que nem as que se dizem pretéritas sejam para ele
passadas, nem ha de esperar a realiza¢do das que se dizem futuras, sendo que
0 passado e o futuro, com o presente, tudo seja para ele presencial: Deus ndo
vé uma a uma as coisas, nem divaga (“mariposeia”) com o pensamento de
um conceito a outro, pois tudo ele abarca a um s6 tempo, com uma sé
mirada; que mortal, repito, serd capaz de compreender esta sabedoria, que é
a um tempo prudéncia e ciéncia, quando nos sentimos incapazes de
compreender a nossa?®®

Todo esse posicionamento agostiniano nao seria possivel, entretanto, se ele nao
contasse com outro fator de grande importancia da visdo crista: a encarnagdo. De acordo com
0 pensamento de Agostinho, o eterno se estabelece no efémero no exato momento da

encarnacdo. E isso ocorre de forma reciproca, isto é, o eterno que faz morada no efémero

5« gnni tui omnes simul stant; nec euntes a venientibus excluduntur, quia non transeunt, isti autem nostri omnes
erunt, cum omnes non erunt. ‘Anni tui dies unus’ (2 Petri, 3, 8), et dies tuus non cotidie, sed ‘hodie’, quia
hodiernus tuus non cedit crastino; neque enim succedit hesterno”(Conf., Xl, 13, 16).

66 Quis ergo hominum potest istam sapientiam qua novit Deus omnia, ita ut nec ea quae dicuntur praeterita, ibi
praetereant, nec ea quae dicuntur futura, quasi desint exspectentur ut veniant, sed et praeterita et futura cum
praesentibus sint cuncta praesentia; nec singula cogitentur, et ab aliis ad alia cogitando transeatur, sed in uno
conspectu simul praesto sint universa: quis, inquam, hominum comprehendit istam sapientiam, eamdemque
prudentiam, eamdemque scientiam,; quandoquidem a nobis nec nostra comprehenditur?” (De trin., XV, 7, 13).



128

retorna ao eterno®. A estada do eterno no efémero se concretiza mediante a encarnacéo que,
a0 mesmo tempo, possibilita a abertura ao sentido de eternidade como vida interminavel®.
Esse sentido de eternidade presente no pensamento de Agostinho tem estreita vinculagdo com

0 pensamento posterior e com o conceito teoldgico cléassico de eternidade®. Na verdade,

% BLANC, 1999, p. 226, apresenta a seguinte conclusdo com referéncia a este aspecto da relacdo tempo-
eternidade: “Reduzindo o processo da criacdo a um momento intemporal da Divina automanifestacdo, a
experiéncia da eternidade aparece como simula de um conhecimento unificado da realidade, esse mesmo que a
metafisica visa atingir em visdo transcendente ao plano dissociante da razdo discursiva. Tudo isto nos leva a
supor que as principais concepgdes escatoldgicas do Além, que concebem a Eternidade como um acabamento
futuro do tempo, mais ndo sdo do que uma espécie de miragem, de proje¢do transcendental de uma infinitude
implicita a consciéncia finita, resultante do enraizamento do seu ser profundo numa Presenca eterna e
indestrutivel — toda ela amor, paz e compreensdo — que nos ampara e guia nesta vida, se a escutarmos, e nos
acolhe, quando a deixarmos, apds a experiéncia purificadora da morte. Tal é o fundamento da esperanca, de que
entdo ndo cairemos fora do ser, pois que veremos face a face o que, agora, s6 em espelho contemplamos, como o
reverso, a face escondida da nossa experiéncia temporal”; cf. o que diz Agostinho numa longa e importante
passagem do De trin. (XV, 8, 14), onde disserta sobre a visdo especular de Deus, utilizando “um jogo de
palavras intraduzivel”, em latim e grego, a saber: speculantes (mirar com atencdo em um espelho), speculum
(espelho), specula (observatorio), katoptron, katoptrizo (correspondente grego de speculum), skopia e skopeo
(significando atalaia e o observar desde o alto), de acordo com Luis Arias, notas 4, 5, p. 719, do De trin.

% Cf. SCHUBACK, 2000, p. 79-117; cf., também, o que diz o préprio Agostinho sobre o eterno em sua estada
no efémero: “Tudo quanto o Verbo humanizado fez e padeceu no espaco e no tempo pertence, segundo a
distingdo que tratamos de provar, a ciéncia, ndo a sabedoria. Porém o Verbo, sem limites espaciais e temporais, é
coeterno ao Pai e esta presente em todo lugar, e quanto dele se diga com palavra veraz é palavra de sabedoria;
por esta razdo o Verbo feito carne, Cristo Jesus, tem em si todos os tesouros da sabedoria e da ciéncia [...].
Porém, nossa ciéncia é Cristo, e nossa sabedoria é também Cristo. Ele plantou em nossas almas a fé das coisas
temporais, e nas (coisas) eternas nos manifesta a verdade. Por ele (Cristo) caminhamos até ele (Deus) e pela
ciéncia nos dirigimos a sabedoria, mas sem nos apartarmos da unidade de Cristo, em quem estdo escondidos
todos os tesouros da sabedoria e da ciéncia — Haec autem omnia quae pro nobis Verbum caro factum
temporaliter et localiter fecit et pertulit, secundum distinctionem quam demonstrare suscepimus, ad scientiam
pertinent, non ad sapientiam. Quod autem Verbum est sine tempore et sine loco, est Patri coaeternum et ubique
totum, de quo si quisquam potest, quantum potest, veracem proferre sermonem, sermo ille erit sapientiae: ac per
hoc Verbum caro factum, quod est Christus lesus, et sapientiae thesauros habet et scientiae [...]. Scientia ergo
nostra Christus est, sapientia quoque nostra idem Christus est. Ipse nobis fidem de rebus temporali bus inserit,
ipse de sempiternis exhibet veritatem. Per ipsum pergimus ad ipsum, tendimus per scientiam ad sapientiam: ab
uno tamen eodemque Christo non recedimus, in quO sunt omnes thesauri sapientiae et scientiae absconditi” (De
trin., X111, 19, 24).

% Eis como se expressa SCHUBACK, 2000, p. 80, sobre o assunto acima: “O conceito teoldgico classico de
eternidade remete a definicdo de Boécio, enunciada nos seguintes termos: aeternitas est interminabilis vitae tota
simul et perfecta possessio. ‘Eternidade é a posse perfeita, simultdnea e total da vida intermindvel’. Ja nessa
definicio de Boécio o termo eternidade aparece ligado ndo ao tempo mas a vida intermindvel (vitae
interminabilis) de deus (sic). Eternidade é o que caracteriza a vitalidade Unica e singular de deus (sic). Trata-se
de uma vida que estd na sua posse de forma total e inteira no mesmo momento (fofa simul), ou seja,
simultaneamente em todos os momentos. E, como prossegue a passagem de Boécio, trata-se de uma vida ‘que se
esclarece com maior nitidez se comparada com o que é temporal’. A questdo medieval do tempo pode ser
formulada como a apreensdo da esséncia do tempo desde a eternidade. Mas para avaliar em que sentido a
eternidade pode fundamentar a esséncia do tempo € preciso ter sempre em mente a defini¢do de Boécio e, através
dela, a dimensdo da eternidade como vida interminavel, inesgotavel de deus (sic), ou seja, como a vida que se
possui inteiramente em cada instante. E, portanto, nessa atengio que se pode dizer que a questio medieval do
tempo € a busca de uma fundamentacdo do tempo a partir da vida inesgotavel de deus (sic). Mantendo-se esse
ponto de partida da eternidade como vida inesgotavel, pode-se tentar evitar o grande equivoco histérico no que
respeita a concepcdo medieval do tempo. Esse equivoco baseia-se num entendimento de eternidade como uma
permanéncia vazia, sempre dada, absolutamente desvinculada de toda dindmica, de toda vida e, assim, de toda
temporalidade”; p. 81: “Com base na definicdo de Boécio, a vida eterna de deus (sic) se enuncia como totalidade



129

0 ponto de partida de Santo Agostinho é a apreensdo religiosa da eternidade
de deus (sic) como posse simultanea e total da vida interminavel, como
verbo ‘em que tudo se diz simultdnea e sempiternamente’ ([sed simul ac
sempiterne omnia] Conf., XI, 7)70.

Agostinho alcanga a compreensdo dessa simultaneidade da vida interminavel,
representada na eternidade, ao relacionar o imutavel e eterno com o mutavel e efémero. Na
sua construcdo ele sempre parte do ponto acima citado, ou seja, da encarnacdo do Verbo.
Quando o filésofo discerne, no livro XIIl do De Trinitate, a sabedoria da ciéncia, ele toma
como base de sua argumentacdo o preambulo do evangelho de Jodo. Segundo ele, no citado
texto ha coisas que podem ser conhecidas pelos sentidos do corpo e outras que s6 podem ser
alcancadas pela razdo do espirito. E essa parte preliminar do texto joanino trata exatamente da

encarnagdo. Em certo momento o fil6sofo afirma:

neste texto, tomado do Evangelho (de Jo&o), a primeira parte se refere ao
imutavel e eterno, cuja contemplacdo nos faz ditosos; no que se segue, 0
eterno se menciona mesclado com o temporal“.

A mescla do eterno com o temporal ocorre, em parte, porque “tudo isto (que o
texto narra) sucedeu no tempo e pertence a ciéncia objeto do conhecimento histérico™”?. Ha
outra parte, entretanto, inalcancavel pela ciéncia, que € objeto da sabedoria que transcende as
meras especulacfes humanas. Quando Agostinho analisa o citado texto, ele entende que o
testemunho dado por Jodo, o batista, a respeito da luz (o Verbo de Deus) € uma acao temporal
de um fato histérico que transcende a propria histdria. Assim se expressa o filésofo: “Testifica-se
no tempo de uma coisa eterna, como é a luz inteligivel””. Bem que o fildsofo poderia ter dito

que se testifica no tempo presente, pois o presente j4 é vestigio da eternidade (vestigia

(tota) e simultaneidade (simul). A simultaneidade indica a totalidade de deus (sic) como uma concentracdo de
todos os tempos possiveis em cada instante”.

" SCHUBACK, 2000, p. 83.

" “Hoc totum quod ex Evangelio posui, in praecedentibus suis partibus habet quod immutabile ac sempiternum
est, cuius contemplatio nos beatos facit: in consequentibus vero permixta cum temporalibus commemorantur
aeterna ” (De trin., XIll, 1, 2).

2 “Hoc iam temporaliter gestum est, et ad scientiam pertinet, quae cognitione historica continetur” (De trin., X1ll, 1, 2).
73 “Temporaliter enim testimonium perhibetur etiam de re sempiterna, quod est intellegibile lumen” (De trin., XIll, 1, 4).



130

aeternitatis), Mas iSs0 é de somenos importancia, pois a essa altura ja se sabe da énfase que ele
da ao primado do presente. Esse presente contém, também, um desabrochar que se revela
como vestigio da eternidade, um vestigio presente no tempo presente, mas que Agostinho
prenuncia para um tempo que ja nao serd tempo, pois a prevaléncia ali é da esséncia da
eternidade: “Ali descansaremos e veremos; veremos e amaremos; amaremos e louvaremos.
Eis a esséncia do fim sem fim. E que fim mais nosso que chegar ao reino que nio tera fim!”™
Sem divida, uma boa antecipacdo da definicdo boeciana de eternidade”, e que contém uma
base tdo racional quanto aquela sobre a qual Agostinho faz sua constru¢do sobre o tempo.
Construcéo essa que parte do tempo objetivo - de uma verdadeira consciéncia do tempo -, mas
também do tempo da consciéncia, e que desemboca ndo apenas no final dos tempos, mas num

auspicioso mergulho na prépria eternidade, onde finalmente ocorrerd o desfrute da vida

interminavel.

74 . . . . . . . . . .. .
“Ibi vacabimus, et videbimus, videbimus, et amabimus, amabimus, et laudabimus. Ecce quod erit in fine sine

fine. Nam quis alius noster est finis, nisi pervenire ad regnum, cuius nullus est finis?” (De civ. Dei, XXII, 30, 5).

7> Cf. a definicdo de eternidade em BOECIO. A consolacéo da filosofia (De Philosophiae Consolatione). Trad.
de Willian Li. S&o Paulo: Martins Fontes, 1998. ISBN 85-336-0961-2. V, 11, p. 150, 151: “Todas as pessoas que
vivem de acordo com a razdo partilham da certeza de que Deus é eterno. Procuremos, portanto, ver o que é a
eternidade, pois é ela que nos esclarece sobre a natureza divina, bem como sobre sua sabedoria. Pois bem, a
eternidade é a posse inteira e perfeita de uma vida ilimitada, tal como podemos concebé-la ao que é temporal.
Com efeito, todo ser que vive o presente no tempo vem do passado e caminha para o futuro, e ndo ha nada
relacionado ao tempo que possa abarcar toda a extensdo de uma vida ao mesmo tempo. Esses seres ndo podem
apreender novamente no dia seguinte o que ja foi perdido no anterior, e numa vida vivida dia a dia s6 se pode
viver 0 momento presente, transitdrio e fugaz. Portanto, aquele que esta sujeito a lei do tempo, mesmo se, como
pensava Aristoteles, sempre comega e jamais cessa de ser e cuja vida se desenrola segundo o ritmo de um tempo
ilimitado, ndo pode no entanto ser concebido como um ser eterno. Pois, mesmo que a extensdo de sua vida seja
ilimitada, ndo pode apreender e abarcar totalmente e de uma s6 vez sua vida, ja que ndo possui mais o passado e
ainda ndo desfrutou o futuro. Por conseguinte, aquele que apreende e possui de uma sO vez a totalidade da
plenitude de uma vida sem limites, a qual ndo falta nada do futuro nem nada escapa do passado, esse sim pode




131

3.4 O presente como possibilidade de fundamentagio do tempo objetivo’®

Antes desse “tempo” fora do tempo, entretanto — a eternidade -, quando ocorrera,
de fato, a vida interminavel e ndo mais afetada pela mutabilidade caracteristica desse
“presente transitorio e fugaz”, Agostinho fornece toda a base para uma fundamentacdo do
tempo objetivo, na énfase que da ao presente. O primado do presente sublinha duas condigdes
especificas do tempo: o tempo criatural e o tempo real. O tempo da consciéncia, objeto do seu
método direto de pesquisa, em parte do texto das Confissoes, € algo que sempre escapa, € algo
que ndo pode ser captado e é, até certo ponto, uma realidade muito ténue engendrada no
interior do homem. Ja o tempo real, ou objetivo — continente das coisas criadas, se é que
assim se pode considerar -, esse prevalece absoluto (mesmo que circunstancialmente relativo)
e independente do homem, de acordo com o pensamento do filésofo. E que campo mais eficaz
pode haver para o suporte das possiveis construcdes epistemoldgicas que partam de uma
teoria do tempo vinculada as mais diversificadas ciéncias? E que outro campo mais eficaz,

também, para pesquisas, sejam elas laboratoriais, tedricas ou intelectuais?”’

O proprio
Agostinho elabora suas pesquisas teoricas e intelectuais gracas ao suporte que Ihe é dado pelo
tempo objetivo. O tempo criatural, portanto, efetiva-se, torna-se real no mundo e nas coisas

que estdo no mundo. Trata-se, por conseguinte, de uma criatura material — mesmo

diferenciada de outras criaturas materiais - e ndo de uma criatura espiritual ou intelectual. 1sso

ser considerado com razdo como um ser eterno, e é necessario que ele esteja sempre presente e em plena posse
de si mesmo, ja que para ele o presente abarca todo o tempo ilimitado”.

7 Nossa pretenséo, nesta Gltima subdiviséo do trabalho, é apresentar a atualidade do pensamento filosofico de
Agostinho em sua teoria do tempo, partindo, por isso mesmo, do primado do presente, uma vez que esta € a
categoria que se sobressai e que, além disso, abre espaco para um estudo do tempo objetivo.

7 Nesse sentido, por exemplo, “todas as leis da Fisica exigem os conceitos de espaco e tempo para sua
formulacdo, cf. CAPRA, Fritjof. O tao da fisica: um paralelo entre a fisica moderna e o misticismo oriental (The
Tao of Physics: an exploration of the parallels between modern physics and Eastern mysticism). Trad. de José
Fernandes Dias. Prefacio a edicdo brasileira de Méario Schenberg. S&o Paulo: Cultrix, 1983. ISBN 85-315-0366-
8. p. 126. Ora, 0s conceitos inexistem sem a realidade que os fundamentam, mesmo que sejam essencialmente e
apenas intelectuais, isto é, que ndo tenham respaldo empirico.



132

deve ser dito, pois para Agostinho as criaturas intelectuais ou espirituais também sao reais; s6
que uma realidade ndo material”.
Ora, quando Agostinho coloca o tempo como independente do homem, ele desvincula

tempo subjetivo de tempo objetivo”. Ou melhor: ele faz construgdes especificas de cada uma

™ A criatura intelectual como, por exemplo, o céu do céu, é caracterizada por Agostinho de uma forma muito
peculiar. Diz ele o seguinte: “E por isso o Espirito, mestre do teu servo (Moisés, autor inspirado do Génesis),
quando recorda que no principio criaste o céu e a terra, cala-se perante o tempo. Fica em siléncio perante os dias.
O céu do céu, criado por ti no principio, é, por assim dizer, uma criatura intelectual que, apesar de nao ser
coeterna contigo, 6 Trindade, participa contudo da tua eternidade. Conserva-se totalmente imdvel pela dogura
que sente em te contemplar na suprema felicidade. Sem movimento nenhum desde que foi criada, permanece
sempre unida a ti, ultrapassando, por isso, todas as voluveis vicissitudes do tempo — Ideoque spiritus, doctor
famuli tui, cum te commemorat fecisse in principio caelum et terram, tacet de temporibus, silet de diebus.
Nimirum enim caelum caeli, quod in principio fecisti, creatura est aliqua intellectualis, quamquam nequaquam
tibi, Trinitate, coaeterna, particeps tamen aeternitatis tuae, valde mutabilitatem suam prae dulcedine
felicissimae contemplationis tuae cohibet et sine ullo lapsu, ex quo facta est, inhaerendo tibi excedit omnem
volubilem vicissitudinem temporum” (Conf., XII, 9, 9).

™ Neste ponto é viavel fazer uma relacdo pertinente. Trata-se da interessante forma como Kant trabalha o tempo
objetivo, que o aproxima e, ao mesmo tempo, o distancia tanto de Agostinho. Para ele, o tempo € real, mas em
sua forma de intuicdo interna. Ou seja, € uma realidade subjetiva, como em Agostinho. E, de forma diferente de
Agostinho, para Kant a realidade empirica do tempo, ou externa, depende tanto dessa realidade subjetiva, quanto
das coisas e dos seus fendmenos. Diferentemente de Agostinho, portanto, para Kant, fora do sujeito pensante o
tempo simplesmente ndo existe. Em Agostinho, por seu turno, o tempo existe fora da consciéncia exatamente em
virtude de sua base criatural: o tempo, como criatura, independe do homem para sua existéncia. O fil6sofo de
Konigsberg trabalha esse aspecto do tempo da seguinte forma, cf. KANT, 1997, I, § 6, 7, p. 73-75: “Se
abstrairmos do nosso modo de nos intuirmos internamente a nds préprios e de, mediante tal intuicdo, abarcarmos
também todas as intuicBes externas da nossa faculdade de representacdo, e se, por conseguinte, considerarmos 0s
objetos como podem ser em si mesmos, entdo o tempo ndo é nada. Tem apenas validade objetiva em relacdo aos
fendmenos, porque estes ja sdo coisas que admitimos como objetos dos nossos sentidos; mas perde essa
realidade objetiva se abstrairmos da sensibilidade da nossa intuicdo, por conseguinte do modo de representacéo
gue nos é peculiar e falarmos de coisas em geral. O tempo &, pois, simplesmente, uma condigdo subjetiva da
nossa (humana) intuigdo (porque é sempre sensivel, isto é, na medida em que somos afetados pelos objetos) e
ndo é nada em si, fora do sujeito. Contudo, ndo € menos necessariamente objetivo em relagdo a todos 0s
fendmenos e, portanto, a todas as coisas que se possam apresentar a nds na experiéncia [...]. As nossas
afirmagdes ensinam, pois, a realidade empirica do tempo, isto é, a sua validade objetiva em relacéo a todos o0s
objetos que possam apresentar-se aos nossos sentidos. E, como a nossa intuicdo é sempre sensivel, nunca na
experiéncia nos pode ser dado um objeto que ndo se encontre submetido & condigdo do tempo [...]. Ora, as
mudancas s6 no tempo s&o possiveis; por conseguinte, o tempo é algo de real [...]. O tempo &, sem duvida, algo
real, a saber, a forma real da intuicdo interna; tem pois realidade subjetiva, relativamente a experiéncia interna,
isto &, tenho realmente a representacdo do tempo e das minhas determinacdes nele [...]. Subsiste, pois, a
realidade empirica do tempo como condicdo de todas as nossas experiéncias”. Relacionando as duas teorias (de
Agostinho e de Kant), eis o que afirma RUSSEL, 1972, p. 354, abordando, inclusive, um dos aspectos da teoria
agostiniana, que é o da subjetividade: “Eu mesmo ndo concordo com esta teoria (de Agostinho), na medida em
gue toma o tempo como alguma coisa mental. Mas ela é claramente uma teoria muito habil, merecendo ser
seriamente considerada. Eu vou mais longe, e digo que é um grande avango numa matéria que possa ser
encontrada na filosofia grega. Ela (a teoria do tempo, de Agostinho) contém uma melhor e mais clara exposicao
do que a teoria do tempo subjetivo, de Kant — uma teoria que, desde Kant, tem sido largamente aceita entre
fildsofos — I do not myself agree with this theory, in so far as it makes time something mental. But it is clearly a
very able theory, deserving to be seriously considered. I should go further, and say that it is a great advance on
anything to be found on the subject in Greek philosophy. It contains a better and clearer statement than Kant’s
of the subjective theory of time — a theory which, since Kant, has been widely accepted among philosophers”.
Complementa Russel, a p. 355, que o “subjetivismo o leva (a Agostinho) a antecipar ndo apenas a teoria do
tempo de Kant, mas o cogito de Descartes” — “Subjectivism led him to antecipate not only Kant’s theory of time,
but Descartes’ cogito”.



133

dessas representagdes do tempo®. Na primeira construcdo, o tempo é visto como algo
vinculado apenas ao interior do homem, como tempo da consciéncia, ou tempo subjetivo. A
construcdo que visa o tempo objetivo, por seu lado, também deve ser creditada ao homem,
uma vez que € o homem quem faz essa elaboracdo intelectual. O que ocorre é que, neste
segundo momento, Agostinho desvincula o tempo daquela dependéncia da consciéncia e o
coloca fora da consciéncia. O que ele faz, na verdade, € colocar o tempo no seu lugar
primigénio, isto €, no mundo. Trata-se, portanto, de uma analise puramente objetiva do tempo.
O tempo subjetivo depende do homem, pois estd no seu interior; o tempo objetivo, por seu
turno, é exterior ao homem e dele independe, pois Ihe é anterior. Ambas as construgoes,
entretanto, sdo inteiramente feitas pelo homem, mesmo que uma delas independa dele.
Quando Agostinho conclui que o tempo é uma criatura, ele faz exatamente essa
construcdo que vincula o tempo ao mundo e o desvincula da consciéncia interior (ou tempo
subjetivo). Esse tempo primigénio esta vinculado, apenas, a mente de Deus e, posteriormente,
a realidade do mundo objetivo criado por Deus em simultaneidade com o tempo, pois, para
Agostinho, como visto no primeiro capitulo desta obra, tempo e mundo foram criados
concomitantemente. Além disso, tempo e mundo sdo realidades objetivas incontestaveis. Diz
ele, explicitamente: “Fizeste... 0 mundo mutdvel onde aparece esta mobilidade na qual se

pode sentir e medir o tempo”®'. Ora, se, para ele, 0 homem que vive é uma realidade objetiva

8 Sobre as diversas representacdes do tempo e a inevitavel busca do principio primordial (“momento inicial de
fulguragdo” ou “ponto zero™), eis o que diz CARVALHO, 1996, p. 15, 16: “Quanto as diversas representacdes
do tempo — sejam radicalmente realistas (Newton [1642-1727], S. Clarke [1675-1729]), radicalmente idealistas
(Kant, Husserl), ou moderadamente realistas (Aristoteles, Tomas de Aquino [1221-1274], Galileu [1564-1642],
Leibniz [1646-1716], Einstein [1879-1955]) — elas manifestam-nos apenas como o problema em apreco depende
sempre da possibilidade da respectiva disponibilidade para serem confrontadas com o ‘momento inicial de
fulguracdo’ ou o ‘ponto zero’ (com a causalidade metafisica, enfim) no que isso comporta de cultural e
voluntario desafio. No seu nivel proprio é essa também - lembra-se, @ margem — a Ultima fronteira na
investigacdo em astrofisica, embora ai em virtude da contracdo da esfera da causalidade™.

81« faceres haec omnia, quibus iste mutabilis mundus constat et non constat, in quo ipsa mutabilitas apparet, in
qua sentiri et dinumerari possunt tempora...”- Conf., XIl, 8, 8.



134

incontestavel®

, muito mais o0 mundo e o tempo que sdo anteriores ao homem e que s&o,
também, o lugar do homem. Sem esse lugar, 0 homem ndo existiria em sua realidade empirica.
H& um outro momento, muito significativo, em que Agostinho faz essa amarracao
do tempo em sua objetividade. Logo apds proferir a famosa conclusdo de que ndo saberia
explicar a quem lhe perguntasse sobre o tempo, ele amarra o assunto em termos objetivos com
as seguintes palavras: “O que digo, sim, sem vacilacdo, é que se nada passasse, ndo haveria
tempo passado; e se nada sobrevivesse (ou sucedesse), ndo haveria tempo futuro; e se agora
nada houvesse, ndo existiria 0 tempo presente”®. Como se vé&, Agostinho vincula a existéncia
do tempo a existéncia das coisas mutaveis que estdo no tempo. E esse fator objetivo que o
leva a tentativa de medir o tempo através do movimento, como se buscasse o tempo real, o
tempo que ndo € aquele que ele vé apenas na consciéncia e em nenhum outro lugar, ou 0
tempo que pode ser “visto” além do movimento ou da duracdo do movimento (motus € mora).
Uma das coisas que fica clara, na passagem acima, € que Agostinho se refere a
objetos temporais — para usar uma terminologia moderna - que estdo de tal maneira

vinculados ao tempo — sobretudo ao tempo presente -, que Sdo, por iSSO MeEsMo,

interdependentes. E quando se fala em tempo real, a fenomenologia entende como 0 “tempo

82 Cf. a interessante analise feita por Agostinho, em sua luta contra o ceticismo dos académicos, no De Trin.,
XV, 12, 21-22. O ceticismo radical é rechacado nesta passagem com a famosa conclusdo agostiniana: “Sei que
Vivo — Scio me vivere”, repetida diversas vezes pelo fildsofo. Na nota 11, a p. 734, do De Trinitate, Luis Arias
afirma o seguinte: “O nervo desta argumentacdo agostiniana se estriba em uma certeza que o académico nao
pode impugnar. Sem divida, vive. E evidente a contradicdo do ceticismo radical. Conhece que vive e duvida
desta verdade, que confessa ao duvidar. Isto j& supbe a possibilidade de conhecimento”. ‘O eu vivo — diz
Capanaga — compreende a totalidade das vivéncias, cujo encontro é inevitavel. Mas disto ndo se pode deduzir
que para Santo Agostinho o puro conhecimento seja, como para Heidegger, um modo deficiente ou insuficiente
para fundamentar a ordem real’.” E o proprio Agostinho arremata: “Que se oponham mil exemplos de visdes
falazes ao que disse: “Sei que vivo’; nunca vacilara, pois o que erra vive — Mille itaque fallacium visorum genera
obiciantur ei qui dicit: ‘Scio me vivere’; nihil horum timebit, quando et qui fallitur vivit” (De Trin., XV, 12, 21).
Para fechar ainda mais o cerco contra 0s académicos, Agostinho afirma: “O que diz: “‘Sei que vivo’, afirma
conhecer ja uma verdade; se diz: ‘Sei que eu sei que vivo’, ja sdo duas; e quando tem certeza destas duas
verdades, surge um terceiro saber; e assim, em ordem ascendente, pode somar um quarto e um quinto saber, e
inumeraveis, se disto € capaz — Qui enim dicit: ‘Scio me vivere’, unum aliquid scire se dicit; proinde si dicat:
‘Scio me scire me vivere’, duo sunt iam, hoc vero quod scit haec duo, tertium scire est: sic potest addere et
quartum, et quintum, et innumerabilia, si sufficiat” (De Trin., XV, 12, 21).

8« fidenter tamen dico scire me, quod, si nihil praeteriret, non esset praeteritum tempus, et si nihil adveniret,
non esset futurum tempus, et si nihil esset, non esset praesens tempus” (Conf., XI, 14, 17).



135

de um qualquer objeto temporal”®*. E certo que a construcdo racional de Agostinho difere da
construcdo da fenomenologia, pois é especifica a sua época. Mesmo assim, o tempo descrito
acima nao parece ser outro sendo o continente desses objetos temporais ou, para usar uma
terminologia agostiniana, dessas criaturas temporais. 1sso se mostra ainda mais pertinente na
idéia que ele tem do principio do tempo, onde define de forma explicita a interdependéncia

aqui referida. Uma vez que, para ele, “o mundo n&o foi feito no tempo, mas com o tempo”™ —

ou
seja, é unico e simultaneo o principio da criacdo do mundo e dos tempos -, h& um vinculo
inquebrantavel do tempo com o mundo. E o mundo, para o nosso filésofo, nada mais é do que

uma criatura temporal, visivel, material, representativa de todas as demais criaturas®. Fica

8 HUSSERL, 1994, p. 97.

85« mundus factus in tempore, sed cum tempore”(De civ. Dei, XI, 6). Cf., também, o que diz Agostinho em sua
controvérsia com 0s maniqueus, a respeito desse mesmo assunto: “No primeiro livro do Antigo Testamento, que
tem por titulo ‘Génesis’, costumam os maniqueus censurar o que ali esta escrito: No principio fez Deus o céu e a
terra. Perguntam em que principio e — se nesse mesmo principio do tempo em que fez Deus o céu e a terra — que
fazia Deus antes de criar o céu e a terra. O que foi que o agradou repentinamente para fazer o0 que nunca antes
havia feito nos tempos eternos? A estes contestamos que Deus fez o céu e a terra No Principio, ndo no principio
do tempo, mas em Cristo, ja que o Verbo por quem e em quem foram feitas todas as coisas, estava no Pai [...].
Mas se cremos que no principio do tempo Deus fez o céu e a terra, também devemos entender que antes do
principio do tempo ndo existiu 0 tempo. Deus criou 0 tempo e, por conseguinte, antes de criar o tempo nao
existia 0 tempo. E ndo podemos dizer que existia algum tempo, quando nem mesmo Deus havia criado (o
tempo); pois, de que modo existia 0 tempo que Deus ndo havia criado, sendo, como é, Criador de todos os
tempos? E se 0 tempo comecou a existir no mesmo momento que o céu e a terra, ndo podemos de modo algum
encontrar o tempo antes que (Deus) fizera o céu e a terra. Quando se diz ‘o que foi que o agradou
repentinamente’, fala-se como se houvera transcorrido algum tempo em que Deus nada fez. N&do podia passar
tempo algum que antes ndo houvera feito Deus, porque ndo pode ser criador dos tempos sendo aquele que existe
antes do tempo - Primum ergo librum Veteris Testamenti, qui inscribitur Genesis, sic solent Manichaei
reprehendere. Quod scriptum est, In principio fecit Deus caelum et terram, quaerunt, in quo principio; et dicunt:
Si in principio aliquo temporis fecit Deus caelum et terram, quid agebat antequam faceret caelum et terram? et
quid ei subito placuit facere, quod nunquam antea fecerat per tempora aeterna? His respondemus, Deum in
principio fecisse caelum et terram, non in principio temporis, sed in Christo, cum Verbum esset apud Patrem,
per quod facta et in quo facta sunt omnia [...]. Sed etsi in principio temporis Deus fecisse caelum et terram
credamus, debemus utique intelligere quod ante principium temporis non erat tempus. Deus enim fecit et
tempora: et ideo antequam faceret tempora, non erant tempora. Non ergo possumus dicere fuisse aliquod
tempus quando Deus nondum aliquid fecerat. Quomodo enim erat tempus quod Deus non fecerat, cum omnium
temporum ipse sit fabricator? Et si tempus cum caelo et terra esse coepit, non potest inveniri tempus quo Deus
nondum fecerat caelum et terram. Cum autem dicitur, Quid ei placuit subito, sic dicitur, quasi aliqua tempora
transierint, quibus Deus nihil operatus est. Non enim transite poterat tempus, quod nondum fecerat Deus,; quia
non poteste esse operator temporum, nisi qui est ante tempora ” (De gen. contra man., |, 2, 3).

8 Cf. 0 que o proprio Agostinho afirma sobre essa criatura temporal que é o mundo: “Entre todos os seres
visiveis, o que assume primeiro lugar ¢ o0 mundo... 0 mundo vemos que existe... — Visibilium omnium maximus
est mundus... Sed mundum esse conspicimus...” (De civ. Dei, Xl, 4, 1); cf., também, que, de acordo com o
filésofo, céu e terra significa toda criatura: “Pela expressdo no principio criou Deus o céu e a terra Se
compreende debaixo do nome de céu e terra a toda a criatura que Deus fabricou — Sed illud quod dictum est, In
principio fecit Deus caelum et terram, caeli et terrae nomine universa creatura significata est, quam fecit et
condidit Deus” (De gen. contra man., |, 5, 9); cf., ainda, 0 que diz sobre as criaturas corporais contidas na
criatura temporal como razdes seminais: “...porque Deus fez no mesmo momento o tempo e as criaturas



136

claro, ainda, que o vinculo aqui citado se estende as trés categorias do tempo, no caso aqui
especificado a categoria do presente em seu vinculo com o passado. Ou como ele mesmo diz:
trata-se de uma visdo presente das coisas passadas. As coisas passadas, ai referidas, sdo o
tempo e o mundo feitos a0 mesmo tempo, ou 0 tempo e as demais criaturas temporais. Ora,
até mesmo coisas que eclodirdo com o passar do tempo e que ainda estdo ocultas nas razdes
seminais (rationes seminales), fardo parte desse esquema do tempo objetivo aqui mencionado.
Talvez o grande problema enfrentado por Agostinho, e que se arrasta até os dias
atuais nas pesquisas sobre 0 tempo, seja o de tratar de uma entidade que n&o pode ser vista®’,
apesar de tdo presente, tdo real e tdo “visivel”®. Para ele, 0 tempo é uma criatura, sim — 0 que
possibilita seu estudo por um viés objetivo -, mas o tempo é uma criatura diferente das demais
criaturas. O tempo é uma criatura invisivel, mas ndo invisivel como as criaturas espirituais,
por exemplo®. O que torna o tempo “visivel” sdo as coisas nele contidas e que s&o
imprescindiveis para a existéncia do proprio tempo. E como se as coisas contidas no tempo
assegurassem sua existéncia e fornecessem uma espécie de substancialidade ao tempo. Ainda
mais quando o fildsofo é claro ao estabelecer a dependéncia entre eles: sem o tempo, as coisas

ndo existiriam; mas, também, sem as coisas 0 tempo ndo existiria.

corporais, as quais, visiveis depois, sdo designadas com o nome de céu e terra — Fecit enim Deus omne tempus
simul cum omnibus creaturis temporalibus, quae creaturae visibiles caeli et terrae nomine significantur” (De
gen. contra man., 1, 3, 4).

% Nesse mesmo sentido, por exemplo, a “fisica teérica moderna”, chamada, por Popper (1902-1994), de
“ciéncia empirica” (cf. POPPER, Karl Raimund. A Légica da Investigacdo Cientifica. In: Os Pensadores. Trad.
de Pablo Rubén Mariconda, Paulo de Almeida. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1980. p. 12), € instigada a tratar da
tematica do tempo associada ao espago, 0 que indica suas “preocupagdes sobre 0 status cientifico de entidades
que ndo podem ser vistas” (cf. RAY, Christopher. Tempo, espaco e filosofia (7ime, Space and Philosophy).
Trad. de Thelma Médice Ndbrega. Campinas: Papirus, 1993. p. 14. Colecéao Papirus Ciéncia). Ora, olhando por
esse prisma, o tempo ndo é vidvel apenas como possibilidade de estudo pelo viés da consciéncia — como bem
sublinha Agostinho -, mas é também objeto tanto da experiéncia tedrica quanto da experiéncia empirica que, de
certa forma, também sé sdo viaveis pelo mesmo viés da consciéncia. E ndo é paradoxal que Agostinho aborde
ambas as perspectivas, uma vez que ele parte, como ja foi dito, de uma base criacionista.

% Na passagem ja citada (Conf., XII, 8, 8), o filésofo chega ao ponto de afirmar que se pode sentir € medir 0
tempo. Dessa forma, a realidade objetiva incontestavel do tempo se torna “visivel” através dessas vias indiretas.
% Quando Agostinho raciocina em termos da criacdo do mundo, ele estabelece a seguinte relacdo: “Entre todos
0s seres visiveis, 0 que assume primeiro lugar € o mundo, e entre os invisiveis, Deus. Porém, o mundo vemos
que existe e na existéncia de Deus cremos - Visibilium omnium maximus est mundus; invisibilium omnium
maximus est Deus. Sed mundum esse conspicimus, Deum esse credimus” (De civ. Dei, XI, 4, 1).




137

Entdo, o que garante um possivel estudo do tempo em sua objetividade sdo as
coisas nele contidas. Por outro lado, o que também garante o estudo das coisas € o tempo que
Ihes serve de continente. Sendo assim, contetdo e continente se igualam, e a possibilidade de
se estudar um depende sempre do outro. Isso € melhor esclarecido por Agostinho da seguinte
forma®®: ao refletir sobre a ordem da criagdo, explicita a contingéncia dos seres criados, cuja
perfeicdo vai sendo adquirida ou perdida, de acordo com o movimento da realidade (do
tempo). Essa lei, segundo o fildsofo, a todos afeta, pois todos a ela estdo sujeitos. Vistos por
esse angulo, entdo, os seres contingentes sdo e a0 mesmo tempo ndo sdo, pois o seu devir esta
marcado pela possibilidade do néo ser, de se dissolver no fim, na morte®'. Estdo embutidos no
tempo, mas de forma efémera, pois sdo expulsos do tempo em um determinado momento.
Sendo assim, ocorre com as coisas 0 mesmo que ocorre com o0 tempo, quando o filésofo
questiona: “Para que digamos que o tempo verdadeiramente existe, por que tende a néo

2192

ser?””". A grande diferenca é que muitas coisas ndo tendem ao ndo ser com a mesma rapidez

do tempo em seus instantes efémeros captados através do presente. Mas essa permanéncia das

% Cf. SANT’AGOSTINO. Sessualita e amore: il dono reciproco nel matrimonio. Introduzione e scelta dei testi a
cura di Antonio Pieretti. Roma: Citta Nuova Editrice, 1996. p. 87. ISBN 88-311-4723-4.

I Agostinho deixa clara essa questdo da contingéncia e mutabilidade das coisas em uma longa passagem do
Tratado sobre o Evangelho de Jodo, parte da qual ja foi citada neste trabalho, sublinhando, inclusive, o problema
relacionado com o tempo presente e, também, a imutabilidade prépria da divindade: “Uma coisa, qualquer que
seja, ...qualquer coisa, pois, por excelente que seja, se é mutavel, verdadeiramente ndo é, porque ndo esta o
verdadeiro ser ali onde esta o ndo ser. O que muda, depois de mudar, ndo é o que era; se ndo é o que era, houve
ali uma morte: pereceu ali algo que era e jando é [...]....no que muda e é o que ndo era, vejo certa vida no que é e
uma morte no que foi [...].Em todas nossas acGes e movimentos e em todas as mudancas das criaturas ha dois
tempos: o passado e o futuro. Busco o presente; nada permanece. O que disse, ja ndo é; o que vou dizer, ainda
ndo é; o que fiz, ja ndo é; o que vou fazer, ainda ndo é; o que vivi, ja ndo é; o que vou viver, ainda ndo é. O
passado e o futuro eu os encontro em todo movimento das coisas. Na Verdade, que permanece, ndo ha passado
nem futuro, mas apenas presente, e este incorruptivel, o que ndo ha na criatura. Examina as mutagdes das coisas
e diras foi e serd; pensa em Deus e diras é, porém ndo foi ou serd — Res enim quaelibet, prorsus qualicumque
excellentia, si mutabilis est, non vere est; non enim est ibi verum esse, ubi est et non esse. Quidquid enim mutari
potest, mutatum non est quod erat: si non est quod erat, mors quaedam ibi facta est; peremptum est aliquid ibi
quod erat, et non est [...]....quidquid mutatur et est quod non erat, video ibi quamdam vitam in eo quod est, et
mortem in eo quod fuit [...]. Nam in omnibus actionibus et motibus nostris, et in omni prorsus agitatione
creaturae duo tempora invenio, praeteritum et futurum. Praesens quaero, nihil stat: quod dixi, iam non est; quod
dicturus sum, nondum est: quod feci, iam non est; quod facturus sum, nondum est. Praeteritum et futurum
invenio in omni motu rerum: in veritate quae manet, praeteritum et futurum non invenio, sed solum praesens, et
hoc incorruptibiles, quod in creatura non est. Discute rerum mutationes, invenies Fuit et Erit: cogita Deum,
invenies Est ubi Fuit et Erit esse non possit’- Tract. in loannis, XXXVIII, 10.

92« ut scilicet non vere dicamus tempus esse, nisi quia tendit non esse?” (Conf., X1, 14, 17).



138

coisas criadas é marcada pela mutacdo também constante, ininterrupta e inexoravel. E isso
ocorre de tal forma que uma determinada coisa, por exemplo, ja ndo sera amanhd o que é
hoje.

A mutacdo esta irreversivelmente ligada ao tempo, agindo, inclusive, sobre as
criaturas invisiveis, conforme reconhece o préprio Agostinho: “...para que entendéssemos que
pertencia ao tempo, por causa de sua mutabilidade, ndo so a criatura visivel, porém também a
invisivel, porque s6 Deus é imutéavel e o Gnico que existe antes do tempo”®*. Ou, dito de outra
forma pelo filosofo, referindo-se ao Criador: “Sé tu existias e nada mais™*. E complementa,
fazendo referéncia a criacdo ex nihilo: “Deste nada fizeste o céu e a terra, duas coisas: uma
perto de ti, outra perto do nada; uma que sO a ti tem como superior, outra que nada tem

inferior a ela™>.

Das criaturas que estdo no tempo, portanto, nenhuma fica ilesa a
mutabilidade que afeta todas as coisas. Dessa forma, a pergunta de Agostinho, acima, pode
ser direcionada as demais criaturas (e ndo apenas a criatura tempo): para que digamos que as
coisas existem, por que tendem ao ndo ser? E por isso mesmo que o filésofo distingue t&o
bem o tempo da eternidade, ao declarar de forma explicita e bastante simples acerca da
mutabilidade de tudo o que estd no tempo e da imutabilidade prépria da eternidade: “...o

mutavel nio é eterno™®,

93 .. . .. . e e g .
“...ut sic intelligeremus non solum visibilem, sed etiam invisibilem creaturam pertinere ad tempus, propter

mutabilitatem; quia solus Deus incommutabilis est, qui est ante tempora”(De gen. contra man., Il, 7, 7). O
namero, por desfrutar estatuto de dupla cidadania, é, segundo Agostinho, uma dessas criaturas racionais ou
intelectuais ndo alteraveis ou mutaveis, cf. De [ib. arb., |1, 8, 24; 11, 11, 30; cf., também, capitulo 2, notas 91-96.
% «Ty eras et aliud nihil” - Conf., XII, 7, 7.

%5« unde (nihil) feciste ‘caelum et terram’ duo quaedam, unum prope te, alterum prope nihil, unum, quo
superior tu esses, alterum, quo inferius nihil esset” - Conf., XIl, 7, 7.

9%« omne mutabile aeternum non est” - Conf., XIl, 15, 18. Nesse sentido, ndo ha como alinhar o pensamento de
Agostinho, por exemplo, com o de Tomas de Aquino ao defender a tese aristotélica da eternidade do mundo. De
acordo com o pensamento de Agostinho, para que 0 mundo fosse eterno ele teria de ser, também, imutavel. Esse
tipo de conclusdo ocorre porque, cfe. CARVALHO, 1996, p. 12, 13: “Quando os pensadores da Patristica
refletiam sobre o Génesis e a “‘obra dos seis dias’ (Hexemeron) ndo se preocuparam com a possibilidade de
distinguir entre as idéias da criagdo, de principio e de causa. Para os autores de Duzentos (século XIII), tudo se
passa expressamente a volta desta necessaria distingdo tedrica e suas conseqliéncias: pode admitir-se a
possibilidade de uma criacdo eterna? Havera incompatibilidade entre a idéia de criacdo e a de um mundo eterno?
Sera contraditorio conceber um mundo criado e no entanto eterno? Poderd demonstrar-se racionalmente (i. e.,
em acordo com os principios epistemolégicos da filosofia perfilhada) o principio temporal do mundo, ou seja, a



139

A nitidez do pensamento de Agostinho ao vincular o tempo criatural ao tempo real
é fator decisivo para essa possibilidade objetiva de que trata esta subdivisao do trabalho. Com
a devida reserva, talvez se pudesse até dizer que, para ele, “o real ndo existe no tempo, mas é
o préprio tempo™’. E o filésofo estreita ainda mais esse vinculo, quando afirma, de forma
categdrica, que sem esse aspecto criatural ndo se pode falar, nem sequer se imaginar nada

real®®

. Sendo assim, o tempo, o mundo e toda criatura existem, séo reais, ttm um estatuto
objetivo, sim, exatamente por serem criaturas. Para Agostinho, a criagdo — onde nao ha

nenhum acaso - é simplesmente impenséavel sem a interferéncia da inteligéncia divina®®.

sua ‘novidade’? De um ponto de vista muito genérico, podemos afirmar terem sido duas as principais respostas a
este tipo de perguntas. O franciscano Boaventura (1217/1218-1274) reclamava (In II Sent., d. I, p. 1, a. 1, 9. 2)
ser impossivel defender-se a eternidade do mundo ou a sua criacdo desde toda a eternidade, castigando,
nomeadamente, o erro dos que concebiam na linha aristotélica, ‘eterno’ como ‘duracéo infinita’. Frente a uma tal
concepcdo, ele contrapunha a tradigdo teoldgica (neoplatdnica-augustiniana-boeciana; com a célebre definicdo
de ‘eternidade’ dada pelo filésofo latino do século V: ‘a posse plena, perfeita e simultinea de uma vida
interminavel — Aeternitas igitur est interminabilis vitae tota simul et perfecta possessio) da eternidade como um
‘presente existindo atualmente’, um nunc simplicissimum”. Vale lembrar que, para Agostinho, como ja foi
abordado neste trabalho, eternidade ndo se coaduna com mutagdo. A marca registrada de toda a obra criada, para
ele, é exatamente a mutabilidade, inclusive dos seres intelectuais e espirituais. Continua o autor: “Boaventura
desenvolvera uma demonstracdo de valor desigual em favor da sua tese, cujo principal interesse residirg,
seguramente, no destaque concedido ao carater da temporalidade radical da criatura (exatamente como sustenta
Agostinho). Ser criado — dizia Boaventura — significa ‘existir ex nihilo’. Mas esta afirmacéo da ‘anterioridade’
do nada (post nihilum) sobre o ser, que sublinhava excelentemente o ‘acontecimento’ representado pela criagéo e
a ‘historicidade’ da criatura, ndo escapava a critica. ...a posi¢do de Tomas de Aquino, na senda de Moisés
Maimonides (1135-1204) e de Alberto Magno (1205-1280), insistia no fato de a filosofia ndo poder provar,
designadamente, que o mundo tinha sido criado no tempo. A posi¢do cautelosa do autor dominicano néo
anulava, no entanto, nem o criacionismo nem a influéncia aristotélica. Para ele, ndo havia qualquer
incompatibilidade em acreditar, pela fé na Revelagdo, que o mundo foi criado e em sustentar, como queria
Aristételes, a possibilidade da sua eternidade (/n Sent., d. I, g. 1, a. 5). Ndo obstante o Aquinate afirmar ndo ser
impossivel & onipoténcia divina fazer algo eterno, e defender ndo ser contraditério “ser criado por Deus’ e ‘ndo
ter principio’, a idéia de uma criacdo eterna era, no minimo, suspeita, porque préxima das teses eternalistas
greco-arabes”. Talvez a possibilidade de alinhamento do pensamento de Agostinho com essa tese aristotélica
fosse possivel, desde que se admitisse o exemplarismo de uma forma radical. Mas seréd que a imutavel idéia do
mundo (e de toda a criagdo) na mente de Deus — a “anterioridade do nada” -, segundo proposto por Agostinho,
daria um estatuto de eternidade a esta mesma criacdo antes de sua efetivaco objetiva? E uma tese um tanto
esdrixula, ndo resta divida, mas possivel de ser pelo menos imaginada.

7 COMTE-SPONVILLE, André. O ser-tempo: algumas reflexdes sobre o tempo da consciéncia (L ‘étre temps).
Trad. de Eduardo Brandao. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2000. p. 91. Este autor desenvolve uma interessante idéia
sobre o primado do presente — a partir do pensamento de Agostinho -, onde enfatiza essa objetividade do tempo.
Para ele, “..nd0 ha, sobre essa questdo, contradicdo entre 0 que o0s cientistas nos dizem e 0 que tento
filosoficamente pensar: que o real ndo existe no tempo, mas é o proprio tempo”.

% Cf. De civ. Dei, XI, 15.

% Cf. LADNER, Gerhart B. St. Augustine’s conception of the reformation of man to the image of God. /n: Avgvstinvs
Magister. Paris: Etudes Augustiniennes, 1954. Congrés International Augustinien. Communications. 21-24 septembre.
p. 867-878. p. 872.



140

Por conta da base criatural, o tempo €, portanto, tdo radicalmente objetivo quanto
a propria matéria'”. E isso ndo seria nenhum absurdo, pois para Agostinho a existéncia de
ambos — do tempo e da matéria ou do tempo e do mundo - esta intrinsecamente ligada, de tal
forma que um depende do outro para existir, pois tém principio simultaneo.

A investigacdo racional de Agostinho abrange — e com muita propriedade -, tanto

0 ambito do plano natural quanto do plano sobrenatural'"!

, ou do plano fisico e metafisico. O
tempo, como fendmeno objetivo, depende inteiramente desse plano natural e pode ser sempre
relacionado com um contedo material; ndo é a toa, portanto, que Agostinho coloca o
fendmeno objetivo do tempo como independente, exterior e anterior a0 homem'®. E essa
objetividade do tempo sé se torna viavel através da categoria do presente. Mesmo com 0s Seus
momentos efémeros, com suas “particulas fugitivas” - e sem descartar a importancia das duas
outras categorias -, 0 presente é o grande possibilitador de elevar o tempo a um estatuto de
objetividade, o que também possibilita 0 estudo do assunto por um viés cientifico'®.

A tonalidade aristotélica acima, entretanto, ndo retira de Agostinho o mérito de

passear livremente pelos meandros da filosofia platonica e possibilitar, dessa forma, algo bem

1% Sobre esta objetividade radical do tempo em sua relacdo com a matéria — e em perfeita conexo com o
pensamento de Agostinho -, cf. ASKIN, 1969, p. 77: “O tempo é uma forma de existéncia da matéria, uma forma
objetiva, como a propria matéria”. Ou, para dizer melhor e de forma mais abrangente (p. 133): “o tempo € a
forma universal da existéncia da matéria”.

1 Eis o que diz, a esse respeito, CARVALHO, 1996, p. 20: “Na opinido de Boécio de Décia, e contra aqueles
contemporaneos que perfilhavam uma epistemologia conservadora, ndo se deve confundir o plano da
investigacao do natural com a do sobrenatural”.

192 Acerca desta particularidade — e ainda em perfeita harmonia com o pensamento de Agostinho -, assim se
expressa ASKIN, 1969, p. 147: “todo momento do tempo pode ser determinado correlacionando-o com um
contetido material” E, ainda (p. 187), que “o tempo, como fendmeno objetivo, ndo é criado por n6s, mas existe
no mundo material”. E interessante essa Gltima afirmativa do filésofo russo, pois desvincula a existéncia do
tempo como se fora dependente apenas da consciéncia: o tempo existe ai, no mundo material, em estreita relagdo
com a matéria e, portanto, independente da consciéncia. Isso ndo quer dizer, entretanto, que o tempo da
consciéncia seja descartado, pois ele também existe e de forma diferenciada e singular, sem deixar de ter uma
intima relagdo com o tempo do mundo real. Sdo apenas duas formas diferentes de captar uma mesma realidade.
E 0 mesmo tempo, s6 que visto de prismas especificos e com determinada marca categorial que o diferencia.

1% Em harmonia com o pensamento de Agostinho, é ainda o filésofo russo, acima, quem afirma, cf.
ASKIN,1969, p. 97, 98 -, que para a ciéncia “a definicdo das categorias de passado, presente e futuro parte,
como é natural, do fato de que as referidas categorias caracterizam de tal modo a sucessao dos acontecimentos
que o passado constitui o que tem sido até o presente, e o futuro o que surgira depois do presente”. E dito,
também (p. 99) que “o presente expressa por si mesmo uma estabilidade relativa no processo da variagéo
perduravel. O presente é relativo, mas sua prépria relatividade possui carater objetivo”.



141

mais abrangente do que aquilo que ele mesmo deduz do tempo como criatura: tem principio,
tem fim e ndo pode ser, em hipotese alguma, eterno. A construcdo intelectual de Agostinho se
estende para além da extremidade do tempo — seja ela linear ou circular - e abre um
significativo leque de novas e desafiadoras possibilidades. Possibilidades contempladas
sempre a partir do exato momento do presente, em que o tempo se descortina em suas
realidades objetivas de passado e futuro. Um passado que ja ndo € e um futuro que ainda néo

é, amarrados pelo presente que esta sendo e deixando de ser, ininterruptamente'®*.

1 Em perfeita conexdo com o pensamento de Agostinho, vale registrar o que afirmam os dois jovens
astrofisicos ADAMS ; LAUGHLIN, 2001, p. 14, 91, 89, 100, 101: Quanto a modalidade do tempo futuro em
termos cientificos, ela se vincula, primeiramente, a possibilidade de futuro do proprio Universo, uma vez que “o
destino do nosso Universo é a expansao continua [...] () outra possibilidade, a de o Universo voltar a se contrair,
numa morte violenta e flamejante”. Em segundo lugar, essa modalidade tem estreita relacdo com a possibilidade
de mudanca, de alteracdo organica, de transicdo entre o ser e 0 ndo ser. Em outras palavras, “todas as coisas
existentes, precisamente porque seu modus vivendi € a mutagdo, constituem uma unidade de ser e ndo ser. A
transicdo entre o0 ser e 0 ndo ser se efetua No processo em que as coisas nascem e desaparecem”. E 0 mesmo que
dizer que “o futuro como mudanca substancial vinculada & aparicdo do qualitativamente novo, ao nascimento e
desaparecimento das coisas e seus estados, a sua transformacdo em outras coisas e estados, expressa-se na
transicdo entre o ser e 0 ndo ser. A idéia de futuro, das transicBes entre o ser e 0 ndo ser, acha-se organicamente
relacionada com o conceito de tempo”. Essa possibilidade de que tratam os autores quando se referem ao futuro
em termos cientificos é bastante real, uma vez que “a categoria de futuro se acha intimamente relacionada com a
categoria de possibilidade, com a particularidade de que se trata de uma possibilidade real, formada pelas
potencialidades do ulterior desenvolvimento, ocultas nas entranhas da propria realidade objetiva™; vale registrar,
ainda, um bom resumo do pensamento de Agostinho feito por MONDIN, 1981, p. 142, onde o autor descreve
com muita propriedade alguns dos aspectos vistos neste capitulo: “O tempo, para o bispo de Hipona, ndo é a
imagem mavel da eternidade (Platdo) nem a medida do movimento (Aristoteles), mas a duracdo de uma natureza
finita que ndo pode ser toda simultaneamente, tendo por isso necessidade de fases sucessivas e continuas para
realizar-se completamente. As fases do tempo sdo o passado, o presente e o futuro. O passado é o tempo que ndo
é mais; o futuro é o tempo que ainda ndo é; o presente é o tempo que é agora, mas que nao sera sempre. A
possibilidade do passado e do futuro deve-se a natureza daquelas coisas cujo presente é tal que ndo pode ser
perpetuamente presente; 0 seu presente passa; se ndo passasse, ndo haveria passado; se, passando, ndo se
tornasse algo de novo, ndo haveria futuro. E esta caracteristica do presente, de passar e de vir a ser que distingue
o tempo da eternidade. O tempo é um nunc transiens (UM agora que passa). A eternidade € um presente que nao
passa, um nunc stans (UM agora permanente)”.



CONCLUSAO



CONCLUSAO

Simplicidade e complexidade sdo ingredientes basicos e complementares na teoria
do tempo, de Agostinho. E uma construgdo simples, pois pode ser resumida em poucas
palavras. E, a0 mesmo tempo, uma construcdo complexa, por conta dos inimeros elementos
que a compdem, cuja analise reflete uma profunda penetragdo analitica do filésofo. Além disso,
0 préprio Agostinho se confessa estupefato diante deste “enigma tdo complicado” (implicatissimum
aenigma).

A importancia e recorréncia do tema nos dias atuais — quer na filosofia, quer na
ciéncia -, pode ser vista nos incontaveis textos escritos e que, costumeiramente, menciona o
nome de Agostinho entre os grandes filésofos que se ocuparam com o estudo do dificil tema.
Para Husserl, por exemplo, Agostinho foi o primeiro a sentir profundamente as imensas
dificuldades de estudar o assunto, lutando nesse sentido até quase o desespero. Esse autor é de
opinido, ainda, que a época moderna, tdo orgulhosa do seu saber, nada trouxe de mais
grandioso e mais consideravel do que o grande e incansavel pensador patristico. J& Russel
considera a teoria do tempo de Agostinho como a mais pura filosofia, mesmo que discorde do
aspecto subjetivo da mesma. Ele ressalva o fato de que a grande preocupacéo do filésofo ndo
é com a pura filosofia, e sim com a teologia, mas quando se ocupa com a filosofia ele o faz
com reconhecida habilidade. Para ele, a exposicao de Agostinho é melhor e mais clara do que
a de Kant, por exemplo. Na opinido de Russel, Agostinho é estimulado a desenvolver a pura
filosofia contida em sua teoria do tempo em virtude de o platonismo ndo se harmonizar com o
Génesis.

Sdo apenas dois 0s autores acima citados, mas ha dezenas de outros, inclusive um
sem numero de teses de doutoramento — no Brasil e no exterior -, que versam sobre o

intricado e atrativo assunto. Pegoraro, por exemplo, que recebeu doacGes de textos de



144

Heidegger, afirma que o filésofo — e também seu professor —, mesmo criticando Agostinho
por se ocupar sobretudo do tempo da experiéncia cotidiana, denominado por ele de tempo
ainda ‘inessencial’, é quem o inspirou, através do livro XI das Confissdes, para a elaboracao
de muitas de suas reflexdes. Diz, inclusive, que Ser e Tempo nada mais é do que Agostinho
sendo interpretado de modo heideggeriano. Reconhece Pegoraro que o texto das Confissdes é
de uma densidade existencial praticamente inexcedivel e que ali o tempo é tratado, realmente,
de modo original.

Pode-se concluir, portanto, que a simplicidade do método agostiniano ao tratar do
assunto seja 0 motivo de tantos elogios, exatamente por conter uma profunda complexidade.
Na verdade, sdo necessarias poucas palavras para descrever o pensamento de Agostinho sobre
0 tempo, 0 que, até certo ponto, esta sintetizado no titulo do presente trabalho. Olhando por
esse prisma, entdo, ndo h& muito o que dizer sobre o tempo em Agostinho.

O que primeiro fica evidente — e que é ressaltado por Russel e por inumeraveis
autores - € o seguinte: para Agostinho, o tempo em sua triplice e corriqueira divisdo de
passado, presente e futuro, existe apenas na consciéncia ou, para usar uma expressao de
Mondin, de acordo com o pensamento de Agostinho “o tempo n&o existe fora de nos”. E o
que também pode ser chamado de tempo interior, tempo da consciéncia, tempo subjetivo ou
tempo psicologico. A partir desse raciocinio, entdo, o tempo existe nessas modalidades porque
assim é construido racionalmente pelo homem e assim é também transmitido as geracdes
futuras. Entretanto, somos de opinido, conforme visto neste trabalho, que ele analisa o tempo
por outro prisma: o tempo € criatura e, como criatura, € exterior a consciéncia, pois existe fora
da consciéncia, sendo por isso mesmo anterior ao homem, uma vez que dele independe. Dessa
forma, a aparente antinomia gerada por essas duas formulas, pode ser sintetizada a partir da
propria frase de Mondin: para Agostinho, “0 tempo néo existe fora de n6s” e, da mesma forma,

o0 tempo existe fora de nés como ser criatural que é.



145

Sdo dois posicionamentos que parecem colidir, uma vez que o primeiro trata do
aspecto interior (tempo subjetivo) e o segundo do aspecto exterior a consciéncia (tempo
objetivo). Parece paradoxal, mas ndo &, pois a base sobre a qual Agostinho constroi sua teoria
permite tal liberdade. O pensamento hebraico-cristdo, de onde a construcdo do fildsofo é
oriunda, defende que Deus criou o0 tempo e 0 mundo a partir do nada (creatio ex nihilo) e em
um determinado momento (no principio), bem antes da criacdo do homem. Sendo assim — e
aqui ja tomando como base as idéias do neoplatonismo -, ndo é dificil afirmar que o tempo
existe como idéia na mente de Deus (exemplarismo) bem antes de o proprio homem existir e
que o tempo existe de forma objetiva, ligado ao mundo e as coisas, também muito antes de o
homem existir. Na concepgdo de Agostinho, tempo e mundo foram criados simultaneamente
por Deus. As demais coisas foram criadas também simultaneamente, conforme aborda o
filésofo em sua teoria das razdes seminais (rationes seminales).

O homem, ao ser criado, descobre, entre outras coisas, a realidade do tempo que é
prevalecente tanto em sua consciéncia quanto fora de sua consciéncia. Dessa forma, o tempo
necessita do homem para ser posto em suas modalidades de passado, presente e futuro e, ao
mesmo tempo, ndo necessita do homem para ser posto como tempo, pois ja existe desde que o
mundo foi criado. Quando se desce a detalhes, entretanto, a questdo toma grande densidade,
pois o filésofo trata a tematica de forma muito profunda e com grande propriedade.

Sendo assim, é muito séria, por exemplo, a inclusdo da questdo maniquéia, pois
foi essa controvérsia que provocou a dedicacdo de Agostinho ao estudo da tematica. Na sua
luta contra o grupo de Mani, Agostinho confronta as idéias criacionistas oriundas da base
judaico-cristd — que ndo confunde Criador com criacdo -, com 0 mito maniqueu que conduz a
um dualismo radical e, como consequéncia, a um exacerbado panteismo.

Na sua luta contra o materialismo radical dos maniqueus, Agostinho tenta

sobrepuja-lo com o desenvolvimento da idéia de uma interpretacdo néo literal das Escrituras



146

hebraicas. Por conta da interpretacéo literal € que os maniqueus rejeitam, peremptoriamente,
tanto o judaismo quanto o Antigo Testamento e o que deste se encontra interpolado no Novo
Testamento. Agostinho procura resolver essa questdo através da interpretacdo alegorica de
importantes passagens de ambos os textos. A influéncia de Ambroésio foi definitiva nesse
sentido, uma vez que mais tarde Agostinho rechaga inteiramente a interpretacdo literal t&o
comum aos maniqueus. E inegavel, ainda, a influéncia primeira do neoplatonismo para
conduzir o filésofo na descoberta da esséncia espiritual e para erradicar dele o exagerado
materialismo dos maniqueus.

Ora, a controvérsia de Agostinho com 0s maniqueus tem resultados muito mais
amplos do que ele imagina ou até mesmo daquilo que ele pretende com sua elaboracdo
intelectual. Suas conclusGes na construgdo sobre o principio do tempo, do mundo e do
homem, termina indo de encontro a outras correntes filoséficas, como é o caso do platonismo,
do neoplatonismo e dos “naturalistas” ou filésofos da “physis”, como o prdprio Agostinho
critica a partir de sua posi¢do criacionista: diz ele que Anaximenes, por exemplo, afirma ser o
ar o principio de todas as coisas, inclusive dos deuses, ao invés de crer que o ar é que foi
criado pelos deuses.

A tese de Agostinho, ao contréario da filosofia grega classica, atribui um principio
para o tempo, para 0 mundo e para 0 homem: ora, se € dito que o mundo foi criado no
principio, logo, 0 mundo tem um comeg¢o. O mundo nédo é e nem pode ser eterno. Além disso,
0 mundo nédo pode ser criador de si mesmo, pois isso exigiria que 0 mundo existisse antes de o
mundo existir, para que pudesse ser criador de si mesmo. Dessa forma, ele é contra a
eternidade do tempo e do mundo, o que contraria a tese grega classica de um tempo ciclico e,
portanto, eterno. O pensamento de Agostinho se digladia, aqui, com a idé€ia aristotélica de um
mundo eterno e com a posterior posi¢do conciliatéria de Tomas de Aquino, a partir do

pensamento do mesmo Aristoteles.



147

Por outro lado, com sua idéia criacionista, Agostinho contraria tanto o ensino de
Plotino - que defende que o mundo é uma emanagdo do Uno -, quanto o pensamento da
filosofia grega — sobretudo platonica -, que credita a fabricacdo do mundo ao demiurgo. Isso
sem falar no grupo ao qual ele se dirigia diretamente: contra o dualismo radical dos
maniqueus — que defendem uma luta eterna entre a luz e as trevas, entre o bem e o mal -, ele
interpde exatamente sua tese criacionista. O panteismo resultante da idéia maniquéia de um
Deus imanente - que estd presente onde houver uma particula de luz material -, é desativado
diante da conclusdo agostiniana: Deus € o criador de tudo quanto existe e ndo se imiscui com
sua criacdo, pois esta separado dela. O filésofo chega a essa conclusdo gragas, exatamente, a
influéncia do neoplatonismo e ao método alegérico herdado de Ambrdsio. Sé entdo Agostinho
descobre a substancia espiritual, a luz imaterial, o Deus criador do cristianismo.

A teoria da criacdo, de origem hebraico-cristd, € uma das grandes descobertas
agostinianas e colide frontalmente com o pensamento filos6fico entdo em voga. Outro elemento
novo, nesse particular, é que para Agostinho o mundo € criado sem que haja necessidade de
alguma matéria pré-existente. E a famosa teoria da criacdo ex nihilo, ou criacdo a partir do
nada. Essa é uma idéia totalmente estranha a filosofia grega. Quando Platdo aborda esse tipo
de assunto, ele imagina uma matéria primitiva a qual Deus da forma. A substancia € pensada
como sendo eterna e ndo criada; somente a forma é atribuida a vontade de Deus. O Deus da
filosofia grega, entdo, € um artista ou arquiteto, ndo um Criador. No pensamento de
Agostinho, entretanto, Deus cria (bara - x72) do nada a substancia e lhe d& a forma e a ordem.
Esse pensamento, além de alheio a filosofia grega classica, é fundamental para a teoria do
tempo de Agostinho, além de distancia-lo definitivamente de muitos dos seus contemporaneos,
antepassados e posteros e, 16gico, de aproximéa-lo de muitos outros.

Outro ponto que merece destaque € o seguinte: mesmo que pare¢a predominante a

idéia do tempo subjetivo — tempo da consciéncia -, a teoria agostiniana da destaque especial



148

ao tempo objetivo, particularmente ao vincula-lo a condicdo - sine qua non - de criatura. O que
sdo, por exemplo, as duas sociedades descritas naquele que é considerado o seu maior texto, A
Cidade de Deus, sendo a propria humanidade em sua marcha histérica e inserida no tempo
objetivo, ou tempo histdrico? E claro que o principio de uma das sociedades é posto no
momento mesmo da queda do anjo que agiu com soberba, mas isso por causa da existéncia do
tempo naquela realidade espiritual, pois o filésofo entende que o tempo também existe no
mundo dessas criaturas incorpéreas.

A importéncia dada por Agostinho ao tempo objetivo, entretanto, ndo quer dizer
gue o0 peso maior recaia sobre essa categoria. Ele tanto sublinha a importancia da cidade de
Deus e, conseqlientemente, do tempo “aristotelicamente” objetivo ai dominante — cidade
representada na Igreja histérica denominada de peregrina no mundo -, quanto o “platénico”
futuro glorioso dessa mesma sociedade, ou até mesmo o “tempo” anterior a criagdo e inserido
na prépria mente de Deus. Mas € no tempo objetivo que ele procura, mediante a possibilidade
de medicdo e duragdo do movimento (motus e mora), descobrir o verdadeiro significado do
tempo. E no tempo objetivo, inclusive, que ele se insere, como cidaddo peregrino que é dessa
cidade de Deus (civitas Dei), olhando para o passado de sua vida — que ja ndo é -, para 0
futuro — que ainda ndo é — e para o presente evanescente — com suas “particulas fugitivas” -
no qual ele se insere e faz suas Confissoes.

Vale ressaltar, outrossim, que na teoria agostiniana € o tempo objetivo que
determina a mutacdo de tudo quanto existe, uma vez que 0 “tempo” esté ileso de qualquer
mutabilidade quando existe apenas como idéia na mente de Deus. De acordo com o
pensamento de Agostinho, particularmente no confronto que faz da mutabilidade das coisas e
do tempo com a imutabilidade propria da eternidade, “...0 mutavel ndo é eterno”. E € aqui que
0 seu pensamento ndo se concilia com o pensamento de Aristoteles, nem com a posterior

conciliacdo levada a cabo por Tomas de Aquino. Para Agostinho, a mutacdo s6 ocorre por



149

causa do tempo, ou seja, as coisas sO passam pela mutacdo porque estdo no tempo. Segundo o
filésofo, até o proprio tempo sofre essa mutacdo, pois 0 seu crepusculo ja é perceptivel no
presente, e 0 seu término ocorrera um dia no futuro. Isso também o distancia do pensamento
predominante na filosofia grega, de uma matéria eterna, apesar de sujeita a corrucdo e a
mutacé&o.

Por outro lado, entendemos que se Agostinho ndo da maior énfase a essa
objetividade do tempo, é em razdo da verdadeira ojeriza que nutre pelo materialismo
extremado dos maniqueus, grupo ao qual pertenceu como ‘ouvinte’ durante nove anos. O
tempo objetivo tem sua importancia, sim, pois é através de um atimo dele que Agostinho
descortina a eternidade. Nao fossem as “particulas fugitivas” do tempo presente e, portanto,
objetivo, e Agostinho ndo teria um vislumbre ou vestigios da eternidade (vestigium aeternitatis).
O tempo objetivo também viabiliza todas e quaisquer pesquisas, sejam elas no campo da
ciéncia, sejam no campo da filosofia. Da mesma forma, o outro aspecto defendido por
Agostinho - o tempo da consciéncia -, também viabiliza importantes pesquisas teoricas,
inclusive aquela que foi elaborada pelo préprio filésofo.

Apesar de Agostinho declarar, de forma muito nitida, que sé vé o tempo - em suas
modalidades de passado, presente e futuro -, na consciéncia, ele utiliza exatamente as trés
categorias para facilitar a sua construcdo racional, numa tentativa de aprofundar ainda mais
as descobertas de suas pesquisas sobre o tempo. Ele parte do momento atual, sim — com
énfase no primado do presente -, mas leva sua pesquisa ao passado e ao futuro. No passado,
ele busca o principio do tempo, do mundo e do homem, sublinhando a importancia desse
momento primevo. Ao definir esse principio, ele o faz em termos cronoldgicos e
cosmoldgicos. Admite, até, o que muito tempo depois seria designado como “notacdo
cientifica”, ao abrir a possibilidade de o homem ter sido criado em um momento t&o remoto,

que ndo houvesse um numero capaz de abarcar essa quantidade infinita em termos temporais.



150

O grande destaque € que nessa busca Agostinho tenta calar seus inimigos com a
afirmativa de que nédo se pode falar num tempo antes do tempo. Essa era a questdo levantada
pelos maniqueus. Eles queriam saber o que € que Deus fazia antes de criar o tempo e 0 mundo.
Ora, ndo ha razdo para uma pergunta dessas, pois ndo ha um “antes” antes do tempo. E para
ele, o tempo foi criado quando o mundo foi criado, ou seja, de forma simultanea. S6 o tempo
comporta um agora, um antes e um depois, isto é, um presente, um passado e um futuro. Em
Deus, ao contrario, ndo ha um antes e um depois, mas apenas um agora, um eterno presente.
No pensamento de Agostinho, a eternidade de Deus esté isenta da relatividade do tempo — mesmo
que a categoria eternidade por ele utilizada, para facilitar a discussdo, também esteja atrelada
ao tempo - e, para Deus, o tempo € um todo simultdneo, ou um presente simultaneo. Conclui
Russel, a propdsito, que esse tipo de construcado intelectual leva Agostinho a uma verdadeira e
admiravel teoria relativa do tempo.

Outro aspecto que deve ser ressaltado, conforme andlise procedida no decorrer
desta obra, é a questdo de se saber que ressonancias epistemolodgicas a teoria do tempo de
Agostinho deixa como legado as diversas ciéncias. Ora, o proprio filésofo admite que néo
resolve todas as dificuldades acerca do assunto, em razdo de sua complexidade, mas que o0 seu
desejo € compreender cada vez mais profundamente o intrincado enigma. Sua cautela é
tamanha, que chega a declarar, a certa altura do livro XI das Confissdes, que ainda ignora o
que seja o tempo. Isso, entretanto, ndo o impede de continuar pesquisando até a exaustdo.
Sendo assim, cremos que em Agostinho se encontra uma sélida base para possibilitar o estudo
do tempo pelo duplo viés da subjetividade e objetividade. Olhando por esse prisma, vale
levantar a seguinte questdo: as epistemologias modernas das diversas ciéncias que teorizam
sobre 0 tempo ndo estaria ancorada exatamente na idéia agostiniana sobre o tempo real, 0

tempo objetivo que prescinde da consciéncia que o coloca?



151

Ora, quando a tematica do tempo € desenvolvida em termos cientificos, a grande
énfase é dada exatamente as trés categorias trabalhadas pelo filésofo ao tratar do tempo
objetivo. Todavia, é claro que Agostinho jamais admitiria certas conclusdes oriundas de
teorias cientificas como, por exemplo, a de que o que se vé do Universo é o seu passado: 0
passado do Sol, o passado de uma Galaxia e assim por diante. Ao contrério, sua conclusdo, a
esse respeito, certamente seria a seguinte: 0 que se vé, no presente, € um fendmeno que foi
presente em determinado momento do passado. Para tornar a idéia mais clara, vejamos 0
exemplo do Sol: a luz que se v& num exato momento — oito minutos apos sua emissdo - ndo é a
luz do passado (que j& ndo €), mas a luz presente do presente que se situa a oito minutos
daquele presente que agora ja ndo é. Essa conclusdo, baseada no contetido da teoria do tempo
de Agostinho, faz uma grande diferenga, pois s6 assim ndo se confunde essas ocorréncias
cosmoldgicas, cronoldgicas, psicolégicas, com o tempo propriamente dito, ou seja, 0 tempo
que independe da consciéncia. E, ao mesmo tempo, possibilita um viés objetivo para uma
entidade que ndo pode ser vista nem testada em um laboratério, mas pode ser tratada
racionalmente através dos seus inimeros elementos, sejam eles subjetivos, sejam eles objetivos.

Na possibilidade acima ventilada, nem sequer a relagcdo feita por Agostinho do
tempo com a eternidade se torna inviavel. Isso porque o filésofo, mesmo tratando do tempo
em uma dimensdo ontoldgica e metafisica, parte também do que ha de mais objetivo no
tempo, ou seja, dos “fugitivos instantes” do momento presente, ou do “agora em marcha”,
para usar uma expressdo de Hartmann. E da mutabilidade desse instante efémero do tempo
presente, que ele vislumbra a imutabilidade da eternidade. Seguindo o seu raciocinio, caso
essa “particula fugitiva” ndo passasse para o pretérito, ai sim, j& teriamos a eternidade. Mas o
presente, para ser tempo, tem necessariamente de passar. Ou seja, a causa da existéncia do
presente € a mesma pela qual o presente deixara de existir, deixara de ser presente para ser um

novo presente. E nesse ténue fio, portanto, que sdo construidas todas as epistemologias, sejam



152

elas atinentes as teorias do continente ou do conteddo, isto é, do tempo como continente das
coisas, ou das coisas como contetdo do tempo.

Outra questdo a ser ressaltada — e que se vincula ao assunto aqui discutido -, é
aquela levantada na Idade Média, quando se tenta uma possivel conciliagdo com o
pensamento de Aristdteles — que defende a eternidade do mundo, com sérias implicacBes para
0 pensamento criacionista do cristianismo. Nessa tentativa de conciliacdo, conclui-se que o
que é mutavel ndo o é num determinado principio, ou a partir de um determinado momento,
mas é mutavel desde 0 momento imediatamente anterior. Essa argumentacdo — muito bem
explicitada por Boécio de Décia -, € um verdadeiro torpedo no, entdo, dogma da creatio ex
nihilo. Segundo esse pensamento, a matéria é sempre corruptivel, é sempre passiva de
mutacio. E neste ponto que se estabelece a critica veiculada no medievo acerca da afirmacio
da anterioridade do nada (post nihilum) sobre o ser.

Ocorre que, no pensamento de Agostinho, é exatamente a creatio ex nihilo — ainda
ndo dogmatizada em sua época — que determina a grande diferenca. Ao ser criada de material
ndo existente, a criacdo esta ilesa de mutacdo e corruptibilidade nesse momento anterior, pois
no momento anterior ndo ha uma matéria que possa ser afetada pela mutacdo ou
corruptibilidade. E uma vez que, para Agostinho, ndo se pode falar de um tempo anterior ao
tempo, mutatis mutandis ndo se pode falar de mutacdo anterior a criacdo do tempo e do
mundo, pois isso levaria ao absurdo de se admitir mutagcdo numa criagéo que ainda nao existe,
que ainda ndo esté efetivada empiricamente. O que ocorre, entdo, é que aquele No principio
também é valido para a corrucdo que afeta 0 mundo, o tempo, 0 homem e todas as coisas.

Além disso, para Agostinho, a mutacdo que afeta a criacdo s6 ocorre em dois
momentos especificos: o primeiro momento é quando da queda da criatura incorpérea — 0
anjo dominado pela soberba -, e 0 segundo momento, ja inserido num Universo totalmente

ordenado, € por ocasido da queda da criatura corpérea — o primeiro homem. H4, portanto, um



153

momento e uma determinada parte da criagdo que parecem nao afetados por essa mutabilidade
que € a marca registrada de todas as criaturas e que merece, sem ddvida, um estudo mais
acurado. Talvez seja este 0 mais contundente paradoxo da teoria do tempo, de Agostinho, ndo
fora a explicacdo que o proprio filésofo d& ao intrincado problema: a partir da ldgica de sua
teoria da verdade, imutavel mesmo, para ele, sé a divindade.

Finalmente, Agostinho parece admitir alguns momentos no tempo - que merecem
uma pesquisa bem mais ampla -, inclusive quando aponta a possibilidade de criaturas nao
vulneraveis a mudancga ocasionada pelo tempo, como é o caso do numero, que é uma criatura
intelectual. Desses momentos especiais do tempo, indicados pelo filésofo, podem ser
destacados os seguintes: 1°) o tempo primigénio, criado simultaneamente com o mundo, e
anterior a queda da criatura espiritual; 2°) o tempo que predomina na regido das criaturas
incorpdreas, apos a queda do anjo, provocada pela soberba; 3°) o tempo das criaturas
corpdreas, antes da queda do primeiro homem; 4°) o tempo das criaturas corpéreas, apés a
queda do primeiro homem; 5°) o tempo das criaturas corpdreas transmudadas em incorporeas,
ap6s o final dos tempos. Seria uma quintupla modalidade do tempo? E 0 mesmo tempo
dividido em cinco modalidades diferentes ou sdo cinco tempos? Em quais modalidades
ocorrem as categorias de passado, presente e futuro? Em todas elas ou apenas em algumas?

Num momento desses, 0 recomendavel é manter uma postura tdo equilibrada
quanto a do proprio Agostinho. Primeiro, chegar até a arder em ansias para compreender o
dificil enigma. Segundo, ndo descansar enquanto ndo descobrir mais sobre o assunto.
Terceiro, entender que 0 enigma estad bem acima da nossa inteligéncia e esperar supera-lo aos
poucos, a medida que nossas forcas intelectuais possam galgar alturas maiores e bem mais
préximas da Verdade absoluta, isto é, da Verdade-Realidade, ou daquele esperado momento
de comprovar nossas descobertas pelo prisma da l6gica da teoria da verdade agostiniana: “é

verdade aquilo que €”.



BIBLIOGRAFIA



BIBLIOGRAFIA

Textos Citados

ABBAGNANO, Nicola. Dicionério de filosofia (Dizionario di Filosofia). Trad. de Alfredo
Bosi, Ivone Castilho Benedetti. 3 ed. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1999. p. 944-948. ISBN 85-
336-0865-9.

ADAMS, Fred ; LAUGHLIN, Greg. Uma biografia do universo: do big bang a desintegracdo
final (The five ages of the universe: inside the physics of). Trad. de Vera Ribeiro. Rio de
Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2001. 290 p. ISBN 85-7110-614-2.

AGOSTINHO, Santo (durelius Augustinus). A cidade de Deus: contra os pagaos (De civitate

Dei). Trad. de Oscar Paes Leme. 3 ed. Petrépolis: Vozes. Sdo Paulo: Federagdo Agostiniana
Brasileira, 1991. Parte I, Livros 1 a X. 414 p. (Colecdo Pensamento Humano). ISBN 85-
326-053-0

. A cidade de Deus: contra os pagaos (De civitate Dei). Trad. de Oscar Paes Leme. 2

ed. Petropolis: Vozes. Sdo Paulo: Federacdo Agostiniana Brasileira, 1990. Parte Il, Livros XI
a XXII. 589 p. (Colecdo Pensamento Humano). ISBN 85-326-0100-6.

. La ciudad de Dios: contra los paganos (De civitate Dei). Trad. e notas de Jose Moran.
Bilingue. Madrid: BAC, 1958. tomos XVI e XVII. 1728 p.

. Confissbes (Confessionum, libri tredecim). Trad. de J. Oliveira Santos, A. Ambraésio

de Pina. 8 ed. Porto: Livraria Apostolado da Imprensa, 1975. 408 p.

. Las confesiones (Confessionum - Libri Tredecim). Trad., notas de Angel Custodio
Vega. Bilinglie. Madrid: BAC, 1946. tomo I1. 975 p. (Obras de San Agustin).

. Confissdes; De magistro - Do mestre. Trad. de J. Oliveira Santos, A. Ambrésio de

Pina. De magistro. Trad. de Angelo Ricci. Consultoria de José Américo Motta Pessanha. 2 ed.
Sao Paulo: Abril Cultural, 1980. (Cole¢ao Os Pensadores).

. De la doctrina cristiana (De doctrina christiana); Del Génesis contra 1os maniqueos

(De Genesi contra manichaeos); Del Génesis a la letra, incompleto (De Genesi ad literam

Martin Pérez. Introduccion general de P. Lope Cilleruelo. Edicién Bilinglie. Madrid: BAC,
1957. vol. XV. 1271 p.



156

AGOSTINHO, Santo (Aurelius Augustinus). A Trindade. Trad., int. de Augustino Belmonte.
Rev., not. de Nair de Assis Oliveira. Sdo Paulo: Paulus, 1994. 726 p. (Colecéo Patristica).

. La Trinidad (De Trinitate, libri quindecim). Trad., intr. e notas de Luis Arias. Edicion
Bilingle. 4 ed. Madrid: BAC, 1985, 819 p. (Obras completas de San Agustin, vol. V. Escritos

apologéticos - 2°).

. Contra os académicos: dialogo em trés livros. Trad. de Vieira de Almeida. Edicion
Bilingue. Coimbra: BAC, 1957. 135 p.

. Contra los académicos (). Trad., intr. e notas de Victorino Capanaga.

. Contra Fausto (Contra Faustum manichaeum, libri triginta tres). Trad., int., notas e
indices de Pio de Luis. Edicion Bilingtie. Madrid: BAC, 1943. ISBN 84-7914-082-8. 834 p.

vol. XXXI. (Obras Completas de San Agustin. Escritos antimaniqueos - 2°).

. Vida de San Agustin, escrita por San Posidio (Vita Sancti Augustini scripta a
Possidio); Soliloquios (Soliloquia); De la vida feliz (De beata vita); Del orden (De ordine).

Trad. e notas de Victorino Capanaga. Edicion Bilingle. 3 ed. Madrid: BAC, 1957. tomo II.
812 p.

. La musica (De musica). In: . L’Ordine, libri 2; La musica, libri 6; La bellezza,

raccolta sistematica di passi da varie opere. Milano: Rusconi, 1992. ISBN 88-18-22019-5. p.
87-269.

. De musica. Commento di: Ubaldo Pizzani, Guido Milanese. Palermo: Edizioni
‘Augustinus’, 1990. 86 p. ISBN 88-246-0105-7. (Presentazione:Giancarlo Ceriotti. Il primo
libro: Ubaldo Pizzani; Per una lettura dei libri 11-V del De musica di S. Agostino: Guido

Milanese; Il sesto libro: Ubaldo Pizzani)

. Cartas (Epistolas). Trad. int. e notas de Lope Cilleruelo. Edicion Bilingiie. Madrid:
BAC, 1951. tomo VIII. 921 p.

. Sessualita e amore: il dono reciproco nel matrimonio. Introduzione e scelta dei testi a
cura di Antonio Pieretti. Roma: Citta Nuova Editrice, 1996. 152 p. ISBN 88-311-4723-4.

. Tratados sobre el Evangelio de San Juan — 36-124 (In loannis evangelium tractatus).
Trad. de Vicente Rabanal. Edicion Bilingue. Madrid: BAC, 1957. tomo XIV. 769 p.

ALCORAO, O. Trad. de Mansour Challita. Rio de Janeiro: Associacdo Cultural Internacional
Gibran, [s.d.]. 358 p.



157

ANTISERI, Dario ; REALE, Giovanni. Historia da filosofia: antigiiidade e idade média. 4 ed.
[s. trad.]. Sdo Paulo: Paulus, 1990. vol. I. 693 p. (Colecéo filosofia). ISBN 85-349.0114-7.

ARISTOTELES. Categorias. In: . Organon (Opyavov). Trad., pref. e notas de
Pinharanda Gomes. Lisboa: Guimarées Editores Lda., 1985. vol. I. p. 41-118.

. Topicos. In: . Organon (Opyavov). Trad. de Leonel Vallandro , Gerd
Bornheim (da versdo inglesa de W. A. Pickard). S&o Paulo: Abril Cultural, 1978. p. 1-152. (Os

pensadores).

ASKIN, I. F. O problema do tempo: sua interpretagdo filosofica. Trad. de Joel Silveira. Rio de
Janeiro: Paz e Terra, 1969. 220 p.

BAUER, Johannes B. Dicionério de teologia biblica (Bibeltheologisches Wérterbuch). Trad.
de Helmuth Alfredo Simon. Sdo Paulo: Edi¢cdes Loyola, 1973. vol. 1. 584 p. vol. Il. 1173 p.

BLANC, Mafalda Faria. Metafisica do tempo. Lisboa: Instituto Piaget, 1999. p. 115-245. 245
p. ISBN 972-771-197-9.

BOECIO. A Consolagéo da filosofia (De philosophiae consolatione). Trad. de Willian Li. Sdo
Paulo: Martins Fontes, 1998. 156 p. ISBN 85-336-0961-2.

BOECIO DE DACIA. A eternidade do mundo (De cternitate mundi). Trad. de Mario A.
Santiago de Carvalho. Edicdo Bilingte. Lisboa: Edi¢des Colibri, 1996. 117 p. ISBN 972-
8288-12-3.

BOEHNER, Philotheus ; GILSON, Etienne. Histdria da filosofia crista: desde as origens até
Nicolau de Cusa (Christliche philosophie — von ihren Anfaengen bis Nikolaus von Cues).
Trad. de Raimundo Vier. 5 ed. Petropolis: Vozes, 1991. 582 p.

BROWN, Peter. Augustine of Hippo: a biography. Berkeley and Los Angeles: University of
California Press, 1969. 463 p. ISBN 0-520-01411-1.

CAPANAGA, Victorino. Notas complementares. /n: AGOSTINHO, Santo. Vida de San
Aqustin, escrita por San Posidio (Vita Sancti Augustini scripta a Possidio); Soliloguios

(Soliloguia); De la vida feliz (De beata vita); Del orden (De ordine). Trad. e notas de
Victorino Capanaga. Edicion Bilingle. 3 ed. Madrid: BAC, 1957. Tomo I1.



158

CAPRA, Fritjof. O tao da fisica: um paralelo entre a fisica moderna e o misticismo oriental
(The Tao of Physics: an exploration of the parallels between modern physics and Eastern
mysticism). Trad. de José Fernandes Dias. Prefacio a edicdo brasileira de Mario Schenberg.

Séo Paulo: Cultrix, 1983. 274 p. ISBN 85-315-0366-8.

CARVALHO, Mério A. Santiago de. Notas complementares. In: BOECIO DE DACIA. A
eternidade do mundo (De cternitate mundi). Trad., introducdo e notas de Mario A. Santiago
de Carvalho. Edicéo Bilingiie. Lisboa: Edi¢cdes Colibri, 1996. ISBN 972-8288-12-3.

CHAIX-RUY, Jules. Saint Augustin : temps et histoire. Paris: Etudes Augustiniennes, 1956.
126 p.

. La cité de Dieu et la structure du temps chez saint Augustin. In: Avgvstinvs
Magister. Paris: Etudes Augustiniennes, 1954. Congrés International Augustinien.
Communications. 21-24 septembre. p. 923-931.

CHAMBRY, Emile. Notas complementares. /n: PLATAO. Diélogos IV. Trad. (da versdo
francesa) de Maria Gabriela de Braganca. Intr., coment. e notas de Emile Chambry. 2 ed.
Portugal: PublicacGes Europa-Ameérica Ltda., 1999. 325 p. p. 236-309 (Timeu). ISBN 972-1-
00632-7.

CHAUI, Marilena. A nervura do real: imanéncia e liberdade em Espinosa. Sio Paulo:

Companhia das Letras, 1999. vol. I, 2% reimp. 2000. 941 p. vol. Il: notas, bibliografia e
indices. 2% reimp. 2000. 292 p. ISBN 85-7164-840-9.

CILLERUELDO, Lope. Notas complementares. /n: AGOSTINHO, Santo (durelius Augustinus).
Cartas (Epistolas). Trad. int. e notas de Lope Cilleruelo. Edicién Bilinglie. Madrid: BAC,
1951. Tomo VIII.

COMTE-SPONVILLE, André. O ser-tempo: algumas reflexdes sobre o tempo da consciéncia
(L étre temps). Trad. de Eduardo Branddo. Sao Paulo: Martins Fontes, 2000. 145 p. ISBN 85-
336-1221-4.

COSTA, Marcos Roberto Nunes. O problema do mal na polémica antimaniquéia de Santo

Agostinho. Porto Alegre: Pontificia Universidade Catélica do Rio Grande do Sul, 2000. Tese
de Doutorado ndo publicada. 321 p.



159

COSTA, Marcos Roberto Nunes. O problema do mal na polémica antimaniquéia de Santo
Agostinho. Porto Alegre: EDIPUCRS/UNICAP, 2002. 429 p. Originalmente apresentado
como Tese de Doutorado no Curso de Filosofia da PUCRS. ISBN 85-7430-281-3.

DARLAPP, A. Eternidade. In: Diciondario de teologia: conceitos fundamentais da teologia
atual (Handbuch theologischer grundbegriffe). Traducdo brasileira dos tedlogos do Pontificio
Colegio Pio Brasileiro de Roma. Sao Paulo: Edi¢bes Loyola, 1970. Vol. Il. 432 p. p. 122-128.

DE LUIS, Pio. Introducdo. /n: AGOSTINHO, Santo. Contra Fausto (Contra Faustum
manichaeum, libri triginta tres). Trad., int., notas e indices de Pio de Luis. Edicién Bilinge.
Madrid: BAC, 1943. ISBN 84-7914-082-8. Tomo XXXI. (Obras Completas de San Agustin.

Escritos antimaniqueos - 2°).

ENCICLOPPEDIA BARSA. Rio de Janeiro, Sdo Paulo: Encyclopaedia Britannica do Brasil
Publicagdes Ltda., 1983. vol. 9. 512 p. ISBN 85-7042-027-7.

FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Novo dicionario da lingua portuguesa. Rio de
Janeiro: Editora Nova Fronteira, 1975. 1499 p.

GILSON, Etienne. The Christian Philosophy of Saint Augustine (Introduction a [’étude de
Saint Augustin). Translation by L. E. M. Lynch. London: Victor Gollancz Ltda., 1961. 398 p.

. Introduction @ I’Etude de Saint Augustin. 3 ed. Paris: Librairie Philosophique J. Vrin,
1949. 370 p.

GLEISER, Marcelo. A danca do universo: dos mitos da criacdo ao big-bang. 2 ed. 5 reimp.
Sao Paulo: Companhia das Letras, 1999. 434 p. ISBN 85-7164-677-5.

GUITTON, Jean. Le temps et I’éternité: chez Plotin et Saint Augustin. 4 ed. Paris: Librairie
Philosophique J. Vrin, 1971. 429 p.

HAMMAN, A. Patrologia — Patristica. /n: Dicionario patristico e de antigiiidades cristas

(Dizionario patristico e di antichita cristiane). Trad. de Cristiano de Andrade. Org. por
Angelo Di Berardino. Petropolis: Vozes, 2002. p. 1103-11106. ISBN 85.326.1294-6.

HARTMANN, Nicolai. Ontologia (Philosophie der natur, abriss der speziellen Kategorienlehre).
Trad. de José Gaos. Mexico: Fondo de Cultura Economica, 1986. tomo IV. Filosofia de la
naturaleza. Teoria especial de las categorias. Categorias dimensionales, categorias
cosmoldgicas. ISBN 968-16-2216-2.



160

HAWKING, Stephen. Uma breve historia do tempo: do big bang aos buracos negros (4 brief

history of time: from the big bang to black holes). Trad. de Maria Helena Torres. Intr. de Carl
Sagan. 29 ed. Rio de Janeiro: Rocco, 1988. 262 p. ISBN 85-325-0252-0.

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Enciclopédia das ciéncias filosoficas (Enzyklopddie der
philosophischen wissenschaften im grundrisse). Trad. de José Machado (com colaboragdo de
Paulo Meneses). Séo Paulo: Edi¢cdes Loyola, 1997. vol. Il. p. 47-118. 557 p. ISBN 85-15-
01169-7.

HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo (Sein und zeif). Trad. de Marcia de Sa Cavalcante. 8 ed.
Petrépolis: Editora Vozes, 1999. parte I. 325 p. ISBN 85.326.0947-3.

. Ser e tempo (Sein und zeit). Trad. de Marcia de S& Cavalcante. 7 ed. Petropolis:
Editora VVozes, 2000. parte I1. 262 p. ISBN 85.326.0225-8.

HOLY BIBLE. Containing the Old and New Testaments. Authorized King James Version.
Red Letter Edition. Nashville, Tennessee: Royal Publishers, 1975. Los Angeles: The World
Bible Society, 1980. 1272 p. more Concordance: 104 p.

HUSSERL, Edmund. Licbes para uma fenomenologia da consciéncia interna do tempo

(Vorlesungen zur phinomenologie des inneren zeithewusstseins). Trad., int. e notas de Pedro M. S.
Alves. Lisboa: Imprensa Nacional Casa da Moeda, 1994. 205 p. ISBN 972-27-0722-1.

JAEGER, Werner Wilhelm. Paidéia: a formacdo do homem grego (AIMHN IIE®YKE I1AZI
TAIAEIA BPOTOIZX; Paideia, die formung des griechischen menschen). Trad. de Artur M.
Parreira. Adaptacdo para a edigcdo brasileira de Monica Stahel. Revisdo do texto grego por
Gilson Cesar Cardoso de Souza. 3 ed. S&o Paulo : Martins Fontes, 1994. 1413 p. ISBN 85-
336-0328-2.

KANT, Immanuel. Critica da razéo pura (Kritik der reinen vernunft). Trad. de Manuela Pinto

dos Santos, Alexandre Fradique Morujo. Int. e notas de Alexandre Fradique Morujéo. 4 ed.
Lisboa: Servigo de Educagdo Fundacdo Calouste Gulkenbian, 1997. p. 61-87. 680 p. ISBN
972-31-0623-X.

LACHIEZE-REY, Pierre. Saint Augustin précurseur de Kant dans la théorie de la perception.

In: Avgvstinvs Magister. Paris: Etudes Augustiniennes, 1954. Congrés International

Augustinien. Communications. 21-24 septembre. p. 425-428.



161

LADNER, Gerhart B. St. Augustine’s conception of the reformation of man to the image of

God. In: Avgvstinvs Magister. Paris: Etudes Augustiniennes, 1954. Congrés International

Augustinien. Communications. 21-24 septembre. p. 867-878.

MAMMI, Lorenzo. Santo Agostinho, o tempo e a musica. Sdo Paulo: Departamento de
Filosofia da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas, da Universidade de S&o

Paulo, s/d. vol. I: p. 1-217; vol. 1I: p. 218-432. Tese de doutoramento ndo publicada.

MONDIN, Battista. Curso de filosofia: os filosofos do Ocidente (I Filosofi dell Occidente).
Trad. de Ben6ni Lemos. Revisdo de Jodo Bosco de Lavor Medeiros. 9 ed. Sdo Paulo: Paulus,
1981. Vol I. ISBN 85-349-0390-5.

MONDOLFO, Rodolfo. O infinito no pensamento da antitiguidade classica (E! Infinito en el

Pensamiento de la Antigiiedad Cldasica). Trad. de Luiz Daros. Sdo Paulo: Editora Mestre Jou,
1968. 593 p.

MORAES, Alfredo de Oliveira. O tempo. In: . A metafisica do conceito: sobre o

problema do conhecimento de Deus na Enciclopédia das Ciéncias Filosoficas de Hegel. Porto
Alegre: 2001. p. 155-161. Tese de doutorado em Filosofia pela Universidade Federal do Rio
Grande do Sul, ndo publicada.

MORAN, Jose. Notas complementares. /n: AGOSTINHO, Santo (Aurelius Augustinus). La
Ciudad de Dios: contra los paganos (De civitate Dei). Trad. e notas de Jose Moran. Bilingue.
Madrid: BAC, 1958. Tomos XVI e XVII.

MORE, Thomas. A Utopia (De optimo publicae statu deque nuova insula Utopia). Trad. de
Pietro Nassetti. Rev. de Antbnio Carlos Marques, Saulo Krieger. Sdo Paulo: Martin Claret,
2001. 127 p. ISBN 85-7232-365-1.

NASCIMENTO, Carlos Artur. O que é filosofia medieval. Sdo Paulo: Editora Brasiliense,
1992. ISBN 85-11-01261-3. 86 p.

NIETZSCHE, Friedrich. O nascimento da tragédia: ou helenismo e pessimismo (Die geburt

der tragédie oder griechentum und pesssimismus). Trad., notas e posf. de J. Guinsburg. 2 ed. 2
reimp. Sao Paulo: Companhia das Letras, 1992, 177 p. ISBN 85-7164-285-0.



162

NOVAES FILHO, Moacyr Ayres. O livre arbitrio da vontade humana e a presciéncia divina,

sequndo Agostinho de Hipona. Sdo Paulo: Departamento de Filosofia da Faculdade de

Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas, da Universidade de Sdo Paulo, 1997, 70 p. Tese de

doutoramento ndo publicada.

PAPINI, Giovanni. A vida de Santo Agostinho. 4 ed. Trad. de Godofredo Rangel. Séo Paulo:
Companhia Editora Nacional, 1960. 271 p.

PEGORARO, Olinto Antdnio. Relatividade dos modelos: ensaios filosoficos. Petropolis:
Editora VVozes, 1979. 106 p.

PESSANHA, José Américo Motta. Vida e Obra. /n: Santo AGOSTINHO. Confissdes ; De
Magistro = Do Mestre. 2 ed. Trad. de J. Oliveira Santos, A. Ambraésio de Pina; De magistro,
trad. de Angelo Ricci. Consultoria Jose Américo Motta Pessanha. Sdo Paulo: Abril Cultural,
1980. (Colegéo Os Pensadores).

PINA, A. Ambroésio de; SANTOS, J. Oliveira. Introducdo e notas complementares. In:
AGOSTINHO, Santo (Aurelius Augustinus). Confissdes (Confessionum, libri tredecim)..
Trad. de J. Oliveira Santos, A. Ambrosio de Pina. Introducéo e notas A. Ambrdésio de Pina. 8

ed. Porto: Livraria Apostolado da Imprensa, 1975.

PLATAO. Timeu. In: . Diélogos. Trad. (da versdo francesa) de Maria Gabriela de

Braganca. Intr., coment. e notas de Emile Chambry. 2 ed. Portugal: Publicagbes Europa-
América Ltda., 1999. p. 236-309. ISBN 972-1-00632-7.

. Timeo (o de la naturaleza). In: . Obras completas. Trad. del griego, preambulo

y notas por Francisco de P. Samaranch. Segunda edicién. Séptima reimpresion. Madrid:
Aguilar, 1988. p. 1103-1179. ISBN 84-03-01002-8.

PLOTINO. Enneadi (ENNEAAEZ) , PORFIRIO. La vita de Plotino e I’ordine dei suoi scritti
([IEPI TOY TIAQTINOY BIOY KAI THY TAZEQY TQN BIBAIQN AYTOY). Traduzione con

texto greco a fronte, introduzione, note e bibliografia di Giuseppe Fagin. Bilingie. Quarta
edizione. Milano: Rusconi, 1996. 1602 p. ISBN 88-18-22020-9.

. Tratados das Enéadas. Trad., intr., notas de Américo Sommerman. Sao Paulo: Polar
Editorial, 2000. 188 p. ISBN 85-86775-02-9.

POPPER, Karl. A Ldgica da Investigacdo Cientifica. /n: Os Pensadores. Trad. de Pablo Rubén
Mariconda, Paulo de Almeida. S&o Paulo: Abril Cultural, 1980.



163

PUECH, Henry-Charles; DORESSE, J. ; RUDOLPH, K. Gnosticismo e manicheismo
(Histoire des Religions). Trad. de Maria Novella Pierini. Roma: Editori Laterza, 1988. 313 p.
ISBN 88-420-3225-5.

. El maniqueismo. In: Historia de las religiones (VI): las religiones en el mundo
Mediterraneo y en el Oriente proximo. Trad. de Lorea Baruti, Alberto Cardin. México/Madrid:
Siglo Veintiuno Editores, 1979. p. 194-331.

RABUSQUE, Edvino A. O tempo e a eternidade. In: Veritas. Porto Alegre: EDIPUCRS,
1996. v. 41, n. 161. p. 5-26.

RAY, Christopher. Tempo, espaco e filosofia (7ime, space and Philosophy). Trad. de Thelma
Médice Nébrega. Campinas: Papirus, 1993. 313 p. ISBN 85-308-0230-6.

REALE, Giovanni ; ANTISERI, Dario. Historia da filosofia: antiguidade e idade média. 4 ed.
[s. trad.]. Sdo Paulo: Paulus, 1990. vol. 1. 693 p. (Colecéo filosofia). ISBN 85-349-0114-7.

RUFINO, José Renivaldo. Fundamentacdo epistemoldgica do conhecimento em ‘O livre

arbitrio’, de Santo Agostinho. Recife: 2000. 109 p. Monografia de bacharelado em filosofia,

pela Universidade Catélica de Pernambuco, ndo publicada.

RUSSEL, Bertrand. A history of western philosophy. New York: Simon & Schuster, 1972.
895 p. ISBN 0-671-20158-1.

SCHUBACK, Marcia Sa Cavalcante. Para ler os medievais: ensaio de hermenéutica
imaginativa. Petropolis: Editora Vozes, 2000. 323 p. ISBN 85.326.2264-X.

SCIACCA, Michele Federico. San Agustin (San Agostino: la vita e ['opera; [’itinerario della
mente, [’itinerario della volonta; l'itinerario della natura; Dio, Cristo, la Chiesa). Trad. de

R. P. Ulpiano Alvarez Diez. Barcelona: Luis Miracle, Editor, 1955. Tomo I. 489 p.

SINISCALCO, P. Tempo. In: Diciondrio patristico e de antigliidades cristds (Dizionario

patristico e di antichita cristiane). Trad. de Cristiano de Andrade. Org. por Angelo Di
Berardino. Petrdpolis: Vozes, 2002. p. 1328-1329. ISBN 85.326.1294-6.

TAYLOR, W.C. Introducdo ao estudo do Novo Testamento grego: dicionario. 6 ed. Rio de

Janeiro: Junta de Educacédo Religiosa e PublicacGes, 1980. 247 p.

TORA. Trad., explicacBes e comentarios do rabino Meir Matzliah Melamed. 2 ed. Texto
bilinglie: hebraico/portugués. Sdo Paulo: Editora e Livraria Séfer Ltda., 2001. 685 p.



164

VEGA, Angel Custodio. San Agustin y la filosofia nueva. In: Avgvstinvs Magister. Paris:

Etudes Augustiniennes, 1954. Congrés International Augustinien. Communications. 21-24
septembre. p. 389-402.

. Notas complementares. In: AGOSTINHO, Santo (Aurelius Augustinus). Las
Confesiones (Confessionum, libri tredecim). Trad. e notas de Angel Custodio Vega. Bilingle.
Madrid: BAC, 1946. Tomo II.

Textos Consultados

ADES, Ceésar. A experiéncia psicologica da duracdo. In: Ciéncia e Cultura. Sdo Paulo:

Imprensa Oficial do Estado. Ano 54. Numero 2. Outubro/Novembro/Dezembro de 2002,
SBPC - Revista da Sociedade Brasileira para o Progresso da Ciéncia. p. 26-29. ISSN 0009-
6725.

ARMSTRONG, Hilary. Spiritual or intelligible matter in Plotinus and St. Augustine. In:

Avguvstinvs Magister. Paris: Etudes Augustiniennes, 1954. Congreés International Augustinien.

Communications. 21-24 septembre. p. 277-283.

ARQUILLIERE, H.-X. Réflexions sur I’essence de I’augustinisme politique. In: Avgvstinvs
Magister. Paris: Etudes Augustiniennes, 1954. Congrés International Augustinien.
Communications. 21-24 septembre. p. 991-1101.

AVILA, Fernando Bastos de. Tempo e espaco. In: Folhas do outono: ética e valores. S&o
Paulo: Edigdes Loyola, 2001. p. 13-25.

AZCONE, José Luis. A importancia da natureza como lugar da acdo de Deus: no¢do de

criacdo em Santo Agostinho. In: Simpdsio de reflexdo sobre a ecoteologia agostiniana a partir

da América Latina. Sdo Paulo. VV.AA. Ecoteologia Agostiniana. Sdo Paulo: Paulus. 1996. p.
27-81.

BACHELARD, Gaston. La dialetique de la durée. Paris: Puf, 1989.

. L’intuition de I’instant. Paris: Stock, 1992. 152 p.

BEAINI, Thais Curi. A escuta do siléncio: um estudo sobre a linguagem no pensamento de

Heidegger. Sdo Paulo: Cortez; Autores Associados, 1981. 111 p.

BEIERWALTES, Werner. Regio beatitudinis: Augustine’s concept of happiness. Villanova

University: Augustine Institute, 1981. 77 p.



165

BENNETT, Charles L. ; HINSHAW, Gary F. ; PAGE, Lyman. Uma nova cartografia. /n:
Scientific American Brasil. Sdo Paulo: Ediouro, Segmento-Duetto Editorial Ltda., 2002.
Numero 7. Dezembro 2002. p. 38-39. ISSN 1676-9791.

BERNAL, José Manuel. Ano liturgico. In: Dicionario de conceitos fundamentais do cristianismo
(Conceptos fundamentales del cristianismo). Traducdo de Isabel Fontes Leal Ferreira, Ivone
de Jesus Barreto. Sdo Paulo: Paulus, 1999. 917 p. p. 10-16. IBSN 85-349-1298-X.

BIOLO, Salvino. La coscienza nel “De Trinitate” di S. Agostino. Roma: Libreria Editrice
dell’Universita Gregoriana, 1969. 226 p.

BORDINI, Maria da Gléria. Tempo e narrativa. In: Veritas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996.
v. 41, n. 162. p. 339-347.

BOUTANG, Pierre. O tempo: ensaio sobre a origem (Le temps). Trad. de Maria Helena
Kihner. Rio de Janeiro: DIFEL, 2000. 126 p. ISBN 85-7432-008-0.

BOYER, Charles. L idée de vérité dans la philosophie de saint Augustin. Paris: Beauchesne et
ses Fils, 1941. 310 p.

BRUNI, José Carlos. O tempo da cultura em Nietzsche. /n: Ciéncia e Cultura. Sdo Paulo:

Imprensa Oficial do Estado. Ano 54. NUmero 2. Outubro/Novembro/Dezembro de 2002.
SBPC - Revista da Sociedade Brasileira para o Progresso da Ciéncia. p. 33-35. ISSN 0009-
6725.

BUCAILLE, Maurice. A Biblia, o Alcordo e a ciéncia: as Escrituras Sagradas examinadas a

luz dos conhecimentos modernos. Edigdo revista e adaptada por Samir ElI Hayek. S&o

Bernardo do Campo: Junta de Assisténcia Social Islamica Brasileira, [s.d.]. 286 p.

CALDWELL, Robert R.; KAMIONKOWSKI, Marc. Ecos do big bang. In: Scientific
American Brasil. S8o Paulo: Ediouro, Segmento-Duetto Editorial Ltda., 2002. NUmero 7.
Dezembro 2002. p. 30-37. ISSN 1676-9791.

CAMPBELL, Joseph. A epopéia do pensamento ocidental : para compreender as idéias que

moldaram nossa visao de mundo (7he passion of the western mind). Trad. de Beatriz Sidou. 4
ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2001. 588 p. ISBN 85-286-0725-9.

CAON, José Luiz. O tempo na pesquisa psicanalitica. /n: Veritas. Porto Alegre: EDIPUCRS,
1996. v. 41, n. 162. p. 333-338.




166

CAPOZZOLLI, Ulisses. Cosmologia e humanismo. /n: Scientific American Brasil. Sdo Paulo:
Ediouro, Segmento-Duetto Editorial Ltda., 2002. NUumero 7. Dezembro 2002. p. 5. ISSN
1676-9791.

. No coragdo quente do cosmos. /n: Scientific American Brasil. Sdo Paulo: Ediouro,
Segmento-Duetto Editorial Ltda., 2002. NUmero 7. Dezembro 2002. p. 28-29. ISSN 1676-
9791.

CARREL, Alexis. O homem, esse desconhecido. Trad. de Adolfo Casais Monteiro. Porto:
Editora Educacdo Nacional, 1944. 357 p.

CASSIRER, Ernst. EI mundo humano del espacio y del tiempo. In: . Antropologia

filoséfica: introduccion a una filosofia de la cultura (Essay of man). Traduccién revisada de
Eugenio Imaz. Segunda edicion (1963). Decimonovena reimpresion (2000). Mexico: Fondo
de Cultura Econdmica, 1997. p. 71-89: IV. ISBN 968-16-0300-1.

CHAVES-TANNUS, Marcio. Breve exame do conceito de tempo na tradicdo filosofica e
cultural do Ocidente até a Idade Média. /n: Educacéo e Filosofia. Uberlandia: Departamento
de Filosofia da Universidade Federal de Uberlandia, MG, 1986. v. 1, n. 1. p. 5-10.

CILLERUELDO, Lope. La ‘memoria Dei’ segin San Agustin. In: Avgvstinvs Magister. Paris:

Etudes Augustiniennes, 1954. Congrés International Augustinien. Communications. 21-24
septembre. p. 499-500.

COPLESTON, Frederick. Historia de la filosofia: de San Agustin a Escoto. Trad. de Eugenio
Tréi. Barcelona: Editorial Ariel, 1983. vol. 11. 95 p.

COSTA, Marcos Roberto Nunes. Conhecimento, ciéncia e verdade em Santo Agostinho. /n:
Veritas, v. 43, n°. 3. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1998. p. 483-496.

. Santo Agostinho: um génio intelectual a servi¢o da fé. Porto Alegre: EDIPUCRS,
1999. 209 p. (Colecéo Filosofia 91). ISBN 85-7430-042-X.

CRESSEY, M. H. Tempo. In: O novo dicionério da Biblia (7he New Bible Dictionary). Trad.
de Jodo Bentes. Sdo Paulo: Junta Editorial Cristd, 1966. p. 1577-1579.

CRUZ FILHO, Solon Pereira da. O tempo e a fisica. /n: Veritas. Porto Alegre: EDIPUCRS,
1996. v. 41, n. 162. p. 323-331.




167

CUESTA, Salvador. La concepcion agustiniana del mundo a traves del amor. /n: Avgvstinvs
Magister. Paris: Etudes Augustiniennes, 1954. Congrés International Augustinien.
Communications. 21-24 septembre. p. 347-356.

DESAULNIERS, Julieta Beatriz Ramos. Tempo: uma categoria, varias abordagens. In:
Veritas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996. v. 41, n. 162. p. 315-321.

. Tempo e construcdo do social. /n: Veritas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996. v. 41, n.
162. p. 355-360.

DICKSON, Charles William. What in the world is God doing? Austin: [s.n.], 2001, 151 p.

DORESSE, J. , RUDOLPH, K. , PUECH, Henry-Charles. Gnosticismo e manicheismo
(Histoire des Religions). Trad. de Maria Novella Pierini. Roma: Editori Laterza, 1988. 313 p.

DOSTOIEVSKI, Fiddor. Crime e castigo (Prestuplenie i Nakazanie). Trad. de Paulo Bezerra.
Rev. de Alexandre Barbosa de Souza, Cide Piquet. Sdo Paulo: Editora 34, 2001. 568 p.
(Colecdo LESTE). ISBN 85-7326-208-7.

EICHER, Peter. Tempo/Eternidade. /n: Dicionério de conceitos fundamentais de teologia

(Neus Handbuch theologischer Grundbegriffe). Tradugdo de Jodo Rezende Costa, Georges
Ignacio Maissiat. Revisdo de M. Quinta, H. Dalbosco. S&o Paulo: Paulus, 1993. 1036 p. p.
843-856. ISBN 85-349-0002-7.

FINK, Eugen. A filosofia de Nietzsche (Nietzsches philosophie). Trad. de Joaquim Lourenco
Duarte Peixoto. 2 ed. Lisboa: Editorial Presenca, 1988. 205 p.

FRIACA, Amancio. Cronos e cosmos. /n: Ciéncia e Cultura. Sdo Paulo: Imprensa Oficial do
Estado. Ano 54. Numero 2. Outubro/Novembro/Dezembro de 2002. SBPC — Revista da
Sociedade Brasileira para o Progresso da Ciéncia. p. 37-40. ISSN 0009-6725.

GADAMER, Hans-Georg. Verdade e método: tracos fundamentais de uma hermenéutica
filosofica (Wahrheit und methode). Trad. de Flavio Paulo Meurer. Rev. trad. de Enio Paulo
Giachini. 3 ed. Petropolis: Editora Vozes, 1999. 731 p. ISBN 85.326.1787-5.

GASPEROTTI, Verena. Il tempo. Via Internet, com 27 p.

GHISALBERTI, Alessandro. La concezione del tempo in Guglielmo di Ockham. In: \eritas.
Porto Alegre: EDIPUCRS, 2000. v. 45, n. 3. p. 381-392.



168

GLESER, Raquel. Tempo e historia. /n: Ciéncia e Cultura. Sdo Paulo: Imprensa Oficial do
Estado. Ano 54. Ndmero 2. Outubro/Novembro/Dezembro de 2002. SBPC — Revista da
Sociedade Brasileira para o Progresso da Ciéncia. p. 23-24. ISSN 0009-6725.

GRUNBAUM, Adolf. Espaco e tempo. In: Filosofia da Ciéncia. Trad. de Lednidas
Hegenberg, Octany Silveira da Mota. 3 ed. S&o Paulo: Editora Cultrix, 1979. 258 p. p. 173-
184.

GUITTON, Jean ; BOGDANOV, Grichka ; BOGDANOV, lgor. Deus e a ciéncia (Dieu et la
science). Trad. de Maria Helena Franco Martins. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1992. 158 p.
ISBN 85-209-0381-9.

HAHN, H. C. Tempo. /n : Dicionario internacional de teologia do Novo Testamento (7he new

international dictionary of New Testament theology — publicado originalmente em alemao:
Theologisches begriffslexikon zum Neuen Testament). Trad. de Gordon Chown. S&o Paulo:
Sociedade Religiosa EdicGes Vida Nova, 1983. vol. IV. p. 558-583.

HALPERN, Paul. Time journeys. New York: McGraw-Hill, 1990.

HARRE, Rom. As filosofias da ciéncia (The philosophies of science). Trad. de Ligia Guterres.
Lisboa: Edicdes 70, 1972. 237 p.

HAWKING, Stephen. Eine kurze Geschichte der Zeit: Die Sieche Nach der Urkraft des
Universums. Hamburg: Rowohlt, 1988. 238 p.

. O universo numa casca de noz (The universe in a nutshell). Trad. de lvo Korytowsli.
Sao Paulo: Mandarim, 2001. 215 p. ISBN 85-354-0231-4.

HEIDEGGER, Martin. Estudios sobre mistica medieval (Phdnomenologie des religiosen

lebens: “Augustinus und der neuplatonismus”, “Die philosophischen grundlagen der mittelalterlichen

mystik”). Trad. de Jacobo Mufioz. 2 ed. México: Fondo de Cultura Econémica, 1997. 202 p.

HEINEMANN, Fritz. A filosofia no século XX (Die Philosophie im XX. Jahrhundert). Trad.

e prefacio de Alexandre Morujao. 4 ed. Lisboa: Fundacdo Calouste Gulbenkian, 1993. 574 p.
ISBN 972-31-0144-0.

HUGO, Victor. Notre Dame de Paris (1482). Introduction, notes et choix de variantes par

Marius-Frangois Guyard. Paris: Editions Garnier Fréres, 1961. 603 p.

. O corcunda de Notre Dame (Notre Dame de Paris). Trad. de Maria Llcia Pessoa de
Barros. Rio de Janeiro: Casa Editora Vecchi Ltda., 1957. 343 p.




169

JORLAND, Gerard. La science dans la philosophie : les recherches épistemologiques
d’Alexandre Koyré. Paris: Editions Gallimard, 1981. 372 p.

KOYRE, Alexandre. Del mundo cerrado al universo infinito (From the closed world to the

infinite universe). Trad. de Carlos Solis Santos. 2 ed. Mexico: Siglo Veintiuno Editores, S/A,
1979. 268 p.

LAMPERT, Laurence. Nietzsche’s teaching: an interpretation of Thus Spoke Zarathustra.

London; New Haven: Yale University Press, 1986. 378 p.

LEITE, Therezinha Moreira. A perspectiva de tempo no sonho. /n: Ciéncia e Cultura. S&o

Paulo: Imprensa Oficial do Estado. Ano 54. Numero 2. Outubro/Novembro/Dezembro de
2002. SBPC - Revista da Sociedade Brasileira para o Progresso da Ciéncia. p. 29-30. ISSN
0009-6725.

LEVINAS, Emmanuel. Totalidade e infinito (Totalité et infini). Trad. de José Pinto Ribeiro.
Ver. de Artur Mordo. Lisboa: Edic¢des 70, Lda., 1980. 287 p.

LEWIS, Geneviéve. Augustinisme et cartésianisme. In: Avgvstinvs Magister. Paris: Etudes

Augustiniennes, 1954. Congres International Augustinien. Communications. 21-24
septembre. p. 1087-1104.

LIGHTMAN, Alan. Einstein’s dreams. New York: Pantheon Books, 1993.

LYOTARD, Jean-Francois. O inumano: consideragdes sobre o tempo (L 'inhumain. Causeries
sur le temps). Trad. de Ana Cristina Seabra, Elisabete Alexandre. 2 ed. Lisboa: Editorial
Estampa, Lda., 1997. 202 p. ISBN 972-33-1264-6.

MAGUENO, Jodo. Um plano B para o cosmos. /n: Scientific American Brasil. S&o Paulo:
Ediouro, Segmento-Duetto Editorial Ltda., 2002. Numero 7. Dezembro 2002. p. 52-53. ISSN
1676-9791.

MALHO, Levi. O deserto da filosofia. Porto: Rés-Editora, 1982. 229 p.

MANFERDINI, Tina. Comunicazione ed estetica in Sant’ Agostino. Bologna: Edizione Studio
Domenicano, 1995. 299 p. ISBN 88-7094-180-9.

MARKUS, R. A. Agustin. In: O’CONNOR, D. J. (Comp.). Historia critica de la filosofia

occidental (I1): la filosofia en la Edad Media y los origenes del pensamiento moderno.

Traduccion de Néstor Miguez. Barcelona: Paidos Studio, 1983. p. 9-70.



170

MARQUES, Nelson. A(s) maquina do tempo: a ficcdo cientifica tem futuro? /n: Ciéncia e
Cultura. Sdo Paulo: Imprensa Oficial do Estado. Ano 54. Numero 2. Outubro, Novembro,
Dezembro de 2002. SBPC — Revista da Sociedade Brasileira para o Progresso da Ciéncia. p.
47-49. ISSN 0009-6725.

; MENNA-BARRETO, Luiz. O tempo dentro da vida, além da vida dentro do tempo.

In: Ciéncia e Cultura. Sdo Paulo: Imprensa Oficial do Estado. Ano 54. Numero 2. Outubro,

Novembro, Dezembro de 2002. SBPC — Revista da Sociedade Brasileira para o Progresso da
Ciéncia. p. 44-46. ISSN 0009-6725.

MARTINEZ, Jests lvan. El tiempo en San Agustin. In: Universitas Philosophica. Bogota:

Publicaciones Universidad Javeriana, junio 1987. n. 8, p. 113-117.

MARTINS, André Férrer P. ; ZANETIC, Jodo. Tempo: esse velho estranho conhecido. In:

Ciéncia e Cultura. Sdo Paulo: Imprensa Oficial do Estado. Ano 54. Numero 2. Outubro,

Novembro, Dezembro de 2002. SBPC — Revista da Sociedade Brasileira para o Progresso da
Ciéncia. p. 41-44. ISSN 0009-6725.

MATSUURA, Oscar. Calendarios e o fluxo do tempo. /n: Scientific American Brasil. S&o
Paulo: Ediouro, Segmento-Duetto Editorial Ltda., 2002. Namero 7. Dezembro 2002. p. 54-59.
ISSN 1676-9791.

MEAGHER, Robert. Augustine: an introduction. Toronto: Fitzhenry & Whiteside Limited,
1979. 315 p.

MENNA-BARRETO, Luiz ; MARQUES, Nelson. O tempo dentro da vida, além da vida
dentro do tempo. /n: Ciéncia e Cultura. S0 Paulo: Imprensa Oficial do Estado. Ano 54.

NuUmero 2. Outubro, Novembro, Dezembro de 2002. SBPC — Revista da Sociedade Brasileira
para o Progresso da Ciéncia. p. 44-46. ISSN 0009-6725.

MORRIS, Richard. Time arrows. New York: Simon & Schuster, 1986.

MOURAO, Maria Dora. O tempo no cinema e as novas tecnologias. In: Ciéncia e Cultura.

Sao Paulo: Imprensa Oficial do Estado. Ano 54. Ndmero 2. Outubro, Novembro, Dezembro
de 2002. SBPC - Revista da Sociedade Brasileira para o Progresso da Ciéncia. p. 36-37. ISSN
0009-6725.



171

NELIS, J. Tempo. /n: Dicionario enciclopéedico da Biblia (Bijbels Woordenboek). 3 ed. Trad.

de Frederico Stein. Redator A. Van Den Born. Petropolis: Editora Vozes; Lisboa, Porto:
Centro do Livro Brasileiro Limitada, 1977. p. 1481-1485.

NEUENZEIT, P. Tempo. In: Dicionério de teologia biblica (Bibeltheologisches worterbuch).
Trad. de Helmuth Alfredo Simon. S&o Paulo: Edig¢6es Loyola, 1973. vol. 1. p. 1088-1092.

NIELSEN, Michael A. Regras para um mundo quantico complexo. /n: Scientific American

Brasil. Sdo Paulo: Ediouro, Segmento-Duetto Editorial Ltda., 2002. Namero 7. Dezembro
2002. p. 80-89. ISSN 1676-9791.

NIETZSCHE, Friedrich. O anticristo: anatema sobre o cristianismo (Der antichrist). Trad. de
Artur Moréo. Lisboa: Edic¢Ges 70, 1997. 109 p.

NOVAES FILHO, Moacyr Ayres. O exame da temporalidade humana em Agostinho: da
atividade a passividade. In: Cadernos de Trabalho CEPAME. Sdo Paulo: Centro de Estudos
de Filosofia Patristica e Medieval, 1992. I. p. 29-44.

OLIVA-AUGUSTO, Maria Helena. Tempo, individuo e vida social. /n: Ciéncia e Cultura.

Sdo Paulo: Imprensa Oficial do Estado. Ano 54. Nimero 2. Outubro, Novembro, Dezembro
de 2002. SBPC — Revista da Sociedade Brasileira para o Progresso da Ciéncia. p. 30-33. ISSN
0009-6725.

OSTRIKER, Jeremiah P. ; STEINHARDT, Paul J. O universo quintessencial. /n: Scientific
American Brasil. S8o Paulo: Ediouro, Segmento-Duetto Editorial Ltda., 2002. NUmero 7.
Dezembro 2002. p. 40-49. ISSN 1676-9791.

PEDERSEN, J. Israel: its life and culture. London: Oxford University Press. Copenhagen:
Kgbmagergade, 1959. p. 487-491. 496 p.

PEEBLES, P. James. O sentido da moderna cosmologia. In: Scientific American Brasil. Sdo
Paulo: Ediouro, Segmento-Duetto Editorial Ltda., 2002. Namero 7. Dezembro 2002. p. 50-51.
ISSN 1676-9791.

PIETTRE, Bernard. Filosofia e ciéncia do tempo. Trad. de Maria Antdnia Pires de C.
Figueiredo. Bauru-SP: EDUSC - Editora da Universidade do Sagrado Coracao, 1997. 223 p.
ISBN 85-86259-06-3.




172

PLATAO. Defensa de Socrates. In: . Obras completas. Trad. del griego, preambulo y

notas por Francisco Garcia Yagle. Segunda edicion. Séptima reimpresion. Madrid: Aguilar,
1988. p. 197-218. ISBN 84-03-01002-8.

POPPER, Karl. L’univers irrésolu: plaidoyer pour [I’indéterminisme. Trad. de Renée
Bouveresse. Edition établié et annotée par W. W. Bartley 111. Paris: Hermann, Editeurs des
Sciences et des Arts, 1984. 159 p.

annotée par W. W. Bartley Il1. Paris: Hermann, Editeurs des Sciences et des Arts, 1984. 150 p.

PORFIRIO. La vita de Plotino e I’ordine dei suoi scritti (/ZEPI TOY ITAQTINOY BIOY KAI
THXY TAEEQY TON BIBAION AYTOY). PLOTINO. Enneadi (ENNEAAEZ). Traduzione

con texto greco a fronte, introduzione, note e bibliografia di Giuseppe Fagin. Bilingie. Quarta
edizione. Milano: Rusconi, 1996. 1602 p.

POSSIDIO. Vida de Santo Agostinho. Trad. das Monjas Beneditinas. Sdo Paulo: Paulus,
1997. 95 p.

PRIGOGINE, llya; STENGERS, Isabelle. Entre le temps et I’éternité. Paris: Fayard, 1988.
222 p.

RAMOS, Francisco Manfredo Tomas. A idéia de Estado na doutrina ético-politica de Santo

Agostinho: um estudo do epistolario comparado com o De civitate Dei. Sdo Paulo: Loyola,
1984. 370 p.

REIS, José. Nova filosofia. Porto: Edi¢cGes Afrontamento, 1990. 305 p. (Colecdo Biblioteca de

Filosofia).

. Historia da filosofia: do romantismo até nossos dias (/I pensiero occidentale dalle

origini ad oggi). 3 ed. [s. trad.]. S&o Paulo: Paulus, 1991. vol. 111. 1113 p. (Colecéo filosofia).
ISBN 85-349-0142-2.

RIBEIRO, Daniel Valle. A cristandade do Ocidente medieval. Coord. de Maria Helena

Capelato, Maria Ligia Prado. Sdo Paulo: Atual, 1998. 106 p. (Discutindo a histéria). ISBN 85-
7056-900-9.




173

RIBEIRO, Ronilda lgakemi. Finitude, mutacGes e gozo. /n: Ciéncia e Cultura. S&o Paulo:

Imprensa Oficial do Estado. Ano 54. Numero 2. Outubro, Novembro, Dezembro de 2002,
SBPC - Revista da Sociedade Brasileira para o Progresso da Ciéncia. p. 24-26. ISSN 0009-
6725.

SANGALLLI, Idalgo Jose. O fim ultimo do homem: da eudaimonia aristotélica a beatitudo
agostiniana. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1998. 216 p. (Colecdo Filosofia 80).

SANTOS, Bento Silva. A metafisica da memdria no livro Xl das Confissées de Agostinho. In:
Veritas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002. v. 47. n. 3. p. 365-375. ISSN 0042-3955.

. A questdo do “tempo” no livro Xl das Confissées de Agostinho de Hipona. In:
FRECHEIRAS, Marta Luzie de Oliveira , PAIXAO, Marcio Petrocelli (org.). Em torno da
metafisica. Rio de Janeiro: 7 Letras, 2001. p. 44-60. ISBN 85-7388-269-7.

SANTOS, Milton. O tempo nas cidades. In: Ciéncia e Cultura. Sdo Paulo: Imprensa Oficial
do Estado. Ano 54. Numero 2. Outubro, Novembro, Dezembro de 2002. SBPC — Revista da
Sociedade Brasileira para o Progresso da Ciéncia. p. 21-22. ISSN 0009-6725.

SARANYANA, Joseph-Ignasi. San Agustin. /n: Historia de la filosofia medieval. 3 ed.
Pamplona: EUNSA, 1999. p. 56-77

SARTRE, Jean-Paul. O tempo. /n: . O ser e 0 nada: ensaio de ontologia fenomenoldgica

(L étre et le néant. essai d’ontologie phénoménologique). Trad. e notas de Paulo Perdigéo. 6
ed. Petropolis: Vozes, 1998. p. 158-231. 782 p.

SCHELER, Max. Idealismo e realismo (/dealismus — Realismus). Trad. de Agustina

Schroeder de Castelli. Montevideo: Editorial Nova, 1962.

SCHOPKE, Regina. A origem filosofica das ciéncias ocidentais. /n: Scientific American

Brasil. Sdo Paulo: Ediouro, Segmento-Duetto Editorial Ltda., 2002. Namero 7. Dezembro
2002. p. 27. ISSN 1676-9791.

SELVAGGI, Filippo. Filosofia do mundo: cosmologia filosofica. Trad. de Alexander
Maclntyre. S&o Paulo: Loyola, 1988. cap. XII-XIV. p. 227-281.

THONNARD, J. Caracteres platoniciens de I’ontologie augustinienne. In: Avgvstinvs Magister.

Paris: Etudes Augustiniennes, 1954. Congreés International Augustinien. Communications. 21-
24 septembre. p. 317-327.



174

TORRESINI, Elizabeth Wendhausen Rochadel. O tempo e a(s) memodria (S). In: Veritas.
Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996. v. 41, n. 162. p. 349-354.

TRAPE, Agostino. Introduzione generale. In: Sant’Agostino. Dialoghi: La grandeza
dell’anima, Il libero arbitrio, La musica, Il maestro. Roma: Citta Nuova Editrice, 1992. v. 2,

parte 7.

TSCHOLL, Josef. Dio & il bello in sant’Agostino (Gott und das schéne beim hl. Augustinus).

Traduzione de Paolo Crescini. Presentazione del card. Joseph Ratzinger. Milano: Edizioni
Ares, 1967. 175 p. ISBN 88-8155-128-4.

VEGA, Pablo Cardenal Mufioz. Introduccion a la sintesis de San Agustin. Quito: Ediciones de
la Universidad Catolica, 1981. 314 p.

VERBEKE, Gérard. Spiritualité et immortalité de I’ame chez Saint Augustin. In: Avgvstinvs
Magister. Paris: Etudes Augustiniennes, 1954. Congrés International Augustinien.
Communications. 21-24 septembre. p. 329-334.

VOLTAIRE, Francois Marie Arouet. Cartas inglesas; Tratado de metafisica; Dicionario

filoséfico; O fildsofo ignorante. Trad. e selecdo de textos de Marilena de Souza Chaui (et al.).
2 ed. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1978. 328 p. (Colecdo Os Pensadores).

WHITROW, G. J. O tempo na histéria. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1988.

WINKLER, Klaus. La théorie augustinienne de la mémoire a son point de départ. In:

Avgvstinvs Magister. Paris: Etudes Augustiniennes, 1954. Congreés International Augustinien.

Communications. 21-24 septembre. p. 511-5109.

WOLFF, Hans Walter. Antropologia do Antigo Testamento (Anthropologie des Alten
Testaments). Trad. de Antonio Steffen. S&o Paulo: Edi¢des Loyola, 1975. p. 117-208. 329 p.

ZANETIC, Jodo ; MARTINS, André Férrer P. Tempo: esse velho estranho conhecido. In:

Ciéncia e Cultura. Sdo Paulo: Imprensa Oficial do Estado. Ano 54. Numero 2. Outubro,

Novembro, Dezembro de 2002. SBPC — Revista da Sociedade Brasileira para o Progresso da
Ciéncia. p. 41-44. ISSN 0009-6725.



INDICE ONOMASTICO



INDICE ONOMASTICO

Nome Pagina(s)
Abbagnano 38,39,50,76,84,120
Abrado (1800 a. C.?; 1400 a. C.?) 55

Adams; Laughlin 68,141

Addo 63,77,83
Aécio 76

Agostinho (354,13.11-430,28.08) (6)...

Alberto Magno (1205-1280) 139

Alquié 118
Ambrdsio (340-397) 46,61,146,147
Anaximenes (588-524 a. C.) 52,146
Apuleio 69

Arcesilau (c.315-240 a. C.) 98

Aristételes (384/383-322 a. C.)

34,36,50,51,75,106,118,119,120,121,122,130,133,139,
141,146,148,152

Arquimedes (287-212 a. C.) 114

Art 20

Arteaga 79

Askin (8),20,140

Averrdis (1126-1198) 122

Avicena (980-1037) 122

Azcone 79

Bauer 46

Beda, 0 Veneravel (672/673-735) 27

Bergson (1859-1941) 86

Blanc 26,34,51,86,106,109,110,118,126,128
Boaventura (1217/1218-1274) 139

Boécio (c.480-524) 120,128,130,139
Boécio de Décia (?-1277) 121,140,152
Boehner; Gilson 58,59,60,65,69,76,77,79,82,83,109,110
Boutang (8)

Boyer 79

Brown 26,36,37,41,43,61,98
Bucaille (12)

Buda (c.563-483 a. C.) 38,40

Capanaga 26,34,65,69,70,71,134
Capra (12),131

Carlos V (1500-1558) 27

Carnéades (c.219-129 a. C.) 98

Carvalho 121,133,138,140
Cellarius (1638-1707) 27

Chaix-Ruy 26,74,75,84,108,121
Chambry 82

Chaui 27

Cicero (106-43 a. C.) 96,98

Cilleruelo 82,109




177

Clarke (1675-1729) 133
Comte-Sponville (8),(9),139
Constantino (280/288-337) 27
Copleston 79

Costa 26,40,41,42,53,55,79,80,82
Dante (1265-1321) 50
Darlapp (11),95,120
Darwin (1809-1882) 79

De Luis 47
Descartes (1596-1650) 87,132
Diocleciano (245-313) 41
Dionisio 84
Doresse 40
Einstein (1879-1955) 20,133
Eratéstenes de Cirene (275-195a. C.) |114
Fausto (340-390) 47,63,100
Ferreira 74,91
Filon de Alexandria (c.20 a. C.-40) 61

Franca (9)

Galileu (1564-1642) 133
Gerhard 27

Gilson (Boehner)

26,34,46,47,58,59,60,61,65,69,76,77,79,82,83,109,110,

Gina Lollobrigida (1927-)

20

Gleiser (12),38,39

Gregorio Magno (590-604) 27

Guitton 26,35,46,57,60,61,62,63,64,87,90,106,114,117,118,121
Hamelim 119

Hamman 27

Hartmann (1881-1950) 112,151

Hawking 6

Hegel (1770-1831)

(12),107,110

Heidegger (1889-1976)

84,112,134,144

Henrique V111 (1491-1547) 27

Hertling 65

Husserl (1859-1938) (4),(9),22,133,135,143
Isidoro de Sevilha (570?-6367?) 27

Jaeger 48

Jaspers (1883-1969) 84

Jesus Cristo (6 a. C.?-33?) 40,63,89,95,128
Jinasena (c. 900) 39

Jodo (apostolo) 129

Jodo, o hatista 129

Jodo Damasceno (650?-7507) 27

Kant (1724-1804) (8),86,122,132,133,143
Kaufmann 34

Keller 27

Lachiéve-Rey 86




178

Ladner 139
Leibniz (1646-1716) 133
Lollobrigida, Gina (1927- ) 20

Lu Liu (c. 1166) 41
Luis Arias 98,134
Mahavira, Vardhamana (c.570a. C.) |38
Maimonides (1135-1204) 139

Mammi

26,36,120-124

Mani (216-2747?)

40,41,42,43,45,47,76,145

Maomé (570-632) 122
Maquiavel (1469-1527) (9)

Markus 80
Marsilio Ficino 76
Merleau-Ponty (1908-1961) (10)

Midas 84

Moisés 61,65,132
Moisés Maimdnides (1135-1204) 139
Monceaux 47

Mondin 42,141,144
Mondolfo (8),26,118
Monica 88,97
Moraes 107

Moran (6),35,50,65
Nascimento 27

Newton (1642-1727) 20,133
Nietzsche (1844-1900) (9),84
Novaes Filho 26,97,98
Odoacro (434-493) 27
Origenes (185-253) 27,61
Papini 21
Parménides (540-470 a. C.) 48, 97,109
Pascal (1623-1662) 75,87,124
Pedro (apdstolo) 40,89
Pegoraro (12),26,74,76,84,112,113,143,144
Pessanha 22

Piettre (8)

Pires 20

Platio (428/427-347 a. C.)

(8),(11),34,36,50,61,65,75,76,78,81,82,83,109,114,118,
119,121,141,147

Plotino (205-270)

36,53,76,78,114,117,121,147

Popper (1902-1994) (8),136

Porfirio (233/234-305) 76

Portalié 9

Ptolomeu 11 114

Puech 26,40,41,42,44,45
Rabusque 120

Ray (8),136




179

Reale; Antiseri

48,66,75,78,79,82,86,114

Rudolph 40

Rufino 21,109

Russel (1872-1970) 22,36,132,143,144,150
Safo (600 a. C.) 48

Santos; Pina 40,41,87,89,91,110,112,114,117
Saranyana 82

Sartre (1905-1980) (10)

Schepens 79

Schuback (12),26,73,87,90,92-95,120,128,129
Sciacca 26,34,47,97,99,101,102
Sileno 84

Siniscalco 59

Stobeo 76

Taylor 32,37,40,43,73

Thomas More (1478-1535) 27

Thonard 79

Tomas de Aquino (1221-1274) 133,138,139,146,148
Trapé 82

Tunstall, Cuthbert 27

Vardhamana Mahavira (c.570 a. C.) 38

Vega 25,47,49,52,78,114,124
Westcott 40

Windelband 34

Zenbbio 109

Zoroastro €.628-551 a. C.) 39,40






