
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

MESTRADO EM FILOSOFIA 

 

 
 

 

 

 
 
 
 
 
 
 

PASSADO, PRESENTE E FUTURO: 

O TEMPO DA CONSCIÊNCIA E A CONSCIÊNCIA DO TEMPO 

NO PENSAMENTO DE SANTO AGOSTINHO 

 
 
 

JOSÉ RENIVALDO RUFINO 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

RECIFE/2003 



JOSÉ RENIVALDO RUFINO 
 

 

 

 

 
 

 

 
 
 
 
 

 

 
 
 

PASSADO, PRESENTE E FUTURO: 

O TEMPO DA CONSCIÊNCIA E A CONSCIÊNCIA DO TEMPO 

NO PENSAMENTO DE SANTO AGOSTINHO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dissertação apresentada como requisito 
parcial à obtenção do título de Mestre em 
Filosofia, pela Universidade Federal de 
Pernambuco, sob a orientação do Prof. Dr. 
Roberto Markenson e co-orientação do 
Prof.  Dr.  Marcos  Roberto  Nunes  Costa. 

 
 
 
 
 

RECIFE/2003 



                    

 

 

 

 

                   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rufino, José Renivaldo, 1946- 
     Passado, presente e futuro: o tempo da consciência 
e a consciência do tempo no pensamento de Santo 
Agostinho / José Renivaldo Rufino. - Recife : O 
Autor, 2003.  
     179 folhas. 
 
     Dissertação (mestrado) – Universidade Federal de 
Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2003.  
       
     Inclui bibliografia e índice onomástico. 
 
     1. Filosofia – Epistemologia – Tempo. 2. Tempo – 
Subjetividade – Objetividade. 3. História da Filosofia 
- Santo Agostinho – Teoria da verdade. I. Título. 

 
     115                           CDU (2.ed.)                  UFPE 
     115                           CDD (21.ed.)     BC2002-422 

 





 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A análise da consciência do tempo é uma antiquíssima cruz da 

psicologia descritiva e da teoria do conhecimento. O primeiro 

que sentiu a fundo as poderosas dificuldades que aqui residem e 

que com elas lutou até quase ao desespero foi Santo Agostinho. 

Os capítulos 14-28 do Livro XI das Confissões devem ainda hoje 

ser profundamente estudados por quem se ocupe com o problema 

do tempo. Porquanto, nestas coisas, a época moderna, orgulhosa 

do seu saber, nada mais grandioso e mais considerável trouxe do 

que este grande e, na verdade, incansável pensador. Ainda hoje 

se pode dizer com Santo Agostinho: si nemo a me quaerat, scio, 

si querenti explicare velim, nescio (“Se ninguém me perguntar 

[sobre o tempo], eu sei; porém, se quiser explicar a quem me 

perguntar  [sobre o tempo],  já  não  sei”     [Conf.,  XI,  14,  17]). 

 

 

 

Edmund Husserl (1859-1938) – Lições 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho acadêmico à minha sobrinha-“filha” Socorro e seus filhos Juliana 

e Léo, meus sobrinhos-netos, pelo que simbolizam em termos de esforço, sacrifício e até 

sofrimento em busca de um lugar ao sol e, sobretudo, do Sol do saber e do sábio sobreviver1.  

                                                           
1 Maria do Socorro Freire (13.03.1961) é filha do meu segundo irmão, Raimundo, e tem uma história que 

poderia virar um romance com aquela pincelada de uma tonalidade que beira a tragédia. Na madrugada da 
sua vinda ao mundo, foi empacotada e deixada em frente à nossa casa, Rua dos Mascates, em Arcoverde, 
bela cidade do interior de Pernambuco. Até aos cinco anos esteve sob o comando dos avós. Daí até à 
adolescência foi a minha vez. Depois ficou com a avó e, daí em diante, só. Atualmente, de forma um tanto 
tardia, cursa Biologia na cidade onde nasceu. Aos poucos, tem avançado nos íngremes degraus do saber, em 
busca de mais Luz e melhores condições para sua sobrevivência e de seus filhos Julyanna (31.05.82) e Leonardo 
(28.09.84).  



A TÍTULO DE AGRADECIMENTO 

 

Para iniciar esta página, são apropriadas as palavras de Stephen Hawking  agradecendo 

às pessoas e instituições que lhe deram suporte durante a composição de sua obra Uma Breve 

História do Tempo: diz que “nada do que aí está teria sido possível sem o (seu) apoio...”1. 

Afirmo o mesmo, pois esta obra científica, com todo o seu conteúdo, não teria sido possível, e 

até teria tomado outro rumo, se eu não tivesse contado com o apoio das pessoas a seguir 

relacionadas e a quem agradeço com o mais profundo do meu ser.  

Antes de proceder à citação desses nomes, tomo emprestadas, ainda, palavras de 

Santo Agostinho, filósofo a quem escolhi como fonte de pesquisa para este trabalho que, além 

de se enquadrarem na temática aqui abordada, interpretam o sentimento que me invade em 

momento tão importante, como é o da conclusão de uma obra dessa monta. No texto em 

questão, que se encontra no Livro Sétimo de A Cidade de Deus, Agostinho se refere aos 

deuses Jano e Término, que deram origem, respectivamente, aos nossos meses de Janeiro e 

Fevereiro, afirmando que “embora, no momento, se considerem nos dois deuses os princípios 

e os fins das coisas temporais, dever-se-ia dar preferência a Término”2. E conclui suas 

palavras de forma magistral, dizendo que  “há maior alegria quando se conclui alguma coisa 

que quando se começa. Todo começo é repleto de inquietude, que cessa apenas quando se 

consegue o fim, apetecido, intentado, esperado e desejado, que leva a começá-la. O coração 

não canta vitória pelo que começa, mas pelo que termina”3. 

De fato, meu coração estava cheio de inquietude quando dei os primeiros passos na 

ambiência do Mestrado em Filosofia, na UFPE. Pressionado pelo tempo, comecei a freqüentar 

as aulas no segundo semestre do penúltimo ano do século passado (1999.2), na condição de 

aluno ouvinte. Na época, ainda estava ligado à Universidade Católica de Pernambuco: iria 

concluir, naquele semestre, a Licenciatura em Filosofia e no semestre seguinte (2000.1) me 

                                                           
1 HAWKING, Stephen. Uma breve história do tempo: do big bang aos buracos negros (A Brief History of Time: from the big 
bang to black holes). Trad. de Maria Helena Torres. Intr. de Carl Sagan. 29 ed. Rio de Janeiro: Rocco, 1988. p. 12. 
2 “Quamquam etiam nunc cum in istis duobus diis initia rerum temporalium finesque tractantur, Termino dari debuit plus 
honoris ” - De civ. Dei, VII, 7. 
3 A versão das citações acima é a da Vozes. Entretanto, com vistas a uma maior legitimidade histórica, transcrevemos a 
tradução dos textos da BAC, para esta citação, com o seu respectivo original em latim: “Há maior alegria quando se conclui 
uma coisa do que quando se começa. No princípio todas são inquietudes até se conseguir o fim apetecido, intentado, esperado 
e desejado que leva a começar a obra. O coração não canta vitória pelo que começa se não o termina - Maior enim laetitia est, 
cum res quaeque perficitur: sollicitudinis autem plena sunt coepta, conec perducantur ad finem, quem qui aliquid incipit, 
maxime appetit, intendit, exspectat, exoptat; nec de re inchoata, nisi terminetur, exsultat” (De civ. Dei, VII, 7). Moran 
acrescenta o seguinte, na nota 16, p. 510, da edição da BAC, mantendo em seu comentário o mesmo enquadramento na 
temática do tempo: “Psicologicamente falando, assim é. Enquanto se está executando a obra, tudo é vai-e-vem e 
preocupações. O que é futuro é incerto, e o homem sofre porque não o tem à mão. Quando a obra está concluída, vem o 
descanso com uma satisfação que premia todos os esforços das obras in fieri (em execução). Esta observação é muito digna 
de se ter em conta, para que o desalento não pese sobre nosso ânimo em qualquer de nossas atividades”. 



empenharia para produzir um texto científico defendendo uma Fundamentação Epistemológica 

do Conhecimento em “O Livre Arbítrio”, de Santo Agostinho,  a fim de fechar o Bacharelado 

em Filosofia.  

No primeiro semestre de 2000, já diplomado, pude freqüentar as aulas na Federal 

como aluno especial, com vistas a aproveitar pelo menos duas disciplinas em que fosse 

aprovado, caso conseguisse passar na seleção no final daquele ano. Foi exatamente nessas 

circunstâncias, e nessas andanças pela UFPE, que pessoas foram aparecendo e coisas foram 

acontecendo, de tal forma que aquela inquietude inicial foi dando lugar a uma tranqüilidade e 

segurança cada vez maiores. E são essas pessoas que relaciono a seguir e às quais agradeço, 

como já disse, do mais profundo do meu ser: 

Professor Dr. Jesus Vazquez, com quem fiz disciplinas como aluno ouvinte e como 

aluno especial. Infelizmente, não tive o privilégio de estar com ele como aluno regular, por 

conta da linha de pesquisa pela qual optei, epistemologia. Jesus foi divinamente atencioso 

quando o procurei para conversar sobre a idéia do meu projeto, meses antes da seleção. Além 

de elogiar a minha iniciativa em adotar uma temática tão instigante, deu uma importante 

palavra de incentivo no sentido de um maior aprofundamento num futuro projeto de 

doutorado. E numa demonstração do seu real interesse pelo aluno, tão logo concluímos a 

conversa, selecionou todos os textos sobre o tema, da biblioteca do seu gabinete, e deixou 

tudo separado em uma estante à minha inteira disposição;  

Professor Dr. Roberto Markenson, com quem fiz três disciplinas: duas como aluno 

especial - aproveitadas para a grade curricular -, e uma como aluno regular. Metódico e muito 

organizado, incentiva o aluno a trabalhar seu próprio filósofo nas disciplinas que leciona e, 

em meu caso, deu uma palavra de apoio à idéia para o meu projeto bem antes da seleção. Essa 

sua forma de ser estimula o estudante a um tipo de comportamento idêntico, em termos de 

método e organização. Sua metodologia de ensino é muito eficaz, pois já na primeira aula 

deixa o aluno a par de tudo o que deve ocorrer no semestre, inclusive em termos de ementa da 

disciplina e datas de avaliação, tanto dos projetos individuais quanto do projeto final da 

própria disciplina. Sua transparência e franqueza, diante daquilo que o aluno está produzindo, 

são de grande valor na solidificação de planos futuros do próprio estudante. Trata-se de uma 

pessoa muito paciente, de grande capacidade e inteligência, em quem não se encontra uma 

ponta sequer de arrogância intelectual. Pessoalmente, pude contar com seu apoio constante, 

inclusive com sua prontidão em aceitar ser o orientador de dissertação, apesar de tantas 



ocupações. Outro importante incentivo que tenho recebido dele tem sido sua preocupação em 

colocar em minhas mãos textos relacionados com a temática que escolhi para dissertar;  

Roberto José da Silva, colega que me antecedeu no mestrado, não mediu esforços 

para enriquecer a bibliografia da minha dissertação. Tamanha foi sua preocupação, que 

chegou a adquirir livros com seus próprios recursos para me oferecer. Também colocou textos 

de sua biblioteca particular à minha disposição e deixou outros comigo, entre eles o de 

Mondolfo. O texto de Askin, que já me fora disponibilizado pelo professor Dr. Jesus 

Vazquez, eu o recebi como doação sua em 13.11.2001. O livro de Comte-Sponville, muito 

importante para este projeto, também me foi presenteado por ele no dia 8 de junho, e o de 

Piettre em julho do mesmo ano. Outros textos, como os de Boutang e Ray – para citar apenas 

dois -, eu os adquiri graças à sua constante preocupação em garimpar bibliografia sobre a 

temática e indicar inclusive o local onde encontraria. Além disso, tem tido uma preocupação 

constante em manter ininterrupto contato, colocando-se sempre à minha inteira disposição; 

Rodrigo Silva Rosal de Araújo, que formou comigo a corajosa dupla que resolveu 

enveredar pelos meandros da epistemologia e que, de vento em Popper, compartilhou quer 

dos meus momentos cruciais, quer dos meus momentos especiais. Comigo ele gastou precioso 

e considerável tempo em conversas telefônicas, em conversas à viva voz e em planos para a 

efetivação de sonhos num tempo futuro; com ele consegui, também, uma verdadeira e rara 

preciosidade: a cópia das obras completas de Platão, em espanhol;  

Professor Dr. Fernando Raul de Assis Neto, meu orientador acadêmico, pela forma 

como me incentivava a  apressar o projeto final. Exatamente por conta disso é que em janeiro 

de 2002 já me desvencilhava de uma responsabilidade prevista para março daquele ano. Antes 

disso, todavia – como fizeram Jesus e Markenson -, apoiou a minha idéia para o futuro projeto 

de dissertação. Na entrevista para a seleção ainda tentou me dissuadir do patrístico em favor 

de Kant (1724-1804), mas o próprio professor Markenson entrou em minha defesa. Com Raul 

fiz duas disciplinas, como aluno regular, e fui desafiado – juntamente com Rodrigo - a 

apresentar seminário sobre uma delas, o que terminou não acontecendo. Ao ler a segunda 

versão do meu projeto – juntamente comigo e num local inusitado: um Lava a Jato -, foi 

muito bondoso e pródigo em elogios, afirmando que estava muito bem escrito4, que era 

admirável a  beleza do estilo e que a pertinência do tema ali proposto era evidente, inclusive a 

                                                           
4 Só para me sentir mais à vontade, perguntei-lhe se o projeto estava tão “irritantemente bem escrito” quanto a dissertação 
defendida recentemente pelo colega Leonardo.  Como autor da frase e tendo participado da banca examinadora, ele 
correspondeu à minha pergunta com outra pergunta: “Você estava lá?, e com uma gostosa gargalhada. 



partir dos próprios textos de Santo Agostinho citados no corpo do trabalho, textos que, 

segundo ele, são de uma lógica irrepreensível;  

Professora Dra Zélia Dantas de Oliveira, com quem fiz duas disciplinas, sendo que  

Lógica por pouco não nos deixou – a Rodrigo e a mim -, em S.E.E5. A dose foi gigantesca, e 

em tempo recorde, o que nos colocou quase em situação de pânico e de não degustá-la da 

melhor forma possível. Com muito esforço e persistência, entretanto, conseguimos sair ilesos. 

A segunda disciplina que fiz com a professora Zélia – Epistemologia II – foi de grande valor 

para a minha linha de pesquisa, além de ter tido a grata surpresa de sua sugestão para que a 

monografia final fosse publicada na revista do Departamento de Filosofia, Perspectiva, como 

também fosse enviada para uma possível comunicação no IX Encontro Nacional de Filosofia 

da ANPOF. Estímulos da espécie são muito valiosos para o aluno; 

Professor Dr. Marcelo Pelizzoli – que, infelizmente, só apareceu no final -, pelas 

valiosas contribuições através da disciplina Epistemologia das Ciências Humanas II (2002.1). 

Trata-se de uma daquelas pessoas que a gente sente que valeu a pena cruzar com ela pelos 

caminhos da vida. Graças a ele chegou às minhas mãos uma outra preciosidade: ele mesmo 

mandou buscar, diretamente de sua biblioteca particular em Porto Alegre, o importantíssimo 

texto de Edmund Husserl. Na verdade, desde que tivera acesso ao livro de Comte-Sponville já 

andava em busca das Lições, sendo que a referência em Comte-Sponville é do texto em 

francês, que é uma das traduções consultadas para a versão em português;    

Demais colegas do mestrado, em número de oito – uma vez que Rodrigo já foi 

mencionado - , pelo companheirismo e prontidão em compartilhar. Destaque especial para os 

seguintes:  

Virgínia, terceiro lugar da seleção, que já é companheira há longo tempo. Antes 

mesmo do início do Grupo de Estudo de Nietzsche, na Unicap, dirigido pela professora 

Martha Perrusi, já a conhecia desde a época do Príncipe e da Coca-Cola6, seu criativo texto 

monográfico de final de curso na Universidade Católica. Sua jovialidade, energia, dinamismo, 

bom humor, simpatia e palavras de estímulo têm sido uma constante motivação em minhas 

realizações; 

Gilson, que pesquisa sobre o espaço - só que em outro filósofo -, tem trocado fabulosas 

idéias em termos de conteúdo e de bibliografia. Certo dia nos encontramos em uma calçada, 

na Unicap, e conversamos durante quase duas horas sobre nossos projetos, sonhos e ideais;  
                                                           
5 Essa sigla é uma recordação dos meus tempos de graduação, quando fiz Introdução à Filosofia na Unicap, e significa 
Situação Existencial Extrema.  



Marcelo “Paraná” Palauro que, apesar da necessidade de cuidar de sua prematura 

“criança” acadêmica - o texto de sua dissertação foi entregue ao orientador, quase completo, 

com uma antecedência inimaginável, aquém de qualquer prazo e previsão regimental -, 

prontificou-se a me ajudar. Sendo assim, pesquisou comigo o que diz o “seu” filósofo, o 

existencialista Sartre (1905-1980), acerca da temática aqui desenvolvida; além disso, me 

passou o texto no original, em francês; 

José Luiz, nosso representante junto ao Colegiado, por ter exercido a contento sua 

função. Sobretudo, por colocar em minhas mãos textos de grande importância para este 

projeto, inclusive o de Merleau-Ponty (1908-1961), filósofo que serve de base à sua pesquisa;   

é impossível esquecer – deixar de registrar e agradecer – a possibilidade que se tornou 

realidade ao ler aqueles dez nomes publicados na ansiosamente esperada relação do dia 

21.12.2000: (1) José Arlindo de Aguiar Filho; (2) Luiz Marcelo Palauro; (3) Virgínia Suzana 

de Azevedo França; (4) André Luiz Holanda de Oliveira; (5) Gilson Miranda Gonçalves;     

(6) Walmir Alves dos Santos; (7) José Renivaldo Rufino; (8) João Bosco Fonseca Coelho;   

(9) José Luiz de França Filho e (10) Rodrigo Silva Rosal de Araújo;  

Maria Betânia Souza, da Secretaria do Mestrado, pela constante prontidão em ajudar, 

tirar dúvidas, auxiliar, mantendo o aluno sempre informado dos prazos regimentais. Essa sua 

peculiar atenção prevalecia até mesmo em momentos fora do seu expediente;  

Márcio José Batista da Silva, bolsista e aluno da graduação, pela sua maneira toda 

especial e atenciosa de nos atender. Não mediu esforços nesse sentido, sacrificando, também, 

até alguns preciosos instantes de lazer;  

Professor Dr. Marcos Roberto Nunes Costa, expert em Santo Agostinho, haja vista 

seu doutorado concluído recentemente pela PUC do Rio Grande do Sul, por sua 

disponibilidade em ajudar, mesmo que não fosse convidado oficialmente pela UFPE. Sua 

segurança no filósofo, e nas temáticas por ele desenvolvidas, tem sido imprescindível para 

acompanhar o desenvolvimento das minhas propostas desde os tempos do Bacharelado na 

Unicap. Tem colocado em minhas mãos inumeráveis textos de sua biblioteca particular e faz 

questão de me manter informado em termos de novidades na Internet. Por isso não foi 

estranho quando apareceu um dia com um verdadeiro calhamaço, em italiano, que imprimira 

via Internet. Na verdade, tenho aprendido a amar o pensamento de Agostinho graças também 

ao amor que Marcos tem demonstrado pelo pensamento do grande patrístico. E não é só isso. 

Sua preocupação em que eu ouse muito mais e procure dar vôos mais altos foi a chave para 
                                                                                                                                                                                     
6 FRANÇA, Virgínia Suzana de Azevedo. O príncipe e a Coca-Cola: Maquiavel através da trajetória de um refrigerante. 



que participasse – com comunicações - de dois congressos internacionais de Filosofia 

Medieval, em Belo Horizonte e Recife. É, também, um grande incentivador – e criador de 

oportunidades, viabilizando importantes contatos -, para que eu continue aprofundando 

minhas pesquisas num futuro projeto de doutorado;  

Professora doutoranda Martha Solange Perrusi, da Unicap – minha orientadora na 

monografia do Bacharelado -, que tem demonstrado incansável disponibilidade e grande 

interesse em me acompanhar. Por isso mesmo, foi a primeira pessoa que leu e fez observações 

no incipiente texto do Projeto Final do presente trabalho acadêmico; 

Professor Severino Dias da Costa Filho, da Unicap, um dos mais capacitados mestres 

que já tive, com quem cursei cinco disciplinas no Bacharelado e que foi, também, examinador 

da monografia, pela demonstração de constante interesse em acompanhar meu desenvolvimento 

acadêmico. Por isso mesmo, atendendo ao seu pedido, fiz chegar às suas mãos uma cópia do 

Projeto de Mestrado em sua redação final. O professor “Biu” – como é carinhosamente 

chamado por alunos e amigos – é um outro que está ligado na identificação de textos sobre a 

temática que estou trabalhando;  

Professor João Ferreira Santos, da Unicap, que é expert em Platão e em Filosofia 

Antiga, mostrou-se disponível para ajudar. Graças a ele tive acesso a diálogos do filósofo 

grego que não possuía em minha biblioteca e ao texto de Darlapp. Por pouco tempo, infelizmente, 

ainda tive o grande prazer de tê-lo como colega ouvinte no Mestrado da Federal e como 

colega regular, durante um semestre, na Aliança Francesa;  

Professor Dr. Roberto Hofmeister Pich, da PUC do Rio Grande do Sul, com quem 

travei conhecimento durante o VIII Congresso Internacional de Filosofia Medieval, realizado 

na bela e aprazível Casa Provincial dos Irmãos Maristas - na também bela e aprazível 

Apipucos -, pela preocupação demonstrada em participar do desenvolvimento do texto da 

minha dissertação. Colocou-se à disposição para responder a quaisquer perguntas sobre o 

tema do tempo em Agostinho, a partir de um texto em alemão de sua biblioteca pessoal. 

Nesse sentido, tenho sido importuno enviando algumas correspondências;  

Rivaldo Gomes da Silva Júnior, candidato à Especialização em Comunicação Social, 

pela Escola Superior de Relações Públicas, e ao Mestrado em Sociologia na UFPE e colega de 

natação no Clube Português, pela disponibilidade em garimpar textos sobre a temática da 

presente obra científica. A isso seja adicionado o fato de sua profunda e transparente amizade 

em todo esse tempo; 

                                                                                                                                                                                     
Recife: 1997. Monografia de bacharelado em Filosofia pela Universidade Católica de Pernambuco, não publicada, mimeo. 



Petrusk Homero Campos Marinho, mestrando em Biologia pela UFPE – entrada 

2002.1 -, que também andou à cata de textos para a composição da bibliografia do presente 

trabalho. Graças à sua preocupação e ação nesse particular, chegaram às minhas mãos 

preciosidades como o livro de Gleiser, o de Bucaille, o de Capra (O Tao da Física) e até 

mesmo a Torá e o Alcorão!;  

Nalfran Modesto Benvinda, mestrando em Filosofia, entrada 2002.2, que teve a 

iniciativa de me procurar com um excelente texto para complementar as pesquisas. Graças à 

sua preocupação, tive acesso ao importante livro de Márcia Schuback, Para ler os medievais, 

onde a autora trata, entre outras coisas, do tempo segundo a ótica de Agostinho. Além disso, 

colocou-se à minha inteira disposição, para pesquisar obras da BAC na biblioteca do Convento 

do Carmo;  

Sanderly Correia da Silva (“Lila”), eficiente estagiária de Biblioteconomia que atua 

na Biblioteca do Mestrado em Filosofia. Sua prontidão em me atender e a delicadeza do seu 

trato foram marcantes; 

Altamir Soares de Paula, Pró-Reitor Administrativo da Unicap e colega de natação 

no Clube Português, que tem sido um grande incentivador desde os cursos que fiz naquela 

universidade. Por seu intermédio, tive acesso a inúmeros textos sobre o tempo, inclusive os 

que foram publicados no número especial da revista Ciência e Cultura; 

Professor Antônio Carlos de Oliveira Santos, da Unicap, que foi um dos meus 

mestres naquela Universidade. Também se envolveu na busca de textos e fez chegar às 

minhas mãos o interessante livro de Pegoraro;  

Professor Dr. Alfredo de Oliveira Moraes, também da Unicap, com quem não tive o 

privilégio de estudar – pois ele estava concluindo seu doutorado na época -, mas tenho tido 

outro privilégio, qual seja o de participar do Grupo de Estudos Hegel, por ele dirigido. Muito 

atencioso, colocou à minha disposição sua tese de doutoramento que aborda, em uma de suas 

subdivisões, a questão do tempo no pensamento do filósofo alemão; 

Denise Corrêa Tsujikawa, da Biblioteca Central da UFPE, a quem procurei, antes 

mesmo de o texto ir para a pré-defesa, a fim de colher informações para a elaboração da ficha 

catalográfica. Fiquei impressionado com sua disponibilidade, paciência e simpatia em me 

atender nos mínimos detalhes. É diante de tais atitudes que cai por terra o mito que tem sido 

criado em torno da falta de eficiência no atendimento no serviço público;   

Professor Dr. Charles William Dickson, com quem tive o privilégio de cursar 

disciplinas no Bacharelado em Teologia, pelo Seminário Teológico Batista do Norte do Brasil 



(Recife), na segunda metade da década de 70. Atualmente aposentado – e morando em 

Austin, Texas, nos Estados Unidos da América -, continuamos mantendo contato através de 

correspondências periódicas, quer via e-mails, quer via cartas tradicionais. Graças a essa 

sólida e duradoura amizade e, sobretudo, à sua imensa bondade e constante disponibilidade, 

pude contar com sua participação – através de uma entrevista -, para composição do conteúdo 

da minha dissertação de Mestrado em Teologia, pelo mesmo Seminário, defendida em 

27.09.99. Quando é agora, ou seja, mais de três anos depois, eu o importuno de novo: envio o 

resumo da presente obra, em 10 de janeiro de 2003, pedindo-lhe a gentileza de verter para o 

inglês, e em menos de um mês (06.02) – antes, portanto, da pré-defesa – recebo o texto 

pronto, além de uma preciosa carta com palavras de incentivo e uma justificativa que só se 

justifica por conta de sua generosidade e de sua habitual modéstia e bondade7. Realmente, é 

impossível traduzir em palavras um agradecimento à altura de atitudes como essa e a dos 

demais que constam destas páginas; 

finalmente, em último e primeiro lugar, à minha esposa Cosma e aos meus filhos 

Joran e Raquel, que suportaram o peso maior e deram o suporte indispensável. Sem eles, teria 

sido impossível começar e terminar um projeto tão ousado. Dizendo de outra forma e, nesse 

particular, apelando para o “meu” filósofo, graças aos três é que é possível ao meu coração 

cantar vitória neste momento, pois fizeram parte de cada etapa dessa caminhada: das lutas, 

das dificuldades e demais obstáculos que foram aparecendo no caminho, desde o difícil 

começo, até aos instantes de suprema alegria do resultado de aprovação na seleção e das 

vitórias no percurso do caminho. Realmente, tem razão Santo Agostinho: “o coração não 

canta vitória pelo que começa, mas pelo que termina”. E é isso que faço agora, esperando que 

o meu cântico seja uma suave melodia de profundo agradecimento a todas essas pessoas. 

                                                           
7 Em um dos parágrafos da carta de 29.01.2003, ele escreve o seguinte: “Estou enviando a tradução do RESUMO que você 
escreveu. Não estou tão feliz com a minha tradução. Foi difícil dominar seus comentários sobre a filosofia de Agostinho. Isto 
não é uma crítica ao seu trabalho. Você fez um profundo estudo sobre Santo Agostinho e eu nunca fiz. Tenho acesso aos seus 
escritos, mas nunca tive tempo para me familiarizar com tudo que ele escreveu. Você fez isso. Deste modo, minha tradução 
do que você escreveu sobre Agostinho talvez não seja tão precisa quanto poderia ser. Sinta-se à vontade para mudar o que 
não está correto. Sinto muito não poder ajudá-lo mais nessa questão – I am sending you the translation of the RESUMO that 
you wrote. I am not too happy with my translation. It was hard for me to grasp your comments about Augustines’s 
philosophy. This is not a criticism of your work. You have made an in-depth study of St. Augustine and I have never done so. I 
have access to his writings but I have never taken the time to acquaint myself with all he said and wrote. You have done that. 
So, my English translation of what you wrote about Augustine may not be as accurate as it should be. Please feel free to 
change whatever is not correct. I am sorry that I could not be more help to you in this matter ”. 



LISTA DE ABREVIATURAS  

 

OBRAS DE SANTO AGOSTINHO  

 
Conf.   

- Confessionum, libri tredecim – 400 (Confissões)  

Contra acad.  

- Contra Academicos – 386 (Contra Acadêmicos) 

Contra Faust.  

- Contra Faustum Manichaeum, libri triginta tres - 400 (Contra Fausto Maniqueu)  

De civ. Dei       

- De civitate Dei - 413/426 (Sobre a Cidade de Deus) 

De diversis quaest.  

De diversis quaestionibus octoginta tribus – 391-392 (Sobre diversas questões)  

De doc. christ. 

De doctrina christiana – 396-397 (Sobre a doutrina cristã) 

De duab. an.  

- De duabus animabus contra manichaeorum - 391-392 (Sobre as duas almas contra os 

maniqueus) 

De gen. ad litt.  

- De Genesi ad litteram, libri duodecim - 401-415 (Sobre o Gênesis ao pé da letra) 

De gen. ad litt. imperf.  

- De Genesi ad litteram imperfectus liber – 393 (Sobre o Gênesis ao pé da letra, incompleto) 

De gen. contra man.  

- De Genesi contra manichaeos – 388, 389 (Sobre o Gênesis contra os maniqueus) 

De lib. arb.     

- De libero arbitrio - 386-395 (Sobre o livre arbítrio) 

De mus. 

- De musica, libri sex – 387-391 (Sobre a música) 

De ord. 

- De ordine - 386 (Sobre a ordem) 



 

 

  

De trin.  

De Trinitate, libri quindecim – 400-416 (Sobre a Trindade) 

De vera rel. 

- De vera religione – 389-391 (Sobre a verdadeira religião) 

Enarrat. in Ps. 

- Enarrationes in Psalmos – 391-415 (Comentários aos Salmos) 

Epist. 2 

Epistola 2 – Augustinus Zenobio – 387 (Carta 2, a Zenóbio) 

Epist. 3 

Epistola 3 – Augustinus Nebridio – 387 (Carta 3, a Nebrídio) 

Epist. 11 

Epistola 11 – Augustinus Nebridio – 389 (Carta 11, a Nebrídio) 

Epist. 18 

Epistola 18 – Augustinus Caelestino – 390 (Carta 18, a Celestino) 

Ret.        

- Retractationum - 426-427 (Retratações) 

Serm. 

- Sermones – Diversas datas (Sermões) 

Sol.        

- Soliloquia - 386 (Solilóquios) 

Tract. in Ionnes 

In Ioannis evangelium tractatus – 416-417 (Tratado no evangelho de João) 

 



RESUMO 

 

Santo Agostinho teoriza sobre o tempo partindo de dois pontos específicos. O 

primeiro é aquele que considera o tempo em suas modalidades de presente, passado e futuro 

como existente apenas na consciência: é o tempo subjetivo. O segundo momento é aquele em 

que sua teoria sobre o tempo toma um direcionamento epistemológico: o filósofo explora o 

tempo objetivo, o tempo exterior à consciência. Em ambos os momentos, o filósofo determina 

a validade da realidade do tempo – tanto em seu aspecto subjetivo, quanto em seu aspecto 

objetivo – sempre com base no primado do presente. O presente é, para ele, o próprio 

fundamento do tempo, determinando, inclusive, as duas outras modalidades: o passado é 

validado pela visão presente das coisas passadas e o futuro pela visão presente das coisas 

futuras. A base criacionista da tradição hebraico-cristã, da qual parte o filósofo para 

desenvolver sua teoria, é primordial na construção do tempo objetivo. O tempo, como 

criatura, desvincula-se da consciência do homem e, platonicamente, vincula-se à mente de 

Deus, criador do tempo. É por isso que o tempo pode ser visto em sua condição de um 

elemento exterior e anterior à consciência, pois, como criatura, tem seu princípio ligado ao 

próprio princípio do mundo e está vinculado, apenas, à mente de Deus. Agostinho é levado à 

pesquisa sobre o princípio do tempo por conta da controvérsia maniquéia. Os maniqueus 

queriam saber o que é que um Deus criador fazia antes de criar o tempo. O filósofo rechaça a 

idéia como carente de fundamento, uma vez que não se pode falar de um “antes” antes do 

tempo. Finalmente, ao relacionar o tempo com a eternidade, Agostinho também parte do 

presente, que lhe fornece vestígios da eternidade – vestigium aeternitatis –, através do que ele 

mesmo denomina de “partículas fugitivas”. A mutabilidade, própria do tempo e do mundo, 

contrasta com a imutabilidade, própria da eternidade e destino final do homem. 



ABSTRACT 

 

Saint Augustine theorizes about time based on two specific points. The first 

considers time in its divisions of past, present, and future as existing only in the conscience: it 

is subjective time. The second is where his theory about time takes an epistemological direction: 

the philosopher explores time as objective, time outside conscience. In both of these the 

philosopher determines the validity of the reality of time – in its subjective as well as it 

objective sense – but always from the point of view of the present. The present is, for him, the 

fundamental basis of time, determining, consequently, the other two divisions: the past is 

valid by the remembrance of things in the past and the future by the expectation of things to 

come. The Hebrew-Christian tradition of the Creation which served the philosopher as a 

starting point for the development of his theory is primarily built on time as objective. Time, 

as created, detaches itself from the human conscience and, theoretically, connects itself to the 

mind of God, the Creator of time. This is why time can be seen as an exterior element that is 

prior to the conscience, hence, as a something created time has its beginning linked to the 

actual beginning of the world, which is linked directly to the mind of God. Augustine is drawn 

to his research of the time principle because of the Manichaeism controversy. The Manicheans 

wanted to know what the Creator God was doing before the beginning of time. The 

philosopher regarded this question as irrelevant since it is impossible to think of a “before” 

that was before time. Finally as he related time with eternity, Augustine again begins with the 

present which provides him with certain marks of eternity – vestigium aeternitatis – which he 

himself designated as “transitory particles”. The mutability, typical of time and the world, is 

in sharp contrast with the immutability which characterizes eternity and the final destiny of 

mankind.     

 



SUMÁRIO 

 

 

INTRODUÇÃO               20 

CAPÍTULO I 

1  PASSADO: DO PRINCÍPIO DO TEMPO, DO MUNDO E DO HOMEM        32 

1.1  A busca do princípio do tempo em razão da controvérsia maniquéia               35 

1.1.1  O maniqueísmo: suas raízes, pensamento e cosmogonia          37 

1.1.2  Mito maniqueu: cosmologia e soteriologia            43 

1.2   Passando o passado a limpo: teoria da creatio ex nihilo          46 

1.2.1  Princípio do tempo e do mundo             50 

1.2.2  A criação do homem no tempo: janela para uma “notação científica”          66 

CAPÍTULO II 

2  FUTURO: DA EXSPECTATIO AO ÉSKATON            73 

2.1  O futuro e a teoria das rationes seminales            75 

2.2  O futuro como expectativa, sonoridade e constante fluir          84 

2.3  O futuro e a teoria da verdade                 96 

CAPÍTULO III 

3  PRIMADO DO PRESENTE, PRELÚDIO DA ETERNIDADE            105 

3.1  A tríplice forma do tempo presente: perfeita equação entre o passado e o futuro     108 

3.2  O tempo presente: motus ou mora?           114 

3.3  O tempo presente como vestigium aeternitatis          120 

3.4  O presente como possibilidade de fundamentação do tempo objetivo      131 

CONCLUSÃO              143    

BIBLIOGRAFIA                   155 

ÍNDICE ONOMÁSTICO            176 

 



INTRODUÇÃO 



INTRODUÇÃO 

 

O tempo é abençoado1, amaldiçoado2, prognosticado3 e se mantém na berlinda 

através dos séculos de história da humanidade, como assunto instigante para a filosofia e para 

a ciência4. Às vezes o tempo é também personificado como se fora um velho aliado do 

homem, a fazer-lhe inusitadas concessões em nome de uma possível beleza perene, oriunda de 

alguma fonte de eterna juventude5. O fato é que o tempo mexe com todos e está na boca e no 

cotidiano de todas as pessoas. Como diz Agostinho (354-430), “que assunto mais familiar e 

mais batido nas nossas conversas do que o tempo? Quando dele falamos, compreendemos o 

que dizemos. Compreendemos também o que nos dizem quando dele nos falam”6.  

Quando Agostinho se depara com o desafio de pesquisar e escrever sobre o 

tempo, forçado que é pela controvérsia com os maniqueus, ele assume uma postura 

equilibrada e cautelosa. Diante da pergunta ontológica: “o que é, por conseguinte, o tempo?”7, 

                                                           
1 Motivo de bênção são as palavras que a tradição cristã atribui a Jesus, registradas no evangelho de Marcos, 
1.15: “O tempo está completo, e o reino de Deus está próximo - The time is fulfilled, and the kingdom of God is 
at hand”, cf. Holy Bible. King James Version. The Open Bible Edition. Los Angeles: World Bible Society, 
1980. 
2 “Maldito o tempo que se acaba quando estou contigo. Maldito, maldito, o tempo que não estás. Maldito o 
tempo que te esconde quando eu te preciso”, diz a letra da famosa música popular brasileira Necessidade, 
interpretada pelo não menos famoso cantor Alexandre Pires e muito requisitada nesse começo do século XXI. O 
inverso poderia ser dito pelo mesmo coração apaixonado, ou seja, maldito o tempo que não se acaba quando não 
estou contigo. 
3 Diariamente a mídia ao redor do mundo anuncia – como se fora possível - a “previsão do tempo”, sob os 
auspícios da meteorologia. A previsão é das condições e alterações climáticas, e não do tempo.  
4 Cf. ASKIN, I. F. O problema do tempo: sua interpretação filosófica. Trad. Joel Silveira. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 1969. p. 11: “No estudo do tempo, a física desempenha papel de primeiríssima importância [...]. É 
precisamente na física onde se formulam os conceitos de tempo – no passado, através dos ensinamentos de 
Newton; em nosso século, através da teoria da relatividade de Albert Einstein – que exercem uma profunda 
influência sobre outras ciências e sobre as manifestações filosóficas do tempo. O parâmetro temporal é objeto de 
estudo por parte dos investigadores dos mais diversos ramos do saber”.  
5 Quando, na primeira metade da década de sessenta do século passado, a atriz, escultora, fotógrafa, repórter e 
jornalista italiana Gina Lollobrigida (1927-  ) está no auge da beleza e no esplendor dos seus trinta e poucos anos 
de idade, um articulista escreve o seguinte sobre ela: cf. ART, Tom. Gina: a vênus eterna. In: Cinelândia. Rio de 
Janeiro: Rio Gráfica e Editora Ltda., n. 253, maio 1963, p. 17: “O tempo, diante de Gina Lollobrigida, se detém e 
diz, alisando a barba: Não. Nesta, eu não toco. Seria uma maldade marcar com os meus temidos vestígios uma 
beleza assim. Deixarei que continue a bulir com a inspiração dos músicos, pintores e poetas. Espalharei as 
minhas rugas, cabelos brancos e fenecimento por aí, entre mulheres menos belas. Gina, não. Jamais alterarei esse 
corpo esplendoroso, esse sonho de beleza irrealizado de príncipes e plebeus, de milionários e pobres diabos. 
Admirada por todos, por todos desejada, será sempre assim, Gina, uma Vênus Eterna”. 
6 “Quid autem familiarius et notius in loquendo commemoramus quam tempus? Et intellegimus utique, cum id 
loquimur, intellegimus etiam, cum alio loquente id audimus” (Conf., XI, 14, 17). 
7 “Quid est ergo tempus?” (Conf., XI, 14, 17). 



 21

responde: “Se ninguém me perguntar, eu sei; porém, se quiser explicar a quem me perguntar, já 

não sei”8. É próprio do estilo do filósofo esse cuidado diante de temas controversos e 

enigmáticos. Ele não se arvora no direito de saber tudo. Ao contrário, o anseio pela sabedoria 

é uma constante em sua vida, como bem resume a frase pronunciada no retiro em Cassicíaco, 

que demonstra quão sequioso estava de saber sempre mais: “...estou tão desejoso de aprender, 

que passo dias e noites neste exercício”9. E, ainda lá, não se sente constrangido em afirmar, 

com igual teor de prudência: “...sou uma criança em filosofia”10. Essa mesma postura 

precavida ele mantém diante do enigma do ser da divindade11. 

Isso não impede, entretanto, que Agostinho seja arrojado e profícuo em suas 

construções intelectuais12. Uma demonstração disso é que, tão logo declara: “se quiser explicar 

a quem me perguntar (sobre o tempo), já não sei”, inicia uma construção intelectual de grande 

                                                           
8 “Si nemo ex me quaerat, scio; si quaerenti explicare velim, nescio” (Conf., XI, 14, 17). 
9 “...discere cupientem et propter hoc solum dies noctesque vigilantem” (De ord., I, 5, 12).  
10 “...in  philosophia puer sum...” (De ord., I, 5, 13).  
11 A relutância inicial de Agostinho ao tratar da complexa temática do tempo é muito peculiar ao seu estilo, que 
denota profunda seriedade e grande cautela quando se vê às voltas com assuntos de tamanha envergadura. Um 
outro exemplo desse aspecto criterioso é quando ele tenta se expressar sobre o ser inefável da divindade. 
Segundo ele, o silêncio fala muito mais alto, pois quando se nomeia a Deus de inefável, alguma coisa se diz e o 
que se diz já não é inefável. Ou, em suas próprias palavras, “tampouco deve denominar-se a Deus inefável, pois 
quando isto se diz algo se diz. Não sei que luta de palavras existe, porque se é inefável o que não pode ser 
expresso, não será inefável o que pode chamar-se inefável. Esta contenda de vozes deve ser melhor calada com o 
silêncio do que apaziguada com as palavras”; e conclui, dizendo que quanto a “Deus, d’Ele não podemos dizer 
coisa alguma - Ac per hoc ne ineffabilis quidem dicendus est Deus , quia et hoc cum dicitur, aliquid dicitur. Et fit 
nescio quae pugna verborum , quoniam si illud est ineffabile, quod dici non potest, non est ineffabile quod vel 
ineffabile dici potest. Quae pugna verborum silentio cavenda potius quam voce pacanda est. Et tamen Deus, cum 
de illo nihil digne dici possit” (De doct. christ., I, 6, 6).   
12 Cf. RUFINO, José Renivaldo. Fundamentação epistemológica do conhecimento em ‘O livre arbítrio’, de Santo 
Agostinho. Recife: 2000. Monografia de bacharelado em filosofia, pela Universidade Católica de Pernambuco, 
não publicada. p. 16: “Informa, ainda, Papini (PAPINI, Giovanni. A vida de Santo Agostinho. 4 ed. Trad. de 
Godofredo Rangel. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1960. p. IX, 219, 220), que durante quarenta anos 
de sua vida (de Agostinho), ele não fez outra coisa senão escrever. Havia concluído sua obra magistral – De 
civitate Dei – e agora se dedica a outros desafios. Um deles, não concluído, foi o projeto de revisão de suas obras, 
em ordem cronológica. Foram revisadas noventa e quatro delas: vinte e sete anteriores e sessenta e sete 
posteriores à sua elevação ao episcopado. O terceiro volume das Retratações não foi publicado, pois Agostinho 
não teve tempo de escrevê-lo. E conclui: ‘Era santo, mas o demônio das letras nunca o abandonou’. Nos últimos 
anos de vida de Agostinho, Hipona é um centro intelectual respeitável, graças à inesgotável fonte que jorra da 
pena do seu bispo. Nem parece aquele garoto travesso e avesso aos estudos” (cf. Conf., I, 9; I, 12-14).  



 22

envergadura sobre o tempo. Trata-se de uma de suas mais bem elaboradas teorias e também 

das mais elogiadas pelos estudiosos do seu pensamento13.   

A teoria do tempo elaborada por Agostinho, segundo entendemos e de acordo com 

o que será explorado no presente trabalho, privilegia dois momentos específicos, quais sejam: 

primeiro, aquele que aponta para o tempo da consciência, para o tempo em seu aspecto 

interior, isto é, o tempo como uma realidade existente apenas na consciência e para a consciência 

(tempo subjetivo). De acordo com essa linha de raciocínio, o tempo não existe a não ser na 

consciência. Realmente, se fosse possível adotar a postura de um observador externo à 

consciência, seria improvável afirmar a tríplice divisão do tempo em passado, presente e 

futuro. Por outro lado, Agostinho também conclui que o tempo independe da consciência, 

                                                           
13 São inúmeros estudiosos do pensamento de Agostinho que o elogiam pela grande importância de sua teoria do 
tempo. Destacamos três deles: 1o) PESSANHA, José Américo Motta. Vida e Obra. In: Santo AGOSTINHO. 
Confissões ; De  Magistro = Do Mestre. 2 ed. Trad. de J. Oliveira Santos, A. Ambrósio de Pina; De magistro, 
trad. de Angelo Ricci. Consultoria José Américo Motta Pessanha. São Paulo: Abril Cultural, 1980. p. XIX, 
(Coleção Os Pensadores): “Ligado ao problema da criação, Agostinho investigou a noção de tempo, revelando 
grande penetração analítica. O tempo é por ele entendido como constituído por momentos diferentes de passado, 
presente e futuro, o que significa descontinuidade e transformação. Conseqüentemente, a criação do tempo 
coincide com a criação do mundo, ele é a estrutura fundamental do próprio mundo. Ao contrário, Deus, o ser por 
excelência, que é, foi e será, está completamente fora do tempo, é imutável e eterno. Em outros termos, o mundo, 
sendo uma mescla de ser e não-ser, carrega dentro de si um processo de transformação que o faz caminhar do ser 
para o não-ser, ou vice-versa. Esse processo constitui a sucessão temporal de passado, presente e futuro, o que 
não acontece, evidentemente, com Deus, único e verdadeiro ser e, portanto, eterno”; 2o) RUSSEL, Bertrand. A 
History of Western Philosophy. New York: Simon & Schuster, 1972. Book Two, Part I, Chapter IV, p. 352: 
“Santo Agostinho foi um escritor muito volumoso, principalmente em assuntos teológicos. Muitos dos seus 
controvertidos escritos eram tópicos, e perderam influência através do seu próprio sucesso; mas muitos deles, 
especialmente os concernentes aos Pelagianos, persistem praticamente influentes até os tempos modernos. Não 
me proponho a tratar exaustivamente de suas obras, mas somente discutir o que me parece importante, intrínseca 
ou historicamente. Considerarei: primeiro: sua pura filosofia, particularmente sua teoria do tempo - Saint 
Augustine was a very voluminous writer, mainly on theological subjects. Some of his controversial writings was 
topical, and lost interest through its very success; but some of it, especially what is concerned with the 
Pelagians, remained practically influential  down to modern times. I do not propose do treat his works 
exhaustively, but only to discuss what seems to me important, either intrinsically or historically. I shall consider: 
First:  his pure Philosophy, particularly his theory of time”; 3o) HUSSERL, Edmund (1859-1938). Lições para 
uma fenomenologia da consciência interna do tempo (Vorlesungen zur Phänomenologie des inneren 
Zeitbewusstseins). Trad., int. e notas de Pedro M. S. Alves. Lisboa: Imprensa Nacional Casa da Moeda, 1994. p. 
37: “A análise da consciência do tempo é uma antiquíssima cruz da psicologia descritiva e da teoria do 
conhecimento. O primeiro que sentiu a fundo as poderosas dificuldades que aqui residem e que com elas lutou 
até quase ao desespero foi Santo Agostinho. Os capítulos 14-28 do Livro XI das Confissões devem ainda hoje ser 
profundamente estudados por quem se ocupe com o problema do tempo. Porquanto, nestas coisas, a época 
moderna, orgulhosa do seu saber, nada mais grandioso e mais considerável trouxe do que este grande e, na 
verdade, incansável pensador. Ainda hoje se pode dizer com Santo Agostinho: si nemo a me quaerat, scio, si 
querenti explicare velim, nescio” (‘Se ninguém me perguntar [sobre o tempo], eu sei; porém, se quiser explicar a 
quem me perguntar, já não sei’). 
 



 23

pois existe fora da consciência, como criatura que é, sendo, inclusive, anterior e exterior à 

consciência e, portanto, anterior e exterior ao próprio homem. O que Agostinho quer dizer é 

que a existência do tempo independe da existência do homem: o tempo existe antes de o 

homem existir (tempo objetivo). É nesse sentido que se sobressai sua herança platônica, pois 

o tempo, antes de existir como tempo do mundo, no seu sentido objetivo, existe como idéia na 

mente da divindade.   

Fica claro, ainda, no pensamento de Agostinho, que as coisas estão no tempo e 

sem o tempo elas não seriam, pois o tempo é necessário para a existência das coisas. E é esse 

prisma que possibilita uma  análise do tempo em sua tríplice divisão de passado, presente e 

futuro, por conta da mutação que ocorre nas coisas que estão no tempo e que ocorre também, 

segundo ele, no próprio tempo. Entretanto, apesar disso, o tempo nem está nas coisas – como 

as coisas estão no tempo -, nem é uma coisa como as coisas que estão no tempo. Agostinho 

estabelece essa diferença de forma muito nítida. Para ele o tempo existe, sim. O tempo é, de 

fato, real. Todavia, o tipo de existência e realidade do tempo é diferente da existência e 

realidade das coisas. Essa dificuldade – ou complicado enigma (implicatissimum aenigma) - 

persegue o filósofo durante todo o tempo em que ele se ocupa com a temática.  

Mesmo com todo esse aspecto controverso e enigmático próprio de uma temática 

dessas – e até mesmo com todas as aparentes antinomias das conclusões agostinianas - , a 

proposta do presente trabalho é tentar identificar, explorar e entender as idéias mestras de 

Agostinho ao tratar do assunto. Segundo nossa concepção, uma dessas idéias é a de que sua 

teoria do tempo é trabalhada por dois lados: um viés que considera o tempo da consciência 

(tempo subjetivo), e outro que leva em conta a consciência do tempo (tempo objetivo). Dito 

de outra forma, Agostinho elabora uma construção racional e com fundamentação epistemológica 

para elucidar dois pontos básicos: 1o) o tempo em suas categorias de passado, presente e 

futuro, existe apenas na consciência e para a consciência; 2o) o tempo, em virtude de ser criatura 



 24

como as demais criaturas, em virtude de ter seu princípio concomitante com o mundo, tem 

existência independente da consciência, independente do homem e, ainda por cima, pode ser 

analisado levando-se em conta a tríplice divisão acima.  

Outra importante idéia é a de que Agostinho é levado à busca do princípio do 

tempo, e aqui atrelado à categoria do passado, por conta da controvérsia com os maniqueus. 

Assim se justifica a necessidade de abrir o primeiro capítulo deste trabalho com uma rápida 

elucidação dessa interessante particularidade.  

Considere-se, ainda, a importância dos três momentos do tempo, segundo a 

análise agostiniana, com ênfase no primado do presente. Parece paradoxal, mas para o 

filósofo só o presente existe: como visão presente das coisas presentes, como expectativa 

presente das coisas futuras e como recordação presente das coisas passadas. Admitir apenas a 

existência do presente, como ele o faz, não significa descartar as duas outras categorias. 

Significa, isso sim, admitir que o passado já não é e que o futuro ainda não é. E separar as três 

formas do tempo no presente trabalho – um capítulo para cada categoria - não significa 

considerá-las de fato separadas, pois Agostinho as considera como que imbricadas, 

interdependentes e, ao mesmo tempo, independentes. Interdependentes, sim, pois uma 

categoria não existe sem o concurso da outra. Dependentes, também sim, pois jamais chegam 

a se cruzar no mesmo caminho: passado e futuro jamais serão num mesmo momento no 

presente, pois quando o futuro se torna presente já não é futuro e quando o presente escoa 

para o passado já não é presente14.   

Ressalte-se, também, duas outras importantes idéias agostinianas desenvolvidas 

na presente obra acadêmica. A primeira é a seguinte: tudo o que Agostinho escreve, inclusive 

a teoria do tempo, tem como base fundamental sua teoria da verdade. Verdade que está 

                                                           
14 Essa construção agostiniana lembra, até certo ponto, o conteúdo da fala do personagem Zoraide, da novela “O 
clone”, da Rede Globo de Televisão, levada ao ar no dia 30.04.2002, quando diz o seguinte referindo-se ao 



 25

atrelada tanto à ciência quanto à sabedoria, conforme a definição característica da época em 

que viveu Agostinho15. A lógica desenvolvida pelo filósofo, nesse particular – na controvérsia 

com os acadêmicos -, é a de que ‘é verdade aquilo que é’. Sendo assim, a verdade científica é 

contingente, pois pode ser alterada a qualquer momento. Além disso, pode haver um tipo de 

verdade que não retrate verdade alguma. Já a verdade da expressão ‘é verdade aquilo que é’ 

está diretamente vinculada à sabedoria, não sendo, portanto, contingente. A sabedoria, por sua 

vez, se vincula ao Verbo e possibilita a ligação do sensível ao inteligível. É nesse aspecto, 

inclusive, que se processa uma segunda idéia: a relação do tempo com a eternidade. Ao invés 

de instâncias separadas, há uma tal ligação entre elas que Agostinho descobre, no tempo,  

vestígios da eternidade (vestigium aeternitatis). O filósofo se serve do antagonismo dessas 

duas categorias, para construir uma ponte que assegure ao transeunte a certeza da expectativa 

teleológica. Expectativa esta que se consuma na imutabilidade própria da eternidade, 

diametralmente oposta à mutação do mundo, do tempo e das coisas neles contidas. E aqui 

entram categorias nitidamente teológicas, uma vez que Agostinho jamais dissocia filosofia de 

teologia. Quando Russel reconhece a “pura filosofia” da teoria do tempo de Agostinho, é 

certamente por conta da “grande penetração analítica” ali contida e não por dissociar o aspecto 

teológico dos escritos agostinianos, pois isso seria uma missão árdua e até impossível. 

A teoria do tempo, de Agostinho, é sistematizada em algumas importantes obras, 

utilizadas como fontes primárias neste trabalho. A análise do tempo da consciência, ou tempo 

psicológico, está muito bem delineada no livro XI das Confissões. Quanto ao tempo em seu 

                                                                                                                                                                                     
tempo em suas três modalidades: “Quando Alá criou o tempo, ele disse que o passado e o futuro não se 
encontrariam, não se cruzariam, por isso ele colocou o presente entre eles”. 
15 Sobre este particular, eis o que diz VEGA, Angel Custodio. San Agustín y la filosofía nueva. In: Avgvstinvs 
Magister. Paris: Études Augustiniennes, 1954. Congrès International Augustinien. Communications. 21-24 
septembre. p. 392: “Santo  Agostinho  sempre  teve  muito  cuidado  ao  escrever  Sabedoria  e  não  Ciência.  
Por  que  esta  distinção?   Por que o filósofo há de cultivar só a Sabedoria e considerá-la como o objeto formal 
de sua investigação? Que diferença existe entre Sabedoria e Ciência? Esclareçamos um pouco este ponto, porque 
é de singular importância na filosofia agostiniana [...]. ...’ciência’ é o conhecimento certo das coisas por seus 
princípios. É preciso que seja certo e comprovado o conhecimento, porque de outro modo seria opinião e 
conjectura; e é preciso também que seja das coisas contingentes, pois se fora das eternas, seria Sabedoria não 
Ciência [...]. ...Aristóteles foi um científico no sentido rigoroso da palavra...” 



 26

aspecto objetivo16, tanto encontramos sua análise nas Confissões, quanto em A Cidade de 

Deus, no De musica e nos textos de sua controvérsia com os maniqueus. O tema reaparece em 

outras obras, mas não de forma sistematizada. As obras do filósofo encontram-se publicadas 

numa edição bilíngüe – latim/espanhol - da Biblioteca de Autores Cristãos (BAC), disponíveis 

em algumas boas bibliotecas. Poucas delas, entretanto, estão traduzidas no Brasil.   

Além dos textos do próprio filósofo, contamos com contribuições indispensáveis 

para o desenvolvimento desta obra. Sobre a origem, pensamento e cosmogonia do maniqueísmo, 

Henri-Charles Puech apresenta ricas informações em seu texto, a partir das mais recentes 

descobertas. Outra contribuição de grande peso é dada por Peter Brown, considerado um 

clássico no assunto pela crítica. A recente tese de doutoramento de Marcos Costa é muito 

importante, também, como fonte de pesquisa, haja vista, inclusive, a riqueza de conteúdo e de 

bibliografia. Uma vez que tivemos acesso aos originais da tese, algumas citações no corpo 

desta obra se referem ao texto ainda não publicado. Além disso, contamos ainda com os 

originais do primeiro livro escrito em português sobre o maniqueísmo, e ainda não publicado, 

também de sua autoria. Outra boa e oportuna contribuição é a tese de doutoramento de Lorenzo 

Mammi, defendida na Universidade de São Paulo (USP), sob o tema: Santo Agostinho, o 

tempo e a música. Outros autores, também importantes, dentre muitos, podem ser citados: 

Sciacca, Schuback, Guitton, Gilson, Mondolfo, Blanc, Chaix-Ruy, Pegoraro, Capanaga e 

Moacyr Ayres Novaes Filho. Este, com a excelente tese de doutoramento, também pela USP: 

O livre arbítrio da vontade humana e a presciência divina, segundo Agostinho de Hipona. 

Quanto ao valor e atualidade da época, do filósofo e da temática escolhidos, 

cremos que a Idade Média17 e a teoria do tempo, de Agostinho, não necessitam de defesa, uma 

                                                           
16 O tempo objetivo aqui referido é, até certo ponto, relativo. Trata-se do chamado tempo cronológico, tempo 
cosmológico e tempo musical. Dizemos relativo porque, na verdade, Agostinho analisa o tempo de forma bem 
mais profunda, indo além desses conteúdos que, em última instância, não são o tempo, mas estão contidos no 
tempo, como uma forma de medir o tempo.  
17 Agostinho é, de fato, um patrístico, que viveu no período imediatamente anterior à Idade Média. Essa questão 
não é tão pacífica assim, pois há muita controvérsia em torno dela. “...a idade média também foi inventada”, diz 



 27

vez que se impõem pela sua importância e pertinência. Uma infinidade de pensadores 

reconhece o grande significado desse período da história, a atualidade do tema e a inestimável 

contribuição do pensamento de Agostinho para a história da filosofia. Quanto à importância 

do filósofo, pode ser dito dele o que Thomas More (1478-1535) diz a respeito de Cuthbert 

Tunstall: “...a sua virtude e a sua sabedoria estão acima do meu louvor, e a sua fama tão 

espalhada que desnecessário se torna o meu elogio, pois receio parecer querer ofuscar a luz do 

Sol com a chama de uma candeia”18.  

A estrutura deste trabalho é a mesma estrutura do tempo analisada por Agostinho, 

com uma tríplice divisão, em que cada capítulo contém uma das categorias: presente, passado 

                                                                                                                                                                                     
NASCIMENTO, Carlos Artur. O que é filosofia medieval. São Paulo: Editora Brasiliense, 1992. ISBN 85-11-
01261-3. p. 8. E continua, p. 8, 9: “Um pedagogo alemão chamado Christoph Keller, em latim Cellarius (1638-
1707), consagrou a divisão da história ocidental em antiga, medieval e moderna. Consagrou também a idéia que 
se generalizou sobre o período medieval [...]. A idade média, segundo Keller, estende-se da época do imperador 
Constantino (324) até a tomada de Constantinopla pelos Turcos (1453). Se, em vez da primeira data, adotarmos a 
da tomada de Roma pelo chefe germânico Odoacro em 476, teremos a periodização corrente nas escolas”; a esse 
respeito, eis o que se encontra em HAMMAN, A. Patrologia – Patrística. In: Dicionário patrístico e de 
antigüidades cristãs (Dizionario patristico e di antichità cristiane). Trad. de Cristiano de Andrade. Org. por Angelo 
Di Berardino. Petrópolis: Vozes, 2002. ISBN 85.326.1294-6. p. 1103ss: “Foi o título de ‘Pai’ (‘Padre’) que forjou 
o termo ‘patrologia’, depois, o de ‘patrística’, dois termos vizinhos, mas que tendem a distinguir-se. O criador do 
termo ‘patrologia’ foi o luterano J. Gerhard († 1637) [...]. O termo ‘patrologia’ quer expressar sobretudo o 
estudo histórico e literário (vida e obras) dos escritores antigos [...]. Na origem, ‘patrística’ era um adjetivo, 
subentendendo teologia. Apareceu no séc. XVII entre os teólogos luteranos e católicos, que distinguiam a 
teologia em ‘bíblica, patrística, escolástica, simbólica, especulativa’ [...]. Os antigos não traçaram uma fronteira 
rígida entre a antigüidade cristã e a Idade Média; com facilidade deram eles o nome de ‘Padres’ aos escritores 
posteriores [...]. Os modernos fixam limites mais precisos. Para eles, em geral os Padres terminaram em Gregório 
Magno ou Isidoro de Sevilha para os latinos, com João Damasceno para os gregos. Alguns desejam incluir 
também Beda o Venerável e o Bizantinismo [...]. A Patrística hoje. O campo da pesquisa se alargou enormemente; 
acumulam-se as monografias e as revistas especializadas. A bibliografia de Orígenes e de Agostinho exige só por 
si grossos volumes. Hoje a patrística se enriquece graças à descoberta de novos textos latinos, gregos, orientais, 
que incessantemente aumentam o dossiê. Exigiram-se quatro volumes de Suplemento só para a Patrologia latina”.    
18 MORE, Thomas. A Utopia (De optimo publicae statu deque nuova insula Utopia). Trad. de Pietro Nassetti. 
São Paulo: Martin Claret, 2001. ISBN 85-7232-365-1. p. 19. Sobre esse personagem, eis o que informa More à 
mesma página: “O invencível rei da Inglaterra, Henrique, oitavo de seu nome, príncipe de virtudes 
incomparáveis, teve, não há muito tempo, uma disputa com o príncipe Carlos, rei de Castela, sobre assuntos de 
importância relevante (em pé de página é informado: Thomas More referia-se à proibição de importar lã inglesa, 
feita pelo governo dos Países Baixos. More foi enviado como embaixador a pedido dos mercadores de Londres). 
Sua majestade enviou-me então a Flandres, com a missão de, como embaixador, tratar dessa questão e resolvê-
la. Acompanhava-me nessa missão Cuthbert Tunstall, homem de grandes qualidades, a quem o rei, não há muito, 
confiara, com o agrado geral, o cargo de guarda-mor dos arquivos reais”; ainda nesse sentido – e com referência 
à temática do tempo e ao próprio Agostinho -, vale a palavra  de CHAUÍ, Marilena. A nervura do real: imanência 
e liberdade em Espinosa. 2a reimpressão. São Paulo: Companhia das Letras, 2000. Volume I. ISBN 85-7164-
840-9. p. 40: “À pergunta: por que ler hoje um autor de ontem?, responder-se-ia: porque não há outrora nem 
agora, situando o intérprete naquele não-tempo e não-lugar que Agostinho, mais piedoso, reservara a Deus”. 



 28

e futuro. Ocorre que, em razão da ênfase dada pelo filósofo, a categoria do presente constará 

do último capítulo, ficando, então, assim: passado, futuro e presente.  

A análise contida no primeiro capítulo desta obra está vinculada ao princípio do 

tempo, do mundo e do homem. É o tempo sendo visto como visão presente das coisas 

passadas. Por isso a presença da controvérsia maniquéia, básica na compreensão do assunto. 

O mesmo se diga da teoria da criação ex nihilo, que é inserida pelo filósofo nesse remoto 

passado. Quanto à questão da inclusão, neste capítulo, da criação do homem como uma janela 

para uma moderna “notação científica”, tem mais um aspecto relacional, pois a simples leitura 

do texto agostiniano conduz o pensamento, inevitavelmente, a esse tipo de relação.  

O segundo capítulo deste trabalho aborda o futuro como expectativa e como estágio 

final do conteúdo da teoria do tempo, de Agostinho. É o tempo sendo analisado pelo prisma 

de visão presente das coisas futuras. Isso já responde, de certa forma, o motivo de inserir, 

nesse exato momento da obra, assuntos como os das duas teorias – a teoria das rationes 

seminales e a teoria da verdade -, pois a abrangência de ambas se estende ao tempo como um 

todo e não a um instante singular de suas categorias. Estas teorias estão no fundamento do 

próprio tempo, e é inquestionável sua importância e pertinência. Conforme abertura contida 

na segunda subdivisão do capítulo, o futuro como expectativa e constante fluir é, das três 

modalidades, a categoria que melhor simboliza esse momento de plenitude da teoria do tempo 

que, por seu turno, se fundamenta na teoria das razões seminais e na teoria da verdade.  

Finalmente, no terceiro e último capítulo, o primado do presente será visto em sua 

relação com a eternidade, ou como prelúdio da eternidade. É o tempo estudado a partir das 

“partículas fugitivas” do presente e que levam Agostinho a vislumbrar vestígios da eternidade 

(vestigium aeternitatis). Outra importância fundamental do presente é que ele equaciona as 

duas outras categorias em si mesmo, tornando-as inseparáveis e interdependentes. Além disso, 

apresenta a possibilidade da medição do movimento e da durabilidade do movimento (motus e 



 29

mora) como uma tentativa de captar o tempo em sua objetividade. É dessa possibilidade, 

inclusive, que surge a incursão na última temática do capítulo, qual seja a de se pensar o 

tempo de forma objetiva, abrindo espaço, dessa maneira, para as possíveis epistemologias 

modernas no estudo da temática aqui proposta. Quando, nesta última subdivisão, é proposto um 

status epistemológico para o tempo, é apenas no sentido de viabilizar o estudo do tempo por 

um viés objetivo e que, conseqüentemente, possa viabilizar, também, todas e quaisquer 

epistemologias que venham a tratar de teorias vinculadas ao tempo, dentro das mais 

diversificadas ciências.  

A estrutura deste trabalho também está refletida na estrutura das obras e da própria 

vida de Agostinho. As Confissões, um dos textos em que o filósofo sistematiza a teoria, 

apresenta  o passado da sua vida – desde a infância -, com suas confissões, lamúrias e 

lamentos, motivo de grande sofrimento para ele. Há o presente, no qual ele se insere, a partir 

de onde rememora e parece querer apegar-se mais e mais, dando-lhe inclusive o lugar mais 

proeminente em sua teoria do tempo19. Mas o texto das Confissões fala também de um futuro, 

que se descortina através das “partículas fugitivas” do presente e que revela uma visão teleológica 

e beatífica, com a relação tempo-eternidade. Em outras palavras, é a estrutura mesma da 

própria vida do filósofo, com tantas experiências escabrosas no passado, com tanta novidade 

no presente – haja vista, entre outras, a importante experiência do êxtase em Óstia -, e com 

tantas possibilidades para o futuro, sendo uma delas a concretização da vida interminável, que é 

a própria eternidade, contida na futura definição boeciana. A estrutura das demais obras se 

enquadram nessa mesma tríade: passado, presente e futuro. Em A Cidade de Deus, por 

exemplo, esse critério estrutural é freqüente e aparece com muita evidência no passado, 

presente e futuro das duas sociedades e seus destinos. O mesmo se diga com respeito àquela 

                                                           
19 A propósito desse primado do presente na teoria do tempo de Agostinho, não teria ele a ver com aquela 
possibilidade de esquecer sua vida pregressa, tão cheia de calamidades espirituais que o angustiam até mesmo 
quando rememora fatos que lhe ocorreram na infância? 



 30

que seria a derradeira de suas obras, e que não foi concluída porque não houve mais fôlego de 

vida - isto é, tempo! -, na já avançada idade de Agostinho: as Retratações. Neste texto, num 

determinado presente, ele se propõe reparar deslizes do passado de suas obras acadêmicas, 

numa atitude louvável para com os seus pósteros, leitores do futuro. Tentar mergulhar num 

oceano desses é sempre salutar, desafiador, apesar de todos os perigos que envolvem aquele 

que, afoitamente, tem o atrevimento de se dedicar a uma aventura dessas.  



CAPÍTULO I 



1  PASSADO: DO PRINCÍPIO DO TEMPO, DO MUNDO E DO HOMEM 

 
Com a diminuição do futuro, o passado 
cresce até o momento em que seja tudo 
pretérito,  pela  consumação do futuro1. 

 
 

O conteúdo do primeiro capítulo desta obra apresenta uma análise vinculada ao 

princípio do tempo, do mundo e do homem. É o tempo visto pelo prisma do presente, mas 

como visão presente das coisas do passado. Daí a necessidade de inserir, logo na primeira 

subdivisão do texto, a controvérsia maniquéia, que é básica  para a compreensão do assunto. 

O mesmo se diga da importância da teoria da criação ex nihilo, na qual Agostinho explora o 

remoto passado e o instante anterior à existência do tempo. Quanto à validade da inclusão, 

também neste capítulo, da criação do homem como uma janela para uma moderna “notação 

científica”, ela se justifica mais pelo seu aspecto relacional, pois a simples leitura do texto 

agostiniano conduz o pensamento, inevitavelmente, a esse tipo de conclusão, mesmo considerando 

a distância que separa as duas abordagens. Distância esta que se traduz tanto em termos 

temporais quanto em termos de formulação intelectual.  

Na nossa concepção, a tese de Agostinho em sua teoria do tempo toma duas direções 

específicas, ambas formuladas em termos de uma construção racional: uma, é a de que o 

tempo – em suas modalidades de passado, presente e futuro – existe apenas na consciência e 

para a consciência (tempo subjetivo). A outra, é a de que há também uma consciência do 

tempo, ou seja, o tempo visto a partir de uma construção racional, com uma concepção de 

fundamentação epistemológica2 e com ênfase no tempo objetivo. Sendo assim, o tempo é real 

                                                           
1 “...deminutione futuri crescente praeterito, donec consumptione futuri sit totum praeteritum” (Conf.  XI,  27, 36). 
2 A palavra epistemologia aqui usada está relacionada com o significado grego de epistéme, ‘ciência’, ‘estudo 
com fundamentação científica, racional’ – próprio da época de Agostinho -, que difere de doxa, δόχα, ‘crença’, 
‘opinião’; TAYLOR, W.C. Introdução ao estudo do Novo Testamento grego: dicionário. 6 ed. Rio de Janeiro: 
Junta de Educação Religiosa e Publicações, 1980. p. 85, apresenta a expressão epistémon, έπιστήµων, 
significando: ‘experimentado’, ‘conhecedor por experiência’, ‘perito’, ‘inteligente’, ‘instruído’. O que Agostinho 
faz, então, é uma construção racional tanto pelo viés do tempo da consciência (interior), como de uma 
consciência do tempo (exterior, objetivo). Esse segundo aspecto de sua construção intelectual tem a ver, 



 33

e de fato existe em suas modalidades de passado, presente e futuro. A teoria do tempo é 

trabalhada, então, por dois lados: pelo viés direto da consciência, como tempo da consciência, 

e através de uma elaboração intelectual e sistemática, que enfatiza a consciência do tempo. 

Essa última ocorre, sobretudo, quando ele analisa o tempo cosmológico e o tempo histórico, 

em A Cidade de Deus, nas Confissões e em textos de sua controvérsia com os maniqueus. No 

presente trabalho cada categoria será explorada em um capítulo, sendo o último reservado ao 

presente, por conta da ênfase que ele dá a essa modalidade do tempo. Quando o nosso filósofo 

desenvolve o seu pensamento em torno do assunto aqui enfocado, ele coloca o tempo como 

realidade tanto interior quanto exterior à consciência, e até mesmo anterior à existência do 

próprio homem. Já para situar passado, presente e futuro como modalidades do tempo que 

estão apenas na consciência, ele diz o seguinte:  

Existem, pois, estes três tempos na minha mente que não vejo em outra 
parte: lembrança presente das coisas passadas, visão presente das coisas 
presentes e esperança presente das coisas futuras3.  

Agostinho privilegia o presente na passagem acima, mas também enfatiza a 

importância do passado e do futuro. Por conta dessa sua forma de abordar e enfatizar o 

presente é que essa modalidade será o fecho deste trabalho acadêmico, pois é grande o leque 

de possibilidades que ele abre privilegiando assim o tempo presente. Na verdade, essa 

separação é apenas aparente ou metodológica, pois passado e futuro estão imbricados no 

presente e são interdependentes, uma vez que um não pode existir sem o outro. E isso é 

esclarecido pelo próprio filósofo – numa construção em que ele já desenvolve uma 

consciência do tempo objetivo -, quando diz que  

                                                                                                                                                                                     
sobretudo, com o tempo histórico e cosmológico, conforme observado acima. Em ambas as construções, é 
fundamental o aspecto criatural do tempo.  
3 “Sunt enim in anima tria quaedam et alibi ea non video, praesens de praeteritis memoria, praesens de 
praesentibus contuitus, praesens de futuris exspectatio” (Conf., XI, 20, 26).  



 34

se nada passasse, não haveria tempo passado; se nada se sucedesse, não 
haveria tempo futuro; e se agora nada houvesse, não existia o tempo  
presente4.  

De acordo com o pensamento de Agostinho, portanto, há uma interdependência 

das três categorias do tempo – passado, presente e futuro -,  e há também uma vinculação 

delas com o mundo em sua objetividade5. E isto é o que pretendemos demonstrar no decorrer 

deste texto: que o tempo é trabalhado por Agostinho tanto na perspectiva de tempo da 

consciência – o tempo que existe apenas na consciência ou para a consciência -, como na 

perspectiva de uma consciência do tempo, ou seja, o tempo que existe fora, além e antes da 

consciência e, sobretudo, como uma elaboração intelectual do homem. Na concepção 

agostiniana, esse tempo que existe independente da consciência  - vinculado a uma elaboração 

                                                           
4 “...si nihil praeterit, non esset praeteritum tempus, et si nihil adveniret, non esset futurum tempus, et si nihil 
esset, non esset praesens tempus” (Conf. XI, 14, 17).  
5 Talvez o radical materialismo dos maniqueus explique a ojeriza de Santo Agostinho por essa mesma temática e 
o aproxime tanto do idealismo neoplatônico. Na verdade, é exatamente o neoplatonismo que vai libertá-lo dessa 
influência maniquéia. E isso ocorre de tal maneira, que o seu idealismo neoplatônico ofusca muito do seu 
realismo aristotélico. É como se ele tivesse receio de cair, novamente, naquele materialismo que o aprisionou 
durante nove anos de sua vida. Sobre essa questão, eis o que diz CAPANAGA, Victorino. Notas 
complementares. In: AGOSTINHO, Santo. Vida de San Agustín, escrita por San Posídio (Vita Sancti Augustini 
scripta a Possidio); Soliloquios (Soliloquia); De la vida feliz (De beata vita); Del orden (De ordine). Trad. e 
notas de Victorino Capanaga. Edición Bilíngüe. 3 ed. Madrid: BAC, 1957. tomo II, p. 41: “Nem tampouco se 
deve olvidar que, se bem que o pensador africano dê sua preferência a Platão,  contudo, não estão eliminados de 
sua filosofia os elementos aristotélicos, pois todas as categorias de Aristóteles cabem no universo agostiniano” (o 
autor faz referência à obra de N. KAUFMANN, Eléments aristoteliciens dans la cosmologie et psichologie de S. 
Augustin en « Revue Néoscholastique », 11 (1904), 140-156 (Louvain) ; continua Capanaga : “A estrutura do 
real não é diversa em Santo Agostinho que em Aristóteles. E algumas categorias, como a de relação e tempo, 
têm, todavia, um alcance mais profundo em Santo Agostinho, assim como a causalidade secundária é 
fundamental para sua filosofia”; e conclui o autor acima: “Quando se diz, pois, com Windelband, que a filosofia 
de Santo Agostinho ‘é uma metafísica da experiência interior’, ou com Gilson, que é a ‘metafísica da conversão’, 
se limita e empobrece o pensamento de Santo Agostinho. Certamente ele é o maior psicólogo da vida e da 
experiência interior, porém é por sua vez um gênio demasiado cabal para não afrontar os mais graves problemas 
do ser e do movimento do universo. Sua tendência de olhar as coisas de um ângulo de reflexão divina não eclipsa 
nem o valor nem a essência das criaturas”; nesse sentido, a palavra de BLANC, Mafalda Faria. Metafísica do 
tempo. Lisboa: Instituto Piaget, 1999. p. 115-245. ISBN 972-771-197-9. p. 117, bem que atualiza esse prisma do 
pensamento de Santo Agostinho, quando a autora diz: “o tempo, como tal, é o mais digno de questão, 
merecendo, por isso, ser pensado como princípio estruturante dos diversos planos da realidade, quando se atende, 
para lá do constituído, ao enigma da sua gênese e constituição”; ainda sobre a luta de Agostinho contra o 
materialismo maniqueu, eis o que diz SCIACCA, Michele Federico. San Agustín (San Agostino: la vita e 
l’opera; l’itinerario della mente; l’itinerario della volontà; l’itinerario della natura; Dio, Cristo, la Chiesa). 
Trad. de R. P. Ulpiano Álvarez Díez. Barcelona: Luis Miracle, Editor, 1955. Tomo I. p. 218, 219: “Para 
Agostinho – que combate o materialismo maniqueu, espiritualiza a sensação e aceita a distinção platônica dos 
dois mundos – é um ato que não vinga das coisas externas que impressionam nossos sentidos: as coisas sensíveis 
nem são necessárias, nem imutáveis, nem eternas”. Pode-se concluir, portanto, apesar de toda essa pressão 
materialista, que o real é, de fato, real para Santo Agostinho, e não uma mera sombra do mundo das Idéias, como 
o é para o platonismo.  



 35

intelectual a partir das três modalidades acima - é o que se pode considerar de tempo 

objetivo6. 

 

 

1.1  A busca do princípio do tempo em razão da controvérsia maniquéia 

 

 

Agostinho é levado a teorizar sobre o tempo por conta da controvérsia com os 

maniqueus. Sua teoria do tempo passa obrigatoriamente por esse prisma, pois é por conta 

dessa controvérsia que ele desenvolve seus argumentos sobre a temática. Por isso é 

importante abrir esta parte do trabalho com uma visão geral sobre os maniqueus. Quanto à 

exposição propriamente dita da teoria do tempo de Agostinho, ela só será feita na segunda 

parte deste capítulo. A primeira parte será dedicada ao estudo do mito cosmogônico 

maniqueu.  

Guitton7 sublinha a problemática acima, quando informa que Agostinho se 

preocupa com a origem do tempo forçado pela controvérsia maniquéia. O próprio filósofo 

                                                           
6 Acerca da idéia acima, eis o que diz MORAN, Jose. Notas complementares. In: AGOSTINHO, Santo (Aurelius 
Augustinus). La Ciudad de Dios: contra los paganos (De civitate Dei). Trad. e notas de Jose Moran. Bilíngüe. 
Madrid: BAC, 1958. tomos XVI e XVII, p. 724, 725 e notas 19 e 20, e p. 780, onde desenvolve essa idéia a 
partir de um texto de Santo Agostinho citado neste trabalho: “o mundo não foi feito no tempo, porém com o 
tempo”. Diz o autor: “A pergunta (sobre o princípio) não é nova. O quando da criação (ou do princípio do 
tempo), como se vê por todo este livro (do De civ. Dei, XI), e logo no seguinte, tem sido crucial na história do 
pensamento humano sobre a origem dos seres. Nesta passagem (De civ. Dei, XI, 6) quer fazer a distinção do 
tempo objetivo e do tempo subjetivo, tão maravilhosamente distinguidos no livro XI, capítulos 14 a 18ss, de suas 
Confissões. O argumento corre com uma nitidez assombrosa. Não há criatura coeterna a Deus. Agora bem: como 
o tempo é uma criatura, logo o tempo não é coeterno a Deus. Porém resulta que as criaturas começaram a existir, 
e a criação é simultânea. Por conseguinte, o mundo foi criado com o tempo e não no tempo”.  
7 De acordo com GUITTON, Jean. Le temps et l’éternité: chez Plotin et Saint Augustin. 4 ed. Paris: Librairie 
Philosophique J. Vrin, 1971. p. 176, 177 : “...a controvérsia maniquéia forçou Santo Agostinho a se ocupar das 
origens [...]. Os maniqueus sentiam prazer em tornar ridícula a criação temporal do Gênesis. Aos olhos dos 
judeus o mundo é uma criatura, ele tem uma história; para os maniqueus, herdeiros intemperantes do dualismo 
grego, dois reinos, um de luz, outro de trevas, opõem-se eternamente; Santo Agostinho encontrou na polêmica 
maniquéia a objeção popular: ‘Que fazia Deus antes da criação?’  - ...la controverse manichéene devait bientôt le 
forcer à s’occuper des origines [...]. Les manichéens se plaisaient à tourner en ridicule la création temporelle de 
la Genèse. Aux yeux des juifs le monde est une créature, il a une histoire; pour les manichéens, héretiers 
intempérants du dualisme grec, deux royaumes, l’un de lumière, l’autre de ténèbres, s’opposaient éternellement 
[...].  ... saint Augustine avait rencontré dans la polémique manichéene l’objection populaire : ‘Que faisait Dieu 
avant la création’) (De Gen. contra man., I, 3)”. Essa questão, em Santo Agostinho, envolve tanto a origem do 



 36

apresenta o questionamento levantado pelos maniqueus, ao colocar a questão da  seguinte 

forma:  

 No primeiro livro do Antigo Testamento, que leva por título ‘Gênesis’, 
costumam os maniqueus censurar o que ali está escrito: No princípio criou 
Deus o céu e a terra8. Perguntam em que princípio e - nesse mesmo 
princípio do tempo em que criou Deus o céu e a terra - que fazia Deus antes 
de criar o céu e a terra? O que foi que repentinamente o agradou para fazer o 
que nunca antes fizera nos tempos eternos?9.   

Sendo assim, Agostinho foi levado a esse – ainda hoje - íngreme caminho de 

pensar e escrever sobre o tempo, em razão dessa pressão dos maniqueus, que estavam 

curiosos para saber o que é que Deus fazia antes da criação do mundo. Seu interesse ao tratar 

do assunto é ainda maior, pois o maniqueísmo faz parte de sua formação pessoal, uma vez que 

ele participou do grupo, como “ouvinte”, durante nove anos10. 

                                                                                                                                                                                     
tempo, quanto a origem do mundo e do homem. Apesar de o maniqueísmo não trabalhar diretamente com a 
questão do tempo, como é trabalhada em Santo Agostinho, o seu pensamento tem essa mesma base, ou seja, é 
uma preocupação com o princípio do mundo e do homem. O tempo entra na discussão como conseqüência 
lógica, apesar da atemporalidade característica do maniqueísmo na construção do seu mito cosmogônico. Outro 
autor que enfatiza a importância dessa questão em Agostinho é Bertrand Russel (1872-1970), ao afirmar, 
primeiramente, cf. RUSSEL, 1972, p. 352, que sua teoria do tempo é a mais pura filosofia (...his pure 
philosophy, particularly his theory of time); o autor ressalta, também, que “Santo Agostinho, na maioria das 
vezes, não se ocupava com a pura filosofia, mas quando ele assim procede ele mostra realmente uma grande 
habilidade – Saint Augustine, at most times, does not occupy himself with pure philosophy, but when he does he 
shows very ability”; acrescenta Russel, ainda, à p. 353, que “em Santo Agostinho, por outro lado, o pensamento 
original na pura filosofia é estimulado pelo fato de que o platonismo, de certa forma, não está em harmonia com 
o Gênesis – In Saint Augustine, on the other hand, original thinking in pure philosphy in (sic) stimulated by the 
fact that Platonism, in certain respects, is not in harmony with Genesis”; e conclui o autor: “O mais puro texto 
filosófico nos escritos de Santo Agostinho é o livro onze das Confissões – The best purely philosophical work in 
Saint Augustine’s writings is the eleventh book of the Confessions”.  E é no livro XI das Confissões, exatamente, 
que o nosso filósofo trata da teoria do tempo, abordando, inclusive, a complexa questão do princípio do tempo e 
do mundo. 
8 Passagem escriturística básica para o desenvolvimento da teoria do tempo de Agostinho, eis o que sobre ela diz 
MAMMI, Lorenzo. Santo Agostinho, o tempo e a música. São Paulo: Departamento de Filosofia da Faculdade 
de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, da Universidade de São Paulo, [s/d]. vol. I: p. 1-217; vol. II: p. 218-
432. Tese de doutoramento não publicada. p. 262:  “No princípio Deus criou o céu e a terra. O que fazia antes 
desse princípio? Como é possível que um ser eterno e imutável comece a fazer alguma coisa? Essa pergunta, 
para Agostinho, não faz sentido: não há um (antes) antes desse princípio, porque esse princípio é o princípio do 
tempo – o instante da Criação é o primeiro instante (Conf., XI, 10). Para Agostinho, ao contrário (de Aristóteles, 
Platão e Plotino), o tempo inicia com a criação e acaba com o Juízo Final, não metaforicamente, mas 
concretamente. Será necessário, então, postular um instante que seja, enquanto causa, parte da eternidade e, 
enquanto efeito, fragmento do tempo”. 
9 “Primum ergo librum Veteris Testamenti, qui inscribitur Genesis, sic solent Manichaei reprehendere. Quod 
scriptum est, In principio fecit Deus caelum et terram, quaerunt, in quo principio; et dicunt: Si in principio 
aliquo temporis fecit Deus caelum et terram, quid agebat antequam faceret caelum et terram? et quid ei subito 
placuit facere, quod nunquam antea fecerat per tempora aeterna?” (De Gen. contra man., I, 2, 3). 
10 Sobre o Agostinho maniqueu, eis o que diz BROWN, Peter. Augustine of Hippo: a biography. Berkeley and 
Los Angeles: University of California Press, 1969. ISBN 0-520-01411-1. p. 46: “Agostinho foi um ‘Ouvinte’ 



 37

Diante do acima exposto, por que toda essa preocupação de Agostinho com a 

questão maniquéia? Quem são os maniqueus, afinal? Qual a base do seu pensamento e de 

onde são oriundos? Quais pontos do mito cosmogônico maniqueu diferem da construção 

intelectual de Agostinho?  

 

 

1.1.1  O maniqueísmo: suas raízes, pensamento e cosmogonia11 

 

 

O passado é referência importante em termos das raízes do maniqueísmo – até 

mesmo do ponto de partida de Agostinho -, como também da  controvertida questão sobre o 

princípio do tempo, do mundo e do homem. Santo Agostinho abre essa cortina do passado 

com as primeiras palavras do primeiro livro da Torá, o Bereshit:  “No princípio criou Deus o 

céu e a terra”12, pois é aqui que os maniqueus se apegam para levantar o seu questionamento 

sobre o princípio do tempo.  

                                                                                                                                                                                     
entre os maniqueus por nove anos - Augustine was a ‘Hearer’ among the Manichees for some nine years”.; à p. 
48 o mesmo autor declara o que o próprio Santo Agostinho diz sobre si mesmo, no De ii. anim., II: “...eu me 
tornei um ‘Ouvinte’ (entre os Maniqueus) - ...I had become a ‘Hearer’ (among the Manichees)”. É importante 
saber, ainda, que a atenção do jovem Agostinho foi despertada para o universo físico desde o seu ingresso no 
seio do maniqueísmo; a esse respeito diz BROWN. 1969. p. 57: “Agostinho voltou sua atenção para o universo 
físico exatamente no tempo quando se estabeleceu como maniqueu - Augustine was turning his attention to the 
physical universe, at just the time when he had settled down as a Manichee”; quanto à sua permanência no grupo 
durante nove anos, de 373 a 382, ele mesmo informa: “Durante este espaço de tempo de nove anos, desde os 
dezenove até aos vinte e oito, fomos seduzidos e sedutores, enganados e enganadores, segundo a diversidade dos 
nossos apetites; publicamente, por meio daquelas doutrinas que chamam liberais; ocultamente, com o falso nome 
de religião, sendo aqui soberbos, e ali supersticiosos, e em todas as partes vãos - Per idem tempus annorum 
novem, ab undevicesimo anno aetatis meae usque ad duodetricesimum, seducebamur et seducebamus falsi atque 
fallentes in variis cupiditatibus et palam per doctrinas, quas liberales vocant, occulte autem falso nomini 
religionis; hic superbi, ibi superstitiosi, ubique vani” (Conf., IV, 1, 1). 
11 A cosmogonia, da raiz grega kósmos, trata da origem e evolução do Universo (κόσµος, o universo, o mundo, a 
soma das coisas criadas, a terra habitada, segundo TAYLOR, 1980, p. 121).  
12 “In principio fecit Deus caelum et terram” (De gen. contra man., I, 2, 3). De acordo com o texto judaico da 
TORÁ. Trad., explicações e comentários do rabino Meir Matzliah Melamed. 2 ed. Texto bilíngüe: 
hebraico/português. São Paulo: Editora e Livraria Sêfer Ltda., 2001. Bereshit (כראשית←) é a primeira palavra do 
primeiro versículo e também do primeiro livro que leva o nome de Bereshit (Gênesis, em grego); em hebraico 
significa no princípio; o versículo completo é o que acima está transcrito; transliterado fica da seguinte forma: 
Bereshit bará Elohim et hashamaim vet haárets;  nos caracteres da língua hebraica fica assim:  



 38

A questão do tempo aqui levantada pelos maniqueus – e que é posta diante de 

Santo Agostinho como um grande desafio - não é nada descartável. Se fosse de somenos 

importância, é claro que Agostinho não lhe teria dedicado tanta atenção e até mesmo uma 

construção intelectual tão bem elaborada. Trata-se de uma pertinente e instigante 

problemática que está atrelada a antigos mitos cosmogônicos13, classificados como mitos com 

criação e mitos sem criação. Um deles, particularmente, reflete uma aproximação com o tipo 

de conclusão gerado pela controvérsia maniquéia. Trata-se de um mito proveniente da Índia, 

encontrado no jainismo14, uma religião fundada por Mahavira, um contemporâneo de Buda, 

do século VI a. C.   

A versão do mito, apresentada “por meio de uma seqüência de argumentos lógicos 

extremamente lúcidos e, acrescento” – afirma Gleiser -, “bastante antipáticos”15,  é atribuída a 

                                                                                                                                                                                     
       :Transliterado e com os caracteres hebraicos fica desta forma  .←כראשית כרא אלהים את השמים ךאת תאןץ
[(haárets) תאןץ (vet) ךאת (hashamaim) השמים (et) את (Elohim) אלהים (bará) כרא (Bereshit) כראשית] ←. 
 
13 O significado do termo mito, aqui, é aquele empregado na antigüidade, de acordo com ABBAGNANO, 
Nicola. Dicionário de filosofia (Dizionario di filosofia). Trad. de Alfredo Bosi, Ivone Castilho Benedetti. 3 ed. 
São Paulo: Martins Fontes, 1999. ISBN 85-336-0865-9. p. 673: “...o mito é considerado um produto inferior ou 
deformado da atividade intelectual [...]. ...atribui-se significado religioso ao mito sempre que, com esse nome, 
são designadas determinadas crenças, como por exemplo quando se diz ‘mito cosmogônico’, ‘mito 
soteriológico’, ou ‘mito escatológico’.” À p. 674, o autor apresenta uma concepção moderna da função do mito, 
que também é adaptável ao que se pretende neste trabalho: “A função do mito é, em resumo, reforçar a tradição e 
dar-lhe maior valor e prestígio, vinculando-a à mais elevada, melhor e mais sobrenatural realidade dos 
acontecimentos iniciais”. 
14 Assim é definido o termo na ENCICLOPPEDIA BARSA. Rio de Janeiro, São Paulo: Encyclopaedia 
Britannica do Brasil Publicações Ltda., 1983. vol. 9. ISBN 85-7042-027-7. p. 412: “JAINISMO – Uma das 
religiões da Índia, fundada no séc. VI a. C., por Vardhamana Mahavira. Surgiu como um movimento de reforma 
dentro do hinduísmo, da mesma forma que o budismo, seu contemporâneo, ambos em reação contra as 
concepções existentes sobre a divindade, adotando posições não-teísta e ensinando que a salvação (moksa) 
dependia do esforço de cada um e não dos deuses. Protestavam também contra o regime de castas e os 
privilégios dos brâmanes. Como religião independente, o jainismo existe até hoje, com cerca de dois milhões de 
adeptos. Mahavira, como Buda, pertencia à casta guerreira, em cujo âmbito o movimento teve origem, 
estendendo-se depois a outras castas, inclusive a dos brâmanes. Uma de suas características foi o reinício do 
ascetismo, sob forma de comunidades monásticas e não pelo isolamento individual. O jainismo (‘religião dos 
vencedores’, da raiz sânscrita ji, ‘vencer’) espalhou-se rapidamente pelo centro da Índia. Seu corpo doutrinário 
deve-se à teoria de samkhya, cuja preocupação principal é resolver os problemas gerados pelo reencarnacionismo 
dominante no hinduísmo. Os jainistas são dualistas. O Universo, para eles, sempre foi dividido em duas 
categorias últimas e eternas: jiva (seres vivos ou almas) e ajiva (coisas inanimadas ou materiais). Liberta-se 
quem alcança o nirvana (estado perfeito, em que, ao contrário do budismo, a individualidade é eterna). Não há 
deuses, nem espíritos, nem demônios”. 
15 GLEISER, Marcelo. A dança do universo: dos mitos da criação ao big-bang. 2 ed. 5 reimp. São Paulo: Companhia 
das Letras, 1999. ISBN 85-7164-677-5. p. 36-38.  



 39

Jinasena, um jainista, que viveu por volta do ano 900 d. C. Essa versão rejeita por completo 

qualquer idéia de criação, pois se trata de um mito sem Criação. O argumento é o seguinte:  

Alguns homens tolos declaram que o Criador fez o mundo./A doutrina que 
diz que o mundo foi criado é errônea e deve ser rejeitada./Se Deus criou o 
mundo, onde estava Ele antes da criação?/Se você argumenta que Ele era 
então transcendente, e que portanto não precisava de suporte físico, onde 
está Ele agora?/Nenhum ser tem a habilidade de fazer este mundo - /Pois 
como pode um deus imaterial criar algo material?/Como pôde Deus criar o 
mundo sem nenhum material básico?/Se você argumenta que Ele criou o 
material antes, e depois o mundo, você entrará em processo de regressão 
infinita./Se você declarar que esse material apareceu espontaneamente, você 
entra em outra falácia,/Pois nesse caso o Universo como um todo poderia ser 
seu próprio criador./Se Deus criou o mundo como um ato de seu próprio 
desejo, sem nenhum material,/ Então tudo vem de Seu capricho e nada mais; 
e quem vai acreditar numa bobagem dessas?/Se Ele é perfeito e completo, 
como Ele pode ter o desejo de criar algo?/Se, por outro lado, Deus não é 
perfeito, Ele jamais poderia criar um Universo melhor do que um simples 
artesão./[...] Se Ele é perfeito, qual a vantagem que Ele teria em criar o 
Universo?/Se você argumenta que Ele criou sem motivo, porque essa é/Sua 
natureza, então Deus não tem objetivos./Se Ele criou todo o Universo como 
forma de diversão, então isso é uma brincadeira de crianças tolas, que em 
geral acaba mal./[...] Portanto, a doutrina que diz que Deus criou o mundo 
não faz nenhum sentido./Homens de bem devem combater os que crêem na 
divina criação, enlouquecidos por essa doutrina maléfica./Saiba que o 
mundo, assim como o tempo, não foi criado, não tendo princípio nem fim,/E 
é baseado nos Princípios, vida e Natureza./Eterno e indestrutível, o Universo 
sobrevive sob a compulsão de sua própria natureza,/Dividido em três seções 
– inferno, terra e firmamento16.  

Em suas raízes, o pensamento da doutrina maniquéia não está muito longe da 

conclusão do mito sem criação, acima, particularmente pela forma como ridiculariza o 

sistema criacionista que é básico na tradição hebraico-cristã. A cosmogonia maniquéia se 

apoia num esdrúxulo sincretismo, pois “o Maniqueísmo é uma mistura imaginosa de 

elementos gnósticos, cristãos e orientais, sobre as bases do dualismo da religião de 

Zoroastro”17. Sendo assim, de acordo com o pensamento da doutrina maniquéia,  

desde toda a eternidade existem dois princípios, o do Bem e o do Mal. O 
primeiro que se chama Deus, domina o reino da luz e Ele mesmo é luz 
imaculada, que só pela razão e não pelos sentidos se pode perceber. O 
segundo chama-se Satanás, rei das trevas, é mau quanto à sua natureza, pois 
é matéria infeccionada. Ambos comunicam a sua substância a outros seres, 

                                                           
16 GLEISER, 1999, p. 36-37. O autor não informa a fonte de onde colheu a citação acima.  
17 ABBAGNANO, 1999, p. 641.  



 40

que são bons ou maus conforme sua origem. Houve luta entre o reino da luz 
e o das trevas. Os demônios arrebataram partículas de luz. Satanás gerou 
Adão e comunicou-lhe essas partículas, que seriam as almas dos homens. 
Deus, para libertar a luz do cativeiro da matéria, criou por intermédio dos 
espíritos antagonistas dos demônios, o sol e a lua, os astros e a terra. Esta é 
de matéria inteiramente corrompida18. 

As pretensões de Mani (216-274?)19, fundador do maniqueísmo, vão muito além 

do que será, no futuro, o sucessionismo à moda católica ou protestante. Mani se considera 

sucessor não de um apóstolo – como será pretensão do ensino católico que o papa, por 

exemplo, seja considerado sucessor de Pedro -, mas do próprio Cristo. Sendo assim, pertence 

Mani a uma antiquíssima linhagem de  importantes personagens que passa por figuras como 

Zoroastro (c. 628-551 a. C.), Buda (c. 563-483 a. C.) e o próprio Jesus. Ele é o profeta verdadeiro, 

o enviado, o revelador supremo, o mensageiro celestial, o Parácleto20 prometido por Cristo. E, 

para completar, suplantando seus predecessores, é Mani a expressão clara do Saber absoluto, 

fundador da igreja depositária da Verdade integral e que tem, diferentemente das demais, um 

caráter universal21.  

Na sua missão de caráter universal, “o maniqueísmo espalhou-se principalmente 

pela Pérsia, Egito, Síria, África do Norte e Itália”22. Na documentação descoberta em finais do 

                                                           
 
18 PINA, A. Ambrósio de. Introdução e notas. In: AGOSTINHO, Santo (Aurelius Augustinus). Confissões. Trad. 
de J. Oliveira Santos, A. Ambrósio de Pina. Introdução e notas A. Ambrósio de Pina. 8 ed. Porto: Livraria 
Apostolado da Imprensa, 1975. nota 13, p. 75. 
19 O nome maniqueísmo é proveniente do seu fundador, Mani – cf. PUECH, Henry-Charles. Il Manicheismo. In : 
DORESSE, J. , RUDOLPH, K. , PUECH, Henry-Charles. Gnosticismo e Manicheismo (Histoire des Religions). 
Trad. de Maria Novella Pierini. Roma: Editori Laterza, 1988. p. 174, que dá duas outras datas prováveis para a 
morte de Mani: 276 ou 277, e o significado do seu nome -, também conhecido como Manés ou Manu - 
Manichaios, para os gregos; Manichaeus, para os latinos - com origem no siríaco Manī hayyā, que significa 
“Mani, o Vivente”. Mani nasceu “na aldeia de Nahar-Koutha, distrito de Mardinu, localizada entre os rios 
Eufrates e Tigre (não muito distante da atual Bagdad), na Babilônia do Norte (daí ser tratado por muitos pelo 
epíteto de ‘o Babilônico’)”, cf. COSTA, Marcos Roberto Nunes. O problema do mal na polêmica antimaniquéia 
de Santo Agostinho. Porto Alegre: Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, 2000. Tese de 
Doutorado não publicada, p. 37.  
20 De acordo com TAYLOR, 1980, p. 161: “Παράκλητος – Advogado, Ajudante, Intercessor, Consolador, 
Defensor. ‘A idéia de Advogado, Patrono, um que apela, argumenta, convence, numa grande controvérsia, que 
tanto fortalece como defende, vencendo ataques formidáveis, é a única idéia adequada’ – Westcott”.  
21 Cf. PUECH, 1988, p. 175, 176.  
22 PINA, 1975, nota 13, p. 75.  



 41

século XIX e começo do século XX23, há indicações de que o expansionismo da igreja de 

Mani tenha atingido, inclusive, o território da China, onde conserva certa vitalidade em fins 

do século XIV24. Todo esse avanço, entretanto, é arrefecido por diversas razões, até mesmo 

pela violenta perseguição ao grupo, ao seu fundador e aos seus textos25.  

Na verdade, a abordagem da mitologia maniquéia – se vista pelo prisma cristão - 

não se reduz a uma mera construção sobre o passado. Como faz Santo Agostinho ao abordar a 

sua teoria do tempo, dividindo o tempo da consciência nas categorias de passado, presente e 

futuro, também para o maniqueísmo o seu Parácleto – Mani - “veio do Pai para revelar os três 

tempos: o início, o meio e o fim”26. A grande diferença é que esses três tempos, no 

maniqueísmo, não se referem ao tempo como trabalhado por Agostinho, mas a três momentos 

míticos, uma vez que para eles todas as coisas são incriadas e eternas. Esses três momentos 

têm a ver com o conhecimento absoluto (gnose), que parte do momento atual e se expande até 

o momento originário - onde ocorreu a degradação da humanidade -, e daí até ao terceiro e 

último momento, onde ocorrerá a eliminação do Mal. Do momento atual, ao momento 

                                                           
 
23 Sobre a documentação indireta, que provém de seis grupos, e os fragmentos da documentação direta, 
provenientes de três regiões, confira o texto de Puech traduzido para o espanhol: PUECH, Henry-Charles. El 
Maniqueísmo. In: ______. Historia de las religiones (VI): las religiones en el mundo Mediterrâneo y en el 
Oriente próximo. Trad. de Lorea Baruti, Alberto Cardin. México/Madrid: Siglo Veintiuno Editores, 1979.  p. 
194-331. p. 195-199.  
24 Cf. PUECH, 1988, p. 164; cf., também, p. 183, do mesmo autor. 
25 De acordo com PINA, 1975, nota 13, p. 75: Mani, sendo “perseguido pelo rei e magos do seu país, a Pérsia, 
teve de refugiar-se na Mesopotâmia. Voltou à pátria, onde foi esfolado vivo e atirado às feras”. A espinha dorsal 
do maniqueísmo é formada por sete grandes livros, que preservam a identidade do grupo durante cerca de 1200 
anos, em lugares os mais variados, como Cartago,  na  África, e Fu-Kien, na China. Esses livros são alvos, 
também, de perseguição: a destruição pelo fogo é autorizada pelo Imperador Deocleciano, em 397, e por Lu Liu, 
em 1166; eis o que diz BROWN, 1969, p. 54: “Estes grandes livros, sete no total, formam a espinha (dorsal) do 
maniqueísmo. Eles preservam a identidade da seita por cerca de 1200 anos, em ambientes tão diferentes quanto 
Cartago e Fu-Kien. Mas para um homem educado no mundo clássico antigo, as revelações contidas neles eram 
por demais exóticas: eram um ‘conto de fadas pérsico’ - These great books, seven in all, formed the spine of 
Manicheism. They would preserve the identity of the sect for some 1200 years, in environments as different as 
Carthage and Fu-Kien. But for an educated man in the late classical world, the revelations contained in them 
were irreducibly exotic: they were a ‘Persian fairy tale’.”; cf., também, PUECH, 1988, p. 184-187; o texto de 
Puech traduzido para o espanhol, informa que “o cânon estava composto por sete escritos, devidos ou atribuídos 
ao próprio Mani”, e relaciona, cf. PUECH, 1979, p. 194-331, p. 224-226; diz BROWN, 1969, p. 54: “O 
Imperador Diocleciano, em 397, e Lu Liu, em 1166, ambos escolheram para que estes livros fossem queimados - 
The Emperor Diocletian, in 397 (Adam, Texte, no. 56, pp. 82-83), and Lu Liu, in 1166 (Chavannes-Pelliot, 
Journ. asiat. sér. XI, i, 1913, p. 349), both single out these books to be burnt”.  
26 COSTA, 2000, p. 43. 



 42

primigênio e daí ao derradeiro momento - ou seja, os três tempos revelados ao Parácleto Mani -, 

quando as partículas de Luz aprisionadas na Matéria serão liberadas e ocorrerá a restauração 

do estado primitivo. Daí em diante, o dualismo radical da luz e das trevas continuará a ser 

como era no seu estado primigênio27. Costa esclarece esses três momentos específicos da 

construção do mito maniqueu da seguinte forma: 

O primeiro tempo, inicial ou passado, engloba as origens cósmicas dos dois 
princípios, o Bem e o Mal, quando eles viviam independentes um do outro e 
sem afrontamentos. O segundo tempo, médio, é o tempo da mistura entre os 
dois reinos, que se caracterizará pela queda de uma parte da Luz na matéria e 
o início da luta entre os dois reinos ou a história da luta de salvação da Luz 
prisioneira da matéria, bem como é o tempo da criação dos seres do 
universo. Enfim, o terceiro tempo, final ou futuro, será o retorno definitivo 
da Luz às suas origens, ou seja, à libertação ou separação de todas as luzes 
imbricadas na matéria. Com a entrada de todas as almas no reino do Pai e a 
queda da matéria e dos demônios no inferno tenebroso28. 

 

Como se vê, nos três momentos do mito maniqueu, acima, está presente tanto o 

aspecto cosmológico, quanto o soteriológico. Essa construção é fundamental e prevalecente 

em todo o desenvolvimento da mitologia maniquéia, uma vez que cosmologia e soteriologia estão 

imbricadas, interligadas e são interdependentes.  

 

                                                           
27 Cf. PUECH, 1988, p. 191-193. Mesmo superando o dualismo maniqueu com o auxílio do neoplatonismo, cf. 
MONDIN, Battista. Curso de filosofia: os filósofos do Ocidente (I Filosofi dell’Occidente). Trad. de Benôni 
Lemos. Revisão de João Bosco de Lavor Medeiros. 9 ed. São Paulo: Paulus, 1981. Vol I. ISBN 85-349-0390-5. 
p. 144, e chegando, inclusive, à “eliminação do radical dualismo grego de espírito e matéria, em virtude do qual 
era inconcebível não só que Deus criasse o mundo e o homem, mas também que os conhecesse e governasse” (p. 
148), Agostinho não escapa dos dualismos; sendo assim, são apresentados pelo menos os seguintes (p. 149, 150): 
1o) Dualismo na dialética dos dois amores: amor de si e amor de Deus, ou seja, prevalência do universo dos 
maus (cidade terrestre) e do universo dos bons (cidade celeste) de forma concomitante na história da humanidade 
e, além disso, “fins eternamente opostos” para as duas sociedades: “O sentido da história é constituído 
justamente por este dualismo” (e, como entre os maniqueus, esse dualismo não é estático enquanto realidade 
histórica, mas dinâmico, pois o Reino da Luz conquista adeptos do Reino das Trevas); 2o) Dualismo ontológico 
(de herança platônica), do mundo sensível e do mundo inteligível; 3o) Dualismo psicofísico, da alma (espiritual) 
e do corpo (material). Sobre esse particular, o autor acrescenta o seguinte (p. 146, 147): “A sua argumentação 
(de Agostinho) para provar a espiritualidade da alma é a seguinte: ou a alma pode exercer a sua atividade 
(querer, pensar, duvidar, etc.) sem o corpo, e então é espiritual, ou então é incapaz de exercer sua atividade sem 
o corpo, e então é material. Ora, pelo menos em um caso, a alma pode desenvolver sua atividade sem o corpo: 
quando conhece a si mesma. Logo, a alma é espiritual. A espiritualidade da alma é, pois, confirmada pelo que ela 
conhece de si mesma. Quando a alma conhece a si mesma, descobre que é uma substância que vive, que recorda, 
que quer, etc., e isto não tem nada que ver com o que é corpóreo”. 
28 COSTA, 2000, p. 43. 



 43

1.1.2  Mito maniqueu: cosmologia29 e soteriologia30   

 

 

Nada mais esdrúxulo, entretanto – pelo menos para uma visão baseada na tradição 

hebraico-cristã, como passa a ser a de Santo Agostinho após abandonar o maniqueísmo -, do 

que a cosmogonia solar na qual se baseia o ensino de Mani. Presente nela o radical dualismo 

dos dois princípios - luz e trevas -, coeternos em termos de passado, presente e futuro. Sobre a 

importância desse dualismo, eis o que diz Brown:  

Eles (os maniqueus) eram dualistas: tão convencidos estavam que o mal não 
poderia vir do bom Deus, que criam que o mal vinha de uma invasão do bem 
– o ‘Reino da Luz’ – por uma hostil força do mal, igual em poder, eterna, 
totalmente separada – o ‘Reino das Trevas’. ‘A primeira coisa que o homem 
deve saber’, diz o Catecismo Maniqueu Chinês, ‘é distinguir os Dois 
Princípios (o Bem e o Mal). Aquele que deseja entrar em nossa religião deve 
saber que os Dois Princípios têm naturezas absolutamente distintas: como 
pode alguém que não está atento para esta distinção colocar em prática a 
doutrina?31 

De acordo com o ensino dos maniqueus, após o terceiro momento, os dois 

princípios continuarão coexistindo separadamente e sem mescla, só que não mais na perpétua 

luta que os marcou até o momento da batalha final e decisiva que assinala o retorno das 

partículas de luz à sua fonte originária. Não é sem razão que o mito maniqueu entrelaça 

                                                           
29 A cosmologia, da raiz grega kósmos (κόσµος, segundo TAYLOR, 1980, p. 121: o universo, o mundo, a soma 
das coisas criadas, a terra habitada), trata da estrutura do Universo.  
30 Soteriologia, da raiz grega soter (σωτήρ, segundo TAYLOR, 1980, p. 218: libertador, preservador, Salvador), 
e sotérion (σωτηριον), “salvação”,  de acordo com BAUER, Johannes B. Dicionário de teologia bíblica 
(Bibeltheologisches Wörterbuch). Trad. de Helmuth Alfredo Simon. São Paulo: Edições Loyola, 1973. vol. II. p. 
1036, é a parte da teologia que trata da salvação: “O conceito de salvação se aplica inicialmente, de modo muito 
geral, a qualquer tipo de libertação de situações difíceis dos mais diferentes tipos, seja de indivíduos (perigo, 
injustiça, doença), seja da comunidade (guerra, revolução, fome)”.  
31 BROWN, 1969, p. 47, 48: “They were dualists: so convinced were they that evil could not come from a good 
God, that they believed that it came from an invasion of the good – the ‘Kingdom of Light’ – by a hostile force of 
evil, equal in power, eternal, totally separate – the ‘Kingdom of Darkness’. ‘The first thing a man must do’, says 
the Chinese Manichaean catechism, ‘is to distinguish the Two Principles (the Good and the Evil). He who would 
enter our religion must know that the Two Principles have natures absolutely distinct: how can one who is not 
alive to this distinction put into practice the doctrine?”.  Brown indica a seguinte fonte: Chavannes-Pelliot, 
Journ. asiat. Sér. XI, i, 1913, p. 114. 



 44

cosmologia e soteriologia, pois as partículas de luz presentes na matéria desde esse momento 

mais remoto, emanaram da própria divindade, a ela devendo retornar em um momento futuro.  

Sendo assim, no princípio sem princípio do mito maniqueu – pois os três momentos 

do seu mito cosmogônico não estão vinculados diretamente ao tempo -, o duro dualismo dos 

dois princípios do Bem e do Mal – ou de Deus e da Matéria, da Boa luz e das Tenebrosas 

trevas -, tem uma construção de caráter fabuloso, até mesmo por conta desse sistema dualista. 

Puech afirma que o próprio Mani “professa um dualismo mais radical que o da maior parte 

das gnoses anteriores, com as quais compartilha totalmente a hostilidade ao Antigo 

Testamento e ao Judaísmo”32. Essa gnose maniquéia não é outra coisa senão o que a palavra 

significa na sua raiz grega, ou seja, “conhecimento”. Nesse sentido, o autor acima informa 

que gnose é esse  

conhecimento, ou seja, conhecimento no sentido absoluto do termo, ou, mais 
precisamente, um conhecimento que é em primeiro lugar conhecimento 
simultâneo e recíproco de si mesmo em Deus e de Deus em si mesmo, que 
permite ao que possui este conhecimento, ao gnóstico, salvar-se, 
assegurando-lhe que pode ser salvo, que o será ou que, inclusive, já o é33.  

Essa soteriologia vai permear todo o sistema do maniqueísmo, particularmente por 

conta da necessidade intrínseca nas partículas de luz de retornarem à sua situação primigênia, 

sempre envolvendo os três tempos. E uma vez que o maniqueísmo é “uma religião que 

pretende proporcionar aos homens ou suscitar neles o conhecimento salvador”34, a 

importância da gnose é fundamental para uma resposta a essa angústia que caracteriza e que é 

inerente à própria condição humana. Essa situação angustiante é própria do pertencer a este 

mundo, do ter sido nele arrojado e do fato de sentir tal situação como “estranha, insuportável, 

profundamente má”35. Nessa nostalgia, o homem “sente-se submetido ao corpo, ao tempo, ao 

                                                           
 
32 PUECH, 1979, p. 229. 
33 Ibid., p. 230. 
34 Ibid., p. 230. 
35 Ibid., p. 230, 231. 



 45

mundo, a um devir que o abocanha até à morte... constantemente ameaçado e manchado pelo 

Mal”36. O homem é quase tão estranho a esse tempo que o aprisiona, quanto Deus é estranho 

ao tempo e ao mundo.  

E como o maniqueísmo chega à conclusão acima? Através da aceitação da 

construção mítica dos textos de Mani, em que cosmologia e soteriologia estão intrinsecamente 

interligadas e são, sobretudo, interdependentes. A elaboração do mito é explicitada de forma 

muito clara por Puech, seguindo os fragmentos dos textos da documentação direta. Segundo 

esse autor, trata-se de “um mito gigantesco que desorienta à primeira vista”37. Além disso, 

“cosmologia e soteriologia fundam em verdade a Salvação... física e materialmente”38. Há 

uma interpenetração do mito soteriológico no mito cosmogônico e antropológico, que chegam 

a se confundir.  E isso chega ao ponto de “estabelecer entre estes três termos: universo, 

homem e salvação, uma estranha rede de correspondências, aparentemente complicada, porém 

simples na realidade”39. O autor acima descreve essa simplicidade em seu texto, como 

também todos os detalhes relativos à construção do mito, com o surgimento do mundo e do 

homem40.  

 

 

 

 

 

 

                                                           
36 PUECH, 1979, p. 231. 
37 Ibid., p. 234. 
38 Ibid., p. 235, 236. 
39 Ibid., p. 236. 
40 Cf. PUECH, 1979. Para conhecer todos os detalhes do mito, ver o mesmo autor a partir da p. 236. 



 46

1.2  Passando o passado a limpo: teoria da creatio ex nihilo41 

 

 

O radicalismo da posição maniquéia não está apenas no dualismo que o grupo 

professa, mas também no extremo materialismo que, primeiramente, é aplicado ao próprio 

Deus: Deus é luz, mas uma luz material, uma luz corpórea. Agostinho chega a confessar que 

professa esse materialismo durante sua permanência no maniqueísmo. Só a influência do 

neoplatonismo vai conseguir erradicar dele esse materialismo exacerbado42. Segundo Gilson,  

                                                           
41 A teoria da creatio ex-nihilo – criação a partir do nada -, de origem judaico-cristã, é a grande novidade 
apresentada por Agostinho como ‘única expressão filosófica possível’ (cf. BAUER, 1973, vol. I, p. 234) para o 
que, originariamente, já está contido na expressão bará (כרא←), no primeiro versículo do Gênesis, 
‘exclusivamente empregada quando se fala de Deus’ (p. 232) – ou seja, só Deus bará (כרא←), só Deus cria da 
maneira como o Gênesis expressa através desse verbo -, e ainda para dar a idéia de ‘como se relaciona o Deus 
bíblico com aquilo que existe fora dele, como se relaciona ele com o tempo e o espaço’ (p. 233). Criar a partir do 
nada, portanto, não significa criar a partir de alguma coisa já existente; significa, ao contrário, conforme muito 
bem colocado por GUITTON, 1971, p. 176, que “...Deus... criou o mundo sem matéria pré-existente - ...Dieu... 
fait le monde sans matière préexistante”.       
42 Após descobrir a essência espiritual, através da influência do neoplatonismo e sobretudo da interpretação 
alegórica que Ambrósio dava às Escrituras (conforme será melhor explorado no segundo capítulo desta obra), 
Santo Agostinho passa a nutrir verdadeira aversão ao materialismo radical dos maniqueus. E isso ele deixa bem 
claro nas passagens a seguir: “...com a vista dos olhos não alcançava a ver mais que corpos, e com a da alma não 
ia além dos fantasmas [...]. Tampouco conseguia compreender e distinguir o mundo sensível do mundo 
inteligível, nem as coisas carnais das espirituais [...]. Quando queria pensar no meu Deus, não sabia imaginar 
senão massas corpóreas, pois não me parecia que pudesse existir o que não fosse tal, daí a causa principal e 
quase única do meu inevitável erro [...]. A ti, ó vida da minha vida, também te imaginava como um Ser imenso, 
penetrando por todos os lados a massa do Universo e alastrando-te fora dele, por toda a parte, através das 
imensidades sem limites, de tal modo que a terra, o céu e todas as coisas te continham  e todas elas se acabavam 
em ti, sem contudo acabares em parte alguma. Mas assim como a massa do ar, deste ar que está por cima da 
terra, não se opõe a que a luz do sol penetre por ele, atravessando-o sem rasgar nem cortar, mas enchendo-o 
inteiramente, assim julgava que não só as substâncias transparentes do céu, do ar e do mar, mas também as da 
terra, eram por ti penetradas em todas as suas partes, grandes e pequenas, para receberem a tua presença, 
governando-as interiormente com tua oculta inspiração e exteriormente dirigindo tudo o que criaste Assim 
conjecturava eu, pois não te podia conceber doutra maneira. Tal conjectura, porém, era falsa. Deste modo, uma 
parte da terra que fosse maior deveria também encerrar maior parte de ti; e outra que fosse menor, uma parte 
menor. Estando tudo assim impregnado de ti, o corpo do elefante, pelo fato de ser maior e ocupar mais espaço 
que o de um pássaro, teria proporcionalmente mais de ti que o corpo do pássaro. E, deste modo, partido em 
fragmentos, comunicarias a tua presença às grandes e pequenas partes do Universo, respectivamente com 
grandes e exíguas porções de ti mesmo. Não é, porém, assim. Mas ainda não tinhas iluminado as minhas trevas 
[...]. Meu entendimento não formava outras imagens ou idéias, senão semelhantes às formas ou espécies que 
recebia dos sentidos corporais; nem despertava sequer para o fato de que a faculdade ou potência com que 
formava aquelas mesmas imagens não era corpórea nem extensa [...]. ...não conseguia apartar o meu vacilante 
pensamento do corpóreo... - Quod unde viderem, cuius videre usque ad corpus erat oculis et animo usque ad 
phantasma? [...]. Non poteram illo tempore sensibilia ab intelligibilibus, carnalia ab spiritualibus diiudicare et 
discernere [...]. Et quoniam cum de Deo meo cogitare vellem, cogitare nisi moles corporum non noveram – 
neque enim videbatur mihi esse quicquam, quod tale non esset – ea maxima et prope sola causa erat inevitabilis 
erroris mei [...]. Ita etiam te, vita vitae meae, grandem per infinita spatia, undique cogitabam penetrare totam 
mundi molem, et extra eam quaquaversum per immensa sine termino, ut haberet te terra, haberet caelum, 
haberent omnia et illa finirentur in te, tu autem nusquam. Sicut autem luci solis non obsisteret aëris corpus, 



 47

durante o tempo em que Agostinho esteve unido ao maniqueísmo, ele 
professou um materialismo radical, um materialismo que primeiro era 
aplicado ao próprio Deus. De acordo com a doutrina de Mani, Deus é luz, 
isto é, uma luz corpórea, brilhante, com uma substância sutil. Essa 
substância que brilha primeiro em Deus, brilha agora nas estrelas e nas 
nossas almas, e luta na terra contra as trevas43.  

É por conta do materialismo acima que Santo Agostinho, no confronto com o 

bispo maniqueu Fausto (340-390)44, declara que os maniqueus “não distinguem entre a luz 

que é o próprio Deus e a luz que Deus criou”45. Para Agostinho, o Deus que os maniqueus 

entendem como sendo essa luz corpórea, brilhante e de substância sutil, não passa de um 

fantasma46, sem fundamento e sem realidade. Mais real para ele – e numa demonstração 

                                                                                                                                                                                     
aëris huius qui supra terram est, quominus per eum traiceretur penetrans eum non dirumpendo aut concidendo, 
sed implendo eum totum, sic tibi putabam no solum caeli et aëris et maris, sed etiam terrae corpus pervium et ex 
omnibus maximis minimisque partibus penetrabile ad capiendam praesentiam tuam, occulta inspiratione 
intrinsecus et extrinsecus administrante omnia quae creasti. Ita suspicabar, quia cogitare aliud non poteram; 
nam falsum erat. Illo enim modo maior pars terrae maiorem tui partem haberet et minorem minor, atque ita te 
plena essent omnia, ut amplius tui caperet elephanti corpus quam passeris, quo esset isto grandius 
grandioremque occuparet locum, atque ita frustatim partibus mundi magnis magnas, brevibus breves partes tuas 
praesentes faceres. Non est autem ita. Sed nondum illuminaveras ‘tenebras meas’ (Psalmus 17, 29) [...]. Per 
quales enim formas ire solent oculi mei, per tales imagines ibat cor meum, nec videbam hanc eandem 
intentionem, qua illas ipsas imagines formabam, non esse tale aliquid; quae tamen ipsas non formaret, nisi esset 
magnum aliquid [...]....avertebam palpitantem mentem ab incorporea re...” (Conf., III, 7, 2; De duab. an., IV, 12; 
Conf., V, 10, 19; VII, 1, 2; IV, 15, 24). 
43 GILSON, Etienne. The Christian philosophy of Saint Augustine (Introduction à l’Étude de Saint Augustin). 
Translation by L. E. M. Lynch. London: Victor Gollancz Ltda., 1961. p. 189: “As long as Augustine clung to 
Manicheism he professed a radical materialism, a materialism which was applied first of all to God. Now 
according to the doctrine of Mani God is light, i. e., a corporeal, bright and very subtle substance. It is this 
substance which shines first in God, shines now in the stars and in our souls, and fights on earth against 
darkness”; assim diz o mesmo autor à p. 228: “...a fantástica cosmogonia elaborada pelos maniqueus equivale a 
um dualismo, baseado por sua vez num materialismo radical - ...the fantastic cosmogony elaborated by the 
Manichaeans amounted to a dualism, based in turn on a radical materialism”.  
44 Cf. DE LUIS, Pio. Introdução. In: AGOSTINHO, Santo. Contra Fausto (Contra Faustum manichaeum, libri 
triginta tres). Trad., int., notas e índices de Pio de Luis. Edición Bilíngüe. Madrid: BAC, 1943. ISBN 84-7914-
082-8. Tomo XXXI. (Obras Completas de San Agustín. Escritos antimaniqueos - 2o). Notas 3 e 7, p. 5 e 6: 
segundo o autor, estas datas são encontradas no texto de MONCEAUX, P. Le Manichéen Faustus de Milev. 
Restitution de ses Capítula (Paris, 1924).   
45 “...non distingunt inter lucem, quod est ipse Deus, et lucem, quam fecit Deus...” (Contra Faust., XXII, 8). 
46 Assim é esclarecida a expressão “fantasma” por VEGA, Angel Custodio. Notas complementares. In: 
AGOSTINHO, Santo (Aurelius Augustinus). Las Confesiones (Confessionum, libri tredecim). Trad. e notas de 
Angel Custodio Vega. Bilíngüe. Madrid: BAC, 1946. tomo II. p. 464, nota 27: diz que Santo Agostinho “chama 
ao deus maniqueu fantasma, por ser uma pura criação da fantasia, sem fundamento na realidade”.  Sobre a 
mesma expressão, é o próprio filósofo quem esclarece, ao relembrar seus tempos no maniqueísmo: “...com a 
vista dos olhos não alcançava a ver mais que corpos, e com a da alma não ia além dos fantasmas - Quod unde 
viderem, cuius videre usque ad corpus erat oculis et animo usque ad phantasma?” (Conf., III, 7, 2); sobre a 
diferença entre fantasia (phantasia) e fantasma (phantasma) no pensamento de Agostinho, eis o que diz 
SCIACCA, 1955, p. 218, 219: “Os sentidos exteriores estão em imediata relação com os sensíveis, e se 
identificam com as impressões corporais que recebem, às quais aplica o sentido interior. A alma, chamada pelas 
impressões orgânicas, forma as similitudines corporales, que são, por ela, fruto de sua atividade, e que o spiritus 
combina e dissocia entre elas. A memória conserva as imagines: a phantasia (que é preciso distinguir do 



 48

implícita das três modalidades do tempo - é a viva lembrança, por exemplo, de um querido 

amigo que se foi e por quem ele constrói uma bela página, onde exprime a dor que traspassa 

seu coração. Nesse relato estão presentes, na memória, tanto o tempo presente da lembrança 

quanto o tempo passado da vida que já não é mais47. Agostinho lembra a nulidade da 

consolação oriunda desse fantasma da construção maniquéia, quando na juventude recebera 

conselho para buscar conforto no Deus maniqueu. E num dos momentos mais cruciais dessa 

experiência dolorosa do seu passado, por causa da morte do inesquecível amigo, declara:  

Com que dor se entenebreceu o meu coração! Tudo era morte ao meu redor! 
A pátria me era um suplício, e a casa paterna um tormento sem fim. Tudo o 
que com ele havia conversado retornava em crudelíssimo suplício. Os meus 
olhos o procuravam por todas as partes e ele não me era restituído. Cheguei a 
odiar todas as coisas, porque nada o continha e ninguém me avisava, como 
antes, quando ele retornava depois de uma ausência: “Ali vem ele!”. 
Transformara-me num grande problema e perguntava à minha alma “porque 
estava triste e me conturbava tanto” (Salmos 41.12), e nada me sabia 
responder. Se lhe dizia: “Espera em Deus”, não obedecia, e com muita razão, 
pois mais real e melhor era aquele amigo queridíssimo que eu havia perdido 
do que aquele fantasma em quem me mandavam esperar. Só o choro me era 
doce e ocupava o lugar do meu amigo nas delícias do meu coração48. 

                                                                                                                                                                                     
phantasma ou imagem formada por elementos tomados de objetos distintos e arbitrariamente combinados) é 
inteiramente a imagem que reproduz, na ausência do objeto, uma semelhança formada anteriormente e 
conservada na memória. Porém, até aqui não há ciência, e não se passou do grau sensível do conhecimento. É 
preciso elevar-se a um grau cognoscente superior: ao juízo das sensações”. 
47 Essa é uma das mais interessantes construções implícitas sobre o tempo feitas pelo Bispo de Hipona e que 
contempla as categorias do tempo da consciência: passado, presente e futuro (passado da vida que já não é, 
presente da lembrança na memória e futuro da esperança escatológica e até mesmo da esperança de voltar a vê-lo).   
48 “Quo dolore contenebratum est cor meum, et quidquid aspiciebam mors erat. Et erat mihi patria supplicium et 
paterna domus mira infelicitas, et quidquid cum illo communicaveram, sine illo in cruciatum immanem verterat. 
Expetebant eum undique oculi mei, et non dabatur; et oderam omnia, quod non haberent eum, nec mihi iam 
dicere poterant: ‘Ecce venit’, sicut cum veniret, quando absens erat. Factus eram ipse mihi magna quaestio et 
interrogabam animam meam, quare tristes esset et quare conturbaret me valde, et nihil noverat respondere mihi. 
Et si dicebam: ‘Spera in Deum’, iuste non obtemperabat, quia verior erat et melior homo, quem carissimum 
amiserat, quam phantasma, in quod, sperare iubebatur. Solus fletus erat dulcis mihi et successerat amico meo in 
deliciis animi mei” - Conf. IV, 4, 9. A expectativa demonstrada por Agostinho neste texto - cujo desejo ardente é 
o retorno do amigo amado -, lembra a expectativa em torno da parusia. Aqui como ali, o desejo é um só: o do 
retorno do ser amado, seja um amigo, seja mais que um amigo, como é o caso da expectativa no futuro por parte 
dos primitivos cristãos. Tudo isso nos leva ainda mais longe e sempre tendo em vista uma relação onde está 
presente a questão temporal, sobretudo o primado do presente como momento essencial de permanência do que 
já foi ou deixou de ser e que continua presente como expectativa. Faz lembrar Parmênides (540-470 a. C.) e seu 
poema sobre o ser. O ser é, é uma característica do pensamento filosófico de Parmênides. O filósofo põe a 
doutrina do seu poema na boca de uma deusa que o acolhe benignamente. Ele imagina ser levado à deusa por um 
carro puxado por velozes cavalos e em companhia das filhas do Sol. O grande princípio de Parmênides é este: “o 
ser é e não pode não ser; o não ser não é e não pode ser de modo algum”, cf. REALE, Giovanni ; ANTISERI, 
Dario. História da filosofia: antigüidade e idade média. 4 ed. [s. trad.]. São Paulo: Paulus, 1990. vol. I. ISBN 85-
349-0114-7. p. 49, 50; por tabela, somos levados ainda mais longe em termos temporais: a uma poesia de Safo 
(600 a. C.), cf. JAEGER, Werner Wilhelm. Paidéia: a formação do homem grego (ΛΙΜΗΝ ΠΕΦΥΚΕ ΠΑΣΙ 



 49

É diante de toda essa carga mitológica e simbólica do maniqueísmo, conforme 

descrita acima e, ao mesmo tempo, contra os maniqueus49, que Agostinho constrói sua 

argumentação sobre o tempo, valendo-se da tradição hebraico-cristã. Seu primeiro passo está 

fincado no passado, pois sua busca se concentra nas origens. Além da origem do homem e do 

mundo, e diferentemente do maniqueísmo, que não se preocupa com a questão a seguir, ele 

tenta descortinar, também, as origens do tempo. E, como é de seu feitio, seus argumentos 

conduzem mais a uma abertura de possibilidades do que a um fechamento conclusivo. 

Pertence ele, portanto, à corrente que defende a não eternidade do tempo e do mundo. Sobre a 

controvertida questão do tempo, diz:  

...a única certeza e que se há de manter como certeza de fé, mesmo 
excedendo às luzes de nossa inteligência, é que toda criatura tem um 
princípio, e que o tempo é criatura e por isso mesmo tem um princípio e não 
é coeterno com o Criador50.  

Agostinho não precisa o exato momento desse princípio do tempo, mas deixa bem 

claro que o tempo tem um princípio, mesmo que tal afirmação exceda a capacidade de 

                                                                                                                                                                                     
ΠΑΙ∆ΕΙΑ ΒΡΟΤΟΙΣ; Paideia, die formung des griechischen menschen). Trad. de Artur M. Parreira. Adaptação 
para a edição brasileira de Monica Stahel. Revisão do texto grego por Gilson Cesar Cardoso de Souza. 3 ed. São 
Paulo: Martins Fontes, 1994. ISBN 85-336-0328-2. p. 172 : “Alguns dizem que o que há de mais belo na Terra é 
um esquadrão de cavalaria;/ outros, um exército de guerreiros apeados;/ outros, ainda, uma esquadra de navios;/ 
mas o mais belo é o ser amado por quem o coração suspira”; e, à  p. 171, assim diz o mesmo autor: “Basta-me 
ver-te e ficam mudos os meus lábios,/ ata-se a minha língua,/ um fogo sutil corre sob a minha pele,/ tudo 
escurece ante o meu olhar,/ zunem-me os ouvidos,/ escorre por mim o suor,/ acometem-me tremores e fico mais 
pálido que a palha;/ dir-se-ia que estou morto”. Parte das últimas expressões estão no feminino – “...fico mais 
pálida que a palha;/dir-se-ia que estou morta” -, sendo a alteração por conta da liberdade própria da poesia; 
quanto à expressão “fantasma”, utilizada no texto de Agostinho, assim ela é explicitada por VEGA, 1946, p. 464, 
nota 27: diz que Agostinho “chama ao deus maniqueu fantasma, por ser uma pura criação da fantasia, sem 
fundamento na realidade”.  Sobre a mesma expressão, é o próprio filósofo quem esclarece, ao relembrar seus 
tempos no maniqueísmo: “...com a vista dos olhos não alcançava a ver mais que corpos, e com a da alma não ia 
além dos fantasmas - Quod unde viderem, cuius videre usque ad corpus erat oculis et animo usque ad 
phantasma?” - Conf., III, 7, 2.   
49 O posicionamento de Agostinho, ao elaborar sua teoria do tempo partindo da tradição hebraico-cristã, tanto 
revida a posição maniquéia, quanto o platonismo e o neoplatonismo, conforme será abordado no próximo 
capítulo. O materialismo maniqueu é rechaçado frontalmente, tanto quanto a construção grega da fabricação do 
mundo a partir do demiurgo e de um tempo cíclico e, portanto, eterno. Para Agostinho, o tempo é criatura e, em 
razão disso, não é eterno, pois teve um princípio. Entretanto, quando ele vincula o tempo às criaturas incorpóreas 
e ao seu movimento, ocorre uma espécie de paradoxo, pois essas criaturas têm existência eterna diferenciada da 
existência da divindade. Esse ponto é detalhado nos dois últimos livros do  De civ. Dei.  
50  “...illud certe accipiendum est in fide, etiamsi modum nostrae cogitationis excedit, omnem creaturam habere 
initium; tempusque ipsum creaturam esse, ac per hoc ipsum habere initium, nec coaeternum esse Creatori” (De 
gen. ad litt. imperf. III, 8). 



 50

compreensão da inteligência humana. Diferentemente da concepção maniquéia, que não 

trabalha essa categoria do tempo em razão da crença de que todas as coisas são incriadas e 

eternas, e também da concepção grega clássica, de um tempo cíclico e, por conseguinte, 

eterno, nosso filósofo adota o ponto de vista oposto, ou seja, aquele que defende o tempo 

linear, com um início preciso, exatamente por conta da base criacionista da qual parte51.  

 

 

1.2.1  Princípio do tempo e do mundo52 

 

 

Essa é a grande novidade na teoria do tempo de Agostinho. Apesar da herança 

neoplatônica, aqui ele se distancia dessas raízes e elabora seu pensamento tendo como base o 

criacionismo característico do judaísmo e do cristianismo. Sendo assim, o tempo é também 

                                                           
51 Em uma passagem do De civ. Dei – XII, 12 -, Santo Agostinho afirma que Platão reconhece que o mundo teve 
um princípio, mesmo que alguns pensem que o filósofo grego tenha dito isso contra sua própria forma de pensar. 
Na nota 52, p. 851, e sobre esta passagem, diz MORAN, 1958: “É certo que Platão, no Timeu, afirma com 
palavras claras que o mundo teve um princípio, e o mesmo Aristóteles diz que este é o sentir de Platão. E 
Aristóteles refuta esta opinião de que o mundo teve princípio”. É como se diante da pergunta: o mundo teve 
princípio? Platão respondesse sim e Aristóteles respondesse não. Sobre o questionamento do filósofo grego a 
respeito do assunto acima, eis o que diz expressamente: PLATÃO. Timeo (o de la naturaleza). In: ______. Obras 
completas. Trad. del griego, preambulo y notas por Francisco de P. Samaranch. Segunda edición. Séptima 
reimpresión. Madrid: Aguilar, 1988. p. 1103-1179. ISBN 84-03-01002-8. p. 1139: “O tempo nasceu com o céu, 
a fim de que, nascidos ao mesmo tempo, se dissolvam também ao mesmo tempo, se alguma vez se desfarão”.  
52 Apesar da abordagem específica deste trabalho e mesmo não tendo maiores conseqüências sobre a teoria do 
tempo aqui analisada, vale a pena registrar a imagem medieval do mundo, que não é de todo diferente da 
imagem de mundo da época de Agostinho, cf. ABBAGNANO, 1999, p. 276: “Como a própria palavra mundus, 
derivada de motus (explicação etimológica!), dá a entender, o mundo está em perpétuo movimento. É redondo 
como uma bola e comparável a um ovo. Na beirada externa há uma casca, o céu, que envolve o mundo inteiro. 
Debaixo dela situa-se, à semelhança da clara do ovo, o éter puro, que serve de envoltório para o ar em 
movimento, exatamente como a clara encerra a gema. Na parte mais central, correspondente ao germe, está a 
Terra. No centro da terra situa-se o Inferno. Repleto de fogo e enxofre, sua forma dilata-se na parte inferior e 
estreita-se na superior. A região mais central chama-se Érebo, e é habitada por dragões e serpentes que vomitam 
fogo. Há lugares que exalam vapores nauseabundos; são conhecidos sob o nome geral de Aqueronte. Existem 
ainda muitos outros lugares no inferno. Todas estas descrições eram entendidas muito realisticamente; 
representam um primeiro esboço do plano do inferno elaborado por Dante” (1265-1321).  



 51

criatura e, por conta disso, sofre a mesma mazela de mudança que caracteriza as demais 

criaturas53.  

Sobre tempo e mudança, Agostinho afirma que há uma relação tão intrínseca, que 

onde há tempo há, obrigatoriamente, mudança: “Sendo assim, haveria tempo e mudança, e 

não haveria eternidade verdadeira nem verdadeira imortalidade”54. É como se o tempo 

também sofresse mudança, envelhecesse, ou, dito de outra forma, é como se o tempo estivesse 

contido dentro de uma imensa ampulheta, em que o futuro fosse sempre diminuindo enquanto, 

por outro lado, o passado fosse sempre aumentando. O próprio Agostinho diz: “como o tempo 

passa, porque mutável, não pode ser coeterno com a eternidade imutável”55. E, ainda, 

conforme a epígrafe que abre o presente capítulo: “com a diminuição do futuro, o passado 

cresce até o momento em que seja tudo pretérito,   pela consumação do futuro”56. No final de 

tudo, não sobra nenhum futuro no tempo, mas há todo um passado acumulado desde o 

momento desse primigênio princípio do tempo em sua trajetória linear57.  

Conforme visto acima, o tempo é criatura e, portanto, teve princípio e não é 

coeterno com o Criador58. Nesse sentido criatural das coisas, insere-se um dos grandes textos 

de Agostinho, onde a temática do tempo é trabalhada de forma implícita. Trata-se de uma 

                                                           
53 Acerca da questão de mudança e fazendo considerações que ficam próximas do pensamento de Agostinho, eis 
o que afirma BLANC, 1999, p. 122: “Com efeito, a consciência do tempo começou por estar associada à 
percepção do movimento, entendido não apenas como deslocação de lugar, mas ainda e sobretudo como 
mudança ou alteração, a que está sujeita toda a realidade natural, física e biológica”. 
54 “...alioquin iam tempus et mutatio et non vera aeternitas nec vera immortalitas” (Conf., XI, 7, 9). 
55 “...tempus autem quoniam mutabilitate transcurrit, aeternitati immutabili non potest esse coaeternum” (De 
civ. Dei, XII, 15, 2). 
56 “...deminutione futuri crescente praeterito, donec consumptione futuri sit totum praeteritum” (Conf. XI, 27, 
36). 
57 Aqui há um reflexo da teoria aristotélica do ato e potência. É como se o futuro – que será abordado no segundo 
capítulo deste trabalho –, anterior ao passado, nada mais fosse do que o passado em potência. Eis o que diz o 
próprio filósofo grego sobre este assunto, em ARISTÓTELES. Categorias. In: ______. Organon (Óργανον). 
Trad., pref. e notas de Pinharanda Gomes. Lisboa: Guimarães Editores Lda., 1985. vol. I. p. 41-118. I, 6, p. 61, 
62. Do tempo, diz: “O tempo é um todo e uma quantidade contínua, pois o presente, o pretérito e o futuro estão 
concatenados [...]. Assim, o espaço, à semelhança do tempo, é contínuo, as partes, em um limite comum, unem-
se umas às outras”; sobre ato (ένέργεια) e potência (δύναµις), assim se expressa (I, 8, p. 80, 81): “Uma outra 
espécie de qualidade é... (a) potência [...] ...para levar a efeito uma coisa, ou para a não levar a efeito...”. Na nota 
63, p. 116, o tradutor explicita: δύναµις, dinâmica, anterior ao ato, ένέργεια. 
58 Cf. De gen. ad litt. imperf., II, 8, texto já citado neste trabalho, onde Agostinho diz: “...o tempo é criatura e por 
isso mesmo tem um princípio e não é coeterno com o Criador”.  



 52

passagem cheia de lirismo das Confissões: aquela em que ele, na frenética busca pelo 

verdadeiro Deus, desenvolve um diálogo com as coisas que o cercam. Começa com uma 

pergunta e desenvolve a questão com sugestivas formulações que conduz o diálogo a esse 

passado remoto onde se insere o princípio do tempo:  

E o que é que eu amo quando te amo? Não a beleza do corpo nem a 
formosura do tempo, não a brancura da luz, tão amáveis a estes olhos 
terrenos, não as doces melodias de toda a classe de cantigas, não a fragrância 
das flores, dos ungüentos e dos aromas; não o maná nem o mel, nem os 
membros gratos aos amplexos da carne: nada disto amo quando amo o meu 
Deus. E, sem dúvida, amo certa luz e certa voz, e certa fragrância, e certo 
alimento, e certo amplexo, quando amo ao meu Deus, luz, voz, fragrância, 
alimento e amplexo do meu homem interior, onde resplandece em minha 
alma o que não compreende o lugar, e sonha o que não arrebata o tempo, e 
ouve o que o vento não esparze, e gosto do que não se consome comendo, e 
se adere o que a saciedade não separa. Isto é o que amo quando amo o meu 
Deus. Porém, quem Ele é, então? Perguntei à terra e ela me disse: ‘Não sou 
eu’; e todas as coisas que nela há me confessaram o mesmo. Perguntei ao 
mar e aos abismos e aos répteis de alma viva, e me responderam: ‘Não 
somos o teu Deus; busca-o sobre nós’. Interroguei às auras que respiramos, e 
todo o ar, com seus moradores, disseram-me: ‘Engana-se Anaxímenes59: eu 
não sou teu Deus’. Perguntei ao céu, ao sol, à lua e às estrelas. ‘Tampouco 
sou o Deus a quem buscas’, responderam-me. Disse, então, à todas as coisas 
que estão fora das portas de minha carne: ‘Dizei-me algo do meu Deus, já 
que vós não o sois; dizei-me algo dele’. E exclamaram todas com grande 
voz: ‘Ele nos fez’60. Minha pergunta era o que mirava, e sua resposta era sua 
aparência61. 

                                                           
59 Sobre o engano de Anaximenes a que se refere o Bispo de Hipona, afirma VEGA, 1946, p. 786. nota 8: “Este 
filósofo, que floresceu entre 588-524 antes de Cristo, ensinava que é o ar o princípio de todas as coisas, até 
mesmo dos deuses; ‘Não negou a existência dos deuses – diz o Santo -, porém ao invés de crer que o ar foi 
criado por eles, afirma que eles é que nasceram do ar’ (De civ. Dei, VIII, 2)”.  
60 Na nota 9, p. 786, informa VEGA, 1946.  “A formosura da terra é como uma voz da muda terra... Tu a vês, e 
considerando-a a interrogas de certo modo. O que nela descobres é a voz de sua confissão, que diz: Eu não me 
fiz a mim mesma, porém Deus é aquele que me fez (Enarrat. in Ps., 144, 13)”.  
61 “Quid autem amo, cum te amo? Non species corporis nec decus temporis, non candorem lucis ecce istis 
amicum oculis, non dulces melodias cantilenarum omnimodarum, non florum et unguentorum et aromatum 
suaviolentiam, non manna et mella, non membra acceptabilia carnis amplexibus: non haec amo, cum amo Deum 
meum. Et tamen amo quandam lucem et quandam vocem et quendam odorem et quendam cibum et quendam 
amplexum, cum amo Deus meum, lucem, vocem, odorem, cibum, amplexum interioris hominis mei, ubi fulget 
animae meae, quod non capit locus, et ubi sonat, quod non rapit tempus, et ubi olet, quod non spargit flatus, et 
ubi sapit, quod non minuit edacitas, et ubi haeret, quod non divellit satietas. Hoc est quod amo, cum Deum 
meum amo. Et quid est hoc? Interrogavi terram, et dixit: “Non sum”; et quaecumque in eadem sunt, idem 
confessa sunt. Interrogavi mare et abyssos et reptilia animarum vivarum, et responderunt: “Non sumus Deus 
tuus; quaere super nos”. Interrogavi auras flabiles, et inquit universus aër cum incolis suis: “Fallitur 
Anaximenes: non sumus Deus”. Interrogavi caelum, solem, lunam, stellas: “Neque nos sumus Deus quem 
quaeris”, inquiunt. Et dixi omnibus his quae circumstant fores carnis meae: dicite mihi de Deo meo, quod vos 
non estis, dicite mihi de illo aliquid. Et exclamaverunt voce magna: “Ipse fecit nos”. Interrogatio mea intentio 
mea et responsio eorum species eorum” (Conf., X, 6, 8, 9).  



 53

Entendemos que se o filósofo continuasse adentrando no passado mais remoto 

com a pergunta acima, chegaria ao momento mesmo do princípio e questionaria o tempo e a 

matéria primitiva, que lhe dariam resposta idêntica: nem somos o teu Deus, nem nos fizemos 

a nós mesmos, mas “Ele nos fez”. Isso porque tempo e universo têm início simultâneo 

mediante a creatio ex nihilo, ou seja, a partir do nada: “...Deus fez todas as coisas do nada 

[...]. ...esta mesma matéria foi criada do nada absoluto”62. Agostinho inclui aqui, como o 

platonismo, tanto as criaturas visíveis – do mundo sensível -, quanto as criaturas invisíveis, do 

mundo inteligível63. A criação dos anjos, por exemplo – que ele chama de criaturas 

incorpóreas ou substância espiritual64 –, faz parte desse momento primordial da criação do 

tempo. Sua argumentação contra os maniqueus é formulada da seguinte maneira: 

...toda criatura, seja ela intelectual ou corporal, ou para dizer de forma mais 
breve e segundo as palavras da divina Escritura, visível ou invisível, não foi 
formada da natureza de Deus, porém feita do nada, por Deus; e nada há nela 
que pertença à Trindade, fora do que a Trindade a criou e ela foi criada; 
portanto, não é lícito dizer que a criatura universal é consubstancial com 
Deus e coeterna a Ele65. 

Nessa busca intelectual pelo princípio do tempo, Agostinho deixa claro que antes 

do tempo nem mesmo essas criaturas invisíveis existiam66. A construção é feita com uma 

                                                           
62 “Deus... omnian de nihilo fecisse... haec ipsa materia tamen de omnino nihilo fact est” (De gen. contra man., 
I, 6, 10). 
63 No De gen. ad litt. imperf., IV,18, Santo Agostinho afirma o seguinte sobre as criaturas visíveis e invisíveis:  
“Deus é o autor e criador de todas as coisas que têm aparecido, tanto as visíveis, quanto as invisíveis... - 
...omnium rerum quae ortae sunt, quae videntur, et quae non videntur...”. 
64 Cf. De trinit., I, 1, 1.  
65 “...ita ut creatura omnis sive intellectualis sive corporalis, vel quod brevius dici potest secundum verba 
divinarum Scripturarum, sive invisibilis sive visibilis, no de Dei natura, sed a Deo sit facta de nihilo: nihilque in 
ea esse quod ad Trinitatem pertineat, nisi quod Trinitas condidit, ista condita est. Quapropter creaturam 
universam neque consubstantialem Deo, neque coaeternam fas est dicere aut credere” (De gen. ad litt. imperf. I, 
2). 
66 Há informações completas dos três momentos da criação, com base na construção de Santo Agostinho, a partir 
da p. 231 do texto de COSTA, Marcos Roberto Nunes. O problema do mal na polêmica antimaniquéia de Santo 
Agostinho. Porto Alegre: EDIPUCRS/UNICAP, 2002. Originalmente apresentado como Tese de Doutorado no 
Curso de Filosofia da PUCRS. ISBN 85-7430-281-3. Informa o autor que “no primeiro momento (creatio 
prima), Deus criou a matéria informe ex nihilo”; diz, ainda, que  “o segundo momento (creatio secunda) consiste 
na informação do informe por parte de Deus, isto é, a formação dos seres a partir da matéria informe”; à p. 232, 
nota 33, o autor observa que Agostinho se afasta do conceito plotiniano de ‘matéria informe’, pois neste esse tipo 
de matéria é nada, só que diferente do ex nihilo bíblico, uma vez que Plotino identifica o nada com a matéria.; 
finalmente, no terceiro momento, “acontece a multiplicidade dos seres a partir dos seres já criados, através das 



 54

série de indagações, nas quais pretende descobrir se esses seres foram criados antes do tempo, 

com o tempo, isto é, no princípio do tempo, ou no tempo. A citação do seu texto tanto 

enriquece o presente trabalho quanto esclarece a idéia aqui proposta:  

Porque é necessário que creiamos que os anjos são criaturas de Deus e que 
por ele foram criados67, pois também aos anjos enumerou o profeta entre as 
criaturas de Deus no Salmo 148, quando disse: ‘Ele ordenou e foram feitas. 
Ele mandou e foram criadas’. Mas, se os anjos foram criados antes de tudo, 
pode-se perguntar: foram criados no tempo, ou antes do tempo, ou no 
princípio do tempo? Se foram criados no tempo, já existia o tempo antes de 
serem criados os anjos; e como também o tempo é criatura, temos de admitir 
que antes dos anjos algo começou a existir. E se dizemos que foram criados 
no princípio do tempo, de tal modo que no mesmo momento começaram a 
existir no tempo, diremos que é falso o que afirmam alguns que o tempo 
começou ao serem feitos o céu e a terra68. 

Ainda mais complexa fica a formulação de Agostinho, quando ele insere no tempo 

a questão do movimento por parte da criatura incorpórea. Em outras palavras, o que ele quer 

saber é o seguinte: pode o tempo existir como movimento da criatura incorpórea? Ou seria o 

movimento possível apenas por parte da criatura corpórea, visível? E exemplifica com o 

mesmo tipo de movimento da mente ou da alma. Sendo assim, seguindo o raciocínio anterior, 

acrescenta: 

...vemo-nos na obrigação de perguntar se fora do movimento dos corpos 
pode haver tempo em um movimento da criatura incorpórea, como é a alma 
ou a mente; esta se move em seus pensamentos e por este movimento nela 
uma coisa é primeira e outra é final; e isso não pode ser entendido sem 

                                                                                                                                                                                     
rationes seminales”. A discussão sobre as razões seminais entram no segundo capítulo desta obra. Os seis dias da 
criação de que fala Santo Agostinho, fazem parte do segundo momento, de acordo com o autor acima.  
67 Na verdade, Agostinho credita o princípio e a criação de todas as coisas ao próprio Deus; eis o que afirma: 
“Seu princípio (do diabo) é ser feitura do Senhor. Não existe natureza alguma, mesmo a do mais vil inseto, que 
não haja sido criada por Aquele de quem procede toda medida, toda beleza, toda ordem, bases indispensáveis de 
toda concepção, de todo pensamento – sem o qual não se pode falar, nem se imaginar nada real. Quanto mais o 
será a criatura angélica, que é superior por natureza a todos os demais seres criados por Deus! – Initium ergo eius 
figmentum est Domini: non enim est ulla natura etiam in extremis infimisque bestiolis, quam non ille constituit, a 
quo est omnis modus, omnis species, omnis ordo, sine quibus nihil rerum inveniri vel cogitari potest: quanto 
magis angelica creatura, quae omnia caetera quae Deus condidit, naturae dignitate praecedit?” (De civ. Dei, 
XI, 15). 
68 “Quia et Angelos creaturam Dei, et ab eo factos credamus necesse est. Nam et Angelos enumeravit propheta 
in centesimo quadragesimo octavo psalmo cum dixit: Ipse iussit, et facta sunt; ipse mandavit, et creata sunt. Sed 
si primum facti sunt Angeli, quaeri potest utrum in tempore facti sunt, an ante omne tempus, an in exordio 
temporis. Si in tempore, iam erat tempus antequam Angeli fierent; et quoniam etiam tempus ipsum creatura est, 
incipit necesse esse ut aliquid priusquam Angelos factum accipiamus. Si autem in exordio temporis factos 
dicimus, ut cum ipsis coeperit tempus, dicendum est falsum esse quod quidam volunt, cum caelo et terra tempus 
esse coepisse” (De gen. ad litt. imperf. III, 7). 



 55

intervalo de tempo. Se admitimos esta classe de tempo, também pode-se 
entender que o tempo foi feito antes de existir o céu e a terra, se os anjos 
foram criados antes do céu e da terra, pois já existia uma criatura que com 
movimentos incorpóreos constituía o tempo, e claramente se entenderá que 
com ela existia o tempo, como na alma, que está habituada a notar os 
movimentos corporais por meio dos sentidos do corpo; porém, talvez isso 
não suceda com as criaturas superiores e eminentíssimas69.   

O tempo primigênio, portanto, está associado a essas criaturas incorpóreas, ou 

invisíveis, e distanciado das criaturas corpóreas, ou visíveis70. Numa passagem contra os 

maniqueus, em  A Cidade de Deus, onde se refere ao tempo histórico, cosmológico e 

ontológico – pois está contida a idéia do tempo anterior à existência do homem -, Agostinho 

se expressa com as seguintes palavras:  

É indubitável que, mesmo que ninguém duvide que em todo o tempo houve 
tempo, os tempos foram criados. Isso porque, se em todo o tempo não houve 
o tempo, existia o tempo quando não existia o tempo. E quem será tão 
ignorante que diga uma coisa dessas? Podemos dizer que houve um tempo 
em que Roma não existia; houve um tempo em que não existia Jerusalém; 
houve um tempo em que não existia Abraão; houve um tempo em que não 
existia homem algum, e coisas desse tipo. Enfim, se o mundo não foi criado 
no princípio do tempo, senão depois de algum tempo, podemos dizer: houve 
um tempo em que não existia o mundo. Porém, dizer: houve tempo em que 
não existia o tempo é tão impróprio como dizer: existia um homem quando 
não existia homem algum ou este mundo existiu quando não existia este 
mundo [...]. Se é verdade dizer que o tempo foi criado, apesar de que existiu 
sempre, porque houve tempo em todo o tempo, não há lógica em dizer que, 
se os anjos existiram sempre, não foram criados. É dito que existiram sempre 
porque existiram em todo o tempo, e existiram em todo o tempo porque os 
tempos não podiam existir sem eles. Na verdade, não pode haver o tempo 
onde não existe criatura alguma, cujos movimentos originem os tempos e, 
em conseqüência, pelo fato de existir sempre não deixa de haver sido criada 
e de não ser coeterna ao Criador71. 

                                                           
69 “...quaerendum est utrum praeter motum corporum possit esse tempus in motu incorporeae creaturae, veluti 
est anima vel ipsa mens; quae utique in cogitationibus movetur, et ipso motu aliud habet prius, aliud posterius, 
quod sine intervallo temporis intelligi non potest. Quod si accipimus, etiam ante caelum et terram potest intelligi 
tempus fuisse, si ante caelum et terram fact sunt Angeli. Erat enim iam creatura quae motibus incorporeis 
tempus ageret: et recte intelligitur cum illa etiam tempus esse, ut in anima quae per corporeos sensus corporeis 
motibus assuefacta est. Sed fortasse non est in principibus et creaturis supereminentibus” (De gen. ad litt. 
imperf. III, 8). 
70 Quem esclarece bastante acerca dessa criação simultânea defendida por Agostinho é COSTA, 2002, p. 234: 
“...afirmar o segundo e o terceiro momento da criação não significa negar o princípio segundo o qual ‘Deus fez 
todas as coisas do nada num só instante’, mas tão-somente que o segundo e terceiro momentos já estavam 
incluídos no primeiro, ou que tudo já estava em potência na primeira criação, que foi a matéria informe. A 
matéria informe é a matéria-prima ou o substrato do qual sairá tudo”. 
71 “Neque enim et ipsa tempora creata esse negabimus, quamvis omni tempore tempus fuisse nemo ambigat. 
Nam si non omni tempore fuit tempus, erat ergo tempus, quando nullum erat tempus? Quis hoc stultissimus 



 56

O “sempre” a que se refere Agostinho, na passagem acima, é o sempre que está 

vinculado tanto a essas criaturas incorpóreas, intelectuais, quanto ao próprio tempo, e não o 

sempre em termos de eternidade. É nesse sempre no tempo, portanto – desde o princípio da 

creatio ex nihilo -, que se inserem as criaturas incorpóreas ou substância espiritual. Quanto 

aos seres visíveis e invisíveis, corpóreos e incorpóreos ou, ainda, sensíveis e inteligíveis – e 

numa referência ao passado remoto -, Agostinho diz que  

o maior de todos os seres visíveis é o mundo; o maior dos invisíveis, Deus. 
Mas o mundo vemos que existe e na existência de Deus cremos. Quanto a ter 
Deus feito o mundo, a ninguém podemos dar maior crédito que ao próprio 
Deus. Onde o ouvimos? Até agora, em nenhuma parte de modo mais claro 
que nas Santas Escrituras, em que seu profeta disse: No princípio criou Deus 
o céu e a terra72.  

Quando Agostinho se refere ao problema da controvérsia maniquéia sobre o 

tempo, o assunto acima fica ainda mais claro pois, segundo sua concepção, não se pode falar 

de um tempo anterior ao tempo. Para ele, o propósito dos maniqueus ao questionar sobre o 

tempo é um só: “Desse modo, querendo antes censurar que conhecer as divinas Escrituras, 

não entendem as coisas mais evidentes”73. Isso ocorre porque “não há Escritura que 

facilmente não possa ser censurada quando é manejada por aqueles que não a 

compreendem”74. E argumenta: 

                                                                                                                                                                                     
dixerit? Possumus enim recte dicere: Erat tempus, quando non erat Roma; erat tempus, quando non erat 
Ierusalem; erat tempus, quando non erat Abraham; erat tempus, quando non erat homo; et si quid huiusmodi: 
postremo si non cum initio temporis, sed post aliquod tempus factus est mundus; possumos dicere, Erat mundus, 
quando non erat mundus [...]. Sicut ergo dicimus creatum tempus, cum ideo semper fuisse dicatur, quia omni 
tempore tempus fuit: ita non est consequens, ut si semper fuerent Angeli, ideo non sint creati, ut propterea 
semper fuisse dicantur, quia omni tempore fuerunt; et propterea omni tempore fuerunt, quia nullo modo sine his 
ipsa tempora esse potuerunt. Ubi enim nulla creatura est, cuius mutabilibus tempora peragantur, tempora 
omnino esse non possunt. Ac per hoc et si semper fuerunt, creati sunt; nec, si semper fuerunt, ideo Creatori 
coaeterni sunt” (De civ. Dei, XII, 15, 2). 
72 “Visibilium omnium maximus est mundus; invisibilium omnium maximus est Deus. Sed mundum esse 
conspicimus, Deum esse credimus. Quod autem Deus mundum fecerit, nulli tutius credimus, quam ipsi Deo. Ubi 
eum audivimus? Nusquam interim nos melius quam in Scripturis sanctis, ubi dixit propheta eius, In principio 
fecit Deus caelum et terram” (De civ. Dei, XI, 4, 1).  
73 “Ita, cum volunt Scripturas divinas prius vituperare quam nosse, etiam res, apertissimas non intelligunt” (De 
gen. contra man., I, 3, 5). 
74 “...quia nulla Scriptura est, quae non apud eos qui illam non intelligunt, facile possit reprehendi” (De gen. 
contra man., I, 1, 2). 



 57

Se cremos que no princípio do tempo Deus fez o céu e a terra, também 
devemos entender que antes do princípio do tempo não existia o tempo. 
Deus criou o tempo e, por conseguinte, antes de criar o tempo não existia o 
tempo. E não podemos dizer que existia algum tempo, quando nem mesmo 
ainda Deus o havia criado; pois de que modo existia o tempo que Deus não 
havia criado, sendo como é o Criador de todos os tempos? E se o tempo 
começou a existir no mesmo momento em que o céu e a terra (começaram a 
existir), não podemos de modo algum encontrar o tempo antes que (Deus) 
fizera o céu e a terra. Quando se diz ‘o que foi que repentinamente agradou a 
Deus’, fala-se como se houvera transcorrido algum outro tempo em que 
Deus nada fizera. Não podia passar tempo algum que antes não houvera feito 
Deus, porque não pode ser criador dos tempos senão aquele que existe antes 
do tempo75.   

Agostinho deixa claro que antes de o tempo existir, só Deus existe. E, nessa 

regressão aos tempos remotos, fala, também, de “infinitos séculos passados”76, e, ainda, que 

“não há tempo algum anterior ao mundo”77, numa alusão ao inequívoco fato de que, de acordo 

com sua ótica, “o mundo não foi feito no tempo, mas com o tempo”78. Há uma concomitância, 

portanto, do princípio do tempo com o princípio do mundo, ou com o princípio da matéria 

primigênia. Sua busca é por uma compreensão das palavras iniciais do Gênesis, que dão como 

certeza o fato de que é nesse princípio que Deus cria o céu e a terra. Guitton, estudioso do 

pensamento de Agostinho, usa todo um capitulo do seu livro para tratar dessa “noção de uma 

origem do tempo que ele (Agostinho) tira do Gênesis”79. O filósofo francês, conforme já foi 

visto neste capítulo, sublinha o fato de que Agostinho se preocupa com a questão da origem 

forçado pela controvérsia maniquéia80. É com essa preocupação em mente, portanto, que 

                                                           
75 “Sed etsi in principio temporis Deum fecisse caelum et terram credamus, debemus utique intelligere quod ante 
principium temporis non erat tempus. Deus enim fecit et tempora: et ideo antequam faceret  tempora, non erant 
tempora. Non ergo possumus dicere fuisse aliquod tempus quando Deus nondum aliquid fecerat. Quomodo enin 
erat tempus quod Deus non fecerat, cum omnium  temporum ipse sit fabricator? Et si tempus cum caelo et terra 
esse coepit, non potest inveniri tempus quo Deus nondum fecerat caelum et terram. Cum autem dicitur,Quid ei 
placuit subito, sic dicitur, quasi aliqua tempora transierint, quibus Deus nihil operatus est. Non enim transire 
poterat tempus, quod nondum fecerat Deus; quia non potest esse operator temporum, nisi qui est ante tempora” 
(De gen. contra man., I, 2, 3). 
76 “..saecula retro infinita...” (De civ. Dei, XI, 4, 2). 
77 “...cum nullum tempus sit ante mundum” (De civ. Dei, XI, 5). 
78  “...procul dubio non est mundus factus in tempore, sed cum tempore” (De civ. Dei, XI, 6).   
79 GUITTON, 1971, p. 21 : “O capítulo VI trata de problemas postos por Santo Agostinho sobre uma noção da 
origem do tempo que ele tira do Gênesis - Le chapitre VI traite des problèmes posés à saint Augustin par la 
notion d’une origine des temps qu’il tire de la Genèse”. 
80 Ibid., p. 176 : “...a controvérsia maniquéia deve ter forçado (Santo Agostinho) a se ocupar das origens - ...la 
controverse manichéenne devait bientôt le forcer à s’occuper des origines”. 



 58

procura compreender a verdade81 sobre o princípio do tempo. E o princípio do tempo está 

indissociavelmente ligado à sua condição de criatura, pois, sendo criatura, tem um princípio. 

É nesse sentido que Boehner e Gilson, no estudo do pensamento do nosso filósofo, dizem que 

“o tempo não existe senão para a criatura”82 e, ainda – referindo-se à controvérsia maniquéia -, 

que “quem quer saber o que Deus fez antes de criar o mundo dá a entender que não percebe a 

diferença entre tempo e eternidade. A eternidade não comporta qualquer mudança; o tempo, 

ao contrário, sempre implica alguma alteração”83. Nesse sentido, diz Agostinho: 

Não é verdade que estão ainda cheios de velhice espiritual, aqueles que nos 
dizem: - Que fazia Deus antes de criar o céu e a terra? Se estava ocioso e 
nada realizava – dizem eles – porque não ficou sempre assim no decurso dos 
séculos, abstendo-se, como antes, de toda a ação? [...] A vontade de Deus 
não é uma criatura; está antes de toda a criatura, pois nada seria criado se 
antes não existisse a vontade do Criador [...]. Quem afirma tais coisas, ó 
‘Sabedoria de Deus’, Luz das inteligências – ainda não compreendeu como 
se realiza o que se faz por ti e em ti. Esforça-se por saborear as coisas 
eternas, mas o seu pensamento ainda volita ao redor das idéias, idéias da 
sucessão dos tempos passados e futuros, e, por isso, tudo o que excogita é 
vão. A esse quem o poderá prender e fixar para que pare um momento e 
arrebate um pouco do esplendor da eternidade perpetuamente imutável, para 
que veja como a eternidade é incomparável, se a confronta com o tempo que 
nunca pára? Compreenderá então que a duração do tempo não será longa, se 
não se compuser de muitos movimentos passageiros. Ora, estes não podem 
alongar-se simultaneamente. Na eternidade, ao contrário, nada passa, tudo é 
presente, ao passo que o tempo nunca é todo presente. Esse tal verá que o 
passado é impelido pelo futuro e que todo o futuro está precedido dum 
passado, e todo o passado e futuro são criados e dimanam d’Aquele que 
sempre é presente. Quem poderá prender o coração do homem, para que pare 
e veja como a eternidade imóvel determina o futuro e o passado, não sendo 
nem passado nem futuro? Poderá, porventura, a minha mão que escreve, 
explicar isto? Poderá a atividade da minha língua conseguir pela palavra 
realizar empresa tão grandiosa?84. 

                                                           
81 Na base da teoria do tempo e de quaisquer outras construções intelectuais de Agostinho, está sua teoria da 
verdade. Por isso a validade de incluí-la no corpo do presente trabalho. 
82 BOEHNER, Philotheus ; GILSON, Etienne. História da filosofia cristã: desde as origens até Nicolau de Cusa 
(Christliche Philosophie – von ihren Anfaengen bis Nikolaus von Cues). Trad. de Raimundo Vier. 5 ed. 
Petrópolis: Vozes, 1991. p. 176.  
83 Ibid., p. 176  
84 “Nonne ecce pleni sunt vetustatis suae qui nobis dicunt: quid faciebat Deus, antequam faceret caelum et 
terram? Si enim vacabat, inquiunt, et non operabatur aliquid, cur non sic semper et deinceps, quemadmodum 
retro semper cessavit ab opere? [...] Neque enim voluntas Dei creatura est, sed ante creaturam, quia non 
crearetur aliquid, nisi creatoris voluntas praecederet [...]. Qui haec dicunt, nondum te intellegunt, o sapientia 
Dei, lux mentium, nondum intellegunt, quomodo fiant, quae per te atque in te fiunt, et conantur aeterna sapere, 
sed adhuc in praeteritis  et futuris rerum motibus ‘cor eorum’ volitat et adhuc ‘vanum est’ (Ps. 5, 10). Quis 
tenebit illud et figet illud, ut paululum stet et paululum rapiat splendorem semper stantis aeternitatis et comparet 



 59

No sentido mais amplo, a luta de Agostinho não é apenas contra os maniqueus, 

mas também contra o ensino proveniente de certa ramificação do platonismo. Boehner e 

Gilson, seguindo os passos textuais de Agostinho, dizem que,  

certos filósofos platônicos procedem de maneira leviana e precipitada na 
solução desse problema: a fim de tornar compreensível a criação do mundo, 
excogitaram a famosa analogia do vestígio impresso ‘ab aeterno’ na areia. 
Sendo causado pelo pé, o vestígio permanece impresso na areia, enquanto o 
pé repousa nela: a causa e o efeito coincidem no tempo. O mesmo sucederia 
com a criação do mundo. Deus sempre existiu e criou o mundo desde 
sempre, mas de tal maneira que o mundo teve um começo ou princípio na 
ordem ontológica, não porém na ordem temporal. Em outros termos, o 
mundo seria uma criatura eterna85. 

Quando Agostinho, por seu turno, conclui que o mundo e o tempo têm um 

começo e que não são e nem podem ser eternos, ele se firma numa verdade que, em primeira e 

última instância, está baseada na revelação escritural86. Além disso, o fato de serem o tempo e 

o mundo criaturas em termos cristãos, também difere da conclusão da filosofia platônica, 

onde não há  criação como no cristianismo, mas uma fabricação a partir de material já 

existente, e feita pelo demiurgo87, e da conclusão do neoplatonismo, onde também não há 

criação, mas emanação, e até mesmo da conclusão aristotélica de um mundo eterno88. A 

creatio ex-nihilo, ou seja, a criação a partir do nada absoluto e vinculada diretamente a Deus e 

não a uma divindade inferior, é ponto de destaque no pensamento de Agostinho. Comentando 

                                                                                                                                                                                     
cum temporibus numquam stantibus, et videat esse incomparabilem; et videat longum tempus nisi ex multis 
praetereuntibus motibus, qui simul extendi non possunt, longum non fieri, non autem praeterire quicquam in 
aeterno, sed totum esse praesens; nullum vero tempus totum esse praesens; et videat omne praeteritum propelli 
ex futuro, et omne futurum ex praeterito consequi et omne praeteritum ac futurum ab eo, quod semper est 
praesens, creari et excurrere? Quis tenebit cor hominis, ut stet et videat, quomodo stans dictet futura et 
praeterita tempora nec futura nec praeterita  aeternitas? Numquid manus mea valet hoc aut manus oris mei per 
loquellas agit tam grandem rem?” (Conf., XI, 10, 12; XI, 11, 13).    
85 BOEHNER ; GILSON, 1991, p. 176, 177. 
86 Cf. De gen. ad litt. imperf. III, 8. 
87 No segundo capítulo deste trabalho o assunto acima será explorado com maiores detalhes.   
88 Quanto à forma grega de conceber a “complexidade do problema (do tempo), testemunhada também pela 
divergência de opiniões”, cf. o que continua dizendo SINISCALCO, P. Tempo. In: Dicionário patrístico e de 
antigüidades cristãs (Dizionario Patristico e di Antichità Cristiane). Trad. de Cristiano de Andrade. Org. por 
Angelo Di Berardino. Petrópolis: Vozes, 2002. ISBN 85.326.1294-6. p. 1328: “...o modo de conceber o tempo 
não é unívoco entre os gregos e não se pode contrapô-lo simplesmente de mais ao modo dos judeus. Desloca-se 
o problema ao sustentar que a verdadeira diferença, no âmbito do mundo antigo, está entre uma doutrina que 
admite geração e corrupção do cosmo e uma doutrina que crê o próprio cosmo ser eterno”.  



 60

o nosso filósofo, esclarece Guitton: “Da primeira exposição da criação se destaca a idéia de 

um Deus criador e livre, que faz o mundo sem matéria pré-existente”89. Ainda seguindo a 

idéia agostiniana sobre o tempo, Boehner e Gilson dizem que  

este ponto de vista (de que o mundo seria uma criatura eterna) é falso, por 
confundir o conceito do tempo eterno com o de eternidade. O tempo é 
essencialmente uma existência parcelada, pois no momento presente o 
passado já deixou de existir, e o futuro ainda não existe. O presente só pode 
existir num instante indivisível. Se imaginarmos este instante como algo 
extenso num certo espaço de tempo, ele tornará a dividir-se, por seu turno, 
num passado, num presente e num futuro; o momento presente, porém, não 
tem extensão. E assim as três dimensões do tempo reduzem-se ao presente, 
em cuja lembrança o passado ainda vive de algum modo, e em cuja 
expectativa já vive o futuro. O presente, porém, transcorre sem cessar, a fim 
de dar lugar a um novo presente. De sorte que o tempo é por essência 
inconstante e criatural; seu ser consta de instantes indivisíveis, donde ser ele 
essencialmente diverso da eternidade permanente e imóvel90. 

Na verdade, o texto do Gênesis no qual Santo Agostinho se apoia para 

desenvolver sua teoria contra os maniqueus implica em três noções diferentes do tempo, todas 

elas primitivas. De acordo com a idéia desenvolvida no texto de Guitton91, a primeira noção é 

a de um tempo geral e social, aquele tempo da semana em que Deus cria sua obra e em que há 

noite e manhã. Ele cria nos seis dias litúrgicos e cessa sua criação no sétimo dia, como se 

trabalhara e repousara à maneira de um israelita piedoso. Entretanto, no interior desse tempo 

semanal, há dois tempos distintos: um, anterior à criação dos luminares, outro, posterior ao 

terceiro dia da criação, já com a presença da luz desses luminares celestes. O que intriga 

Agostinho é que tipo de tempo é esse anterior à criação da luz do sol, da lua e das estrelas. É 

como se o texto do Gênesis sugerisse a existência de um tempo que principia antes do tempo 

propriamente dito. Ou, de forma diferente dos gregos que não concebem o tempo sem 

movimento, a exposição do texto hebraico supõe, com a alternância de suas criações 

                                                           
89 GUITTON, 1971, p. 176 : “Du premier récit de la création se dégage l’idée d’un Dieu créateur et libre, qui 
fait le monde sans matière préexistante”. 
90 BOEHNER ; GILSON, 1991, p. 177. Os autores citam Conf., XI, 15, 20 e De civ. Dei, XII, 16.  
91 Cf. GUITTON, 1971, p. 178ss. 



 61

primordiais, que existe um tempo anterior ao movimento. Essa linguagem dualista favorece, 

inclusive, um tipo de mentalidade mítica como a do gnosticismo.  

Ainda segundo Guitton, Santo Agostinho devia sentir esse tipo de ambigüidade, 

sobretudo em sua luta contra os maniqueus, uma vez que na controvérsia maniquéia ele usa 

exatamente o texto do Gênesis como ponto de apoio. E que é o maniqueísmo senão uma 

gnose mítica que enxertou nas Escrituras dos judeus o dualismo da Pérsia?  

Para tentar arrefecer essa problemática, Agostinho apela, então, para o método 

alegórico – já utilizado por Fílon de Alexandria (20 a. C.?-40) e Orígenes (185-253) -, 

herdado de Ambrósio (340-397)92. Nesse sentido, não é demais afirmar que “a exposição de 

Moisés é um texto filosófico, escrito por um Platão verdadeiramente inspirado, e que esconde 

                                                           
92 Sobre a figura de Ambrósio e sua interpretação alegórica, eis o que diz GILSON, 1991, p. 144: “Santo 
Ambrósio foi um dos primeiros exegetas ocidentais a fazer uso da interpretação alegórica, tal como fora 
praticada pelos alexandrinos. Com grande perícia procurava convencer seus ouvintes de que a Escritura sempre 
comporta um sentido aceitável, e até mesmo profundo, desde que saibamos entendê-la corretamente. Sob a letra 
indagava do sentido espiritual, o que lhe permitia eliminar muitos antropomorfismos. Por esse meio pôde 
desvendar melhor a sabedoria divina oculta na Escritura, distanciando-se a si e à Igreja docente das necedades 
dos maniqueus e de muitos católicos. Esta descoberta provocou uma verdadeira revolução no pensamento de 
Agostinho”; sobre o mesmo assunto, afirma BROWN, 1969, p. 84:  “Ambrósio impressionou Agostinho 
primeiramente por ser hábil em defender o Antigo Testamento das críticas dos maniqueus. Com certo alívio 
Agostinho agora pôde ouvir como era possível ver os patriarcas de uma forma diferente: o que uma vez lhe 
pareceu, quando maniqueu, como uma coleção de formidáveis e repugnantes benévolos pais de família, foram 
apresentados por Ambrósio como um majestoso cortejo de autênticos ‘filósofos’, cada um simbolizando o estado 
de uma alma purificada pela sabedoria - Ambrose first impressed Augustine by being able to defend the Old 
Testament against Manichaean criticisms. With some relief Augustine now heard how it was possible to see the 
Patriarchs in a different light: what had once appeared to him, when a Manichee, as a collection of formidable 
and disgusting bons pères de famille, were presented by Ambrose as a stately procession of authentic 
‘philosophers’, each one symbolizing the state of a soul purified by wisdom ”; acerca do mesmo tema, eis o que 
diz GILSON, 1961, p. 230: “Os primeiros elementos a ceder em seu materialismo (de Agostinho) foram os mais 
superficiais, aqueles que podemos chamar de seu antropomorfismo bíblico. Quando ele estava em Milão, ainda 
se recuperando do maniqueísmo, mas sem ter nada para colocar em seu lugar, ele ouviu Santo Ambrósio fazer 
um comentário alegórico do Evangelho. O bispo de Milão olhava o espírito por trás da letra e além das imagens 
materiais. A partir daquele momento, o antropomorfismo  com o qual os maniqueus desacreditavam os católicos 
desapareceu feito fantasmas. Pela primeira vez Agostinho encontrou um espiritualismo que se elevou em 
protesto contra a letra. Foi um modesto começo, mas seus efeitos cedo se multiplicaram - The first elements in 
his materialism go give way were those nearest the surface, those we might call his Biblical anthropomorphism. 
When he (Augustine) was in Milan, already recovered from Manichaeism but without anything to put in its 
place, he heard St. Ambrose give an allegorical commentary on the Gospel. The bishop of Milan looked for the 
spirit beneath the letter and beyond the material images (littera occidit, spiritus autem vivificat) and from that 
moment the anthropomorphism with which the Manichaens reproached Catholics vanished like phantoms. For 
the first time Augustine met a spiritualism which rose up in protest against the letter. It was a modest beginning 
but its effects were soon to multiply”.  



 62

sob suas cores populares verdades encobertas aos sábios”93. É dessa forma que Santo 

Agostinho tenta se liberar das armadilhas colocadas em seu caminho pelo inquietante 

questionamento dos maniqueus, pois “entre a alegoria e a exegese literal, Santo Agostinho, 

eclético como sempre, escolhe um meio termo”94. Nesse meio termo escolhido por Agostinho, 

a prudência fala mais alto, pois ele combina as vantagens do literalismo de Antioquia e do 

alegorismo dos alexandrinos a fim de utilizar a exegese para servir à sua especulação 

filosófica sobre o tempo.  

Há dois caminhos a tomar no que se refere ao tempo no criacionismo: admite 

Santo Agostinho uma criação simultânea ou uma criação sucessiva no tempo? Caso adote a 

segunda opção, corre o risco de colocar o antropomorfismo em Deus ou, em outras palavras, 

de cair no perigo da exegese literal. Por outro lado, uma criação simultânea dificilmente se 

coaduna com a exposição dos seis dias. O que fazer, então: tentar conciliar simultaneidade e 

sucessão? Tarefa difícil, pois “a preocupação desse irritante problema não abandona Santo 

Agostinho um só dia. Ele nunca parou de se corrigir, de recomeçar. Melhor para a crítica, que 

pôde fazer uma relação desses arrependimentos e assistir ao seu trabalho”95. 

Quando Agostinho se refere aos três primeiros dias da criação, seguindo a 

narrativa do Gênesis96, isto é, aos dias que antecedem o aparecimento dos luminares celestes 

(sol, lua, estrelas) - ou o aparecimento da luz em termos físicos -, ele faz uso do recurso 

acima, isto é, do método alegórico. Seguindo essa ótica agostiniana, Guitton diz que  

                                                           
93 GUITTON, 1971, p. 179: “...le récit de Moïse est un texte philosophique, écrit par un Platon vraiment inspiré, 
et que voile sous ses couleurs populaires des vérités cachées aux savants ”. 
94 Ibid., p. 179 : “Entre l’allégorie et l’exégèse littérale, saint Augustin, éclectique toujours, cherche un moyen 
terme”. 
95 Ibid., p. 180: “La préoccupation de cet irritant problème n’abandonne pas saint Augustin un seul jour. Il n’a 
cessé de se corriger, de se reprendre, - bonne fortune pour le critique qui peut dénombrer ses repentirs et 
assister à son travail”.  
96 De acordo com o capítulo primeiro do Gênesis e a parte inicial do segundo capítulo, a ordem é a seguinte: 1o 
dia: luz (versículos 3-5); 2o dia: firmamento (versículos 6-8); 3o dia: mares, terra e vegetação (versículos 9-13); 
4o dia: corpos celestes: sol, lua e estrelas (versículos 14-19); 5o dia: vida animal no mar e no ar (versículos 20-
23); 6o dia: vida animal na terra e o homem (versículos 24-31); 7o dia: concluída toda a criação, Deus descansa, 
abençoa e santifica (separa) o sétimo dia, cf. HOLY BIBLE. 1980.   



 63

os três primeiros dias representam um estágio onde o céu e a terra não 
existem a não ser em potência: estão envolvidos na matéria primitiva como a 
árvore na semente. Essa matéria primitiva, o caos dos Gregos, é designada 
sob os nomes de ‘céu e terra’, de ‘terra invisível e informe’, ‘do abismo 
coberto de trevas’. Ela deveria aparecer no terceiro dia sob uma forma 
sensível. Os dias sem o sol são, portanto, tomados de forma literal: são 
tempos iguais aos dos dias solares97.  

Os maniqueus, por seu turno, fazendo uso da argumentação ad hominem98, utilizam 

as armas de Agostinho para lutar contra ele. Nesse sentido, tomam o exemplo do sétimo dia - em 

que Deus descansa após efetivar sua criação -,  e contrapõem a palavra de Cristo de que seu 

Pai trabalha até o presente e ele também (João 5.17). Agostinho explica o repouso desse 

sétimo dia igualmente no sentido alegórico. Emprega método idêntico em outros momentos: é 

assim, por exemplo, que os seis dias da criação representam as seis idades do mundo desde 

Adão até Cristo99. Assim se expressa o próprio filósofo sobre o assunto:  

Que no sétimo dia Deus tenha descansado de todas as suas obras e o tenha 
santificado, não deve de modo algum ser entendido puerilmente, como se 
Deus se houvesse fatigado, trabalhando, Ele, que disse e foram feitas, com 
palavra inteligível e eterna, não sonora e temporal. O descanso de Deus 
significa o descanso dos que descansam em Deus, como a alegria da casa 
significa alegria dos que se alegram em casa, embora os faça estar alegres 
não a casa, mas outra coisa qualquer. Quanto mais se a beleza da própria 
casa alegra os moradores! E mais se não apenas se chama alegre pela figura 
retórica que pelo continente significa o conteúdo, como quando se diz: os 
teatros aplaudem, os prados mugem, quando naqueles os homens é que 
aplaudem e nestes os bois é que mugem100.  

                                                           
97 GUITTON, 1971, p. 181: “Les trois premiers jours représentent un stade où le ciel et la terre n’existent qu’en 
puissance : ils sont enveloppés dans la matière primitive comme l’arbre dans la semence. Cetre matière 
primitive, le chaos des Grecs, est désignée sous les noms de ‘ciel et terre’, de ‘terre invisible et informe’, 
‘d’abîme couvert de ténèbres’. Elle devait apparaître au troisième jour sous une forme sensible. Les jours sans 
soleil sont donc à prendre au sens littéral : se sont des temps égaux à ceux des jours solaires”. O autor toma 
como base o texto do De gen. contra man., I, 18. 
98 Tanto os maniqueus quanto Agostinho utilizam bastante a argumentação ad hominem. Na polêmica mantida 
por Agostinho contra o bispo maniqueu Fausto, por exemplo, ambos se servem desse recurso retórico. Quando 
Agostinho constrói o argumento em torno da controvérsia levantada pelos maniqueus sobre uma possível criação 
tardia do homem no tempo, como será visto logo adiante – subdivisão 1.2.2; De civ. Dei, XII, 12 -, ele se utiliza 
do recurso da argumentação ad hominem.   
99 Cf. De Gen. contra man., I, 23, 35-41 
100 “Cum vero in die septimo requiescit Deus ab omnibus operibus suis, et sanctificat eum; nequaquam est 
accipiendum pueriliter, tanquam Deus laboraverit operando, qui dixit, et fact sunt, verbo intelligibili et 
sempiterno, non sonabili et temporali. Sed requies Dei requiem significat eorum qui requiescunt in Deo; sicut 
laetitia domus, laetitiam significat eorum qui laetantur in domo, etiamsi non eos domus ipsa, sed alia res aliqua 
laetos facit. Quanto magis, si eadem domus pulchritudine sua faciat laetos habitatores, ut non solum eo loquendi 



 64

Para tentar decifrar o enigma do dia primeiro da criação – onde está esse ponto 

mais remoto e primigênio do tempo, do mundo e das criaturas invisíveis ou intelectuais -, ou 

seja, o dito haja luz; e houve luz101, Agostinho começa pelo fim, isto é, pelo final da criação. 

Regride passo a passo ao passado e questiona: “Quem se atreverá a dizer que os anjos foram 

feitos depois de todas as coisas enumeradas nos seis dias?”102, uma vez que em nenhum 

momento essas criaturas são mencionadas no relato desses primeiros versos do Gênesis. Para 

cada dia nessa regressão ao passado absoluto do tempo dá uma resposta negativa, como, por 

exemplo: “Diremos, acaso, haverem sido feitos (os anjos) no terceiro dia? Nem pensá-lo”103. 

Quando se depara com a narrativa do primeiro dia da criação, usa mais uma vez o método 

alegórico e afirma:  

Se na perícope: Disse Deus: Faça-se a luz e a luz foi feita, é razoável 
entender-se por essa luz a criação dos anjos, sem dúvida (os anjos) foram 
feitos partícipes da luz eterna, que é a própria Sabedoria imutável de Deus, 
conhecida pelo nome de Unigênito de Deus e pela qual foram feitas todas as 
coisas. Desse modo, iluminados pela luz que os criou, se tornaram luz e se 
chamaram dia pela participação dessa luz e desse dia incomutável que é o 
Verbo de Deus, pelo qual eles e os demais seres foram feitos104.  

Os três dias anteriores à existência dos astros são concebidos por Agostinho, 

portanto, de forma metafórica105, uma vez que fica difícil entender como um universo sem sol 

comportaria dias e noites. Para ele, portanto, a partir dessa nova abordagem, esses dias não 

são exatamente dias, nem tampouco essa luz é exatamente luz106. O tipo de sucessão temporal 

                                                                                                                                                                                     
modo laeta dicatur, quo significamus per id quod continet id quod continetur; sicut, Theatra plaudunt, prata 
mugiunt, cum in illis homines plaudunt, in his boves mugiant” (De civ. Dei, XI, 8). 
101 Gênesis 1.3: “Disse Deus: Haja luz; e houve luz - And God said, Let there be light: and there was light”. 
102 “Quis porro audebit opinari, post omnia ista quae sex diebus enumerata sunt, Angelos factos?” (De civ. Dei, 
XI, 9). 
103 “Numquidnam ergo die tertio factos esse dicemus? Absit” (De civ. Dei, XI, 9). 
104 “Cum enim dixit Deus, Fiat lux, et facta est lux; si recte in hac luce creatio intelligitur Angelorum, profecto 
facti sunt participes lucis aeternae, quod est ipsa incommutabilis Sapientia Dei, per quam facta sunt omnia, 
quem dicimus unigenitum Dei Filium: ut ea luce illuminati, qua creati, fierent lux, et vocarentur dies 
participatione incommutabilis lucis et diei, quod est Verbum Dei, per quod et ipsi et omnia facta sunt” (De civ. 
Dei, XI, 9). 
105 Cf. GUITTON, 1971, p. 181. O autor se apoia no texto agostiniano do De gen. ad litt. imperf., XXVIII. 
106 No De gen. ad litt. imperf., XV, 48, Agostinho confirma que a luz foi a primeira de todas as coisas criadas:  
“...a luz, que foi feita a primeira de todas (as coisas criadas) - ...luce, quae prior facta est”. Trata-se, aqui, de uma 
luz incorpórea. Quando Santo Agostinho fala de luz incorpórea ou de criaturas incorpóreas, isso é uma clara 



 65

que se depreende da narrativa não existe de fato, a não ser no espírito do próprio narrador, ou 

seja, de Moisés, que fala do ato da criação usando esse mesmo tipo de artifício. O que ocorre 

é que Moisés contempla a obra de Deus no próprio Deus. E aqui está uma das indicações da 

herança platônica no pensamento de Santo Agostinho, pois essa obra de Deus aqui referida 

ocorre no pensamento de Deus como ocorre um poema no pensamento do poeta, quando é 

formado no seio do seu lazer a seqüência dos seus versos. O mundo das idéias, de Platão, é 

colocado pelo autor das Confissões na mente de Deus de tal forma, que ele mesmo fica 

extasiado diante do extraordinário fato da idéia desse mundo estar na mente de Deus, ao ponto 

de declarar: “Daí nos aflora à mente algo admirável, mas verdadeiro, a saber: este mundo não 

poderia ser conhecido por nós, se não existisse; mas, se Deus o não houvesse conhecido, não 

poderia existir”107. 

                                                                                                                                                                                     
alusão ao seu debate com os maniqueus. No De civ. Dei, XI, 10, 2, ele diz que há pessoas “incapazes de imaginar 
uma natureza incorpórea - ...qui non potuerunt incorporean cogitare naturam...” Na nota 34, p. 782, Moran 
afirma que Santo Agostinho, nesta passagem, “alude ao materialismo antigo, no qual esteve também engolfado 
antes de sua conversão, até se chocar com os livros dos platônicos. Esses tais materialistas (entre eles, os 
maniqueus) não conheciam as substâncias espirituais e incorpóreas, mas apenas a matéria”. 
107 “Ex quo occurrit animo quiddam mirum, sed tamen verum, quod iste mundus nobis notus esse non posset, nisi 
esset; Deo autem nisi notus esset, esse non posset” (De civ. Dei, XI, 10, 3); sobre o assunto acima, eis o que 
dizem BOEHNER ; GILSON, 1991, p. 175, “além de ser expressão da vontade e revelação da bondade divina, o 
ato criativo é também um ato do entendimento e uma revelação da sabedoria de Deus. Antes de serem feitas, as 
criaturas já existiam ou ‘viviam’ no entendimento divino ou na ‘arte’ divina, sob a forma de idéias. As coisas, 
com efeito, têm dupla existência: uma real, sucessiva à criação, e outra, ideal, no espírito de Deus. Do mesmo 
modo que um artista humano deve preconceber a obra que vai produzir, assim Deus, o Artista eterno, possui uma 
idéia prévia de cada criatura em sua ‘arte eterna’ (In Ioann. Evang., tract., 2, 1, 16). Nesta arte eterna as idéias 
vivem de uma vida espiritual; denominam-se ‘rationes’, ‘formae’ ou ‘regulae’, por serem os protótipos ou 
modelos originais das coisas que irão ser criadas. O nome de idéias ou formas vem de Platão. Mas, ao passo que 
este lhes atribuía uma existência separada, Agostinho as faz existir no próprio Deus ou no Verbo divino: Sunt 
namque ideae principales formae quaedam vel rationes rerum stabiles atque immutabiles, quae ipsae formatae 
non sunt, ac per hoc aeternae ac semper eodem modo de habentes quae in divina intellingentia continentur (De 
diversis quaest., 83, q. 46, 1-2). Todos os seres estão contidos, como idéias exemplares, na inteligência divina. E 
isso vale, não só para as idéias gerais das espécies e dos gêneros, mas para cada indivíduo em particular: 
Singula... propriis sunt creata rationibus (De diversis quaest., 83, q. 45 ). É incontestável que Agostinho jamais 
duvidou de que a cada indivíduo humano corresponde uma idéia particular na inteligência divina (cf. Epist, 14, 
4)”; acerca da mesma temática afirma também CAPANAGA, 1957, p. 50, 51: “A segunda relação das coisas é 
com uma ordem ideal anterior ao mundo e coeterna com Deus, o qual não trabalha às cegas, porém com perfeito 
conhecimento de tudo que faz. Santo Agostinho, neste ponto, cristianizou a teoria platônica das idéias 
exemplares, ou dos dois mundos [...]. As idéias divinas são certas formas causais ou modelos constantes e 
imutáveis das coisas, as quais ainda não foram formadas, e por isso são eternas e invariáveis e estão contidas na 
divina inteligência: não nascem, nem fenecem, porém segundo elas se forma tudo o que nasce e morre. Até 
mesmo as coisas singulares têm na mente de Deus sua idéia particular. Este exemplarismo divino é de singular 
influência na concepção do universo, porque todas as coisas se elevam a um patamar de mensageiras de uma 
divina notícia. Diz bem G. von Hertling depois de expor o exemplarismo agostiniano: ‘O valor das coisas finitas 
fica com isto grandemente elevado. No fundo de cada ser, com todas suas mudanças, oculta-se um pensamento 



 66

1.2.2  A criação do homem no tempo: janela para uma “notação científica”    

 

 

A idéia do mundo, do tempo e do homem na mente de Deus não se mistura com a 

realidade desse mesmo mundo, nem com a realidade do tempo, nem com a existência 

empírica do homem. Do lado de lá, a eternidade e a idéia do tempo, do mundo e do homem na 

mente de Deus. Do lado de cá, o tempo, o mundo e o homem, com suas vicissitudes, por conta 

de uma essência efêmera oriunda de sua base criatural. Esse é o ponto alfa do passado, a 

divisória entre tempo e eternidade, e o princípio da teoria das razões seminais, outra 

descoberta de Santo Agostinho, que é herdada da tradição filosófica grega. Entretanto, como 

será visto no segundo capítulo deste trabalho, Agostinho dá uma interpretação própria à essa 

idéia que ele herda dos estóicos108, pois o que há de novo na teoria das razões seminais, na 

verdade, é a vestimenta que ele dá à essa concepção com as cores da tradição hebraico-cristã.  

De acordo com o pensamento de Agostinho, é lá no remoto passado do tempo, 

também, que se insere a criação do homem. No princípio da história do homem no Universo, 

o princípio da história do próprio Universo já se perdia nas brumas do remotíssimo passado, 

pois “o homem foi feito no sexto dia” da criação109. Até esse sexto dia da criação – que nosso 

                                                                                                                                                                                     
eterno. A mística posterior subiu por esta escala às mais vertiginosas alturas’ (fazendo referência à obra 
Augustin, 45 (Mainz, 1902)”.  
108 Quanto à idéia das razões seminais presente no estoicismo, assim informam REALE ; ANTISERI. 1990, p. 
257: “O monismo da Estoá pode ser compreendido ainda melhor se considerarmos a doutrina das assim 
chamadas ‘razões seminais’. O mundo e as coisas do mundo nascem da única matéria-substrato qualificado, 
através do logos imanente que, em si, é uno, mas capaz de diferenciar-se nas infinitas coisas. O logos é como o 
sêmem (sic) de todas as coisas, é como um sêmem (sic) que contém muitos sêmens (os logoi spermatokói), que os 
latinos traduziriam com a expressão rationes seminales (razões seminais). Uma fonte antiga diz: ‘Os estóicos 
afirmam que Deus é inteligente, fogo artífice, que metodicamente procede à geração do cosmo e que inclui em si 
todas as razões seminais, segundo as quais as coisas são geradas segundo o fado. Deus é [...] a razão seminal do 
cosmo’.” O autor não informa que antiga fonte é essa. E continua: “As Idéias ou Formas platônicas e as formas 
aristotélicas são assim assumidas no único Logos, que se manifesta em infinitos sêmens criativos, forças ou 
potências germinativas que operam no interior da matéria, imanentes à estrutura da matéria a ponto de serem 
inteiramente inseparáveis dela”. 
109 “Homo factus sit in die sexto” (De Gen. ad litt., VI, 2).  



 67

filósofo interpreta de forma alegórica110 – muita coisa acontecera, inclusive aquele princípio 

que está na base de sua controvérsia com os maniqueus, e que remonta ao próprio princípio do 

tempo, conforme já foi visto neste trabalho acadêmico. A criação do homem, portanto, é feita 

no tempo e não com o tempo, ou seja, é posterior à criação do tempo. Dessa forma, o tempo é 

anterior à consciência. Para Agostinho, não é a consciência humana que põe o tempo, mas o 

tempo tem existência própria a partir da criação divina e independe da consciência humana. A 

única mente em que o tempo se encontra presente antes de ser criado, e na forma de idéia, é a 

mente de Deus: na mente de Deus estão presentes as idéias de tempo, mundo e homem, antes 

que estes sejam criados. Sendo assim, não é a mente humana que põe o tempo, mas a mente 

divina.  

Os maniqueus também levantam celeuma em torno do assunto acima, ou seja, do 

tempo da criação do homem. Agostinho apresenta a questão da seguinte forma: afirma que a 

mesma reposta que deu ao tratar da origem do mundo aos que reagem diante do fato de que o 

mundo não é eterno, porém teve um princípio, “esta mesma (resposta) daríamos aos que 

suscitam dificuldade em torno da criação do homem”111. A dificuldade gira em torno de uma 

possível criação tardia do homem e é apresentada da seguinte maneira: “Perguntam porque o 

homem não foi criado durante os tempos infinitos que precederam à sua criação, e foi criado 

tão tarde, que, segundo as sagradas Letras, conta sua existência desde o princípio menos de 

seis mil anos”112. Sem hesitação, Agostinho constrói uma argumentação ad hominem, isto é, a 

partir da perspectiva dos seus adversários, com as seguintes palavras: 

                                                           
110 O próprio filósofo informa acerca desse alegorismo em AGOSTINHO, Santo (Aurelius Augustinus). De la 
doctrina cristiana (De Doctrina Christiana); Del génesis contra los maniqueos (De genesi contra manichaeos); 
Del génesis a la letra, incompleto (De genesi ad literam imperfectus liber); Del génesis a la letra (De genesi ad 
literam). Trad. e notas de Balbino Martín Pérez. Introduccion general de P. Lope Cilleruelo. Edición Bilíngüe. 
Madrid: BAC, 1957. vol. XV. p. 497: “Ao compor, contra os maniqueus, dois livros sobre o Gênesis, nos quais 
expus as palavras da divina Escritura em sentido alegórico, não me atrevi a explicar ao pé da letra tão grandes 
segredos das coisas da natureza, isto é, de que modo puderam tomar-se as coisas que se dizem ali no verdadeiro 
sentido histórico” (Ret., I, 18). Trata-se de uma parte das Retratações inserida no volume aqui referenciado.  
111 “...sensisse credatur: hoc etiam de prima hominis conditione responderim...” (De civ. Dei, XII, 12). 
112 “...cur homo per innumerabilia atque infinita retro tempora creatur non sit, tamque sero sit conditus, ut 
minus quam sex millia sint annorum, ex quo esse coepisse in sacris Litteris invenitur” (De civ. Dei, XII, 12). 



 68

Se os ofende a brevidade do tempo e lhes parecem poucos os anos 
transcorridos desde a criação do homem, conforme se lê em nossas 
Escrituras, considerem que o que tem fim não é duradouro e todos os séculos 
termináveis, em comparação com a eternidade interminável, são, não direi 
pequenos, mas nada. Se, por isso, se dissessem, não cinco ou seis mil anos, 
mas sessenta ou seiscentos mil, ou se se multiplicassem seis mil, sessenta ou 
seiscentas mil vezes mais e a soma se tornasse a multiplicar outras tantas 
vezes por esse número e já não tivéssemos nome para tal quantidade, ano em 
que Deus fez o homem, poder-se-ia formular a mesma pergunta: Por que não 
o fez antes?113.  

Sendo assim, de acordo com a argumentação acima – acerca do possível tempo 

tardio em que o homem foi criado -, nenhuma diferença faria se tivesse acontecido de a 

criação do homem ter sido anterior aos cerca de seis mil anos atribuídos naquela época. De 

qualquer maneira, o princípio do tempo e do mundo ainda seriam anteriores a esse 

impronunciável número imaginado – pois “o que tem fim não é duradouro” -, e que é uma 

revolucionária abertura para uma moderna “notação científica”114. Agostinho chega até a usar 

                                                           
113 “Si enim brevitas eos offendit temporis, quod tam pauci eis videntur anni ex quo institutus homo in nostris 
auctoritatibus legitur; considerent nihil esse diuturnum, in quo est aliquid extremum, et omnia saeculorum 
spatia definita, si aeternitati interminatae comparentur, non exigua existimanda esse, sed nulla. Ac per hoc, si 
non quinque vel sex, verum etiam sexaginta millia, sive sexcente, aut sexagies, aut sexcenties, aut sexcenties 
millies dicerentur annorum; aut itidem per totidem toties multiplicaretur haec summa, ubi iam nullum numeri 
nomen haberemus, ex quo Deus hominem fecit; similitern quaeri posset, cur ante non fecerit” (De civ. Dei, XII, 12). 
114 A argumentação ad hominem, acima, contra os maniqueus, contempla esse aspecto de uma notação científica 
dos tempos modernos. Agostinho faz uma escolha aleatória, para dar uma pálida idéia da eternidade: sobre a 
criação do homem, que não se pense em 5 ou 6 mil anos, mas em 60 mil ou 600 mil; ou, então, que se 
multiplique os 6 mil por 60 mil, o que daria 360 milhões; ou, ainda, que se multiplique 6 mil por 600 mil, o que 
resultaria em 3 bilhões e 600 milhões de anos!; ou, se se quiser ir ainda mais distante, que a multiplicação agora 
seja de 6 mil por 360 mil, o que daria 2 trilhões e 160 bilhões de anos!; se ainda for pouco, que se multiplique 6 
mil por 3 milhões e 600 mil, cujo resultado é a soma de 21 trilhões e 600 bilhões de anos!; ou, em última 
instância, “uma soma de anos impossível de ser contada pelos calculadores” (cf. De civ. Dei, XII, 12). Tudo isso 
seria em vão, pois o princípio do tempo e do mundo são astronomicamente anteriores a quaisquer dessas somas 
que formam um “gigantismo numérico” simplesmente impronunciável. Acerca do assunto da notação científica, 
eis o que dizem os dois astrofísicos ADAMS, Fred , LAUGHLIN, Greg. Uma biografia do universo: do big bang 
à desintegração final (The five ages of the universe: inside the physics of eternity). Trad. de Vera Ribeiro. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2001. ISBN 85-7110-614-2. p. 22ss. Primeiro informam que a história do Universo é 
dividida em cinco grandes eras temporais, sendo cada uma dessas eras nomeada com uma unidade de tempo 
conhecida como notação científica e chamada de década cosmológica. Isso porque os números envolvidos são 
demasiadamente grandes. Dizem, por exemplo, que “os dez bilhões de anos já decorridos (desde o que é aceito 
como uma das possibilidades do começo do Universo, que é o big-bang) representam um fragmento de tempo 
extremamente insignificante”. Isso em termos do passado do Universo. Quanto ao futuro, que será abordado no 
segundo capítulo da presente obra, os números são ainda mais astronômicos: “Devemos aceitar o tremendo 
desafio de estabelecer uma linha temporal que retrate os eventos universalmente interessantes que tenderão a 
ocorrer nos próximos 10100 (dez elevado a cem) anos. O número 10100 é grande. Muito grande. Escrito sem o 
benefício da notação científica, compõe-se de um 1 seguido por cem zeros [...]. Não só é muito incômodo 
escrever o número 10100 como é também difícil ter uma idéia exata de quão tremendamente gigantesco ele é. As 
tentativas de visualizar 10100, imaginando coleções de objetos conhecidos, frustram-se rapidamente. Por 
exemplo, o número de grãos de areia em todas as praias do mundo é freqüentemente exibido como um exemplo 



 69

o primeiro homem como exemplo, para falar dessa mesma questão do imaginável tempo 

tardio da criação do ser humano:  

...o primeiro homem, no dia seguinte ao de sua criação ou no mesmo dia, 
poderia perguntar por que não fora criado antes. E, por mais que fosse criado 
antes, a dificuldade a respeito do princípio dos seres temporais teria então o 
mesmo valor que tem agora e terá depois115.  

Segundo Capanaga, as questões centrais da filosofia agostiniana são relativas ao 

grande enigma que é o homem, e Agostinho as desenvolve “movido por uma urgência e sede 

de conhecimento do mistério humano”116. Por outro lado, para o nosso filósofo – de acordo 

com a compreensão de Boehner e Gilson -, “no domínio da criação visível, o lugar mais 

elevado cabe ao ser humano”117.  

Um dos momentos do enigma dessa elevada criatura que é o homem está 

exatamente na sua origem. Ao construir seu argumento sobre o tempo em que isso ocorre, 

Agostinho revida o ponto de vista da eternidade do ser humano com as seguintes palavras:  

Omitamos as conjecturas dos homens que não têm noção da natureza e 
origem do gênero humano. Uns, seguindo sua opinião sobre o mundo, 
sustentam que os homens sempre existiram. Foi o que motivou as palavras 
com que Apuleio descreve tal espécie de animais: ‘Um a um são mortais, 
mas em seu conjunto, perpétuos’118.  

                                                                                                                                                                                     
de um número incompreensivelmente grande. Entretanto, uma estimativa grosseira  mostra que o número total de 
grãos de areia corresponde aproximadamente a 1023, ou 1 seguido por 23 zeros – sem dúvida um número grande, 
mas que ainda fica lamentavelmente aquém da tarefa considerada. Que tal o número de estrelas no céu? O 
número de estrelas de todas as galáxias de nosso Universo observável corresponde a cerca de 1022, ainda 
pequeno demais. Na verdade, em todo o Universo visível, o número total de prótons, os componentes 
fundamentais da matéria comum, corresponde a apenas 1078, o que ainda é pequeno demais por um fator de 
aproximadamente dez sextilhões de vezes!” Diante de todo esse gigantismo numérico, a presença do ser humano 
no Universo é de apenas cerca de 12.000 anos!  
115 “...denique primus homo, vel postridie, vel eodem die posteaquam factus est, potuit inquirere, cur non ante sit 
factus. Et quandocumque antea factus esset, non vires tunc alias et alias nunc, vel etiam postea, ista de initio 
rerum temporalium controversia reperiret” (De civ. Dei, XII, 12). 
116 CAPANAGA, 1957, p. 58. Quando teoriza sobre o tempo, Agostinho também aborda o que para ele é uma 
questão enigmática - “este enigma tão complicado - ...implicatissimum aenigma” (Conf., XI, 22, 28).  
117 BOEHNER ; GILSON, 1991, p. 180. 
118 “Omittamus igitur coniecturas hominum nescientium quid loquantur de natura vel institutione generis 
humani. Alii namque, sicut de ipso mundo crediderunt, semper fuisse homines opinantur. Unde ait et Apuleius, 
cum hoc animantium genus describeret: ‘Singillatim mortales, cunctim tamen universo genere perpetui” (De civ. 
Dei, XII, 10, 1). A obra de Apuleio citada no texto agostiniano, conforme explicita a nota de rodapé número 8, p. 
809, é o livro De deo Socratis. 



 70

Agostinho recusa, da mesma forma, a interpretação de um tempo circular e, 

portanto, eterno, oriunda do pensamento grego, pois tal conclusão também incide sobre a 

origem do homem. Assim se expressa o filósofo:  

Outros, contudo, não crendo na eternidade deste mundo, opinam não ser ele 
único, mas haver inumeráveis mundos, ou ser único e nascer e terminar 
infinidade de vezes, de acordo com o incessante rodar dos séculos. Esses tais 
hão de necessariamente admitir que, em determinado princípio, o gênero 
humano existiu sem homens que gerassem119.  

A conclusão sobre o assunto acima é apresentada por Agostinho em pelo menos 

duas passagens. A primeira é aquela onde ele diz: “como não me atrevo a afirmar que tenha 

havido um tempo em que o Senhor Deus não tenha sido senhor, assim devo dizer sem vacilar 

que o homem não existiu antes do tempo e que o primeiro homem foi criado no tempo”120. Na 

segunda passagem, ele se expressa assim: “O gênero humano origina-se de um só homem, o 

primeiro que Deus criou, segundo o testemunho da Santa Escritura”121.  

Agostinho também se ocupa com importantes questões antropológicas, numa 

profunda pesquisa da essência, natureza, da  composição dualista de corpo e alma e de outras 

temáticas de grande significado sobre o homem. O propósito do presente trabalho científico, 

entretanto, não abrange esses aspectos, mas apenas aqueles que já foram considerados no 

decorrer do texto. Sobre o tema analisado na presente subdivisão, basta dizer, com Capanaga, 

o seguinte:  

Que é, pois, o homem em sua essência e processo? Das grandes correntes de 
idéias, porém ornadas pela própria experiência, influem na antropologia de 
Santo Agostinho, como na cultura ocidental: a corrente bíblica e paulina do 
homem, imagem de Deus e ser caído na culpa, e a corrente grega do homo 

                                                           
119 “Alii veri qui mundum istum non existimant sempiternum, sive non eum solum, sed innumerabiles opinentur, 
sive solum quidem esse, sed certis saeculorum intervallis innumerabiliter oriri et occidere; necesse est fateantur 
hominum genus prius sine hominibus gignentibus extitisse” (De civ. Dei, XII, 11). 
120 “Ego quidem sicut Dominum Deum aliquando dominum non fuisse dicere non audeo, ita hominem nunquam 
antea fuisse, et ex quodam tempore primum hominem creatum esse dubitare non debeo” (De civ. Dei, XII, 15, 1). 
121 “Ex uno quippe homine, quem primum Deus condidit, genus humanum sumpsit exordium, secundum sanctae 
Scripturae fidem” (De civ. Dei, XII, 9, 2). 



 71

rationalis, o animal movido por um verbo interior, em que se cifra sua alteza 
e dignidade122.  

Em sua antropologia, Agostinho faz o homem presença obrigatória nas três 

modalidades do tempo, e não apenas no passado, conforme visto no presente capítulo. Sinal 

disso é a estrutura de A Cidade de Deus e das Confissões, entre outras obras, nas quais se nota 

a significativa presença do homem no passado, no presente e no futuro. Por isso, também, 

esse aspecto de sua antropologia permeia todo o conteúdo deste trabalho, mesmo não sendo o 

centro da discussão.  

É fato que se pode pensar no homem sem se pensar no tempo – por conta da 

existência autônoma do homem - mas não se pode pensar no tempo sem se pensar no homem –, 

pois o tempo da consciência é totalmente dependente do homem -, mesmo considerando que, 

na construção intelectual elaborada por Agostinho, o tempo seja anterior ao homem e tenha 

existência independente do homem. De qualquer forma, no pensamento do nosso filósofo, 

pelo menos o tempo da consciência continua vinculado ao homem e sendo de inteira 

responsabilidade do homem. Portanto, a importância da vinculação do homem ao tempo em 

sua modalidade de futuro só é possível em razão de sua vinculação ao tempo em sua 

modalidade de passado. Não é por menos que ele mesmo olha para o futuro e vê com 

esperança que “a Verdade no Evangelho promete aos santos e fiéis que serão iguais aos anjos 

de Deus”123, no usufruto de uma realidade cujo tema é tão caro aos filósofos, ou seja, a eterna 

e plena felicidade. No seu pensamento, portanto, o tempo futuro e o futuro sem tempo reserva 

a humanas criaturas corpóreas um estatuto de fato promissor: o de criaturas incorpóreas e não 

mais suscetíveis aos dissabores das mutações temporais.  

                                                           
122 CAPANAGA, 1957, p. 58.  
123 “Veritas quippe in Evangelio sanctis fidelibusque promittit quod erunt aequales Angelis Dei (Mt. 22, 30)” 
(De civ. Dei, XI, 13). 



CAPÍTULO II 



2  FUTURO: DA EXSPECTATIO1 AO ÉSKATON2 

 

     A temporalidade preside e anima o devir3.  

 
Tudo o que parece contrapor-se à eternidade de Deus, ou seja, tudo o 
que se refere ao tempo, transitoriedade, passagem, finitude, morte, 
mostra-se como ressonância do toque criador do começo. Ainda pela 
conjugação de som e silêncio pode-se também tentar entender por que 
a eternidade deve admitir um “fim dos tempos”. É que o toque de 
começo, instante da criação, se descreve como um som aiônico, um 
som cujos “harmônicos” são as várias eras, os vários futuros 
históricos. Quando se transpõe o sentido propriamente religioso 
cristão para a imagem sonora da ressonância, pode-se admitir o fim 
dos tempos, o esmorecimento dessa voz aiônica que vai emudecendo 
pouco a pouco. Mas o que ocorre tanto no plano digamos particular da 
finitude das criaturas como no plano mais aiônico da história é que o 
esmorecimento, o fim, a “morte” do que existiu não constitui anulação 
do já ter existido. O toque criador do começo, a im-pressão sonora do 
“Deus falou” consuma-se no silêncio (fim dos tempos e vida eterna 
possuem sinonímia teológica), mas não anula o ter soado. O ter soado 
nunca  se  apaga,  ao  contrário,   cresce  no  silêncio,  cresce  no  fim4. 

 

 

Neste segundo capítulo do trabalho, a abordagem será sobre o futuro como expectativa 

e como estágio final do conteúdo da teoria do tempo de Agostinho. Neste caso específico, a 

análise da temática será feita pelo prisma da visão presente das coisas futuras. Até certo 

ponto, essa particularidade já justifica a presença, nesta parte da obra, das duas teorias – a 

teoria das rationes seminales e a teoria da verdade -, uma vez que as mesmas abrangem o 

tempo como um todo e não apenas um instante singular de uma ou outra categoria. A teoria 

das razões seminais e a teoria da verdade estão, de fato, no fundamento do tempo. No 

pensamento de Agostinho, trata-se de duas teorias de importância e pertinência inquestionáveis. 

Já a segunda subdivisão do capítulo, que aborda o futuro como expectativa e constante fluir, 

                                                           
1 Exspectatio é a palavra latina utilizada por Santo Agostinho para denotar a “expectativa” sobre o futuro. 
2 De acordo com TAYLOR, 1980, p. 88, éskaton, do grego έσχατον (éskaton), έσχατος (éskatos), significa “o 
último estado ou a extremidade, os confins; por último”. Dessa raiz vem o termo teológico escatologia, 
significando os últimos acontecimentos da história do homem, do mundo e do tempo. 
3 PEGORARO, Olinto Antônio. Relatividade dos modelos: ensaios filosóficos. Petrópolis: Editora Vozes, 1979.  p. 9.  
4 SCHUBACK, Márcia Sá Cavalcante. Para ler os medievais: ensaio de hermenêutica imaginativa. Petrópolis: 
Editora Vozes, 2000. p. 114. ISBN 85.326.2264-X. 



 74

destaca-se entre as três modalidade do tempo como aquela que melhor simboliza o momento 

de concretização plena da teoria do tempo de Agostinho, além de se fundamentar nas duas 

mais importantes teorias, quais sejam: a teoria das razões seminais e a teoria da verdade.   

Vistos a partir de certo prisma, passado e futuro parecem tão distantes um do 

outro no tempo5, que é como se fossem categorias diversas e até antagônicas entre si. No 

pensamento de Agostinho ocorre diferente, pois passado e futuro estão interconectados num 

átimo6 de um fugitivo instante do presente. Essas três categorias do tempo da consciência não 

são nem diversas, nem antagônicas entre si, mas interdependentes e inseparáveis. Não são 

momentos estanques, uma vez que o próprio filósofo chega a dizer que o futuro nada mais é do 

que a “esperança presente das coisas futuras”7.  

Separar as categorias acima nos capítulos que formam este trabalho, portanto, não 

é o mesmo que considerá-las como instâncias de fato separadas. Trata-se, ao contrário, de um 

recurso metodológico para facilitar a discussão, aqui proposta, da temática do tempo. Ainda 

mais por se tratar da teoria formulada por Agostinho que, como se sabe, admite uma 

                                                           
5 É certo que apesar de Santo Agostinho colocar essas categorias do tempo da consciência tão perto uma da outra 
e, de certa maneira, até mesmo interconectadas, em sua análise ele também deixa claro a total impossibilidade de 
uma delas estar imbricada na outra, pois, definitivamente, para ele – olhando tudo isso através da visão do presente -, 
o futuro ainda não é e o passado já não é mais.     
6 Para Agostinho cada hora é composta de fugitivis particulis (Conf., XI, 15, 20). A tradução em português 
utiliza a expressão “fugitivos instantes”, enquanto a BAC usa “partículas fugitivas”. A palavra átimo, acima, é 
mais uma tentativa de aproximação com o que o filósofo quer dizer com este diminuto momento do presente. 
“Átimo” significa, cf. FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Novo dicionário da língua portuguesa. Rio de 
Janeiro: Editora Nova Fronteira, 1975. p. 155: “[De átomo, por dissimilação]. Em curto espaço de tempo; num 
abrir e fechar de olhos”.  
7 “...praesens de futuris exspectatio” (Conf., XI, 20, 26). A esse respeito assim diz PEGORARO, 1979, p. 10, 
que afirma, ao tratar do tempo segundo a concepção de Santo Agostinho, que “não há três tempos, mas três 
manifestações da única temporalidade”; e também que “o homem é o lugar privilegiado da manifestação do 
tempo originário”; ao mesmo tempo, diz que “de fato é toda a realidade e a História que se movem na tríplice 
dimensão temporal”; sobre o mesmo assunto, eis o que diz CHAIX-RUY, Jules. Saint Augustin : temps et 
histoire. Paris: Études Augustiniennes, 1956. p. XIII:  “Agostinho intui que a realidade e idealidade do tempo 
não são mais que duas perspectivas que, ao limite, coincidem - Augustin pressent que la réalité et l’idéalité du 
temps ne sont que deux perspectives qui, à la limite, coincident”; diz, ainda, à p. XIII, que se trata da “...dupla 
característica do tempo: ele nos é exterior, pois nos impõe a todos uma lei da qual nada escapa, nem em nós nem 
fora de nós. Mas o tempo nos é igualmente interior: ele só se revela, em efeito, pela consciência e só se constitui 
graças à intencionalidade de uma memória mais ou menos amplamente aberta em duas direções: a do passado e a 
do futuro - ...le double caractère du temps: il nous est extérieur, puisqu’il nous impose à tous une loi à laquelle 
rien n’échappe, ni en nous, ni hors de nous. Mais il nous est également intérieur: il ne se révèle en effet que par 
la conscience et ne se constitue que grâce à l’intentionalité d’une mémoire plus ou moins largement ouverte sur 
deux directions : celle du passé, celle de l’avenir”.   



 75

interdependência entre as citadas categorias. Nessa linha de raciocínio do filósofo, pode-se 

indagar: o “que seria o presente se o passado não viesse a todo o instante para o animar e 

enriquecer?”8. E o que seriam passado e presente sem o concurso do futuro, mesmo 

considerando que, no caso do futuro como projeto, “nós nunca vivemos, mas sempre esperamos 

viver”?9. Há, portanto, uma espécie de simultaneidade no tempo, mesmo que se leve em conta 

a impossibilidade da presença das três categorias num mesmo instante temporal. Mas essa 

impossibilidade ocorre até mesmo com o presente, como veremos no terceiro capítulo desta  

obra. O fator determinante fica certamente por conta da interdependência acima mencionada. 

 

 

 

2.1  O futuro e a teoria das rationes seminales  

 

    

Em razão dessa forma de Agostinho tratar o assunto acima, ou seja, como algo 

simultâneo, é que se torna válido verificar o pensamento do filósofo em sua teoria das 

rationes seminales (razões seminais). De origem estóica10, as razões seminais são retomadas 

                                                           
 
 
8 CHAIX-RUY, 1956, p. XIII : “...que serait le présent si le passé ne venait à tout instant l’animer et l’enrichir ?”.  
9 Cf. CHAIX-RUY, 1956, p. XIII : “O futuro intuído, profetizado ao limite, permanece o campo de uma 
conjectura que nossa imaginação percorre sem nos trazer a certeza de jamais penetrá-lo. É, porém, neste futuro 
que nós nos instalamos ao ponto que, como dirá Pascal, nunca vivemos, mas sempre esperamos viver - L’avenir 
pressenti, prophétisé à la limite, reste le champ d’une conjecture que notre imagination parcourt sans nous 
apporter la certitude d’y pénétrer jamais. Et pourtant c’est dans cet avenir que nous nous installons au point 
que, comme le dira Pascal, nous ne vivons jamais, mais que toujours nous attendons de vivre”. 
10 Cf. REALE ; ANTISERI, 1990, vol. I, p. 257; à mesma página, o autor acima afirma que o estoicismo, por sua 
vez, aproveita idéias que provêm do pensamento de Platão (428/427-347 a. C.) e de Aristóteles (384/383-322 a. 
C.): “as Idéias ou Formas platônicas e as formas aristotélicas são assim assumidas no único Logos, que se 
manifesta em infinitos sêmens criativos, forças ou potências germinativas que operam no interior da matéria, 
imanentes à estrutura da matéria a ponto de serem inteiramente inseparáveis dela”.   



 76

pelos neoplatônicos11 e por Santo Agostinho12, que lhes dão características específicas. Para o 

nosso filósofo, trata-se de uma realidade que se efetiva à medida que o futuro, em seu 

constante fluir, vai escoando pelo presente em direção ao passado. Somente quando o futuro 

se faz presente é que eclode no mundo o que está oculto nas entranhas das razões seminais.  

As forças germinativas, ou razões seminais, são o fundamento da constante 

mutação que ocorre nas coisas, exatamente porque as coisas estão inseridas no tempo. Isso 

porque, em última instância “as coisas são temporais por não poderem realizar de uma só vez 

todo o seu ser”13. Inclusive, algumas criaturas que receberam sua forma definitiva desde o 

início da criação também não podem, por conta de serem temporais, realizarem todo o seu ser 

de uma só vez; isso só ocorre à medida que o futuro traz à luz tais seres. Segundo a concepção 

                                                           
11 A idéia da teoria das razões seminais também está muito bem explicitada nas Enéadas, de Plotino [(205-270), 
cf. Enn., II, 3, 16-17]. Sobre Plotino, Santo Agostinho diz: “Plotino, de recente memória, avantaja-se a todos os 
intérpretes de Platão - Plotinus certe nostrae memoriae vicinis temporibus, Platonem caeteris excellentius 
intellexisse laudatur” (De civ. Dei, IX, 10). A morte de Plotino ocorrera cerca de 150 anos da época em que 
Agostinho escrevera esta obra. Para Plotino, o que ocorre, entre outras coisas, é uma “perpétua mutação” no que 
a Alma fabrica e essa mudança que acontece nos seres é sempre em ascendência rumo à perfeição. Para clarificar 
o que diz, Plotino exemplifica com uma idéia retirada do Timeu, de Platão, que aponta o contínuo cuidado que o 
agricultor tem com a semeadura (cf. PLOTINO. Enneadi [ΕΝΝΕΑ∆ΕΣ]; PORFÍRIO [233/234-305]. La Vita de 
Plotino e l’Ordine dei suoi Scritti [ΠΕΡΙ ΤΟΥ ΠΛΩΤΙΝΟΥ ΒΙΟΥ ΚΑΙ ΤΗΣ ΤΑΞΕΩΣ ΤΩΝ ΒΙΒΛΙΩΝ 
ΑΥΤΟΥ]. Traduzione con texto greco a fronte, introduzione, note e bibliografia di Giuseppe Fagin. Bilíngüe. 
Quarta edizione. Milano: Rusconi, 1996. II, 3, 16. ISBN 88-18-22020. p. 227, 229; cf., também, o texto do 
próprio PLATÃO, 1988, p. 1103-1179. Sendo assim, nada mais futurístico em termos temporais do que a teoria 
das razões seminais, cuja abrangência é também inegável. As Enéadas de Plotino são uma rica argumentação 
sobre variados assuntos e com base em inúmeras obras de Platão. É grande a importância de Plotino. Sua 
dependência de Platão é tamanha, que  dele é dito o seguinte, nas orelhas da obra a seguir: PLOTINO. Tratados 
das Enéadas. Trad., intr., notas de Américo Sommerman. São Paulo: Polar Editorial, 2000. ISBN 85-86775-02-9. 
“Plotino, o pai do neoplatonismo, é considerado por alguns como ‘a glória da filosofia antiga’; “em um de seus 
tratados, Marsílio Ficino – fundador da escola platônica de Florença – faz Platão dizer a respeito de Plotino: 
‘Este é o meu filho bem-amado, escutai-o’.” Uma curiosidade é que Plotino é apenas 11 anos mais novo que 
Mani. Foram, portanto, contemporâneos, sendo que o profeta do maniqueísmo morreu cerca de quatro a sete 
anos após o filósofo neoplatônico. Analisando a construção agostiniana a respeito do assunto, eis o que afirmam 
BOEHNER ; GILSON, 1991, p. 176: “Deus criou todas as coisas do nada, por um ato de sua vontade, e em 
consonância com suas idéias. Todas as criaturas trazem esse duplo selo de sua origem. Agostinho frisa 
expressamente esta disparidade: todos os seres são bons porque criados por Deus; e todos implicam certa 
imperfeição intrínseca porque feitos do nada”.  
12 Sobre as razões seminais, eis o que informa ABBAGNANO, 1999, p. 830: “[Do grego λόγοι σπρµατικοί 
(lógoi spermatikoi); latim: Rationes seminales]. Partes da razão divina que dão origem às  coisas. Segundo os 
estóicos, assim como todo ser vivo é produzido por uma semente, todas as coisas são produzidas por uma 
partícula da razão divina, que por isso é uma semente racional. Essa noção ressalta a predeterminação daquilo 
que é gerado (AÉCIO, Plac., 1.7, 33; cf. J. STOBEO, Ecl., 1, 17, 3); foi retomada pelos neoplatônicos (cf. 
PLOTINO, Enn., II, 3, 16) e por S. Agostinho (De diversis quaestionibus, 83, q. 46)”.  
13 ABBAGNANO, 1999, p. 178.  



 77

de Agostinho, são oito as criaturas que receberam essa forma definitiva logo de início: os 

anjos, o firmamento, a terra, o mar, o ar, o fogo, os astros e a alma humana14. Por outro lado,  

os germes originais dos seres vivos, porém – inclusive o corpo de Adão e de 
todos os outros homens – foram criados num estado de preformação ainda 
não desenvolvido. Na filosofia agostiniana estes germes primordiais 
chamam-se ‘rationes seminales’ ou ‘causales’, porque neles os seres vivos já 
se encontram projetados ‘invisibiliter, potentialiter, causaliter, quomodo 
fiunt futura non facta’15. 

Segundo Agostinho, as forças germinativas das razões seminais impregnam a terra 

de causas evolutivas. É o que ele mesmo nomeia de “sêmen da terra e do céu”16, ao escrever 

contra os maniqueus. E dá uma forma ainda mais elaborada à questão, quando afirma: 

Aquela matéria informe que Deus fez do nada, primeiramente se chamou céu 
e terra, e assim se diz: no princípio criou Deus o céu e a terra; não porque já 
não o fora, porém porque podia chegar a sê-lo, posto que o céu, como é dito, 
foi feito depois. Se consideramos a semente da árvore dizemos que ali estão 
as raízes, o tronco, os ramos, o fruto e as folhas, não porque já apareçam ali, 
porém porque dali hão de nascer [...]. Chamou-se céu e terra àquela matéria, 
porque era seguro que dali havia de proceder o céu e a terra que vemos [...]. 
De idêntico modo, pôde denominar-se céu e terra à matéria da qual ainda 
não havia sido feito o céu e a terra, porém que de nenhuma outra coisa, fora 
dela, haviam de ser feitos17. 

Como sói acontecer em suas elaborações intelectuais, na construção agostiniana as 

razões seminais tomam novo aparato, por conta do criacionismo cristão. A teoria tem sua 

originalidade e importância epistemológica, por resolver certas objeções colocadas pela 

ciência. Sobre isso, eis o que afirma um dos estudiosos do pensamento de Agostinho: 

Mais ampla e fundamental e de maior importância, por resolver 
admiravelmente todas as objeções da ciência contra o relato mosaico sobre a 

                                                           
14 Cf. De gen. ad. litt., VI, 6. 
15 BOEHNER ; GILSON, 1991, p. 179; o autor cita o texto original do De gen. ad. litt., VI, 6, 10: “invisível, 
potencial, causalmente, como são feitos os futuros ainda não feitos”.  
16 “...semen caeli et terrae...” (De gen. contra man., I, 7, 11).  
17 “Informis ergo illa materia quam de nihilo Deus fecit, appelleta est primo caelum et terra, et dictum est, In 
principio fecit Deus caelum et terram; non quia iam hoc erat, sed quia hoc esse poterat: nam et caelum scribitur 
postea factum. Quemadmodum si semen arboris considerantes, dicamus ibi esse radices, et robur, et ramos, et 
fructus, et folia; non quia iam sunt, quia inde futura sunt [...]. Sic etiam caelum et terra potuit dici materia unde 
nondum erat factum caelum et terra , sed tamen non erat aliunde faciendum ” (De gen. contra man., I, 7, 11). 
Nota-se aqui, também, um reflexo da teoria aristotélica do ato e potência, conforme visto no capítulo anterior.  



 78

aparição dos viventes na terra, é a teoria das razões seminais, de origem 
neoplatônica, porém interpretada de modo original e próprio. Deus – diz o 
Santo – criou todas as coisas, parte em sua natureza específica, parte também 
(os viventes) de modo seminal e causativo18. 

Há, por outro lado, muitas e sérias implicações na origem da idéia das razões 

seminais. Dentre elas, questões como a da multiplicidade que se origina do Uno, do devir 

originário do Ser e do não-ser que provém do Ser. São paradoxos que causaram muitas 

preocupações em pensadores do passado. No caso específico de Agostinho, esses paradoxos 

são amenizados19.   

Agostinho adota e dá novas cores à teoria das razões seminais, exatamente por 

conta da influência recebida do neoplatonismo. Ele admira Platão e admite uma proximidade 

entre o cristianismo e o platonismo, ao dizer sobre o pensamento do filósofo grego:  

Se Platão disse ser sábio quem imita, conhece e ama tal Deus, de cuja 
participação depende ser feliz, que necessidade há de discutir as outras 
doutrinas? Nenhuma se aproxima da nossa mais do que a doutrina de 
Platão20.  

                                                           
18 VEGA, 1946, p. 76. O autor se baseia no texto do De Gen. ad. litt., VII, 28: “...potentialiter, causaliter, 
seminaliter... Deus ab exordio saeculi primum simul omnia creavit, quaedam conditis jam ipsis naturis, 
quaedam praeconditis causis”. 
19 Sobre esse aspecto, eis o que dizem REALE ; ANTISERI, 1990, p. 449, 450: “o problema metafísico que mais 
havia preocupado os antigos era o da derivação do múltiplo do Uno: por que e como os múltiplos derivaram do 
Uno (ou de algumas realidades originárias)? Por que e como, do Ser que não pode não ser, nasceu também o 
devir, que implica a passagem de ser a não ser e vice-versa? Ao tentar resolver esses problemas, nenhum dos 
antigos filósofos chegou ao conceito de criação, que, como sabemos, é de origem bíblica. Os platônicos foram os 
filósofos que chegaram às posições menos distantes do criacionismo. Entretanto, mesmo assim, ainda 
permaneceu significativa a distância entre as suas posições e o criacionismo bíblico. No Timeu, Platão havia 
introduzido a figura do Demiurgo. Entretanto, embora sendo racional, livre e motivada pela causa do bem, a 
atividade do demiurgo é gravemente limitada, tanto acima como abaixo dele: acima do demiurgo está o mundo 
das Idéias, que o transcende e no qual ele se inspira como em um modelo; abaixo, ao contrário, está a chora ou 
matéria informe, também eterna como as Idéias e como o próprio demiurgo. A obra do demiurgo, portanto, é 
obra de fabricação e não de criação, porque pressupõe como preexistente e independente aquilo de que se vale 
para construir o mundo. Plotino, no entanto, deduziu as Idéias e a própria matéria do Uno, muito 
engenhosamente. Todavia, seu impulso o levou aos limites de um verdadeiro acosmismo e, oportunamente 
reformadas, as suas categorias poderiam servir para interpretar a dialética trinitária, mas não para interpretar a 
criação do mundo”. 
20 “Si ergo Plato Dei huius imitatorem, cognitorem, amatorem dixit esse sapientem, cuius participatione sit beatus, 
quid opus est excutere caeteros?  Nulli nobis, quam isti, propius accesserunt” (De civ. Dei, VIII, 5). 



 79

Sendo assim, segundo Reale e Antiseri, “a solução criacionista, que, para 

Agostinho, é ao mesmo tempo verdade de fé e de razão, revela-se de uma clareza 

exemplar”21. Sobre o mesmo assunto, eis o que dizem Boehner e Gilson:  

Embora todas as coisas tenham sido criadas simultaneamente por Deus, 
observamos contudo o surgimento de seres sempre novos. Importa 
distinguir, por isso, entre as criaturas que foram criadas desde o início na 
plena perfeição de suas formas, e as que foram apenas ‘esboçadas’22. 

São, ainda, Boehner e Gilson que procuram esclarecer o pensamento de Agostinho 

a respeito do assunto, dizendo que é como se a terra fosse uma espécie de campo totalmente 

cultivado, uma sementeira enorme e “densamente semeada de grãos aptos a evoluir e 

sazonar”23. É por conta disso que “a essência das ‘rationes seminales’ é afim à umidade, 

contém uma determinada energia evolutiva e é semelhante aos números” 24.  

                                                           
21 REALE ; ANTISERI, 1990, p. 450.  
22 BOEHNER ; GILSON, 1991, p. 178.  
23 Ibid., p. 179; o autor cita o texto do De gen. ad. litt., XI, 6 (IX, 17, 31, 32).  
24 Ibid., p. 179. Apesar dessa aparência, entretanto, a teoria agostiniana pouco ou nada tem a ver com a teoria da 
evolução, dos tempos modernos. Expondo o texto do De gen. ad. litt., IX, 17 (IX, 17, 31, 32), dizem os citados 
autores à mesma página: “Do exposto se segue que Agostinho certamente não aprovaria a moderna teoria da 
evolução, caso a conhecesse. Se por evolução se entende uma alteração ou transformação das espécies, ela é 
simplesmente incompatível com a doutrina do nosso Doutor, que desconhece qualquer outra origem das espécies 
que não seja o ato criativo de Deus; neste ato é que se baseia a possibilidade de sua formação. Quando muito, 
admitiria uma evolução no sentido de as formas seminais ocultas, e criadas por Deus, virem à luz em tempos ou 
épocas diversas”. Diante do acima exposto, então, o que Agostinho defende não é uma evolução das espécies 
como no futuro seria sugerido na teoria de Darwin (1809-1882),  apesar de a idéia do patrístico ter provocado 
grande rebuliço e interesse quando a teoria evolucionista alcançou sucesso. Os intérpretes de Agostinho estão 
divididos nesse sentido, conforme observa COSTA, 2002, p. 232, 233, nota 35: “Sobre as rationes seminales, 
através das quais Deus continua a obra da criação, AZCONE, 1996, p. 48-51, traz à tona uma série de discussões 
entre os intérpretes de Agostinho, que se perguntam se este teria assumido uma posição determinista ou, ao 
contrário, evolucionista. Alguns, dentre eles BOYER, 1941, p. 152, defendem que ele foi evolucionista, quando 
diz: ‘A cosmologia de santo Agostinho é um evolucionismo’. Já ARTEAGA defende um evolucionismo 
moderado, no sentido de que Deus é apenas causa primeira ou remota dos seres novos que aparecem no 
universo. Para este, as rationes seminales, causas segundas, não são as únicas responsáveis pelo surgimento de 
seres novos, pois dependem, também, dos condicionamentos externos para que sejam ativadas (cf. De trin. II, 8, 
13). Outros autores, dentre eles PORTALIÉ, 1906, p. 2353, e GILSON, 1949, p. 263-64, não vêem nenhuma 
evidência de evolucionismo no pensamento de Agostinho, pois, para o segundo, ‘as razões seminais são um 
princípio de estabilidade mais do que de novidade’. Já THONNARD e SCHEPENS são mais radicais e acusam 
Agostinho de determinismo e fixismo, pois, para eles, na teoria das rationes seminales, não se admite a aparição 
de espécies totalmente novas ou a geração por acaso. Isso suporia acréscimo, que não teria sua justificação 
racional em formas anteriores. As rationes seminales não agem independentemente, mas obedecendo à moção 
divina, desenvolvem no tempo as formas nelas já existentes. Em suma, os seres novos já estão pré-programados 
no ovo inicial. Portanto, na verdade, não há seres novos. COPLESTON, 1983, 9, 83, é mais moderado e diz que 
tal discussão não cabe em Agostinho, pois trata-se de uma interpretação exegética da Bíblia, e não de um 
tratamento científico do problema. Para esse autor, ‘na realidade, santo Agostinho não supôs nunca que as razões 
seminais fossem objeto da experiência, que pudessem ser vistas ou tocadas: são invisíveis’. Por isso, ‘está claro 



 80

Na concepção de Agostinho, portanto, o que ocorre não é uma alteração ou 

transformação das espécies, mas uma aparição de algo novo, de formas novas – porém, não 

contigentes -, formas estas que se originaram com exclusividade do primordial ato criativo de 

Deus. O que há de ocorrer quando o tempo futuro se efetivar, já está presente no ser que 

despontou ou despontará para a vida25. O primigênio ato criativo já concede o todo essencial a 

esses seres, mas não em grau idêntico ou com a mesma perfeição  do Criador. Na passagem a 

seguir, o filósofo esclarece essa idéia de essência e gradação das criaturas e do Criador, 

quando diz: 

Sendo, pois, Deus suma essência, isto é, sendo em sumo grau e, portanto, 
imutável, pôde dar o ser às coisas que criou do nada, não, porém, o ser em 
grau sumo, como é Ele. A umas deu ser superior, a outras, inferior, 
ordenando assim gradualmente as naturezas das essências. Do mesmo modo 
que de sapere (saber) se formou sapientia (sabedoria), desse mesmo modo 
de esse (ser) se formou essentia (essência). É certo tratar-se de palavra nova, 
não usada pelos autores clássicos da língua latina, mas já corrente em nossos 
dias, para que em nosso idioma não faltasse o que os gregos chamam ousia, 
palavra que, traduzida à letra, vem a dar essência. Por conseguinte, à 
natureza que é em grau sumo, pela qual é tudo quanto tem ser, somente se 
opõe a natureza que não é, porque somente o não ser se opõe ao ser. Não 
existe, por isso, essência alguma contrária a Deus, ou seja, à suma essência 
autora de todas e quaisquer essências26.  

                                                                                                                                                                                     
que o santo não considerava primordialmente um problema científico, senão mais um problema exegético, de 
modo que realmente está fora de propósito citá-lo como uma autoridade a favor ou contra a teoria evolucionista 
no sentido darwiniano ou lamarckiano’. Esta última posição é compartilhada por MARKUS, 1983, p. 63, o qual 
também observa que não devemos esquecer que a idéia das rationes seminales não é algo original em Agostinho, 
mas ‘ocupava um lugar comum na filosofia, na época de Agostinho, e remonta ao logoi spermátikoi dos estóicos’.”  
25 Cf. o que diz o próprio Agostinho: “Ainda mesmo o que não foi criado e todavia existe nada tem em si que 
não existisse – Quidquid autem factum non est et tamen est, non est in eo quicquamm quod ante non erat” – 
Conf., XI, 4, 6; cf. também o que diz COSTA, 2002, p. 232: “...Deus colocou no mundo algumas coisas apenas 
em potência, ou os germes invisíveis das coisas, para que, no decurso dos séculos e debaixo de sua divina 
Providência, pudessem se desenvolver, dando origem aos novos seres. E assim Deus continua sua criação através 
dos tempos”; e à p. 235, 236, diz o mesmo autor: “Depois de demonstrar que o mundo foi criado a partir do 
nada, ainda ali, no Sobre o Gênesis Contra os Maniqueus, I, 4ss, Agostinho explica como Deus criou, ou qual o 
instrumento utilizado para criar o mundo, a saber: a Palavra ou o Verbo de Deus, onde estão contidas todas as 
“idéias divinas” ou “razões eternas”, de forma que Deus havia pensado todas as coisas desde a eternidade: as que 
fez, as que pode fazer e fará, e as que pode fazer, mas nunca fará”. 
26 “Cum enim Deus summa essentia sit, hoc est summe sit, et ideo immutabilis sit; rebus quas ex nihilo creavit, 
esse dedit, sed non summe esse, sicut ipse est; et aliis dedit esse amplius, aliis minus; atque ita naturas 
essentiarum gradibus ordinavit. Sicut enim ab eo quod est sapere, vocatur sapientia; sic ab eo quod est esse, 
vocatur essentia: novo quidem nomine, quo usi veteres non sunt latini sermonis auctores, sed iam nostris 
temporibus usitato, ne deesset etiam linguae nostrae, quod Graeci appellant ούσίαν. Hoc enim verbum e verbo 
expressum est, ut diceretur essentia. Ac per hoc ei naturae, quae summe est, qua faciente sunt quaecumque sunt, 
contraria natura non est, nisi quae non est. Ei quippe quod est, non esse contrarium est. Et propterea Deo, id est 
summae essentiae, et auctori omnium qualiumcumque essentiarum, essentia nulla contraria est” (De civ. Dei, XII, 2). 



 81

Para Santo Agostinho, seguindo ainda o raciocínio oriundo de sua teoria das 

razões seminais, há apenas três maneiras de uma realidade derivar de outra externa27: por 

geração, por fabricação e por criação a partir do nada. A primeira, é como no caso do filho 

que é gerado da própria substância do pai, tornando-o idêntico àquele que o gerou. A segunda, 

por fabricação (artefacta), Agostinho exemplifica com as produções efetivadas pelo homem a 

partir de matéria já existente e exterior ao mesmo. A terceira maneira de uma realidade 

derivar de outra, é por criação a partir do nada (ex nihilo), isto é, não da própria substância do 

Criador, nem de outra substância qualquer exterior ao Criador. Sobre esse ato primigênio 

presente na mente de Deus, fomentador das razões seminais e com reflexos temporais no 

futuro, diz o filósofo:  

Seu oculto poder (de Deus), presente em todos os seres com presença 
incontaminável, dá o ser a quanto de algum modo é e em quanto é, pois, se 
não lho desse, não apenas não seria tal ou qual ser, mas também careceria, 
em absoluto, de ser28. 

Nessa articulação agostiniana há uma simultaneidade tanto da teoria do mundo 

das Idéias, de Platão, quanto da teoria das razões seminais, dos estóicos e neoplatônicos, só 

que com o aparato próprio de Agostinho. Na verdade, o platonismo se aproxima do criacionismo, 

mas há uma barreira quase intransponível, que Agostinho tenta resolver quando aceita a idéia 

cristã da criação. Como já foi visto, ele coloca o mundo das Idéias na mente de Deus29. Com o 

conceito de criação – inexistente para os gregos -, ele resolve um intrincado problema. O 

                                                           
27 Cf. De civ. Dei, XII, 25. 
28 “...cuius occulta potentia cuncta penetrans incontaminabili praesentia facit esse quidquid aliquo modo est, in 
quantumcumque est; quia nisi faciente illo, non tale vel tale esset, sed prorsus esse non posset” (De civ. Dei, XII, 25). 
29 Santo Agostinho chega até a questionar a construção platônica sobre o assunto, quando diz: “E se Deus, tema 
muito trilhado por Platão, continha em sua inteligência eterna as espécies todas, tanto do mundo como dos 
animais, por que não haveria Ele de criar todas as coisas? Ou será que não queria ser autor de algumas delas, 
tendo sua mente inefável e inefavelmente digna de louvor a arte necessária para criá-las? - Et si Deus, quod 
assidue Plato commemorat, sicut universi mundi, ita omnium anamalium species aeterna intelligentia 
continebat, quomodo non ipse cuncta condebat? An aliquorum esse artiflex nollet, quorum efficiendorum artem 
ineffabilis eius et ineffabiliter laudabilis mens haberet?” (De civ. Dei, XII, 26). 



 82

demiurgo de Platão30 é muito limitado diante desse conceito, uma vez que ele está abaixo do 

mundo das Idéias. Outra grande limitação do demiurgo é que ele não cria a partir do nada 

absoluto, ou do não existente, como o Deus cristão, mas fabrica a partir do já existente31.  

Agostinho entende esse ato primevo de Deus contido nas razões seminais - que 

abre um imenso leque de possibilidades em termos de futuro -, como uma ocorrência única 

em que o espiritual se mescla com o material32. Em outras palavras, aquilo que está na mente 

de Deus é transposto para a realidade empírica dos seres criados e isso sem interferência de 

qualquer outra divindade. Trata-se, portanto, do próprio ato criador de Deus. Interpretando o 

pensamento agostiniano a esse respeito, assim dizem Boehner e Gilson:  

no mesmo instante da criação do mundo, Deus depositou-lhe no seio um 
conteúdo espiritual; tudo o que ele contém de real e de possível (em suas 
forças germinativas) lhe foi comunicado segundo o modelo das idéias. E 

                                                           
30 Acerca dessa particularidade, eis o que informa CHAMBRY, Emile. Notas complementares. In: PLATÃO. 
Diálogos. Trad. (da versão francesa) de Maria Gabriela de Bragança. Intr., coment. e notas de Emile Chambry. 2 
ed. Portugal: Publicações Europa-América Ltda., 1999, p. 236-309 (Timeu). ISBN 972-1-00632-7. p. 21, 22: “É 
no Timeu que devemos procurar a explicação que Platão deu ao universo em geral e ao homem em particular. 
Foi neste diálogo que o filósofo juntou todos os conhecimentos da sua escola relativos à natureza. Há um Deus 
muito bom que fez o mundo à sua imagem. Não o criou a partir do nada como o Deus dos judeus e dos cristãos; 
pois coexistiram sempre ao lado dele duas substâncias, a alma incorpórea e indivisível e a outra material e 
divisível, e que a filosofia grega designa por o Uno ou o Mesmo, e o Outro. O Demiurgo criou primeiro o mundo 
sensível. Da substância indivisível e da substância divisível ele compôs entre as duas, misturando-as, uma 
terceira espécie de substância intermediária, compreendendo a natureza do Uno e a do Outro: é a alma do 
mundo, o qual é formado por estas três substâncias. Com o mundo nasceu o tempo, que a marcha dos astros 
mede. Para povoar o mundo, o Demiurgo criou primeiro os deuses (astros ou deuses mitológicos), e encarregou-
os de criar os animais, para não ser responsável pelas suas imperfeições. Os deuses formaram o corpo dos seres 
em vista do maior bem; aplicaram na formação destes corpos leis geométricas muito complicadas. Puseram no 
corpo do homem uma alma que, conforme ele tiver vivido bem ou mal, voltará depois da morte ao astro donde 
desceu, ou passará para outros corpos até ser purificado. Platão interessa-se sobretudo pelo homem, e é apenas 
em vista do homem que se interessa pelo universo”. No diálogo propriamente dito, a explicação dada por Timeu 
a respeito do assunto acima encontra-se a partir da p. 261. 
31 Cf. REALE ; ANTISERI, 1990, p. 142-144. Sobre o demiurgo, veja o que Agostinho diz no De civ. Dei, XII, 
26; em outro trecho da mesma obra, o filósofo declara: “...os deuses inferiores (demiurgo), a quem Platão 
encarregou de fazer o homem entre os demais animais terrestres... - ...si dii minores, quibus inter animalia 
terrestria caetera etiam hominem faciendum commisit Plato...” (De civ. Dei, XIII, 18).  
32 Quem explicita a questão acima de uma forma muito adequada é COSTA, 2002, p. 232, nota 34, quando diz: 
“Para SARANYANA, 1999, p. 65, através das razões seminais se dá a materialização das ‘razões eternas’ ou 
‘idéias divinas’, sobre as quais repousa a teoria do exemplarismo medieval.... Cf., também, TRAPÉ, 1992, vol. 
II, p. 394, que diz: ‘Deus cria do nada e cria segundo as razões eternas, que outra coisa não são senão idéias 
exemplares, existentes na mente divina, por cuja participação todas as coisas são o que são. O exemplarismo é 
uma das teses fundamentais do agostinismo e tem um valor metafísico e gnosiológico. Ver, também, 
CILLERUELO, 1954, p. 499, que diz: ‘Os seres representam a Idéia que Deus tem deles. Antes de existir em sua 
própria natureza, existem como idéias em Deus, e são vida e luz no Verbo’.”  



 83

visto como estas radicam na vida trinitária de Deus, o próprio mundo vem a 
ser vestígio da Trindade santíssima33.  

Ainda segundo os autores acima, “a doutrina das forças germinativas traduz uma 

exigência profunda do agostinismo”34. O que Agostinho quer com isso, segundo eles, é “restringir 

o mais possível a atividade criatural, em benefício da atividade divina”35. Sendo assim, 

“graças à ação ininterrupta de Deus, as formas germinativas continuam a desdobrar, até hoje, 

os seus números, fazendo surgir as formas visíveis de suas profundezas ocultas”36. A suprema 

profundeza, na concepção agostiniana, é a mente de Deus, ou o mundo das Idéias de Platão 

por ele cristianizado. Eis o que diz o nosso filósofo quando, por exemplo, se refere ao homem 

como oriundo da semente primordial de onde provém o primeiro representante da raça humana:  

Estivemos todos naquele um quando fomos todos aquele um (Adão), que 
caiu em pecado pela mulher, dele feita antes do pecado. Ainda não fora 
criada e difundida nossa forma individual, forma que cada qual havíamos de 
ter, mas já existia a natureza germinal, de que havíamos de descender todos37. 

 
O germe primordial, então, é efetivado na medida em que o futuro se faz presente. 

Quando Agostinho analisa o tempo como expectativa e constante fluir, a partir da sonoridade 

da palavra, ocorre também uma efetivação do futuro, passando pelo presente e se distanciando 

ao passado38. Esta é mais uma vertente da enigmática questão do tempo que será vista a 

seguir. 

 

                                                           
33 BOEHNER ; GILSON, 1991, p. 179. 
34 Ibid., p. 179. 
35 Ibid., p. 179 
36 Ibid., p. 179. 
37 “Omnes enim fuimus in illo uno, quando omnes fuimus ille unus, qui per feminam lapsus est in peccatum, quae 
de illo facta est ante peccatum. Nondum erat nobis singillatim creata et distributa forma, in qua singuli 
viveremus; sed iam natura erat seminalis, ex qua propagaremur” (De civ. Dei, XIII, 14). 
38 O que ocorre, segundo o pensamento de Agostinho, não é que o futuro passe pelo presente em direção ao 
passado, uma vez que o futuro é sempre um “ainda não é”. E também não é uma passagem do presente, como se 
ele se transformasse em passado, uma vez que esse átimo do presente (‘espaço inapreciável’, cf. De civ. Dei, 
XIII, 11, 1) referido na abertura deste capítulo é um sempre “é” e o passado é um “já não é”. São categorias 
interdependentes e ao mesmo tempo independentes.  



 84

2.2  O futuro como expectativa, sonoridade e constante fluir  

 

  

Na verdade, Agostinho constrói sua teoria baseado na concepção que considera o 

tempo como uma intuição do movimento ou como um “devir intuído”39. Esse devir implica na 

passagem de ser a não ser (com alteração, mudança, fenecimento, morte) e do não ser ao ser 

(particularmente pela efetivação das razões seminais). E tudo isso é efetivado pelo constante 

fluir do tempo em seu aspecto subjetivo e objetivo, ou seja,  vinculado tanto à consciência 

interior – que estabelece o tempo em suas três modalidades -, quanto à alteração exterior que 

ocorre no mundo físico e no próprio homem. Quanto ao homem, essa mutabilidade lhe é 

inerente desde o instante inicial da vida intra-uterina e ocorre de forma irreversível, pois 

“desde o instante em que começamos a existir neste corpo mortal, jamais deixamos de tender 

para a morte”40. Vemos aqui, mais uma vez, as duas direções específicas mencionadas nas 

                                                           
39 Cf. ABBAGNANO, 1998, p. 946ss. Nesse mesmo sentido, combina bem o que diz PEGORARO, 1979, p. 9, 
conforme epígrafe na abertura deste capítulo: “A temporalidade preside e anima o devir”.  
40 “Ex quo enim quisque in isto corpore morituro esse coeperit, nunquam in eo non agitur ut mors veniat” - De 
civ. Dei, XIII, 10. Mesmo considerando que há diferenças essenciais entre as concepções existenciais modernas e 
a filosofia agostiniana, cf. CHAIX-RUY, 1956, p. 4, 5, que aponta diferença entre Agostinho e Heidegger (1889-
1976) e Agostinho e Karl Jaspers (1883-1969), nesse aspecto da alteração que o tempo em seu devir produz nas 
coisas e no homem que observa as coisas, Agostinho, de certa maneira, antecipa posições existencialistas, 
quando coloca a morte como um dos fatores nessa mudança irreversível e inerente ao sujeito pensante. É claro 
que com seu aparato teleológico, a expectativa do éskaton dá um matiz sui generis à construção que ele faz em 
termos de futuro para o homem, seja ele cristão ou não. O conteúdo do relato agostiniano sobre a morte, a seguir, 
lembra, também, a lenda do encontro do rei Midas com o sábio Sileno, que no futuro Nietzsche (1844-1900) 
narraria de forma tão interessante, quando diz (cf. NIETZSCHE, Friedrich. O nascimento da tragédia: ou 
helenismo e pessimismo [Die Geburt der Tragödie oder Griechentum und Pessimismus]. Trad., notas e posf. de 
J. Guinsburg. 2 ed. 2 reimp. São Paulo: Companhia das Letras, 1992. ISBN 85-7164-285-0. p. 36): “Reza a 
antiga lenda  que o rei Midas perseguiu na floresta, durante longo tempo, sem conseguir capturá-lo, o sábio 
Sileno, o companheiro de Dionísio. Quando, por fim, ele veio a cair em suas mãos, perguntou-lhe o rei qual 
dentre as coisas era a melhor e a mais preferível para o homem. Obstinado e imóvel o demônio calava-se; até 
que, forçado pelo rei, prorrompeu finalmente, por entre um riso amarelo, nestas palavras: - Estirpe miserável e 
efêmera, filhos do acaso e do tormento! Por que me obrigas a dizer-te o que seria para ti mais salutar não ouvir? 
O melhor de tudo é para ti inteiramente inatingível: não ter nascido, não ser, nada ser.  Depois disso, porém, o 
melhor para ti é logo morrer”. Agostinho, fazendo uma relação da morte com o tempo, diz o seguinte: “Desde o 
instante em que começamos a existir neste corpo mortal, jamais deixamos de tender para a morte. Tal é a obra da 
mutabilidade durante todo o tempo da vida (se é que deve chamar-se vida): tender para a morte. Não existe 
ninguém que não esteja mais próximo da morte depois de um ano que antes dele, amanhã mais do que hoje, hoje 
mais do que ontem, pouco depois mais do que agora e agora pouco mais do que antes. Porque o tempo vivido é 
retirado do que se deve viver e dia a dia diminui o que resta, de tal modo que esta vida não passa de corrida para 
a morte. Não permite que ninguém se detenha ou caminhe mais devagar; pelo contrário, todos seguem o mesmo 



 85

primeiras linhas do primeiro capítulo deste trabalho, ou seja, o aspecto interior – tempo 

subjetivo - e exterior à consciência – tempo objetivo. Essa interdependência é uma constante 

no desenvolvimento da teoria.  

Agostinho segue esse mesmo raciocínio, ao colocar na berlinda o tempo como 

duração, na análise que faz da palavra humana e sua transitoriedade em relação com a 

eternidade e a simultaneidade da palavra divina. Na sua busca ontológica, declara de forma 

cautelosa acerca da duração e com uma abertura de caráter epistemológico: 

Confesso-te, Senhor, que ainda ignoro o que seja o tempo. De novo te 
confesso também, Senhor, - isto não o ignoro, - que digo estas coisas no 
tempo e que já há muito que falo do tempo e que esta longa demora não é 
outra coisa senão a duração de tempo. E como posso saber isto, se ignoro o 
que seja o tempo? Acontecerá talvez que não saiba exprimir o que sei? Ai de 
mim, que nem ao menos sei o que ignoro!41. 

Agostinho deixa claro, na passagem acima, que não se intimida diante do desafio 

de sequer saber o que ignora sobre o tempo, pois a palavra por ele proferida para dizer dessa 

                                                                                                                                                                                     
compasso e se movem com igual presteza. Com efeito, quem teve existência mais curta não cruzou o tempo com 
maior celeridade que aquele que a teve mais longa; acontece que, arrancados seus momentos de igual modo a 
ambos, um teve a meta mais próxima e o outro mais afastada, meta a que um e outro corriam com idêntica 
velocidade. Uma coisa é haver andado mais caminho; outra haver caminhado mais devagar. Em conseqüência, 
quem até chegar à morte apura espaços mais longos de tempo não corre mais devagar, mas anda mais caminho 
[...]. ...desde o instante em que começamos a existir neste corpo, estamos na morte (De civ. Dei, XIII, 10). 
...antes de encarar a morte o homem já está na morte [...]. O mesmo ocorre com o tempo. Busca-se o presente e 
não se dá com ele, porque o cruzar do futuro ao passado é espaço inapreciável (De civ. Dei, XIII, 11, 1). A 
suprema desgraça para o homem na morte será, com efeito, que a morte seja imortal (De civ. Dei, XIII, 11, 2). 
Ex quo enim quisque in isto corpore morituro esse coeperit, numquam in eo non agitur ut mors veniat. Hoc enim 
agit eius mutabilitas toto tempore vitae (si tamen vita dicenda est), ut veniatur in mortem. Nemo quippe est qui 
non ei post annum sit, quam ante annum fuit, et cras quam hodie, et hodie quam heri, et paulo post quam nunc, 
et nunc quam paulo ante propinquior. Quoniam quidquid temporis vivitur, de spatio vivendi demitur; et quotidie 
fit minus minusque quod restat: ut omnino nihil sit aliud tempus vitae huius, quam cursus ad mortem, in quo 
nemo vel paululum stare, vel aliquanto tardius ire permittitur: sed omnes urgentur pari motu, nec diverso 
impelluntur accessu. Neque enim cui vita brevior fuit, celerius diem duxit, quam ille cui longior: sed cum 
aequaliter et aequalia momenta raperentur ambobus, alter habuit propius, alter remotius quo non impari 
velocitate ambo currebant. Aliud est autem amplius viae peregisse, aliud tardius ambulasse. Qui ergo usque ad 
mortem productiora spatia temporis agit, non lentius pergit, sed plus itineris conficit [...]. ...profecto ex quo esse 
incipit in hoc corpore, in morte est  (De civ. Dei, XIII, 10). ...antequam ad mortem perveniat, iam esse dicamus 
in morte [...]. Ita etiam in transcursu temporum quaeritur praesens, nec invenitur: quia sine ullo spatio est, per 
quod transtiur ex futuro in praeteritum” (De civ. Dei, XIII, 11, 1). Numquam enim erit homini peius in morte, 
quam ubi erit mors ipsa sine morte” (De civ. Dei, XIII, 11, 2). 
41 “Et confiteor tibi, Domine, ignorare me adhuc quid sit tempus, et rursus confiteor tibi, Domine, scire me in 
tempore ista dicere, et diu me iam loqui de tempore, atque ipsum diu non esse diu nisi mora temporis. Quomodo 
igitur hoc scio, quando quid sit tempus nescio? An forte nescio quemadmodum dicam quod scio? Ei mihi, qui 
nescio saltem quid nesciam! ”(Conf., XI, 25, 32). A prolixidade de Santo Agostinho: “...já há muito que falo do 
tempo...”, não esgota a complexidade do tema, mesmo já estando no capítulo vigésimo quinto do livro onze.  



 86

ignorância tem uma duração no tempo. Mantém, portanto, aquela mesma postura cautelosa do 

início de sua pesquisa quando, diante da pergunta ontológica “o que é, por conseguinte, o 

tempo?”42, responde: “Se ninguém me perguntar, eu sei; se o quiser explicar a quem me fizer 

a pergunta, já não sei”43, e, ousado, inicia sua construção intelectual de caráter epistemológico 

com as palavras: “...atrevo-me a declarar, porém, sem receio de contestação, que...”44.  

A essa altura, portanto, e mesmo com todos esses empecilhos, continua a 

construção intelectual em torno do enigmático tema escolhido, ou seja, do tempo e de suas 

categorias. E apesar de todas as incertezas no que se refere à modalidade do futuro – pois em 

sua concepção o futuro inexiste, uma vez que ainda não é -, ele prefere construir sobre a 

expectativa nele contida. Essa expectativa, ou esperança, tem como dinâmica o todo da vida e 

a vida como um todo. Já por conta do próprio dinamismo presente na criação que, por sua 

vez, desdobra-se nas razões seminais, o nosso filósofo sublinha a importância dessa modalidade 

do tempo, com ocorrências do cotidiano que explicitam o constante fluir do tempo futuro e 

tudo o que é gerado a partir daí em termos de espera45.  

Sendo assim, tomando como base a ocorrência cotidiana da fala e sua sonoridade, 

Agostinho elabora uma pertinente argumentação sobre o tempo em sua categoria de futuro, a 

partir da sonoridade da palavra falada e da música46. É com esse argumento sobre a fala, 

                                                           
42 “Quid est ergo tempus?” - Conf., XI, 14, 17. 
43 “Si nemo ex me quaerat, scio; si quaerenti explicare velim, nescio” - Conf., XI, 14, 17. 
44 “...fidenter tamen dico scire me, quod...” - Conf., XI, 14, 17. 
45 Nessa mesma linha e seguindo a idéia agostiniana, BLANC, 1999, p. 134, fala do “primado atual do futuro, 
não como factor (sic) de queda ou agente de dispersão, mas como oportunidade de libertação, de realização de 
possibilidades, conforme à valência positiva da diferença temporal”. 
46 Essa pertinência se delineia ainda mais, quando autores modernos, como Bergson (1859-1941), analisam o 
tempo a partir desse mesmo viés agostiniano. Similitude verbal, invocação dos mesmos exemplos, idéia de 
continuidade dos elementos psicológicos, entre outras coisas, é o que vê um dos estudiosos do pensamento de 
Santo Agostinho, fazendo uma aproximação deste com o filósofo francês: cf. LACHIÈZE-REY, Pierre. Saint 
Augustin précurseur de Kant dans la théorie de la perception. In: Avgvstinvs Magister. Paris: Études 
Augustiniennes, 1954. Congrès International Augustinien. Communications. 21-24 septembre. p. 425-428. p. 
427; cf. o que esse mesmo autor apresenta à p. 425, fazendo referência à palavra utilizada por Bergson – 
“causerie”, bate-papo – que antes de ser articulada em sílabas, e uma após a outra, encontra-se de forma integral, 
simultânea, na consciência; cf., também, o que dizem REALE ; ANTISERI, 1991, p. 708: “Ela (a filosofia de 
Bergson) constitui o ponto de referência do pensamento francês entre o fim do século XIX e as primeiras 
décadas do século XX. Nessa filosofia, fundem-se os temas do espiritualismo antigo (como o de Agostinho) e os 



 87

inclusive, que ele abre o texto básico sobre o tempo -  o livro XI das Confissões -, além de 

explorar a mesma temática no De musica.  

Como é, então, que Agostinho analisa o tempo a partir da sonoridade da palavra? 

Trata-se de uma mesma abordagem, com três perspectivas. Uma delas é aquela em que faz 

uma relação da transitoriedade da palavra humana, própria do tempo, com o eterno silêncio da 

palavra divina. Outro ponto de sua abordagem é quanto à questão da ausência de 

simultaneidade na palavra humana, que é exatamente o contrário da posse simultânea de todos 

os momentos pela divindade. Finalmente, ele faz uma associação do efêmero da palavra 

humana com o eterno silêncio da palavra divina. Sendo assim, aqui ele lida, mais uma vez, 

com dois aspectos do tempo: o aspecto objetivo – quando trata da sonoridade da palavra em 

termos de expectativa e efetivação (futuro e presente) - e o aspecto subjetivo – quando aborda 

essa mesma sonoridade em termos de memória, ou seja, como som que chega ao seu término 

e que fica acumulado na memória como passado.   

Dessa forma, Agostinho começa a teorizar sobre a sonoridade da palavra com uma 

indagação em que relaciona a transitoriedade da palavra humana, própria do tempo, com o 

eterno silêncio da palavra criadora de Deus. Eis suas palavras: “Porventura, Senhor, sendo tua 

a eternidade, ignoras as coisas que te digo, ou vês no tempo o que se executa no tempo?”47. A 

resposta do filósofo à sua própria pergunta é negativa, pois para ele Deus tem conhecimento 

absoluto da palavra humana antes que ela seja proferida, uma vez que não está restrito ao 

tempo e tem a posse simultânea e total de todos os momentos48.  

                                                                                                                                                                                     
da tradição introspectivo-espiritualista francesa, que encontra as suas maiores expressões em Descartes (1596-
1650) e Pascal (1623-1662)”; cf., ainda, “o tempo poético”, no 5o capítulo, da obra de GUITTON, 1971, p. 146 ss.  
47 “Numquid, Domine, cum tua sit aeternitas, ignoras, quae tibi dico, aut ad tempus vides quod fit in tempore?” 
(Conf., XI, 1, 1). Na versão das Confissões feita em Portugual, edição de 1975, tradução de Santos e Pina, é 
colocada uma partícula negativa no final da citação (os autores usam o plural majestático para se referir à 
divindade, diferentemente da versão em espanhol, da BAC): “Sendo vossa a eternidade, ignorais porventura, 
Senhor, o que eu vos digo ou não vedes no tempo o que se passa no tempo?” 
48 Cf. SCHUBACK, 2000, p. 84. Segundo a autora, Santo Agostinho expressa, com a pergunta acima, o 
inquestionável fato de que Deus tem conhecimento absoluto da palavra humana pronunciada no tempo e antes 
que ela seja falada, uma vez que ele não está restrito ao tempo e a ele “pertence a eternidade e, portanto, a posse 



 88

O que Agostinho quer, na verdade – e isso desde o início de sua pesquisa -, é 

compreender, com maior profundidade, a enigmática questão do tempo, por ele mesmo 

levantada. É por esse motivo, inclusive, que leva sua análise do tempo para o campo da 

sonoridade da palavra. Já no livro IX das Confissões – ou seja, antes de entrar na discussão do 

tempo, pois só faz isso a partir do livro XI - ele antecipa a questão que relaciona a palavra 

humana com o tempo, quando relembra o passado de sua vida e a experiência do êxtase em 

Óstia49. O que ocorre é o seguinte: aproxima-se o dia da morte de sua mãe, Mônica – fato que 

Deus conhece (pela posse simultânea e total de todos os momentos) e ele, Agostinho, ignora –, 

e os dois conversam contemplando o jardim. Sozinhos e apartados da multidão, mãe e filho se 

deliciam numa conversa dulcíssima, esquecendo as coisas ocorridas em tempos passados e 

preocupados apenas com o tempo futuro. No diálogo, vão dos seres corpóreos aos incorpóreos, 

e cada vez mais longe, ultrapassando todas as coisas materiais, até chegarem à região da 

abundância inesgotável, ou à presença do próprio Deus. Nesse momento de deleite e de pleno 

ímpeto da alma, ele lembra que ali a vida é a própria Sabedoria50, por quem todas as coisas 

existem, tanto as que já foram criadas como as que hão de ser (rationes seminales). E explica, 

de forma melancólica: 

E enquanto falávamos e suspirávamos por ela (a vida abundante), 
chegamos a tocá-la um pouco com todo o ímpeto do nosso coração. 
Suspirando e deixando ali prisioneiras as primícias do nosso espírito, 
voltamos ao vão ruído dos nossos lábios, onde a palavra começa e acaba. 
Como comparar esta palavra (que começa e acaba) com a tua Palavra, 

                                                                                                                                                                                     
simultânea e total de todos os momentos”. É de opinião, ainda, que a grande preocupação de Agostinho na 
abertura da parte de suas Confissões dedicada à questão do tempo, ou seja, o livro XI, “é a palavra falada, a 
palavra pronunciada, a palavra sonora”. E continua dizendo que “na discussão sobre a essência do tempo com 
base na eternidade de deus (sic), Santo Agostinho nunca abandona a experiência propriamente fenomenal da 
palavra, que é a palavra em sua sonoridade. O fenômeno sonoro da palavra adquire, nesse livro, um valor 
hermenêutico que vamos tentar sublinhar nessa nossa discussão sobre a concepção religiosa do tempo, que 
sustenta o espírito medieval”. Quanto à questão específica do tempo em sua vinculação com a eternidade, ela só 
será tratada no último capítulo desta obra. 
49 Cf. Conf., IX, 10, 23-24. 
50 A questão específica da Sabedoria de que fala Agostinho será melhor delineada quando for apresentada, mais 
adiante, sua teoria da verdade.  



 89

Senhor nosso, que permanece em si sem envelhecer e renova todas as 
coisas?51.  

Esse “vão ruído dos nossos lábios”, ou a palavra humana, começa e acaba porque 

está inserida no tempo. Além de distinta da palavra “que permanece em si sem envelhecer e 

renova todas as coisas”, a palavra humana não tem aquela simultaneidade própria da Palavra 

divina. Qualquer que seja a palavra no mundo humano, ela será sempre expectativa e fluir 

constante como o tempo, porém jamais simultânea. Dito de outra forma, a palavra humana 

não está apenas inserida no tempo, como necessita do tempo para se concretizar em plenitude. 

O tempo age, então, como uma espécie de corrosivo sobre todas as coisas criadas e também 

sobre a palavra. Agostinho se refere a esse aspecto até mesmo quando considera a 

antropomorfização da palavra divina52. A grande indagação levantada pelo filósofo é se a 

primigênia palavra criadora é do mesmo tipo da palavra temporal representada nessa 

antropomorfização da palavra divina:  

Mas como é que falaste? Porventura do mesmo modo quando se ouviu de 
entre a nuvem a voz que dizia: ‘Este é o meu Filho amado’? Com efeito 
aquela voz ecoou e sumiu-se. Começou e findou. Ressoaram as sílabas e 
passaram, a segunda após a primeira, a terceira após a segunda, e todas pela 
mesma ordem até à última e, depois da última: o silêncio... Donde 
claramente ressalta que uma criatura as pronunciou, mediante uma vibração 
temporal, ao serviço da Tua eterna vontade. Estas palavras transitórias 
anunciou-as ela, por intermédio dos ouvidos externos, à inteligência que as 
compreende e cujos órgãos interiores da audição estão dispostos para 
escutarem o Teu Verbo Eterno. A inteligência comparou essas palavras, 
proferidas no tempo, com o teu Verbo, gerado no eterno silêncio, e disse: 

                                                           
51 “Et dum loquimur et inhiamus illi, attingimus eam modice toto ictu cordis; et suspiravimus et reliquimus ibi 
religatas primitias spiritus et remeavimus ad strepitum oris nostri, ubi verbum et incipitur et finitur. Et quid 
simile verbo tuo, Domino nostro, in se permanenti sine vetustate atque innovanti omnia?” (Conf., IX, 10, 24). 
Sobre este texto, eis o que dizem SANTOS, J. Oliveira ; PINA , A. Ambrósio de.  Notas complementares. In: 
AGOSTINHO, Santo (Aurelius Augustinus). Confissões (Confessionum, libri tredecim). Trad. de J. Oliveira 
Santos, A. Ambrósio de Pina. 8 ed. Porto: Livraria Apostolado da Imprensa, 1975. p. 227, nota 54: “Este 
capítulo é um dos mais célebres das Confissões. Notabiliza-se pela arte descritiva, pela análise psicológica genial 
e intuição do Transcendente. Trata um assunto da mais alta mística: o êxtase. Faz-nos vislumbrar um mundo de 
silêncio e de gozo para além do tempo e da fantasia dos sentidos”.  
52 Nesse particular, ele lembra que por ocasião do batismo e da transfiguração de Jesus, a palavra divina ressoa 
de forma audível aos ouvidos humanos, cf.  Mt. 3, 16-17: “Batizado que foi Jesus, saiu logo da água; e eis que se 
lhe abriram os céus, e viu o Espírito de Deus descendo como pomba e vindo sobre ele; e eis que uma voz dos 
céus dizia: Este é o meu Filho amado, em quem me comprazo; 17, 5: “Estando ele (Pedro) ainda a falar, eis que 
uma nuvem luminosa os cobriu; e dela saiu uma voz que dizia: Este é o meu Filho amado, em quem me 
comprazo; a ele ouvi”. 



 90

‘Sim, a diferença é grande, muito grande. Estas palavras estão muito abaixo 
de mim. Nem sequer existem, porque fogem e passam’. Porém o Verbo de 
Deus permanece sobre mim eternamente. Se foi, portanto, por meio de 
palavras soantes e transitórias que disseste que fossem feitos o céu e a terra, 
e se assim os criaste, conclui-se que já antes do céu e da terra existia uma 
criatura material por cujas vibrações, aquela voz pôde correr no tempo53.  

Pode-se notar, pelo texto acima, que Agostinho faz uma relação da sonoridade da 

palavra divina em sua antropomorfização – a “correr no tempo” - com aquele princípio da 

criação do tempo e do mundo – “antes do céu e da terra” -, conforme já foi visto no primeiro 

capítulo deste trabalho. Importa continuar examinando, agora, de forma mais detalhada, a 

questão dessa sonoridade da palavra em sua relação com o tempo. Em Agostinho, esse 

fenômeno sonoro possibilita o acesso à própria base simultânea do tempo54.  

A busca de Agostinho a essa altura, ao introduzir a questão da sonoridade da 

palavra, é a possibilidade de medir o tempo. O filósofo relaciona essa possibilidade ao 

movimento55, pois, segundo ele, “nenhum corpo se move a não ser no tempo”56. Ou seja, 

quando um corpo se movimenta, é com o tempo que se mede quanto dura o movimento desse 

                                                           
53 “Sed quomodo dixiste? Numquid illo modo, quo facta est vox de nube dicens: ‘Hic est filius meus dilectus’? 
(Matth., 3, 17). Illa enim vox acta atque transacta est, coepta et finita. Sonuerunt syllabae atque transierunt, 
secunda post primam, tertia post secundum atque inde ex ordine, donec ultima post ceteras  silentiumque post 
ultimam. Unde claret atque eminet, quod creaturae motus expressit eam, serviens aeternae voluntati tuae, ipse 
temporalis. Et haec ad tempus facta verba tua nuntiavit auris exterior menti prudenti, cuius auris interior posita 
est ad aeternum verbum tuum. At illa comparavit haec verba temporaliter sonantia cum aeterno in silentio verbo 
tuo et dixit: Aliud est longe, longe aliud est; haec longe infra me sunt; nec sunt, quia fugiunt et praetereunt; 
‘Verbum autem Dei’ mei supra me ‘manet in aeternum’ (Isai., 40, 8). Si ergo verbis sonantibus et praetereuntibus 
dixisti, ut fieret caelum et terra, atque ita fecisti caelum et terram, erat iam creatura corporalis ante caelum et 
terram, cuius motibus temporalibus temporaliter vox illa percurreret” (Conf., XI, 6, 8). 
54 Cf. SCHUBACK, 2000, p. 96-117. À p. 97, a autora explora “o fenômeno sonoro (em Agostinho) enquanto 
acesso à base simultânea do tempo”. Esclarece que em nove capítulos (14 a 22) do livro XI das Confissões, o 
nosso filósofo questiona “a compreensão imediata e comum do tempo, apresentando-a em suas aporias: como 
apreender o ser do tempo se este tende ao não ser e como medir o tempo desde o tempo, se a medição parte 
sempre do caráter extensivo espacial das coisas, sendo medição das coisas existentes no tempo e não do tempo. 
As aporias se desfazem quando Santo Agostinho demonstra que a medição do tempo é, na verdade, a relação 
entre a apreensão e as coisas. O tempo é, assim, uma co-medição, uma co-apreensão, em suma, compreensão. O 
que a alma mede, ou seja, apreende numa unidade comparativa, valorativa como tempo é o sentido das coisas e 
não simplesmente as coisas”.  
55 Cf. GUITTON, 1971, p. 153. Referindo-se ao De mus., II, 3 – “In motus est enim etiam omne quod sonat”, o 
autor esclarece que a música é essencialmente a ciência do movimento, e que mais que outra qualquer disciplina, 
ela nos permite entender com precisão o acorde do imutável com o mutável. 
56  “Nam corpus nullum nisi in tempore moveri” - Conf., XI, 24, 31. 



 91

corpo, desde o início até o fim57. Por outro lado, conclui que esse movimento do corpo não é o 

tempo: “o tempo não é o movimento dos corpos”58. E continua o raciocínio, indagando se não 

poderia medir o tempo dessa mesma maneira59. Ao inserir a medição das sílabas na 

sonoridade da palavra, ele está, mais uma vez, tentando chegar ao que pretende nessa análise 

específica do tempo – alcançar uma medida certa para o tempo -, sem confundir tempo e 

espaço. Para ele, portanto, 

...pela duração de uma sílaba breve se avalia a de uma sílaba longa, e 
afirmamos que a duração de uma é dupla a da outra. Assim, medimos a 
extensão de um poema pelo número de versos, a grandeza dos versos pela 
dos pés60, a dos pés pela duração das sílabas, as sílabas longas pelas breves, 
e não pelo número de páginas, pois deste modo mediríamos os espaços e não 
os tempos. Conforme as palavras passam e nós as pronunciamos, dizemos: 
‘Este poema é extenso, pois se compõe de tantos versos; os versos são 
compridos, porque constam de tantos pés; os pés também são compridos, 
pois se estendem por tantas sílabas; estas são longas, porque são o dobro das 
breves’. Mas nem assim alcançamos medida certa para o tempo...61 

Apesar de todas as tentativas para deslindar a questão da medição certa para o 

tempo, é como se Agostinho estivesse diante de uma tarefa inglória. Mas isso é apenas 

aparente, pois ele não desiste de sua análise sobre o tempo. Realmente, no texto das 

Confissões citado acima62, está expressa essa transitoriedade da palavra humana: como aquela 

voz que ecoa e some, começa e finda; ou, ainda, como as sílabas que ressoam e passam, uma 

após a outra, até a derradeira delas; o filósofo também esclarece que as palavras proferidas no 

                                                           
57 Cf. Conf., XI, 24, 31. 
58 “Non ergo tempus corporis motus”  - Conf., XI, 24, 31. 
59 Cf. Conf., XI, 26, 33. Segundo estudiosos do pensamento de Agostinho, nessa discussão ele pretende 
distinguir o tempo astronômico do tempo metafísico e psicológico. Nessa tentativa, portanto, o nosso filósofo 
termina fazendo uma incursão – e uma construção intelectual – sobre o tempo do mundo, o tempo objetivo que 
está fora da consciência e, ao mesmo tempo, disponível à consciência que se dá ao trabalho de fazer uma 
elaboração mais aprimorada em termos filosóficos, científicos etc. Cf. SANTOS ; PINA, 1975, p. 313. 
60 Pés é a “parte em que se divide o verso metrificado”, cf. FERREIRA, 1975, p. 1051. 
61 “Sic enim videmus spatio brevis syllabae metiri spatium longae syllabae atque id duplúm dicere. Ita metimur 
spatia carminum spatiis versuum, et spatia versuum spatiis pedum, et spatia pedum spatiis syllabarum, et spatia 
longarum spatiis brevium, non in paginis – nam eo modo loca metimur, non tempora – sed cum voces 
pronuntiando transeunt et dicimus: ‘Longum carmen est, nam tot versibus contexitur; longi versus, nam tot 
pedibus constant; longi pedes, nam tot syllabis tenduntur; longa syllaba est, nam dupla est ad brevem’. Sed 
neque ita comprehenditur certa mensura temporis... ” - Conf., XI, 26, 33. 
62 Cf. Conf., XI, 6, 8. 



 92

tempo são transitórias – “palavras soantes e transitórias” (no tempo) – e, por conta dessa fuga, 

é como se nem sequer existissem tais palavras. Essa transitoriedade da palavra, conforme 

explicitada no citado texto, tem, segundo a concepção de Agostinho, aspecto positivo, pois há 

um estreito vínculo com o toque criador do começo, na forma de ressonância como ocorre na 

música. Sendo assim, estabelece uma relação entre a transitoriedade do tempo – mediante a 

análise que faz da sonoridade da palavra - com a eternidade de Deus e, por extensão, revela 

também o aspecto teleológico do tempo do éskaton 63. 

O que ocorre é que essa sonoridade da palavra, em sua transitoriedade no tempo,  

à medida que a voz ressoa uma parte dela ainda ressoará. Não há dúvida que a voz que já 

esmoreceu já ressoou e o que resta dela ainda soará. Entretanto, à medida que a voz emudece 

aos poucos, o espírito lança o futuro para o passado. Esse soar da palavra transita do futuro ao 

presente e daí ao passado. Por isso mesmo diz Agostinho que “com a diminuição do futuro, o 

passado cresce até o momento em que seja tudo pretérito, pela consumação do futuro”64. Ao 

afirmar que o futuro diminui e o passado cresce, o filósofo pensa em três coisas: na 

expectação, na atenção e na memória. O soar da palavra que é esperado (futuro), passa do 

domínio da atenção (presente) para o domínio da memória (passado). Ele entende que isso 

                                                           
63 Cf. o que afirma SCHUBACK, 2000, p. 114, sobre essa particularidade do pensamento de Agostinho e que já 
consta como uma das epígrafes de abertura deste capítulo: “tudo o que parece contrapor-se à eternidade de deus 
(sic), ou seja, tudo o que se refere ao tempo, transitoriedade, passagem, finitude, morte, mostra-se como 
ressonância do toque criador do começo. Ainda pela conjugação de som e silêncio pode-se também tentar 
entender porque a eternidade deve admitir um ‘fim dos tempos’. É que o toque de começo, instante da criação, se 
descreve como um som aiônico, um som cujos ‘harmônicos’ são as várias eras, os vários futuros históricos. 
Quando se transpõe o sentido propriamente religioso cristão da história para a imagem sonora da ressonância, 
pode-se admitir o fim dos tempos, o esmorecimento dessa voz aiônica que vai emudecendo pouco a pouco. Mas 
o que ocorre tanto no plano digamos particular da finitude das criaturas como no plano mais aiônico da história é 
que o esmorecimento, o fim, a ‘morte’ do que existiu não constitui anulação do já ter existido. O toque criador 
do começo, a im-pressão (sic) sonora do ‘deus (sic) falou’ consuma-se no silêncio (fim dos tempos e vida eterna 
possuem sinonímia teológica), mas não anula o ter soado. O ter soado nunca se apaga, ao contrário, cresce no 
silêncio, cresce no fim. Nesse sentido, Santo Agostinho vai dizer: ‘Mas essa voz ressoa e ressoará, pois a parte 
que esmoreceu sem dúvida já ressoou e o que resta soará ainda. Vai assim emudecendo pouco a pouco, enquanto 
a presente atenção do espírito vai lançando o futuro para o passado. Com a diminuição do futuro, o passado 
cresce até o momento em que seja tudo pretérito, pela consumação do futuro”. A autora cita o texto de sua 
citação das Conf., XI, 27, 34-36, no original: “Immo sonuit et sonabit; nam quod eius iam peractum est, utique 
sonuit, quod autem restat, sonabit atque ita peragitur, dum praesens intentio futurum in praeteritum traicit, 
diminutione futuri crescente praeterito, donec consumptione futuri sit totum praeteritum”.  
64 Conf., XI, 27, 34-36. Vide texto no original à p. 32, nota 1. 



 93

ocorre com a sonoridade da palavra e não com o próprio tempo, pois o futuro nem diminui, 

nem se consome, uma vez que ainda não existe. Diga-se o mesmo do pretérito, pois tampouco 

o passado aumenta, pois já não é. Tudo não passa, então, da conclusão a que chega o homem 

quando analisa o tríplice aspecto da sonoridade da palavra em sua relação com o tempo:  

Porém, como diminui ou se consome o futuro, se ainda não existe? Ou, 
como cresce o pretérito, que já não é, senão porque na alma, que é quem o 
realiza, existem as três coisas? Porque ela (a alma) espera, atenta e recorda, 
a fim de que aquilo que espera passe para aquilo que atenta àquilo que 
recorda65.  

Agostinho parte dos três elementos acima para chegar a uma experiência 

vinculada à música e ao canto66. Essa experiência musical inserida pelo filósofo na análise do 

tempo está atrelada, também, à sonoridade da palavra através da pronúncia que ocorre durante 

o desenrolar da melodia. O vínculo, portanto, é ainda com a sonoridade da palavra, só que no 

seu aspecto musical. Quando ele assinala essa passagem do tempo na música, tem em vista a 

ação de percussão, de ressonância do começo. Na música, tanto a sonoridade da palavra 

quanto a própria melodia também estão contidas no começo. O que ocorre, com o passar do 

tempo, é que aquela contenção do começo se desdobra67. Da mesma forma que à sucessão dos 

arpejos a sonoridade das notas musicais se apresentam e se deixam apreender no decorrer da 

execução da melodia, a sonoridade da palavra passa por processo idêntico: cada palavra já 

está contida integralmente no começo, mas seu desdobramento ocorre apenas com o 

desenrolar da pronúncia da letra da música, com a execução da melodia.  

                                                           
65 “Sed quomodo minuitur aut consumitur futurum, quod nondum est, aut quomodo crescit praetetirum, quod 
iam non est, nisi quia in animo qui illud agit, tria sunt? Nam et exspectat et attendit et meminit, ud id quod 
exspectat per id quod attendit transeat in id quod meminerit”- Conf., XI, 28, 37. 
66 Cf. SCHUBACK, 2000, p. 115, que analisa essa particularidade do pensamento de Agostinho como “a 
experiência musical do canto”. 
67 Cf. SCHUBACK, 2000, p. 115, quando declara, seguindo ainda  o pensamento de Agostinho, que o que 
ocorre, na verdade, é que “toda a melodia já está contida no começo. O passar do tempo apenas desdobra, deixa 
soar a contenção do começo”. 



 94

Para Agostinho, esse tipo de imagem acústica – a sonoridade da palavra 

submetida ao tempo - corresponde à vida do homem igualmente submetido ao tempo e sendo 

ele mesmo, o homem, um tipo de som que se distende ao princípio e se propaga pelo presente 

em direção ao futuro68. É a esse ponto que quer chegar o filósofo, quando afirma que a vida 

do homem é distensão69.  Esse distender-se da vida humana não se reduz ao curto período de 

vida do homem, mas vai bem além disso. É uma distensão do próprio começo de Deus ou, 

dizendo de outra forma: “cada um dos atos humanos é distensão da distensão do começo”70. 

Sendo assim, quando Agostinho conclui: “pareceu-me que o tempo não é outra 

coisa senão distensão”71, essa distensão de que fala o filósofo tem o aspecto ressonante da 

palavra, da amplitude sonora que “é sempre mais do que si mesma”72, porque ultrapassa os 

                                                           
68 Cf. SCHUBACK, 2000, p. 115. Diz a autora, que “essa imagem acústica corresponde, para Santo Agostinho, à 
vida do homem”. 
69 Cf. Conf., XI, 29, 39: “...minha vida é uma distensão - Ecce distentio est vita mea”. 
70 SCHUBACK, 2000, p. 115.  
71  “Inde mihi visum est nihil esse aliud tempus quam distentionem”- Conf., XI, 26, 33. 
72 SCHUBACK, 2000, p. 112. À p. 99 ss., a autora analisa a palavra distensão de que fala Agostinho da seguinte 
forma: “O que é distensão? Santo Agostinho não dá uma definição dessa palavra. Ele simplesmente conclui que 
o tempo é distensão. No capítulo 27 (do livro XI das Confissões), que segue imediatamente à definição, ele dá 
todavia um exemplo, ou melhor, uma experiência. ‘Supõe, por exemplo, que a voz de um corpo começa a 
ressoar, ecoa, continua a ecoar e cala-se. Fez-se silêncio... a voz esmoreceu... já não é voz’. O que há de 
exemplar nessa experiência mais simples é esse começar a ressoar, o incipit sonare. Desse começo depende toda 
a força da vibração. Mas a vibração desse começo se cala, silencia, esmorece. Já não é mais voz, diz Santo 
Agostinho. Mas isso não significa dizer que não é mais ‘começo’. Santo Agostinho vai mostrar que a vibração da 
voz não se deixa medir porque ela deixa de ser voz esmorecendo (desinit) e, assim, não deixa fixar o seu fim 
num ponto. O modo em que Santo Agostinho descreve aqui o silêncio de uma vibração sonora é de um 
‘diminuendo’ natural, de um silêncio depois que toda a vibração se esgotou. Esse ‘final’ do som não se confunde 
com um ponto final. É o som vibrando até o fim. O silêncio que resulta do final do som não é, pois, supressão do 
sonoro, mas a sua consumação. No diálogo De Musica, especialmente no livro III, Santo Agostinho enuncia a 
importância fundamental da teoria do silêncio musical. Os livros III e IV discutem amplamente o ‘lugar’ do 
silêncio no verso, expondo qua ratione sileatur (IV, 13). O silêncio tem, aqui, igual valor de pé, sendo parte 
integrante do metro, sendo igualmente sonoro. O silêncio não é, pois, o ponto final do som, mas a sua própria 
realização. A impossibilidade de se medir, portanto, a vibração sonora quando já não há mais voz demonstra-se 
quando se percebe que o já não ser voz não suprime o sonoro mas o resguarda, de modo especial. Esse resguardo 
do sonoro no silêncio é o trabalho da memória. E é esse trabalho da memória que dimensiona o silêncio como 
um lugar igualmente sonoro. Não sendo possível medir a vibração sonora no silêncio porque, enquanto memória, 
o sonoro não deixou de soar, seria então possível medir a vibração enquanto soa, antes de silenciar, antes de 
deixar de ser voz? Santo Agostinho levanta uma segunda hipótese e diz: ‘suponhamos que outra voz começou a 
ressoar e ainda ressoa numa vibração contínua e de igual intensidade’ (Conf. XI, 27). Essa hipótese é igualmente 
possível porque uma vibração contínua e sem desigualdade é uma vibração sem silêncio. E sem silêncio não há 
sonoridade em sentido próprio. Santo Agostinho quer indicar que só é possível avaliar a vibração sonora ‘desde 
o princípio em que começou a ressoar até o fim, quando emudecer’ (Conf., XI, 27) e assim desde a conjugação 
de som e silêncio. Essa conjugação é que dimensiona o que Santo Agostinho chama de distensão”; à p. 103 diz 
ainda a autora: “...os nossos ouvidos podem muitas vezes complementar melodias, podem adivinhar a 
continuação de uma frase musical. O ouvido musicalmente adestrado escuta, sem muitos esforços, os 



 95

limites do ‘antes’ e do ‘depois’ (futuro e passado), adentrando no horizonte de silêncio próprio 

da palavra divina73.  

A consumação do futuro, portanto, de acordo com a compreensão de Agostinho, é 

fixada dentro de uma compreensão cristã do devir de Deus. Um devir histórico, conteúdo de 

um tempo também histórico, e relacionado com a encarnação do Cristo como acontecimento 

de uma finitude que aponta para a vida interminável que só se realiza em Deus. Por isso 

mesmo a teleologia agostiniana aponta para o tempo como vestígio da eternidade74. E é esse 

tipo de compreensão de eternidade que vai permear todo o medievo. A vida interminável 

própria da eternidade só pode ser concebida a partir da vida e não o contrário. Como na 

música, como na sonoridade da palavra, o todo está contido no começo e, ao mesmo tempo, 

se distende de forma abrangente ao se desenrolar e ao continuar sempre depois disso, como 

ressonância. Dessa forma, a vida se resguarda, mesmo no silêncio, no fim, na morte. Para o 

nosso filósofo, portanto, vida eterna é mais que permanência vazia, formal, é mais que um 

estar aí sem vida. É, ao contrário, “uma vida sempre em vida, sempre se retomando, sempre 

recomeçando, sempre ressoando. Nesse sentido, eternidade define-se como sempiternidade”75. 

                                                                                                                                                                                     
harmônicos das notas e cantores bem adestrados podem até mesmo cantar vários sons ao mesmo tempo. A teoria 
musical dos antigos e medievais sustenta-se, diretamente, nesse fato musical de um som ser uma simultaneidade 
sonora apreendida como harmonia, proporção ou número. Essa simultaneidade sonora é entendida como uma 
diferença em tensão. Por isso é que ela pode até ser medida, ou seja, avaliada numa comparação ou analogia. 
Diferença em tensão é o que diz, literalmente, a palavra latina distensão, distensio. O ‘um’ é uma relação de 
diferença, sendo em si mesmo sempre mais do que um. É a partir dessa relação de diferença integralmente 
simultânea, dessa distensão, que se estruturam os encadeamentos sucessivos na música. Esse é o sentido 
‘musical’ da definição de Santo Agostinho de que o tempo nada mais é do que distensão. O ‘um’ é mais do que 
um, uma diferenciação simultânea e, por isso, é a simultaneidade que sustenta o sucessivo e não vice-versa. O 
misterioso da música pode-se resumir, portanto, na experiência de que toda vez que um som tem começo ele 
mesmo dá começo a outros sons, numa simultaneidade tão integral que não se pode ouvi-los numa sucessividade 
linear mas somente numa com-sonância (sic) (é isso que nos permite ouvir quando uma nota está desafinada)”.  
73 Cf. SCHUBACK, 2000, p. 112. Assim afirma a autora: “É dentro da ressonância do toque do começo que 
acontecem existência, escuta, memória, apreensão e compreensão de sentido. Com base na imagem sonora da 
ressonância, Santo Agostinho quer indicar que a alma humana não apreende ‘sentido’ como um sujeito que se 
encontra fora e independente do objeto. A alma humana apreende sentido porque ela se com-preende (sic), se 
apreende na com-sonância (sic), dentro do movimento vital, dentro da vida interminável, isto é, eterna de deus 
(sic). A eternidade de deus (sic) constitui o toque ressonante do começo e um de seus ‘harmônicos’ consiste na 
apreensão da alma. Tudo o que a alma apreende já é eco dessa ressonância”. 
74 Cf. De gen. lib. imperf. XIII, 38. 
75 SCHUBACK, 2000, p. 117. Os termos “eternidade” e “sempiternidade”, usados pela autora, são definidos da 
seguinte forma, cf. DARLAPP, A. Eternidade. In: Dicionário de teologia: conceitos fundamentais da teologia 



 96

Essa ‘vida sempre em vida’, conforme dito acima, aponta para o presente,  categoria 

que Agostinho coloca no ponto mais alto de sua teoria do tempo e que será tematizada no 

último capítulo desta obra. E esse primado do presente, na concepção do filósofo, se dá, em 

parte, em razão do vislumbre da eternidade através das lentes do presente. Ocorre que ele 

jamais escreveria quaisquer desses temas ou teorias, sem antes colocar a base para assegurar 

sua construção. E isso é feito através de uma bem elaborada teoria da verdade. Sendo assim, 

antes de iniciar a parte final deste trabalho – sobre o primado do presente - será válida uma 

rápida visão nessa que é sua principal teoria e que serve de base e suporte às demais.   

 

 

2.3  O futuro e a teoria da verdade  

 

 

É com uma pequena e quase obscura frase, de grande valor lógico, que Agostinho 

dá uma clara idéia da atualidade e pertinência de sua concepção de verdade76. Diz ele que “é 

                                                                                                                                                                                     
atual (Handbuch theologischer Grundbegriffe). Tradução brasileira dos teólogos do Pontifício Colégio Pio 
Brasileiro de Roma. São Paulo: Edições Loyola, 1970. Vol. II. p. 122, 123: “Eternidade em sentido teológico 
designa uma realidade que, por um lado, se adquire com a experiência do tempo, do mundo e do ser que existe 
histórica e livremente e que, por outro lado, se opõe ao tempo. Assim a eternidade caracteriza tanto o fundamento, 
que transcende o mundo e a história, de toda a realidade temporal, quanto define a sua consumação. A relação 
entre estas duas eternidades constitui, por si mesma, um problema especial. O conceito de eternidade (aeternitas, 
aeternus) no ensinamento oficial é usado de duas maneiras: a) Como característica de Deus na sua divindade, 
pela qual se distingue essencialmente do homem e do mundo empírico temporal [...]. ...Deus está tão fora do 
âmbito do tempo, de modo que se diz dEle que existe antes de todos os séculos; b) (o conceito de eternidade) é 
aplicado também para designar o estado definitivo e perene da consumação dos seres pessoais e de sua história, 
embora tenham estes um começo [...]. Para designar o estado definitivo e perene da história consumada dos seres 
espirituais pessoais são usados em lugar de aeternus, também os termos sempiternus ou perpetuus [...]. ...tudo o 
que não é divino, não é eterno, isto é, é algo que teve um início”.  
76 Agostinho desperta para a verdade quando lê, aos 19 anos (em 373), o Hortensius, de Cícero (106-43 a. C.), 
cfe. esclarece: “Seguindo o programa do curso (de eloqüência), cheguei ao livro de (um certo) Cícero, cuja 
linguagem, mais do que o coração, quase todos louvam. Esse livro contém uma exortação ao estudo da filosofia. 
Chama-se ‘Hortênsio’. Ele mudou o alvo das minhas afeições e encaminhou para ti, Senhor, as minhas preces 
transformando as minhas aspirações e desejos. Imediatamente se tornavam vis, a meus olhos, as vãs esperanças. 
Já ambicionava, com incrível ardor do coração, a Sabedoria imortal. Principiava a levantar-me para voltar a ti... 
contando eu 19 anos de idade... - ...et usitato iam discendi ordine perveneram in librum cuiusdam Ciceronis, 
cuius linguam fere omnes mirantur, pectus non ita. Sed liber ille ipsius exhortationem continet ad philosophiam 
et vocatur Hortensius. Ille vero liber mutavit preces meas, et vota ac desideria mea fecit alia. Viluit mihi repente 



 97

verdade aquilo que é”77. E uma vez que em sua teoria o filósofo vincula a verdade à 

realidade78, ela é tanto conteúdo quanto continente do tempo79. O inverso também é 

verdadeiro, ou seja, o tempo é continente e conteúdo da verdade. As conclusões de Agostinho 

em sua teoria do tempo, portanto, estão vinculadas à concepção de verdade, quer pela 

abrangência quer pela interdependência dessas duas temáticas.  

Além disso, acrescente-se a metodologia agostiniana para dissolver aparentes 

contradições; contradições essas que são recorrentes em seus textos, inclusive nas suas 

conclusões sobre o tempo. Sendo assim, é importante frisar que para a solução desses 

conflitos em suas construções racionais, o filósofo toma como base, conforme diz Novaes 

Filho em sua tese de doutoramento, “os três domínios da filosofia, conforme a tripartição 

clássica de que Agostinho serviu-se em diversas ocasiões: filosofia racional, natural e moral, 

                                                                                                                                                                                     
omnis vana spes et immortalitatem sapientiae concupisceban aestu cordis incredibili et surgere coeperam, ut ad 
te redirem [...]. ...cum agerem annum aetatis undevicesimum...” - Conf., III, 4, 7; na versão em espanhol da BAC, 
p. 401, a idade de Agostinho – “undevicesimum” – é traduzida como 18 anos; cf., ainda, o que diz o próprio 
Agostinho sobre sua dedicação à investigação da verdade: “...pois creio e afirmo sem vacilação que por teus 
rogos (de Mônica, sua mãe) Deus me deu o desejo de me consagrar à investigação da verdade, sem preferir nada 
além desse ideal, sem desejar, nem pensar, nem buscar outra coisa - ...cuius precibus indubitanter credo atque 
confirmo mihi istam mentem Deum dedisse, ut inveniendae veritate nihil omnino praeponam, nihil aliud velim, 
nihil cogitatem, nihil amem” - De ord., II, 20, 52.  
77 “...intelligit eam esse veritatem,  ostendit id quod est” - De vera rel., 36, 66. O texto completo é traduzido na 
versão em espanhol da BAC da seguinte maneira: “Porém, a quem é manifesto que sequer o que é falso existe, 
quando se toma por realidade o que não é, entenderá que a verdade é a que nos mostra o que é – Sed cui saltem 
illud manifestum est, falsitatem esse qua id putatur esse quod non est,  intelligit eam esse veritatem,  ostendit id 
quod est” - De vera rel., 36, 66. Princípio de contradição de Parmênides (ver p. 48, nota 48).  
78 Em Santo Agostinho, a Verdade-Realidade está relacionada com o intelecto, conforme explicita SCIACCA, 
1955, p. 215, 216: “nem a sensação nem a consciência de si são todavia intelecção: o homem ultrapassa a 
pequena medida de sua ciência (De anima et ejus origine, I, 4). A sensação, por outra parte, verdadeira como 
imprecisão imediata do sujeito sensível e como testemunho da existência do mundo externo, não é conhecimento 
da verdade, senão opinião em que o verdadeiro se mescla com o falso. Só a intelecção é, como tal, sempre 
verdadeira: as coisas conhecidas intelectualmente são verdadeiras. A diferença entre conhecimento sensível e 
intelectual é de ordem metafísica; não é só entre as gradações de verdade, senão entre duas ordens de realidades: 
o sensível, objeto dos sentidos, e o inteligível, objeto da inteligência. O conhecimento de experiência está 
dirigido ao mundo externo (a terra, o sol, os astros etc.), às coisas criadas; o conhecimento de intelecção, à 
verdade incriada, eterna; o primeiro, para que supere o imediato da impressão, é necessário que seja julgado e 
fiscalizado pela razão (De trin., I, 12, 15). Unicamente este (o conhecimento intelectual) é, em sentido próprio, 
sabedoria, inteligibilidade das coisas eternas, tendendo, em conseqüência, à intelecção da absoluta verdade, na 
qual realiza seu cumprimento. (Difere da ciência) em que se fazem experimentar os sentidos, nas ações e 
palavras que se produzem e desaparecem no tempo (De trin., I, 14, 8).  
79 Cf. SCIACCA, 1955, p. 147-390, que faz uma importante exposição dessa construção intelectual do filósofo 
hiponense. O autor aborda temas como: “O problema da verdade e a evidência intelectual”; “A sensação”; “O 
erro”; “A verdade: razão e entendimento”; “A memória”; “Fé, razão e inteligência”; “O pensamento testemunho 
de Deus”.  



 98

ou Lógica, Física e Ética”80. No específico caso do tempo, Agostinho se serve das três bases, 

uma vez que na sua luta contra os maniqueus tanto está em jogo a questão do Bem e do Mal, 

quanto a cosmologia e as elaborações racionais. É nesta última onde está mais explicitada a 

questão da verdade. Por isso mesmo o plano agostiniano, ainda segundo o autor acima, tem 

estreita vinculação com a epistemologia.  

A expressão utilizada por Agostinho para definir a verdade, é que “é verdade 

aquilo que é”. E essa conclusão perpassa tanto a realidade inteligível quanto a realidade 

sensível, tangível. Quando ele defende o ponto de vista de que “é verdade aquilo que é”, é no 

sentido de distinguir a verdade do erro. A frase tem um significado ao mesmo tempo lógico e 

ontológico. No Contra Acadêmicos81, Agostinho utiliza proposições matemáticas ou os 

princípios lógicos para se contrapor à dúvida cética82. O significado ontológico conferido por 

                                                           
80 NOVAES FILHO, Moacyr Ayres. O livre arbítrio da vontade humana e a presciência divina, segundo 
Agostinho de Hipona. São Paulo: Departamento de Filosofia da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 
Humanas, da Universidade de São Paulo, 1997, p. 1. (Tese de doutoramento não publicada).  
81 De grande importância para a epistemologia, o Contra Acadêmicos é a primeira obra filosófica de Agostinho, 
produzida quando ele tinha 32 anos (386). Sobre como Agostinho abandona a neutralidade para se dedicar 
inteiramente à busca da verdade, renunciando ao ceticismo e produzindo este texto, cf. o que diz BROWN, 1969, 
p. 102: “Uma coisa era certa: Agostinho pôde renunciar à posição cética da Nova Academia. O primeiro livro 
que ele escreveu do seu ‘retiro’ em Cassicíaco, foi direto contra tal ceticismo. Na declaração de que era possível 
encontrar a ‘verdadeira filosofia’, Agostinho talvez tenha se posicionado contra muitos homens letrados de 
Milão  - One thing was certain: Augustine could renounce the sceptical position of the New Academy. The first 
work that he wrote from his philosophical ‘retreat’ in Cassiciacum, was directed against such scepticism. In thus 
declaring that it was possible to find a ‘true philosophy’, Augustine may well have taken up a position against 
many purely literary men in Milan”.  
82 Agostinho utiliza espaço razoável no De Trinitate – todo o capítulo 12 do livro XV – para refutar o ceticismo 
radical dos acadêmicos, uma vez que, segundo o próprio filósofo, “... a filosofia acadêmica duvida de tudo - ... unde 
academica philosophia sic invaluit, ut de omnibus dubitans multo miserius insaniret...” – De trin., XV, 12, 21. 
Na nota 10, p. 733 desta obra, eis o que informa Luis Arias: “Para o acadêmico é impossível uma ciência no 
sentido rigoroso da palavra. Nunca temos certeza de que nossos juízos se harmonizam com a realidade. Carnéades 
(c. 219-129 a. C.) e Arcesilau (c. 315-240 a. C.) foram os fundadores desta escola filosófica. Cícero, a quem cita 
Agostinho, divulgou estas idéias no mundo latino”; Agostinho rechaça o ceticismo acadêmico, em primeiro 
lugar, com a argumentação de que mesmo o que se engana, vive: “...quantas realidades conhecemos com tanta 
certeza como nosso viver? Aqui, pelo menos, não temos de ser enganados pelas aparências (este era um dos 
argumentos dos acadêmicos) , porque aquele que se engana certamente vive – ...quantum rerum remanet quod 
ita sciamus, sicut nos vivere scimus? in quo prorsus non metuimus, ne aliqua verisimilitudine forte fallamur, 
quoniam certum est etiam eum qui fallitur vivere” - De trin., XV, 12, 21; e continua Agostinho em sua argumentação: 
“Conhecemos nosso viver por uma ciência muito íntima, e nisto o acadêmico não pode objetar dizendo: ‘Talvez 
durmas e o ignores, e vês em sonhos’. Quem ignora, com efeito, que as visões dos que sonham são muito 
semelhantes às visões dos que estão acordados? – Intima scientia est qua nos vivere scimus, ubi ne illud quidem 
academicus dicere potest: ‘Fortasse dormis, et nescis, et in somnis vides’. Visa quippe somniantium simillima 
esse visis vigilantium quis ignorat?” - De trin., XV, 12, 21; em seguida, Agostinho fala sobre as certezas da vontade: 
“E outro tanto se diga das certezas da vontade. Quem pode afirmar... ser possível o equívoco do que diz: ‘Desejo 
ser feliz’? E se acrescenta: ‘Sei que desejo isto e tenho certeza da minha ciência’, pode somar um terceiro saber a 



 99

ele à expressão acima, conforme defende Sciacca, tem a ver com o fato de que “se ‘é verdade 

aquilo que é’, a verdade absoluta é a absoluta Realidade, onde a idéia e o ser encontram 

perfeita adequação”83.  

A “absoluta Realidade” a que se refere Agostinho é a única realidade onde “é 

verdade aquilo que é” e onde a verdade é em grau absoluto. Jamais a verdade humana, 

qualquer que ela seja, atinge essa gradação absoluta. Mesmo assim, a “absoluta Realidade” da 

qual ele fala permeia tanto a realidade inteligível quanto a realidade sensível. Desde o esforço 

racional do homem para ascender à compreensão dessas duas realidades intrinsecamente 

interligadas, até chegar a se conhecer a si mesmo: “Somos, conhecemos que somos e amamos 

esse ser e esse conhecer”84, nada escapa às lentes da verdade à qual se refere o filósofo. Nem 

mesmo os neoplatônicos – que tanto o influenciaram e até o ajudaram a se libertar da 

influência maniquéia -, escapam aos rigores dessas lentes, pois eles estão apenas “próximos... 

da verdade”85. Igualmente, o mundo é alcançado e, por extensão, também o tempo na 

condição de criatura, pela verdade que é, ou seja, Deus:  

                                                                                                                                                                                     
estes dois, pois já conhece duas verdades. E pode-se somar um quarto conhecimento ao saber que sabe estas 
coisas, e assim até ao infinito -  Hoc et in  voluntate certa similiter adverti potest. Quis est enim cui non 
[impudenter] respondeatur: ‘Forte falleris’, dicenti: ‘Volo beatus esse’? Et si dicat: ‘Scio me hoc velle, et hoc 
me scire scio’, iam his duobus et tertium potest addere, quod haec duo sciat; et quartum, quod haec duo scire se 
sciat, et similiter in infinitum numerum pergere” - De trin., XV, 12, 21; para não estender muito, vamos ao último 
texto, ainda sobre as certezas da vontade, quando Agostinho assim se expressa, encerrando parcialmente o 
assunto: “Ainda, se alguém diz: ‘Não quero errar’, erre ou não erre, não é certo que não quer errar? Quem, 
descaradamente, se atreverá a dizer a este: ‘Talvez te enganas’?, pois, qualquer que seja seu erro, é certo que não 
se engana em não querer errar. E se, afirmando saber isto, acrescenta um número qualquer de coisas conhecidas, 
fará seu número infinito. O que diz: ‘Não quero errar; sei que não quero isto e sei que sei isto’, indica, em 
expressão difícil, um número infinito. Existem também muitos outros exemplos contra os acadêmicos, partidários 
da ignorância absoluta no homem – Item si quispiam dicat: ‘Errare nolo’, nonne sive erret sive non erret, errare 
tamen eum nolle verum erit? Quis est qui huic non impudentissime dicat: ‘Forsitan falleris’? cum profecto 
ubicumque fallatur, falli se tamen nolle non fallitur. Et si hoc scire si dicat, addit quantum vult rerum numerum 
cognitarum, et numerum esse perspicit infinitum. Qui enim dicit: ‘Nollo me falli, et hoc me nolle scio, et hoc me 
scire scio’; iam et si non commoda elocutione, potest hinc infinitum numerum ostendere; et alia reperiuntur, 
quae adversus academicus valeant, qui nihil ab homine sciri posse contendunt” - De trin., XV, 12, 21. 
83 SCIACCA, 1955, p. 216. Ainda à p. 216, e seguindo o mesmo raciocínio de Santo Agostinho, declara: “O que 
é sábio, formoso e bom, é absoluta e plenamente verdadeiro, quando é a Sabedoria, a Beleza e a Bondade. Esta é 
a Verdade-Realidade, o absolutamente inteligível, que Agostinho identifica com o Verbo de Deus”.  
84 “Nam et sumus, et nos esse novimus, et id esse ac nosse diligimus” (De civ. Dei, XI, 26).  
85  “...propinquiores sunt veritati” (De civ. Dei, XI, 5). 



 100

É grande e bem raro esforço transcender com o poder da razão todas as 
criaturas corpóreas e incorpóreas, que se apresentam mutáveis, e chegar à 
substância imutável de Deus, e dele próprio aprender que toda natureza que 
não é Ele não tem outro autor senão Ele [...] (Deus) Fala pela própria 
verdade, se alguém há idôneo para ouvir com a mente, não com o corpo [...]. 
Fala desse modo à parte do homem que no homem é mais perfeita que as 
demais de que consta e à qual apenas Deus é superior86.  

O texto acima já deixa claro que Agostinho fala sobre dois tipos de verdade. Ele 

admite verdades construídas pela racionalidade humana – como são as verdades veiculadas 

em suas conclusões e teorias -, desde que submetidas à verdade que é verdade em si e por si 

mesma. Fora disso o que ocorre é sempre uma tentativa inócua que desemboca numa pseudo-

verdade. Assim acontece, por exemplo, com a verdade da construção maniquéia. Polêmico, 

platonicamente irônico e ainda com resquícios apologéticos, eis o que ele diz para o bispo 

maniqueu Fausto, ao discorrer sobre a suposta verdade dos três tempos da construção 

mitológica maniquéia:  

Que dizeis? Que aduzis? Que argumento, que verdade? O seu é uma fábula, 
completa e pura vacuidade, jogo de meninos, entretenimento de mulheres e 
delírio senil que contém um começo mutilado, uma etapa intermediária 
pútrida e um fim ruinoso87.  

Para validar sua construção – diferenciada da do maniqueísmo -, Agostinho atrela 

à verdade da intelecção humana o princípio neoplatônico de participação na Verdade-Realidade 

imutável e eterna. Ora, para ele toda a criação está sujeita à finitude, ao espaço, ao tempo, e 

por isso mesmo não pode ser essa Verdade-Realidade imutável, eterna, invisível, plenamente 

inteligível. O que pode ocorrer, e de fato ocorre, é uma aproximação por participação e por 

semelhança, que Agostinho chama de adequação a esse princípio originário88. De acordo com 

                                                           
86 “Magnum est et admodum rarum universam creaturam corpoream et incorpoream compertamque mutabilem 
intentione mentis excedere, atque ad incommutabilem Dei substantiam pervenire, et illic discere ex ipso, quod 
cunctam naturam quae non est quod ipse, non fecit nisi ipse [...]. ...sed loquitur ipsa veritate, si quis sit idoneus 
ad audiendum mente, non corpore” (De civ. Dei, XI, 2). 
87  “Quid dicitis? Quid profertis? Quam rationem, quam ueritatem? Fabula illa est longa est uana, puerile 
ludidrium et muliebre auocamentum et aniculare deliramentum continens initium truncum et medium putridum 
et finem ruinosum” (Contra Faust., 13, 6). 
88 Cf. De vera rel., 36, 66. 



 101

sua concepção, a coisa criada está aquém da absoluta Realidade e ao mesmo tempo possui 

tanto de verdade e de realidade quanto o grau de participação ou de adequação. Sendo assim, 

se por um lado as  coisas criadas têm participação no ser e na verdade, por outro lado, 

seguindo o raciocínio de Agostinho concebido por Sciacca, “...não são o Ser e a Verdade; e o 

nome de verdade lhes é atribuído  dentro dos limites da semelhança que têm com o inteligível; 

nunca em sentido absoluto”89. 

Para Agostinho, portanto, a verdade humana – qualquer que ela seja -, é sempre 

contingente, incompleta, pálida representação da Verdade que é em grau supremo90. É muito 

lógica a conclusão do filósofo quando vista pelo prisma do qual ele parte: se as coisas criadas 

não são a Verdade, é por conta de que a criação não é o Criador, nem o mundo é Deus. As 

coisas criadas estão inseridas no tempo e na finitude e só são verdadeiras pelo grau de ser que 

têm. Por isso mesmo, quaisquer que sejam as coisas criadas, elas têm ser, mas não são o Ser. 

Por outro lado, uma vez que essa verdade que é se torna objeto do entendimento, da busca 

intelectual, “a intelecção tende ao Ser, que é a Verdade; portanto, a intelecção tende a Deus. 

Deus é o fim último do entendimento, da mente que busca”91. Vemos, dessa forma, que para o 

nosso filósofo a verdade humana jamais será em plenitude, jamais será completa, e isso por 

conta de sua contingência, de sua abertura à Verdade-Realidade da qual participa em graus 

diferenciados.  

Há, entretanto, um tipo de verdade que para Agostinho tem, infalivelmente, um 

caráter verdadeiro, como a necessidade, imutabilidade e eternidade. Essa verdade se vincula 

ao número e ao intelecto, por exemplo. Declara, a princípio, o óbvio, ou seja, que “a essência 

                                                           
89 SCIACCA, 1955, p. 216. 
90 Esse raciocínio fica evidente no texto a seguir – que serve de epígrafe ao próximo capítulo -, onde o filósofo 
contempla, inclusive, as três categorias do tempo e a inevitável mutabilidade das coisas: “Na Verdade, que 
permanece, não há passado, nem futuro, mas apenas presente. Examina as mutações das coisas e dirás foi e será, 
pensa em Deus e dirás é, porém não foi ou será” – Tract. in Ioannis, XXXVIII, 10. Ver original à p. 105, nota 1. 
91 SCIACCA, 1955, p. 216. 



 102

inteligível e verdade dos números não pertence aos sentidos do corpo”92. E continua, 

afirmando que essa verdade “se mantém inquebrantável e pura, e é objeto comum de 

conhecimento para quantos usam da razão”93. Além disso, (verdades desse tipo) “permanecem 

invioláveis e imutáveis”94. Um exemplo ao mesmo tempo simplório e significativo para o que 

defende o filósofo é o seguinte: “sete mais três são dez” é um tipo de proposição que é, ao 

mesmo tempo, necessária (pois não pode não ser) e imutável (foi, é e será sempre assim em 

todos os tempos, e em todos os lugares e para todos os seres racionais). Nesse sentido, é 

também uma verdade eterna95. É claro que essa é uma verdade por participação na absoluta 

Verdade, uma vez que Agostinho se baseia na “incomutável verdade dos números”96 pois, 

como esclarece, nas Escrituras “o número foi unido à sapiência (ou sabedoria)”97.  

Para Agostinho, portanto, não é a razão individual que cria a verdade comum a 

todos os seres racionais e conteúdo mesmo da razão98. Pelo contrário, “Deus é o fundamento 

absoluto e transcendente da verdade das verdades humanas”99, mesmo de verdades tais como 

as da matemática e dos números. Não é sem razão que o filósofo declara: 

Efetivamente, quando alguém afirma que as realidades eternas são 
superiores às temporais, ou que sete mais três são dez, ninguém diz que 
assim devia ser; pelo contrário, reconhecendo simplesmente que é assim, não 

                                                           
92 “...rationem veritatemque numerorum, et ad sensus corporis non pertinere...” - De lib. arb., II, 8, 24.  
93 “...et invertibilem sinceramque consistere, et omnibus ratiocinantibus ad videndum esse communem” - De lib. arb., II, 8, 24.  
94 “...eaque inviolata et incommutabilia maneant...” - De lib. arb., II, 8, 24.  
95 Cf. SCIACCA, 1955, p. 219. 
96 “...incommutabilem veritatem numerorum...” - De lib. arb., II, 11, 30; cf., também, o que Agostinho diz sobre 
o mesmo tema, associando os números à memória: “Também contém a memória as noções e as regras infinitas 
dos números e das dimensões. Não foram os sentidos que nos gravou estas idéias, porque estas não têm cor, nem 
som, nem cheiro, nem são tácteis. Quando delas se fala, ouço os sons das palavras que as significam. Mas os 
números soam diferentemente em grego e latim. Porém as idéias nem são gregas, nem latinas, nem de nenhuma 
outra língua – Item continet memoria numerorum dimensionum que rationes et leges innumerabiles, quarum 
nullam corporis sensus impressit, quia nec ipsae coloratae sunt aut sonant aut olent auto gustatae aut 
contractatae sunt. Audivi sonos verborum, quibus significantur, cum de his disseritur, sed illi alii, istae autem 
aliae sunt. Nam illi aliter graece, aliter latine sonant, istae vero nec graecae nec latinae sunt nec aliud 
eloquiorum genus” - Conf., X, 12, 19. 
97 “...non enim frustra in sanctis Libris sapientiae coniunctus est numerus...” - De lib. arb., II, 8, 24. O texto das 
Escrituras a que se refere o filósofo é o livro do Eclesiastes, 7, 26, segundo a versão dos Setenta.  
98 Cf. SCIACCA, 1955, p. 220. 
99 SCIACCA, 1955, p. 220. 



 103

corrige como censor, mas unicamente se regozija como quem depara [com a 
verdade]”100. 

É sobre a base dessa teoria da verdade, portanto, que Agostinho elabora todas as 

suas construções intelectuais. Dessa forma, a validade de sua teoria do tempo está ancorada, 

também, nas duas realidades que lhe servem de fundamento: a Verdade-Realidade da qual 

participa, e a verdade humana daí resultante. Sua ênfase, então, no primado do presente – não 

em detrimento das outras duas categorias do tempo – é mais uma construção que tem em seus 

alicerces o reforço da verdade em termos absolutos e sem a qual seria inútil qualquer tentativa 

de validar seu esforço intelectual. 

                                                           
100 “Cum enim quis dixerit aeterna temporalibus esse potiora, aut septem et tria decem esse, nemo dicit ita esse 
debuisse, sed tantum ita esse cognoscens, non examinator corrigit, sed tantum laetatur inventor” - De lib. arb., 
II, 12, 34.  



CAPÍTULO III 



3  PRIMADO DO PRESENTE, PRELÚDIO DA ETERNIDADE 

 
 

Na Verdade, que permanece, não há passado 
nem futuro, mas apenas presente. Examina as 
mutações das coisas e dirás foi e será; pensa 
em Deus e dirás é,  porém  não  foi  ou  será1. 

 
 

Neste terceiro e último capítulo, a abordagem será a do primado do presente, uma 

vez que esta ênfase é dada pelo próprio Agostinho. Esse primado será analisado, inclusive, em 

sua relação com a eternidade, ou como prelúdio da eternidade. Após um processo de redução, 

o filósofo chega às “partículas fugitivas” do presente, que o levam a vislumbrar vestígios da 

eternidade (vestigium aeternitatis). A categoria do presente é importante, no pensamento de 

Agostinho, porque além de dar essa abertura para uma visão da eternidade, ela equaciona em 

si mesma as duas outras categorias, de passado e futuro, o que as torna inseparáveis e 

interdependentes. Na sua incansável busca o filósofo divisa a possibilidade da medição do 

movimento (motus) e da durabilidade do movimento (mora), aprofundando ainda mais sua 

tentativa de captar a realidade do tempo. É esse aspecto, inclusive, que leva à incursão na 

última subdivisão deste capítulo. Nela, o tempo é pensado em sua forma objetiva, o que 

também abre espaço para as possíveis epistemologias modernas no estudo da temática aqui 

proposta. Nesta última parte do presente capítulo, a tentativa é a de tornar viável o estudo do 

tempo por um viés objetivo o que, na nossa concepção, também viabiliza todas e quaisquer 

epistemologias oriundas de teorias vinculadas ao tempo, dentro das mais diversificadas 

ciências.  

Esta última idéia se configura ainda mais pelo fato de que o tempo, na concepção 

de Agostinho, é o presente. Para ele, só o presente existe, mesmo que com certas reservas, 

                                                           
 
1 “...in veritate quae manet, praeteritum et futurum non invenio, sed solum praesens... Discute rerum mutationes, 
invenies Fuit et Erit: cogita Deum, invenies Est ubi Fuit et Erit esse non possit”- Tract. in Ioannis, XXXVIII, 10.  



 106

pois o presente é constituído de uma visão presente do próprio presente (das coisas presentes) 

e de uma visão presente do passado e do futuro (lembrança presente das coisas passadas e 

expectativa presente das coisas futuras)2. Ele chega até a admitir as três modalidades do tempo, 

desde que se admita, também, uma nova terminologia que privilegie o presente. Eis suas 

palavras: 

O que agora transparece é que, nem há tempos futuros nem pretéritos. É 
impróprio afirmar: os tempos são três: pretérito, presente e futuro. Mas 
talvez fosse próprio dizer: os tempos são três: presente das coisas passadas, 
presente das presentes, presente das futuras. Existem, pois, estes três tempos 
na minha mente que não vejo em outra parte: lembrança presente das coisas 
passadas, visão presente das coisas presentes e esperança presente das coisas 
futuras. Se me é lícito empregar tais expressões, vejo então três tempos e 
confesso que são três3. 

Para Agostinho, por conseguinte, as três divisões do tempo existem, sim, porém 

com primazia do presente. Declara que não se importa, nem critica o uso abusivo dessas três 

categorias do tempo4. O que pretende é que se entenda que só o tempo presente é, de fato, 

existente. E até mesmo essa existência do presente é enigmática5, pela sua contingência, pois 

“...se o presente, para ser tempo, tem necessariamente de passar para o pretérito, como 

                                                           
2 Cf. GUITTON, 1971, p. 243, onde o autor frisa essa forma de o filósofo distinguir entre as três formas do 
presente, com a concepção agostiniana da memória e da previsão ou expectativa ; cf., também, BLANC, 1999, p. 
197, que, seguindo essa mesma linha do pensamento agostiniano, conclui que só o instante presente é real. 
3 “Quod autem nunc liquet et claret, nec futura sunt nec praeterita, nec proprie dicitur: tempora sunt tria, 
praeteritum, praesens et futurum, sed fortasse proprie diceretur: tempora sunt tria, praesens de praeteritis, 
praesens de praesentibus, praesens de futuris. Sunt enim haec in anima tria quedam et alibi ea non video, 
praesens de praeteritis memoria, praesens de praesentibus contuitus, praesens de futuris exspectatio. Si haec 
permittimur dicere, tria tempora video, fateorque tria sunt” (Conf., XI, 20, 26). 
4 Agostinho atribui essa divisão do tempo em passado, presente e futuro, ao ensino que é inculcado nas crianças: 
“Quem se atreveria a dizer-me que não há três tempos, conforme aprendemos na infância e às crianças o 
ensinamos: o pretérito, o presente e o futuro? Existirá somente o presente, visto que os outros dois não existem? 
Ou eles também existem, porém como procedendo de um retiro oculto quando do futuro se faz presente ou 
retirando-se a um lugar oculto quando do presente se faz pretérito? – Quisnam est, qui dicat mihi non esse tria 
tempora, sicut pueri didicimus puerosque docuimus, praeteritum, praesens et futurum, sed tantum praesens, 
quoniam illa duo non sunt? An et ipsa sunt, sed ex aliquo procedit occulto, cum ex futuro fit praesens, et in 
aliquod recedit occultum, cum ex praesenti fit praeteritum?” (Conf., XI, 17, 22). 
5 Esse caráter enigmático do tempo é recorrente, cfe. BLANC, 1999, p. 203, 204, desde os primórdios da 
filosofia: “Aristóteles começa por reconhecer a dificuldade, já sentida pelos Eleatas, de provar a realidade do 
tempo. Não é ele (o tempo), com efeito, composto de coisas que não existem – o passado, que já não é, o futuro, 
que ainda não é, e o instante (τό νύν – tó nún), que não é uma parte real do tempo, mas um puro limite entre 
passado e futuro, e que, para mais, parece ser diferente? Em seguida, recusando as teorias que identificam o 
tempo ao movimento, considera, no entanto, que não há tempo sem experiência de movimento e mudança; na 



 107

podemos afirmar que ele existe, se a causa da sua existência é a mesma pela qual deixará de 

existir?”6. Ainda mais enfático e dando realce à objetividade, interdependência e relação do 

tempo com as coisas, afirma:“...se agora nada houvesse, não existia o tempo presente”7. Ou 

seja, o que Agostinho faz é sublinhar essa existência contingente do tempo presente e, em 

última instância, do próprio tempo. É como se através das lentes do presente ele quisesse 

apontar para uma outra realidade, uma realidade de caráter não contingente como a realidade 

na qual está inserido. E é isso o que fará, como veremos no decorrer deste capítulo, quando 

relaciona o presente com a eternidade. Antes disso, porém, eis como ele mesmo se expressa a 

respeito da forma ordinária e abusiva que costumam usar para uma referência às três modalidades 

do tempo:   

Diga-se também que há três tempos: pretérito, presente e futuro, como 
ordinária e abusivamente se usa. Não me importo nem me oponho nem 
critico tal uso, contanto que se entenda o que se diz e não se julgue que 
aquilo que é futuro já possui existência, ou o que é passado subsiste ainda8.  

Sendo assim, mesmo enfatizando o primado do presente, ele valoriza o passado e 

o futuro. Entretanto, essa valorização só ocorre porque ele olha para ambas as categorias com 

as lentes do presente: para o passado, como memória, e para o futuro, como expectativa.  

                                                                                                                                                                                     
verdade, acrescenta, quando a alma subsiste num estado único e indivisível, sem sentir e explicitar qualquer 
mudança, é como se nenhum tempo tivesse passado”. 
6 “Si ergo praesens, ut tempus sit, ideo fit, quia in praeteritum transit, quomodo et hoc esse dicimus, cui causa ut 
sit illa est, quia non erit...?” (Conf., XI, 14, 17). 
7 “...si nihil esset, non esset praesens tempus” (Conf., XI, 14, 17). Seguindo esse mesmo raciocínio da objetividade 
do tempo e da relação deste com as coisas e, nesse sentido, aproximando-se da análise agostiniana, cf. MORAES, 
Alfredo de Oliveira. O tempo. In: ______. A metafísica do conceito: sobre o problema do conhecimento de Deus 
na Enciclopédia das Ciências Filosóficas de Hegel. Porto Alegre: UFRS, 2001. Tese de doutoramento em Filosofia 
pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul, não publicada, p. 156: “...em favor da objetividade do tempo 
escreve ele (Hegel, na Enciclopédia, vol. II, p. 56): ‘O tempo não é por assim dizer um recipiente onde tudo é 
depositado como numa torrente que flui e pela qual é arrastado corrente abaixo. O tempo é somente esta abstração 
do consumir. Porque as coisas estão no tempo, por isso perecem, mas as próprias coisas são o temporário; ser 
assim é a sua determinação objetiva. O próprio processo das coisas efetivas faz assim o tempo. Pensar o tempo 
como esta abstração do consumir implica não tomá-lo nem como coisa, nem como inerente às coisas, nem como 
ente da subjetividade da consciência finita...”; e, ainda, à p. 157: “...o tempo mesmo é algo que não se deixa 
apreender empiricamente, pois sempre que se tenta agarrá-lo pelos sentidos ele se mostra inapreensível em sua 
fluidez; somente a idéia é capaz de surpreendê-lo, mas ao fazê-lo, na verdade, surpreende a si mesma...”.  
8 “Dicatur etiam: tempora sunt tria, praeteritum, praesens et futurum, sicut abutitur consuetudo; dicatur, ecce 
non curo nec resisto nec reprehendo, dum tamen intellegatur quod dicitur, neque id, quod futurum est, esse iam, 
neque id, quod praeteritum est” (Conf. XI, 20, 26). 



 108

3.1  A tríplice forma do tempo presente: perfeita equação entre o passado e o futuro 
 

 

É impossível, portanto, separar as três modalidades do tempo, pois estão 

imbricadas de tal modo que de uma delas depende todas as outras. Extinguir uma, é o mesmo 

que extinguir todas. E essas três modalidades do tempo se mantêm equacionadas de forma 

muito tênue, uma vez que no pensamento de Agostinho até a existência da categoria mais 

importante, que é a do presente, é questionável e profundamente enigmática. Ele procura o 

tempo presente na esperança de encontrá-lo, mas quando o procura pensando que o encontrou, 

já não o encontra mais. Em seu ininterrupto fluir, o presente não se deixa captar jamais. O 

presente sempre nos escapa. O tempo presente é, e ao mesmo tempo não é. Como o próprio 

tempo em sua natureza, o presente está mais próximo do não-ser do que do ser e não há uma 

coexistência dos seus momentos sucessivos9. Parafraseando o que declara o filósofo sobre a 

matéria informe, sobre o caos primigênio do princípio da criação10, podemos dizer que o 

tempo presente é um quase nada. O tempo presente é o único que é, mas à medida que é já 

não é mais ou, à medida que é já deixa de ser. É uma dinâmica ininterrupta de ser e não-ser. É 

como se o tempo em suas três divisões fosse inexistente e o tempo continente dessas divisões 

fosse existente em razão de ser criatura como as demais. Ocorre que, em sua análise do 

tempo, sobretudo no aspecto cronológico - histórico e cosmológico -, as três categorias entram 

na discussão sem grandes dificuldades.  

É o aspecto criatural do tempo, todavia, que possibilita que o presente se insira na 

discussão da temática como a categoria fundamental. Como criatura que é, o tempo sofre a 

                                                           
 
9 Cf. CHAIX-RUY, 1956, p. 7: “...a natureza do tempo permanece a mesma: mais próxima do não-ser do que do 
ser, porque caracterizada pela não coexistência dos instantes sucessivos - ...la nature du temps reste la même: 
plus proche du non-être que de l’être, parce que caractérisée par la non-coexistence des instants successifs”. 
10 Cf. Conf., XII, 8, 8. 



 109

mesma alteração e mudança que afeta as demais criaturas11, o que está muito bem 

representado nessa divisão do tempo em três modalidades distintas. Realmente, as três 

divisões do tempo sintetizam de forma muito clara essa mutabilidade que caracteriza a 

criatura, de acordo com o pensamento de Agostinho. A mudança que afeta as criaturas, 

também afeta o tempo em seu aspecto criatural, sobretudo quando se olha para o tempo pelo 

prisma das citadas categorias12. Pela “mutabilidade”, as coisas “deixam de ser o que haviam 

sido e passam a ser o que não eram”13. Por conta dessa mutabilidade e contingência é que o 

presente existe apenas em um instante indivisível e assim mesmo propenso a subdividir-se ad 

infinitum. Por mais ínfimo que seja esse espaço de tempo dividido assim ao infinito, ele 

sempre será passível de se subdividir em passado, presente e futuro. Dessa forma, Gilson e 

Boehner concluem que, para Agostinho, “as três dimensões do tempo reduzem-se ao presente, 

                                                           
11 Sobre a mudança que afeta as coisas que estão no tempo, Agostinho diz o seguinte na Carta 2 (Epist. 2), escrita 
a Zenóbio em 387, quando o filósofo conta 33 anos de idade: “Parece-me que estamos de acordo em um ponto: 
as coisas que o sentido corporal toca não podem perdurar em identidade de forma nem um instante sequer; 
passam, fluem, sem um momento de presente, isto é, sem ser, para dizê-lo em latim – Bene inter nos convenit, ut 
opinor, omnia quae corporeus sensus attingit, ne pucto quidem temporis eodem modo manere posse, sed labi, 
effluere et praesens nihil obtinere, id est, ut latine loquar, non esse”; comentando esse texto agostiniano sobre as 
coisas mutáveis e imutáveis, inclusive sobre a teoria da verdade de Agostinho, cf. CILLERUELO, Lope. Notas 
complementares. In: AGOSTINHO, Santo (Aurelius Augustinus). Cartas (Epistolas). Trad. int. e notas de Lope 
Cilleruelo. Edición Bilíngüe. Madrid: BAC, 1951. Tomo VIII. nota 2, p. 911: “Cf. De ordine, 7. 20. O que se 
move não pode ser a verdade, uma vez que a verdade é o que é (princípio puro de contradição, de Parmênides). 
As idéias são o que é, enquanto as coisas materiais são o que não é, o que flui e evolui. Porém os seres materiais 
participam do ser: primeiro, enquanto se parecem com o ser, e segundo enquanto recebem a dotação correspondente. 
Os seres concretos se parecem com os ideais porque levam impressa a essência ou forma ideal, que dá o ser isto 
(“rationes figurarum, per quas mundus est...”: Epist., 3, 2). Os seres materiais são o que são por sua essência. 
Porém o ser deve ser completado com potencialidades e essa participação se realiza com a natureza. Ser, essência 
e natureza formam a trindade metafísica agostiniana (cf. Epist. 11, 3). Assim nos é apresentada a tragédia no ser 
do homem, tragédia do homem temporal, vítima ou cliente do homem eterno. Há um Zenóbio autêntico, que 
coincide com o tipo definido por Platão. Tem todas as características do ideal platônico, características que o 
perfilam e limitam. Comparado com esse tipo, o Zenóbio real é um semi-homem (Epist., 3, 1). Porém, Agostinho 
ama a presença corporal do Zenóbio inautêntico, que foi e será, porém que não é (Epist., 18, 2)”.  
12 Sobre a equação sugerida nesta subdivisão do trabalho e a mudança ou alteração que também afeta o tempo, 
sobretudo pelo prisma das três divisões acima citadas, eis a conclusão a que chega RUFINO, 2000, p. 57: “A 
partir das idéias de Santo Agostinho, entendemos que se pode afirmar sobre as três divisões do tempo por ele 
propostas: 1) futuro: sendo e deixando de ser; 2) passado: deixando de ser ininterruptamente; 3) presente: nada 
mais do que o que está deixando de ser ininterruptamente (passado) e o que está sendo e deixando de ser (futuro)”.  
13 “...mutabilitatem... qua desinunt esse quod fuerant et incipiunt esse quod non erant...” (Conf., XII, 6, 6). É 
muito válida, aqui, a conclusão a que chega BLANC, 1999, p. 217, quando afirma sobre essas alterações que o 
presente possibilita na ininterrupta mutação das coisas: “O brotar vivo do tempo, que garante à existência no seu 
conjunto atualidade e presença, não é feito apenas de repetição e conservação do mesmo, mas ainda de 
incessante novidade. Com efeito, pela instantaneidade do seu suceder é o presente uma síntese em aberto, sempre 
inconclusa e indeferida, sujeita às mais variadas alterações, que podem oscilar entre a variação imperceptível e a 



 110

em cuja lembrança o passado ainda vive de algum modo, e em cuja expectativa já vive o 

futuro”14. Na dinâmica desse processo, entretanto, segundo ainda os dois pensadores acima ao 

estudar o pensamento de Agostinho, “o presente, porém, transcorre sem cessar, a fim de dar 

lugar a um novo presente. De sorte que o tempo é por essência inconstante e criatural”15. O 

tempo é, então, inconstante, mutável, por ser criatura. 

Agostinho reforça a argumentação acerca do assunto acima com um exemplo. 

Uma vez que para ele, segundo Santos e Pina, “o tempo é um ser de razão com fundamento na 

realidade”16, o mais apropriado é tentar chegar ao ponto mínimo – ou indivisível - do 

presente, que atinja um estatuto ontológico, se é que o constante fluir do tempo, passando do 

ser ao não ser, permite tal verificação de indivisibilidade. Não é sem razão que ele levanta o 

seguinte questionamento: “para que digamos que o tempo verdadeiramente existe, por que 

tende a não ser?17”. Ou, entrando no exemplo que reforça seu argumento, dar lugar à linha do 

                                                                                                                                                                                     
ruptura abrupta e descontínua, implicando, por isso, sempre, com a criação do novo, a parcial destruição ou, pelo 
menos, transformação do antigo”. 
14 GILSON ; BOEHNER, 1991, p. 177. O autor se baseia no pensamento de Santo Agostinho exarado, respectivamente, 
em Conf., XI, 15, 20 e De civ. Dei, XII, 16.  
15 Ibid., p. 177. O autor se baseia no pensamento de Santo Agostinho exarado, respectivamente, em Conf., XI, 
15, 20 e De civ. Dei, XII, 16.  
16 SANTOS ; PINA, 1975, p. 304, nota 36, sobre Conf., XI, 14, 17. Esse ser de razão fundamentado na realidade 
tem a ver, segundo os citados autores na mesma nota, com o fato de que “S. Agostinho estuda o problema do 
tempo apenas sob o aspecto psicológico: como é que nós o apreendemos. Não o estuda sob o aspecto ontológico: 
como é em si mesmo. Para este último caso teria de o considerar como indivisível”. O tempo como ser de razão 
fundamentado na realidade tem a ver exatamente com os dois aspectos explorados neste trabalho: por um lado, o 
tempo da consciência (aspecto psicológico) e, por outro lado, a consciência do tempo, ou seja, o tempo visto a 
partir de uma elaboração intelectual que capta sua realidade objetiva e que, em Agostinho, tem tudo a ver com o 
aspecto criatural do tempo. Como já vimos, o tempo como criatura independe do homem, é exterior e anterior ao homem. 
17 “...ut scilicet non vere dicamus tempus esse, nisi quia tendit non esse?” (Conf. XI, 14, 17). BLANC, 1999, p. 
193, aborda essa mesma questão sobre o tempo, sendo que a partir do pensamento de Hegel (1770-1831). Eis o 
que diz a autora, textualmente: “Hegel, salientando o dinamismo infinito do Absoluto no ímpeto de se exprimir e 
efetivar como espírito, caracterizou a substância como negatividade e devir: a unidade negativa do ser-fora-de-si  
(Aussersichsein), que sendo não é e não sendo é, ou o devir intuído das diferenças exteriores que, na sua 
instantaneidade e imediatez, se põem e a si mesmas suprimem. Por isso, não está a substância no tempo, mas 
constitui o próprio tempo, enquanto pela sua espontaneidade tudo engendra e destrói na passagem do nada ao ser 
e do ser ao nada, em que se configura o real na finitude dos seus modos. Na verdade, segundo Hegel, a realidade 
ôntica, na sua transitoriedade, está sujeita ao tempo, enquanto é limitada e tem fora de si o outro dessa negação, 
comportando-se na sua unilateralidade em relação a ele como à sua própria potência. Nessa medida, toda a 
determinidade aparece, no âmbito da natureza, como exterior ao seu próprio ser, consignando essa contradição 
de si mesma, que a inquietude, exterioridade e abstração do seu ser temporal traduz e significa. É, por 
conseguinte, no devir da natureza, na instantaneidade dos seus momentos sucessivos, que o tempo tem a sua 
primeira concreção ôntica, constituindo nela esse poder de negação que a agita, incita e subleva a uma maior 



 111

seu raciocínio quando faz a seguinte colocação: “porventura, cem anos presentes são muito 

tempo? Considera, primeiro, se cem anos podem ser presentes”18. A linha do seu pensamento, 

aqui, é a seguinte: qual a duração do tempo presente? Ou, ainda: tem o tempo presente alguma 

duração? O filósofo parte desse exemplo de cem anos, mas isso é indiferente, pois poderia ser 

admitido, também neste caso, aquele exemplo de “notação científica” abordado na última 

subdivisão do primeiro capítulo, o que daria no mesmo. O que interessa para ele, de fato, é 

verificar se o presente tem alguma duração, se é possível medir o presente, quer parta do 

presente milênio, do presente século, do presente ano ou qualquer outra terminologia, seja ela 

atinente ao macro ou ao micro. 

Agostinho começa desse número aleatório e faz o caminho inverso, reduzindo ao 

máximo essa possibilidade19. No caso dos cem anos, se o primeiro ano decorre, apenas ele é 

presente, enquanto os noventa e nove são futuros e, por conseguinte, ainda não existem. Se o 

ano que decorre é o segundo, então um já é passado, ou seja, já não é, e os demais continuam 

ainda não existindo. E ele continua reduzindo e fazendo essa adequação das três categorias do 

tempo. Nessa redução, afirma que o ano decorrente também não é todo presente e, se não é 

todo presente, não é um ano presente. Daí o filósofo reduz para o mês e afirma: “nem sequer, 

porém, o mês que está decorrendo é presente, mas somente o dia”20. Admite ele, então, que o 

dia é presente? Também não: “...nem mesmo o dia é todo presente”21. Nem mesmo a hora 

pode ser considerada como toda presente, pois “está composta de partículas fugitivas, sendo 

passadas as que já transcorreram e futuras as que ainda lhe restam”22. Diante do total impasse, 

                                                                                                                                                                                     
efetividade. Abrindo, na finitude do presente, um desejo e nostalgia da infinitude do possível, o tempo compele o 
ente a negar-se e transcender-se, numa distância de si a si, que é crescimento e progresso”. 
18 “An centum anni praesentes longum tempus est? Vide prius utrum possint praesentes esse centum anni” (Conf. XI, 15, 19). 
19 Cf. Conf. XI, 15, 18-20. 
20 “...quamquam neque mensis, qui agitur, praesens est, sed unus dies...” (Conf. XI, 15, 19). 
21 “...nec unus dies totus est praesens” (Conf. XI, 15, 20). 
22 “Et ipsa una hora fugitivis particulis agitur: quidquid eius avolavit, praeteritum est, quidquid ei restat 
futurum” (Conf. XI, 15, 20). 



 112

Agostinho só vê uma saída: “Quanto ao presente, se fosse sempre presente, e não passasse para 

o pretérito, já não seria tempo, mas eternidade”23. 

A adequação das três divisões do tempo umas às outras é também o que adequa o 

tempo ao próprio tempo, a fim de que ele seja de fato tempo e não eternidade, pois, como 

criação que é, o tempo está sujeito às mesmas mudanças e vicissitudes da criação como um 

todo24. Por outro lado, o tempo presente possibilita o que parece absurdo: tornar o futuro 

presente ou possibilitar que o futuro seja um existente presente25. E de que forma essa 

“previsão” do futuro se efetiva? Agostinho conduz a argumentação da mesma maneira que o 

faz acima, ou seja, através de um corriqueiro exemplo do dia-a-dia. Agora utiliza o exemplo 

da aurora, ou seja, da ocasião em que o sol surge no horizonte, para proceder a esse “vaticínio 

do futuro pelo presente”26. E o intuito de sua “investigação” é um só, como afirma de forma 

                                                           
23 “Praesens autem si semper esset praesens nec in praeteritum transiret, non iam esset tempus, sed aeternitas” 
(Conf. XI, 14, 17). 
24 Cf. Conf. XI, 4, 6. 
25 Uma boa contribuição nesse sentido é dada por PEGORARO, 1979, ao analisar a noção do tempo segundo 
Santo Agostinho e a partir de estudos desenvolvidos por Heidegger. Diz ele à p. 24 e 25: “..o tempo é misterioso 
e oculto ao homem. O que é o tempo? Será um ente? Será que existe? Todos sabem que o tempo passado não 
existe mais; que o futuro não existe ainda. E que dizer do presente? Se permanecesse, se não revelasse (sic) para 
o passado, não seria tempo, mas nunc-stans, eternidade. O presente deve também necessariamente passar. 
Portanto, ele é tempo porque tende a não ser. Mesmo o instante presente já caiu no passado [...]. Por um lado, o 
tempo parece não existir; por outro lado, ele necessariamente existe na tríplice forma do passado, presente e 
futuro. Mas onde e como (Wo und Wie) passado e futuro estão presentes? Na imagem e pela imagem. Heidegger 
nota que a imagem não é cópia ou repetição da coisa (e é isso que Agostinho faz, como se nota pelos exemplos 
citados acima). A imagem do passado forma-se olhando-para-trás (Rückblick). Olhar-para-trás é lembrar, é a 
memória, imagem do passado. E como se apresentará o futuro? Qual a imagem do futuro? Tomemos apoio num 
texto de Agostinho: ‘contemplando a aurora prenuncio o surgimento do sol; não o sol, mas o surgimento; e não 
poderia predizê-lo se não o imaginasse na alma’ (Conf., XI, 18). Portanto, não se trata de antecipar e de prever o 
sol enquanto ente (Seiende), mas um ‘modo de ser desse ente’. E isso se faz graças à imaginação que forma a 
imagem olhando-para-frente, para o futuro. A respeito do presente, Heidegger diz: ‘O ente presente aparece na 
imagem do olhar’ que descortina a situação e a estrutura existencial. Voltemos agora ao problema de Agostinho: 
passado e futuro não existem; mas nós os consideramos existentes e nos ocupamos deles. Certamente o passado 
e o futuro não existem como entes subsistentes (res). Mas o ente passado é (existe) na e pela memória; o futuro é 
(existe) na e pela expectativa [...]. Assim o ente passado está presente como memória; o ente futuro está presente 
na expectativa (expectatio); o ente presente aparece na situação. Assim, o tempo em suas três formas, é presente 
(ist da); ele é (ist)”; diz o mesmo autor, à p. 52: “Geralmente o tempo é compreendido a partir do presente: este é 
determinado como ‘agora’ que se distingue do ‘agora não mais’ e do ‘agora ainda não’. Por isso o tempo reveste-
se do caráter de um ente subsistente. Mas onde está esse ente? É ele uma coisa? Por um lado, parece que o tempo 
não é; por outro lado, há tempo”; cf., também, a idéia do “agora em marcha” desenvolvida no texto de 
HARTMANN, Nicolai (1881-1950). Ontología (Philosophie der Natur,Abriss der speziellen Kategorienlehre). 
Trad. de José Gaos. Mexico: Fondo de Cultura Económica, 1986. tomo IV. Filosofía de la naturaleza. Teoría 
especial de las categorías. Categorías dimensionales, categorías cosmológicas. ISBN 968-16-2216-2. p. 205-208.  
26 SANTOS ; PINA, 1975, p. 307. 



 113

muito clara e direta: “se existem  coisas futuras e passadas, quero saber onde elas estão”27. 

Sua conclusão é esclarecida da seguinte forma28: quando contempla a aurora, prediz que o sol 

vai aparecer. O que contempla, contempla no presente, mas o anuncio do que contempla 

aponta para o futuro. Entretanto, não é o sol que é futuro, uma vez que ele já existe, mas sim o 

seu aparecer no horizonte que ainda não se concretizou. Esse “vaticínio” não seria possível 

sem os dois elementos que o fundamentam: a visão presente da aurora e a imagem desse 

aparecer do sol concebida na alma, também no presente. Nada disso é, ainda, o aparecer do 

sol no horizonte. Quando Agostinho afirma que as coisas futuras ainda não existem, esse é um 

dos sentidos empregados por ele . No exemplo dado, não é que o sol não exista – pois a aurora 

já é, no seu entender, um prenúncio dessa existência -, mas o seu aparecer  é que ainda não é. 

Presentes são apenas a aurora e a imagem da aurora captada pela alma. Por isso, não há 

impedimento algum para que coisas da espécie sejam “prognosticadas pelas coisas presentes 

que já existem e se deixam observar”29. É por isso que o filósofo conclui: “logo, existem as 

coisas futuras e pretéritas”30. E ele só admite a existência dessas coisas – e de sua 

mutabilidade - por conta da equação das três divisões do tempo e da existência do próprio 

tempo em seu constante fluir, pois se nada existisse também não existiria o tempo31, nem em 

si mesmo, nem em nenhuma de suas três divisões. 

 

 

 

 

                                                           
27 “...spes mea... Si enim sunt futura et praeterita, volo scire, ubi sint” (Conf., XI, 18, 23). 
28  Cf. Conf., XI, 18, 24.  
29  “...sed praedici possunt ex praesentibus, quae iam sunt et videntur” (Conf., XI, 18, 24).  
30 “Sunt ergo et futura et praeterita” (Conf., XI, 17, 22). Sobre essa posição assumida por Agostinho, eis como a 
resume PEGORARO, 1979, p. 26: “...o espírito é e, por conseguinte, o tempo é. O espírito distende-se; por isso é 
triplicamente presente. Assim, o espírito é distendido e projetado na duração do presente, passado e futuro. Em 
suma: o espírito distende o tempo, ou, mais exatamente, o espírito é tempo em distensão. Para Agostinho, o 
tempo nunca é longo ou breve. Longa é a memória, enquanto olha para trás; longa é a expectativa enquanto olha 
para frente; longa é a situação enquanto olha as coisas presentes”. 
31 Cf. Conf., XI, 14, 17.  



 114

3.2  O tempo presente: motus ou mora?   

 

 

Entretanto, na análise da categoria do presente procedida por Agostinho no texto 

das Confissões, o filósofo adota um método indireto32, isto é, exterior à consciência. Agora, ao 

invés de se ater ao tempo da consciência (subjetivo), sua preocupação é com a consciência do 

tempo, ou o tempo objetivo. Neste ponto da sua construção sobre o tempo – com ênfase no 

presente -, apela para o mundo exterior à consciência. No mundo exterior, tenta encontrar o 

tempo objetivo, o tempo que existe fora e independente da consciência.  

O método empregado por Agostinho consiste em identificar o tempo em um 

movimento exterior e espacial. Nesse sentido, o tempo seria identificado com o movimento 

(motus), tanto do sol, da lua e dos astros33, quanto da roda do oleiro e de todos os corpos: 

Ouvi dizer a um homem instruído que o tempo não é mais que o movimento 
do sol, da lua e dos astros34. Não concordei. Por que não seria antes o 
movimento de todos os corpos? Se os astros parassem e continuasse a 
mover-se a roda do oleiro, deixaria de haver tempo para medirmos as suas 
voltas? [...] Há estrelas e luzeiros no céu que servem de sinais, indicam as 

                                                           
32 Cf. GUITTON, 1971, p. 228ss. O método indireto adotado por Agostinho, de acordo com o autor, é em razão 
da possibilidade de as informações transmitidas pela intuição não serem tão confiáveis. O método indireto 
consiste, então, em procurar descobrir o enigma do tempo, compreender a natureza do tempo, não na 
consciência, mas fora da consciência, naquilo que ocorre no mundo exterior ao homem, no tempo objetivo.    
33 Cf. Conf., XI, 23, 29-30. 
34 Cf. SANTOS ; PINA, 1975, p. 311, nota 39: “Assim o afirmava Eratóstenes: ‘o tempo é o curso do sol’. Igual 
teoria se atribui a Platão no livro Timeu. A este se refere o texto”. Os autores não indicam em que obra se 
encontra a afirmação do filósofo helênico. Sobre Eratóstenes, eis o que informam REALE ; ANTISERI, 1990, 
vol. I, p. 298: “A geografia encontrou a sua sistematização na obra de Eratóstenes. Em 246 a. C., ele foi chamado 
pelo rei Ptolomeu II a Alexandria como diretor da Biblioteca, tendo sido amigo de Arquimedes (287?-212 a. C.). 
[...] Era versado em muitos campos do saber, mas não a ponto de impor-se de modo peremptório. O seu método 
histórico foi o de ter aplicado a matemática à geografia e o de ter esboçado o primeiro mapa do mundo seguindo 
o critério dos meridianos e paralelos. Baseando-se em cálculos engenhosos, fundamentados e com correção 
metodológica, Eratóstenes também conseguiu calcular as dimensões da Terra”. Este homem douto ao qual se 
refere Agostinho é, na opinião de VEGA, 1946, p. 846, “provavelmente Platão, cuja opinião não aprova 
tampouco o mesmo Plotino, de onde o tomou o Santo. Platão, no Timeu, parece defender abertamente esta 
opinião”. Quanto ao filósofo grego, eis o que informa no Timeu, cf. PLATÃO, 1988, p. 1139a, 1139b: “Em 
virtude deste raciocínio e desta intenção divina, que fazem referência ao nascimento do tempo, o Sol, a Lua e as 
outras cinco estrelas, a que damos o nome de errantes, nasceram para definir os números dos tempos e para 
garantir sua conservação [...]. Assim, pois, uma vez que todos os astros que eram necessários para constituir 
juntos o tempo foram postos em marcha...”; cf., também, PLOTINO, 1996, II, 1, 7, p. 345; cf., ainda, o que diz 
VEGA, 1946, p. 846, nota 30: “Estobeo, em sua Eglogae physicae, IX, 40, diz: ‘Eratóstenes dizia que o tempo é 
o curso do sol; Hestico de Perinto, que é o movimento dos astros uns em relação aos outros’.” 



 115

estações, as horas e os anos. Com certeza, existem. Mas nem eu afirmo que 
uma volta daquela roda de madeira (do oleiro) represente um dia, nem 
aquele sábio se atreverá a dizer que esse giro não representa um determinado 
tempo35. 

A identificação que Agostinho faz no texto acima clarifica a idéia, mas não 

resolve o enigma que o preocupa desde que iniciou a discussão sobre o assunto. Por isso 

resolve detalhar ainda mais. Argumenta, agora, sobre o aceleramento ou retardamento do 

movimento dos astros (mora). O raciocínio passa do movimento (motus) à durabilidade do 

movimento (mora)36. O que constitui o dia é o movimento ou a duração do movimento? E o 

tempo, finalmente, é o movimento (motus), a duração do movimento (mora), ou as duas 

coisas conjuntamente?  

                                                           
35 “Audivi a quodam homine docto, quod solis et lunae ac siderum motus ipsa sint tempora, et non annui. Cur 
enim non potius omnium corporum motus sint tempora? An vero, si cessarent caeli lumina, et moveretur rota 
figuli, non esset tempus, quo metiremur eos gyros [...]. Sunt sidera et luminaria caeli in signis et in temporibus et 
in diebus et in annis. Sunt vero; sed nec ego dixerim circuitum illius ligneolae rotae diem esse, nec tamen ideo 
tempus non esse ille dixerit ” (Conf., XI, 23, 29). 
36 Cf. a argumentação completa em Conf., XI, 23, 29-30. Em uma longa – e parcial - parte da argumentação, 
Agostinho se expressa da seguinte maneira: “O que desejo saber é a força e a natureza do tempo com que 
medimos o movimento dos corpos e dizemos, por exemplo, que tal movimento é duas vezes mais longo no 
tempo, do que qualquer outro. Prossigamos na investigação: chamamos dia não somente à demora do sol sobre a 
terra, pelo qual se diferencia o dia e a noite, mas também ao giro completo que o sol descreve do Oriente ao 
Oriente. Por isso dizemos: ‘Passaram-se tantos dias’. Entendemos, também, as respectivas noites, sem enumerar 
à parte os seus espaços. Portanto, já que o movimento do sol e o seu percurso do Oriente ao Oriente completam 
um dia, desejava saber se é o movimento que constitui o dia, ou se é a duração em que se realiza esse 
movimento, ou se são estas duas coisas conjuntamente. Se fosse o movimento do sol que constituísse o dia, 
teríamos um dia, ainda que o sol completasse a sua carreira num tão pequeno espaço de tempo quanto é o duma 
hora. Se fosse a duração do percurso do sol que constituísse o dia, não haveria dia, se dum nascer a outro nascer 
do sol houvesse a breve duração de tempo quanto é o duma hora. Mas seria preciso que o sol desse vinte e quatro 
voltas para completar um dia. Se fossem o movimento do sol e a duração desse movimento a dar origem ao dia, 
este não poderia se apelidar com tal nome, se o sol perfizesse o seu giro completo no espaço duma hora. 
Também o não chamaríamos dia, se se passasse tanto tempo, estando o sol parado, quanto este costumava gastar 
no seu percurso de uma manhã a outra manhã – Ego scire cupio vim naturamque temporis, quo metimur 
corporum motus et dicimus illum motum verbi gratia tempore duplo esse diuturniorem quam istum. Nam 
quaero, quoniam dies dicitur non tantum mora solis super terram, secundum quod aliud est dies, aliud nox, sed 
etiam totius eius circuitus ab oriente usque orientem, secundum quod dicimus: ‘Tot dies transierunt’ – cum suis 
enim noctibus dicuntur tot dies, nec extra reputantur spatia noctium -, quoniam ergo dies expletur motu solis 
atque circuitu ab oriente usque orientem, quaero, utrum motus ipse sit dies an mora ipsa, quanta peragitur, an 
utrumque. Si enim primum dies esset, dies ergo esset, etiamsi tanto spatio temporis sol cursum illum peregisset, 
quantum est horae unius. Si secundum, non ergo esset dies, si ab ortu solis usque in ortum alterum tam brevis 
mora esset, quam est horae unius, sed viciens et quater circuiret sol, ut expleret diem. Si utrumque, nec ille 
appellaretur dies, si horae spatio sol totum suum gyrum circumiret, nec ille, si sole cessante tantum temporis 
praeteriret, quanto peragere sol totum ambitum de mane in mane adsolet ” (Conf., XI, 23, 30). 



 116

A partir da idéia acima, argumenta que se o movimento completo do sol em torno 

da terra37 constitui o dia, teríamos um dia ainda que tal movimento ocorresse num espaço 

menor de tempo. Ou seja, se o sol completasse o percurso em volta da terra em uma hora, 

teríamos um dia de uma hora. Raciocina o filósofo, por outro lado, que se fosse a duração 

(mora) do percurso do sol que constituísse o dia, não haveria dia se essa duração fosse a do 

exemplo anterior, isto é, de uma hora. Seriam necessárias vinte e quatro voltas para que se 

completasse um dia. Um terceiro momento do raciocínio, é quando ele pensa na possibilidade 

de o dia ser constituído pelo movimento e pela duração. Mesmo assim, ainda não se poderia 

ter um dia caso a duração desse movimento fosse de uma hora. Por último, imagina a 

possibilidade de uma completa paralisação dos astros. E se os astros paralisassem, ou melhor, 

se o sol parasse, o tempo também paralisaria? Ou seja, “também o não chamaríamos dia, se se 

passasse tanto tempo, estando o sol parado, quanto este costumava gastar no seu percurso de 

uma manhã a outra manhã”?38 

Agostinho resolve voltar, então, ao núcleo da discussão sobre o tempo. Na busca 

que empreende, usa elementos externos à consciência e ligados ao tempo em sua objetividade; 

no presente caso, o tempo astronômico. Eis como se expressa o filósofo:  

agora não procuro averiguar em que consiste aquilo que apelidamos dia, mas 
sim o que seja o tempo, unidade pela qual, medindo o trajeto do sol, 
diríamos que o completou em menos de metade do espaço de tempo quanto é 
aquele em que decorrem doze horas. Comparando as duas durações, diremos 
que uma é simples e outra dupla, ainda que o sol demorasse, umas vezes o 
tempo simples, outras vezes o dobro, no seu percurso do Oriente ao 
Oriente”39. 

                                                           
37 Em nada altera a validade da construção agostiniana a prevalência, em sua época, do sistema geocêntrico ao 
invés do heliocêntrico, pois o núcleo de sua discussão é o movimento (motus) e a duração do movimento (mora), 
e não a de qual astro gira em torno de qual astro.   
38 “Si utrumque, nec ille appellaretur dies, si horae spatio sol totum suum gyrum circumiret, nec ille, si sole 
cessante tantum tempororis praeteriret, quanto peragere sol totum ambitum de mane in mane adsolet” (Conf., 
XI, 23, 29-30). 
39 “Non itaque nunc quaeram, quid sit illud, quod vocatur dies, sed quid sit tempus, quo metientes solis circuitum 
diceremus eum dimidio spatio temporis peractum minus quam solet, si tanto spatio temporis peractus esset, 
quanto peraguntur horae duodecim, et utrumque tempus comparantes diceremus illud simplum, hoc duplum, 



 117

E o que conclui Agostinho com todo esse aparato argumentativo? Que o movimento 

(motus) e a duração do movimento (mora) não são o tempo. O tempo pode até ser continente 

desses conteúdos, jamais os próprios conteúdos. Ele insiste nesse ponto, de forma enfática. 

Ainda mais quando trata especificamente da categoria do presente. Para ele, portanto, não 

medimos o tempo, mas os subsídios dos fenômenos que se efetuam no tempo. Sendo assim, o 

tempo nem se subordina ao movimento e nem é redutível à quantidade. O mérito do filósofo, 

dando continuidade ao pensamento de Plotino, é não cair no engano comum de afirmar que o 

tempo é o movimento ou a duração do movimento dos astros, ou qualquer outro tipo de 

movimento ou de duração de movimento. Ao afirmar que o tempo não é movimento (motus), 

nem duração (mora), conclui que o tempo é mais que movimento (motus) e duração (mora). 

Ao distinguir, dessa forma, do tempo contado pelo movimento dos corpos (motus e mora), um 

tempo de certa forma absoluto, dado confusamente à intuição, permite a conciliação da 

multiplicidade dos tempos locais com a unidade da consciência40. Mesmo assim, a diferença 

está estabelecida de forma definitiva: uma coisa é o movimento de um corpo, outra coisa a 

medida da duração desse movimento e outra coisa, ainda, o tempo que possibilita esse 

movimento e essa duração, ou o tempo propriamente dito.  

Aprofundando ainda mais a discussão em torno da consciência do tempo – ou seja, o 

tempo estudado em sua objetividade -, Agostinho abre a possibilidade de identificar o passado 

e o futuro no interior do próprio presente. Ao analisar o menor intervalo perceptível do tempo 

presente – que é como se fora o presente do presente -, chega a uma possível medida e 

duração do tempo presente. Medida de um espaço de tempo que praticamente inexiste, pois, 

como já foi visto, o presente é formado de “partículas fugitivas” (fugitivis particulis)41, ou, 

                                                                                                                                                                                     
etiamsi aliquando illo simplo, aliquando isto duplo sol ab oriente usque orientem circuiret” (Conf., XI, 23, 30). 
Cf. o que SANTOS ; PINA, 1975, informam à p. 313, nota 40: “Os romanos mediam o dia dum nascer do sol até 
ao outro nascer do sol. Os judeus, ao contrário, contavam-no dum pôr do sol até ao outro pôr do sol”. 
40 Cf. GUITTON, 1971, p. 229. 
41 Cf. Conf. XI, 15, 20. 



 118

então, “voa tão rapidamente do futuro ao passado, que não tem nenhuma duração. Se a 

tivesse, dividir-se-ia em passado e futuro. Logo, o tempo presente não tem nenhum espaço 

(duração)”42. O importante diante disso tudo é que na reflexão progressiva que desenvolve, o 

filósofo atribui ao tempo qualidades opostas e sempre a partir desse “quase nada” do presente, 

enriquecendo ainda mais a argumentação. Por isso mesmo distingue três atos solidários que se 

constituem incessantemente uns dos outros em sua relação com o tempo: a consciência que 

aguarda ou espera, a consciência que atenta e a consciência que recorda. Mais uma vez ele 

retorna à equação da qual nos ocupamos anteriormente e que está muito bem resumida nas 

linhas acima: passado e futuro estão inseridos no interior do próprio presente. Nessa tríplice 

forma imanente do tempo presente, passado e futuro, o instante é o ponto crítico e, ao mesmo 

tempo, o ponto fundamental no qual se apoia a mais decisiva concepção de tempo defendida 

pelo filósofo43, com a sua ênfase no primado do presente. É decisiva por proporcionar até 

mesmo um fugaz toque na essência da eternidade. É desse ponto, também, que ele parte para 

uma ousadia ainda maior, qual seja a de abrir a possibilidade de se captar nesse átimo do 

presente vestígios da própria eternidade44.     

                                                           
42 “...quod tamen ita raptim a futuro in praeteritum transvolat, ut nulla morula extendatur. Nam si extenditur, 
dividitur in praeteritum et futurum: praesens autem nullum habet spatium” (Conf. XI, 15). 
43 Cf. GUITTON, 1971, p. 231ss. 
44 BLANC, 1999, p. 224, entende que tempo e eternidade não são termos antitéticos, quando diz: “Não são, 
portanto, tempo e eternidade termos antitéticos, mas exigências complementares da vida e do espírito, a que o 
homem tem de atender, realizando na ação, como relevou Alquié (Le Désir d’Éternité, 1943, Paris, PUF, col. 
‘Quadrigue’, 1996, sobretudo os caps. X e XV), a sua síntese harmoniosa. Segundo este autor, com efeito, nem o 
tempo é dedutível da eternidade, pois que nos é dado como um fato, nem aquela inferível do tempo, pois que é 
objeto de fé. É, porém, possível aceitar o tempo – o desafio do futuro e a mudança que comporta, bem como a 
fatalidade da morte – enquanto condição da ação, penhor da realização de qualquer obra. Construindo o mundo a 
partir de valores livremente escolhidos, o homem efetua a mediação entre o Espírito eterno e a vida temporal, 
permitindo àquele, por seu intermédio, dirigir e moldar o curso dos acontecimentos, numa fidelidade ao Espírito 
e à sua condição, que não se compadece com a nostalgia do passado, ou com o medo do futuro”; mesmo 
mantendo posições diametralmente opostas em diversas questões relacionadas ao tempo – como, por exemplo, a 
eternidade ou não eternidade do mundo, a creatio ex nihilo, dentre outras -, há uma aproximação do pensamento 
de Agostinho com o de Aristóteles quando se trata da relação do tempo com a eternidade, sobretudo em termos da 
absoluta transcendência da divindade sobre o tempo e da exclusão de toda e qualquer mudança e sucessão na 
extratemporalidade de Deus; nesse sentido, vale transcrever um longo e esclarecedor texto: cf. MONDOLFO, 
Rodolfo. O infinito no pensamento da antitiguidade clássica (El Infinito en el Pensamiento de la Antigüedad 
Clásica). Trad. de Luiz Darós. São Paulo: Editora Mestre Jou, 1968. p. 123: “Em Aristóteles a eternidade se 
apresenta, mais explicitamente que em Platão, sob duas formas e em duas esferas de pertinência claramente 
distintas: a da absoluta transcendência sobre o tempo, ou extratemporalidade de Deus, que exclui toda mudança e 



 119

 

 

 

 

                                                                                                                                                                                     
toda sucessão, e a infinitude temporal do cosmos, que inclui a sucessão como infinita série de movimentos e de 
mudanças. A primeira eternidade é aquela divina do Ato puro (Metafísica, XII, 6-9, 1072-1074): unidade 
absoluta e possessão eterna do uno pelo uno; pensamento do pensamento, ou seja, imutável contemplação da 
própria e absoluta perfeição divina, sempre idêntica; causa final de todo movimento eterno e devir cósmico, mas, 
precisamente pelo desconhecimento deste último, porque, conhecendo-o, estaria com ele em contínua mudança; 
enquanto a eterna subsistência do cosmos exige uma causa ‘permanente e eterna, que opere sempre do mesmo 
modo’ (Metafísica, XII, 6-9, 1072 a) . Assim o Deus de Aristóteles, ‘substância eterna e imóvel, separada dos 
seres sensíveis’ (Metafísica, XII, 6-9, 1073 a), consegue, enquanto separado de todo devir em sua imutabilidade 
absoluta, manter em si e na própria eternidade aquela extratemporalidade que o Deus de Platão perdia no ato da 
criação da ordem cósmica”;  p. 124: “O motor imóvel de Aristóteles... permanece em si mesmo puro de todo 
movimento e desenvolvimento, enquanto não atua como causa determinante através de sua ação, mas como 
causa final por virtude de sua existência: o movimento, portanto, só está no mundo, não no fim imutável ao qual 
aspira”; p. 129: “A matéria da qual as coisas nascem e à qual voltam ao se desintegrarem é o substrato 
(hypokéimenon: ‘o subjacente’) permanente; é necessário admitir a eternidade de uma prote hyle: ‘matéria 
primeira’ (infinita possibilidade dos contrários), por ser impossível um nascimento a partir do nada (Metafísica, III, 4, 
999 b); mas, tal eternidade é permanência através das infinitas mudanças ocasionadas pela infinita passagem das 
formas. A forma, por sua vez, é a espécie imortal não separada da matéria, mas realizando sua eternidade através 
da infinita mudança desta, isto é, através da infinita sucessão dos indivíduos mortais; destes, o nascimento de um 
é sempre morte de outro e vice-versa (De generat. Corrupt., I, 3, 319 a: ‘A geração de algo diferente é sempre 
destruição de outra das substâncias, e a destruição de uma é sempre a geração de outra’), numa vicissitude que 
não teve começo e nem terá fim (De cœlo, I, 10, 279ss)”; p. 131: “...toda porção de tempo (por maior que a 
tomemos) é sempre limitada entre dois instantes (Física, IV, 13, 222), que implicam respectivamente no começo 
um passado e no fim um futuro, seja porque o tempo é número do movimento e que dos números, poderíamos 
tomar sempre um que seja maior que qualquer outro dado (Física, IV, 12, 221), sempre se reafirma a infinitude 
do tempo no próprio ato da limitação de qualquer porção sua”; p. 132, 133: “...a questão da realidade ou da 
idealidade do tempo em Aristóteles... Hamelim (Le système d’Aristote, p. 296) vê um indiscutível (mesmo se 
inconsciente ou involuntário) passo para o idealismo, quando Aristóteles (Física, IV, 14, 223 a) se coloca o 
problema sobre se o tempo, número do movimento, se pode verificar sem seu numerante, o qual só pode ser a 
alma, ou melhor o intelecto. A tal problema Aristóteles responde: ‘não há outro ser que numere, que não seja a 
alma, ou melhor, seu intelecto; não existindo a alma, não poderia existir também o tempo’. Com isso a infinitude 
do tempo ficaria reduzida a simples potência do intelecto numerante, capaz de assumir sempre um número maior 
que qualquer número dado, isto é, seria uma pura infinitude potencial [...]. Mas Aristóteles imediatamente 
acrescenta: ‘De não ser o que é o tempo por seu próprio ser, como se pudesse haver movimento sem alma; porque 
o antes e o depois existem no movimento, e o tempo está representado por eles enquanto são numeráveis’. 
Nestas palavras a alma (da esfera celeste) aparece como motriz, além de pensante e numerante; e como motriz 
garante do tempo no movimento. E a numeração do tempo aparece realizada por ela, no próprio ato de produzir o 
movimento do qual o tempo é o número, isto é, não um movimento qualquer (como logo esclarece Aristóteles), 
mas o contínuo, que é o movimento circular dos corpos celestes. Por isso, se deverá inferir que assim como a 
alma da esfera celeste produz a rotação do céu ab aeterno (‘eternamente’), igualmente a numera ab aeterno, por 
ser tal movimento o único numerável: a infinitude do tempo passado está portanto numerada, é infinito em ato e 
não em potência”; p. 134: “É infinito, na rotação celeste, o movimento realizado ab aeterno, e conseqüentemente 
também o tempo é infinito”; p. 135: Aristóteles admite “...uma dupla infinitude temporal: regressiva (do 
passado) e progressiva (do futuro). Admite-a também ao chamar de instantes intermédios infinitos as porções de 
tempo, que se podem tomar em número infinito, como intervalos entre dois instantes (Física, IV, 10, 218: ‘nos 
instantes intermédios, que são infinitos’)”. 



 120

3.3  O tempo presente como vestigium aeternitatis45   

 

 

Ao começar sua construção sobre o tempo, Agostinho insere de imediato a relação 

deste com a eternidade46. E isso é feito tanto no texto das Confissões, quanto no texto de A 

Cidade de Deus. Na verdade, ele já se refere ao tema, de forma explícita, na frase de abertura 

do livro XI das Confissões: “Sendo tua a eternidade, ignoras porventura, Senhor, o que te 

digo, ou não vês no tempo o que se passa no tempo?”47. Ora, de acordo com o pensamento de 

                                                           
45 Cf. De gen. lib. imp., XIII, 38. Na análise da categoria “eternidade”, em Agostinho, um dos pontos sob 
destaque é a idéia apresentada por Schuback em sua obra, que permeia tanto o período patrístico quanto o 
próprio medievo e cuja definição mais apropriada a autora encontra em Boécio (480?-524), cf. SCHUBACK, 
2000, p. 79-117; sobre esse particular em Boécio, eis o que diz ABBAGNANO, 1999, p. 379: “...Boécio 
exprimia corretamente a distinção entre os dois conceitos de eternidade (a dupla distinção a que se refere o autor 
é a seguinte: 1a, como duração indefinida do tempo, 2a, intemporalidade como contemporaneidade): ‘Não se 
pode legitimamente considerar eterno o que é condicionado pelo tempo, ainda que, como Aristóteles pensou do 
mundo, não tenha princípio nem fim, e ainda que sua vida se prolongue na infinidade do tempo. Pois, mesmo 
sendo infinita, sua vida não compreende nem abrange sua própria duração inteira, visto que ainda não 
compreende nem abrange o futuro e já não abrange o passado. Portanto, só o que abrange e possui igualmente, 
em sua totalidade, a plenitude de uma vida sem limites, de tal sorte que nada lhe falte do futuro e nada lhe haja 
escapado do passado, só esse é o ser que deve ser considerado eterno: ele se possui necessariamente por inteiro 
no presente e possui no presente a infinidade do tempo’ (Phil. cons., V, 6, 6-8). Depois de Boécio essa distinção 
tornou-se lugar-comum em filosofia”; cf., ainda, o que diz DARLAPP, 1970, p. 123, sobre a importância da 
definição boeciana: “A teologia escolástica remete sempre para a clássica definição de eternidade dada por 
Boécio: aeternitas est interminabilis vitae tota simul et perfecta possessio (De Cons. Phil., V, 6; PL 63,858). É 
digno de nota que esta definição não parte do tempo, mas da vida. Por isso, tal definição tem uma afinidade com 
a concepção bíblica, na qual aparece a eternidade como uma realidade na ordem da salvação e não como simples 
duração. Além disso, esta definição está ligada à idéia de que o tempo não procura a estabilidade do ser 
consumado, mas é um modo de ser, de um ente concreto, o modo de ser de quem não se possui completamente a 
si mesmo, porque na sua dispersão não pode realizar em si a unidade total do eterno. A eternidade, assim 
definida, é apropriada para designar as prerrogativas de Deus. Não deve passar despercebido que nossas 
categorias mentais não nos permitem representar-nos essa vida que existe toda no mesmo momento. Um tal 
conceito somente é compreensível se se admite a transcendência absoluta do espírito para o mistério absoluto”; 
cf. também, os dois principais conceitos de eternidade apresentados pelo mesmo autor e já incluídos neste 
trabalho (p. 95, 96, nota 75); cf., ainda, o que diz RABUSQUE, Edvino A. O tempo e a eternidade. In: Veritas. 
Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996. v. 41, n. 161. p. 5-26. p. 5: “Nas ciências particulares pode ser válido que só 
conhecemos o que está no tempo e no espaço; acerca da eternidade nada sabemos. Mas na Filosofia não posso 
falar do tempo, sem me referir pelo menos indiretamente ao eterno. Não só a eternidade é um problema, também 
o tempo o é. Conhecida é a confissão de S. Agostinho: ‘Se não me perguntam, sei o que é o tempo; se me 
perguntam, não sei mais’. Em outros termos, tenho uma noção vaga do tempo, mas não a sei explicitar”.     
46 A esse respeito, eis o que diz MAMMI, [s/d], p. 255: “As primeiras linhas do livro XI (das Confissões) põem a 
questão do tempo num enfoque que privilegia o ponto de vista da eternidade. Como o eterno vê o temporal? 
Como pode admitir sua existência? Será preciso um ato de visão em que os acontecimentos temporais sejam 
extraídos do tempo, e se concentrem, por assim dizer, num único ponto. Por outro lado, de que forma aquilo que 
é temporal pode dirigir-se ao eterno?”; cf., também, o que diz ABBAGNANO, 1999, p. 379: “S. Agostinho 
analisou o tempo com base na contraposição entre tempo e eternidade”.  
47 “Numquid, Domine, cum tua sit aeternitas, ignoras, quae tibi dico, aut ad tempus vides quod fit in tempore?”- 
Conf., XI, 1, 1. 



 121

Agostinho – analisado por Lorenzo Mammi como “a fixação do nosso presente temporal” -, o 

que se passa no tempo se passa no presente. É a partir da base do primado do presente48, 

portanto, que é desenvolvida uma das principais construções da sua teoria do tempo, pois “o 

nó de todas as especulações de Santo Agostinho, o centro de toda sua filosofia, será o 

problema da relação do tempo e da eternidade”49. Sendo assim, quando o filósofo especula 

                                                           
48 Cf. GUITTON, 1971, p. 237-243: seguindo o pensamento de Agostinho, o autor sugere três etapas (interiora, 
exteriora e superiora) que elevam Agostinho à eternidade, exemplificando através do êxtase de Óstia (já citado 
neste trabalho), quando o próprio filósofo chega a tocar a eternidade momentaneamente. A consciência do futuro 
nada mais é que a primeira etapa para o conhecimento superior (superiora). A consciência do passado, por sua 
vez, é também a primeira etapa para o conhecimento interior (interiora). Quanto ao tempo sensível (exteriora) – 
considerado no De musica -, ele não é outra coisa senão o presente psicológico considerado no seu devir. E é 
exatamente isso que ocorre com Agostinho em sua experiência em Óstia (cf. Conf., IX, 10, 23): a sós com sua 
mãe, no jardim interior da casa onde moravam, em Óstia, à foz do rio Tibre, apartados da multidão, recuperam 
forças e aguardam o navio para voltar à África (cf. MAMMI, [s/d], p. 243). Conversam de forma suave, 
esquecendo o passado e concentrando a atenção no futuro. Divagam gradualmente, indo das coisas corporais 
(exteriora), chegando até suas próprias almas (interiora) e daí atingindo a região de inesgotável abundância 
(superiora), onde Deus apascenta o seu povo nos pastos da verdade. Enquanto falam e anseiam pela Sabedoria, 
atingem, momentaneamente e num ímpeto do coração essa realidade superior, definida pelo filósofo como a 
própria eternidade. De repente, voltam ao ruído dos lábios, onde a palavra começa e acaba. Ainda a esse respeito, 
MAMMI, [s/d], p. 245, nota 41, acrescenta o seguinte: “Guitton, em sua análise do êxtase de Óstia (1933, 194-9; 
trata-se do texto Le temps et l’éternité chez Plotin et Saint Augustin, Paris, Aubier, 1955), salienta a novidade da 
experiência agostiniana em relação aos neoplatônicos: o que Agostinho percorre já não é uma hierarquia de 
seres, e sim uma escala de felicidades [...]. O esforço para alcançar a visão da eternidade não busca o 
afastamento de si mesmo, mas ao contrário a fixação do nosso presente temporal, em mutação perpétua, para que 
coincida com o presente absoluto, atemporal, de Deus. Esse esforço é essencialmente ativo, temporal. 
Poderíamos acrescentar: é um esforço para que o tempo se eleve acima de si mesmo, voltando à eternidade de 
que provém”. Agostinho narra outra experiência, em que apreende esse vestígio da eternidade (cf. Conf., VII, 17, 
23): confirma que agora ama o verdadeiro Deus e não a um fantasma (como aquele a quem os maniqueus 
mandavam procurar para consolá-lo da morte do seu amigo). Agostinho se diz arrebatado para essa Beleza 
suprema e logo dela arrancado por conta dos seus pecados. Está certo, entretanto, que as perfeições invisíveis de 
Deus se tornam compreensíveis a partir do mundo e das coisas criadas. Até mesmo o eterno poder da divindade 
também se torna compreensível. Aplicando a tríplice divisão acima (interiora, exteriora e superiora), afirma ter 
descoberto a imutável e verdadeira Eternidade, por cima da sua inteligência sujeita à mudança.  
49 CHAIX-RUY, 1956, p. VII: “...le nœud de toutes les spéculations de saint Augustin, le centre de toute sa 
philosophie, c’était le problème des rapports du temps et de l’éternité”. Importante contribuição, nesse sentido, é 
a acirrada discussão dos filósofos escolásticos medievais, quando se debatem contra ou a favor do averroísmo e 
da tese de Aristóteles que propunha a eternidade do mundo. Um bom texto é o de Boécio de Dácia (?-1277) – cf. 
CARVALHO, Mário A. Santiago de. Notas complementares. In: BOÉCIO DE DÁCIA. A eternidade do mundo 
(De æternitate mundi). Trad., introdução e notas de Mário A. Santiago de Carvalho. Edição Bilíngüe. Lisboa: 
Edições Colibri, 1996. ISBN 972-8288-12-3 -, que apresenta uma extensa e bem elaborada construção sobre o 
assunto. Apesar de composta entre 1272 e 1277, a obra só teve sua primeira edição moderna em 1954 (p. 7); eis 
o que diz Carvalho à p. 8: “...progride a cosmovisão pagã, abalando a filosofia dominante de inspiração 
neoplatônico-augustiniana e contrariando algumas das afirmações nucleares da fé cristã”; o maior abalo sísmico 
é produzido por “duas teses: ensina-se quod mundus est æternus (que o mundo é eterno) e quod numquam fuit 
primus homo (que o primeiro homem nunca existiu). Como facilmente se compreende, ao ensinar-se ‘que o 
mundo é eterno’ e ‘que o primeiro homem nunca existiu’, punha-se em causa a lição central e primeira do livro 
do Gênesis, isto é, a afirmação de que Deus criou ‘no princípio’ tudo quanto existe”; afirma o mesmo autor, por 
outro lado (p. 9), que “os filósofos gregos nunca conheceram nem defenderam uma criação ‘a partir do nada’ (ex 
nihilo)” e, ainda, que “nenhum destes legados (gregos, de Platão, Plotino e outros) traduz, no entanto, a suposta 
afirmação do autor javeísta de que Deus criara ‘no princípio’ (bereshit barah - כראשית כרא ←) pelo seu único 
poder tudo quanto existe sem nenhuma matéria preexistente”; isso ocorre (p. 10) por conta da “...entrada 



 122

sobre a essência do tempo ele também está em busca da essência da eternidade, uma vez que 

o tempo está “em mutação perpétua” o que, segundo o pensamento do filósofo, não se enquadra 

absolutamente com o que ele entende por eternidade em termos de imutabilidade. 

Da mutabilidade, que caracteriza o tempo presente e todas as coisas criadas50, à 

imutabilidade da própria eternidade, Mammi é de opinião que “Agostinho vai além do sujeito 

à procura do absoluto que o habita”51. E isso o filósofo deixa muito claro num pequeno texto 

que abrange a criação em seu todo: desde o momento do princípio do tempo e do mundo até o 

éskaton, momento em que o tempo e o mundo não mais estarão no palco dos acontecimentos:  

Possa eu inebriar-me de ti e considerar as ‘maravilhas da tua lei’ (Sal., 118, 
18), desde o princípio em que criaste o céu e a terra, até ao tempo em que 
partilharemos contigo do reino perpétuo da tua santa cidade52.  

A citação do texto bíblico a esta altura dos acontecimentos é muito importante, 

pois, ainda de acordo com a opinião de Mammi, a “natureza delas (Escrituras) estará 

necessariamente vinculada à natureza do tempo”53. Além disso, o meditar na lei divina, para 

Agostinho, significa tanto a leitura quanto a interpretação das Escrituras. É por conta disso 

                                                                                                                                                                                     
avassaladora da obra aristotélica (no mundo latino), cujo conhecimento escolar era facilitado pelas paráfrases de 
Avicena (980-1037) e pelos magníficos comentários de Averróis (1126-1198) (provenientes da Hispânia e da 
Sicília e conhecidos desde cerca de 1230), (onde) vinha portanto a afirmação do Filósofo (Aristóteles), 
inaceitável para a fé cristã, da eternidade do mundo”; e conclui o autor à mesma página: “...embora o Alcorão 
(41, 9-12) conheça a idéia de criação, Avicena e Averróis sublinharão, cada um à sua maneira, o estatuto de 
necessidade do ato criador em detrimento de uma idéia central para a teologia cristã, a de que a criação é ‘a partir 
do nada’, quer dizer: um ato radical de liberdade”. Realmente, o Alcorão apresenta a idéia da criação de forma 
muito explícita, cf. O Alcorão. Trad. de Mansour Challita. Rio de Janeiro: Associação Cultural Internacional 
Gibran, [s.d.], surata 41, verso 9, p. 258: “Diz: Como? Ireis renegar Aquele que criou a terra em dois dias e 
atribuir-Lhe associados? Ele é o Senhor dos mundos”; verso 10: “Estendeu as montanhas sobre a terra em quatro 
dias, e abençoou-a e distribuiu alimentos iguais a todos os solicitantes”; verso 12: “E em dois dias, criou sete 
céus e determinou a cada um deles sua função. E decoramos o céu mais próximo com lâmpadas e protegemo-lo. 
Tal foi a determinação do Poderoso, do Conhecedor”. Na classificação cronológica do Alcorão, que 
acompanharia a evolução do pensamento de Maomé (570-632) da primeira à última revelação, a surata 41 se 
enquadra entre as primeiras dessas revelações, o que a aproxima de uma relação com a ordem cronológica da 
Torá no caso do Bereshit.  
50 Sobre a mudança que ocorre nas coisas inseridas no tempo, Kant diz, por exemplo, que “...as mudanças só no 
tempo são possíveis”, cf. KANT, Immanuel. Crítica da razão pura (Kritik der reinen vernunft). Trad. de Manuela 
Pinto dos Santos, Alexandre Fradique Morujão. Int. e notas de Alexandre Fradique Morujão. 4 ed. Lisboa: 
Serviço de Educação Fundação Calouste Gulkenbian, 1997. I, § 7. p. 75. ISBN 972-31-0623-X. 
51 MAMMI, [s/d], p. 254. 
52 “...et te bibam et considerem ‘mitabilia de lege tua’ (Ps. 118, 18) ab usque principio, in quo fecisti caelum et 
terram, usque ad regnum tecum perpetuum sanctae civitatis tuae”  - Conf., XI, 2, 3. 
53 MAMMI, [s/d], p. 256, 257. 



 123

que “se os relatos humanos tendem para a eternidade mediante a ordem de sua narração, as 

Escrituras, ao contrário, provêm do eterno para desdobrar-se numa linguagem temporal”54. Há 

significativa profundidade e abrangência na citação agostiniana acima,  descortinando o 

encontro de dois extremos do texto sagrado: do primeiro verso do Gênesis até as últimas 

palavras do Apocalipse. Dessa forma, “os limites do livro (Escrituras) são também os limites 

do tempo, os pontos em que este surge e volta a afundar na eternidade”55. É razoável, então, 

que no próprio tempo esteja imbricada a idéia de eternidade e que Agostinho tenha um 

vislumbre desta ao analisar a categoria do presente e do seu primado.  

Outro importante momento em que Agostinho faz a relação tempo-eternidade, e 

desta feita de forma implícita, é quando canta a “Deus no poema da criação”56. Ele adota o 

critério de ouvir a própria criação dando seu testemunho. No final do texto, relaciona e 

diferencia a criação do Criador, que é o mesmo que relacionar e diferenciar tempo e 

eternidade. Assim se expressa o filósofo: 

Existem, pois, o céu e a terra. Em alta voz dizem-nos que foram criados, 
porque estão sujeitos a mudanças e vicissitudes. Ainda mesmo o que não foi 
criado e existe, nada tem em si que antes não existisse. Portanto, sofreu 
mudança e passou por vicissitudes. Proclamem todas estas coisas que não se 
fizeram a si próprias: -‘Existimos porque fomos criados. Portanto, não 
existíamos antes de existir, para que nos pudéssemos criar’. A mesma 
evidência é a voz com que o céu e a terra nos falam. Tu, Senhor, os criaste. 
Porque és belo, eles são belos; porque és bom, eles são bons; porque existes, 
eles existem. Não são tão formosos, nem tão bons, nem existem do mesmo 
modo que tu, seu Criador. Comparados contigo nem são belos, nem são 

                                                           
54 MAMMI, [s/d], p. 256. 
55 Ibid., p. 257; cf., também, o que continua dizendo o autor: “O movimento, porém, é duplo: enquanto tecem sua 
trama no tempo, interpretação e narração também desfazem a ilusão temporal, apontando para uma verdade 
supra-temporal. A palavra humana que narra ou explica remete ao Verbo divino, imóvel. O Verbo, que é ao 
mesmo tempo palavra e eternidade, é a garantia de uma articulação possível entre o temporal e o eterno”; cf., 
ainda, o que diz Agostinho em Conf., XIII, 15, 18-22. 
56 No De civ. Dei (XI, 18) – versão brasileira -, Agostinho chama esse belíssimo momento de “sublime poema 
dos séculos”; na versão da BAC, esse cântico pela “beleza (da criação) do universo na oposição dos contrários”, 
é traduzido do latim da seguinte forma: “...(Deus) embelezaria a ordem dos séculos com um belíssimo poema 
com essa espécie de antítese - ...atque ita ordinem saeculorum tanquam pulcherrimum carmen ex quibusdam 
quasi antithetis honestaret”.   



 124

bons, nem existem. Graças te sejam dadas por sabermos estas coisas. Mas a 
nossa ciência comparada com a tua, é ignorância57. 

A diferença estabelecida por Agostinho, na passagem acima, relaciona a criação 

ao Criador, em termos temporais, o que desemboca, por sua vez, numa inevitável gradação: 

gradativamente, a criação é inferior ao Criador. Uma das razões dessa gradação é que a 

criatura está inserida no tempo. Por isso, quando céu e terra clamam que foram criados, 

Agostinho entende que é porque se transformam no tempo e não são eternos. A criação está 

afeta às mudanças e vicissitudes próprias das criaturas, o que ocorre também  com o tempo, 

como já vimos. É por conta disso, inclusive, que a criação não pode ser criadora de si mesma, 

pois isso exigiria que para tal a criação preexistisse à sua própria criação e que, por isso 

mesmo, segundo o raciocínio de Agostinho, fosse imutável, pois, para o filósofo, “...o mutável 

não é eterno; ora, o nosso Deus é eterno”58. A conclusão agostiniana é simples: um Ser 

superior e eterno, Deus, criou tudo o que existe. Seguindo o pensamento do filósofo no texto 

acima, Mammi diz o seguinte em sua tese de doutoramento:  

essa argumentação, com a qual todo platônico ou peripatético concordaria, 
não elimina a hipótese de uma criação ab-aeterno. O problema está na 
expressão No princípio, e nela se concentram as principais críticas à doutrina 
cristã da Criação, especialmente por parte dos neoplatônicos59. 

O No princípio, na concepção de Agostinho, tanto implica num começo para a 

criação, como numa mudança que a afeta no decorrer do tempo e no seu conseqüente crepúsculo. 

E aqui está a grande diferença enfatizada por ele na relação tempo-eternidade, uma vez que na 

                                                           
57 “Ecce sunt caelum et terra, clamant, quod facta sunt; mutantur enim atque variantur. Quidquid autem factum 
non est et tamen est, non est in eo quicquam, quod ante non erat; quod est mutari atque variari. Clamant etiam, 
quod se ipsa non fecerint: ‘Ideo sumus, quia facta sumus; non ergo eramus, antequam essemus, ut fieri 
possemus a nobis’. Et vox dicentium est ipsa evidentia. Tu ergo, Domine, feciste ea, qui pulcher es, pulchra sunt 
enim;qui bonus es, bona sunt enim; qui es, sunt enim. Nec ita pulchra sunt nec ita bona sunt nec ita sunt, sicut tu 
conditor eorum, quo comparato nec pulchra sunt nec bona sunt nec sunt. Scimus haec, gratias tibi, et scientia 
nostra scientiae tuae comparata ignorantia est” (Conf., XI, 4, 6). Afirma VEGA, 1946, p. 843, nota 8, ao 
associar este pensamento de Agostinho com uma formulação de Pascal: “Este pensamento agostiniano foi 
formulado deste modo por Pascal: ‘A natureza tem perfeições para provar que é imagem de Deus e imperfeições 
para mostrar que não é mais que imagem’ (Pensées sur la religion, 16, 67)”. 
58 “...omne mutabile aeternum non est; Deus autem noster aeternus est” (Conf., XII, 15, 18). 
59 MAMMI, [s/d], p. 259. 



 125

eternidade não ocorre nenhuma mudança em virtude de sua imobilidade e imutabilidade. A 

eternidade não é precedida por um No princípio como o é o tempo e as demais coisas 

criadas60. Na eternidade não há, como há no tempo e no mundo, espacialidade, temporalidade, 

mutabilidade, multiplicidade e fenecimento.  

Quando Agostinho estabelece esse quadro comparativo, coloca homem e criação 

como carentes de vida em plenitude, de vida simultânea e total, ou de um tipo de vida que 

simplesmente não passe, que não sofra mudanças, que não se altere, que não passe por 

vicissitudes, que não seja afetada pela mutabilidade que afeta todas as coisas que estão 

inseridas no tempo. É através desse prisma que ele conclui, quanto ao homem: 

desde o instante em que começamos a existir neste corpo mortal, jamais 
deixamos de tender para a morte. Tal é a obra da mutabilidade durante todo 
o tempo da vida (se é que deve chamar-se vida): tender para a morte61.  

O princípio degenerativo acima, segundo o pensamento agostiniano, é extensivo à 

criação como um todo. O motivo é um só: a prevalência do tempo sobre a criação ou o fato de 

a criação estar no tempo. Só através da visão fornecida pelas “partículas fugitivas” do 

presente é que esse quadro muda de cor e de qualidade, com a prevalência da eternidade e 

com as possibilidades surgidas a partir daí.  

Com esse vislumbre de eternidade através do tempo presente – ou através desses 

instantes efêmeros do presente -, o pensamento de Agostinho toma novo rumo, pois abre a 

possibilidade de conexão com o pensamento posterior e fundamental do medievo, ou seja, o 

entender eternidade como vida interminável, como vida que já não está afeta ao que 

                                                           
60 Referindo-se à questão acima, sendo que aplicada à divindade, eis o que diz Agostinho: “Nele (Deus) não 
existe início nem ocaso, pois é imortal. E não em vão se diz que ele é o único imortal, pois sua imortalidade é 
verdadeira imortalidade, em cuja essência não há mutação. É também eternidade verdadeira, pois é imutável, 
sem princípio nem fim, e, conseqüentemente, incorruptível – Nec ita ut aliquando esse desistat aut coeperit: 
immortalis est enim. Nec frustra de illo dictum est quod solus habeat immortalitatem (cf. 1 Tim. 6, 16): nam 
immortalitas eius vere immortalitas est, in cuius natura nulla est commutatio. Ipsa est etiam vera aeternitas qua 
est immutabilis Deus, sini initio, sine fine; consequenter et incorruptibilis ” (De Trin., XV, 5, 7).  
61 “Ex quo enim quisque in isto corpore morituro esse coeperit, numquam in eo non agitur ut mors veniat” - De 
civ. Dei, XIII, 10. 



 126

caracteriza a vida que muda, que se altera, que sofre vicissitudes, a vida que está no tempo. 

Nesse sentido, eternidade tem algo a ver com o tempo, apesar de diametralmente oposta ao 

tempo: é um tipo de tempo diferente, sem princípio nem fim, não mais caracterizado por 

mudanças ou alterações, não mais determinado por parcialidade, não mais tendente ao ocaso. 

Efetivamente, é um tempo simultâneo, é um tempo todo presente e do qual desaparecem as 

categorias de futuro e passado e até mesmo as categorias do presente e do próprio tempo. Ou, 

como diz o próprio filósofo ao relacionar o mutável que está no tempo com o imutável que 

caracteriza Deus, a Verdade e a própria eternidade: “Na Verdade, que permanece, não há 

passado nem futuro, mas apenas presente. Examina as mutações das coisas e dirás foi e será; 

pensa em Deus e dirás é,  porém  não  foi  ou  será”62. Esse presente, entretanto, não é o presente 

no tempo, mas o sempre presente de Deus, da eternidade63. É o eterno hoje de Deus, como diz 

o filósofo em outro texto, usando terminologias temporais: “O teu ‘hoje’ é a eternidade”64. 

Quando Agostinho relaciona o ‘hoje’ de Deus com a eternidade, o que ele faz, na 

verdade, é estabelecer um critério comparativo a partir do prisma do tempo, pois não existe 

essa  categoria na eternidade como existe no tempo. É aqui que entra o primado do presente 

de forma mais enfática e decisiva, visto sempre a partir das “partículas fugitivas” acima 

mencionadas. É como se o filósofo captasse uma dessas partículas e conseguisse abri-la como 

se fora uma cortina e se surpreendesse com o resultado dessa tentativa, ao descortinar a 

possibilidade de uma visão conjunta e simultânea (tota simul) da imutabilidade própria da 

                                                           
62 “...in veritate quae manet, praeteritum et futurum non invenio, sed solum praesens... Discute rerum 
mutationes, invenies Fuit et Erit: cogita Deum, invenies Est ubi Fuit et Erit esse non possit”- Tract. in Joannes, 
XXXVIII, 10.    
63 BLANC, 1999, p. 224, identifica a direta vivência da eternidade como um “presente completo”: “E no entanto, 
sem subestimar o mérito da ação, o valor da fidelidade e do esforço na consecução dos valores, há que atender 
ainda, pensamos, às virtualidades do instante, pelo qual podemos aceder a uma bem mais direta vivência da 
eternidade, não como um para lá do tempo – o estádio final do processo temporal, que o futuro anuncia e precede -, mas 
como um tempo outro, transfigurado, um presente completo, em que todos os momentos, longe de se excluírem, 
se fundem e redimem”. 
64 “Hodiernus tuus aeternitas” (Conf., XI, 13, 16). 



 127

eternidade. Para esclarecer esse ponto, ele usa um texto muito interessante, cuja descrição se 

aproxima de um jogo de palavras em forma de trocadilho:  

Os teus anos não vêm nem vão. Porém os nossos (anos) vão e vêm, para que 
todos venham. Todos os teus anos estão conjuntamente parados, porque 
estão fixos, nem os anos que chegam expulsam os que vão, porque estes não 
passam. Quanto aos nossos anos, só poderão existir todos, quando já todos 
não existirem. Os teus anos são como um só dia (II Pedro 3, 8), e o teu dia 
não se repete de modo que possa chamar-se quotidiano, mas é um perpétuo 
‘hoje’, porque este teu ‘hoje’ não se afasta do ‘amanhã’, nem sucede ao 
‘ontem’65.  

Esse hoje de Deus é, segundo o filósofo, inalcançável para a sabedoria humana, 

pois faz parte da própria sabedoria divina. O fato de partir de uma categoria por todos conhecida 

não desvenda o enigma, uma vez que nem mesmo essa categoria temporal, a todos disponível 

e de todos conhecida, pode ser compreendida em toda a sua plenitude. Agostinho esclarece 

isso muito bem em uma passagem do De Trinitate, quando diz: 

Que mortal pode compreender esta sabedoria pela qual Deus conhece todas 
as coisas, de maneira que nem as que se dizem pretéritas sejam para ele 
passadas, nem há de esperar a realização das que se dizem futuras, senão que 
o passado e o futuro, com o presente, tudo seja para ele presencial: Deus não 
vê uma a uma as coisas, nem divaga (“mariposeia”) com o pensamento de 
um conceito a outro, pois tudo ele abarca a um só tempo, com uma só 
mirada; que mortal, repito, será capaz de compreender esta sabedoria, que é 
a um tempo prudência e ciência, quando nos sentimos incapazes de 
compreender a nossa?66 

Todo esse posicionamento agostiniano não seria possível, entretanto, se ele não 

contasse com outro fator de grande importância da visão cristã: a encarnação. De acordo com 

o pensamento de Agostinho, o eterno se estabelece no efêmero no exato momento da 

encarnação. E isso ocorre de forma recíproca, isto é, o eterno que faz morada no efêmero 

                                                           
65 “Anni tui omnes simul stant; nec euntes a venientibus excluduntur, quia non transeunt; isti autem nostri omnes 
erunt, cum omnes non erunt. ‘Anni tui dies unus’ (2 Petri, 3, 8), et dies tuus non cotidie, sed ‘hodie’, quia 
hodiernus tuus non cedit crastino; neque enim succedit hesterno”(Conf., XI, 13, 16). 
66 Quis ergo hominum potest istam sapientiam qua novit Deus omnia, ita ut nec ea quae dicuntur praeterita, ibi 
praetereant, nec ea quae dicuntur futura, quasi desint exspectentur ut veniant, sed et praeterita et futura cum 
praesentibus sint cuncta praesentia; nec singula cogitentur, et ab aliis ad alia cogitando transeatur, sed in uno 
conspectu simul praesto sint universa: quis, inquam, hominum comprehendit istam sapientiam, eamdemque 
prudentiam, eamdemque scientiam; quandoquidem a nobis nec nostra comprehenditur?” (De trin., XV, 7, 13). 



 128

retorna ao eterno67. A estada do eterno no efêmero se concretiza mediante a encarnação que, 

ao mesmo tempo, possibilita a abertura ao sentido de eternidade como vida interminável68. 

Esse sentido de eternidade presente no pensamento de Agostinho tem estreita vinculação com 

o pensamento posterior e com o conceito teológico clássico de eternidade69. Na verdade,  

                                                           
67 BLANC, 1999, p. 226, apresenta a seguinte conclusão com referência a este aspecto da relação tempo-
eternidade: “Reduzindo o processo da criação a um momento intemporal da Divina automanifestação, a 
experiência da eternidade aparece como súmula de um conhecimento unificado da realidade, esse mesmo que a 
metafísica visa atingir em visão transcendente ao plano dissociante da razão discursiva. Tudo isto nos leva a 
supor que as principais concepções escatológicas do Além, que concebem a Eternidade como um acabamento 
futuro do tempo, mais não são do que uma espécie de miragem, de projeção transcendental de uma infinitude 
implícita à consciência finita, resultante do enraizamento do seu ser profundo numa Presença eterna e 
indestrutível – toda ela amor, paz e compreensão – que nos ampara e guia nesta vida, se a escutarmos, e nos 
acolhe, quando a deixarmos, após a experiência purificadora da morte. Tal é o fundamento da esperança, de que 
então não cairemos fora do ser, pois que veremos face a face o que, agora, só em espelho contemplamos, como o 
reverso, a face escondida da nossa experiência temporal”; cf. o que diz Agostinho numa longa e importante 
passagem do De trin. (XV, 8, 14), onde disserta sobre a visão especular de Deus, utilizando “um jogo de 
palavras intraduzível”, em latim e grego, a saber: speculantes (mirar com atenção em um espelho), speculum 
(espelho), specula (observatório), kátoptron, katoptrizo (correspondente grego de speculum), skopia e skopeo 
(significando atalaia e o observar desde o alto), de acordo com Luis Arias, notas 4, 5, p. 719, do De trin.  
68 Cf. SCHUBACK, 2000, p. 79-117; cf., também, o que diz o próprio Agostinho sobre o eterno em sua estada 
no efêmero: “Tudo quanto o Verbo humanizado fez e padeceu no espaço e no tempo pertence, segundo a 
distinção que tratamos de provar, à ciência, não à sabedoria. Porém o Verbo, sem limites espaciais e temporais, é 
coeterno ao Pai e está presente em todo lugar, e quanto dele se diga com palavra veraz é palavra de sabedoria; 
por esta razão o Verbo feito carne, Cristo Jesus, tem em si todos os tesouros da sabedoria e da ciência [...]. 
Porém, nossa ciência é Cristo, e nossa sabedoria é também Cristo. Ele plantou em nossas almas a fé das coisas 
temporais, e nas (coisas) eternas nos manifesta a verdade. Por ele (Cristo) caminhamos até ele (Deus) e pela 
ciência nos dirigimos à sabedoria, mas sem nos apartarmos da unidade de Cristo, em quem estão escondidos 
todos os tesouros da sabedoria e da ciência – Haec autem omnia quae pro nobis Verbum caro factum 
temporaliter et localiter fecit et pertulit, secundum distinctionem quam demonstrare suscepimus, ad scientiam 
pertinent, non ad sapientiam. Quod autem Verbum est sine tempore et sine loco, est Patri coaeternum  et ubique 
totum; de quo si quisquam potest, quantum potest, veracem proferre sermonem, sermo ille erit sapientiae: ac per 
hoc Verbum caro factum, quod est Christus Iesus, et sapientiae thesauros habet et scientiae [...]. Scientia ergo 
nostra Christus est, sapientia quoque nostra idem Christus est. Ipse nobis fidem de rebus temporali bus inserit, 
ipse de sempiternis exhibet veritatem. Per ipsum pergimus ad ipsum, tendimus per scientiam ad sapientiam: ab 
uno tamen eodemque Christo non recedimus, in quo sunt omnes thesauri sapientiae et scientiae absconditi” (De 
trin., XIII, 19, 24). 
69 Eis como se expressa SCHUBACK, 2000, p. 80, sobre o assunto acima: “O conceito teológico clássico de 
eternidade remete à definição de Boécio, enunciada nos seguintes termos: aeternitas est interminabilis vitae tota 
simul et perfecta possessio. ‘Eternidade é a posse perfeita, simultânea e total da vida interminável’. Já nessa 
definição de Boécio o termo eternidade aparece ligado não ao tempo mas à vida interminável (vitae 
interminabilis) de deus (sic). Eternidade é o que caracteriza a vitalidade única e singular de deus (sic). Trata-se 
de uma vida que está na sua posse de forma total e inteira no mesmo momento (tota simul), ou seja, 
simultaneamente em todos os momentos. E, como prossegue a passagem de Boécio, trata-se de uma  vida ‘que se 
esclarece com maior nitidez se comparada com o que é temporal’. A questão medieval do tempo pode ser 
formulada como a apreensão da essência do tempo desde a eternidade. Mas para avaliar em que sentido a 
eternidade pode fundamentar a essência do tempo é preciso ter sempre em mente a definição de Boécio e, através 
dela, a dimensão da eternidade como vida interminável, inesgotável de deus (sic), ou seja, como a vida que se 
possui inteiramente em cada instante. É, portanto, nessa atenção que se pode dizer que a questão medieval do 
tempo é a busca de uma fundamentação do tempo a partir da vida inesgotável de deus (sic). Mantendo-se esse 
ponto de partida da eternidade como vida inesgotável, pode-se tentar evitar o grande equívoco histórico no que 
respeita à concepção medieval do tempo. Esse equívoco baseia-se num entendimento de eternidade como uma 
permanência vazia, sempre dada, absolutamente desvinculada de toda dinâmica, de toda vida e, assim, de toda 
temporalidade”; p. 81: “Com base na definição de Boécio, a vida eterna de deus (sic) se enuncia como totalidade 



 129

o ponto de partida de Santo Agostinho é a apreensão religiosa da eternidade 
de deus (sic) como posse simultânea e total da vida interminável, como 
verbo ‘em que tudo se diz simultânea e sempiternamente’ ([sed simul ac 
sempiterne omnia] Conf., XI, 7)70. 

 Agostinho alcança a compreensão dessa simultaneidade da vida interminável, 

representada na eternidade, ao relacionar o imutável e eterno com o mutável e efêmero. Na 

sua construção ele sempre parte do ponto acima citado, ou seja, da encarnação do Verbo. 

Quando o filósofo discerne, no livro XIII do De Trinitate, a sabedoria da ciência, ele toma 

como base de sua argumentação o preâmbulo do evangelho de João. Segundo ele, no citado 

texto há coisas que podem ser conhecidas pelos sentidos do corpo e outras que só podem ser 

alcançadas pela razão do espírito. E essa parte preliminar do texto joanino trata exatamente da 

encarnação. Em certo momento o filósofo afirma:  

neste texto, tomado do Evangelho (de João), a primeira parte se refere ao 
imutável e eterno, cuja contemplação nos faz ditosos; no que se segue, o 
eterno se menciona mesclado com o temporal71. 

A mescla do eterno com o temporal ocorre, em parte, porque “tudo isto (que o 

texto narra) sucedeu no tempo e pertence à ciência objeto do conhecimento histórico”72. Há 

outra parte, entretanto, inalcançável pela ciência, que é objeto da sabedoria que transcende as 

meras especulações humanas. Quando Agostinho analisa o citado texto, ele entende que o 

testemunho dado por João, o batista, a respeito da luz (o Verbo de Deus) é uma ação temporal 

de um fato histórico que transcende a própria história. Assim se expressa o filósofo: “Testifica-se 

no tempo de uma coisa eterna, como é a luz inteligível”73. Bem que o filósofo poderia ter dito 

que se testifica no tempo presente, pois o presente já é vestígio da eternidade (vestigia 

                                                                                                                                                                                     
(tota) e simultaneidade (simul). A simultaneidade indica a totalidade de deus (sic) como uma concentração de 
todos os tempos possíveis em cada instante”. 
70 SCHUBACK, 2000, p. 83. 
71 “Hoc totum quod ex Evangelio posui, in praecedentibus suis partibus habet quod immutabile ac sempiternum 
est, cuius contemplatio nos beatos facit: in consequentibus vero permixta cum temporalibus commemorantur 
aeterna ” (De trin., XIII, 1, 2). 
72 “Hoc iam temporaliter gestum est, et ad scientiam pertinet, quae cognitione historica continetur” (De trin., XIII, 1, 2). 
73 “Temporaliter enim testimonium perhibetur etiam de re sempiterna, quod est intellegibile lumen” (De trin., XIII, 1, 4). 



 130

aeternitatis), mas isso é de somenos importância, pois a essa altura já se sabe da ênfase que ele 

dá ao primado do presente. Esse presente contém, também, um desabrochar que se revela 

como vestígio da eternidade, um vestígio presente no tempo presente, mas que Agostinho 

prenuncia para um tempo que já não será tempo, pois a prevalência ali é da essência da 

eternidade: “Ali descansaremos e veremos; veremos e amaremos; amaremos e louvaremos. 

Eis a essência do fim sem fim. E que fim mais nosso que chegar ao reino que não terá fim!”74 

Sem dúvida, uma boa antecipação da definição boeciana de eternidade75, e que contém uma 

base tão racional quanto àquela sobre a qual Agostinho faz sua construção sobre o tempo. 

Construção essa que parte do tempo objetivo - de uma verdadeira consciência do tempo -, mas 

também do tempo da consciência, e que desemboca não apenas no final dos tempos, mas num 

auspicioso mergulho na própria eternidade, onde finalmente ocorrerá o desfrute da vida 

interminável.   

 

 

 

 

 

 
                                                           
74 “Ibi vacabimus, et videbimus; videbimus, et amabimus; amabimus, et laudabimus. Ecce quod erit in fine sine 
fine. Nam quis alius noster est finis, nisi pervenire ad regnum, cuius nullus est finis?” (De civ. Dei, XXII, 30, 5). 
75 Cf. a definição de eternidade em BOÉCIO. A consolação da filosofia (De Philosophiae Consolatione). Trad. 
de Willian Li. São Paulo: Martins Fontes, 1998. ISBN 85-336-0961-2. V, 11, p. 150, 151: “Todas as pessoas que 
vivem de acordo com a razão partilham da certeza de que Deus é eterno. Procuremos, portanto, ver o que é a 
eternidade, pois é ela que nos esclarece sobre a natureza divina, bem como sobre sua sabedoria. Pois bem, a 
eternidade é a posse inteira e perfeita de uma vida ilimitada, tal como podemos concebê-la  ao que é temporal. 
Com efeito, todo ser que vive o presente no tempo vem do passado e caminha para o futuro, e não há nada 
relacionado ao tempo que possa abarcar toda a extensão de uma vida ao mesmo tempo. Esses seres não podem 
apreender novamente no dia seguinte o que já foi perdido no anterior, e numa vida vivida dia a dia só se pode 
viver o momento presente, transitório e fugaz. Portanto, aquele que está sujeito à lei do tempo, mesmo se, como 
pensava Aristóteles, sempre começa e jamais cessa de ser e cuja vida se desenrola segundo o ritmo de um tempo 
ilimitado, não pode no entanto ser concebido como um ser eterno. Pois, mesmo que a extensão de sua vida seja 
ilimitada, não pode apreender e abarcar totalmente e de uma só vez sua vida, já que não possui mais o passado e 
ainda não desfrutou o futuro. Por conseguinte, aquele que apreende e possui de uma só vez a totalidade da 
plenitude de uma vida sem limites, à qual não falta nada do futuro nem nada escapa do passado, esse sim pode 



 131

3.4  O presente como possibilidade de fundamentação do tempo objetivo76   

 

 

Antes desse “tempo” fora do tempo, entretanto – a eternidade -, quando ocorrerá, 

de fato, a vida interminável e não mais afetada pela mutabilidade característica desse 

“presente transitório e fugaz”, Agostinho fornece toda a base para uma fundamentação do 

tempo objetivo, na ênfase que dá ao presente. O primado do presente sublinha duas condições 

específicas do tempo: o tempo criatural e o tempo real. O tempo da consciência, objeto do seu 

método direto de pesquisa, em parte do texto das Confissões, é algo que sempre escapa, é algo 

que não pode ser captado e é, até certo ponto, uma realidade muito tênue engendrada no 

interior do homem. Já o  tempo real, ou objetivo – continente das coisas criadas, se é que 

assim se pode considerar -, esse prevalece absoluto (mesmo que circunstancialmente relativo) 

e independente do homem, de acordo com o pensamento do filósofo. E que campo mais eficaz 

pode haver para o suporte das possíveis construções epistemológicas que partam de uma 

teoria do tempo vinculada às mais diversificadas ciências?  E que outro campo mais eficaz, 

também, para pesquisas, sejam elas laboratoriais, teóricas ou intelectuais?77 O próprio 

Agostinho elabora suas pesquisas teóricas e intelectuais graças ao suporte que lhe é dado pelo 

tempo objetivo. O tempo criatural, portanto, efetiva-se, torna-se real no mundo e nas coisas 

que estão no mundo. Trata-se, por conseguinte, de uma criatura material – mesmo 

diferenciada de outras criaturas materiais - e não de uma criatura espiritual ou intelectual. Isso 

                                                                                                                                                                                     
ser considerado com razão como um ser eterno, e é necessário que ele esteja sempre presente e em plena posse 
de si mesmo, já que para ele o presente abarca todo o tempo ilimitado”.  
76 Nossa pretensão, nesta última subdivisão do trabalho, é apresentar a atualidade do pensamento filosófico de 
Agostinho em sua teoria do tempo, partindo, por isso mesmo, do primado do presente, uma vez que esta é a 
categoria que se sobressai e que, além disso, abre espaço para um estudo do tempo objetivo.   
77 Nesse sentido, por exemplo, “todas as leis da Física exigem os conceitos de espaço e tempo para sua 
formulação, cf. CAPRA, Fritjof. O tao da física: um paralelo entre a física moderna e o misticismo oriental (The 
Tao of Physics: an exploration of the parallels between modern physics and Eastern mysticism). Trad. de José 
Fernandes Dias. Prefácio à edição brasileira de Mário Schenberg. São Paulo: Cultrix, 1983. ISBN 85-315-0366-
8. p. 126. Ora, os conceitos inexistem sem a realidade que os fundamentam, mesmo que sejam essencialmente e 
apenas intelectuais, isto é, que não tenham respaldo empírico. 



 132

deve ser dito, pois para Agostinho as criaturas intelectuais ou espirituais também são reais; só 

que uma realidade não material78.  

Ora, quando Agostinho coloca o tempo como independente do homem, ele desvincula 

tempo subjetivo de tempo objetivo79. Ou melhor: ele faz construções específicas de cada uma 

                                                           
78 A criatura intelectual como, por exemplo, o céu do céu, é caracterizada por Agostinho de uma forma muito 
peculiar. Diz ele o seguinte: “E por isso o Espírito, mestre do teu servo (Moisés, autor inspirado do Gênesis), 
quando recorda que no princípio criaste o céu e a terra, cala-se perante o tempo. Fica em silêncio perante os dias. 
O céu do céu, criado por ti no princípio, é, por assim dizer, uma criatura intelectual que, apesar de não ser 
coeterna contigo, ó Trindade, participa contudo da tua eternidade. Conserva-se totalmente imóvel pela doçura 
que sente em te contemplar na suprema felicidade. Sem movimento nenhum desde que foi criada, permanece 
sempre unida a ti, ultrapassando, por isso, todas as volúveis vicissitudes do tempo – Ideoque spiritus, doctor 
famuli tui, cum te commemorat fecisse in principio caelum et terram, tacet de temporibus, silet de diebus. 
Nimirum enim caelum caeli, quod in principio fecisti, creatura est aliqua intellectualis, quamquam nequaquam 
tibi, Trinitate, coaeterna, particeps tamen aeternitatis tuae, valde mutabilitatem suam prae dulcedine 
felicissimae contemplationis tuae cohibet et sine ullo lapsu, ex quo facta est, inhaerendo tibi excedit omnem 
volubilem vicissitudinem temporum” (Conf., XII, 9, 9).   
79 Neste ponto é viável fazer uma relação pertinente. Trata-se da interessante forma como Kant trabalha o tempo 
objetivo, que o aproxima e, ao mesmo tempo, o distancia tanto de Agostinho. Para ele, o tempo é real, mas em 
sua forma de intuição interna. Ou seja, é uma realidade subjetiva, como em Agostinho. E, de forma diferente de 
Agostinho, para Kant a realidade empírica do tempo, ou externa, depende tanto dessa realidade subjetiva, quanto 
das coisas e dos seus fenômenos. Diferentemente de Agostinho, portanto, para Kant, fora do sujeito pensante o 
tempo simplesmente não existe. Em Agostinho, por seu turno, o tempo existe fora da consciência exatamente em 
virtude de sua base criatural: o tempo, como criatura, independe do homem para sua existência. O filósofo de 
Königsberg trabalha esse aspecto do tempo da seguinte forma, cf. KANT, 1997, I, § 6, 7, p. 73-75: “Se 
abstrairmos do nosso modo de nos intuirmos internamente a nós próprios e de, mediante tal intuição, abarcarmos 
também todas as intuições externas da nossa faculdade de representação, e se, por conseguinte, considerarmos os 
objetos como podem ser em si mesmos, então o tempo não é nada. Tem apenas validade objetiva em relação aos 
fenômenos, porque estes já são coisas que admitimos como objetos dos nossos sentidos; mas perde essa 
realidade objetiva se abstrairmos da sensibilidade da nossa intuição, por conseguinte do modo de representação 
que nos é peculiar e falarmos de coisas em geral. O tempo é, pois, simplesmente, uma condição subjetiva da 
nossa (humana) intuição (porque é sempre sensível, isto é, na medida em que somos afetados pelos objetos) e 
não é nada em si, fora do sujeito. Contudo, não é menos necessariamente objetivo em relação a todos os 
fenômenos e, portanto, a todas as coisas que se possam apresentar a nós na experiência [...]. As nossas 
afirmações ensinam, pois, a realidade empírica do tempo, isto é, a sua validade objetiva em relação a todos os 
objetos que possam apresentar-se aos nossos sentidos. E, como a nossa intuição é sempre sensível, nunca na 
experiência nos pode ser dado um objeto que não se encontre submetido à  condição do tempo [...]. Ora, as 
mudanças só no tempo são possíveis; por conseguinte, o tempo é algo de real [...]. O tempo é, sem dúvida, algo 
real, a saber, a forma real da intuição interna; tem pois realidade subjetiva, relativamente à experiência interna, 
isto é, tenho realmente a representação do tempo e das minhas determinações nele [...]. Subsiste, pois, a 
realidade empírica do tempo como condição de todas as nossas experiências”. Relacionando as duas teorias (de 
Agostinho e de Kant), eis o que afirma RUSSEL, 1972, p. 354, abordando, inclusive, um dos aspectos da teoria 
agostiniana, que é o da subjetividade: “Eu mesmo não concordo com esta teoria (de Agostinho), na medida em 
que toma o tempo como alguma coisa mental. Mas ela é claramente uma teoria muito hábil, merecendo ser 
seriamente considerada. Eu vou mais longe, e digo que é um grande avanço numa matéria que possa ser 
encontrada na filosofia grega. Ela (a teoria do tempo, de Agostinho) contém uma melhor e mais clara exposição 
do que a teoria do tempo subjetivo, de Kant – uma teoria que, desde Kant, tem sido largamente aceita entre 
filósofos – I do not myself agree with this theory, in so far as it makes time something mental. But it is clearly a 
very able theory, deserving to be seriously considered. I should go further, and say that it is a great advance on 
anything to be found on the subject in Greek philosophy. It contains a better and clearer statement  than Kant’s 
of the subjective theory of time – a theory which, since Kant, has been widely accepted among philosophers”. 
Complementa Russel, à p. 355, que o “subjetivismo o leva (a Agostinho) a antecipar não apenas a teoria do 
tempo de Kant, mas o cogito de Descartes” – “Subjectivism led him to antecipate not only Kant’s theory of time, 
but Descartes’ cogito”. 



 133

dessas representações do tempo80. Na primeira construção, o tempo é visto como algo 

vinculado apenas ao interior do homem, como tempo da consciência, ou tempo subjetivo. A 

construção que visa o tempo objetivo, por seu lado, também deve ser creditada ao homem, 

uma vez que é o homem quem faz essa elaboração intelectual. O que ocorre é que, neste 

segundo momento, Agostinho desvincula o tempo daquela dependência da consciência e o 

coloca fora da consciência. O que ele faz, na verdade, é colocar o tempo no seu lugar 

primigênio, isto é, no mundo. Trata-se, portanto, de uma análise puramente objetiva do tempo. 

O tempo subjetivo depende do homem, pois está no seu interior; o tempo objetivo, por seu 

turno, é exterior ao homem e dele independe, pois lhe é anterior. Ambas as construções, 

entretanto, são inteiramente feitas pelo homem, mesmo que uma delas independa dele.   

Quando Agostinho conclui que o tempo é uma criatura, ele faz exatamente essa 

construção que vincula o tempo ao mundo e o desvincula da consciência interior (ou tempo 

subjetivo). Esse tempo primigênio está vinculado, apenas, à mente de Deus e, posteriormente, 

à realidade do mundo objetivo criado por Deus em simultaneidade com o tempo, pois, para 

Agostinho, como visto no primeiro capítulo desta obra, tempo e mundo foram criados 

concomitantemente. Além disso, tempo e mundo são realidades objetivas incontestáveis. Diz 

ele, explicitamente: “Fizeste... o mundo mutável onde aparece esta mobilidade na qual se 

pode sentir e medir o tempo”81. Ora, se, para ele, o homem que vive é uma realidade objetiva 

                                                           
80 Sobre as diversas representações do tempo e a inevitável busca do princípio primordial (“momento inicial de 
fulguração” ou “ponto zero”), eis o que diz CARVALHO, 1996, p. 15, 16: “Quanto às diversas representações 
do tempo – sejam radicalmente realistas (Newton [1642-1727], S. Clarke [1675-1729]), radicalmente idealistas 
(Kant, Husserl), ou moderadamente realistas (Aristóteles, Tomás de Aquino [1221-1274], Galileu [1564-1642], 
Leibniz [1646-1716], Einstein [1879-1955]) – elas manifestam-nos apenas como o problema em apreço depende 
sempre da possibilidade da respectiva disponibilidade para serem confrontadas com o ‘momento inicial de 
fulguração’ ou o ‘ponto zero’ (com a causalidade metafísica, enfim) no que isso comporta de cultural e 
voluntário desafio. No seu nível próprio é essa também – lembra-se, à margem – a última fronteira na 
investigação em astrofísica, embora aí em virtude da contração da esfera da causalidade”. 
81 “...faceres haec omnia, quibus iste mutabilis mundus constat et non constat, in quo ipsa mutabilitas apparet, in 
qua sentiri et dinumerari possunt tempora...”- Conf., XII, 8, 8. 



 134

incontestável82, muito mais o mundo e o tempo que são anteriores ao homem e que são, 

também, o lugar do homem. Sem esse lugar, o homem não existiria em sua realidade empírica.  

Há um outro momento, muito significativo, em que Agostinho faz essa amarração 

do tempo em sua objetividade. Logo após proferir a famosa conclusão de que não saberia 

explicar a quem lhe perguntasse sobre o tempo, ele amarra o assunto em termos objetivos com 

as seguintes palavras: “O que digo, sim, sem vacilação, é que se nada passasse, não haveria 

tempo passado; e se nada sobrevivesse (ou sucedesse), não haveria tempo futuro; e se agora 

nada houvesse, não existiria o tempo presente”83. Como se vê, Agostinho vincula a existência 

do tempo à existência das coisas mutáveis que estão no tempo. É esse fator objetivo que o 

leva à tentativa de medir o tempo através do movimento, como se buscasse o tempo real, o 

tempo que não é aquele que ele vê apenas na consciência e em nenhum outro lugar, ou o 

tempo que pode ser “visto” além do movimento ou da duração do movimento (motus e mora).  

Uma das coisas que fica clara, na passagem acima, é que Agostinho se refere a 

objetos temporais – para usar uma terminologia moderna - que estão de tal maneira 

vinculados ao tempo – sobretudo ao tempo presente -, que são, por isso mesmo, 

interdependentes. E quando se fala em tempo real, a fenomenologia entende como o “tempo 

                                                           
82 Cf. a interessante análise feita por Agostinho, em sua luta contra o ceticismo dos acadêmicos, no De Trin., 
XV, 12, 21-22. O ceticismo radical é rechaçado nesta passagem com a famosa conclusão agostiniana: “Sei que 
vivo – Scio me vivere”, repetida diversas vezes pelo filósofo. Na nota 11, à p. 734, do De Trinitate, Luis Arias 
afirma o seguinte: “O nervo desta argumentação agostiniana se estriba em uma certeza que o acadêmico não 
pode impugnar. Sem dúvida, vive. É evidente a contradição do ceticismo radical. Conhece que vive e duvida 
desta verdade, que confessa ao duvidar. Isto já supõe a possibilidade de conhecimento”. ‘O eu vivo – diz 
Capánaga – compreende a totalidade das vivências, cujo encontro é inevitável. Mas disto não se pode deduzir 
que para Santo Agostinho o puro conhecimento seja, como para Heidegger, um modo deficiente ou insuficiente 
para fundamentar a ordem real’.” E o próprio Agostinho arremata: “Que se oponham mil exemplos de visões 
falazes ao que disse: ‘Sei que vivo’; nunca vacilará, pois o que erra vive – Mille itaque fallacium visorum genera 
obiciantur ei qui dicit: ‘Scio me vivere’; nihil horum timebit, quando et qui fallitur vivit ” (De Trin., XV, 12, 21). 
Para fechar ainda mais o cerco contra os acadêmicos, Agostinho afirma: “O que diz: ‘Sei que vivo’, afirma 
conhecer já uma verdade; se diz: ‘Sei que eu sei que vivo’, já são duas; e quando tem certeza destas duas 
verdades, surge um terceiro saber; e assim, em ordem ascendente, pode somar um quarto e um quinto saber, e 
inumeráveis, se disto é capaz – Qui enim dicit: ‘Scio me vivere’, unum aliquid scire se dicit; proinde si dicat: 
‘Scio me scire me vivere’, duo sunt iam, hoc vero quod scit haec duo, tertium scire est: sic potest addere et 
quartum, et quintum, et  innumerabilia, si sufficiat” (De Trin., XV, 12, 21). 
83 “...fidenter tamen dico scire me, quod, si nihil praeteriret, non esset praeteritum tempus, et si nihil adveniret, 
non esset futurum tempus, et si nihil esset, non esset praesens tempus” (Conf., XI, 14, 17). 



 135

de um qualquer objeto temporal”84. É certo que a construção racional de Agostinho difere da 

construção da fenomenologia, pois é específica à sua época. Mesmo assim, o tempo descrito 

acima não parece ser outro senão o continente desses objetos temporais ou, para usar uma 

terminologia agostiniana, dessas criaturas temporais. Isso se mostra ainda mais pertinente na 

idéia que ele tem do princípio do tempo, onde define de forma explícita a interdependência 

aqui referida. Uma vez que, para ele, “o mundo não foi feito no tempo, mas com o tempo”85 – ou 

seja, é único e simultâneo o princípio da criação do mundo e dos tempos -,  há um vínculo 

inquebrantável do tempo com o mundo. E o mundo, para o nosso filósofo, nada mais é do que 

uma criatura temporal, visível, material, representativa de todas as demais criaturas86. Fica 

                                                           
84 HUSSERL, 1994, p. 97. 
85 “...mundus factus in tempore, sed cum tempore”(De civ. Dei, XI, 6). Cf., também, o que diz Agostinho em sua 
controvérsia com os maniqueus, a respeito desse mesmo assunto: “No primeiro livro do Antigo Testamento, que 
tem por título ‘Gênesis’, costumam os maniqueus censurar o que ali está escrito: No princípio fez Deus o céu e a 
terra. Perguntam em que princípio e – se nesse mesmo princípio do tempo em que fez Deus o céu e a terra – que 
fazia Deus antes de criar o céu e a terra. O que foi que o agradou repentinamente para fazer o que nunca antes 
havia feito nos tempos eternos? A estes contestamos que Deus fez o céu e a terra No Princípio, não no princípio 
do tempo, mas em Cristo, já que o Verbo por quem e em quem foram feitas todas as coisas, estava no Pai [...]. 
Mas se cremos que no princípio do tempo Deus fez o céu e a terra, também devemos entender que antes do 
princípio do tempo não existiu o tempo. Deus criou o tempo e, por conseguinte, antes de criar o tempo não 
existia o tempo. E não podemos dizer que existia algum tempo, quando nem mesmo Deus havia criado (o 
tempo); pois, de que modo existia o tempo que Deus não havia criado, sendo, como é, Criador de todos os 
tempos? E se o tempo começou a existir no mesmo momento que o céu e a terra, não podemos de modo algum 
encontrar o tempo antes que (Deus) fizera o céu e a terra. Quando se diz ‘o que foi que o agradou 
repentinamente’, fala-se como se houvera transcorrido algum tempo em que Deus nada fez. Não podia passar 
tempo algum que antes não houvera feito Deus, porque não pode ser criador dos tempos senão aquele que existe 
antes do tempo - Primum ergo librum Veteris Testamenti, qui inscribitur Genesis, sic solent Manichaei 
reprehendere. Quod scriptum est, In principio fecit Deus caelum et terram, quaerunt, in quo principio; et dicunt: 
Si in principio aliquo temporis fecit Deus caelum et terram, quid agebat antequam faceret caelum et terram? et 
quid ei subito placuit facere, quod nunquam antea fecerat per tempora aeterna? His respondemus, Deum in 
principio fecisse caelum et terram, non in principio temporis, sed in Christo, cum Verbum esset apud Patrem, 
per quod facta et in quo facta sunt omnia [...]. Sed etsi in principio temporis Deus fecisse caelum et terram 
credamus, debemus utique intelligere quod ante principium temporis non erat tempus. Deus enim fecit et 
tempora: et ideo antequam faceret tempora, non erant tempora. Non ergo possumus dicere fuisse aliquod 
tempus quando Deus nondum aliquid fecerat. Quomodo enim erat tempus quod Deus non fecerat, cum omnium 
temporum ipse sit fabricator? Et si tempus cum caelo et terra esse coepit, non potest inveniri tempus quo Deus 
nondum fecerat caelum et terram. Cum autem dicitur, Quid ei placuit subito, sic dicitur, quasi aliqua tempora 
transierint, quibus Deus nihil operatus est. Non enim transite poterat tempus, quod nondum fecerat Deus; quia 
non poteste esse operator temporum, nisi qui est ante tempora ” (De gen. contra man., I, 2, 3). 
86 Cf. o que o próprio Agostinho afirma sobre essa criatura temporal que é o mundo: “Entre todos os seres 
visíveis, o que assume primeiro lugar é o mundo... o mundo vemos que existe... – Visibilium omnium maximus 
est mundus... Sed mundum esse conspicimus...” (De civ. Dei, XI, 4, 1); cf., também, que, de acordo com o 
filósofo, céu e terra significa toda criatura: “Pela expressão no princípio criou Deus o céu e a terra se 
compreende debaixo do nome de céu e terra a toda a criatura que Deus fabricou – Sed illud quod dictum est, In 
principio fecit Deus caelum et terram, caeli et terrae nomine universa creatura significata est, quam fecit et 
condidit Deus” (De gen. contra man., I, 5, 9); cf., ainda, o que diz sobre as criaturas corporais contidas na 
criatura temporal como razões seminais: “...porque Deus fez no mesmo momento o tempo e as criaturas 



 136

claro, ainda, que o vínculo aqui citado se estende às três categorias do tempo, no caso aqui 

especificado à categoria do presente em seu vínculo com o passado. Ou como ele mesmo diz: 

trata-se de uma visão presente das coisas passadas. As coisas passadas, aí referidas, são o 

tempo e o mundo feitos ao mesmo tempo, ou o tempo e as demais criaturas temporais. Ora, 

até mesmo coisas que eclodirão com o passar do tempo e que ainda estão ocultas nas razões 

seminais (rationes seminales), farão parte desse esquema do tempo objetivo aqui mencionado.  

Talvez o grande problema enfrentado por Agostinho, e que se arrasta até os dias 

atuais nas pesquisas sobre o tempo, seja o de tratar de uma entidade que não pode ser vista87, 

apesar de tão presente, tão real e tão “visível”88. Para ele, o tempo é uma criatura, sim – o que 

possibilita seu estudo por um viés objetivo -, mas o tempo é uma criatura diferente das demais 

criaturas. O tempo é uma criatura invisível, mas não invisível como as criaturas espirituais, 

por exemplo89. O que torna o tempo “visível” são as coisas nele contidas e que são 

imprescindíveis para a existência do próprio tempo. É como se as coisas contidas no tempo 

assegurassem sua existência e fornecessem uma espécie de substancialidade ao tempo. Ainda 

mais quando o filósofo é claro ao estabelecer a dependência entre eles: sem o tempo, as coisas 

não existiriam; mas, também, sem as coisas o tempo não existiria.  

                                                                                                                                                                                     
corporais, as quais, visíveis depois, são designadas com o nome de céu e terra – Fecit enim Deus omne tempus 
simul cum omnibus creaturis temporalibus, quae creaturae visibiles caeli et terrae nomine significantur” (De 
gen. contra man., II, 3, 4). 
87 Nesse mesmo sentido, por exemplo, a “física teórica moderna”, chamada, por Popper (1902-1994), de 
“ciência empírica” (cf. POPPER, Karl Raimund. A Lógica da Investigação Científica. In: Os Pensadores. Trad.  
de Pablo Rubén Mariconda, Paulo de Almeida. São Paulo: Abril Cultural, 1980. p. 12), é instigada a tratar da 
temática do tempo associada ao espaço, o que indica suas “preocupações sobre o status científico de entidades 
que não podem ser vistas” (cf. RAY, Christopher. Tempo, espaço e filosofia (Time, Space and Philosophy). 
Trad. de Thelma Médice Nóbrega. Campinas: Papirus, 1993. p. 14. Coleção Papirus Ciência). Ora, olhando por 
esse prisma, o tempo não é viável apenas como possibilidade de estudo pelo viés da consciência – como bem 
sublinha Agostinho -, mas é também objeto tanto da experiência teórica quanto da experiência empírica que, de 
certa forma, também só são viáveis pelo mesmo viés da consciência. E não é paradoxal que Agostinho aborde 
ambas as perspectivas, uma vez que ele parte, como já foi dito, de uma base criacionista. 
88 Na passagem já citada (Conf., XII, 8, 8), o filósofo chega ao ponto de afirmar que se pode sentir e medir o 
tempo. Dessa forma, a realidade objetiva incontestável do tempo se torna “visível” através dessas vias indiretas. 
89 Quando Agostinho raciocina em termos da criação do mundo, ele estabelece a seguinte relação: “Entre todos 
os seres visíveis, o que assume primeiro lugar é o mundo, e entre os invisíveis, Deus. Porém, o mundo vemos 
que existe e na existência de Deus cremos - Visibilium omnium maximus est mundus; invisibilium omnium 
maximus est Deus. Sed mundum esse conspicimus, Deum esse credimus” (De civ. Dei, XI, 4, 1).  



 137

Então, o que garante um possível estudo do tempo em sua objetividade são as 

coisas nele contidas. Por outro lado, o que também garante o estudo das coisas é o tempo que 

lhes serve de continente. Sendo assim, conteúdo e continente se igualam, e a possibilidade de 

se estudar um depende sempre do outro. Isso é melhor esclarecido por Agostinho da seguinte 

forma90: ao refletir sobre a ordem da criação, explicita a contingência dos seres criados, cuja 

perfeição vai sendo adquirida ou perdida, de acordo com o movimento da realidade (do 

tempo). Essa lei, segundo o filósofo, a todos afeta, pois todos a ela estão sujeitos. Vistos por 

esse ângulo, então, os seres contingentes são e ao mesmo tempo não são, pois o seu devir está 

marcado pela possibilidade do não ser, de se dissolver no fim, na morte91. Estão embutidos no 

tempo, mas de forma efêmera, pois são expulsos do tempo em um determinado momento. 

Sendo assim, ocorre com as coisas o mesmo que ocorre com o tempo, quando o filósofo 

questiona: “Para que digamos que o tempo verdadeiramente existe, por que tende a não 

ser?”92. A grande diferença é que muitas coisas não tendem ao não ser com a mesma rapidez 

do tempo em seus instantes efêmeros captados através do presente. Mas essa permanência das 

                                                           
90 Cf. SANT’AGOSTINO. Sessualità e amore: il dono reciproco nel matrimonio. Introduzione e scelta dei testi a 
cura di Antonio Pieretti. Roma: Città Nuova Editrice, 1996. p. 87. ISBN 88-311-4723-4.  
91 Agostinho deixa clara essa questão da contingência e mutabilidade das coisas em uma longa passagem do 
Tratado sobre o Evangelho de João, parte da qual já foi citada neste trabalho, sublinhando, inclusive, o problema 
relacionado com o tempo presente e, também, a imutabilidade própria da divindade: “Uma coisa, qualquer que 
seja, ...qualquer coisa, pois, por excelente que seja, se é mutável, verdadeiramente não é, porque não está o 
verdadeiro ser ali onde está o não ser. O que muda, depois de mudar, não é o que era; se não é o que era, houve 
ali uma morte: pereceu ali algo que era e já não é [...]....no que muda e é o que não era, vejo certa vida no que é e 
uma morte no que foi [...].Em todas nossas ações e movimentos e em todas as mudanças das criaturas há dois 
tempos: o passado e o futuro. Busco o presente; nada permanece. O que disse, já não é; o que vou dizer, ainda 
não é; o que fiz, já não é; o que vou fazer, ainda não é; o que vivi, já não é; o que vou viver, ainda não é. O 
passado e o futuro eu os encontro em todo movimento das coisas. Na Verdade, que permanece, não há passado 
nem futuro, mas apenas presente, e este incorruptível, o que não há na criatura. Examina as mutações das coisas 
e dirás foi e será; pensa em Deus e dirás é,  porém  não  foi  ou  será – Res enim quaelibet, prorsus qualicumque 
excellentia, si mutabilis est, non vere est; non enim est ibi verum esse, ubi est et non esse. Quidquid enim mutari 
potest, mutatum non est quod erat: si non est quod erat, mors quaedam ibi facta est; peremptum est aliquid ibi 
quod erat, et non est [...]....quidquid mutatur et est quod non erat, video ibi quamdam vitam in eo quod est, et 
mortem in eo quod fuit [...]. Nam in omnibus actionibus et motibus nostris, et in omni prorsus agitatione 
creaturae duo tempora invenio, praeteritum et futurum. Praesens quaero, nihil stat: quod dixi, iam non est; quod 
dicturus sum, nondum est: quod feci, iam non est; quod facturus sum, nondum est. Praeteritum et futurum 
invenio in omni motu rerum: in veritate quae manet, praeteritum et futurum non invenio, sed solum praesens, et 
hoc incorruptibiles, quod in creatura non est. Discute rerum mutationes, invenies Fuit et Erit: cogita Deum, 
invenies Est ubi Fuit et Erit esse non possit”- Tract. in Ioannis, XXXVIII, 10.  
92 “...ut scilicet non vere dicamus tempus esse, nisi quia tendit non esse?” (Conf., XI, 14, 17).  



 138

coisas criadas é marcada pela mutação também constante, ininterrupta e inexorável. E isso 

ocorre de tal forma que uma determinada coisa, por exemplo, já não será amanhã o que é 

hoje.  

A mutação está irreversivelmente ligada ao tempo, agindo, inclusive, sobre as 

criaturas invisíveis, conforme reconhece o próprio Agostinho: “...para que entendéssemos que 

pertencia ao tempo, por causa de sua mutabilidade, não só a criatura visível, porém também a 

invisível, porque só Deus é imutável e o único que existe antes do tempo”93. Ou, dito de outra 

forma pelo filósofo, referindo-se ao Criador: “Só tu existias e nada mais”94. E complementa, 

fazendo referência à criação ex nihilo: “Deste nada fizeste o céu e a terra, duas coisas: uma 

perto de ti, outra perto do nada; uma que só a ti tem como superior, outra que nada tem 

inferior a ela”95. Das criaturas que estão no tempo, portanto, nenhuma fica ilesa à 

mutabilidade que afeta todas as coisas. Dessa forma, a pergunta de Agostinho, acima, pode 

ser direcionada às demais criaturas (e não apenas à criatura tempo): para que digamos que as 

coisas existem, por que tendem ao não ser? É por isso mesmo que o filósofo distingue tão 

bem o tempo da eternidade, ao declarar de forma explícita e bastante simples acerca da 

mutabilidade de tudo o que está no tempo e da imutabilidade própria da eternidade: “...o 

mutável não é eterno”96.  

                                                           
93 “...ut sic intelligeremus non solum visibilem, sed etiam invisibilem creaturam pertinere ad tempus, propter 
mutabilitatem; quia solus Deus incommutabilis est, qui est ante tempora”(De gen. contra man., II, 7, 7). O 
número, por desfrutar estatuto de dupla cidadania, é, segundo Agostinho, uma dessas criaturas racionais ou 
intelectuais não alteráveis ou mutáveis, cf. De lib. arb., II, 8, 24; II, 11, 30; cf., também, capítulo 2, notas 91-96. 
94 “Tu eras et aliud nihil” - Conf., XII, 7, 7. 
95 “...unde (nihil) feciste ‘caelum et terram’ duo quaedam, unum prope te, alterum prope nihil, unum, quo 
superior tu esses, alterum, quo inferius nihil esset” - Conf., XII, 7, 7. 
96 “...omne mutabile aeternum non est” - Conf., XII, 15, 18. Nesse sentido, não há como alinhar o pensamento de 
Agostinho, por exemplo, com o de Tomás de Aquino ao defender a tese aristotélica da eternidade do mundo. De 
acordo com o pensamento de Agostinho, para que o mundo fosse eterno ele teria de ser, também, imutável. Esse 
tipo de conclusão ocorre porque, cfe. CARVALHO, 1996, p. 12, 13: “Quando os pensadores da Patrística 
refletiam sobre o Gênesis e a ‘obra dos seis dias’ (Hexæmeron) não se preocuparam com a possibilidade de 
distinguir entre as idéias da criação, de princípio e de causa. Para os autores de Duzentos (século XIII), tudo se 
passa expressamente à volta desta necessária distinção teórica e suas conseqüências: pode admitir-se a 
possibilidade de uma criação eterna? Haverá incompatibilidade entre a idéia de criação e a de um mundo eterno? 
Será contraditório conceber um mundo criado e no entanto eterno? Poderá demonstrar-se racionalmente  (i. e., 
em acordo com os princípios epistemológicos da filosofia perfilhada) o princípio temporal do mundo, ou seja, a 



 139

A nitidez do pensamento de Agostinho ao vincular o tempo criatural ao tempo real 

é fator decisivo para essa possibilidade objetiva de que trata esta subdivisão do trabalho. Com 

a devida reserva, talvez se pudesse até dizer que, para ele, “o real não existe no tempo, mas é 

o próprio tempo”97. E o filósofo estreita ainda mais esse vínculo, quando afirma, de forma 

categórica, que sem esse aspecto criatural não se pode falar, nem sequer se imaginar nada 

real98. Sendo assim, o tempo, o mundo e toda criatura existem, são reais, têm um estatuto 

objetivo, sim, exatamente por serem criaturas. Para Agostinho, a criação – onde não há 

nenhum acaso -  é simplesmente impensável sem a interferência da inteligência divina99.  

                                                                                                                                                                                     
sua ‘novidade’? De um ponto de vista muito genérico, podemos afirmar terem sido duas as principais respostas a 
este tipo de perguntas. O franciscano Boaventura (1217/1218-1274) reclamava (In II Sent., d. I, p. 1, a. 1, 9. 2) 
ser impossível defender-se a eternidade do mundo ou a sua criação desde toda a eternidade, castigando, 
nomeadamente, o erro dos que concebiam na linha aristotélica, ‘eterno’ como ‘duração infinita’. Frente a uma tal 
concepção, ele contrapunha a tradição teológica (neoplatônica-augustiniana-boeciana; com a célebre definição 
de ‘eternidade’ dada pelo filósofo latino do século V: ‘a posse plena, perfeita e simultânea de uma vida 
interminável – Aeternitas igitur est interminabilis vitae tota simul et perfecta possessio) da eternidade como um 
‘presente existindo atualmente’, um nunc simplicissimum”. Vale lembrar que, para Agostinho, como já foi 
abordado neste trabalho, eternidade não se coaduna com mutação. A marca registrada de toda a obra criada, para 
ele, é exatamente a mutabilidade, inclusive dos seres intelectuais e espirituais. Continua o autor: “Boaventura 
desenvolverá uma demonstração de valor desigual em favor da sua tese, cujo principal interesse residirá, 
seguramente, no destaque concedido ao caráter da temporalidade radical da criatura (exatamente como sustenta 
Agostinho). Ser criado – dizia Boaventura – significa ‘existir ex nihilo’. Mas esta afirmação da ‘anterioridade’ 
do nada (post nihilum) sobre o ser, que sublinhava excelentemente o ‘acontecimento’ representado pela criação e 
a ‘historicidade’ da criatura, não escapava à crítica. ...a posição de Tomás de Aquino, na senda de Moisés 
Maimónides (1135-1204) e de Alberto Magno (1205-1280), insistia no fato de a filosofia não poder provar, 
designadamente, que o mundo tinha sido criado no tempo. A posição cautelosa do autor dominicano não 
anulava, no entanto, nem o criacionismo nem a influência aristotélica. Para ele, não havia qualquer 
incompatibilidade em acreditar, pela fé na Revelação,  que o mundo foi criado e em sustentar, como queria 
Aristóteles, a possibilidade da sua eternidade (In Sent., d. I, q. 1, a. 5). Não obstante o Aquinate afirmar não ser 
impossível à onipotência divina fazer algo eterno, e defender não ser contraditório ‘ser criado por Deus’ e ‘não 
ter princípio’, a idéia de uma criação eterna era, no mínimo, suspeita, porque próxima das teses eternalistas 
greco-árabes”. Talvez a possibilidade de alinhamento do pensamento de Agostinho com essa tese aristotélica 
fosse possível, desde que se admitisse  o exemplarismo de uma forma radical. Mas será que a imutável idéia do 
mundo (e de toda a criação) na mente de Deus – a “anterioridade do nada” -, segundo proposto por Agostinho, 
daria um estatuto de eternidade a esta mesma criação antes de sua efetivação objetiva? É uma tese um tanto 
esdrúxula, não resta dúvida, mas possível de ser pelo menos imaginada.  
97 COMTE-SPONVILLE, André. O ser-tempo: algumas reflexões sobre o tempo da consciência (L´être temps). 
Trad. de Eduardo Brandão. São Paulo: Martins Fontes, 2000. p. 91. Este autor desenvolve uma interessante idéia 
sobre o primado do presente – a partir do pensamento de Agostinho -, onde enfatiza essa objetividade do tempo. 
Para ele, “...não há, sobre essa questão, contradição entre o que os cientistas nos dizem e o que tento 
filosoficamente pensar: que o real não existe no tempo, mas é o próprio tempo”. 
98 Cf. De civ. Dei, XI, 15.  
99 Cf. LADNER, Gerhart B. St. Augustine’s conception of the reformation of man to the image of God. In: Avgvstinvs 
Magister. Paris: Études Augustiniennes, 1954. Congrès International Augustinien. Communications. 21-24 septembre. 
p. 867-878. p. 872. 



 140

Por conta da base criatural, o tempo é, portanto, tão radicalmente objetivo quanto 

a própria matéria100. E isso não seria nenhum absurdo, pois para Agostinho a existência de 

ambos – do tempo e da matéria ou do tempo e do mundo - está intrinsecamente ligada, de tal 

forma que um depende do outro para existir, pois têm princípio simultâneo.  

A investigação racional de Agostinho abrange – e com muita propriedade -, tanto 

o âmbito do plano natural quanto do plano sobrenatural101, ou do plano físico e metafísico. O 

tempo, como fenômeno objetivo, depende inteiramente desse plano natural e pode ser sempre 

relacionado com um conteúdo material; não é à toa, portanto, que Agostinho coloca o 

fenômeno objetivo do tempo como independente, exterior e anterior ao homem102. E essa 

objetividade do tempo só se torna viável através da categoria do presente. Mesmo com os seus 

momentos efêmeros, com suas “partículas fugitivas” - e sem descartar a importância das duas 

outras categorias -, o presente é o grande possibilitador de elevar o tempo a um estatuto de 

objetividade, o que também possibilita o estudo do assunto por um viés científico103.  

A tonalidade aristotélica acima, entretanto, não retira de Agostinho o mérito de 

passear livremente pelos meandros da filosofia platônica e possibilitar, dessa forma, algo bem 

                                                           
100 Sobre esta objetividade radical do tempo em sua relação com a matéria – e em perfeita conexão com o 
pensamento de Agostinho -, cf. ASKIN, 1969, p. 77: “O tempo é uma forma de existência da matéria, uma forma 
objetiva, como a própria matéria”. Ou, para dizer melhor e de forma mais abrangente (p. 133): “o tempo é a 
forma universal da existência da matéria”.  
101 Eis o que diz, a esse respeito, CARVALHO, 1996, p. 20: “Na opinião de Boécio de Dácia, e contra aqueles 
contemporâneos que perfilhavam uma epistemologia conservadora, não se deve confundir o plano da 
investigação do natural com a do sobrenatural”. 
102 Acerca desta particularidade – e ainda em perfeita harmonia com o pensamento de Agostinho -, assim se 
expressa ASKIN, 1969, p. 147: “todo momento do tempo pode ser determinado correlacionando-o com um 
conteúdo material” E, ainda (p. 187), que “o tempo, como fenômeno objetivo, não é criado por nós, mas existe 
no mundo material”. É interessante essa última afirmativa do filósofo russo, pois desvincula a existência do 
tempo como se fora dependente apenas da consciência: o tempo existe aí, no mundo material, em estreita relação 
com a matéria e, portanto, independente da consciência. Isso não quer dizer, entretanto, que o tempo da 
consciência seja descartado, pois ele também existe e de forma diferenciada e singular, sem deixar de ter uma 
íntima relação com o tempo do mundo real. São apenas duas formas diferentes de captar uma mesma realidade. 
É o mesmo tempo, só que visto de prismas específicos e com determinada marca categorial que o diferencia. 
103 Em harmonia com o pensamento de Agostinho, é ainda o filósofo russo, acima, quem afirma, cf. 
ASKIN,1969, p. 97, 98 -, que para a ciência “a definição das categorias de passado, presente e futuro parte, 
como é natural, do fato de que as referidas categorias caracterizam de tal modo a sucessão dos acontecimentos 
que o passado constitui o que tem sido até o presente, e o futuro o que surgirá depois do presente”. É dito, 
também (p. 99) que “o presente expressa por si mesmo uma estabilidade relativa no processo da variação 
perdurável. O presente é relativo, mas sua própria relatividade possui caráter objetivo”. 



 141

mais abrangente do que aquilo que ele mesmo deduz do tempo como criatura: tem princípio, 

tem fim e não pode ser, em hipótese alguma, eterno. A construção intelectual de Agostinho se 

estende para além da extremidade do tempo – seja ela linear ou circular - e abre um 

significativo leque de novas e desafiadoras possibilidades. Possibilidades contempladas 

sempre a partir do exato momento do presente, em que o tempo se descortina em suas 

realidades objetivas de passado e futuro. Um passado que já não é e um futuro que ainda não 

é, amarrados pelo presente que está sendo e deixando de ser, ininterruptamente104. 

                                                           
104 Em perfeita conexão com o pensamento de Agostinho, vale registrar o que afirmam os dois jovens 
astrofísicos ADAMS ; LAUGHLIN, 2001, p. 14, 91, 89, 100, 101: Quanto à modalidade do tempo futuro em 
termos científicos, ela se vincula, primeiramente, à possibilidade de futuro do próprio Universo, uma vez que “o 
destino do nosso Universo é a expansão contínua [...] (e) outra possibilidade, a de o Universo voltar a se contrair, 
numa morte violenta e flamejante”. Em segundo lugar, essa modalidade tem estreita relação com a possibilidade 
de mudança, de alteração orgânica, de transição entre o ser e o não ser. Em outras palavras, “todas as coisas 
existentes, precisamente porque seu modus vivendi é a mutação, constituem uma unidade de ser e não ser. A 
transição entre o ser e o não ser se efetua no processo em que as coisas nascem e desaparecem”. É o mesmo que 
dizer que  “o futuro como mudança substancial vinculada à aparição do qualitativamente novo, ao nascimento e 
desaparecimento das coisas e seus estados, à sua transformação em outras coisas e estados, expressa-se na 
transição entre o ser e o não ser. A idéia de futuro, das transições entre o ser e o não ser, acha-se organicamente 
relacionada com o conceito de tempo”. Essa  possibilidade de que tratam os autores quando se referem ao futuro 
em termos científicos é bastante real, uma vez que “a categoria de futuro se acha intimamente relacionada com a 
categoria de possibilidade, com a particularidade de que se trata de uma possibilidade real, formada pelas 
potencialidades do ulterior desenvolvimento, ocultas nas entranhas da própria realidade objetiva”; vale registrar, 
ainda, um bom resumo do pensamento de Agostinho feito por MONDIN, 1981, p. 142, onde o autor descreve 
com muita propriedade alguns dos aspectos vistos neste capítulo: “O tempo, para o bispo de Hipona, não é a 
imagem móvel da eternidade (Platão) nem a medida do movimento (Aristóteles), mas a duração de uma natureza 
finita que não pode ser toda simultaneamente, tendo por isso necessidade de fases sucessivas e contínuas para 
realizar-se completamente. As fases do tempo são o passado, o presente e o futuro. O passado é o tempo que não 
é mais; o futuro é o tempo que ainda não é; o presente é o tempo que é agora, mas que não será sempre. A 
possibilidade do passado e do futuro deve-se à natureza daquelas coisas cujo presente é tal que não pode ser 
perpetuamente presente; o seu presente passa; se não passasse, não haveria passado; se, passando, não se 
tornasse algo de novo, não haveria futuro. É esta característica do presente, de passar e de vir a ser que distingue 
o tempo da eternidade. O tempo é um nunc transiens (um agora que passa). A eternidade é um presente que não 
passa, um nunc stans (um agora permanente)”. 



CONCLUSÃO 



CONCLUSÃO 

 

 

Simplicidade e complexidade são ingredientes básicos e complementares na teoria 

do tempo, de Agostinho. É uma construção simples,  pois pode ser resumida em poucas 

palavras. É, ao mesmo tempo, uma construção complexa, por conta dos inúmeros elementos 

que a compõem, cuja análise reflete uma profunda penetração analítica do filósofo. Além disso, 

o próprio Agostinho se confessa estupefato diante deste “enigma tão complicado” (implicatissimum 

aenigma). 

A importância e recorrência do tema nos dias atuais – quer na filosofia, quer na 

ciência -, pode ser vista nos incontáveis textos escritos e que, costumeiramente, menciona o 

nome de Agostinho entre os grandes filósofos que se ocuparam com o estudo do difícil tema. 

Para Husserl, por exemplo, Agostinho foi o primeiro a sentir profundamente as imensas 

dificuldades de estudar o assunto, lutando nesse sentido até quase o desespero. Esse autor é de 

opinião, ainda, que a época moderna, tão orgulhosa do seu saber, nada trouxe de mais 

grandioso e mais considerável do que o grande e incansável pensador patrístico. Já Russel 

considera a teoria do tempo de Agostinho como a mais pura filosofia, mesmo que discorde do 

aspecto subjetivo da mesma. Ele ressalva o fato de que a grande preocupação do filósofo não 

é com a pura filosofia, e sim com a teologia, mas quando se ocupa com a filosofia ele o faz 

com reconhecida habilidade. Para ele, a exposição de Agostinho é melhor e mais clara do que 

a de Kant, por exemplo. Na opinião de Russel, Agostinho é estimulado a desenvolver a pura 

filosofia contida em sua teoria do tempo em virtude de o platonismo não se harmonizar com o 

Gênesis.  

São apenas dois os autores acima citados, mas há dezenas de outros, inclusive um 

sem número de teses de doutoramento – no Brasil e no exterior -, que versam sobre o 

intricado e atrativo assunto. Pegoraro, por exemplo, que recebeu doações de textos de 



 144

Heidegger, afirma que o filósofo – e também seu professor –, mesmo criticando Agostinho 

por se ocupar sobretudo do tempo da experiência cotidiana, denominado por ele de tempo 

ainda ‘inessencial’, é quem o inspirou, através do livro XI das Confissões, para a elaboração 

de muitas de suas reflexões. Diz, inclusive, que Ser e Tempo nada mais é do que Agostinho 

sendo interpretado de modo heideggeriano. Reconhece Pegoraro que o texto das Confissões é 

de uma densidade existencial praticamente inexcedível e que ali o tempo é tratado, realmente, 

de modo original. 

Pode-se concluir, portanto, que a simplicidade do método agostiniano ao tratar do 

assunto seja o motivo de tantos elogios, exatamente por conter uma profunda complexidade. 

Na verdade, são necessárias poucas palavras para descrever o pensamento de Agostinho sobre 

o tempo, o que, até certo ponto, está sintetizado no título do presente trabalho. Olhando por 

esse prisma, então, não há muito o que dizer sobre o tempo em Agostinho.  

O que primeiro fica evidente – e que é ressaltado por Russel e por inumeráveis 

autores - é o seguinte: para Agostinho, o tempo em sua tríplice e corriqueira divisão de 

passado, presente e futuro, existe apenas na consciência ou, para usar uma expressão de 

Mondin, de acordo com o pensamento de Agostinho “o tempo não existe fora de nós”. É o 

que também pode ser chamado de tempo interior, tempo da consciência, tempo subjetivo ou 

tempo psicológico. A partir desse raciocínio, então, o tempo existe nessas modalidades porque 

assim é construído racionalmente pelo homem e assim é também transmitido às gerações 

futuras. Entretanto, somos de opinião, conforme visto neste trabalho, que ele analisa o tempo 

por outro prisma: o tempo é criatura e, como criatura, é exterior à consciência, pois existe fora 

da consciência, sendo por isso mesmo anterior ao homem, uma vez que dele independe. Dessa 

forma, a aparente antinomia gerada por essas duas fórmulas, pode ser sintetizada a partir da 

própria frase de Mondin: para Agostinho, “o tempo não existe fora de nós” e, da mesma forma, 

o tempo existe fora de nós como ser criatural que é.  



 145

São dois posicionamentos que parecem colidir, uma vez que o primeiro trata do 

aspecto interior (tempo subjetivo) e o segundo do aspecto exterior à consciência (tempo 

objetivo). Parece paradoxal, mas não é, pois a base sobre a qual Agostinho constrói sua teoria 

permite tal liberdade. O pensamento hebraico-cristão, de onde a construção do filósofo é 

oriunda, defende que Deus criou o tempo e o mundo a partir do nada (creatio ex nihilo) e em 

um determinado momento (no princípio), bem antes da criação do homem. Sendo assim – e 

aqui já tomando como base as idéias do neoplatonismo -, não é difícil afirmar que o tempo 

existe como idéia na mente de Deus (exemplarismo) bem antes de o próprio homem existir e 

que o tempo existe de forma objetiva, ligado ao mundo e às coisas, também muito antes de o 

homem existir. Na concepção de Agostinho, tempo e mundo foram criados simultaneamente 

por Deus. As demais coisas foram criadas também simultaneamente, conforme aborda o 

filósofo em sua teoria das razões seminais (rationes seminales).  

O homem, ao ser criado, descobre, entre outras coisas, a realidade do tempo que é 

prevalecente tanto em sua consciência quanto fora de sua consciência. Dessa forma, o tempo 

necessita do homem para ser posto em suas modalidades de passado, presente e futuro e, ao 

mesmo tempo, não necessita do homem para ser posto como tempo, pois já existe desde que o 

mundo foi criado. Quando se desce a detalhes, entretanto, a questão toma grande densidade, 

pois o filósofo trata a temática de forma muito profunda e com grande propriedade.  

Sendo assim, é muito séria, por exemplo, a inclusão da questão maniquéia, pois 

foi essa controvérsia que provocou a dedicação de Agostinho ao estudo da temática. Na sua 

luta contra o grupo de Mani, Agostinho confronta as idéias criacionistas oriundas da base 

judaico-cristã – que não confunde Criador com criação -, com o mito maniqueu que conduz a 

um dualismo radical e, como conseqüência, a um exacerbado panteísmo.  

Na sua luta contra o materialismo radical dos maniqueus, Agostinho tenta 

sobrepujá-lo com o desenvolvimento da idéia de uma interpretação não literal das Escrituras 



 146

hebraicas. Por conta da interpretação literal é que os maniqueus rejeitam, peremptoriamente, 

tanto o judaísmo quanto o Antigo Testamento e o que deste se encontra interpolado no Novo 

Testamento. Agostinho procura resolver essa questão através da interpretação alegórica de 

importantes passagens de ambos os textos. A influência de Ambrósio foi definitiva nesse 

sentido, uma vez que mais tarde Agostinho rechaça inteiramente a interpretação literal tão 

comum aos maniqueus. É inegável, ainda, a influência primeira do neoplatonismo para 

conduzir o filósofo na descoberta da essência espiritual e para erradicar dele o exagerado 

materialismo dos maniqueus.   

Ora, a controvérsia de Agostinho com os maniqueus tem resultados muito mais 

amplos do que ele imagina ou até mesmo daquilo que ele pretende com sua elaboração 

intelectual. Suas conclusões na construção sobre o princípio do tempo, do mundo e do 

homem, termina indo de encontro a outras correntes filosóficas, como é o caso do platonismo, 

do neoplatonismo e dos “naturalistas” ou filósofos da “physis”, como o próprio Agostinho 

critica a partir de sua posição criacionista: diz ele que Anaxímenes, por exemplo, afirma ser o 

ar o princípio de todas as coisas, inclusive dos deuses, ao invés de crer que o ar é que foi 

criado pelos deuses.  

A tese de Agostinho, ao contrário da filosofia grega clássica, atribui um princípio 

para o tempo, para o mundo e para o homem: ora, se é dito que o mundo foi criado no 

princípio, logo, o mundo tem um começo. O mundo não é e nem pode ser eterno. Além disso, 

o mundo não pode ser criador de si mesmo, pois isso exigiria que o mundo existisse antes de o 

mundo existir, para que pudesse ser criador de si mesmo. Dessa forma, ele é contra a 

eternidade do tempo e do mundo, o que contraria a tese grega clássica de um tempo cíclico e, 

portanto, eterno. O pensamento de Agostinho se digladia, aqui, com a idéia aristotélica de um 

mundo eterno e com a posterior posição conciliatória de Tomás de Aquino, a partir do 

pensamento do mesmo Aristóteles.  



 147

Por outro lado, com sua idéia criacionista, Agostinho contraria tanto o ensino de 

Plotino - que defende que o mundo é uma emanação do Uno -, quanto o pensamento da 

filosofia grega – sobretudo platônica -, que credita a fabricação do mundo ao demiurgo. Isso 

sem falar no grupo ao qual ele se dirigia diretamente: contra o dualismo radical dos 

maniqueus – que defendem uma luta eterna entre a luz e as trevas, entre o bem e o mal -, ele 

interpõe exatamente sua tese criacionista. O panteísmo resultante da idéia maniquéia de um 

Deus imanente - que está presente onde houver uma partícula de luz material -, é desativado 

diante da conclusão agostiniana: Deus é o criador de tudo quanto existe e não se imiscui com 

sua criação, pois está separado dela. O filósofo chega a essa conclusão graças, exatamente, à 

influência do neoplatonismo e ao método alegórico herdado de Ambrósio. Só então Agostinho 

descobre a substância espiritual, a luz imaterial, o Deus criador do cristianismo.  

A teoria da criação, de origem hebraico-cristã, é uma das grandes descobertas 

agostinianas e colide frontalmente com o pensamento filosófico então em voga. Outro elemento 

novo, nesse particular, é que para Agostinho o mundo é criado sem que haja necessidade de 

alguma matéria pré-existente. É a famosa teoria da criação ex nihilo, ou criação a partir do 

nada. Essa é uma idéia totalmente estranha à filosofia grega. Quando Platão aborda esse tipo 

de assunto, ele imagina uma matéria primitiva à qual Deus dá forma. A substância é pensada 

como sendo eterna e não criada; somente a forma é atribuída à vontade de Deus. O Deus da 

filosofia grega, então, é um artista ou arquiteto, não um Criador. No pensamento de 

Agostinho, entretanto, Deus cria (bará - כרא) do nada a substância e lhe dá a forma e a ordem. 

Esse pensamento, além de alheio à filosofia grega clássica, é fundamental para a teoria do 

tempo de Agostinho, além de distanciá-lo definitivamente de muitos dos seus contemporâneos, 

antepassados e pósteros e, lógico, de aproximá-lo de muitos outros.   

Outro ponto que merece destaque é o seguinte: mesmo que pareça predominante a 

idéia do tempo subjetivo – tempo da consciência -, a teoria agostiniana dá destaque especial 



 148

ao tempo objetivo, particularmente ao vinculá-lo à condição - sine qua non - de criatura. O que 

são, por exemplo, as duas sociedades descritas naquele que é considerado o seu maior texto, A 

Cidade de Deus, senão a própria humanidade em sua marcha histórica e inserida no tempo 

objetivo, ou tempo histórico? É claro que o princípio de uma das sociedades é posto no 

momento mesmo da queda do anjo que agiu com soberba, mas isso por causa da existência do 

tempo naquela realidade espiritual, pois o filósofo entende que o tempo também existe no 

mundo dessas criaturas incorpóreas.  

A importância dada por Agostinho ao tempo objetivo, entretanto, não quer dizer 

que o peso maior recaia sobre essa categoria. Ele tanto sublinha a importância da cidade de 

Deus e, conseqüentemente, do tempo “aristotelicamente” objetivo aí dominante – cidade 

representada na Igreja histórica denominada de peregrina no mundo -, quanto o “platônico” 

futuro glorioso dessa mesma sociedade, ou até mesmo o “tempo” anterior à criação e inserido 

na própria mente de Deus. Mas é no tempo objetivo que ele procura, mediante a possibilidade 

de medição e duração do movimento (motus e mora), descobrir o verdadeiro significado do 

tempo. É no tempo objetivo, inclusive, que ele se insere, como cidadão peregrino que é dessa 

cidade de Deus (civitas Dei), olhando para o passado de sua vida – que já não é -, para o 

futuro – que ainda não é – e para o presente evanescente – com suas “partículas fugitivas” - 

no qual ele se insere e faz suas Confissões.  

Vale ressaltar, outrossim, que na teoria agostiniana é o tempo objetivo que 

determina a mutação de tudo quanto existe, uma vez que o “tempo” está ileso de qualquer 

mutabilidade quando existe apenas como idéia na mente de Deus. De acordo com o 

pensamento de Agostinho, particularmente no confronto que faz da mutabilidade das coisas e 

do tempo com a imutabilidade própria da eternidade, “...o mutável não é eterno”. E é aqui que 

o seu pensamento não se concilia com o pensamento de Aristóteles, nem com a posterior 

conciliação levada a cabo por Tomás de Aquino. Para Agostinho, a mutação só ocorre por 



 149

causa do tempo, ou seja, as coisas só passam pela mutação porque estão no tempo. Segundo o 

filósofo, até o próprio tempo sofre essa mutação, pois o seu crepúsculo já é perceptível no 

presente, e o seu término ocorrerá um dia no futuro. Isso também o distancia do pensamento 

predominante na filosofia grega, de uma matéria eterna, apesar de sujeita à corrução e à 

mutação.  

Por outro lado, entendemos que se Agostinho não dá maior ênfase a essa 

objetividade do tempo, é em razão da verdadeira ojeriza que nutre pelo materialismo 

extremado dos maniqueus, grupo ao qual pertenceu como ‘ouvinte’ durante nove anos. O 

tempo objetivo tem sua importância, sim, pois é através de um átimo dele que Agostinho 

descortina a eternidade. Não fossem as “partículas fugitivas” do tempo presente e, portanto, 

objetivo, e Agostinho não teria um vislumbre ou vestígios da eternidade (vestigium aeternitatis). 

O tempo objetivo também viabiliza todas e quaisquer pesquisas, sejam elas no campo da 

ciência, sejam no campo da filosofia. Da mesma forma, o outro aspecto defendido por 

Agostinho - o tempo da consciência -, também viabiliza importantes pesquisas teóricas, 

inclusive aquela que foi elaborada pelo próprio filósofo. 

Apesar de Agostinho declarar, de forma muito nítida, que só vê o tempo - em suas 

modalidades de passado, presente e futuro -, na consciência, ele utiliza exatamente as três 

categorias para facilitar a sua construção racional, numa tentativa de  aprofundar ainda mais 

as descobertas de suas pesquisas sobre o tempo. Ele parte do momento atual, sim – com 

ênfase no primado do presente -, mas leva sua pesquisa ao passado e ao futuro. No passado, 

ele busca o princípio do tempo, do mundo e do homem, sublinhando a importância desse 

momento primevo. Ao definir esse princípio, ele o faz em termos cronológicos e 

cosmológicos. Admite, até, o que muito tempo depois seria designado como “notação 

científica”, ao abrir a possibilidade de o homem ter sido criado em um momento tão remoto, 

que não houvesse um número capaz de abarcar essa quantidade infinita em termos temporais.  



 150

O grande destaque é que nessa busca Agostinho tenta calar seus inimigos com a 

afirmativa de que não se pode falar num tempo antes do tempo. Essa era a questão levantada 

pelos maniqueus. Eles queriam saber o que é que Deus fazia antes de criar o tempo e o mundo. 

Ora, não há razão para uma pergunta dessas, pois não há um “antes” antes do tempo. E para 

ele, o tempo foi criado quando o mundo foi criado, ou seja, de forma simultânea. Só o tempo 

comporta um agora, um antes e um depois, isto é, um presente, um passado e um futuro. Em 

Deus, ao contrário, não há um antes e um depois, mas apenas um agora, um eterno presente. 

No pensamento de Agostinho, a eternidade de Deus está isenta da relatividade do tempo – mesmo 

que a categoria eternidade por ele utilizada, para facilitar a discussão, também esteja atrelada 

ao tempo - e, para Deus, o tempo é um todo simultâneo, ou um presente simultâneo. Conclui 

Russel, a propósito, que esse tipo de construção intelectual leva Agostinho a uma verdadeira e 

admirável teoria relativa do tempo.  

Outro aspecto que deve ser ressaltado, conforme análise procedida no decorrer 

desta obra, é a questão de se saber que ressonâncias epistemológicas a teoria do tempo de 

Agostinho deixa como legado às diversas ciências. Ora, o próprio filósofo admite que não 

resolve todas as dificuldades acerca do assunto, em razão de sua complexidade, mas que o seu 

desejo é compreender cada vez mais profundamente o intrincado enigma. Sua cautela é 

tamanha, que chega a declarar, a certa altura do livro XI das Confissões, que ainda ignora o 

que seja o tempo. Isso, entretanto, não o impede de continuar pesquisando até à exaustão. 

Sendo assim, cremos que em Agostinho se encontra uma sólida base para possibilitar o estudo 

do tempo pelo duplo viés da subjetividade e objetividade. Olhando por esse prisma, vale 

levantar a seguinte questão: as epistemologias modernas das diversas ciências que teorizam 

sobre o tempo não estaria ancorada exatamente na idéia agostiniana sobre o tempo real, o 

tempo objetivo que prescinde da consciência que o coloca?  



 151

Ora, quando a temática do tempo é desenvolvida em termos científicos, a grande 

ênfase é dada exatamente às três categorias trabalhadas pelo filósofo ao tratar do tempo 

objetivo. Todavia, é claro que Agostinho jamais admitiria certas conclusões oriundas de 

teorias científicas como, por exemplo, a de que o que se vê do Universo é o seu passado: o 

passado do Sol, o passado de uma Galáxia e assim por diante. Ao contrário, sua conclusão, a 

esse respeito, certamente seria a seguinte: o que se vê, no presente, é um fenômeno que foi 

presente em determinado momento do passado. Para tornar a idéia mais clara, vejamos o 

exemplo do Sol: a luz que se vê num exato momento – oito minutos após sua emissão - não é a 

luz do passado (que já não é), mas a luz presente do presente que se situa a oito minutos 

daquele presente que agora já não é. Essa conclusão, baseada no conteúdo da teoria do tempo 

de Agostinho, faz uma grande diferença, pois só assim não se confunde essas ocorrências 

cosmológicas, cronológicas, psicológicas, com o tempo propriamente dito, ou seja, o tempo 

que independe da consciência. E, ao mesmo tempo, possibilita um viés objetivo para uma 

entidade que não pode ser vista nem testada em um laboratório, mas pode ser tratada 

racionalmente através dos seus inúmeros elementos, sejam eles subjetivos, sejam eles objetivos.    

Na possibilidade acima ventilada, nem sequer a relação feita por Agostinho do 

tempo com a eternidade se torna inviável. Isso porque o filósofo, mesmo tratando do tempo 

em uma dimensão ontológica e metafísica, parte também do que há de mais objetivo no 

tempo, ou seja, dos “fugitivos instantes” do momento presente, ou do “agora em marcha”, 

para usar uma expressão de Hartmann. É da mutabilidade desse instante efêmero do tempo 

presente, que ele vislumbra a imutabilidade da eternidade. Seguindo o seu raciocínio, caso 

essa “partícula fugitiva” não passasse para o pretérito, aí sim, já teríamos a eternidade. Mas o 

presente, para ser tempo, tem necessariamente de passar. Ou seja, a causa da existência do 

presente é a mesma pela qual o presente deixará de existir, deixará de ser presente para ser um 

novo presente. É nesse tênue fio, portanto, que são construídas todas as epistemologias, sejam 



 152

elas atinentes às teorias do continente ou do conteúdo, isto é, do tempo como continente das 

coisas, ou das coisas como conteúdo do tempo.   

Outra questão  a ser ressaltada – e que se vincula ao assunto aqui discutido -, é 

aquela levantada na Idade Média, quando se tenta uma possível conciliação com o 

pensamento de Aristóteles – que defende a eternidade do mundo, com sérias implicações para 

o pensamento criacionista do cristianismo. Nessa tentativa de conciliação, conclui-se que o 

que é mutável não o é num determinado princípio, ou a partir de um determinado momento, 

mas é mutável desde o momento imediatamente anterior. Essa argumentação – muito bem 

explicitada por Boécio de Dácia -, é um verdadeiro torpedo no, então, dogma da creatio ex 

nihilo. Segundo esse pensamento, a matéria é sempre corruptível, é sempre passiva de 

mutação. É neste ponto que se estabelece a crítica veiculada no medievo acerca da afirmação 

da anterioridade do nada (post nihilum) sobre o ser.  

Ocorre que, no pensamento de Agostinho, é exatamente a creatio ex nihilo – ainda 

não dogmatizada em sua época – que determina a grande diferença. Ao ser criada de material 

não existente, a criação está ilesa de mutação e corruptibilidade nesse momento anterior, pois 

no momento anterior não há uma matéria que possa ser afetada pela mutação ou 

corruptibilidade. E uma vez que, para Agostinho, não se pode falar de um tempo anterior ao 

tempo, mutatis mutandis não se pode falar de mutação anterior à criação do tempo e do 

mundo, pois isso levaria ao absurdo de se admitir mutação numa criação que ainda não existe, 

que ainda não está efetivada empiricamente. O que ocorre, então, é que aquele No princípio 

também é válido para a corrução que afeta o mundo, o tempo, o homem e todas as coisas.  

Além disso, para Agostinho, a mutação que afeta a criação só ocorre em dois 

momentos específicos: o primeiro momento é quando da queda da criatura incorpórea – o 

anjo dominado pela soberba -, e o segundo momento, já inserido num Universo totalmente 

ordenado, é por ocasião da queda da criatura corpórea – o primeiro homem. Há, portanto, um 



 153

momento e uma determinada parte da criação que parecem não afetados por essa mutabilidade 

que é a marca registrada de todas as criaturas e que merece, sem dúvida, um estudo mais 

acurado. Talvez seja este o mais contundente paradoxo da teoria do tempo, de Agostinho, não 

fora a explicação que o próprio filósofo dá ao intrincado problema: a partir da lógica de sua 

teoria da verdade, imutável mesmo, para ele, só a divindade.  

Finalmente, Agostinho parece admitir alguns momentos no tempo - que merecem 

uma pesquisa bem mais ampla -, inclusive quando aponta a possibilidade de criaturas não 

vulneráveis à mudança ocasionada pelo tempo, como é o caso do número, que é uma criatura 

intelectual. Desses momentos especiais do tempo, indicados pelo filósofo, podem ser 

destacados os seguintes: 1o) o tempo primigênio, criado simultaneamente com o mundo, e 

anterior à queda da criatura espiritual; 2o) o tempo que predomina na região das criaturas 

incorpóreas, após a queda do anjo, provocada pela soberba; 3o) o tempo das criaturas 

corpóreas, antes da queda do primeiro homem; 4o) o tempo das criaturas corpóreas, após a 

queda do primeiro homem; 5o) o tempo das criaturas corpóreas transmudadas em incorpóreas, 

após o final dos tempos. Seria uma quíntupla modalidade do tempo? É o mesmo tempo 

dividido em cinco modalidades diferentes ou são cinco tempos? Em quais modalidades 

ocorrem as categorias de passado, presente e futuro? Em todas elas ou apenas em algumas?  

Num momento desses, o recomendável é manter uma postura tão equilibrada 

quanto à do próprio Agostinho. Primeiro, chegar até a arder em ânsias para compreender o 

difícil enigma.  Segundo, não descansar enquanto não descobrir mais sobre o assunto. 

Terceiro, entender que o enigma está bem acima da nossa inteligência e esperar superá-lo aos 

poucos, à medida que nossas forças intelectuais possam galgar alturas maiores e bem mais 

próximas da Verdade absoluta, isto é, da Verdade-Realidade, ou daquele esperado momento 

de comprovar nossas descobertas pelo prisma da lógica da teoria da verdade agostiniana: “é 

verdade aquilo que é”. 



BIBLIOGRAFIA 
 



BIBLIOGRAFIA 

Textos Citados 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia (Dizionario di Filosofia). Trad. de Alfredo 

Bosi, Ivone Castilho Benedetti. 3 ed. São Paulo: Martins Fontes, 1999. p. 944-948. ISBN 85-

336-0865-9. 

ADAMS, Fred ; LAUGHLIN, Greg. Uma biografia do universo: do big bang à desintegração 

final (The five ages of the universe: inside the physics of). Trad. de Vera Ribeiro. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2001. 290 p. ISBN 85-7110-614-2. 

AGOSTINHO, Santo (Aurelius Augustinus). A cidade de Deus: contra os pagãos (De civitate 

Dei). Trad. de Oscar Paes Leme. 3 ed. Petrópolis: Vozes. São Paulo: Federação Agostiniana 

Brasileira,  1991.   Parte I, Livros I a X.   414  p.  (Coleção Pensamento Humano).    ISBN 85-

326-053-0 

______. A cidade de Deus: contra os pagãos (De civitate Dei).  Trad. de Oscar Paes Leme. 2 

ed. Petrópolis: Vozes. São Paulo: Federação Agostiniana Brasileira, 1990. Parte II, Livros XI 

a XXII. 589 p. (Coleção Pensamento Humano). ISBN 85-326-0100-6. 

______. La ciudad de Dios: contra los paganos (De civitate Dei). Trad. e notas de Jose Moran. 

Bilíngüe. Madrid: BAC, 1958. tomos XVI e XVII. 1728 p.  

______. Confissões (Confessionum, libri tredecim). Trad. de J. Oliveira Santos, A. Ambrósio 

de Pina. 8 ed. Porto: Livraria Apostolado da Imprensa, 1975. 408 p.  

______. Las confesiones (Confessionum - Libri Tredecim). Trad., notas de Angel Custodio 

Vega. Bilíngüe. Madrid: BAC, 1946. tomo II. 975 p. (Obras de San Agustín).   

______. Confissões; De magistro - Do mestre. Trad. de J. Oliveira Santos, A. Ambrósio de 

Pina. De magistro. Trad. de Angelo Ricci. Consultoria de José Américo Motta Pessanha. 2 ed. 

São Paulo: Abril Cultural, 1980. (Coleção Os Pensadores). 

______. De la doctrina cristiana (De doctrina christiana); Del Génesis contra los maniqueos 

(De Genesi contra manichaeos); Del Génesis a la letra, incompleto (De Genesi ad literam 

imperfectus liber); Del Génesis a la letra (De Genesi ad literam). Trad. e notas de Balbino 

Martín Pérez. Introduccion general de P. Lope Cilleruelo. Edición Bilíngüe. Madrid: BAC, 

1957. vol. XV. 1271 p.  



 156

AGOSTINHO, Santo (Aurelius Augustinus). A Trindade. Trad., int. de Augustino Belmonte. 

Rev., not. de Nair de Assis Oliveira. São Paulo: Paulus, 1994. 726 p. (Coleção Patrística).  

______. La Trinidad (De Trinitate, libri quindecim). Trad., intr. e notas de Luis Arias. Edición 

Bilíngüe. 4 ed. Madrid: BAC, 1985, 819 p. (Obras completas de San Agustín, vol. V. Escritos 

apologéticos - 2o).   

______. Contra os acadêmicos: diálogo em três livros. Trad. de Vieira de Almeida. Edición 

Bilíngüe. Coimbra: BAC, 1957. 135 p.  

______. Contra los académicos (). Trad., intr. e notas de Victorino Capánaga.  

______. Contra Fausto (Contra Faustum manichaeum, libri triginta tres). Trad., int., notas e 

índices de Pio de Luis. Edición Bilíngüe. Madrid: BAC, 1943. ISBN 84-7914-082-8. 834 p. 

vol. XXXI. (Obras Completas de San Agustín. Escritos antimaniqueos - 2o).   

______. Vida de San Agustín, escrita por San Posídio (Vita Sancti Augustini scripta a 

Possidio); Soliloquios (Soliloquia); De la vida feliz (De beata vita); Del orden (De ordine). 

Trad. e notas de Victorino Capanaga. Edición Bilíngüe. 3 ed. Madrid: BAC, 1957. tomo II. 

812 p.  

______. La musica (De musica). In: ______. L’Ordine, libri 2; La musica, libri 6; La bellezza, 

raccolta sistematica di passi da varie opere. Milano: Rusconi, 1992. ISBN 88-18-22019-5. p.  

87-269.  

______. De musica. Commento di: Ubaldo Pizzani, Guido Milanese. Palermo: Edizioni 

‘Augustinus’, 1990. 86 p. ISBN 88-246-0105-7. (Presentazione:Giancarlo Ceriotti. Il primo 

libro: Ubaldo Pizzani; Per una lettura dei libri II-V del De musica di S. Agostino: Guido 

Milanese; Il sesto libro: Ubaldo Pizzani) 

______. Cartas (Epistolas). Trad. int. e notas de Lope Cilleruelo. Edición Bilíngüe. Madrid: 

BAC, 1951. tomo VIII. 921 p.  

______. Sessualità e amore: il dono reciproco nel matrimonio. Introduzione e scelta dei testi a 

cura di Antonio Pieretti. Roma: Città Nuova Editrice, 1996. 152 p. ISBN 88-311-4723-4. 

______. Tratados sobre el Evangelio de San Juan – 36-124 (In Ioannis evangelium tractatus). 

Trad. de Vicente Rabanal. Edición Bilíngüe. Madrid: BAC, 1957. tomo XIV. 769 p. 

ALCORÃO, O. Trad. de Mansour Challita. Rio de Janeiro: Associação Cultural Internacional 

Gibran, [s.d.]. 358 p.  



 157

ANTISERI, Dario ; REALE, Giovanni. História da filosofia: antigüidade e idade média. 4 ed. 

[s. trad.]. São Paulo: Paulus, 1990. vol. I. 693 p. (Coleção filosofia). ISBN 85-349.0114-7.   

ARISTÓTELES. Categorias. In: ______. Organon (Óργανον). Trad., pref. e notas de 

Pinharanda Gomes. Lisboa: Guimarães Editores Lda., 1985. vol. I. p. 41-118. 

______. Tópicos. In: ______. Organon (Óργανον). Trad. de Leonel Vallandro , Gerd 

Bornheim (da versão inglesa de W. A. Pickard). São Paulo: Abril Cultural, 1978. p. 1-152. (Os 

pensadores). 

ASKIN, I. F. O problema do tempo: sua interpretação filosófica. Trad. de Joel Silveira. Rio de 

Janeiro: Paz e Terra, 1969. 220 p. 

 BAUER, Johannes B. Dicionário de teologia bíblica (Bibeltheologisches Wörterbuch). Trad. 

de Helmuth Alfredo Simon. São Paulo: Edições Loyola, 1973. vol. I. 584 p. vol. II. 1173 p. 

BLANC, Mafalda Faria. Metafísica do tempo. Lisboa: Instituto Piaget, 1999. p. 115-245. 245 

p. ISBN 972-771-197-9. 

BOÉCIO. A Consolação da filosofia (De philosophiae consolatione). Trad. de Willian Li. São 

Paulo: Martins Fontes, 1998. 156 p. ISBN 85-336-0961-2. 

BOÉCIO DE DÁCIA. A eternidade do mundo (De æternitate mundi). Trad. de Mário A. 

Santiago de Carvalho. Edição Bilíngüe. Lisboa: Edições Colibri, 1996. 117 p. ISBN 972-

8288-12-3. 

BOEHNER, Philotheus ; GILSON, Etienne. História da filosofia cristã: desde as origens até 

Nicolau de Cusa (Christliche philosophie – von ihren Anfaengen bis Nikolaus von Cues). 

Trad. de Raimundo Vier. 5 ed. Petrópolis: Vozes, 1991. 582 p.    

BROWN, Peter. Augustine of Hippo: a biography. Berkeley and Los Angeles: University of 

California Press, 1969. 463 p. ISBN 0-520-01411-1. 

CAPANAGA, Victorino. Notas complementares. In: AGOSTINHO, Santo. Vida de San 

Agustín, escrita por San Posídio (Vita Sancti Augustini scripta a Possidio); Soliloquios 

(Soliloquia); De la vida feliz (De beata vita); Del orden (De ordine). Trad. e notas de 

Victorino Capanaga. Edición Bilíngüe. 3 ed. Madrid: BAC, 1957. Tomo II. 

 

 



 158

CAPRA, Fritjof. O tao da física: um paralelo entre a física moderna e o misticismo oriental 

(The Tao of Physics: an exploration of the parallels between modern physics and Eastern 

mysticism). Trad. de José Fernandes Dias. Prefácio à edição brasileira de Mário Schenberg. 

São Paulo: Cultrix, 1983. 274 p. ISBN 85-315-0366-8. 

CARVALHO, Mário A. Santiago de. Notas complementares. In: BOÉCIO DE DÁCIA. A 

eternidade do mundo (De æternitate mundi). Trad., introdução e notas de Mário A. Santiago 

de Carvalho. Edição Bilíngüe. Lisboa: Edições Colibri, 1996. ISBN 972-8288-12-3. 

CHAIX-RUY, Jules. Saint Augustin : temps et histoire. Paris: Études Augustiniennes, 1956. 

126 p.   

______. La cité de Dieu et la structure du temps chez saint Augustin. In: Avgvstinvs 

Magister. Paris: Études Augustiniennes, 1954. Congrès International Augustinien. 

Communications. 21-24 septembre. p. 923-931.  

CHAMBRY, Emile. Notas complementares. In: PLATÃO. Diálogos IV. Trad. (da versão 

francesa) de Maria Gabriela de Bragança. Intr., coment. e notas de Emile Chambry. 2 ed. 

Portugal: Publicações Europa-América Ltda., 1999. 325 p. p. 236-309 (Timeu). ISBN 972-1-

00632-7. 

CHAUÍ, Marilena. A nervura do real: imanência e liberdade em Espinosa. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1999. vol. I, 2a reimp. 2000. 941 p. vol. II: notas, bibliografia e 

índices. 2a reimp. 2000. 292 p. ISBN 85-7164-840-9. 

CILLERUELO, Lope. Notas complementares. In: AGOSTINHO, Santo (Aurelius Augustinus). 

Cartas (Epistolas). Trad. int. e notas de Lope Cilleruelo. Edición Bilíngüe. Madrid: BAC, 

1951. Tomo VIII. 

COMTE-SPONVILLE, André. O ser-tempo: algumas reflexões sobre o tempo da consciência 

(L´être temps). Trad. de Eduardo Brandão. São Paulo: Martins Fontes, 2000. 145 p. ISBN 85-

336-1221-4. 

COSTA, Marcos Roberto Nunes. O problema do mal na polêmica antimaniquéia de Santo 

Agostinho. Porto Alegre: Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, 2000. Tese 

de Doutorado não publicada. 321 p. 



 159

COSTA, Marcos Roberto Nunes. O problema do mal na polêmica antimaniquéia de Santo 

Agostinho. Porto Alegre: EDIPUCRS/UNICAP, 2002. 429 p. Originalmente apresentado 

como Tese de Doutorado no Curso de Filosofia da PUCRS. ISBN 85-7430-281-3. 

DARLAPP, A. Eternidade. In: Dicionário de teologia: conceitos fundamentais da teologia 

atual (Handbuch theologischer grundbegriffe). Tradução brasileira dos teólogos do Pontifício 

Colégio Pio Brasileiro de Roma. São Paulo: Edições Loyola, 1970. Vol. II. 432 p. p. 122-128.  

DE LUIS, Pio. Introdução. In: AGOSTINHO, Santo. Contra Fausto (Contra Faustum 

manichaeum, libri triginta tres). Trad., int., notas e índices de Pio de Luis. Edición Bilíngüe. 

Madrid: BAC, 1943. ISBN 84-7914-082-8. Tomo XXXI. (Obras Completas de San Agustín. 

Escritos antimaniqueos - 2o). 

ENCICLOPPEDIA BARSA. Rio de Janeiro, São Paulo: Encyclopaedia Britannica do Brasil 

Publicações Ltda., 1983. vol. 9. 512 p. ISBN 85-7042-027-7.  

FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Novo dicionário da língua portuguesa. Rio de 

Janeiro: Editora Nova Fronteira, 1975. 1499 p.  

GILSON, Etienne. The Christian Philosophy of Saint Augustine (Introduction à l’étude de 

Saint Augustin). Translation by L. E. M. Lynch. London: Victor Gollancz Ltda., 1961. 398 p.  

______. Introduction à l’Étude de Saint Augustin. 3 ed. Paris: Librairie Philosophique J. Vrin, 

1949. 370 p. 

GLEISER, Marcelo. A dança do universo: dos mitos da criação ao big-bang. 2 ed. 5 reimp. 

São Paulo: Companhia das Letras, 1999. 434 p. ISBN 85-7164-677-5. 

GUITTON, Jean. Le temps et l’éternité: chez Plotin et Saint Augustin. 4 ed. Paris: Librairie 

Philosophique J. Vrin, 1971. 429 p.  

HAMMAN, A. Patrologia – Patrística. In: Dicionário patrístico e de antigüidades cristãs 

(Dizionario patristico e di antichità cristiane). Trad. de Cristiano de Andrade. Org. por 

Angelo Di Berardino. Petrópolis: Vozes, 2002. p. 1103-11106. ISBN 85.326.1294-6.  

HARTMANN, Nicolai. Ontología (Philosophie der natur, abriss der speziellen Kategorienlehre). 

Trad. de José Gaos. Mexico: Fondo de Cultura Económica, 1986. tomo IV. Filosofía de la 

naturaleza. Teoría especial de las categorías. Categorías dimensionales, categorías 

cosmológicas. ISBN 968-16-2216-2. 



 160

HAWKING, Stephen. Uma breve história do tempo: do big bang aos buracos negros (A brief 

history of time: from the big bang to black holes). Trad. de Maria Helena Torres. Intr. de Carl 

Sagan. 29 ed. Rio de Janeiro: Rocco, 1988. 262 p. ISBN 85-325-0252-0. 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Enciclopédia das ciências filosóficas (Enzyklopädie der 

philosophischen wissenschaften im grundrisse). Trad. de José Machado (com colaboração de 

Paulo Meneses). São Paulo: Edições Loyola, 1997. vol. II. p. 47-118. 557 p. ISBN 85-15-

01169-7.  

HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo (Sein und zeit). Trad. de Márcia de Sá Cavalcante. 8 ed. 

Petrópolis: Editora Vozes, 1999. parte I. 325 p. ISBN 85.326.0947-3.  

______. Ser e tempo (Sein und zeit). Trad. de Márcia de Sá Cavalcante. 7 ed. Petrópolis: 

Editora Vozes, 2000. parte II. 262 p. ISBN 85.326.0225-8. 

HOLY BIBLE. Containing the Old and New Testaments. Authorized King James Version. 

Red Letter Edition. Nashville, Tennessee: Royal Publishers, 1975. Los Angeles: The World 

Bible Society, 1980. 1272 p. more Concordance: 104 p.  

HUSSERL, Edmund. Lições para uma fenomenologia da consciência interna do tempo 

(Vorlesungen zur phänomenologie des inneren zeitbewusstseins). Trad., int. e notas de Pedro M. S. 

Alves. Lisboa: Imprensa Nacional Casa da Moeda, 1994. 205 p. ISBN 972-27-0722-1. 

JAEGER, Werner Wilhelm. Paidéia: a formação do homem grego (ΛΙΜΗΝ ΠΕΦΥΚΕ ΠΑΣΙ 

ΠΑΙ∆ΕΙΑ ΒΡΟΤΟΙΣ; Paideia, die formung des griechischen menschen). Trad. de Artur M. 

Parreira. Adaptação para a edição brasileira de Monica Stahel. Revisão do texto grego por 

Gilson Cesar Cardoso de Souza. 3 ed. São Paulo : Martins Fontes, 1994. 1413 p. ISBN 85-

336-0328-2.  

KANT, Immanuel. Crítica da razão pura (Kritik der reinen vernunft). Trad. de Manuela Pinto 

dos Santos, Alexandre Fradique Morujão. Int. e notas de Alexandre Fradique Morujão. 4 ed. 

Lisboa: Serviço de Educação Fundação Calouste Gulkenbian, 1997. p. 61-87. 680 p. ISBN 

972-31-0623-X. 

LACHIÈZE-REY, Pierre. Saint Augustin précurseur de Kant dans la théorie de la perception. 

In: Avgvstinvs Magister. Paris: Études Augustiniennes, 1954. Congrès International 

Augustinien. Communications. 21-24 septembre. p. 425-428.  



 161

LADNER, Gerhart B. St. Augustine’s conception of the reformation of man to the image of 

God. In: Avgvstinvs Magister. Paris: Études Augustiniennes, 1954. Congrès International 

Augustinien. Communications. 21-24 septembre. p. 867-878.  

MAMMI, Lorenzo. Santo Agostinho, o tempo e a música. São Paulo: Departamento de 

Filosofia da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, da Universidade de São 

Paulo, s/d. vol. I: p. 1-217; vol. II: p. 218-432. Tese de doutoramento não publicada.  

MONDIN, Battista. Curso de filosofia: os filósofos do Ocidente (I Filosofi dell’Occidente). 

Trad. de Benôni Lemos. Revisão de João Bosco de Lavor Medeiros. 9 ed. São Paulo: Paulus, 

1981. Vol I. ISBN 85-349-0390-5. 

MONDOLFO, Rodolfo. O infinito no pensamento da antitiguidade clássica (El Infinito en el 

Pensamiento de la Antigüedad Clásica). Trad. de Luiz Darós. São Paulo: Editora Mestre Jou, 

1968. 593 p.  

MORAES, Alfredo de Oliveira. O tempo. In: ______. A metafísica do conceito: sobre o 

problema do conhecimento de Deus na Enciclopédia das Ciências Filosóficas de Hegel. Porto 

Alegre: 2001. p. 155-161. Tese de doutorado em Filosofia pela Universidade Federal do Rio 

Grande do Sul, não publicada.  

MORAN, Jose. Notas complementares. In: AGOSTINHO, Santo (Aurelius Augustinus). La 

Ciudad de Dios: contra los paganos (De civitate Dei). Trad. e notas de Jose Moran. Bilíngüe. 

Madrid: BAC, 1958. Tomos XVI e XVII. 

MORE, Thomas. A Utopia (De optimo publicae statu deque nuova insula Utopia). Trad. de 

Pietro Nassetti. Rev. de Antônio Carlos Marques, Saulo Krieger. São Paulo: Martin Claret, 

2001. 127 p. ISBN 85-7232-365-1. 

NASCIMENTO, Carlos Artur. O que é filosofia medieval. São Paulo: Editora Brasiliense, 

1992. ISBN 85-11-01261-3. 86 p.  

NIETZSCHE, Friedrich. O nascimento da tragédia: ou helenismo e pessimismo (Die geburt 

der tragödie oder griechentum und pesssimismus). Trad., notas e posf. de J. Guinsburg. 2 ed. 2 

reimp. São Paulo: Companhia das Letras, 1992, 177 p. ISBN 85-7164-285-0. 

 

 



 162

NOVAES FILHO, Moacyr Ayres. O livre arbítrio da vontade humana e a presciência divina, 

segundo Agostinho de Hipona. São Paulo: Departamento de Filosofia da Faculdade de 

Filosofia, Letras e Ciências Humanas, da Universidade de São Paulo, 1997, 70 p. Tese de 

doutoramento não publicada.  

PAPINI, Giovanni. A vida de Santo Agostinho. 4 ed. Trad. de Godofredo Rangel. São Paulo: 

Companhia Editora Nacional, 1960. 271 p. 

PEGORARO, Olinto Antônio. Relatividade dos modelos: ensaios filosóficos. Petrópolis: 

Editora Vozes, 1979. 106 p. 

PESSANHA, José Américo Motta. Vida e Obra. In: Santo AGOSTINHO. Confissões ; De  

Magistro = Do Mestre. 2 ed. Trad. de J. Oliveira Santos, A. Ambrósio de Pina; De magistro, 

trad. de Angelo Ricci. Consultoria José Américo Motta Pessanha. São Paulo: Abril Cultural, 

1980. (Coleção Os Pensadores). 

PINA, A. Ambrósio de; SANTOS, J. Oliveira. Introdução e notas complementares. In: 

AGOSTINHO, Santo (Aurelius Augustinus). Confissões (Confessionum, libri tredecim).. 

Trad. de J. Oliveira Santos, A. Ambrósio de Pina. Introdução e notas A. Ambrósio de Pina. 8 

ed. Porto: Livraria Apostolado da Imprensa, 1975. 

PLATÃO. Timeu. In: ______. Diálogos. Trad. (da versão francesa) de Maria Gabriela de 

Bragança. Intr., coment. e notas de Emile Chambry. 2 ed. Portugal: Publicações Europa-

América Ltda., 1999. p. 236-309. ISBN 972-1-00632-7. 

______. Timeo (o de la naturaleza). In: ______. Obras completas. Trad. del griego, preambulo 

y notas por Francisco de P. Samaranch. Segunda edición. Séptima reimpresión. Madrid: 

Aguilar, 1988. p. 1103-1179. ISBN 84-03-01002-8. 

PLOTINO. Enneadi (ΕΝΝΕΑ∆ΕΣ) , PORFÍRIO. La vita de Plotino e l’ordine dei suoi scritti 

(ΠΕΡΙ ΤΟΥ ΠΛΩΤΙΝΟΥ ΒΙΟΥ ΚΑΙ ΤΗΣ ΤΑΞΕΩΣ ΤΩΝ ΒΙΒΛΙΩΝ ΑΥΤΟΥ). Traduzione con 

texto greco a fronte, introduzione, note e bibliografia di Giuseppe Fagin. Bilíngüe. Quarta 

edizione. Milano: Rusconi, 1996. 1602 p. ISBN 88-18-22020-9. 

______. Tratados das Enéadas. Trad., intr., notas de Américo Sommerman. São Paulo: Polar 

Editorial, 2000. 188 p. ISBN 85-86775-02-9. 

POPPER, Karl. A Lógica da Investigação Científica. In: Os Pensadores. Trad. de Pablo Rubén 

Mariconda, Paulo de Almeida. São Paulo: Abril Cultural, 1980. 



 163

PUECH, Henry-Charles ; DORESSE, J. ; RUDOLPH, K. Gnosticismo e manicheismo 

(Histoire des Religions). Trad. de Maria Novella Pierini. Roma: Editori Laterza, 1988. 313 p. 

ISBN 88-420-3225-5.   

______. El maniqueísmo. In: Historia de las religiones (VI): las religiones en el mundo 

Mediterrâneo y en el Oriente próximo. Trad. de Lorea Baruti, Alberto Cardin. México/Madrid: 

Siglo Veintiuno Editores, 1979. p. 194-331.  

RABUSQUE, Edvino A. O tempo e a eternidade. In: Veritas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 

1996. v. 41, n. 161. p. 5-26. 

RAY, Christopher. Tempo, espaço e filosofia (Time, space and Philosophy). Trad. de Thelma 

Médice Nóbrega. Campinas: Papirus, 1993. 313 p. ISBN 85-308-0230-6. 

REALE, Giovanni ; ANTISERI, Dario. História da filosofia: antigüidade e idade média. 4 ed. 

[s. trad.]. São Paulo: Paulus, 1990. vol. I. 693 p. (Coleção filosofia). ISBN 85-349-0114-7. 

RUFINO, José Renivaldo. Fundamentação epistemológica do conhecimento em ‘O livre 

arbítrio’, de Santo Agostinho. Recife: 2000. 109 p. Monografia de bacharelado em filosofia, 

pela Universidade Católica de Pernambuco, não publicada.  

RUSSEL, Bertrand. A history of western philosophy. New York: Simon & Schuster, 1972. 

895 p. ISBN 0-671-20158-1. 

SCHUBACK, Márcia Sá Cavalcante. Para ler os medievais: ensaio de hermenêutica 

imaginativa. Petrópolis: Editora Vozes, 2000. 323 p. ISBN 85.326.2264-X. 

SCIACCA, Michele Federico. San Agustín (San Agostino: la vita e l’opera; l’itinerario della 

mente; l’itinerario della volontà; l’itinerario della natura; Dio, Cristo, la Chiesa). Trad. de 

R. P. Ulpiano Álvarez Díez. Barcelona: Luis Miracle, Editor, 1955. Tomo I. 489 p.  

SINISCALCO, P. Tempo. In: Dicionário patrístico e de antigüidades cristãs (Dizionario 

patristico e di antichità cristiane). Trad. de Cristiano de Andrade. Org. por Angelo Di 

Berardino. Petrópolis: Vozes, 2002. p. 1328-1329. ISBN 85.326.1294-6.  

TAYLOR, W.C. Introdução ao estudo do Novo Testamento grego: dicionário. 6 ed. Rio de 

Janeiro: Junta de Educação Religiosa e Publicações, 1980. 247 p. 

TORÁ. Trad., explicações e comentários do rabino Meir Matzliah Melamed. 2 ed. Texto 

bilíngüe: hebraico/português. São Paulo: Editora e Livraria Sêfer Ltda., 2001. 685 p.  



 164

VEGA, Angel Custodio. San Agustín y la filosofía nueva. In: Avgvstinvs Magister. Paris: 

Études Augustiniennes, 1954. Congrès International Augustinien. Communications. 21-24 

septembre. p. 389-402.  

______. Notas complementares. In: AGOSTINHO, Santo (Aurelius Augustinus). Las 

Confesiones (Confessionum, libri tredecim). Trad. e notas de Angel Custodio Vega. Bilíngüe. 

Madrid: BAC, 1946. Tomo II. 

 

Textos Consultados 

ADES, César. A experiência psicológica da duração. In: Ciência e Cultura. São Paulo: 

Imprensa Oficial do Estado. Ano 54. Número 2. Outubro/Novembro/Dezembro de 2002. 

SBPC – Revista da Sociedade Brasileira para o Progresso da Ciência. p. 26-29. ISSN 0009-

6725. 

ARMSTRONG, Hilary. Spiritual or intelligible matter in Plotinus and St. Augustine. In: 

Avgvstinvs Magister. Paris: Études Augustiniennes, 1954. Congrès International Augustinien. 

Communications. 21-24 septembre. p. 277-283.  

ARQUILLIÈRE, H.-X. Réflexions sur l’essence de l’augustinisme politique. In: Avgvstinvs 

Magister. Paris: Études Augustiniennes, 1954. Congrès International Augustinien. 

Communications. 21-24 septembre. p. 991-1101.  

ÁVILA, Fernando Bastos de. Tempo e espaço. In: Folhas do outono: ética e valores. São 

Paulo: Edições Loyola, 2001. p. 13-25.  

AZCONE, José Luis. A importância da natureza como lugar da ação de Deus: noção de 

criação em Santo Agostinho. In: Simpósio de reflexão sobre a ecoteologia agostiniana a partir 

da América Latina. São Paulo. VV.AA. Ecoteologia Agostiniana. São Paulo: Paulus. 1996. p. 

27-81. 

BACHELARD, Gaston. La dialetique de la durée. Paris: Puf, 1989. 

______. L’intuition de l’instant. Paris: Stock, 1992. 152 p.  

BEAINI, Thaís Curi. À escuta do silêncio: um estudo sobre a linguagem no pensamento de 

Heidegger. São Paulo: Cortez; Autores Associados, 1981. 111 p. 

BEIERWALTES, Werner. Regio beatitudinis: Augustine’s concept of happiness. Villanova 

University: Augustine Institute, 1981. 77 p.  



 165

BENNETT, Charles L. ; HINSHAW, Gary F. ; PAGE, Lyman. Uma nova cartografia. In: 

Scientific American Brasil. São Paulo: Ediouro, Segmento-Duetto Editorial Ltda., 2002. 

Número 7. Dezembro 2002. p. 38-39. ISSN 1676-9791.  

BERNAL, José Manuel. Ano litúrgico. In: Dicionário de conceitos fundamentais do cristianismo 

(Conceptos fundamentales del cristianismo). Tradução de Isabel Fontes Leal Ferreira, Ivone 

de Jesus Barreto. São Paulo: Paulus, 1999. 917 p. p. 10-16. IBSN 85-349-1298-X.  

BIOLO, Salvino. La coscienza nel “De Trinitate” di S. Agostino. Roma: Libreria Editrice 

dell’Università Gregoriana, 1969. 226 p. 

BORDINI, Maria da Glória. Tempo e narrativa. In: Veritas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996. 

v. 41, n. 162. p. 339-347.  

BOUTANG, Pierre. O tempo: ensaio sobre a origem (Le temps). Trad. de Maria Helena 

Kühner. Rio de Janeiro: DIFEL, 2000. 126 p. ISBN 85-7432-008-0. 

BOYER, Charles. L’idée de vérité dans la philosophie de saint Augustin. Paris: Beauchesne et 

ses Fils, 1941. 310 p.  

BRUNI, José Carlos. O tempo da cultura em Nietzsche. In: Ciência e Cultura. São Paulo: 

Imprensa Oficial do Estado. Ano 54. Número 2. Outubro/Novembro/Dezembro de 2002. 

SBPC – Revista da Sociedade Brasileira para o Progresso da Ciência. p. 33-35. ISSN 0009-

6725. 

BUCAILLE, Maurice. A Bíblia, o Alcorão e a ciência: as Escrituras Sagradas examinadas à 

luz dos conhecimentos modernos. Edição revista e adaptada por Samir El Hayek. São 

Bernardo do Campo: Junta de Assistência Social Islâmica Brasileira, [s.d.]. 286 p.  

CALDWELL, Robert R. ; KAMIONKOWSKI, Marc. Ecos do big bang. In: Scientific 

American Brasil. São Paulo: Ediouro, Segmento-Duetto Editorial Ltda., 2002. Número 7. 

Dezembro 2002. p. 30-37. ISSN 1676-9791.  

CAMPBELL, Joseph. A epopéia do pensamento ocidental : para compreender as idéias que 

moldaram nossa visão de mundo (The passion of the western mind). Trad. de Beatriz Sidou. 4 

ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2001. 588 p. ISBN 85-286-0725-9. 

CAON, José Luiz. O tempo na pesquisa psicanalítica. In: Veritas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 

1996. v. 41, n. 162. p. 333-338.  



 166

CAPOZZOLI, Ulisses. Cosmologia e humanismo. In: Scientific American Brasil. São Paulo: 

Ediouro, Segmento-Duetto Editorial Ltda., 2002. Número 7. Dezembro 2002. p. 5. ISSN 

1676-9791.  

______. No coração quente do cosmos. In: Scientific American Brasil. São Paulo: Ediouro, 

Segmento-Duetto Editorial Ltda., 2002. Número 7. Dezembro 2002. p. 28-29. ISSN 1676-

9791.  

CARREL, Alexis. O homem, esse desconhecido. Trad. de Adolfo Casais Monteiro. Porto: 

Editora Educação Nacional, 1944. 357 p.  

CASSIRER, Ernst. El mundo humano del espacio y del tiempo. In: ______. Antropología 

filosófica: introducción a una filosofía de la cultura (Essay of man). Traducción revisada de 

Eugenio Imaz. Segunda edición (1963). Decimonovena reimpresión (2000). Mexico: Fondo 

de Cultura Económica, 1997. p. 71-89: IV. ISBN 968-16-0300-1.  

CHAVES-TANNÚS, Márcio. Breve exame do conceito de tempo na tradição filosófica e 

cultural do Ocidente até a Idade Média. In: Educação e Filosofia. Uberlândia: Departamento 

de Filosofia da Universidade Federal de Uberlândia, MG, 1986. v. 1, n. 1. p. 5-10.  

CILLERUELO, Lope. La ‘memoria Dei’ según San Agustín. In: Avgvstinvs Magister. Paris: 

Études Augustiniennes, 1954. Congrès International Augustinien. Communications. 21-24 

septembre. p. 499-509.  

COPLESTON, Frederick. Historia de la filosofía: de San Agustín a Escoto. Trad. de Eugenio 

Trái. Barcelona: Editorial Ariel, 1983. vol. II. 95 p.  

COSTA, Marcos Roberto Nunes. Conhecimento, ciência e verdade em Santo Agostinho. In: 

Veritas, v. 43, no. 3. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1998. p. 483-496.  

______. Santo Agostinho: um gênio intelectual a serviço da fé. Porto Alegre: EDIPUCRS, 

1999. 209 p. (Coleção Filosofia 91). ISBN 85-7430-042-X. 

CRESSEY, M. H. Tempo. In: O novo dicionário da Bíblia (The New Bible Dictionary). Trad. 

de João Bentes. São Paulo: Junta Editorial Cristã, 1966. p. 1577-1579. 

CRUZ FILHO, Solon Pereira da. O tempo e a física. In: Veritas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 

1996. v. 41, n. 162. p. 323-331. 



 167

CUESTA, Salvador. La concepción agustiniana del mundo a traves del amor. In: Avgvstinvs 

Magister. Paris: Études Augustiniennes, 1954. Congrès International Augustinien. 

Communications. 21-24 septembre. p. 347-356.  

DESAULNIERS, Julieta Beatriz Ramos. Tempo: uma categoria, várias abordagens. In: 

Veritas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996. v. 41, n. 162. p. 315-321.  

______. Tempo e construção do social. In: Veritas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996. v. 41, n. 

162. p. 355-360. 

DICKSON, Charles William. What in the world is God doing? Austin: [s.n.], 2001, 151 p.  

DORESSE, J. , RUDOLPH, K. , PUECH, Henry-Charles. Gnosticismo e manicheismo 

(Histoire des Religions). Trad. de Maria Novella Pierini. Roma: Editori Laterza, 1988. 313 p.    

DOSTOIÉVSKI, Fiódor. Crime e castigo (Prestuplenie i Nakazanie). Trad. de Paulo Bezerra. 

Rev. de Alexandre Barbosa de Souza, Cide Piquet. São Paulo: Editora 34, 2001. 568 p. 

(Coleção LESTE). ISBN 85-7326-208-7. 

EICHER, Peter. Tempo/Eternidade. In: Dicionário de conceitos fundamentais de teologia 

(Neus Handbuch theologischer Grundbegriffe). Tradução de João Rezende Costa, Georges 

Ignacio Maissiat. Revisão de M. Quinta, H. Dalbosco. São Paulo: Paulus, 1993. 1036 p. p. 

843-856. ISBN 85-349-0002-7. 

FINK, Eugen. A filosofia de Nietzsche (Nietzsches philosophie). Trad. de Joaquim Lourenço 

Duarte Peixoto. 2 ed. Lisboa: Editorial Presença, 1988. 205 p.  

FRIAÇA, Amâncio. Cronos e cosmos. In: Ciência e Cultura. São Paulo: Imprensa Oficial do 

Estado. Ano 54. Número 2. Outubro/Novembro/Dezembro de 2002. SBPC – Revista da 

Sociedade Brasileira para o Progresso da Ciência. p. 37-40. ISSN 0009-6725. 

GADAMER, Hans-Georg. Verdade e método: traços fundamentais de uma hermenêutica 

filosófica (Wahrheit und methode). Trad. de Flávio Paulo Meurer. Rev. trad. de Ênio Paulo 

Giachini. 3 ed. Petrópolis: Editora Vozes, 1999. 731 p. ISBN 85.326.1787-5. 

GASPEROTTI, Verena. Il tempo. Via Internet, com 27 p.  

GHISALBERTI, Alessandro. La concezione del tempo in Guglielmo di Ockham. In: Veritas. 

Porto Alegre: EDIPUCRS, 2000. v. 45, n. 3. p. 381-392.  



 168

GLESER, Raquel. Tempo e história. In: Ciência e Cultura. São Paulo: Imprensa Oficial do 

Estado. Ano 54. Número 2. Outubro/Novembro/Dezembro de 2002. SBPC – Revista da 

Sociedade Brasileira para o Progresso da Ciência. p. 23-24. ISSN 0009-6725. 

GRÜNBAUM, Adolf. Espaço e tempo. In: Filosofia da Ciência. Trad. de Leônidas 

Hegenberg,  Octany Silveira da Mota. 3 ed. São Paulo: Editora Cultrix, 1979. 258 p. p. 173-

184.  

GUITTON, Jean ; BOGDANOV, Grichka ; BOGDANOV, Igor. Deus e a ciência (Dieu et la 

science). Trad. de Maria Helena Franco Martins. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1992. 158 p. 

ISBN 85-209-0381-9. 

HAHN, H. C. Tempo. In : Dicionário internacional de teologia do Novo Testamento (The new 

international dictionary of New Testament theology – publicado originalmente em alemão: 

Theologisches begriffslexikon zum Neuen Testament). Trad. de Gordon Chown. São Paulo: 

Sociedade Religiosa Edições Vida Nova, 1983. vol. IV. p. 558-583.   

HALPERN, Paul. Time journeys. New York: McGraw-Hill, 1990.  

HARRÉ, Rom. As filosofias da ciência (The philosophies of science). Trad. de Lígia Guterres. 

Lisboa: Edições 70, 1972. 237 p.  

HAWKING, Stephen. Eine kurze Geschichte der Zeit: Die Sieche Nach der Urkraft des 

Universums. Hamburg: Rowohlt, 1988. 238 p.  

______. O universo numa casca de noz (The universe in a nutshell). Trad. de Ivo Korytowsli. 

São Paulo: Mandarim, 2001. 215 p. ISBN 85-354-0231-4. 

HEIDEGGER, Martin. Estudios sobre mística medieval (Phänomenologie des religiösen 

lebens: “Augustinus und der neuplatonismus”, “Die philosophischen grundlagen der mittelalterlichen 

mystik”). Trad. de Jacobo Muñoz. 2 ed. México: Fondo de Cultura Económica, 1997. 202 p.  

HEINEMANN, Fritz. A filosofia no século XX (Die Philosophie im XX. Jahrhundert). Trad. 

e prefácio de Alexandre Morujão. 4 ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1993. 574 p. 

ISBN 972-31-0144-0. 

HUGO, Victor. Notre Dame de Paris (1482). Introduction, notes et choix de variantes par 

Marius-François Guyard. Paris: Éditions Garnier Frères, 1961. 603 p. 

______. O corcunda de Notre Dame (Notre Dame de Paris). Trad. de Maria Lúcia Pessoa de 

Barros. Rio de Janeiro: Casa Editora Vecchi Ltda., 1957. 343 p.  



 169

JORLAND, Gérard. La science dans la philosophie : les recherches épistemologiques 

d’Alexandre Koyré. Paris: Éditions Gallimard, 1981. 372 p.  

KOYRÉ, Alexandre. Del mundo cerrado al universo infinito (From the closed world to the 

infinite universe). Trad. de Carlos Solís Santos. 2 ed. Mexico: Siglo Veintiuno Editores, S/A, 

1979. 268 p.  

LAMPERT, Laurence. Nietzsche’s teaching: an interpretation of Thus Spoke Zarathustra. 

London; New Haven: Yale University Press, 1986. 378 p.  

LEITE, Therezinha Moreira. A perspectiva de tempo no sonho. In: Ciência e Cultura. São 

Paulo: Imprensa Oficial do Estado. Ano 54. Número 2. Outubro/Novembro/Dezembro de 

2002. SBPC – Revista da Sociedade Brasileira para o Progresso da Ciência. p. 29-30. ISSN 

0009-6725. 

LÉVINAS, Emmanuel. Totalidade e infinito (Totalité et infini). Trad. de José Pinto Ribeiro. 

Ver. de Artur Morão. Lisboa: Edições 70, Lda., 1980. 287 p.  

LEWIS, Geneviève. Augustinisme et cartésianisme. In: Avgvstinvs Magister. Paris: Études 

Augustiniennes, 1954. Congrès International Augustinien. Communications. 21-24 

septembre. p. 1087-1104.  

LIGHTMAN, Alan. Einstein’s dreams. New York: Pantheon Books, 1993. 

LYOTARD, Jean-François. O inumano: considerações sobre o tempo (L’inhumain. Causeries 

sur le temps). Trad. de Ana Cristina Seabra, Elisabete Alexandre. 2 ed. Lisboa: Editorial 

Estampa, Lda., 1997. 202 p. ISBN 972-33-1264-6. 

MAGUEIJO, João. Um plano B para o cosmos. In: Scientific American Brasil. São Paulo: 

Ediouro, Segmento-Duetto Editorial Ltda., 2002. Número 7. Dezembro 2002. p. 52-53. ISSN 

1676-9791.  

MALHO, Levi. O deserto da filosofia. Porto: Rés-Editora, 1982. 229 p.  

MANFERDINI, Tina. Comunicazione ed estetica in Sant’Agostino. Bologna: Edizione Studio 

Domenicano, 1995. 299 p. ISBN  88-7094-180-9. 

MARKUS, R. A. Agustín. In: O’CONNOR, D. J. (Comp.). Historia critica de la filosofia 

occidental (II): la filosofia en la Edad Media y los orígenes del pensamiento moderno. 

Traducción de Néstor Miguez. Barcelona: Paidos Studio, 1983. p. 9-70. 



 170

MARQUES, Nelson. A(s) máquina do tempo: a ficção científica tem futuro? In: Ciência e 

Cultura. São Paulo: Imprensa Oficial do Estado. Ano 54. Número 2. Outubro, Novembro, 

Dezembro de 2002. SBPC – Revista da Sociedade Brasileira para o Progresso da Ciência. p. 

47-49. ISSN 0009-6725. 

______ ; MENNA-BARRETO, Luiz. O tempo dentro da vida, além da vida dentro do tempo. 

In: Ciência e Cultura. São Paulo: Imprensa Oficial do Estado. Ano 54. Número 2. Outubro, 

Novembro, Dezembro de 2002. SBPC – Revista da Sociedade Brasileira para o Progresso da 

Ciência. p. 44-46. ISSN 0009-6725. 

MARTÍNEZ, Jesús Iván. El tiempo en San Agustín. In: Universitas Philosophica. Bogotá: 

Publicaciones Universidad Javeriana, junio 1987. n. 8, p. 113-117.  

MARTINS, André Férrer P. ; ZANETIC, João. Tempo: esse velho estranho conhecido. In: 

Ciência e Cultura. São Paulo: Imprensa Oficial do Estado. Ano 54. Número 2. Outubro, 

Novembro, Dezembro de 2002. SBPC – Revista da Sociedade Brasileira para o Progresso da 

Ciência. p. 41-44. ISSN 0009-6725. 

MATSUURA, Oscar. Calendários e o fluxo do tempo. In: Scientific American Brasil. São 

Paulo: Ediouro, Segmento-Duetto Editorial Ltda., 2002. Número 7. Dezembro 2002. p. 54-59. 

ISSN 1676-9791.  

MEAGHER, Robert. Augustine: an introduction. Toronto: Fitzhenry & Whiteside Limited, 

1979. 315 p.  

MENNA-BARRETO, Luiz ; MARQUES, Nelson. O tempo dentro da vida, além da vida 

dentro do tempo. In: Ciência e Cultura. São Paulo: Imprensa Oficial do Estado. Ano 54. 

Número 2. Outubro, Novembro, Dezembro de 2002. SBPC – Revista da Sociedade Brasileira 

para o Progresso da Ciência. p. 44-46. ISSN 0009-6725. 

MORRIS, Richard. Time arrows. New York: Simon & Schuster, 1986. 

MOURÃO, Maria Dora. O tempo no cinema e as novas tecnologias. In: Ciência e Cultura. 

São Paulo: Imprensa Oficial do Estado. Ano 54. Número 2. Outubro, Novembro, Dezembro 

de 2002. SBPC – Revista da Sociedade Brasileira para o Progresso da Ciência. p. 36-37. ISSN 

0009-6725. 



 171

NELIS, J. Tempo. In: Dicionário enciclopédico da Bíblia (Bijbels Woordenboek). 3 ed. Trad. 

de Frederico Stein. Redator A. Van Den Born. Petrópolis: Editora Vozes; Lisboa, Porto: 

Centro do Livro Brasileiro Limitada, 1977. p. 1481-1485. 

NEUENZEIT, P. Tempo. In: Dicionário de teologia bíblica (Bibeltheologisches wörterbuch). 

Trad. de Helmuth Alfredo Simon. São Paulo: Edições Loyola, 1973. vol. II. p. 1088-1092. 

NIELSEN, Michael A. Regras para um mundo quântico complexo. In: Scientific American 

Brasil. São Paulo: Ediouro, Segmento-Duetto Editorial Ltda., 2002. Número 7. Dezembro 

2002. p. 80-89. ISSN 1676-9791.  

NIETZSCHE, Friedrich. O anticristo: anátema sobre o cristianismo (Der antichrist). Trad. de 

Artur Morão. Lisboa: Edições 70, 1997. 109 p.  

NOVAES FILHO, Moacyr Ayres. O exame da temporalidade humana em Agostinho: da 

atividade à passividade. In: Cadernos de Trabalho CEPAME. São Paulo: Centro de Estudos 

de Filosofia Patrística e Medieval, 1992. I. p. 29-44. 

OLIVA-AUGUSTO, Maria Helena. Tempo, indivíduo e vida social. In: Ciência e Cultura. 

São Paulo: Imprensa Oficial do Estado. Ano 54. Número 2. Outubro, Novembro, Dezembro 

de 2002. SBPC – Revista da Sociedade Brasileira para o Progresso da Ciência. p. 30-33. ISSN 

0009-6725. 

OSTRIKER, Jeremiah P. ; STEINHARDT, Paul J. O universo quintessencial. In: Scientific 

American Brasil. São Paulo: Ediouro, Segmento-Duetto Editorial Ltda., 2002. Número 7. 

Dezembro 2002. p. 40-49. ISSN 1676-9791.  

PEDERSEN, J. Israel: its life and culture. London: Oxford University Press. Copenhagen: 

Købmagergade, 1959. p. 487-491. 496 p.  

PEEBLES, P. James. O sentido da moderna cosmologia. In: Scientific American Brasil. São 

Paulo: Ediouro, Segmento-Duetto Editorial Ltda., 2002. Número 7. Dezembro 2002. p. 50-51. 

ISSN 1676-9791.  

PIETTRE, Bernard. Filosofia e ciência do tempo. Trad. de Maria Antônia Pires de C. 

Figueiredo. Bauru-SP: EDUSC – Editora da Universidade do Sagrado Coração, 1997. 223 p. 

ISBN 85-86259-06-3. 



 172

PLATÃO. Defensa de Socrates. In: ______. Obras completas. Trad. del griego, preambulo y 

notas por Francisco Garcia Yagüe. Segunda edición. Séptima reimpresión. Madrid: Aguilar, 

1988. p. 197-218. ISBN 84-03-01002-8. 

POPPER, Karl. L’univers irrésolu: plaidoyer pour l’indéterminisme. Trad. de Renée 

Bouveresse. Édition établié et annotée par W. W. Bartley III. Paris: Hermann, Éditeurs des 

Sciences et des Arts, 1984. 159 p. 

______. Le realisme et la science. Trad. Alain Boyer, Daniel Andler. Édition établié et 

annotée par W. W. Bartley III. Paris: Hermann, Éditeurs des Sciences et des Arts, 1984. 150 p. 

PORFÍRIO. La vita de Plotino e l’ordine dei suoi scritti (ΠΕΡΙ ΤΟΥ ΠΛΩΤΙΝΟΥ ΒΙΟΥ ΚΑΙ 

ΤΗΣ ΤΑΞΕΩΣ ΤΩΝ ΒΙΒΛΙΩΝ ΑΥΤΟΥ). PLOTINO. Enneadi (ΕΝΝΕΑ∆ΕΣ). Traduzione 

con texto greco a fronte, introduzione, note e bibliografia di Giuseppe Fagin. Bilíngüe. Quarta 

edizione. Milano: Rusconi, 1996. 1602 p. 

POSSÍDIO. Vida de Santo Agostinho. Trad. das Monjas Beneditinas. São Paulo: Paulus, 

1997. 95 p.  

PRIGOGINE, Ilya ; STENGERS, Isabelle. Entre le temps et l’éternité. Paris: Fayard, 1988. 

222 p. 

RAMOS, Francisco Manfredo Tomás. A idéia de Estado na doutrina ético-política de Santo 

Agostinho: um estudo do epistolário comparado com o De civitate Dei. São Paulo: Loyola, 

1984. 370 p.   

REIS, José. Nova filosofia. Porto: Edições Afrontamento, 1990. 305 p. (Coleção Biblioteca de 

Filosofia). 

______. História da filosofia: do romantismo até nossos dias (Il pensiero occidentale dalle 

origini ad oggi). 3 ed. [s. trad.]. São Paulo: Paulus, 1991. vol. III. 1113 p. (Coleção filosofia). 

ISBN 85-349-0142-2. 

RIBEIRO, Daniel Valle. A cristandade do Ocidente medieval. Coord. de Maria Helena 

Capelato, Maria Lígia Prado. São Paulo: Atual, 1998. 106 p. (Discutindo a história). ISBN 85-

7056-900-9. 

 

 



 173

RIBEIRO, Ronilda Igakemi. Finitude, mutações e gozo. In: Ciência e Cultura. São Paulo: 

Imprensa Oficial do Estado. Ano 54. Número 2. Outubro, Novembro, Dezembro de 2002. 

SBPC – Revista da Sociedade Brasileira para o Progresso da Ciência. p. 24-26. ISSN 0009-

6725. 

SANGALLI, Idalgo Jose. O fim último do homem: da eudaimonia aristotélica à beatitudo 

agostiniana. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1998. 216 p. (Coleção Filosofia 80).  

SANTOS, Bento Silva. A metafísica da memória no livro XI das Confissões de Agostinho. In: 

Veritas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002. v. 47. n. 3. p. 365-375. ISSN 0042-3955.  

______. A questão do “tempo” no livro XI das Confissões de Agostinho de Hipona. In: 

FRECHEIRAS, Marta Luzie de Oliveira , PAIXÃO, Márcio Petrocelli (org.). Em torno da 

metafísica. Rio de Janeiro: 7 Letras, 2001. p. 44-60. ISBN 85-7388-269-7. 

SANTOS, Milton. O tempo nas cidades. In: Ciência e Cultura. São Paulo: Imprensa Oficial 

do Estado. Ano 54. Número 2. Outubro, Novembro, Dezembro de 2002. SBPC – Revista da 

Sociedade Brasileira para o Progresso da Ciência. p. 21-22. ISSN 0009-6725. 

SARANYANA, Joseph-Ignasi. San Agustín. In: Historia de la filosofia medieval. 3 ed. 

Pamplona: EUNSA, 1999. p. 56-77 

SARTRE, Jean-Paul. O tempo. In: ______. O ser e o nada: ensaio de ontologia fenomenológica 

(L’être et le néant: essai d’ontologie phénoménologique). Trad. e notas de Paulo Perdigão. 6 

ed. Petrópolis: Vozes, 1998. p. 158-231. 782 p.  

SCHELER, Max. Idealismo e realismo (Idealismus – Realismus). Trad. de Agustina 

Schroeder de Castelli. Montevideo: Editorial Nova, 1962.   

SCHÖPKE, Regina. A origem filosófica das ciências ocidentais. In: Scientific American 

Brasil. São Paulo: Ediouro, Segmento-Duetto Editorial Ltda., 2002. Número 7. Dezembro 

2002. p. 27. ISSN 1676-9791.  

SELVAGGI, Filippo. Filosofia do mundo: cosmologia filosófica. Trad. de Alexander 

MacIntyre. São Paulo: Loyola, 1988. cap. XII-XIV. p. 227-281.  

THONNARD, J. Caractères platoniciens de l’ontologie augustinienne. In: Avgvstinvs Magister. 

Paris: Études Augustiniennes, 1954. Congrès International Augustinien. Communications. 21-

24 septembre. p. 317-327.  



 174

TORRESINI, Elizabeth Wendhausen Rochadel. O tempo e a(s) memória (s). In: Veritas. 

Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996. v. 41, n. 162. p. 349-354. 

TRAPÉ, Agostino. Introduzione generale. In: Sant’Agostino. Dialoghi: La grandeza 

dell’anima, Il libero arbitrio, La musica, Il maestro. Roma: Città Nuova Editrice, 1992. v. 2, 

parte 7.  

TSCHOLL, Josef. Dio & il bello in sant’Agostino (Gott und das schöne beim hl. Augustinus). 

Traduzione de Paolo Crescini. Presentazione del card. Joseph Ratzinger. Milano: Edizioni 

Ares, 1967. 175 p. ISBN 88-8155-128-4. 

VEGA, Pablo Cardenal Muñoz. Introduccion a la sintesis de San Agustín. Quito: Ediciones de 

la Universidad Católica, 1981. 314 p. 

VERBEKE, Gérard. Spiritualité et immortalité de l’âme chez Saint Augustin. In: Avgvstinvs 

Magister. Paris: Études Augustiniennes, 1954. Congrès International Augustinien. 

Communications. 21-24 septembre. p. 329-334.  

VOLTAIRE, François Marie Arouet. Cartas inglesas; Tratado de metafísica; Dicionário 

filosófico; O filósofo ignorante. Trad. e seleção de textos de Marilena de Souza Chauí (et al.). 

2 ed. São Paulo: Abril Cultural, 1978. 328 p. (Coleção Os Pensadores). 

WHITROW, G. J. O tempo na história. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1988. 

WINKLER, Klaus. La théorie augustinienne de la mémoire à son point de départ. In: 

Avgvstinvs Magister. Paris: Études Augustiniennes, 1954. Congrès International Augustinien. 

Communications. 21-24 septembre. p. 511-519.  

WOLFF, Hans Walter. Antropologia do Antigo Testamento (Anthropologie des Alten 

Testaments). Trad. de Antônio Steffen. São Paulo: Edições Loyola, 1975. p. 117-208. 329 p. 

ZANETIC, João ; MARTINS, André Férrer P. Tempo: esse velho estranho conhecido. In: 

Ciência e Cultura. São Paulo: Imprensa Oficial do Estado. Ano 54. Número 2. Outubro, 

Novembro, Dezembro de 2002. SBPC – Revista da Sociedade Brasileira para o Progresso da 

Ciência. p. 41-44. ISSN 0009-6725. 

 
 



ÍNDICE ONOMÁSTICO 



ÍNDICE ONOMÁSTICO  
 

Nome Página(s) 
Abbagnano 38,39,50,76,84,120 
Abraão (1800 a. C.?; 1400 a. C.?) 55 
Adams; Laughlin 68,141 
Adão 63,77,83 
Aécio 76 
Agostinho (354,13.11-430,28.08) (6)... 
Alberto Magno (1205-1280) 139 
Alquié 118 
Ambrósio (340-397) 46,61,146,147 
Anaxímenes (588-524 a. C.) 52,146 
Apuleio 69 
Arcesilau (c.315-240 a. C.) 98 

Aristóteles (384/383-322 a. C.) 34,36,50,51,75,106,118,119,120,121,122,130,133,139,
141,146,148,152 

Arquimedes (287-212 a. C.) 114 
Art 20 
Arteaga 79 
Askin (8),20,140 
Averróis (1126-1198) 122 
Avicena (980-1037) 122 
Azcone 79 
Bauer 46 
Beda, o Venerável (672/673-735) 27 
Bergson (1859-1941) 86 
Blanc 26,34,51,86,106,109,110,118,126,128 
Boaventura (1217/1218-1274) 139 
Boécio (c.480-524) 120,128,130,139 
Boécio de Dácia (?-1277) 121,140,152 
Boehner; Gilson 58,59,60,65,69,76,77,79,82,83,109,110 
Boutang (8) 
Boyer 79 
Brown 26,36,37,41,43,61,98 
Bucaille (12) 
Buda (c.563-483 a. C.) 38,40 
Capanaga 26,34,65,69,70,71,134 
Capra (12),131 
Carlos V (1500-1558) 27 
Carnéades (c.219-129 a. C.) 98 
Carvalho 121,133,138,140 
Cellarius (1638-1707) 27 
Chaix-Ruy 26,74,75,84,108,121 
Chambry 82 
Chauí 27 
Cícero (106-43 a. C.) 96,98 
Cilleruelo 82,109 



 177

Clarke (1675-1729) 133 
Comte-Sponville (8),(9),139 
Constantino (280/288-337) 27 
Copleston 79 
Costa 26,40,41,42,53,55,79,80,82 
Dante (1265-1321) 50 
Darlapp (11),95,120 
Darwin (1809-1882) 79 
De Luís 47 
Descartes (1596-1650) 87,132 
Diocleciano (245-313) 41 
Dionísio 84 
Doresse 40 
Einstein (1879-1955) 20,133 
Eratóstenes de Cirene (275-195 a. C.) 114 
Fausto (340-390) 47,63,100 
Ferreira 74,91 
Fílon de Alexandria (c.20 a. C.-40) 61 
França (9) 
Galileu (1564-1642) 133 
Gerhard 27 
Gilson (Boehner) 26,34,46,47,58,59,60,61,65,69,76,77,79,82,83,109,110,
Gina Lollobrigida (1927- ) 20 
Gleiser (12),38,39 
Gregório Magno (590-604) 27 
Guitton 26,35,46,57,60,61,62,63,64,87,90,106,114,117,118,121 
Hamelim 119 
Hamman 27 
Hartmann (1881-1950) 112,151 
Hawking  6 
Hegel (1770-1831) (12),107,110 
Heidegger (1889-1976) 84,112,134,144 
Henrique VIII (1491-1547) 27 
Hertling 65 
Husserl (1859-1938) (4),(9),22,133,135,143 
Isidoro de Sevilha (570?-636?) 27 
Jaeger 48 
Jaspers (1883-1969) 84 
Jesus Cristo (6 a. C.?-33?) 40,63,89,95,128 
Jinasena (c. 900) 39 
João (apóstolo) 129 
João, o batista 129 
João Damasceno (650?-750?) 27 
Kant (1724-1804) (8),86,122,132,133,143 
Kaufmann 34 
Keller 27 
Lachiève-Rey 86 



 178

Ladner 139 
Leibniz (1646-1716) 133 
Lollobrigida, Gina (1927-  ) 20 
Lu Liu (c. 1166) 41 
Luis Arias 98,134 
Mahavira, Vardhamana (c.570 a. C.) 38 
Maimónides (1135-1204) 139 
Mammi 26,36,120-124 
Mani (216-274?) 40,41,42,43,45,47,76,145 
Maomé (570-632) 122 
Maquiavel (1469-1527) (9) 
Markus 80 
Marsílio Ficino 76 
Merleau-Ponty (1908-1961) (10) 
Midas 84 
Moisés  61,65,132 
Moisés Maimónides (1135-1204) 139 
Monceaux 47 
Mondin 42,141,144 
Mondolfo (8),26,118 
Mônica 88,97 
Moraes 107 
Moran (6),35,50,65 
Nascimento 27 
Newton (1642-1727) 20,133 
Nietzsche (1844-1900) (9),84 
Novaes Filho 26,97,98 
Odoacro (434-493) 27 
Orígenes (185-253) 27,61 
Papini 21 
Parmênides (540-470 a. C.) 48, 97,109 
Pascal (1623-1662) 75,87,124 
Pedro (apóstolo) 40,89 
Pegoraro (12),26,74,76,84,112,113,143,144 
Pessanha 22 
Piettre (8) 
Pires 20 

Platão (428/427-347 a. C.) (8),(11),34,36,50,61,65,75,76,78,81,82,83,109,114,118, 
119,121,141,147 

Plotino (205-270) 36,53,76,78,114,117,121,147 
Popper (1902-1994) (8),136 
Porfírio (233/234-305) 76 
Portalié 79 
Ptolomeu II 114 
Puech 26,40,41,42,44,45 
Rabusque 120 
Ray (8),136 



 179

Reale; Antiseri 48,66,75,78,79,82,86,114 
Rudolph 40 
Rufino 21,109 
Russel (1872-1970) 22,36,132,143,144,150 
Safo (600 a. C.) 48 
Santos; Pina 40,41,87,89,91,110,112,114,117 
Saranyana 82 
Sartre (1905-1980) (10) 
Schepens 79 
Schuback (12),26,73,87,90,92-95,120,128,129 
Sciacca 26,34,47,97,99,101,102 
Sileno 84 
Siniscalco 59 
Stobeo 76 
Taylor 32,37,40,43,73 
Thomas More (1478-1535) 27 
Thonard 79 
Tomás de Aquino (1221-1274) 133,138,139,146,148 
Trapé 82 
Tunstall, Cuthbert  27 
Vardhamana Mahavira (c.570 a. C.) 38 
Vega 25,47,49,52,78,114,124 
Westcott 40 
Windelband 34 
Zenóbio 109 
Zoroastro c.628-551 a. C.) 39,40 

 




