
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 
MESTRADO EM FILOSOFIA 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
A DICOTOMIA CONSCIÊNCIA – MUNDO EM MERLEAU-PONTY 

UMA TENTATIVA DE SUPERAÇÃO NA FENOMENOLOGIA DA PERCEPÇÃO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

JOSÉ LUIZ DE FRANÇA FILHO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

RECIFE – 2003 



JOSÉ LUIZ DE FRANÇA FILHO 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A DICOTOMIA CONSCIÊNCIA – MUNDO EM MERLEAU-PONTY 
UMA TENTATIVA DE SUPERAÇÃO NA FENOMENOLOGIA DA PERCEPÇÃO 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
Dissertação de Mestrado apresentada como 
requisito parcial à obtenção do grau de Mestre em 
Filosofia, pela Universidade Federal de Pernambuco, 
sob a orientação do Prof. Dr. Vincenzo Di Matteo 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

RECIFE – 2003 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 



 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
142.7 
F814              França Filho, José Luiz de.  
                         A dicotomia consciência – mundo em Merleau-Ponty,
                      uma tentativa de superação na fenomenologia da per- 
                      cepção / José Luiz de França Filho. – Recife : UFPE, 
                      2003.       
                         117f. 
                         
                        Orientador: Vincenzo Di Matteo 
                        Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de 
                     Pernambuco. Departamento de Filosofia.  
                        Bibliografia: f. 111-117.                      
                                                      
                        1. Fenomenologia existencial. 2. Percepção. 3. Exis-    
                     tencialismo.   I.  Merleau-Ponty, Maurice, 1908-1961.  
                     II. Título. 
                                                                                   

 
 
 
 
 
 
 



JOSÉ LUIZ DE FRANÇA FILHO 
 
 
 
 

A DICOTOMIA CONSCIÊNCIA – MUNDO EM MERLEAU-PONTY 
UMA TENTATIVA DE SUPERAÇÃO NA FENOMENOLOGIA DA PERCEPÇÃO 

 
Dissertação apresentada, para obtenção do título de 
mestre em Filosofia, à Universidade Federal de 
Pernambuco 

 
 
 

Orientador: Prof. Dr. Vincenzo Di Matteo 
 
Recife-PE, 30.09.2003 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

“Nada é mais difícil do que saber ao certo o que nós vemos”  
(M. Merleau-Ponty) 

 
 
 
 
 

“O inacabamento de uma filosofia do inacabamento é duplamente desconcertante” 
(Paul Ricoeur, a respeito da filosofia de Merleau-Ponty) 



 
 
 
 
 
 
 
 
 

DEDICO ESTE TRABALHO 
 
 

A Janira 
Companheira de vida e de sonhos 

 
Á Hundira e Aiíra 

Filhas que sempre me apoiaram com paciência e carinho 
 
 
 

E AGRADEÇO CORDIALMENTE 
 

 
À profa. Dinalva Melo 

Orientadora do primeiro esboço deste projeto 
 
 

Ao Projeto 
Escola Agrícola Comunitária Margarida Alves  

Pela acolhida nos momentos finais da pesquisa 
 
 

Aos Professores 
Vincenzo Di Matteo (Orientador) e Iraquitan de Oliveira (Co-orientador) 

Por terem me ensinado com liberdade e sabedoria  
 

 



A DICOTOMIA CONSCIÊNCIA – MUNDO EM MERLEAU-PONTY 
UMA TENTATIVA DE SUPERAÇÃO NA FENOMENOLOGIA DA PERCEPÇÃO 

 
 

Autor: JOSÉ LUIZ DE FRANÇA FILHO 
 
 

Orientador: Prof. Dr. VINCENZO DI MATTEO 
 
 
 

RESUMO 
 
 
 
     A presente pesquisa procura abordar a filosofia de Maurice Merleau-Ponty, levando-se 

em questão a problemática da dicotomia consciência – mundo, na “Fenomenologia da 

Percepção”. 

     Descreve-se, desse modo, a experiência perceptiva enquanto ato primordial da relação 

subjetiva do homem com mundo, isto é, do sujeito com o seu exterior. A percepção em 

Merleau-Ponty, nessa perspectiva, se transforma numa modalidade original da 

consciência — consciência perceptiva —; de um sujeito situado corporalmente no mundo, 

já que uma filosofia que trata da relação interior – exterior, através de uma abordagem 

fenomenológico-existencial, encontra, inevitavelmente, o problema do corpo. 

     Trata-se, portanto, de uma investigação sobre a fenomenologia da percepção de 

Merleau-Ponty, em que a teoria da percepção configura-se inteiramente numa teoria do 

corpo: do corpo-próprio enquanto lugar da simbólica geral do mundo; onde o corpo é 

tomado como o liame que ata a consciência ao mundo, presentificando, espacialmente, o 

sujeito; onde o corpo, ainda, é tomado como uma unidade aberta ao seu exterior, ou seja, 

sendo um com o mundo, sendo carne, porém, sem se confundir com ele.   

 

Palavras chave: Percepção, Corpo-Próprio, Fenomenologia, Fenomenologia Existencial, 

Consciência, Sujeito, Subjetividade, Sujeito Corporal. 



RESUMÉ 
 
 

     La dicotomie de la conscience et du monde chez M. Merleau-Ponty: un effort  

surmontable dans la “Phénoménologie de la Perception”. 

     Cette recherce aborde le dualisme philosophique ⎯  sujet-objet ⎯ et considère, dans 

cette philosophie, la problematique de la dicotomie entre la conscience et son extérieur 

dans l'oeuvre “Phénoménologie de la Perception”. 

     Alors, il s’agit de décrire  l'expérience perceptive comme l’acte primordial de la relation 

subjective de l’homme avec le monde, c’est-à-dire, du sujet avec son extérieur. En  l'oevre 

de Merleau-Ponty la perception se transforme en une modalité originele de la conscience:  

conscience - perceptive d’un sujet corporel, situé dans le monde, puisque une philosophie 

qui étudie la relation entre l’intérieur et l’extérieur, à travers un abordage 

phénoménologique, rencontre inevitablemente le probléme du corps. 

     Il s’agit, donc  d’une recherche où la théorie de la perception se transforme entièrement 

en une théorie du corps: du corps – propre, comme le lieu de la symbolique générale du 

monde. Le corps – propre est pris comme celui qui noue la conscience au monde, celui 

qui fait le sujet un être présent dans le monde. Le corps, de plus, est pris comme une unité 

ouverte à  l’extèrieur, c’est-à-dire, il est  avec le monde, il est chair, mais sans se 

confondre avec lui. 

 

 

Mots - Cles 
 

Perception, Corps-Propre, Phénoménologie, Phénoménologie existencielle, Conscience, 

Sujet, Subjectivité, Sujet-Corporal. 



S U M Á R IO 
 
 
Introdução .................................................................................................................06 
 
 

Primeira Parte 
Filosofia da ambigüidade e retorno à experiência perceptiva 

(Contextualização) 
 
Capítulo I – FILOSOFIA, REFLEXÃO E INTERROGAÇÃO......................................16 
 

1. Filosofia e ambigüidade..................................................................................16 
2. Interrogação filosófica e a tradição racional ocidental ....................................20 
3. Filosofia merleaupontyana frente ao subjetivismo e objetivismo ....................23 
4. Objeto e método da filosofia merleaupontyana ..............................................28 
5. Problemática da percepção ............................................................................33 

    
Capítulo II – DO COMPORTAMENTO À PERCEPÇÃO E À ONTOLOGIA ..............37 

 
1. Os caminhos do começo e a filosofia de Merleau-Ponty ................................37 
2. Fenomenologia e existência ...........................................................................40 
3. Do comportamento à experiência perceptiva do corpo próprio ......................44 
4. Da consciência ao ser: um projeto inacabado ................................................49 
 
 

Segunda Parte 
Filosofia da percepção e síntese do corpo próprio 

(Descrição) 
 
Capítulo I – “PHÉNOMÉNOLOGIE DE LA PERCEPTION”: VISÃO GERAL 
 DA OBRA ...............................................................................................54 
 
Capítulo II – UNIÃO CONSCIÊNCIA-MUNDO NA “PHÉNOMÉNOLOGIE DE LA 
 PERCEPTION” .......................................................................................58 
 
 

1. Considerações iniciais ....................................................................................58 
2. Experiência perceptiva e os prejuízos clássicos.............................................61 

2.1 Frente ao empirismo...............................................................................61 
2.2 Frente ao intelectualismo........................................................................67 

3 A percepção como começo radical da filosofia...............................................71 
3.1 Gênese do conceito de percepção .........................................................75 
3.2 Primordialidade da percepção e suas conseqüências filosóficas ...........78 

 

 
Capítulo III – O SUJEITO DA PERCEPÇÃO ENQUANTO “SPIRITUS  
 CORPORATUS” .....................................................................................68 
 

1. Superação da visão objetiva do corpo............................................................89 
2. O corpo próprio nos achados da psicologia clássica......................................92 



3. Espacialidade do corpo próprio e sua motricidade .........................................95 
4. Síntese do corpo próprio e a percepção.........................................................99 
5. Síntese perceptiva do corpo próprio: à guisa de conclusão ...........................102 

 
Conclusão .................................................................................................................103 
 
Referência Bibliográfica ............................................................................................111 
 

1. Bibliografia Primária........................................................................................111 
2. Outras Obras de Merleau-Ponty.....................................................................111 
3. Obras Sobre Merleau-Ponty ...........................................................................112 
4. Outras Referências.........................................................................................114 
5. Bibliografia cientifica consultada sobre a temática da percepção...................117  



INTRODUÇÃO 
 

  

Merleau-Ponty foi um crítico do humanismo moderno — da noção moderna de 

sujeito e subjetividade. Em seus principais textos critica a idéia de fundamentum e de que 

o homem possa ser fundamentum, isto é, um princípio explicativo em substituição aos 

outros. Para ele, nada se explica pelo homem. Sob esse aspecto, seu pensamento vai de 

encontro à crise da filosofia e ao estreitamento da razão sob o impacto do empirismo e do 

intelectualismo que, segundo sua análise, abandonaram a experiência perceptiva, o 

sujeito existente e a relação de imbricação entre a consciência e o mundo.  

As duas abordagens, em busca da transparência do conhecimento, se fecharam 

numa forma absoluta de pensamento, almejando um domínio e um controle integral de si 

mesmo e da realidade exterior. Tal pensamento foi designado, por Merleau-Ponty, de 

pensamento de sobrevôo: o que sobrevoa o mundo, transformando-o em idéia ou 

conceito. 

Um pensamento assim não dá conta da relação originária que o homem vive com o 

mundo: uma vivência perceptiva, anterior ao conhecimento e, ao mesmo tempo, fundante 

dele. Isso explica a insistência do filósofo numa volta à experiência perceptiva, porque, 

para ele, é na percepção dada na vivência da consciência que se instaura o mundo. Isso 

quer dizer que é o ato perceptivo que abre as portas para a significação fundamental 

como verdade implícita da existência. O pensamento contém, então, um lado existencial, 

não sendo, na filosofia merleaupontyana, pura interioridade, existindo fora do mundo e 

desligado do corpo. Não há, com isso, homem interior que analisa e reflete o mundo 

numa atitude de completa independência, fazendo-o resultar das sínteses que ligariam as 

sensações e depois os aspectos perspectivos do objeto. Essa atitude caracteriza a 

análise reflexiva que Merleau-Ponty tanto criticou, acusando-a de querer seguir, em 

sentido inverso, o caminho de uma constituição prévia, e atingir, no homem interior, um 

poder constituinte que ele sempre foi. 

Foi assim, que o filósofo dirigiu seus pensamentos para os mistérios da vida 

perceptiva, objetivando compreender a riqueza dessa experiência primordial vivida pelo 

homem na relação com a natureza.  

São vários os momentos em que, ao longo de suas principais obras, o autor 

sinaliza para o objetivo de toda sua investigação filosófica, a qual pode ser sintetizada na 

seguinte questão: é possível uma relação entre a consciência e a natureza? Se é 

possível, como pode acontecer? Essa problemática permeia todo o seu pensamento 



filosófico, a qual foi elucidada com criatividade e originalidade, estabelecendo um retorno 

à experiência primordial do mundo. Na sua opinião, a experiência perceptiva tinha sido 

esquecida e com ela as vivências da consciência que inauguram o conhecimento e 

permitem a instauração da realidade. 

Tomando como base essas questões, a presente dissertação assumirá como 

objeto de estudo a problemática fundamental da fenomenologia existencial de Merleau-

Ponty, sistematizada na “Phénoménologie de la perception” 11. Nela o filósofo abordou a 

percepção como começo radical do conhecimento do mundo e como o ato que liga o 

sujeito ao seu exterior, designado de mundo fenomenal. Responsável pelo acesso às 

próprias coisas e ao real a percepção e sua descrição levaram o filósofo a falar de 

consciência perceptiva e de corpo próprio: sujeito da percepção. Sob esse aspecto, o 

conceito de corpo próprio ganhou centralidade na fenomenologia existencial de Merleau-

Ponty, transformando a percepção numa experiência primordial do sujeito com o mundo e 

superando, ipso facto, o dualismo em si - para si. 

 O que se pretende, então, é fazer uma reflexão descritiva desse esforço 

merleaupontyano de superação da dicotomia consciência-mundo: uma descrição 

fenomenológica da experiência primordial do ato perceptivo do corpo-sujeito que, 

segundo o filósofo, é quem faz brotar a significação fundamental da verdade implícita na 

própria existência. 

A filosofia de Merleau-Ponty, portanto, se constitui numa reflexão sobre a condição 

humana para além da perspectiva do ponto de vista subjetivo e do ponto de vista objetivo.  

Ela encara a subjetividade na própria facticidade da existência do homem.  Daí não ser 

uma abordagem fenomenológica transcendental, mas existencial.  Assim, encontrar-se-á 

aqui uma reflexão sobre a experiência subjetiva do homem presente no mundo, mas, 

também, presente ao mundo, envolvido em uma relação de significação. 

Portanto, considerando a importância da presente temática para a filosofia, tomou-

se a fenomenologia merleaupontyana da percepção como alvo desta pesquisa, tendo em 

vista que, para o filósofo, o sentir é a comunicação vital com o mundo que o torna 

presente para nós como lugar familiar de nossa vida. É a ele que o objeto percebido e o 

sujeito que percebe devem sua espessura2. O sentir, esvaziado de todo seu sentido, com 

Merleau-Ponty, volta a se constituir numa questão, deixando de ser uma experiência em 

                                                 
1 MERLEAU-PONTY, M. Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard, 1945. Doravante será 

referida abreviadamente como “Phénoménologie...” e citada in notas como PhP. 
2 MERLEAU-PONTY,M. PhP., op., cit., p.64-65. A presente tradução e as demais doravante serão de nossa 
responsabilidade. 



que são dadas apenas qualidades mortas, de modo que, depois de sua retomada, o 

conhecimento precisa ser novamente definido, como afirma o filósofo. 

A filosofia de Merleau-Ponty empreendeu, nesse sentido, um grande esforço de 

recondução do pensamento a sua existência pré-reflexiva, introduzindo como base o 

mundo sensível tal como ele existe para o corpo vivo. Os sentidos, assim, deixam de ser 

sinônimo de ilusão e erro pela forma especial como são tratados, em vista de uma 

filosofia que é o contrário da filosofia de sobrevôo. Portanto, se a reflexão, desse modo, 

se conjuga com o corpo, não será possível que ela se situe fora dele e ao mesmo tempo o 

explicite como a um objeto, pois, ele é o nosso primeiro elo com o mundo.  

O retorno à experiência perceptiva exigiu do filósofo uma crítica aos dogmatismos 

tanto empiristas como intelectualistas. O esforço que ele empreendeu para restabelecer a 

unidade entre a consciência e o mundo não poderia ser, nem uma posição ad extra, nem 

um mero pensamento das relações, que terminam mantendo a separação dos termos, por 

se tratar de um pensamento causal que analisa e interpreta, considerando o mundo como 

uma unidade objetiva, constituído ante uma consciência-realiade-interior. 

Recusando tais dogmatismos, essa filosofia logrou encontrar um logos para a vida 

integral do homem, isto é, uma fundamentação radical que implicasse numa síntese 

dialética entre o subjetivo e o objetivo, entre a consciência e a natureza, o homem e o 

mundo, como ele mesmo afirmara na “Structure du Comportement”3. 

Seguindo o pensamento husserliano, Merleau-Ponty procurou ultrapassar as 

alternativas clássicas do realismo, do idealismo e de todas as suas derivações. Mas, ao 

contrário de Husserl, não se afastará do mundo da experiência concreta. Firme, então, 

nesse ponto de apoio existencial, buscará uma síntese — não do juízo — que signifique a 

superação das dicotomias: para si – em si, intelectualismo-empirismo, consciência-

mundo, da filosofia racionalista, sempre guiada — nas vertentes realistas e idealista — 

por um falso preconceito cognoscitivo de uma objetividade absoluta. Tal filosofia, na visão 

de Merleau-Ponty, omite a experiência perceptiva e a experiência natural e ingênua de 

suas considerações em torno do conhecimento sobre o homem e sobre a existência em 

geral, esquecendo de ver a realidade do sujeito existente e ignorando a relação ambígua 

que circula entre o homem e o mundo: uma coexistência de mútua implicação, em que 

ambos pertencem a um mesmo fundo de realidade, mantendo-se presos ao mundo, numa 

relação de compromisso, ao modo de duas facetas inextricáveis.  

                                                 
3 MERLEAU-PONTY, M. La structure du comportement. Paris: PUF, 1942, p.1. Doravante será sempre 

referida como “Structure...” e citada nas notas como SC.  
 



A síntese em si – para si será o ponto central de sua filosofia, passando a designar 

o homem de ser-para-o-mundo. Eis o que caracteriza a percepção e o fenômeno da 

filosofia fenomenológica merleaupontyana, que marcou seu pensamento com a feição 

original de uma fenomenologia existencial. Ele não aceitou simplesmente os resultados da 

fenomenologia transcendental de Husserl, porque Husserl ainda mantém-se preso ao 

esquema do pensamento dualista (sujeito-objeto). Almejou, então, uma unidade mais 

radical para a relação sujeito-mundo, através da atividade perceptiva do corpo próprio, 

que é por onde se manifesta a relação primordial do sujeito com a natureza e como, 

também, se percebe o mistério do mundo. 

Tal abordagem adquire uma relevância no contexto do pensamento 

contemporâneo enquanto procura abolir, da filosofia, os dogmatismos que partem do 

ponto de vista da consciência, ajudando, assim, a superar o dilema que se pôs para a 

filosofia moderna: a existência como consciência e a existência como coisa4. 

A filosofia de Merleau-Ponty, mesmo encontrando-se vinculada à fenomenologia 

husserliana, como já foi indicado, consolida, de maneira mais explícita e precisa, a 

articulação do método fenomenológico com a existência, fazendo da teoria do corpo uma 

teoria da percepção. O que vai assegurar à fenomenologia uma maior fecundidade, 

livrando-a do risco de se reduzir a um logicismo idealista transcendental. Assim, todo o 

movimento fenomenológico do pensamento contemporâneo avança com a abordagem 

merleaupontyana, a partir da ênfase que ela deu à corporeidade e a facticidade da 

experiência subjetiva. É daqui, pois, que emerge, de modo mais claro, a relevância do 

tema abordado, que procura caminhar em direção a uma maior e melhor descrição do 

homem e do mundo, afirmando que o primeiro contato do homem com o mundo é dado, 

necessariamente, através da percepção, cujo sujeito é o corpo. 

O que foi dito acima define e aponta qual será a metodologia adotada na pesquisa, 

a qual é explicada a seguir. 

Optou-se por fazer um estudo de acompanhamento dos passos do autor na 

“Phénoménologie...”, onde ele esboçou, de forma mais elaborada, seu pensamento 

fenomenológico a respeito da relação consciência - mundo. Sendo assim, se fará uma 

reflexão a partir do Prefácio, da Introdução e da Primeira parte, procurando explicitar e 

situar conceitos e idéias fundamentais. Não se pretende, com isso, chegar a uma 

conclusão finalista, pois, o próprio filósofo, ao investir contra todo objetivismo, critica a 

epistemologia que coloca frente a frente o sujeito conhecedor e o mundo (objeto). Para 

                                                 
4 Cf., CHAUÍ, M. Maurice Merleau-Ponty e a crítica ao Humanismo. Tese de mestrado, FFLCH – USP, 
1967, p. 3. 



ele, o sujeito tem uma função ativa e criativa, visto que seu olhar sobre o mundo implica 

seu olhar sobre si mesmo dentro deste mundo, o qual submete ao conhecimento5. 

Ademais, o próprio Merleau-Ponty confessa que os problemas colocados na 

“Phénoménologie...” são insolúveis, por ele ter partido, ainda, da distinção consciência-

objeto, ou seja, do dualismo que tanto criticara. Não é pretensão da pesquisa, portanto, 

chegar a resultados fixos, porém, explicitar o modo interrogativo da filosofia 

merleaupontyana centrada no estudo da percepção. 

Seguindo essa metodologia, a apresentação dos resultados da pesquisa será 

dividida em dois momentos.  Primeiro será feito uma contextualização e caracterização da 

interrogação filosófica própria de Merleau-Ponty.  Uma interrogação que evoluiu da noção 

de comportamento a de percepção e de corpo próprio, para, em seguida, abordar a 

ontologia do ser bruto. Em segundo lugar, apresentam-se as reflexões sobre a 

problemática pesquisada. São, portanto, duas partes: uma de contextualização e a outra 

de entendimento e descrição do problema. A primeira é apresentada em dois capítulos e 

a segunda em três.  

Na primeira parte, o capítulo um fará uma delimitação do objeto e do modo 

interrogativo particular da filosofia merleaupontyana, a qual é delineada passo a passo em 

direção à problemática da percepção; o capítulo dois traçará o itinerário intelectual 

filosófico do autor, caracterizando e demarcando o lugar da “Phénoménologie...” em seu 

projeto fenomenológico de superação da dicotomia clássica entre uma ordem objetiva e 

outra subjetiva. 

A segunda parte, momento central da pesquisa, se ocupará com o estudo do 

problema: o capítulo um apresentará a estrutura geral da obra, mostrando que não se 

trata de um livro isolado, independente dos outros: “Structure...” e “Le visible...”; o capítulo 

dois apresentará a descrição da percepção: sua primordialidade na vivência subjetiva e o 

capítulo três, na continuidade do estudo da experiência perceptiva do sujeito, analisará a 

noção de corpo próprio: sujeito da percepção e expressão visível do Ego concreto no 

mundo. 

Essa parte será uma descrição fenomenológica da percepção como momento de 

instauração do pensamento no corpo próprio: sujeito perceptivo que se funde com o 

mundo, mas sem se confundir com ele. O Corpo próprio será descrito como uma 

estratégia de solução ao colocar o sujeito em contato com o mundo. Os dois momentos 

da pesquisa convergem, então, para uma questão-problema: 

                                                 
5 Cf., SILVA, U. R. da. A linguagem muda e o pensamento falante: sobre a filosofia de Merleau-Ponty. 
Porto Alegre: EDIPUCRS, 1994, p. 11.         



compreender como é possível a relação entre a consciência e a natureza no âmbito da 

fenomenologia merleaupontyana, esboçada basicamente na “Phánoménologie...”. 

Considera-se relevante essa forma de se aproximar do pensamento de Merleau- 

Ponty, porque o que se vai discutir é a temática central da percepção, com a qual o 

filósofo propôs-se superar todo o dualismo filosófico, expresso nas categorias de sujeito e 

objeto. Centrada, então, na “Phénoménologie...”, a presente dissertação assumirá como 

tese central a afirmação seguinte: o ato perceptivo possibilita o acesso às próprias coisas 

e ao mundo real — trata-se da própria instauração do mundo; da questão ontológica de 

acesso ao mundo. A descrição fenomenológica da percepção, portanto, levará o filósofo a 

falar de consciência perceptiva enquanto uma consciência existencial corporal, e a falar 

do corpo próprio enquanto sujeito da percepção.  

Abordar a filosofia merleaupontyana, seguindo o caminho acima delineado, 

significa refletir sobre uma problemática vinculada à tradição filosófico-ocidental. Trata-se 

de uma reflexão que aponta para uma crítica referente ao modo de ser de toda a 

racionalidade filosófica: a dicotomia pensamento-realidade. Considerar a percepção, 

portanto, como fez Merleau-Ponty, significa superar a oposição sensibilidade-

inteligibilidade, herdada da tradição, retornando à experiência originária em que aquele 

que percebe e o percebido se constituem mutuamente.  

Cabe agora expressar o objetivo geral da pesquisa, apresentado aqui com as 

próprias palavras do filósofo: compreender as relações entre a consciência e a natureza, 

entre o interior e o exterior6. Isto é, como, para a filosofia e para ciência, mundo e homem 

são acessíveis além do ponto de vista reflexivo e do ponto de vista objetivo; quer dizer, 

trata-se de entender a subjetividade, não a partir do lugar dos filósofos que fizeram do 

ponto de vista do homem (a condição humana) a fonte absoluta do sentido; mas, também, 

não do lugar dos homens de ciência, que reduziram a realidade — homem e natureza — 

a algo dado objetivamente a um espectador estrangeiro7. 

Quanto aos objetivos específicos da primeira parte, o primeiro capítulo visa 

contextualizar a reflexão merleaupontyana no âmbito da tradição filosófica, já que suas 

interrogações se confrontam com a forma geral de um pensamento que valoriza 

excessivamente a esfera do inteligível em detrimento do sensível: acusado de ser 

portador de obstáculos e ambigüidades ao exercício da razão; o segundo, visa explicitar o 

delineamento do itinerário intelectual das pesquisas do filósofo, contextualizando o lugar 

da “Phénoménologie...”. As questões subjacentes a essa primeira parte são: por que 
                                                 
6 MERLEAU-PONTY,M. PhP., op., cit., p.489. 
7 Cf., CORRÊA, J. de Anchieta. Prefácio à edição brasileira. In: MERLEAU-PONTY, M. A estrutura do 
comportamento. Trad. J. de Anchieta Corrêa. Belo Horizonte-MG: Interlivros, 1975, p.14. 



abordar a percepção e o corpo? Que filosofia está sendo criticada? Qual é o problema 

fundamentalmente e a solução apresentada? Que caminho intelectual-filosófico trilhou 

sua filosofia, sob a influência da fenomenologia husserliana? 

Os objetivos específicos da segunda parte voltar-se-ão para o estudo da percepção 

e do corpo próprio. Essa parte será apresentada como elo de ligação da consciência com 

o mundo. O primeiro capítulo objetiva fazer uma apresentação geral da obra; o segundo, 

busca descrever o primado da percepção no acesso da consciência (perceptiva) ao 

mundo (percebido) — aqui a percepção é apresentada como o saber absoluto de todo ato 

reflexivo; o terceiro capítulo visa esclarecer a noção de corpo próprio como o que 

possibilita o vínculo com o mundo. As questões subjacentes à segunda parte são: como a 

percepção é apresentada enquanto aquilo que permite e possibilita a relação dialética 

homem-mundo? Em que medida e de que forma o corpo é apresentado como sujeito da 

percepção: uma unidade significativa que se destaca dos outros objetos? 

Toda a pesquisa converge para a segunda parte, buscando entender e descrever a 

percepção, apresentada como a via de acesso à experiência originária da consciência e 

do mundo no corpo que não é nem pura coisa, nem pura idéia8, mas, integra, 

misteriosamente, o percebido e o ato de perceber, o em-si e o para-si, pois, o sujeito está 

no mundo e é para o mundo9. 

Assim sendo, pretende-se, nesta pesquisa, explicitar um modo de abordar o 

pensamento de Merleau-Ponty, tomando-o na sua proposição geral: caracterizada por 

uma investigação fenomenológica em que procura superar o dualismo da consciência e 

investigando a percepção. 

Por último, não deixa de ser importante afirmar que já existe uma grande literatura 

e um renovado interesse pelo pensamento do filósofo, sobretudo na França, entre 

aqueles que se interessam pela filosofia fenomenológica. No Brasil há várias pesquisas 

acadêmicas, algumas transformadas em livro, e inúmeros artigos, em revistas filosóficas, 

abordando temas a partir da filosofia merleaupontyana, voltados para: a fenomenologia, a 

percepção, o corpo, a natureza e a teoria fenomenológica da expressão, entre outros. A 

ênfase que sua filosofia deu à corporeidade e à facticidade da experiência subjetiva 

contribuiu para o engajamento da fenomenologia na tarefa de construção de uma 

antropologia existencial, incrementando, com isso, o diálogo com as ciências humanas e 

                                                 
8 Cf., MERLEAU-PONTY, M. SC., op., cit., p. 223. 
9 Cf., FRAGATA, J. A filosofia de Merleau-Ponty. Revista portuguesa de filosofia, Braga-Portugal, Tomo 
XIX, fasc. 2, abril./jun. 1963, p. 123. 
 



concretizando o projeto de Husserl. Esse caminho da perspectiva filosófica de M.Merleau-

Ponty influenciou a primeira vertente da tendência fenomenológica no Brasil, seguindo-se, 

a partir daí, vários trabalhos de autores e professores brasileiros inspirados na sua obra, 

abordando temas voltados para aspectos epistemológicos e antropológicos das ciências 

humanas em geral: psicologia, educação, filosofia da linguagem, fenomenologia 

existencial e sobre a problemática da Gestalt10. 

As abordagens globais mais comuns à obra do filósofo podem ser agrupadas nos 

seguintes títulos: filosofia da ambigüidade, ontologia negativa, teoria da corporeidade, 

fenomenologia existencial, filosofia do ser bruto e do espírito selvagem. 

Seguem, por último, algumas considerações de ordem técnico-metodológicas: 

- as aspas duplas foram usadas apenas para os títulos de obras, citadas no corpo do 

texto; 

- expressões de relevo, citações literais e conceitos chaves foram colocados em itálico; 

                                                 
10 Cf. SEVERINO, Antônio J. A filosofia contemporânea no Brasil: conhecimento, política e educação, 
op., cit., p. 105-107. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PRIMEIRA PARTE 

 

 

FILOSOFIA DA AMBIGÜIDADE E RETORNO À EXPERIÊNCIA PERCEPTIVA 

(CONTEXTUALIZAÇÃO) 



CAPÍTULO I 

 

 

FILOSOFIA, REFLEXÃO E INTERROGAÇÃO 
 

 

1– Filosofia da ambigüidade 
 

 

Para Merleau-Ponty, o espírito inquiridor é o que melhor define o fazer filosófico. 

Sendo assim, em sintonia com a tradição, o filósofo, para ele, é aquele que sabe que 

nada sabe. O termo ambigüidade define mais propriamente sua filosofia. Numa aula 

inaugural, no Colège de France, falando da natureza ambígua de seu pensamento e 

como concebe a filosofia e suas relações com a verdade, afirmou que: o filósofo se 

reconhece pela posse ‘inseparável’ do gosto da evidência e do sentido da ambigüidade11. 

É comum, pois, designar Merleau-Ponty o filósofo da ambigüidade, porém, o que se 

considera com essa palavra é um pensamento que distingue as diferentes relações das 

coisas e o movimento interior que as faz participar dos contrários12; um modo de refletir 

que, no seu acontecer, recusa as certezas da evidência de um pensamento puro, 

instalado no absoluto. Para ele é preciso distinguir entre uma má e uma boa 

ambigüidade13. A boa ambigüidade é aquela que estabelece a dialética do sujeito com o 

mundo no âmbito da percepção. É assim que Merleau-Ponty enseja evitar e superar os 

dogmatismos de uma filosofia que ora parte do objeto, ora do sujeito, como ponto de vista 

da análise e do conhecimento das coisas. Sua filosofia critica todo pensamento que se faz 

preso a um ponto de vista, porque, todo ponto de vista é a ótica de apenas um ponto. A 

boa ambigüidade tem a ver também não com uma tranqüila dialética, mas, com uma 

tensão irresolvida de opostos co-presentes e coincidentes14: eis aí o sentido inquiridor da 

filosofia. Portanto, para Merleau-Ponty, essa inconstância do pensamento inquiridor não 

funda certezas, mas, as põe em causa, afirmando uma dialética que leva 

incessantemente do saber à ignorância, da ignorância ao saber, e um certo repouso 

                                                 
11 MERLEAU-PONTY, M. Éloge de la Philosophie. 14ª ed. Paris: Gallimard, 1953. p.10. Doravante será 
citará como EP. 
12 MUÑOZ, J. A. Arias. La antropologia fenomenologica de Merleau-Ponty. Madrid: Ed. Fragua, 1975, 
p.197. 
13 MERLEAU-PONTY, M. EP., op., cit., p.11. 
14 VALENTINI, F. Filosofia Francesa. Trad. Sampaio Marinho. 1º Vol. Lisboa: Ed. Arcádia, s/d., p.76. 



nesse movimento15. O caráter ambíguo da filosofia merleaupontyana pode ser confirmado 

na evidência de que não há verdades definitivas e que o pensamento nunca está 

inteiramente no mundo, mas, também, nunca está fora dele16. 

Foi com esse pensamento, inquiridor e ambíguo, que Merleau-Ponty refletiu sobre 

o homem-sujeito. Não como alguém que se põe de fora, ao modo de um observador 

imparcial frente a seu objeto, já que, isso é tudo aquilo que sua filosofia criticou e buscou 

superar. Para ele o homem define-se — se é que a idéia de definição lhe seja aplicável — 

existencialmente como ser-no-mundo. Sob esse aspecto liga-se a Heidegger, quando o 

mesmo afirma que o caráter mais geral e específico do homem, a sua natureza ou 

essência, é existir. A essência do homem é existência17.  A partir deste ponto de apoio 

fenomenológico-existencial, Merleau-Ponty construiu sua filosofia, a partir de uma noção 

de subjetividade contrária às abordagens intelectualistas e empiristas. São a essas duas 

orientações filosóficas, às quais se refere e critica freqüentemente, ou seja, duas 

maneiras de pensar que designa genericamente de intelectualismo e pensamento 

objetivo, racionalismo e empirismo, ou idealismo e realismo. Tais maneiras de pensar são 

vítimas da mesma ilusão, que é a de tomar pela realidade os resultados da reflexão18. 

Uma tal postura crítica é lugar comum na filosofia contemporânea, sabe-se disso. 

Merleau-Ponty, porém, retoma-a largamente sem, contudo, apontar suficientemente os 

pontos-de-vista combatidos19. Todavia, acredita-se que tal procedimento seja em 

decorrência do caráter ambíguo de seu pensamento. É o que se observa na exposição 

que fez perante aos professores do Collège de France, chamando de 
 ‘amador’ em filosofia àquele que aceita tal e qual os termos 
usuais de um problema. (...). O verdadeiro filosofar consistiria 
aqui em ‘criar’ a forma de ‘pôr’ o problema e ‘criar’ a solução 
(...), por isso, quando se diz que os problemas bem postos 
estão quase resolvidos, isso não significa que já se haja 
‘descoberto’ quando se procura, mas que já se inventou20. 

 

Sendo assim, a filosofia merleaupontyana não poderia ser uma simples retomada 

de problemáticas já presentes na história do pensamento filosófico. Com efeito, nela há 

uma inovação na forma como os problemas são postos e as soluções encaminhadas. Sua 
                                                 
15 MERLEAU-PONTY, M. E.P., op., cit., p.11. 
16 Cf., id., ibid., p. 43. 
17 VATTIMO, G. Introdução a Heidegger. Trad. João Gama. 1ª ed. Lisboa: Instituto Piaget, 1996, p.24. 
Merleau-Ponty o conceito de sr-no-mundo depois de Heidegger, mas. De uma forma diferente. Para ele 
designa a existência em que o corpo fenomênico é o vetor e o corpo objetivo é o rastro. Cf., Barbaras, R. 
Nerleau-Ponty. In: JAFRO, L. e LABRUNE, M. Gradus Filosoficus: a construção da filosofia ocidental. Trd. 
C. Muracho. São Paulo: Mandarim, 1996, p. 344. 
18 VALENTINI, F. Filosofia Francesa Contemporânea, op., cit., p.74. 
19 Cf., id., ibid., p.23.  
20 MERLEAU-PONTY,M. EP., op., cit., p.23. 
 



filosofia não é uma repetição, retomada simples de problemas, pois, ele acredita que não 

há uma pergunta que resida no homem e uma resposta que esteja nas coisas, tendo em 

vista que não há um ser exterior a descobrir e uma consciência observadora, já que a 

solução do problema está, também, em quem faz a pergunta. Para Merleau-Ponty, há 

algo na natureza da pergunta que se transfere para resposta, porque o filósofo se sabe 

ultrapassado pelo ser, não precisa, então, sair de si para atingir as próprias coisas: é 

solicitado interiormente por elas. Desse modo, se não aprofunda suficientemente os 

pontos de vista combatidos é porque acredita não haver uma solução integralmente fora 

da interrogação21. A filosofia de Merleau-Ponty representa um esforço de se procurar 

surpreender a experiência humana no seu íntimo realizar-se, naquele ponto em que ainda 

não estão presentes as distinções do intelecto, de sujeito e objeto. Trata-se de um esforço 

de descrição da experiência vivida. É o intelecto que divide os termos — sujeito – objeto, 

consciência – mundo, corpo – alma. Porém, eles devem aparecer como elementos de 

uma totalidade, mas não como termos determinados de uma totalidade delimitada num 

conceito. O caráter ambíguo de seu pensamento transforma esses elementos em 

realidades intermutáveis. Esse é, portanto, o sentido da boa ambigüidade. 

Mais do que ninguém, A. de Waelhens foi quem melhor interpretou a ambigüidade 

filosófica de Merleau-Ponty, sobretudo, quando lembra que para o filósofo é no mundo 

mesmo, desde-sempre-aí para nós, que surge a paradoxal estrutura de uma existência 

consciente, de uma existência que se faz coisa dominando a coisa. Para Merleau-Ponty, 

se é possível uma interpretação do real, é porque sou, em um sentido radical, parte ligada 

com esse real22, o que explica as reflexões do filósofo sobre a corporeidade e a 

percepção. Para ele a consciência existe sob a maneira de uma inerência, isto é, 

engajada e incrustada no mundo, fazendo surgir, assim, uma facticidade que é a do corpo 

próprio. Todo o empenho, então, caminha em direção de uma filosofia que conceba a 

consciência como consciência engajada, contrariamente à noção de consciência-

testemunho23. 

Desse modo, Merleau-Ponty criou novas possibilidades de respostas para 

questões já presentes em pensadores como Bergson, Heidegger, Husserl entre outros. 

Não há, portanto, um caminho, segundo ele; ademais para uma filosofia que leva a marca 

da ambigüidade, o que há são novas possibilidades a serem encontradas. Sua filosofia 

inaugura um sentido novo para a reflexão, que além de deixar de ser a realizada por um 

                                                 
21 CF., id., ibid., p.23.  
22 WAELHENS, de A. Une philosophie de l’ambiguité. In: MERLEAU-PONTY, M. SC., op., cit., p. V – 
VI. 
23 Cf., id., ibid., p. XI. 



sujeito transcendental autônomo, só é autêntica senão se elevar para fora de si, mas, 

conhecer-se como reflexão sobre o irrefletido. Ela deve, pois, conhecer sua própria 

origem, o solo de onde brota. Isso é o que vem esboçado no ponto a seguir. 



2 – Interrogação filosófica e a tradição racional ocidental 
 

 

Procurando desconstruir por dentro as pretensões do pensamento racional, a 

filosofia de Merleau-Ponty se fez a partir de uma crítica radical aos conceitos centrais 

erigidos no bojo da tradição filosófica ocidental. Seja em sua orientação realista, seja 

idealista, o pensamento racional representa, segundo o filósofo, uma filosofia que se 

instala numa posição absoluta. 

Sabe-se que a filosofia surgiu negando o enraizamento do pensamento na vida e 

na realidade concreta, configurando-se como um olhar de fora, ao modo do pensamento 

de sobrevôo, que procura dominar e conhecer totalmente as coisas e a si mesmo, 

transformando o mundo, o homem e as coisas em idéia ou conceito, fundando uma cisão 

entre a consciência (interioridade) e o seu exterior. O ponto de partida é, assim, o 

pensamento: realidade inteligível. Toda a tradição filosóficoocidental gravita em torno 

desta problemática fundamental: a da relação entre o pensamento e o outro do 

pensamento — um mundo exterior desligado das vivências internas e emocionais do 

homem. Os gregos, originalmente, e de forma determinante, foram os iniciadores dessa 

racionalidade, que cria um estranhamento entre o que é próprio do pensamento e o que é 

próprio da realidade, estabelecendo um divórcio entre a esfera interior (inteligível) e a 

esfera exterior (empírico). Os antigos conceberam o pensamento contemplando de fora a 

realidade, para captarlhe a essência, o núcleo de inteligibilidade. Seu fazer filosófico, 

propriamente dito, partiu do realismo da existência, de que ela poderia ser conhecida 

verdadeiramente pelo pensamento, isto é, pela razão. Foi esse o modo metafísico de 

pensar. Nele se pretendeu alcançar, através do conhecimento (racional), a própria 

essência das coisas, firmando a crença de que a razão humana seria capaz de alcançá-

la, para evidenciar o que são em si mesmas. 

Para tal modo de pensar só há uma certeza: a da razão. Assim, tudo o que 

estivesse vinculado às paixões e à sensibilidade humanas seria de natureza inferior e 

confusa frente às certezas de uma razão apta – unicamente ela – e credenciada para o 

conhecimento dos fundamentos inteligíveis de toda realidade. Nesse contexto, o homem –

ser de razão – vê-se diante de uma realidade ao modo de algo que existe 

independentemente dele, cujo conhecimento seria a presentificação do sentido para ele, o 

portador do saber que se sabe. Essa forma de pensar procura conhecer a realidade, mas, 

afirmando sua transcendência efetiva e a existência em si do mundo e das idéias. Trata-



se, portanto, de um pensamento que afirma a existência, dogmaticamente, antes de 

conhecê-la. 

A filosofia moderna significou uma guinada na filosofia realista, acima 

caracterizada, ao transformar o logos numa razão subjetiva. A existência plena e o seu 

conhecimento passaram, a partir daí, a ser submetidos à instância da subjetividade, com 

a esfera do pensamento ganhando a primazia. Tal guinada idealista configurou uma 

reviravolta antropocêntrica ao fazer da subjetividade uma esfera referencial de sentido, 

portadora da capacidade de conhecer seu próprio ato de conhecer e de pensar, a partir 

do critério da evidência racional e assentada em suas próprias regras de funcionamento. 

A mudança fundamental consistiu em pensar primeiro o Ego ou a consciência de si do 

pensamento, antes de afirmar diretamente a existência. Mantém-se, portanto, ainda, a 

cisão pensamento-realidade, porém, dando primazia ao sujeito-conhecedor. A perspectiva 

idealista faz o homem encontrar a verdade primeiro em si mesmo, numa interioridade, 

entregue aos seus próprios critérios racionais que são como que projetados nas coisas 

(mundo exterior), definindo-lhes a verdade e o seu ser próprio. Com isso, tem-se um novo 

mirante que faz do subjetivismo uma instância indubitável, garantidor das certezas de 

todo edifício do conhecimento humano, transformando a consciência numa unidade 

absoluta. 

Contrariamente às posições absolutas das filosofias acima descritas, Merleau-

Ponty propõe um retorno ao sensível, insistindo com radicalidade e surpreendente força 

em sua reabilitação. 

Essa démarche merleaupontyana significou uma volta às origens da reflexão, para 

alcançar o pensamento na existência pré-reflexiva. Com isso o filósofo está afirmando que 

o primeiro trabalho da reflexão é de conhecer suas próprias origens, de onde parte toda a 

verdade. O pré-reflexivo é, então, a condição de todo pensamento. A análise da 

percepção significa, desse modo, uma abordagem regressiva, arqueológica, consistindo 

em desvendar o mundo percebido, fugindo das deformações que o pensamento objetivo o 

faz sofrer. 

A via aberta pela interrogação filosófica merleaupontyana toca o problema da razão 

e da verdade — origem da verdade —, porque o que se almeja é a possibilidade de uma 

reflexão fenomenológica, tematizando o irrefletido para a reflexão24. A reabilitação do que 

sempre foi preterido pela tradição caracteriza uma filosofia contrária à filosofia de 

sobrevôo. Um mergulho no sensível foi o que possibilitou ao filósofo, sobretudo a partir de 

                                                 
24 Cf., BÁRBARAS, R. Merleau-Ponty, op., cit., p. 347. O problema da origem da verdade é abordado pelo 
filósofo na obra “Le visible et l’invisible”. 



sua última obra, radicalizar a interrogação contra todos os conceitos filosóficos e 

científicos que carregam, implícita ou explicitamente, uma metafísica dualista. Foi também 

o que o levou, como exigência de radicalidade, à investigação sobre a origem das 

relações do corpo com o mundo. A reabilitação do sensível evitou que Merleau-Ponty 

caísse no círculo perigoso dos pressupostos e posições absolutas do pensamento 

racionalista. A partir dessa via de reflexão a percepção aparecerá como o momento da 

abertura e da inserção do sujeito no mundo e na natureza, através do corpo. 

O racionalismo filosófico impregnou todas as esferas do conhecimento humano. O 

dualismo metafísico cartesiano — dualismo substancial —, por sua vez, se espraiou para 

os dualismos filosóficos e científicos. Como a filosofia de Merleau-Ponty se colocou frente 

ao objetivismo e ao subjetivismo? É o que segue refletindo o item seguinte. Daí partirá a 

proposta de uma fenomenologia da percepção como superação da atitude estritamente 

reflexiva do sujeito. 



3 – A filosofia merleaupontyana frente ao subjetivismo e objetivismo 
 

 

Tratou-se, acima, de duas maneiras bipolares de pensamento (realismo – 

idealismo) que tomavam a reflexão pela realidade, negando o enraizamento da reflexão 

no mundo e se configurando naquilo que foi designado, por Merleau-Ponty, como 

pensamento de sobrevôo, onde o mundo é transformado em representação, em idéia ou 

conceito. 

Nessa perspectiva, não há lugar para o sensível enquanto fonte e horizonte da 

experiência do pensamento, pois, está-se diante de uma metafísica dualista que distingue 

o real da aparência, o corpo da alma, o mundo-sensível do mundo-inteligível. Um 

pensamento que nega diuturnamente a realidade na qual está mergulhada, mesmo tendo 

partido dela enquanto experiência. No idealismo, a realidade originária transformou-se em 

representação, com o sujeito assegurando seu próprio fundamento como condição de 

toda verdade, tornando-se portador de tudo o que deve ser conhecido e que, só nessa 

medida, existe. A realidade e seu conhecimento adquiriram, na interioridade subjetiva, 

uma instância de validação da sua existência. Nesse contexto, representar é tornar 

presente (o objeto), na interioridade do sujeito, a realidade exterior (a existência concreta). 

A razão encontrar-se-á doravante fechada em seu próprio interior, ocupada com o ato de 

conhecer e de pensar. Foi assim que a tradição moderna, arrebatando para si, mais uma 

vez, a tarefa de compreender o mundo, a si mesmo, o outro e o agir humano 
consolidou categorias, como: sujeito, objeto, consciência, 
representação, fato, conceito, e fez delas instrumentos 
imprescindíveis para que o homem explicasse — através delas 
e só através delas — seu fazer, sua história, a arte, a 
linguagem e o próprio pensamento25. 

 

Realismo e idealismo, são pontos de partida que a filosofia estabeleceu para si 

como caminhos do entendimento das coisas. Mas, para Merleau-Ponty, como já foi 

indicado, não cabe à filosofia instituir o seu ponto de partida para a compreensão do 

mundo e do homem, porque as questões filosóficas são interiores à existência humana, 

isto é, ao seu espírito, ao seu corpo e a sua história. Escolher um ponto de partida 

instituindo uma via de análise e compreensão, foi o que ela fez, colocando-se de fora e 

acima com a posse da verdade e a meta de ultrapassar as opiniões, construindo um 

conhecimento verdadeiro: eis o grande objetivo da utopia racionalista que é rechaçado 

                                                 
25 ABRÃO, B. Siqueira. (Org.). História da Filosofia. São Paulo: Best Seller, 2000, p. 450. 



por Merleau-Ponty ao propor o caminho de resgate da facticidade do sujeito no mundo e 

na história, como ponto de partida da reflexividade filosófica. 

Em respeito ao que foi dito acima, Merleau-Ponty lembra que se filosofar é 

descobrir o sentido primeiro do ser, não é possível filosofar abandonando a situação 

humana26. Na “Phénoménologie…” ele faz uma crítica recorrente à posição absoluta do 

sujeito-conhecedor da filosofia moderna. Tal crítica deve ser sempre evocada, pois 

significa a grande meta da obra. Não se critica simplesmente a possibilidade do sujeito 

autônomo conhecer, já que, para o filósofo, ele participa ativamente, enquanto corpo 

situado no mundo, de seu conhecimento. O conhecimento é fruto da atividade de análise 

e reflexão de um pensamento, sim, mas, de um pensamento encarnado, por isso mesmo 

situado e nunca como uma presença de si a si, é o que afirma Merleau-Ponty. Seu projeto 

é de retomar o homem concreto inscrito na densidade do mundo, herdeiro e produto de 

seus conhecimentos, mas, também, capaz de voltar-se par este mundo para pensá-lo. 

Semelhante projeto ultrapassa necessariamente um questionamento simétrico do 

realismo e do idealismo, filosofias que [como visto] retomam a situação do homem de 

modo unilateral(...)27. Sua filosofia, nesse sentido, esteve preocupada com um ponto que 

é tratado com extraordinária força dentro da problemática geral da reflexão filosófica 

moderna: o interior e o exterior do sujeito. Com isso, ela enseja instaurar uma outra via de 

acesso ao estudo da subjetividade28. 

Diante da pergunta pelo seu próprio ser, o homem não se encontra só, jogado no 

mundo. A si mesmo ele é dado como algo a compreender. É um existente que pensa o 

outro e a si mesmo, desejando saber. Desejo inquiridor que nasce prontamente porque 

ele, o ser da pergunta, não sendo sozinho, fica extasiado em meio à pluralidade de seres. 

A filosofia (reflexão) e o filósofo habitam a história e a vida, e gostariam de instalar-se no 

centro destas, no ponto onde elas são advento, sentido nascente, não como um 

forasteiro, estranho inquiridor, cuja pergunta já no seu ato mesmo de perguntar, nega o 

que vê, porque o que percebe, enquanto percebido, não tem a ver com a esfera do 

inteligível: habitat da verdade. Para Merleau-Ponty, o mundo não é aquilo que eu penso e 

sim aquilo que eu vivo; ele está ‘ali’ antes de qualquer análise que eu possa fazer 

dele...29; não se distingue de mim enquanto soma de coisas ou de processos ligados por 

relações de causalidade, eu o descubro ‘em mim’ enquanto horizonte permanente de 

todas as minhas reflexões e como uma dimensão em relação à qual eu não deixo de me 
                                                 
26 MERLEAU-PONTY, M. EP., op., cit., p.25.  
27 BARBARAS, R. Merleau-ponty, op., cit., p. 340.  
28 Cf.,MUÑOZ, J. A. Arias. La antropologia fenomenológica de Merleau-Ponty. Madrid: Ed. Fragua, 1975, 
p. 5. 
29 MERLEAU-PONTY, M. Ph.P., op., cit., p.IV.  



situar30. Ao fazer tais afirmações, Merleau-Ponty situa-se plenamente nos caminhos da 

fenomenologia husserliana, a qual toma como via de reflexão e modo de abordagem, 

mas, aprofunda suas conclusões em via de recuperar a situação do sujeito no mundo, 

radicalizando, assim, em direção a uma completa renovação da noção de subjetividade. 

No Prefácio da “Phénoménologie...”, ao explicar o que é fenomenologia, o filósofo 

assevera que se trata de descrever e não de explicar nem de analisar 31. Com isso está 

criticando uma filosofia que não reconhece a situação humana. Trata-se, como já vimos, 

de uma crítica àquela filosofia fundada no conhecimento objetivo do mundo. As 

abordagens filosóficas, ao perseguirem um ideal de objetividade e transparência do 

conhecimento, caem num sistema fechado de pensamento, não conseguindo dar conta 

da relação originária que o sujeito vive com o mundo. A relação é originária porque o 

mundo é fonte e é anterior ao processo de conhecimento, ele esta ‘ali’ antes de qualquer 

análise que se possa fazer dele32. Não seria lícito, portanto, fazê-lo derivar, como no 

pensamento empirista, de uma série de sínteses que ligariam as sensações, depois os 

aspectos perspectivos do objeto, quando ambos são justamente produtos da análise e 

não devem ser realizados antes dela33. Também, não seria lícito, portanto, afirmar, ao 

extremo oposto, a constituição do mundo por uma consciência-substância-do-homem-

interior. 

Em “Le visible et l’invisible” 34, ao anunciar seu plano de trabalho, Merleau-Ponty 

evidencia sua recusa a qualquer compromisso com o humanismo, o naturalismo e a 

teologia, ou seja, está fugindo das posições absolutas daqueles modos de pensar que 

tomam como fundamento Deus, o homem ou as criaturas. Ele quer mostrar que a filosofia 

não pode mais pensar segundo esta clivagem: Deus, o homem e as criaturas 35. Mas 

essa pretensão, partindo de Merleau-Ponty, crítico da filosofia da consciência, soa 

estranha já que uma filosofia que não se fundasse em Deus ou na natureza, fundar-se-ia, 

então, na consciência. Escapar à teologia e ao naturalismo seria cair, sem mais, nas 

malhas de uma consciência que constitui o mundo36. Todavia, o que permitiu ao filósofo 

recusar esses modos de pensar foi o fato de todos eles tomarem como origem absoluta 

de todos os seres e de toda verdade uma única raiz: Deus, o Homem ou a Natureza. 

                                                 
30 Id., ibid., p. VII-VIII.  
31 Id., ibid., p.II.  
32 Cf., id., ibid., p. IV.  
33 Id., ibid., p. IV.  
34 MERLEAU-PONTY, M. Le visible et l’invisible. Trad. J. A. Gianotti e A. M. de Oliveira. 3 ed. São Paulo: 
Perspectiva, 1992, p.VI. Doravante citaremos como VI e será referido por “Le Visible...”. 
35 Id., ibid., p.328.  
36 Cf., CHAUÍ, M. S. Merleau-Ponty e a crítica ao humanismo. Tese de Mestrado, FFLCH – USP, 1967, 
p.2. 



Todos homônimos que, tomados como princípio explicativo absoluto, seriam substituíveis 

cada um, em sua função, por outro. Portanto, nem Deus, nem uma verdade que emane 

do homem, nem aquela definida a partir da natureza. Para quem recusa os pontos de 

vista, quer seja o do ser, quer seja o da consciência, não poderia aceitar aquilo que foi o 

dilema da filosofia moderna: afirmar a existência como consciência e tomá-la como coisa. 

A filosofia do sujeito rejeitou a atitude natural, recusando dirigir-se imediatamente às 

coisas, afirmando primeiro o Ego antes de o fazer face. Por isso, encontramos nessa 

filosofia o dualismo coisa – consciência (objeto – sujeito) e a primazia outorgada à 

consciência (sujeito). 

A realidade, nesse contexto, se transforma em representações constituídas pelo 

sujeito: eis o que foi designado de pensamento de sobrevôo. Na ciência, ele converte a 

consciência em produto de acontecimentos pertencentes à esfera dos objetos naturais. O 

objetivismo científico, no pólo oposto ao subjetivismo, reduz a consciência a uma 

realidade de acontecimentos físico-fisiológicos observáveis, a partir das impressões 

sensíveis, oriundas da experiência de onde provém todo o conhecimento. 

O pensamento moderno significou a passagem do ser à consciência, fazendo, 

portanto, um movimento inverso, ao afirmar a via humanista, onde a subjetividade adquire 

determinidade. 

A ciência, dirá Merleau-Ponty em seu livro o “Olho e o espírito”, manipula as coisas 

e renuncia a habitá-las, trata o objeto em geral como se ele nada fosse para nós; reduz o 

pensamento a um conjunto de técnicas — pensar é ensaiar, operar, transformar37. 

Portanto, mais uma vez, vê-se caracterizado o pensamento de sobrevôo: pensameno do 

objeto em geral, que se tece distante do mundo sensível tal como é para o corpo próprio, 

esse corpo atual que digo que é meu. 

A crítica merleaupontyana significou, então, uma investida contra o objetivismo 

tanto filosófico como científico. Ele estava preocupado, nesse sentido, com o 

estreitamento da razão. Por isso que a crítica ao idealismo e ao realismo ritma de ponta a 

ponta a “Phénoménologie...”. 

A partir do expresso até aqui, cabe agora perguntar: qual é o objeto e a via, própria, 

da filosofia de Merleau-Ponty? Segue, portanto, uma abordagem sobre o objeto e o 

método da filosofia merleaupontyana.  

                                                 
37 Cf., MERLEAU-PONTY, M. O olho e o espírito. Trd. Gerardo D. Barreto. Rio de Janeiro: Grifo 
edições, 1969, p. 25-29. 



4 – Objeto e método da filosofia merleaupontyana 
 

 

O homem enquanto sujeito, na relação com a natureza38, é a temática filosófica de 

toda reflexão merleaupontyana. Sua intuição propriamente dita, nesse sentido, é de que a 

vida representacional não é a primeira nem a única realidade; que a vida representativa 

da consciência não é originária. É a partir daí que começa a falar da consciência 

perceptiva como fundante da vida subjetiva e, enquanto tal (a consciência perceptiva), 

fundada pelo (algo) percebido (realidade originária). Essa reflexão sobre a realidade 

subjetiva é o lugar em que se situa o topos e onde se desdobra a análise mais específica 

da percepção e do conceito de corpo próprio, temas centrais desta pesquisa, abordados 

na segunda parte. 

Em vários momentos de suas principais obras, Merleau-Ponty anuncia qual é o 

objetivo de toda sua investigação filosófica. J. Arias Muñoz, em “La antropologia 

fenomenológica de Merleau-Ponty”, destaca os vários lugares em que o filósofo assinala o 

objetivo de toda sua investigação, que, para Munõz, pode resumir-se na questão 

seguinte: é possível uma relação entre a consciência e a natureza? Se for possível, como 

pode acontecer?39. O primeiro registro encontra-se em “La structure...”, onde Merleau-

Ponty assinala que seu objetivo é compreender as relações entre a consciência e a 

natureza — orgânica, psicológica ou mesmo social40. Em seguida, na 

“Phénoménologie...”, numa referência ao que dissera na “Structure...”, ratifica afirmando 

que: trata-se para nós de compreender as relações da consciência com a natureza, do 

interior e do exterior41. Na mesma obra, esclarece que a questão é uma temática clássica 

e que, reduzida ao essencial, significa perguntar, em última análise, pelo sentido e sem 

sentido, isto é, prossegue Merleau-Ponty perguntando: aquilo que existe de sentido no 

mundo encontra-se e é produzido pela reunião ou pelo encontro de fatos independentes, 

ou então, ao contrário, seria a expressão de uma razão absoluta ?42. No “Le visible...”, há 

uma passagem em que o filósofo retorna a essa temática, recorrente nas duas primeiras 

                                                 
38 A noção de natureza só se torna um conceito temático para Merleau-Ponty no ‘Curso sobre a Natureza’. 
Na obra [a natureza] designa uma dimensão do ser jamais, rigorosamente, separado do campo histórico, 
pois, o que é dado não é somente a coisa pura, mas, a experiência da coisa, uma transcendência num 
rastro de subjetividade, uma natureza que transparece pela história de um lado a outro. Pensada como 
‘mundo natural’, ela é o ‘fundo de natureza inumana’ na qual as coisas estão enraizadas (…). In: DUPOND, 
P. Le vocabulaire de Merleau-Ponty. Paris: Ellipses Édition, 2001, p.44. 
39 MUÑOZ, J. A. Arias. La antropologia fenomenológica de Merleau-Ponty, op., cit., p. 9. 
40 Cf., MERLEAU-PONTY,M., SC., op., cit., p. 1. 
41 MERLEAU-PONTY, M. PhP, op., cit., p. 489. 
42 Id., ibid., p. 490. 



obras, afirmando que uma tarefa se impõe: (…) compreender em que sentido o que não é 

natureza forma um ‘mundo’, e, primeiramente, o que é um mundo finalmente, se há 

mundo quais podem ser as relações do mundo visível com o mundo invisível43. Em 

seguida explica que se trata de estabelecer uma negação da causalidade, como símbolo 

em que manifesta a relação homem-natureza que é imprescindível, portanto, uma volta à 

consciência perceptiva, pois, os estímulos da percepção não são as causas do mundo 

percebido, porém, revelam o mundo. Daí ser o corpo o vínculo vivo com a natureza44. 

Para Muñoz, tais afirmações tratam da mesma coisa fundamentalmente: o clássico 

problema da relação do mundo exterior com o mundo interior, da alma com o corpo, da 

psiquê com o soma. Portanto, significa não mais que colocar o problema da união 

consciência-natureza, conclui ele. 

A reestruturação desses dois conceitos e a clarificação de suas relações, 

sobretudo retomando e recolocando, outra vez, o problema da natureza, se fizeram 

necessários a Merleau-Ponty para que não incorresse no risco de ficar com uma imagem 

irreal do homem, permanecendo, assim, preso ao esquema dualista de um pensamento 

que determina tudo ad extra. 

Esses esclarecimentos, tomados como base de compreensibilidade, ajudam a 

entender a preocupação de Merleau-Ponty a respeito da subjetividade, criticando os 

modelos propostos pela tradição filosófica e pela ciência. Só a partir daí se pode falar em 

uma via merleaupontyana crítica das posturas dualistas da filosofia da consciência, e de 

sua referência ao conceito de corpo próprio como o que possibilita o liame do sujeito com 

o mundo. Entende-se, agora, porque não se trata, de optar por um dos termos da questão 

— sujeito–objeto —, ao modo das perspectivas empiristas e intelectualistas, já que cada 

uma, quando afirmada isoladamente, só faz aparecer sua contradição45. 

Poder-se-ia objetar afirmando que um pensamento assim é impreciso ou ambíguo. 

Todavia, a sua ambigüidade, vimos alhures, não é uma imperfeição, mas sua definição 

própria, pois, trata-se de um pensamento que se afirma no modo mesmo de fazer-se, 

recusando as certezas da evidência de um pensar puro instalado em seu absoluto; a 

ambigüidade está relacionada a um pensamento que postula a ordem humana por inteiro, 

que leva em conta as diferentes relações que se pode estabelecer com as coisas. Para A. 

de Waelhens, na sua conhecida nota introdutória à “Structure...”, a ambigüidade designa 

                                                 
43 MERLEAU-PONTY, M. VI., op., cit., p. 47.  
44 Id., ibid., p. 47. 
45 Cf., MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., p. 383. 
 



que a existência humana deve ser concebida fora da alternativa do Para-si e do Em-si46, 

pois, sendo consciência ou coisa pura, o homem deixa de ser no mundo. Não se trata, 

portanto, nem de optar por um dos termos, nem de anular a consciência, mas, de corrigir-

lhe a noção quando a tomam como uma instância das representações humanas: pura 

potência de significar. E o seu exterior ( natureza), nessa relação, também, não é uma 

outra realidade absoluta. Enquanto sujeito, é-se um com o mundo; não há como fundar a 

consciência do mundo na consciência de si, como fez Descartes. Para Merleau-Ponty, 

uma e outra, consciência e natureza, consciência e mundo, são realidades rigorosamente 

contemporâneas. 

Voltando à reflexão esboçada acima, é oportuno agora definir melhor o que 

significa refundar os conceitos de consciência e natureza.  

A abordagem fenomenológica, tomada como via de investigação, permitiu a 

Merleau-Ponty descrever a experiência perceptiva tal como ela se dá, o que significa 

definir essências, como ele mesmo afirmou na “Phénoménologie...”: a fenomenologia é o 

estudo das essências, e todos os problemas, segundo ela, resumem-se em definir 

essências47. Porém, aprofunda a abordagem fenomenológica afirmando: a fenomenologia 

é também uma filosofia que repõe as essências na existência, e não pensa que se possa 

compreender o homem e o mundo de outra maneira senão a partir de sua facticidade48, 

isto é, como ser-no-mundo, já que sua essência é existência49. Tomando este ponto de 

apoio fenomenológico para o estabelecimento de uma subjetividade encarnada e 

rejeitando toda postura intelectualista e empirista, um caminho se impôs com toda sua 

força ao filósofo. Inicialmente, superar o obstáculo de uma noção de consciência 

realidade em-si, o que muito o ajudou a fenomenologia husserliana; em seguida, na 

mesma medida, superar o conceito de natureza como realidade exterior, pondo, assim, os 

dois pólos em relação. Desse modo, a superação desses conceitos significou recusar, 

fundamentalmente, uma  
ontologia da substância, pois para ele, como na tradição 
fenomenológica de E. Husserl, o Ser e o que aparece são uma 
só realidade. Ele não cai, ao assim pensar, no fenomenismo 
segundo o qual o mundo nada mais é do que um mosaico de 
sensações, um mosaico de coisas, expressando a 
fragmentação do ser na superfície dos fenômenos50. 
 

                                                 
46 Cf., WAELHENS, A de. Une philosophie de l’ambiguité, in MERLEAU-PONTY, M. SC., op., cit., p.5-15. 
47 MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., p. 1. 
48 Id., ibid., p. I. 
49 Como afirmara Heidegger in Ser e tempo. Merleau-Ponty foi um estudioso da filosofia heideggeriana. 
50 CAPALBO, C. Natureza e Vida em Merleau-Ponty. Revista Brasileira de Filosofia, vol. XXXIX, Fascículo 
157, jan. /fev. /mar., 1992, p.430. 



Para Merleau-Ponty, natureza51 ou mundo são um horizonte onde acontecem 

todas as experiências, implicando a co-presença do ser no mundo. O filósofo permanece, 

pois, como já o dissemos, em uma zona intermediária que lhe valeu o título de filósofo da 

ambigüidade. Renovar por completo tais noções e esclarecer em que consiste a 

comunicação entre si foram as condições prévias para o estabelecimento de seu 

pensamento: para que não fosse nenhuma imposição ‘ad extra’ nem um mero 

‘pensamento das relações’, nem que nunca fosse uma relação ‘objetiva, senão vivida’, 

posto que se trata de uma relação pelo sentido52. Daí a adesão à fenomenologia por ser a 

única que permite descrever e não explicar a realidade, mantendo-se à distância de seu 

ser, sem fazer da existência um objeto para a consciência. 

Essa démarche do pensamento merleaupontyano, rechaçando a atitude 

estritamente reflexiva e o dogmatismo do objetivismo e o subjetivismo, assumindo e 

aprofundando a fenomenologia de Husserl, vai conduzir, necessariamente, o filósofo à 

problemática da percepção, pois, enquanto ela é a apreensão sensível de um existente, 

põe em jogo, ipso facto, o problema da relação entre consciência e pertencimento ao 

mundo. A percepção requer, neste momento, portanto, uma abordagem mais 

esclarecedora, apresentando sua problemática propriamente filosófica. 
 

                                                 
51 No contexto da presente pesquisa, ‘natureza’ assume o sentido de o ‘outro’ da consciência, mas, 
enquanto conjunto de nossas experiências, ou seja, a natureza percebida pelo sujeito, não a natureza em 
si. Isso quer dizer que os fenômenos ditos naturais se inscrevem na ordem da cultura e da história e do 
mundo como o lugar de toda percepção possível. 
52 MUÑOZ, J. A. Arias., op., cit., p. 12. 
 



5 – Problemática da percepção 
 

 

A percepção, no âmbito das ciências, foi estudada pela Gestaltheorie, tornando-se 

um dos seus temas centrais. A psicologia da forma acreditava que seu estudo era o ponto 

de partida para a compreensão do homem, porque, para ela, a maneira de uma pessoa 

se comportar dependia, em grande parte, da maneira pela qual percebe o meio ambiente. 

Nesse contexto, a percepção foi definida como um processo, inerente ao homem, de 

organização e interpretação dos dados sensoriais recebidos, para formar a consciência do 

ambiente que o cerca. Trata-se, portanto, do modo de organização e de recepção do 

exterior e de como se dispõe a realidade percebida na consciência, ou, então, de saber 

como é que o homem pode chegar a conhecer seu próprio mundo. Mesmo no campo da 

ciência, como se vê, a temática da percepção diz respeito ao problema da verdade. Mas, 

o que se quer afirmar aqui é o fato dela não ser a verdade e sim o que possibilita a 

verdade. 

Para os estudos da fenomenologia, a percepção se constituiu pedra angular da 

compreensão e concepção da realidade e do conhecimento, porque é a corrente de 

pensamento fenomenológica que, ao partir de uma noção própria de fenômeno, pergunta: 

o que se mostra no fenômeno? Ou, a quem isso que aparece se mostra? De que modo 

aparece e como, isto que aparece, se expõe e se mantém no modo de expor-se?53. A 

percepção, portanto, é enfocada por Husserl como um fenômeno complexo, pois, tem a 

ver com a descrição da experiência de apreensão de uma coisa. 

Na filosofia de Merleau-Ponty, que faz uma interpretação particular da 

fenomenologia husserliana, a percepção é o acesso à experiência originária, onde se 

unem consciência e mundo; considerou-se seu primado, entendido como fundamento 

tanto do percebido como do que percebe, em que, um e outro, surgem da mútua união da 

consciência e do mundo54. Assim entendida, é ela que abre ao homem o contato original 

com o mundo. Numa fenomenologia existencial, a percepção possibilita o acesso à 

experiência originária do sujeito encarnado no mundo. 

Merleau-Ponty se recusa a ver no ato perceptivo uma operação meramente 

sensitiva, sem nenhuma intencionalidade. Também, não aceita que seja apenas uma 

operação intelectual, que é o modo como uma doutrina de inspiração criticista trata a 

                                                 
53 BICUDO, M. A Virggiani. A percepção em E. Husserl e em Merleau-Ponty. Veritas, Porto Alegre, v.42, no 
1, março 1957, p. 80. 
54 Cf., Merleau-Ponty, M. PhP., op., cit., p. 344. 
 



percepção, onde os dados inextensivos (as sensações) são postos em relação e 

explicados, de tal sorte que acabam por constituir um universo objetivo. Não se trata, 

portanto, de um conhecimento do mundo, mas, do que torna possível o conhecimento. 

Mesmo sabendo que o pensamento não é elaborado no âmbito do funcionamento do 

sistema nervoso, como queriam as pesquisas científicas da neurologia e da fisiologia, 

Merleau-Ponty não deixa de lançar mão às pesquisas experimentais, quando se trata de 

compreender a natureza da percepção. Daí a necessidade, para ele, de um estudo novo 

sobre a percepção e da percepção do corpo em especial. Num projeto de pesquisa, 

escrito em 1933, ele argumentava sobre a necessidade de: 
(...) estudar particularmente a literatura recente da ‘percepção 
do corpo próprio’ [que caso o estudo dos documentos 
confirmasse suas observações] (...) obrigaria pois a voltar aos 
postulados da concepção clássica da percepção (...). Em 
resumo, [conclui] no estado presente da filosofia, seria o caso 
de se tentar uma síntese dos resultados da psicologia 
experimental e da neurologia, no que tange ao problema da 
percepção, e determinar, pela reflexão, o seu sentido exato e, 
talvez, reformular certas noções psicológicas e filosóficas 
correntes55. 

 

Os resultados desses estudos vão aparecer na “Phénoménologie...”, em que faz da 

experiência perceptiva o objeto central de sua fenomenologia existencial. A primeira 

grande idéia, portanto, da fenomenologia de Merleau-Ponty está no fato de ser a 

percepção quem faz surgir o mundo, que então aparece tal como foi percebido, isto é, 

como mundo fenomenal; a segunda, de que possibilita o acesso às próprias coisas e ao 

mundo real; a terceira, o fato de ser uma fenomenologia estrutural na medida em que 

concebe o homem como ser-no-mundo e o mundo como mundo humano e simbólico, não 

sendo um exterior ao outro, mas relativos transcendentalmente, na totalidade de uma 

existência dinâmica que transforma a natureza em mundo: uma multiplicidade aberta e 

indefinida onde as relações são de implicação recíproca, não se tratando, portanto, de um 

objeto. A quarta e última grande idéia é a dimensão dialética: o homem não é apenas ser-

no-mundo, mas, também ser-ao-mundo, numa dialética fundamental, fazendo com que a 

estrutura — homem–mundo — se constitua dialeticamente na relação da existência e da 

significação. O que significa que a consciência perceptiva é ao mesmo tempo consciência 

de si e consciência do mundo56. 

                                                 
55 MERLEAU-PONTY, M. Projeto de trabalho sobre a natureza da percepção. In: O Primado da percepção 
e suas conseqüências filosóficas. Trd. Constança M. César. Campinas-SP: Papirus, 1990, p. 10-13. 
56 MERLEAU-PONTY, M. Ponty na Sorbonne: resumo de cursos de filosofia e linguagem.Trad. Constança 
M. César. Campinas-SP: Papirus, 1990, p.12-15. 



Retomar a percepção do ponto de onde ela foi esquecida e trazê-la para o debate 

filosófico atual, como fez Merleau-Ponty, significou questionar a distinção que é feita entre 

mundo interno e mundo externo; por outro, significou questionar as formas de 

absolutismos, especialmente em epistemologia ao separar o objeto observado do 

observador. Um pensamento absoluto, que ora centra-se no objeto ora no sujeito, impede 

que se perceba como o sentido resulta da relação. Neste ponto, a própria consciência 

aparece como dialética vivida em ato do ser-no-mundo e do ser-ao-mundo57, consciência 

de um corpo, sujeito-corporal, pois, é ele (o corpo) que põe o sujeito permanentemente 

em contato com o mundo e marca a presença do mundo no homem. A filosofia 

fenomenológica de Merleau-Ponty, ao trazer para o debate filosófico a experiência 

perceptiva, obriga a filosofia racionalista a representar a subjetividade humana de forma 

mais abrangente que a pura consciência racional; ela envolve aspectos e dimensões não 

especificamente inteligíveis e que são relevantes para própria ordem do conhecimento. 

Trata-se aqui da dimensão corporal especificamente, que Merleau-Ponty utilizou para 

resolver o mistério da relação consciência-mundo e a superação do dualismo das 

filosofias da consciência. 

Na “Phénoménologie...” é dedicado um longo e exaustivo capítulo ao estudo do 

corpo a partir da centralidade da percepção correlativamente. Na obra vê-se transparecer 

aquilo que é característica fundamental de sua filosofia: a afirmação de que o sentido que 

se encerra na percepção nunca é absoluto, sendo sempre atual, é uma operação, por 

definição, inacabada. 

Nas palavras de P. Ricoeur, o que Merleau-Ponty está propondo com a filosofia da 

percepção é, além de toda psicofisiologia da sensação, uma maneira de ver o mundo e de 

ver a si mesmo no mundo. A percepção tornar-se, assim, a pedra de toque da verdadeira 

condição do homem. 

Na teoria fenomenológica do conhecimento, a percepção foi considerada originária 

e fundante do conhecimento humano, porém, com uma estrutura diversa do pensamento 

enquanto realidade inteligível e campo das idéias. Ver-se-á adiante, na presente 

pesquisa, que ela não dá a realidade por completo, mas, em perspectiva, isto é, não se 

percebe de uma só vez o objeto. Já, no âmbito do pensamento, o intelecto percebe a 

idéia por inteiro, de uma só vez; assim, o sentido é dado na sua totalidade, enquanto na 

percepção não. Perceber, então, é diferente de pensar, mas não é uma forma inferior e 

deformada de pensamento, como afirma a tradição racionalista. Abordar a percepção, 

portanto, é tratar da relação entre o homem-sujeito (corporal) e as coisas percebidas: uma 

                                                 
57 Antônio M. Rezende faz uma reflexão a esse respeito. In: Merleau-Ponty na Sorbonne, id., ibid., p. 14. 



relação possível porque, para Merleau-Ponty, as coisas são corpos e o homem, também, 

existe como corpo. 

O capítulo que doravante segue fará uma contextualização da “Phénoménologie...” 

no âmbito da evolução intelectual de Merleau-Ponty. Considerase esse capítulo central, 

porque a referida obra completa e aprofunda as conclusões a que o filósofo chegara na 

“Structure...”, que são, após ter passado pela “Phénoménologie...”, radicalizadas com as 

reflexões ontológicas do “Le visible...”; também, porque a presente pesquisa está 

circunscrita basicamente às reflexões dessa obra. 

 



CAPÍTULO II 
 
 

DO COMPORTAMENTO À PERCEPÇÃO E À ONTOLOGIA 
 

 

1 - Os caminhos do começo e a filosofia de Merleau-Ponty58

 

 

Para os antigos, a filosofia teria nascido do assombro, da surpresa e da admiração. 

Ad-mirar em sua acepção essencial exprime um modo de ver. A visão da admiração, 

visão admirada e admiradora, é visão investigadora dos próprios limites59. Admirar é fazer 

uma experiência do mundo a partir de um certo estranhamento daquilo que está e sempre 

esteve aí. O estranhamento possibilita a admiração suscitando as perguntas, num esforço 

do pensamento em atendimento às exigências da razão humana. Após a experiência da 

surpresa, o surpreendido não desaparece jamais. É assim que a admiração exprime um 

modo de ver cuja especificidade é a tendência de prosseguir vendo60. Por isso, os 

primeiros filósofos gregos perguntaram pelo ser, isto é, pelo que possibilitava a visão — 

sua causa. A filosofia sempre se fez, então, num exercício de perguntas fundamentais: eis 

a causa-motivo do conhecimento filosófico e porque a história da filosofia consistiu (e 

consiste) na busca do fundamento61. Todavia, não sendo mais, na acepção da filosofia 

primeira, a busca do fundamento, a filosofia conserva ainda tal característica. Daí que, 

numa linha de continuidade dessa idiossincrasia, a questão de um filósofo não é só dele, 

mas, de toda filosofia. Assim sendo, toda filosofia nunca está isolada do modo filosófico-

ocidental de ser. Há portanto um fundo de visão prévia perante o qual o filósofo se põe a 

pensar, erigindo seu modo particular de ver as coisas. De forma que perguntar pela 

intuição, propriamente, de um filósofo é investigar os caminhos do começo, procurando 

aquele ponto simples, aquela potência de negação-inovação que o conduz, do fundo do 

                                                 
58 A expressão, Os caminhos do começo, se inspira numa reflexão de Maria Sá C. Schuback. In: 
SCHUBACK, M. Sá Cavalcante. O Começo de Deus: a filosofia do devir no pensamento tardio de F.W.J. 
Shelling. Petrópolis-RJ: Vozes, 1997, p.9-23. 
59 Id., ibid., p.10-11. 
60 Id., ibid., p.10. 
61 Uma pergunta fundamental é aquela que, somente no movimento de perguntar, chega a construir o fundo 
e a profundidade do pensamento. Fundada na dinâmica de seu questionamento, a pergunta fundamental 
sempre expõe, em todos os níveis, a pergunta do fundamento. Sendo filosofia a devoção irrestrita às suas 
perguntas fundamentais, ela está sempre voltada à pergunta do fundamento. SCHUBACK, M. S. C., op., 
cit., p.11. 



seu silêncio onde está imerso, à expressão sempre inacabada desse fundo simples e 

novo. 

Do aduzido cabe, pois, agora perguntar: qual a questão própria da filosofia 

merleaupontyana? O que ele está negando ou inovando frente à tradição? Que lugar 

ocupa seu pensamento na história da reflexão filosófico-ocidental, que se constituiu, ab 

initio, num projeto de racionalização da experiência humana, elevando ao pensamento o 

conhecimento da realidade? São essas questões, a respeito da originalidade do 

pensamento de Merleau-Ponty, que doravante se refletirá.  

A vida representativa da consciência não é nem a primeira nem a única. Essa 

afirmação expressa a intuição original de Merleau-Ponty62, a qual vai sendo explicitada ao 

longo de suas principais obras. Os problemas que vão aparecer a partir desse espanto 

original tocarão às questões relativas à consciência e à natureza que, para ele, não é 

somente o objeto, o parceiro da consciência no ‘tete-atete’ do conhecimento. É um objeto 

do qual surgimos, aonde primeiro vai sendo posta pouco à pouco até o instante de se ligar 

a uma existência, e que continua a sustentá-la e a lhe fornecer seus materiais [conteúdo 

da existência]63. No bojo de tal problemática, ele investigou a possibilidade de pôr em 

relação o corpo e a consciência, abordando a consciência enquanto subjetividade 

encarnada. Assim, há que se compreender porque Merleau-Ponty fez da consciência 

perceptiva o momento originário frente às outras formas de manifestação de vida 

consciente. Suas reflexões sobre a consciência perceptiva o conduziram ao estudo do 

corpo enquanto campo de análise, o qual foi visto como nosso ponto de vista sobre as 

coisas, deixando de ser o invólucro transparente do Espírito, e um objeto que pode pôr-se 

diante da consciência, já que objeto é aquilo que está diante de nós, e o corpo não se 

encontra assim64. O corpo, na filosofia de Merleau-Ponty, passou a significar o veículo do 

ser-no-mundo, o liame que presentifica o sujeito temporalmente e continuamente a um 

ambiente definido e no mundo. Mundo e corpo: duas realidades inseparáveis que para ele 

formam um sistema onde um não é exterior ao outro. Por isso que a consciência, não 

sendo mais a primeira, nem a única realidade, deixará de ser um puro dado, pensamento 

de si a si, passando a habitar o sistema, constituí-lo e alimentando-se dele. Deixará de 

identificar-se com o observador imparcial, transformando-se em vida da consciência, de 

uma consciência perceptiva. A percepção do mundo, pelo corpo sujeito, funda 

                                                 
62 Cf. CHAUÍ, M. de S. Maurice Merleau-Ponty e a crítica ao humanismo. Tese de Mestrado, FFLCH-
USP, 1967, p.240. 
63 BERNET, R. Lê sujet dans la nature. In: RICHIR, M. e TSSIM, E. (Texte réunis par). Merleau-Ponty: 
phénoménologie et expérience. Grenoble: Jerôme Millon, 1992, p. 62. 
64 MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., p. 187. 
 



definitivamente a idéia de verdade, não havendo mais um ponto de origem na relação 

mundo-corpo, porque é a percepção quem funda, essencialmente, e inaugura o 

conhecimento. O filósofo propõe um retorno aos fenômenos em busca da originária 

relação com o mundo, uma relação indestrutível, já que para se perceber as coisas é 

preciso vê-las. Tratase, aqui, de um pertencimento da vida humana ao próprio mundo, 

pois está lançada nele enquanto realidade natural e humana. 

A partir desse momento, há que se falar do influxo de Husserl na obra de Merleau-

Ponty. Que não se constituiu numa simples adoção da fenomenologia, mas, enquanto 

uma inspiração e modo de pesquisa, que deu à obra do filósofo uma feição própria, 

levando-a por caminhos originais, no seguimento de uma intenção idêntica65. O que 

segue, portanto, é uma reflexão sobre a influência da fenomenologia husserliana no 

pensamento merleaupontyano. 

                                                 
65MERLEAU-PONTY, M. Ciências do homem e fenomenologia. Trd. Selma T. Muchail. São Paulo: 
Saraiva, 1973, p. 17. 
 



2 – Fenomenologia e existência 
 

 

A fenomenologia transcendental de Husserl foi constituída fundamentalmente a 

partir da idéia de consciência. Merleau-Ponty logo percebeu isso nos seus estudos. O 

modelo teórico, o método de reflexão e a idéia de racionalidade presentes na obra 

husserliana remetem a uma teoria da consciência, mesmo que por uma abordagem 

renovada. Merleau-Ponty, porém, não procurou seguir o mestre e sim a sua intenção, 

como visto acima. 

Para um entendimento da interpretação merleaupontyana, a fenomenologia precisa 

ser entendida à luz do que o filósofo escreveu no Prefácio da “Phénoménologie...”, 

também, pelo que escreveu no ensaio: “Le philosophe et son ombre” 66. Nesses dois 

textos, se critica o projeto da fenomenologia transcendental, uma vez que o 

transcendental implica uma filosofia da consciência reflexiva e com poder constituinte — 

como definiu o próprio Merleau-Ponty na “Phénoménologie...”, onde a fenomenologia é 

caracterizada como a ciência das essências, mas, que repõe as essências na existência. 

Trata, portanto, de um relato do espaço, do tempo e do mundo vividos67. 

Vê-se, nessas palavras, que se trata de uma nova maneira de filosofar, pois, 

depende da articulação com a existência concreta. Essa articulação é o que favorece e 

conduz a reflexão fenomenológica em direção à existência. 

A palavra de ordem da fenomenologia, retornar às coisas mesmas, adquire, nesse 

movimento, um sentido concreto de retorno ao mundo anterior ao conhecimento; a um 

ponto que, contrariamente a Husserl, não é completamente transparente à consciência. 

Para Merleau-Ponty, a relação da consciência com o mundo já pressupõe algo que é 

percebido, porque se trata de uma tentativa de descrição direta da experiência tal como 

ela é, mesmo que Husserl, admoesta o filósofo, em seus últimos trabalhos tenha falado 

de uma fenomenologia genética e de uma fenomenologia construtiva, mas, o fato é que 

ele referiu-se, no final de sua vida, ao ‘Lebenswelt’ [Mundo da vida], apresentado como 

tema primeiro da fenomenologia68. 

Nessas poucas linhas já se pode perceber a extensão da influência 

fenomenológica, especialmente de Husserl, na filosofia de Merleau-Ponty. Husserl e 

Heidegger, cujo pensamento colocou em cheque toda a base da filosofia, foram os seus 

                                                 
66 O filósofo e sua sombra. In: MERLEAU-PONTY, M. Signos. Trad. Maria Ermantina G. G. Pereira. São 
Paulo: Martins Fontes, 1991, p. 175-200. 
67 MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., I. 
68 Id., ibid., p.I-II. 



grandes interlocutores. Porém, a influência mais forte foi mesmo do último Husserl, o do 

Lebenswelt , onde o filósofo deteve sua atenção, fazendo do retorno às coisas mesmas o 

berço do sentido. 

Ao assumir a fenomenologia como modo de pensamento o fez de forma especial 

deixando sua marca, retomando e aprofundado a redução que, para ele, em vez de 

conduzir a um Ego puro, deve levar a um sujeito encarnado, situado no mundo que 

antecede a reflexão69. O aprofundamento da redução por Merleau-Ponty levou-o a um 

fundamento diverso do husserliano, porém, inspirado, como visto, na teoria posterior de 

Husserl sobre o mundo da vida, em que se anunciava certa abertura para o mundo 

exterior, e, também, porque somos do começo ao fim relação ao mundo, afirmará 

Merleau-Ponty. E mais, porque a única maneira, para nós, de apercebermo-nos disso é 

de suspender este movimento, ou ainda colocá-lo fora do jogo, (...) o maior ensinamento 

da redução é a impossibilidade de uma redução completa70. Portanto, a redução, como se 

vê, não significa um afastamento do mundo em direção à unidade da consciência, 

enquanto fundamento do mundo. Isso quer dizer que o pensamento não subsiste sozinho 

e que pensa-se sempre em alguma coisa. 

Essa visão renovada da fenomenologia, percebendo desde cedo que para ela não 

é o ponto de vista do sujeito que conta primeiro — não se tratando mais do dualismo 

sujeito-objeto —, permitiu ao filósofo eliminar radicalmente as rupturas entre o vivido e o 

pensado. Para Husserl, ir às coisas é atingir um objeto transcendental, implicado na 

imanência do cogito, e para Merleau-Ponty é serpara-o-mundo, numa relação indestrutível 

com o mundo exterior, que é transcendente71, porque, explica ele, estamos no mundo e 

não existe pensamento que abarque todo o pensamento. A redução, portanto, longe de 

ser a fórmula de uma filosofia idealista, é a fórmula de uma filosofia existencial72. 

É sabido que, no desenvolvimento de seu projeto, Husserl encontrou objeções que 

visavam, quase sempre, o eu transcendental e o problema da completude da redução: 

pontos polêmicos e não muito tranqüilos de sua filosofia. Tais objeções podem ser 

resumidas nas seguintes questões: como encontrar, na fenomenologia transcendental, a 

efetiva unidade entre consciência mundo? Ou, como resolver o problema do nós, da 

                                                 
69 ZUBEN, N. Aquiles. Fenomenologia e existência: uma leitura de Merleau-Ponty. In: Temas fundamentais 
de fenomenologia. São Paulo: Ed.Morais, 1980, p. 58 
70 MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., p. VIII. 
71 Cf., FRAGATA, J. A filosofia de Merleau-Ponty. Revista Portuguesa de Filosofia, Braga, tomo XIX, fasc. 
2, abr./jun.. 1963, p. 118. 
72 Cf., MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., p. IX.  



intersubjetividade e do mundo histórico?73. Esses problemas ocuparam Husserl 

tardiamente. Muitos filósofos, ainda acreditando nas possibilidades da fenomenologia, 

tentaram reabilitá-la por caminhos diferentes. Merleau-Ponty foi um desses que, partindo 

dela, orientou suas pesquisas para problemas como: o mundo vivido, a percepção, o 

corpo e a intersubjetividade. Nesse sentido, a primeira fase de sua filosofia se 

caracterizou principalmente por uma investigação fenomenológica, procurando superar o 

dualismo da consciência investigando a experiência primeira, anterior à reflexão74. 

Quanto à noção de intencionalidade, fundamental e definidora da filosofia 

fenomenológica, a interpretação de Merleau-Ponty transparece ao mesmo tempo uma 

dependência e uma separação da consideração husserliana. Ao tomar emprestado de 

Husserl a presente noção, ele o faz desvinculando-a de seu corte solipsista75, saindo em 

busca de um elemento primordial de síntese entre sujeito e objeto, reflexionante e 

reflexionado, que lhe permitisse explicitar, em outras bases, a relação consciência-mundo. 

Para Merleau-Ponty, a intencionalidade designa uma relação dialética de onde surge o 

sentido. Porque estamos no mundo, estamos condenados ao sentido e não podemos 

nada fazer, nem nada dizer que não tome um nome na história, é o que ele afirma na 

“Phénoménologie...”76. 

Será, portanto, ipso facto, o mundo da percepção que se nos revelará como berço das 

significações, sentido de todos os sentidos e solo de todos os pensamentos. O sentido 

nasce da relação com o mundo e com os outros77. É por isso, então, que se pode falar, 

simultaneamente, em Merleau-Ponty, de uma dependência e superação da noção de 

intencionalidade husserliana. Ele almejou, porém, uma noção de intencionalidade 

plasmada mais num eu posso: atividade dialética do sujeito no mundo, meio de se voltar 

às coisas mesmas, em seu sentido original, do que num eu penso O esforço que fez 

Merleau-Ponty para interpretar Husserl, mas evitando tornar-se um husserliano, 

pressupõe a investigação do fenômeno da percepção e da noção de corpo próprio. É a 

partir daí que ele vai se distanciando de Husserl, procurando mostrar que acontece na 

percepção a relação primordial do sujeito com o mundo.  

                                                 
73 Cf., MACIEL, S. Maria. Corpo invisível: uma nova leitura de Merleau-Ponty. Porto Alegre: EDIPUCRS, 
1997, p. 46-47. Trata-se de uma tese de mestrado, transformada em livro, que aborda a questão da 
corporeidade em Merleau-Ponty. 
74 Id., ibid., p., 49.  
75 Husserl se manteve no âmbito da relação noese-noema para descrever as vivências da consciência. 
Trata, portanto, a descrição dos fenômenos transcendentalmente constituídos na consciência ao procurar 
explicitar as estruturas da intencionalidade. 
76 MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., p. XIV-XV.  
77 Cf., id., ibid., p. 492. 
 



Isso significa que o outro e o Alter ego é entendido a partir da percepção, ou seja, do 

estar situado no mundo; na experiência (perceptiva) da própria existência através do 

corpo (sujeito da percepção). Por isso, não adotou de forma tranqüila as conclusões da 

fenomenologia transcendental. Para Husserl há o problema do outro, Merleau-Ponty 

reconhece isso, mas, também, reconhece, que o Alter ego em Husserl é um paradoxo, 

porque: 
é preciso que eu seja meu exterior, e que o corpo do outro seja 
ele mesmo (...). Esse paradoxo e essa dialética do Ego e do 
Alter só são possíveis se o Ego e o Alter Ego são definidos por 
sua situação e não liberados de toda inerência, quer dizer, se a 
filosofia não se completa com o retorno ao eu, e se descubro 
pela reflexão não apenas minha presença a mim mesmo mas 
também a possibilidade de um ‘expectador estrangeiro’ (...)78.  
 

Para Merleau-Ponty, então, é pela percepção, além da reflexão sobre si mesmo, 

que o sujeito descobre a presença de um outro. O olhar de outrem denuncia e anuncia 

uma existência. Por isso, uma reflexão sobre o corpo. Portanto, eis o quanto a 

fenomenologia contribuiu para Merleau-Ponty aprofundar suas pesquisas em direção a 

um enraizamento do espírito no corpo e em direção a uma noção de consciência atada a 

um corpo imbricado com o mundo. O que agora segue é uma reflexão sobre esse 

enraizamento da consciência no mundo. 

 

                                                 
78 Id., ibid., p.VI. 
 



3 – Do comportamento à experiência perceptiva do corpo próprio 
 

 

“La structure du comportement” foi a primeira obra de Merleau-Ponty, o ponto de 

desenlace da sua filosofia, onde se constituiu a gênese da noção de corpo próprio. O 

tema central é o fenômeno do comportamento humano, cuja compreensão, com a ajuda 

da Psicologia da forma, é renovada, deixando de ser reduzido a processos mecanicistas e 

possibilitando a visualização de uma nova abordagem para o estudo do existir próprio do 

homem, através de um sentido apreendido por uma visão de conjunto do comportamento. 

Na obra, é feita com muita intensidade uma crítica à ciência objetiva: aquela que se 

coloca frente a um mundo acabado e real, sem se perceber que, para a sua 

consideração, a experiência perceptiva é constituinte e que a referência a um dado 

sensível ou histórico não é uma imperfeição provisória, mas essencial ao conhecimento 

físico79. O existir propriamente humano deixou de ser visto, então, de forma objetiva, 

passando a ser tratado numa relação existencial com o mundo. O comportamento não é 

mais considerado como um mosaico de reflexos ligados uns aos outros. Para tanto, se 

criticou, na Psicologia, sua reificação e a tendência de tomá-lo como ‘coisa’, como ‘dado’, 

fazendo dele uma ‘natureza’, quando na verdade é manifestação de uma história que se 

faz, da vida que se tece80. O comportamento é considerado, na “Structure...”, como 

possuidor de intenção e sentidos, isto é, como uma realidade intencional e significativa, 

que contraria as posições mecanicistas de causa e efeito da teoria comportamentalista 

em Psicologia (behaviorismo): uma teoria limitadora da ação humana, reduzindo a um 

processo de estímulo-resposta. O organismo vivo, para Merleau-Ponty, deixa de ser um 

objeto que pode ser analisado à parte, independente de toda complexidade que possui a 

existência, seu sentido só é apreendido dentro de uma visão de conjunto. O 

comportamento humano e o organismo vivo são abordados como uma totalidade onde as 

partes só ganham significação atuando em conjunto com as demais. 

Merleau-Ponty buscou auxílio, no estágio inicial de sua filosofia, nos estudos da 

Psicologia da forma (a noção de campo, percepção, superação da dualidade corpo- 

espírito), que via o organismo como uma unidade de corpo e consciência. Assim, o 

filósofo não teve dificuldades de levar à frente o projeto de superação das interpretações 

causais sobre a compreensão do homem e sua existência. Frente à visão dualista corpo-

alma, a “Structure...” apontou para uma relação dialética, considerando os elementos 
                                                 
79 Cf., SC., op., cit., p. 157. 
80 CORRÊA, J. de Andrade. Prefácio à edição brasileira. In: MERLEAU-PONTY, M. A estrutura do 
comportamento. Trd. J. de A Corrêa. B. Horizonte-BH: Interlivros, 1975, p. 14. 



como níveis de comportamento, isto é, dotados de significados diferentes. O 

conhecimento sólido que o filósofo possuía da Psicologia o ajudou a enriquecer, no 

desenvolvimento da “Structure...”, a critica à visão dualista que tratava o organismo e a 

consciência enquanto duas ordens de realidades, numa relação recíproca de causas e 

efeitos81. Uma explicação por causalidade linear se chocava, por isso mesmo, com as 

totalidades concretas que são os organismos, totalidades de fenômenos e não de puras 

aparências. Estes estabelecem com o meio uma relação dialética e, mais ainda, a relação 

do homem com o mundo, cuja abertura — do homem para o mundo — é inseparável de 

um corpo fenomenal, e sua existência significando coexistência imediata com o mundo e 

com o outro82. 

A partir da reflexão acima esboçada, compreende-se porque, na “Structure...”, o 

conceito de estrutura é renovado, ganhando uma importância fundamental em vista da 

superação dos dualismos: corpo-espírito, homem-mundo, sujeito-objeto. Merleau-Ponty 

toma a estrutura como junção de uma idéia e de uma existência, conseguindo, com isso, 

combater o naturalismo (científico) e o intelectualismo (filosófico), que só conseguiam 

explicar o comportamento por redução, quer seja sob o prisma naturalista, onde ele era 

reduzido a um fato observável, de caráter físico-fisiológico, quer sob o prisma 

intelectualista, em que era explicado pela distinção entre as atividades e passividades 

corporais, definidas pelos padrões mecanicistas da física, pelos padrões funcionalistas da 

fisiologia, pelas atividades da consciência e pela visão reducionista da experiência 

corporal83. 

Diante do exposto, vê-se em que medida e porque a filosofia de Merleau-Ponty, 

após investigar o comportamento humano, sob vários prismas — ordem física, ordem 

vital, ordem humana —, passa a compreendê-lo pleno de intenção e sentido, como foi 

visto. As reflexões da “Structure...” levam a efeito uma descrição crítica da estrutura do 

comportamento, buscando sempre fugir das prisões conceituais que caracterizam, 

segundo o filósofo, tanto o objetivismo científico, quanto um certo subjetivismo filosófico. 

Após ter, então, procurado erigir um novo estatuto para a objetividade, dado os 

passos iniciais na elaboração de uma noção de consciência engajada, afirmado uma 

filosofia existencial onde o modo de ser do para-si não é o de uma consciência-

testemunho e de ter procurado, com ajuda da própria psicologia de laboratório, mostrar 

que o comportamento não é compreensível dentro das perspectivas ontológicas, que a 
                                                 
81 Cf., id., ibid., p. 2.  
82 Cf., HIPPOLITE, Jean. Existence et dialectique dans la philosophie de Merlau-Ponty. Les temps 
modernes, N0 184-185, anée 1961, p. 232-234. 
83 Cf., CHAUI, M. Experiência do pensamento, op., cit., p. 232-234. 
 



ciência espontaneamente adota — comportamento-causa, comportamento-manifestação 

de um espírito puro —, Merleau-Ponty, ao final da “Structure...”, passou a investigar a 

problemática da percepção, afirmando: se se entende por percepção o ato que nos faz 

conhecer existências, todos os problemas que acabamos de abordar remetem ao da 

percepção84. O filósofo evidencia,  portanto, ao final da obra, a necessidade de se 

aprofundar, por outras vias, as 

pesquisas sobre a estrutura do comportamento humano. 

Segundo as análises de A. de Waelhens, a “Structure…” e a “Phénoménologie…”, 

são duas obras cujo tema é, em certo sentido, idêntico, porque descrever o 

comportamento do homem e sua percepção da coisa é prender-se a um mesmo objeto, já 

que, para Merleau-Ponty, a experiência natural do homem coloca-o de imediato num 

mundo de coisas e consiste, para ele, em se orientar entre elas e a tomar partido. Nessa 

perspectiva, continua A. de Waelhens, a “Phénoménologie...”  
seria um livro mais completo que o anterior, porque no 
prolongamento da percepção o filósofo se esforça em 
esclarecer o que semelhante doutrina implica, no tocante à 
reflexão natural (opomos à reflexão científica e, é cabível, 
metafísica, do homem), acerca da temporalidade e da 
liberdade mundanas do sujeito85. 
 

Ao seguir a trilha da fenomenologia husserliana, com as pesquisas da 

“Phénoménologie...”, Merleau-Ponty convida a uma operação de redução fenomenológica 

em vias de descobrir o verdadeiro ponto de partida da experiência natural e originária, 

onde o mundo se constitui como percebido. Isso significa vincular a consciência 

perceptiva ao domínio do vivido e do pré-reflexivo. Esfera de uma consciência originária 

não pela sua anterioridade às outras experiências, mas, por torná-las possíveis. Isso 

significa, também, considerar a evidência de uma relação viva entre aquele que percebe, 

com seu corpo, e o mundo. Uma relação onde o sujeito, seu corpo e o mundo formam o 

sistema da experiência. Sendo assim, a tese da “Structure...” permanece subordinada à 

da “Phénoménologie...”, como a experiência do cientista permanece subordinada, na sua 

origem, à experiência quotidiana que ela se encarrega de explicar e sem a qual não 

existiria, explica A. de Waelhens86. 

Para P. Ricoeur, o que Merleau-Ponty está propondo na “Phénoménologie...”, por 

meio de uma descrição do ver, do ouvir e do sentir, com uma tal carga filosófica, e além 

                                                 
84 MERLEAU-PONTY, M. SC., op., cit., p. 20. 
85 WAELHENS, A. de. Une philosophie de l’ambiguité, in SC., op., cit., p. XII. 
86 Cf., id., ibid., p. XIII. 
 



de toda psicofisiologia da sensação é uma maneira de ver o mundo e de ver a si mesmo 

no mundo87. A partir de uma fenomenologia da percepção, Merleau-Ponty revela o nível 

propriamente humano da existência, a saber, que se move no intermédio do sem-sentido 

e de uma verdade absoluta intemporal, que seria a de um discurso não situado de uma 

ciência sem ponto de vista nem perspectiva88.  

A reflexão fenomenológica, que guiou os passos do filósofo na 

“Phénoménologie...”, ratifica o que foi dito aqui a respeito de sua renovada interpretação 

da obra de Husserl, que é interpretada sem uma preocupação com a ortodoxia, inserindo 

na leitura do mundo e do homem no mundo o tema do corpo próprio, isto é, a experiência 

viva de meu corpo, desse corpo que nem é absolutamente objeto conhecido de fora, nem 

sujeito transparente a si mesmo89. Com Merleau-Ponty a teoria do corpo é inteiramente 

uma teoria da percepção: o corpo se torna o lugar da simbólica geral do mundo90. O 

alcance, portanto, da “Phénoménologie...” revela, de modo geral, que toda a experiência 

humana e o saber comportam as mesmas estruturas fundamentais, o mesmo gênero de 

horizontes que se encontra na experiência perceptiva. Por isso que toda experiência, 

nesse sentido, torna-se uma experiência perceptiva, mesmo a consciência de nós 

mesmos. 

Depois da “Phénoménologie...”, Merleau-Ponty encaminhou suas pesquisas para 

uma última etapa em que passa da consciência ao ser — um projeto inconcluso, 

publicado postumamente, intitulado de “Le visible et l’invisible”91. Tal projeto tornouse o 

fundamento e o aprofundamento dos problemas postos na “Phénoménologie...”. Nas duas 

primeiras obras ele ainda ficara preso, adverte, não só à primazia da consciência, mas, 

também, a uma linguagem que o teria impedido de ir mais longe, não sendo, por isso 

mesmo, bastante radical diante do paradigma dualista da filosofia tradicional que tanto 

combateu. Com o “Le Visible...” sua filosofia encaminha-se para uma crescente 

radicalidade da interrogação filosófica, que vem abordada nesse final da Primeira parte. 

                                                 
87 Cf., RICOEUR, P. Homenagem a Merleau-Ponty. Leitura 2: a região dos filósofos. São Paulo: Loyola, 
1996, p. 118. 
88 Id., ibid., p. 119. 
89 Cf., id, ibid., 119. 
90 Id., ibid., p. 119. 
91 MERLEAU-PONTY, M. VI., op., cit., O filósofo morreu antes de terminar a presente obra. 
 



4 – Da consciência ao ser: um projeto inacabado 
 

 

Se a vida representativa da consciência não é a primeira nem a única realidade, 

em que bases, então, Merleau-Ponty assentou sua filosofia? Ou seja, o que é primeiro, 

aquele solo de onde tudo brota sem nada lá ser posto por uma consciência observadora? 

Foi o que o filósofo passou a abordar no “Le visible...”: a idéia de um há originário, de 

onde nascem as estruturas e as significações que constituem a vida interior. As pesquisas 

do “Le visible...” caminharam em direção a uma radicalização da reflexão ontológica ao 

afirmar a presença de um sentido que brota da existência concreta e originária, cuja 

expressão foi negada pela tradição. Tanto o pensamento empirista, como o intelectualista 

fora incapaz de reconhecer esse sentido imanente ao sensível. A partir de uma crítica 

recorrente a essas duas formas de pensamento, o filósofo aprofundou suas reflexões em 

direção a uma ontologia, fazendo com que as antecipações contidas na 

“Phénoménologie...” ganhassem plenitude e maiores significações. Numa de suas notas 

de trabalho92, deixou registrada a necessidade de um retorno à ontologia, porém, logo 

adianta: o seu conteúdo deve ser o de uma ontologia pensada como Ser bruto, isto é, 

anterior a todos os dualismos metafísicos e fixações do conhecimento filosófico e 

científico. 

O Ser bruto é o ser de indivisão, que não foi, ainda, submetido às separações 

(metafísica e científica) entre sujeito e objeto, alma e corpo, consciência e mundo, 

percepção e pensamento. Apontar para ele significa recusar e renunciar à herança 

filosófico-científica que legou as dicotomias da realidade: ora consciência ou coisa, ora 

idéia ou fato, ora exterioridade idêntica a si mesma ou interioridade idêntica a si mesma. 

O que se depreende dessa démarche do pensamento merleaupontyano, voltado para 

uma compreensão radical do sujeito e do mundo, a partir de sua existência, é a 

necessidade, por ele explicitada desde “La structure...”, de uma nova reestruturação e 

purificação total da noção de subjetividade. A crítica que é feita à filosofia do sujeito, 

centrada na causalidade da consciência, postula a possibilidade de pôr em relação o 

corpo e a consciência. Assim, encontra-se, a partir do conceito de corpo e da afirmação 

da facticidade da existência e da vida, uma base necessária para contestar a 

racionalidade dualista, na compreensão da relação do sujeito e do mundo (objeto). O 

corpo deixa de ser considerado um receptáculo passivo de ações de um mundo de 

                                                 
92 Cf., MERLEAU-PONTY, M. VI., op., cit., p. 253. 
 



coisas, uma barreira que isola o espírito do seu exterior, já que une sujeito ao mundo e 

realiza a presença do mundo no sujeito. Recuperando a corporeidade do esquecimento a 

que a filosofia clássica relegara, Merleau-Ponty procurou reabilitá-la não apenas 

antropologicamente, mas, também, tomá-la como uma fundamentação de todo 

conhecimento93. Uma filosofia da existência deverá possuir a concretude do mundo como 

seu habitat próprio, pois, só assim poderá refletir adequada e renovadamente, em outras 

bases, a correlação homem-mundo e fundamentar a noção de uma consciência partícipe 

da existência corpórea, na relação com o exterior. A purificação da noção de subjetividade 

requer, assim, um sujeito em meio às coisas e com os outros. Mas o pensamento 

filosófico sobre o sujeito, centrado numa perspectiva subjetivista, esqueceu isso quando 

transformou o mundo em objeto do conhecimento e em uma realidade representada e 

determinada conceitualmente, que coloca frente a frente pensamento e pensado, através 

de uma consciência que a tudo compreende. 

Para superar o dualismo do ser-objeto e do ser-sujeito era essencial o abandono 

do paradigma da consciência em função de um outro que, para Merleau-Ponty, se 

constituiu numa fenomenologia do mundo e do modo de situar-se no mundo. Nesse 

impulso em vista de uma outra fundamentação, esforçou-se para ultrapassar, à imitação 

de Husserl, as alternativas idealismo e realismo, mas, sua filosofia será uma 

fenomenologia da existência. Assim, Kant fica ultrapassado e o cogito de Descartes abre-

se para além do mero pensar, porque: 
pensa-se sempre ‘alguma coisa’ e o que se descobre e se 
reconhece pelo ‘cogito’ não é a imanência psicológica, a 
imanência de todos os fenômenos a ‘estados de consciência 
privados’, o conato cego da sensação consigo mesma(...), é o 
movimento profundo de transcendência que é o próprio ser, o 
contato simultâneo com meu ser e com o ser do mundo94. 
 

A filosofia de Merleau-Ponty é, nesse sentido, essencialmente, uma filosofia da 

contingência; uma consciência da racionalidade na contingência. 

Pelo exposto acima, não é difícil compreender, agora, o lugar do projeto de uma 

ontologia do sensível como ontologia do irrefletido e do Ser bruto. Mas, o itinerário do 

comportamento à percepção e, por último, a opção por uma ontologia pode revelar uma 

ruptura significativa na filosofia merleaupontyana95. Contudo, é mais verdadeiro afirmar 

que se trata de uma trajetória ou uma continuidade e não ruptura do seu pensamento em 

                                                 
93 Cf., CARMO, P. Sérgio do. Merleau-Ponty: uma introdução. São Paulo: EDUC, 2000,p.82. 
94 MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., p. 432 
95 Cf., CHAUÍ, M. Merleau-Ponty: vida e obra, op., cit., p. XII. 
 



direção à ontologia. Trata-se de uma trajetória que vai do comportamento à 

fenomenologia e ao ser; uma continuidade interna do pensamento; um aprofundamento 

da interrogação filosófica sobre a consciência e a natureza; uma radicalização, visando a 

crítica dos postulados dogmáticos que cristalizaram conceitos filosóficos e científicos a 

partir de uma metafísica dualista. Para Merleau-Ponty, a filosofia deve combater os 

absolutos rivais: homem-natureza, Deus-natureza, História-Deus, Natureza-História. 

Nesse combate, ela recupera o valor da contingência e do acontecimento. Assim, o 

homem, a realidade sensível e Deus deixam de ser pontos de partida absolutos, 

justificando-se, portanto, um projeto como o “Le visible...”, isto é, uma ontologia do Ser 

bruto que se expressa através dos homens e das coisas, mas que neles não se cristaliza. 

O Ser bruto não chega a ser uma positividade idêntica a si mesma e sim pura diferença 

interna do que é o sensível, onde a linguagem e o inteligível são dimensões simultâneas e 

entrecruzadas96. Foi a ele que Merleau-ponty tentou perscrutar nas pesquisas do “Le 

visible...”, num esforço hercúleo para desfazer as amarras da tradição, que fez o ser 

aparecer ora como essência autônoma, a espera do sujeito conhecedor, ora como puro 

fato. A contingência do ser — de tudo o que existe e vale — não é uma verdadezinha, 

mas a condição de uma visão metafísica do mundo97, porque a bifurcação da essência e 

do fato impõe-se apenas para um pensamento que contempla o ser de alhures e, por 

assim dizer, frontalmente98. 

Como se pode constatar a partir da exposição acima, Merleau-Ponty aprofundou 

suas reflexões até uma ontologia do sensível. Porém, Isso não significou um abandono da 

percepção e do conceito de corpo próprio, porque, para ele, ser é ser situado, ou melhor, 

sinônimo de existência, e o corpo — corpo perceptivo — é a atualidade da existência. Na 

“Structure...” e na “Phénoménologie...”, se referiu aos aspectos científicos e 

fenomenológicos do corpo próprio, no “Le visible...” ao aspecto ontológico, empregando o 

conceito de carne em vez de corpo. Utilizou desse conceito para referir-se à Visibilidade, 

isto é: 
à generalidade do sensível em si (...) que não é matéria no 
sentido de corpúsculo de ser que se adicionariam ou se 
continuariam para formar os seres (...); de um modo geral, não 
é fato, ou soma e fatos ‘materiais’, nem ‘espirituais’ (...); é o 
que faz com que o fato seja fato; é o visível do ser 99. 
 

                                                 
96 Cf., _____ Experiência do pensamento, op., cit., p. 5. 
97 Cf., Merleau-Ponty, M. La metafisique dans l’homme. Apud. CHAUÍ, M. Experiência do pensamento, 
op., cit., p. 5. 
98 MERLEAU-PONTY, M. VI., op., cit., p. 151. 
99 Id., ibid., p. 183-184. 



O conceito de carne, como os outros, conserva a ambigüidade do pensamento do 

filósofo. Às vezes, é empregado indistintamente com a palavra corpo para designar o 

corpo vivido ou corpo animado. Tal noção designa, propriamente e fundamentalmente, a 

unidade do ser como vidente-visível: o ser do visível.  

No contexto do pensamento filosófico atual, a filosofia merleaupontyana se destaca 

no bojo da desconstrução da utopia racionalista. Sua obra expressa um grande e inovador 

esforço de desagregação e superação dos conceitos centrais da metafísica tradicional no 

sentido de recuperar a radicalidade de seu poder de interrogação. Esse poder, para 

Merleau-Ponty, se diluíra historicamente nos fundamentos que a filosofia assentara como 

pontos de partida100. Para ele, não cabe à filosofia instituir o ponto de partida da 

compreensão do homem e do mundo, já que as questões que o homem se põe são 

interiores à sua existência a seu espírito, seu corpo e a sua história. O homem está no 

mundo e é no mundo que se reconhece. O pensamento não pode, pois, desligar-se da 

experiência sob pena de ser puro intelectualismo vazio. 

As questões acima ganham um maior sentido, ou se completam, a partir do estudo 

sobre a percepção, porque o projeto de Merleau-Ponty é finalmente voltar ao homem 

concreto, inscrito na espessura do mundo através do corpo. 
  

                                                 
100 CHAUÍ, M. Merleau-Ponty: vida obra, op., cit., p. XII. 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SEGUNDA PARTE 

 

 

FILOSOFIA DA PERCEPÇÃO E SÍNTESE DO CORPO PRÓPRIO 

(DESCRIÇÃO)



CAPÍTULO I 

 

 

“PHÉNOMÉNOLOGIE DE LA PERCEPTION”: VISÃO GERAL DA OBRA 
 

 

A “Phénoménologie...”, editada em 1945, não é uma obra isolada, isto é, há que se 

compreendê-la a partir das reflexões da “Structure...” e do “Le visible...”, a primeira 

editada em 1942; a segunda, o filósofo morreu antes de concluí-la, em 1961. Sem a 

“Structure...”, ela cai num vazio, pois, perde sua referência inicial que é onde estão 

fundamentadas as suas pesquisas, pois, os estudos sobre o comportamento 

desembocam na percepção como modalidade original da consciência. Tratou-se, então, 

da primeira à segunda obra, de prolongar a estrutura do comportamento à estrutura da 

consciência, e essa tarefa realizou-se através da análise da percepção nascente101. Sem 

o “Le Visible...”, a “Phénoménologie...” perde radicalidade porque nela o filósofo ainda 

está preso ao esquema dualista que pretendia superar. Ele mesmo afirmou que os 

problemas colocados na “Phénoménologie...” permaneceram insolúveis, pois, lá, ainda 

teria partido da distinção consciência – objeto; que não teria sido, portanto, tão radical102. 

As três obras formam, então, um conjunto, onde cada elemento perderia seu sentido se 

fosse tomado isoladamente. A “Phénoménologie...” compõe, portanto, uma unidade 

temática. 

No conjunto, a obra se destaca pela centralidade com que aborda, com 

originalidade filosófica, a experiência vivida. Trata-se de uma obra que o filósofo já tinha 

em mente, como um trabalho que viria posteriormente. De fato veio, pois seu projeto 

filosófico era mesmo de radicalizar na descrição da experiência do pensamento. A 

“Phénoménologie...” era, então, um caminho a ser trilhado antes mesmo de erigir uma 

ontologia do irrefletido ou do ser de indivisão, como o próprio filósofo designou. Pode-se 

conferir, essa intenção implícita da reflexão filosófica de Merleau-Ponty numa nota de 

trabalho, do “Le visible...”, onde afirma que o que poderia parecer à primeira vista como 

uma psicologia ( referindo-se à “Phénoménologie...”) era, na verdade, um tratado de 

ontologia. Na mesma nota assevera que o fim de uma filosofia é a narrativa de seu 

                                                 
101 Cf., GILES, Thomas R. Critica fenomenológica da psicologia experimental em Merleau-Ponty. Petrópolis-
RJ: Vozes, 1979, pp. 13-14.  
102 Cf. MERLEAU-PONTY, M. VI, op., cit., p. 253. 
 



começo, um começo sempre novo e nunca um ponto de chegada103. Portanto, ao trazer 

para a arena filosófica o tema da percepção, o filósofo a coloca no primeiro plano de suas 

pesquisas como o encontro com as coisas naturais, não como uma função sensória, 

simples, que explica as outras, mas, como arquétipo do encontro originário104. Foi assim 

que desenvolveu um estudo sobre a condição humana, numa seqüência em que o corpo 

ocupa um lugar central enquanto sujeito da percepção. 

A obra está dividida em três grandes partes que poderiam, assim, ser 

caracterizadas: o corpo, sujeito da percepção (I parte); o mundo percebido pelo corpo (II 

parte). Essa duas partes descrevem o corpo e o mundo percebido ao qual ele dá acesso: 

o sujeito e o objeto da experiência. A última parte, (III parte), estuda as implicações 

filosóficas das descrições feitas anteriormente, interrogando o ser do ser-no-mundo. Há 

um Prefácio que se tornou paradigmático no entendimento das posições de Merleau-

Ponty sobre a ciência fenomenológica. O capítulo introdutório representa uma limpeza de 

terreno sobre o que foi designado de prejuízos clássicos105. Trata-se de uma defesa da 

originalidade do ato perceptivo e da necessidade de um retorno aos fenômenos 

perceptivos. Com isso, o filósofo se livra dos equívocos motivados pelas análises 

clássicas das ciências, sustentadas nas interpretações empiristas e intelectualistas, que 

deixam escapar, segundo ele, o fenômeno da percepção. Tais equívocos, aparecem no 

momento em que as análises confundem a noção de sensação, encontrada na linguagem 

da percepção. As reflexões sobre a experiência perceptiva eram, assim, falseadas106, 

pois, o ponto de partida, tanto do empirismo como do intelectualismo, era, sempre, a do 

mundo objetivo, que guarda uma distância da percepção verdadeira, em lugar de aderir a 

ela. Na Introdução, as abordagens empiristas e intelectualistas são apresentadas como 

protagonistas de um erro sempre presente na história da filosofia, ao desenvolverem 

formas de investigação do conhecimento em que prevalece a idéia de um sujeito 

epistêmico, o qual poderia: 
partir de maneiras diversas para atingir o conhecer verdadeiro, 
mas o critério de validade sempre resultou, no entender de 
Merleau-Ponty, como subjetivo, pois até mesmo o Empirismo 
não pôde explicar o conhecimento sensível por si só, sem 
introduzir uma ‘associação de idéias’ ou uma ‘projeção de 
recordações’107. 
 

                                                 
103 Cf., id., ibid., p. 230-231. 
104 Id., ibid., p. 210. 
105 Trata-se do título do capítulo introdutório da “Phénoménologie...”: “Les préjugés classiques et les retour 
aux phénomênes”, PhP., op., cit., p. 7. 
106 Cf., id., ibid., p. 20. 
107 SILVA, Ursola R. de. A linguagem muda e o pensamento falante: sobre a filosofia da linguagem de 
Merleau-Ponty. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1994, p.23. 



Percebe-se, a partir do exposto acima, em que direção os capítulos seguintes 

caminharão, procurando mostrar que o primeiro ato filosófico é a retomada do mundo 

vivido aquém do mundo objetivo108. Ou seja, um retorno aos fenômenos: fonte de todo 

conhecimento e de todo sentido, de um encaminhar-se a um campo fenomenal, onde o 

sistema eu-outro-coisas se encontra em estado nascente, ultrapassando, ou antecipando-

se aos prejuízos clássicos. O estudo da percepção toca um dos temas delicados da 

filosofia e que ainda não se fizera centro de uma teoria filosófica. Eis, então, o mérito e a 

originalidade da obra, que traz para o debate sobre a subjetividade o conceito de corpo 

próprio. Com isso, Merleau-Ponty rejeita o formalismo da consciência, vale dizer, o 

racionalismo,cúmplice do empirismo (pois ambos se apóiam no pensamento causal) e 

considera o corpo como sujeito da percepção109. O corpo se transformará no modo do 

sujeito se apresentar diante da coisa, isto é, como corpo fenomenal: a exterioridade de 

uma interioridade ou interioridade de uma exterioridade; corpo sujeito, que aparece a si, 

fazendo aparecer o mundo. A análise da percepção revelará, portanto, o corpo como o 

sujeito efetivo. Eis do que trata a primeira parte da obra. 

Partindo de uma crítica à racionalização da ciência, que fragmenta seu objeto para 

explicá-lo, Merleau-Ponty afirmará que tal conhecimento deixa escapar a unidade que é 

inerente ao propriamente humano. Nesse sentido, considerando e avaliando criticamente 

os avanços da fisiologia mecanicista e da psicologia clássica, acerca das manifestações 

corporais, o filósofo vai buscar na vida (do homem situado) uma base sólida, necessária 

para contestar e superar o dualismo consciência-mundo a partir do corpo próprio. A 

reflexão que é tecida sobre o corpo, considera-o um mediador por excelência, já que é ele 

que põe o sujeito em permanente contato com o mundo e marca a presença do mundo no 

sujeito. Sendo natureza, na medida em que é do mesmo tecido das coisas do mundo, 

dependente também do domínio biológico, porém, ele transcende essas imposições e 

passa a ser considerado em um nível simbólico, designado em expressões como: corpo 

fenomenal, sujeito corporal e corpo próprio; liame do Eu ao Outro e ao mundo, ele é 

tomado como totalidade significante, isto é, uma realidade ativa que consiste em 

significar. 

Perante as considerações acima cabe concluir afirmando que, com o estudo sobre 

o corpo, Merleau-Ponty abre caminho para uma renovada elucidação da subjetividade. 

Foi, portanto, na trilha dessas reflexões fenomenológicas que encaminhou os capítulos da 

obra, sobre o mundo percebido (objeto da percepção) e o ser-para-si em correlação com 
                                                 
108 MERLEAU-PONTY, M. Ph.P, op., cit., p.69. 
109 GILES, Thomas R. Op., cit., p.14. 
 



o ser-no-mundo, em vista de um Logos mais fundamental do que o do pensamento 

objetivo. Mas isso só será possível se — é o que fica evidenciado na “Phénoménologie...” 

— sob o sujeito for encontrado o tempo e se ao paradoxo do tempo for correlacionado o 

corpo, o mundo, a coisa e outrem: realidades investigadas nos últimos capítulos. 

Compreende-se, então, com isso, porque Merleau-Ponty afirmou, no final do segundo 

capítulo, que, para além dessas realidades, nada há a compreender, isto é, que suas 

descrições são uma reflexão e compreensão mais radicais que o pensamento objetivo110. 

Não há com isso nenhum dualismo no plano do ser; daí a busca radical por um logos 

aquém do pensamento.  

                                                 
110 Cf., MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., p. 419. 



CAPÍTULO II 
 

 

UNIÃO CONSCIÊNCIA-MUNDO NA “PHÉNOMÉNOLOGIE DE LA PERCEPTION” 
 

 

1. Considerações iniciais 
 

 

A percepção já ocupou parte importante das pesquisas e da especulação no 

estudo do homem. Uns a distinguia, outros não, da sensação æ experiência imediata e 

pontual dos sentidos. Concebia-se a percepção como um nível de apreensão da realidade 

já envolvida de certa intelecção æ composto de sensação mais a experiência que junta. A 

questão era: como se dá a apreensão da realidade circundante? Ou, como o homem 

pode chegar a conhecer seu próprio mundo?Afirmava-se: o homem sabe (compreende) o 

mundo de várias formas; perguntava-se: mas, como acontece esse saber de algo que 

está fora (do homem)? Tradicionalmente foi esse o problema da percepção, isto é, de 

como nossas experiências perceptivas internas estão relacionadas com o mundo externo. 

A tradição filosófica, até o século vinte, distinguia sensação de percepção pelo grau 

de complexidade. A sensação daria as qualidades interiores e exteriores dos objetos no 

homem. A passagem à percepção era um ato realizado pelo intelecto do sujeito do 

conhecimento, que é quem conferia organização e sentido às sensações. Havia duas 

abordagens filosóficas sobre a sensação e a percepção: a empirista e a intelectualista. 

Para os empiristas, a sensação leva à percepção numa síntese passiva. Já para os 

intelectualistas, a sensação leva à percepção numa síntese ativa (do sujeito). Essas 

teorias, todavia, foram alteradas e superadas pela fenomenologia husserliana e pela 

Psicologia da forma. 

A psicologia científica (séc. XIX) tomou a percepção como ponto de partida para a 

compreensão do homem, porque a maneira de uma pessoa se comportar, afirmava, 

depende, em grande parte, da maneira pela qual percebe o mundo (ambiente). O estudo 

da percepção ligava-se, então, à noção de sensação. A questão, para a pesquisa da 

psicologia iniciante, era: como entender e explicar o modo de o homem organizar o que 

recebe do exterior? O que sente (sentidos) e como dispõe na consciência? 

Uma reflexão para ser radical não pode ignorar suas próprias origens. Por isso 



que as teorias e as pesquisas em psicologia serviriam de fonte e argumentos para os 

estudos merleaupontyanos, no estabelecimento de uma nova filosofia da percepção, 

tentando dar conta, assim, da relação dialética e estrutural que liga o sujeito ao seu 

mundo (objeto). Mas, a preocupação de Merleau-Ponty, certamente, era filosófica e não 

psicológica. Quando lança mão de elementos da psicologia, o faz dentro de um contexto 

mais complexo de abordagem do que poderia sugerir a simples introdução de teorias 

psicológicas em uma obra filosófica. Ele próprio afirmou que soube utilizar-se da filosofia 

fenomenológica com habilidade para criticar o que compreendia como ‘enganos’, tanto 

das teorias científicas quanto das grandes construções racionais em filosofia sobre a 

percepção e a produção de conhecimento111. Portanto, sua intenção era æ e assim se fez 

æ interrogar-se sobre a problemática última da percepção, lançando mão de teorias e 

experimentos realizados no campo da Psicologia experimental112. 

Ao abordar a experiência perceptiva, postulando um retorno a ela, Merleau-Ponty 

tem em mente uma radicalização da postura crítica113, compartilhada por uma vasta 

tradição de pensadores, a partir de Descartes, caracterizada por um novo gênero de 

investigação filosófica que configurava um tipo ideal de reflexão. 

Os itens seguintes constituem uma análise descritiva da percepção a partir da 

Phénoménologie...”, onde ela é abordada na perspectiva de uma fenomenologia 

existencial. Quais os significados do acontecimento perceptivo para a realidade humano-

subjetiva, aquém de qualquer pensamento dualista? Eis o que se procura responder com 

o estudo da percepção, embasado na parte introdutória da “Phénoménologie...”, onde é 

tecida uma crítica às abordagens empiristas e intelectualistas, que abandonaram, 

segundo o filósofo, a experiência perceptiva, o sujeito existente e a inerência do homem 

ao mundo. O abandono que se deu foi em favor de um conhecimento objetivo do mundo. 

Serão analisados, portanto, os conceitos de sensação, associação, recordação, 

atenção e juízo, que se encontram na linguagem da ciência, ao estudar o fenômeno 

perceptivo.

                                                 
111 Cf., NELSON, C. Júnior. Merleau-Ponty: filosofia como corpo e existência. São Paulo: Escuta, 1991, 
p.38. 
112 Cf., MERLEAU-PONTY, M. O primado da percepção e suas conseqüências filosóficas, op., cit., p.20. 
113 Ao empregar o léxico ‘pensamento crítico’ [ou postura crítica, criticista], Merleau-Ponty não tem 
especificamente em vista uma concepção filosófica... [trata-se de uma] censura aos teóricos críticos de não 
levarem a crítica até as últimas conseqüências. Ou seja, ao cobrar de nossa experiência e de nossas teorias 
a conformidade a certas condições lógico-epistêmicas, os teóricos críticos não fazem a crítica dos 
prejulgamentos acerca do mundo e da percepção contidos nestas condições. Ou, então, eles não exercem 
a crítica de seus próprios inquerimentos, perdendo de vista o alcance de suas interpretações. Pior do que 
isso, perdem de vista a primordialidade de nossa experiência. MÜLLER, M. Jose. Merleau-Ponty: acerca da 
expressão., op., cit., p.47. 



2 – Experiência perceptiva e os prejuízos clássicos 
 

 

2.1 – Frente ao empirismo 
 

 

A “Phénoménologie...”, já se sabe, envolve uma descrição da percepção. O 

capítulo central é o do corpo, considerado como o liame que possibilita a existência dos 

fenômenos para o sujeito. 

Sempre visto como coisa, o corpo deixou de ser a expressão visível de um Ego 

concreto114. Foi sob esse aspecto que, segundo Merleau-Ponty, ele deixou de ser pura 

coisa e passou a integrar a correlação do percebido (mundo) com o ato de perceber. 

Assim, o estudo da percepção revelou a Merleau-Ponty um sujeito corporal inerente ao 

mundo, isto é, ligado a ele estruturalmente. 

A retomada da percepção se sustenta no fato de que o homem não cessa de viver 

a experiência perceptiva e que nela encontra-se a fonte de qualquer reflexão. Porém, o 

pensamento crítico, querendo ser radical, esqueceu isso, perdendo de vista a 

primordialidade da experiência perceptiva, deixando de vislumbrar o que ela traz de 

fundamental ao exercício da crítica. Mesmo admitindo a correlação perceptiva com o 

mundo æ a qual a filosofia nunca deixou de admitir æ, a reflexão filosófica não valorizou 

essa condição humana, prejulgando sempre a experiência perceptiva, que é anterior às 

representações, à verdade verificada e ao falso. Eis porque um retorno à percepção para 

descrever o contato primordial do homem com o mundo. Somente assim o pensamento 

poderá conhecer sua própria gênese e a gênese das significações, acredita o filósofo115. 

Parte-se, então, de um estudo de conceitos – sensação, associação, recordação, atenção 

e juízo – presentes nas análises clássicas da ciência, que, quando confundidos, causam 

prejuízos, segundo a visão merleaupontyana, à compreensão da experiência perceptiva. 

Trata-se, portanto, de uma purgação, com o objetivo de liberar os termos de equívocos 

que prejudicariam o filósofo em seu projeto descritivo.  

                                                 
114 Cf., MERLEAU-PONTY, M. Ph.P, op., cit., p.68. 
115 Tal estratégia de reflexão, Merleau-Ponty chama de reflexão radical (PhP., p. 278). Uma reflexão que 
quer compreender-se a si mesma, ou seja, que de uma maneira paradoxal, quer reencontrar a experiência 
irrefletida do mundo, para reencontrar nela a atitude de verificação e as operações reflexivas, e para fazer 
aparecer a reflexão como uma das possibilidades de meu ser. Id., ibid., p.279. 



A introdução à obra realiza uma redução em direção ao mundo fenomênico, 

purificado de tudo o que procede de uma atitude objetivante 116. O que o filósofo percebe 

é que uma interpretação objetiva da experiência leva à obscuridades, 

produzindo preconceitos sobre ela mesma, necessitando, por isso, de estirpar o que 

não passa de preconceitos. 

A tradição empirista compõe a percepção a partir das sensações: conteúdos 

qualitativos elementares, distintos e plenamente determinados. A noção de sensação aí 

presente, seja definida como impressão pura, uma qualidade primária do objeto sem 

espectador, ou definida como uma resposta do corpo aos estímulos exteriores, não traduz 

nada do que seja a experiência perceptiva. Limitando-se à experiência efetiva, constata-

se a ausência de semelhantes conteúdos elementares; a sensação pura, portanto, não 

versa sobre relações, mas, termos absolutos; esquece-se a experiência verdadeira. Para 

que um fenômeno seja considerado perceptivo, o algo perceptivo deve estar sempre no 

meio de outra coisa: é o que ensina a psicologia da forma, infere o filósofo117. Ele parte da 

noção de forma para criticar a possibilidade de uma sensação pura. Na teoria da Gestalt, 

só há experiência sensível, relativa a uma unidade estruturada, onde o indivisível sensível 

realiza uma estrutura do tipo figura-fundo. O sensível remete de imediato a outra 

coisa além de si mesmo; é apenas um momento abstrato de uma unidade superior. Assim 

é que se dá a confusão da percepção com o percebido, deixando, portanto, de 

compreender um e outro118. 

A sensação não pode ser compreendida simplesmente como manifestação de uma 

ocorrência empírica, onde o corpo aparece como um sistema neurofisiológico. Os 

empiristas devem reconhecer que se encontram objetos e logo se supera o dado das 

impressões. 

São esses equívocos erigidos em torno do conceito de sensação, admitidos nas 

análises clássicas da ciência, que obscurecem aquilo que parecia claro. Aquelas noções, 

uma vez admitidas, falseiam toda análise da percepção. Passa-se a acreditar no 

percebido (objeto) como se ele prescindisse da ação perceptiva. Assim, esquecendo a 

experiência perceptiva, dificulta-se a reflexão, fechando-a numa idéia de objetividade do 

pensamento: uma característica das abordagens empiristas e intelectualistas, que não 

consideram o sujeito existente (corporal) numa relação de inerência com o mundo. 

                                                 
116 Cf., MERLEAU-PONTY, M. Ph.P, op., cit., p.419. 
117 Id., ibid., p.10. 
 
118 Cf., id., ibid., p.10. 



A discussão sobre os prejuízos clássicos, que introduz os estudos da 

“Phénoménologie...”, é conduzida contra essas duas formas de racionalidades (empirismo 

e intelectualismo), herança da tradição cartesiana ocupada com a construção de um 

conhecimento seguro do mundo, da natureza e do homem. Empirismo e intelectualismo 

encontram-se em um mesmo terreno, quando: 
tomam por objeto de análise o mundo objetivo que não é 
primeiro nem segundo o tempo nem segundo seu sentido; um 
e outro são incapazes de exprimir a maneira particular pela 
qual a consciência perceptiva constitui seu objeto. Ambos 
guardam distância em relação à percepção, em lugar de aderir 
a ela119. 

Admitindo-se os pressupostos empiristas no entendimento da correlação subjetiva 

homem-mundo, poder-se-ia levantar, com razão, as indagações seguintes: como explicar 

a percepção do mundo pelo homem, quando ele se encontra, enquanto sujeito 

percipiente, atrelado às impressões, às qualidades ou respostas exteriores entre si? E o 

que, nessas sensações, sugeriria a existência de algo para além de um simples dado? As 

sensações, para os empiristas, são átomos indiferenciados e opacos, razão pela qual não 

guardam entre si relações intrínsecas, permanecendo sempre exteriores umas às 

outras120. 

No enfrentamento de questões como essas é que aparecem, nas pesquisas 

clássicas da Psicologia empírica, dentro de um prisma empirista, os conceitos de 

associação e projeção, com os quais a ciência procura explicar a percepção humana. Tais 

conceitos são retomados por Merleau-Ponty no sentido de dar segmento ao estudo sobre 

os prejuízos clássicos. A noção de associação, atrelada à de sensação confunde, porque 

permanece circunscrita às teses empiristas de impressões isoladas, afirma Merleau-

Ponty. A unidade da coisa na percepção não é construída por associação, mas, é ela, a 

percepção, condição da associação – os associacionistas falam de um agregado de 

sensações e imagens governadas por leis de associação. Sendo assim, uma coleção de 

estados psíquicos isolados formaria a percepção. Analisando várias experiências, 

Merleau-Ponty segue demonstrando que uma impressão nunca pode, por si mesma, 

associar-se a uma outra impressão121. No que diz respeito 
à projeção das recordações, perceber não é recordar, pois, 
antes de qualquer contribuição da memória, aquilo que é visto 
deve presentemente se organizar de maneira a me oferecer 
um quadro onde eu possa reconhecer minhas experiências 
anteriores. Assim o apelo às recordações pressupõe aquilo que 

                                                 
119 MERLEAU-PONTY, M., Ph.P., op., cit., p.34. 
120 MÜLLER, M. J., op., cit., p.59. 
121 Cf., MERLEAU-PONTY, M., Ph.P, op., cit., p.25. 



ela deveria explicar: a colocação em forma dos dados e a 
imposição de um sentido ao caos sensível 122. 
 

A partir do aspecto acima delineado, conclui-se que é sob um olhar atual que as coisas 

ganham sentido, explica o filósofo com a ajuda da teoria da Gestalt, que troca a idéia 

associacionista pelo conceito de forma123. Muito embora a ciência da forma continue 

considerando a consciência a despeito do mundo, fato que explica porque a forma é 

definida como uma organização autóctone de sensações pertencentes a uma 

determinada consciência. A crítica de Merleau-Ponty vale, também, para a teoria da 

forma. Uma figura sobre um fundo contém mais do que as qualidades atualmente dadas 

pela sensação que possuem um sentido particular. A questão é saber de que é feito este 

sentido e o que acontece, no caso da Gestalt, quando um conjunto de qualidades é 

apreendido como figura sobre um fundo124. A consciência, portanto, definida como 

sensação æ tese empirista æ não deixa outro caminho  como resposta à compreensão do 

conhecimento, que aparece como um sistema de substituições em que uma impressão 

anuncia outra, fazendo da significação do percebido apenas uma constelação de 

imagens, que aparecem sem razão: visão associacionista. Assim sendo, o sentido se 

explicaria como produto de sensações cegas. Não há como explicar a percepção por essa 

via, pois, sendo as sensações exteriores entre si, elas não podem admitir nenhum tipo de 

relação: 
ao admitirem relações de semelhança e contigüidades entre 
sensações, os psicólogos associacionistas involuntariamente 
confessam aquilo que a noção de associação tenta dissimular, 
a saber, que a percepção não está alicerçada em sensações, 
mas, em unidades de sentido 125. 
 

Sob esse aspecto, para Merleau-Ponty perceber não é experimentar sensações 

que trariam consigo recordações capazes de completá-las, mas, é ver nascer dos dados 

um sentido imanente, sem o qual nenhum apelo às recordações seria possível126. 

É necessário, então, ter sempre em mente tudo aquilo que as construções 

empiristas tornam incompreensíveis e todos os fenômenos originais que elas mascaram, 

porque escondem, primeiramente, o mundo cultural ou o mundo humano, que é onde, de 

fato, se passa a vida. O empirismo, afirma Merleau-Ponty, é incapaz de ver a alegria ou a 

tristeza de um rosto, não há nada para ele no aspecto sensível de uma paisagem, já que 
                                                 
122 Id., ibid., p.27. 
123 O próprio conceito de forma é criticado por Merleau-Ponty ao ser considerado, no âmbito 
psicologia da forma, estruturas autônomas e condição da percepção, não como experiências 
primitivas. Cf., MÜLLER, M. J., op., cit., p.62 
124 Cf., MERLEAU-PONTY, M., Ph.P, op., cit., p. 20. 
125 MÜLLER, M. J., op., cit., p.61. 
126 Cf., MERLEAU-PONTY, M., Ph.P, op., cit., p. 30. 



define o percebido pelas propriedades físicoquímicas dos estímulos, que podem agir nos 

aparelhos sensoriais. A percepção assim empobrecida é uma simples operação de 

conhecimento do sujeito diante do mundo, como o cientista diante de suas experiências. 

As construções empiristas não conseguem perceber nada de intrínseco aos objetos, e se 

o conseguissem o mundo humano deixaria de ser uma metáfora, para ser aquilo que ele 

é: pleno de sentido. E o sujeito que percebe deixaria de ser um sujeito acósmico, estranho 

ao mundo.  

No bojo dessa crítica ao empirismo, o filósofo adverte que não se está negando 

que todo objeto cultural remete a um fundo de natureza sobre o qual aparece; a natureza 

da qual fala o empirismo é uma soma de estímulos e de qualidades. É absurdo, então, 

pretender que essa natureza seja o objeto primeiro da percepção. Ela é, isto sim, muito 

posterior à experiência dos objetos culturais, ou, antes, é um deles127. 

Eis porque Merleau-Ponty postulou o abandono das noções fundamentadas na 

tese empirista, reivindicando uma reflexão mais radical e autêntica, capaz de operar a 

descrição do fenômeno perceptivo, como acontece na experiência. Então, seja a 

percepção entendida como uma associação de sensações, seja ela uma projeção de 

sensações passadas, junto às sensações presentes, nunca irá refletir a experiência do 

mundo da percepção. 

A crítica aos prejuízos clássicos foi conduzida até aqui contra o empirismo. Mas, na 

realidade, não é apenas o empirismo que se visa, afirma o filósofo. O intelectualismo 

também não leva em conta a experiência perceptiva e não compreende a consciência 

ocupada em apreender128. Isso é analisado, estudando a história dos conceitos de 

atenção e juízo, presentes, também, nas teorias psicológicas da percepção. 

 

 

2.2 – Frente ao intelectualismo 
 

 

A atenção é aquele poder geral e incondicionado no sentido de que em cada 

momento ela pode se dirigir indiferentemente a todos os conteúdos da consciência129. 

Trata-se de uma abertura seletiva da consciência para os fenômenos sensoriais. Uma 

espécie de filtro que seleciona as informações do processo perceptivo. Mas, para isso 

                                                 
127 Cf., id., ibid., pp. 32-33. 
128 Cf.,id., ibid., p.36 
129 Id., ibid., p. 34. 
 



acontecer é preciso que o que se percebe esteja despercebido. Chamar-se-á atenção, 

então, à função que revela informações para uma consciência. Mas como um objeto 

natural, entre todos os percebidos, poderia excitar a atenção, já que a consciência tem a 

todos igualmente? Indaga o filósofo. Quando se sabe que no intelectualismo o 

pensamento é desligado das contingências que geram o conhecimento? Para o 

empirismo a consciência é muito pobre, pois, encontra-se presa às sensações, e para o 

intelectualismo ela é rica demais para que algum fenômeno possa solicitá-la. Na verdade, 

ambos não compreendem a consciência enquanto abertura intencional ao mundo, uma 

consciência ocupada em apreender. Não é assim que vêem a consciência. Não notam 

essa ignorância circunscrita, essa intenção ainda ‘vazia’, mas já determinada, que é a 

própria atenção130. Portanto, é problemática essa noção de atenção dos psicólogos, pois, 

não conseguem descrever como a consciência constitui seu objeto e como faz aparecer a 

unidade do objeto em uma dimensão nova. 

Sendo assim, a consciência, para Merleau-Ponty — na crítica ao intelectualismo —, não é 

o retorno a si de um pensamento já senhor de seus objetos, mas, o nascimento vivo de 

um objeto novo, que expressa o que, até então, se oferecia como um indeterminado. Essa 

transição, sempre renovada, do indeterminado ao determinado, é o próprio pensamento, 

porque, a obra do espírito só existe em ato, afirma Merleau-Ponty, citando Valéry131. A 

história do conceito de atenção revela o quão distante da experiência primordial da 

percepção estão essas análises, sedimentadas nas visões empiristas e intelectualistas. 

Em ambos os casos, a atenção revela uma concepção dogmática do mundo em que não 

há lugar para o inacabado, nem para o ambíguo, que seria, para uma consciência 

constituinte, conseqüência da desatenção, não atestando nada acerca do mundo concreto 

(empirismo) ou ideal (intelectualismo). 

A noção de juízo faz reforçar a crítica ao intelectualismo em torno da noção de 

sensação. O olhar intelectualista sobre a percepção ainda não era direto, pois, estava 

firmado na reflexão em detrimento da experiência132. 

No intelectualismo, o juízo é introduzido como aquilo que falta à sensação para 

tornar possível uma percepção133. Na análise, ele tem a função de anular a dispersão 

possível das sensações; é uma contrapartida da sensação pura com a função geral de 

ligação. A percepção se torna, assim, numa interpretação dos signos que a sensibilidade 

fornece. Porém, em sua análise, e sempre procurando restabelecer uma descrição direta 
                                                 
130 Id., ibid., p. 36. 
131 Id., ibid., p. 39. 
132 Cf., id., ibd., p. 40. 
133 Id., ibid., p. 40. 
 



da percepção e não dos seus resultados, Merleau-Ponty afirma que perceber, no sentido 

pleno da palavra, não é julgar, mas, apreender um sentido imanente ao sensível, antes de 

qualquer juízo. A significação, sob esse aspecto, é inerente aos signos, e o juízo seria 

apenas sua expressão facultativa. Não se pode fazer, sob pena de ignorar o problema da 

finitude, uma análise da percepção esquecendo-a enquanto fenômeno original, o que 

levaria a filosofia a uma ignorância de si mesma. Sem uma análise da percepção, o 

próprio exercício analítico perde radicalidade, pois, passa a esquecer suas próprias 

origens.  

O recurso à noção de juízo, com o objetivo de esclarecer a maneira como o mundo 

é percebido, numa tentativa, como observa Merleau-Ponty, de superar as dificuldades 

implícitas nas noções empiristas de sensação e de associação subjetiva, não alcança 

melhor sorte do que as noções rivais, pois, continua prevalecendo a idéia de uma 

consciência absoluta, constituinte, em prejuízo do mundo e da experiência perceptiva. O 

empreendimento intelectualista, portanto, através da noção de juízo, se afasta da 

experiência. Pela sua via, são necessárias determinações de ordem predicativa para ligar 

qualidades objetivas e fechadas sobre si. Mas perceber não é interpretar signos que a 

sensibilidade fornece pelos estímulos corporais. Sendo assim, o juízo seria um fator da 

percepção encarregado de fornecer aquilo que o corpo não fornece, infere o filósofo, que 

completa num tom conclusivo: esquecemos ainda mais uma vez a operação primordial 

que impregna de um sentido o sensível e que pressupõe toda mediação lógica como toda 

causalidade psicológica134. 

A análise merleaupontyana, da mesma maneira que revelou a insuficiência do 

empirismo, também, revelou a do intelectualismo, evidenciando o seu malogro na tarefa 

de compreender a relação primordial do sujeito com o mundo. A subjetividade tomada 

nesses parâmetros fica submetida a um pensamento carente de verdadeira radicalidade, 

pois, um pensamento que não consegue ir até onde nascem suas questões e de lá 

reconstruir a caminhada, enquanto filosofia se auto desconhece, perdendo-se nas 

armadilhas da reflexão causal que transforma o movimento efetivo, onde a consciência 

em cada momento refaz os seus passos identificando o objeto, numa essência abstrata 

de consciência æ uma esfera que desconhece a operação que o torna atual ou pela qual 

se constitui. Passa-se do empirismo ao intelectualismo, isto é, da objetividade absoluta à 

subjetividade absoluta, e a segunda idéia vale tanto quanto a primeira. O parentesco entre 

essas duas formas de racionalidade é, assim, muito menos visível e mais profundo do que 

se crê, afirma Merleau-Ponty. 

                                                 
134 Id., ibid., p. 43. 



Sob esse aspecto da reflexão, a respeito dos prejuízos clássicos, levanta-se a 

seguinte questão: não estariam as análises do filósofo, conseqüentemente, se dirigindo 

para o outro lado, isto é, em prejuízo da razão? Não é isso que acontece, já não existe 

uma razão atrás da natureza, porém, um enraizamento. Ela não é absolutamente 

transparente para si mesma, mas sempre dada em uma experiência. A reflexão, portanto, 

nunca se impele para fora de qualquer situação. A análise da percepção, enquanto tal, 

não a faz desaparecer135, e o mundo percebido torna-se, ipso facto, o fundo pressuposto 

por toda racionalidade. Uma concepção desse gênero não destrói nem a racionalidade 

nem o absoluto. Daí que as conclusões das pesquisas merleaupontyanas sobre os 

prejuízos clássicos e a conseqüente reabilitação do sensível não têm valor apenas de 

uma descrição psicológica. Após esses esclarecimentos, pode-se concluir dizendo que o 

mundo percebido não é uma soma de objetos no sentido que as ciências dão a esta 

palavra; que nossa relação com ele não é a de um pensador com um objeto de 

pensamento (...)136. Resta, portanto, agora, analisar a percepção caracterizada aqui como 

experiência primordial. 

                                                 
135 Cf., id., ibid., p. 53 
136 MERLEAU-PONTY, M. O primado da percepção e suas conseqüências filosóficas, op., cit., p. 41 
 



3 - A percepção como começo radical da filosofia 
 

 

O sentir voltou a ser uma questão para a reflexão filosófica. Passa, agora, a 

designar uma experiência onde não se trata mais de qualidades mortas, mas 

propriedades ativas. Ele investe a qualidade de um valor vital; primeiramente a apreende 

na sua significação para nós, para esta massa pesada que é nosso corpo, e daí provém 

que ele comporte sempre uma referência ao corpo137. O problema, então, é compreender 

estas relações singulares, afirma Merleau-Ponty. Relações que se tecem entre o mundo e 

mim enquanto sujeito encarnado, nas quais o objeto percebido transforma-se e 

determina-se. É ele, o sentir, que faz o mundo presente, comunicando-o para um sujeito 

percipiente; é a ele, também, que o objeto percebido e o sujeito devem sua densidade. 

Foi afirmado anteriormente que Merleau-Ponty postulou uma reabilitação do 

sensível; empreendeu uma gênese do pensamento indo até à existência préreflexiva, 

onde o mundo, na sua espessura, passa a existir para um sujeito corporal. De acordo com 

o filósofo, tudo o que as ciências tinham dito a respeito da sensação æ influenciadas 

pelas abordagens empiristas e intelectualistas æ era, na verdade, uma construção acerca 

dela, e não a descrição dos fenômenos, tal como ocorrem. Entretanto, tudo que se sabe 

sobre a percepção humana é possibilitado pela própria percepção. Foi o que se afirmou 

quando se disse que não há pura impressão, e que o algo perceptível está sempre no 

meio de outra coisa, fazendo, assim, parte de um campo. Portanto, não há o puro sentir, 

pois, se assim ocorresse, redundaria em nada sentir e em não sentir de forma alguma. 

Essa pretensa evidência do sentir não está fundada em um testemunho da consciência, 

mas no prejuízo do mundo138, no sentido de que só sabemos o que é ver, ouvir, sentir, 

porque a percepção há muito tempo, nos deu objetos coloridos ou sonoros. Então, 

quando se vai analisá-la faz-se uma transposição desses objetos para a consciência. 

Construímos, então, a percepção com o percebido, dirá o filósofo. Não se vê, assim, que 

toda consciência é consciência de algo. A confusão a respeito da noção de sensação 

induz uma não compreensão da percepção, e como não há percepção sem o algo 

percebido, acaba não se compreendendo nem um, nem outro. 

As análises clássicas, sustentadas na crença de um mundo exterior em si, não se 

davam conta de que a sensação, mesmo quando definida pela fisiologia, já se encontrava 

envolvida em relações. Foi o que se procurou mostrar no ponto anterior em que a noção 

                                                 
137 MERLEAU-PONTY, M. Ph.P, op., cit., p. 64. 
138 Id., ibid., p. 11. 



de sensação falseava toda a análise da percepção, deixando de reconhecer a 

contribuição que ela dá para a concepção de verdade, ou seja, de tomar a percepção 

como modalidade original da consciência. Vê-se, assim, qual o rumo delineado por 

Merleau-Ponty em vias de estabelecer uma nova relação entre a consciência e o mundo, 

criticando todo dualismo, caracterizado no que designou de tradição cartesiana, isto é, o 

dualismo corpo-consciência, fato-idéia, sujeito-objeto, que marcou o pensamento 

ocidental através das filosofias da consciência e do objetivismo científico139. Dito de outra 

forma significa visualizar como a filosofia merleaupontyana erigiu uma noção de 

subjetividade encarnada no mundo, ou como construiu uma filosofia da encarnação do 

espírito, centrada no conceito de corpo próprio, para superar a dicotomia clássica entre 

sujeito e objeto. Este corpo é já se sabe um corpo sujeito, o qual não será compreendido 

fora de uma fenomenologia do ato perceptivo: modalidade original de consciência. 

A relação originária que o homem vive com o mundo é tal que precede e funda o 

próprio processo de conhecimento, é uma volta à percepção real e às vivências, onde se 

instaura o acesso ao mundo. Daí a razão de o filósofo ter postulado um regresso à 

percepção. Considerada assim, a reflexão radical nunca se absolutiza, porque nela a 

realidade nunca se transformará numa totalidade acabada. Partindo do primado da 

percepção enquanto abertura fundamental da relação originária que o homem vive com o 

mundo, Merleau-Ponty não poderia repetir os equívocos da postura crítica, tendo, por 

isso, que se confrontar com os discursos clássicos sobre a experiência perceptiva. 

Nessa démarche fenomenológico-existencial, o primeiro ato filosófico será, então, 

um retorno ao mundo vivido, porque é lá que a percepção abre-se sobre coisas, isto é, se 

orienta, como para seu fim, em direção a uma ‘verdade em si’ em que se encontra a razão 

de todas as aparências140. Mesmo assim, a percepção não dá a conhecer a realidade na 

sua plenitude, porque é sempre ambígua e inacabada. Senão, a consciência ou o mundo 

seria absoluto e não se evitaria a alternativa intelectualismo-empirismo. A percepção deve 

ser compreendida, então, como aquele ato que permite ao sujeito uma abertura e 

iniciação ao mundo. Para Merleau-Ponty, o mundo percebido é a primeira realidade, o ser 

verdadeiro, o realmente real, fonte de toda racionalidade. Eis porque discordou da 

Psicologia clássica quando ela reduz toda experiência ao que é julgado ser verdadeiro. 

Para ele a percepção não revela o ideal e o necessário, mas também não é uma 

ocorrência passageira, livre, sem amarras. Ela ocorre no âmbito do todo141. Também, não 

                                                 
139 Cf., CHAUI, M. Experiência do pensamento, op cit., p. VIII. 
140 MERLEAU-PONTY, M. Ph.P, op., cit., p.66. 
141 BICUDO, M. A. Viggiani. A percepção em E. Husserl e em Merleau-Ponty. Veritas, Porto Alegre-RS, 
v.42, N0 1, p. 85,março 1997. 



é possível decompô-la em partes ao modo de uma multiplicidade de sensações, pois, foi 

visto que somente a estrutura da percepção efetiva pode ensinar o que é perceber. Isso 

significa dizer que, numa experiência perceptiva, o algo perceptivo faz parte de um 

campo, encerrando um paradoxo: o da transcendência e imanência do percebido, que só 

existe na medida em que alguém pode percebê-lo. Trata-se de um paradoxo insuperável, 

inaugurado por uma lógica em estado nascente, que Merleau-Ponty designa de 

coexistência ambígua, originária e mediadora do pacto inextricável do sujeito com o seu 

mundo. Tal coexistência não é uma coincidência do sujeito com o objeto, pois, assim, 

ambos perderiam suas identidades e o sentido não brotaria, já que a distância é essencial 

ao conhecimento: uma distância perceptiva ao modo do sentido da visão142, considerada 

o órgão mais perfeito, porque ver, para Merleauponty, é tocar à distância; com a visão se 

permite uma abertura para a textura do mundo que envolve o corpo que vê, daí a 

similitude com a percepção. A imediaticidade perceptiva, afastados os prejuízos das 

sensações e renovada a própria noção de imediato, deixou de ser uma impressão 

simples, transformando-se no sentido e na estrutura, isto é, no arranjo espontâneo das 

partes143. Postular a sua primordialidade como começo radical não significa, segundo 

Merleau-Ponty, uma conversão ao irracionalismo, mas, análise intencional, quer dizer, a 

percepção não repousa em si mesma ao modo da sensação pura, como uma coisa, mas 

visa e significa para além de si mesma. Ela não se apresenta como um acontecimento no 

mundo, ao qual se possa aplicar a categoria de causalidade, porém, se apresenta como 

uma re-criação ou uma re-constituição sempre atual do mundo; apresenta-se, também, ao 

modo de uma superfície de contato com o mundo, perpetuamente enraizada nele. Por 

isso, não pode ser tratada e descrita como um dos fatos que se produzem no mundo, já 

que todo saber se instala nos horizontes abertos por ela144. 

Eis porque Merleau-Ponty pôde afirmar, a partir daí, que a ciência é segunda em relação 

à percepção; pôde, também, convidar a aprofundar a redução fenomenológica, almejando 

alcançar o ponto iniciante na experiência originária em que o mundo se constitui como 

percebido. Se assim é, a consciência perceptiva pertence ao domínio do vivido, do 

imediato, do pré-reflexivo æ por isso a afirmação de que a ciência é segunda em relação 

a ela. 

Merleau-Ponty compara a percepção a um facho de luz que revela os objetos onde 

eles se encontram e manifestam sua presença latente até então. A imediaticidade e a sua 

natureza originária, portanto, não é por ser anterior à outra forma de experiência, mas, por 
                                                 
142 CANTISTA, M. José. Fenomenologia e percepção em Merleau-Ponty, op., cit., p. 389. 
143 Cf., MERLEAU-PONTY, M. Ph.P, op., cit., p. 71. 
144 Cf., id., ibid., p. 240. 



tornar possível e, também, porque é já relação de envolvimento com o mundo. Fala-se, 

neste âmbito, em consciência perceptiva e não representativa, ou seja, numa forma de 

aproximação e abertura ao mundo, numa causalidade circular rigorosamente centrífuga e 

centrípeta. Fundar, aqui, deixa de ser sinônimo de causar o sujeito a partir de um mundo 

(realismo), também não é sinônimo de idear, ou seja, de estabelecer, a partir de um 

sujeito apriorístico as condições de possibilidade como se fossem, elas mesmas, 

condições de objetividade, de experiência e de realidade145. 

Até aqui a percepção foi designada de acontecimento primordial. Todavia, como se 

postula uma reflexão radical, que é o que se propõe o filósofo, uma questão se impõe, 

qual seja: como nasce e evolui, no pensamento de Merleau-Ponty, a problemática da 

percepção até chegar à “Phénoménologie...”?, onde ela aparece como fenômeno 

originário fundamental da relação consciência-mundo? E onde o conceito de corpo, 

sujeito encarnado e sujeito da percepção aparece como uma unidade fenomenológica 

altamente significativa, analisada como solução do problema do acesso ao mundo? 

 

 

3.1 – Gênese do conceito de percepção 
 

 

A gênese da problemática da percepção na filosofia de Merleau-Ponty encontra-se 

na “Structure...”, em conexão com a noção de Gestalt, onde a descrição apóia-se na 

noção de estrutura: unidade dinâmica, figura-fundo, cuja lei de integração não se reduz à 

forma como idéia, nem como coisa146. A teoria da forma, quando analisa a percepção, 

fala de totalidades e de conjunto para afirmar que a percepção dos objetos, por uma 

consciência, não se dá em partes ou fragmentos e a junção sendo efetuada 

posteriormente. Nela o objeto é de imediato percebido em sua totalidade e em sua 

estrutura (forma) para posterior descoberta dos detalhes, não se constituindo em um ato 

independente da experiência vivida. Portanto, segundo a Gestalt, não é pela 

reconstituição e associações de sensações isoladas, como no empirismo, que se dá a 

apreensão do objeto. A consciência tem a capacidade de apreender os objetos na 

totalidade. 

A descrição da percepção na “Structure...” está apoiada, então, nessa noção de 

forma (estrutura) proposta pela teoria da Gestalt. Sua epistemologia sugeriu a Merleau-

                                                 
145 Cf., CANTISTA, M. José, op., cit., p. 390. 
146 Cf., id., ibd., p. 391. 



Ponty a necessidade de superação dos quadros pensantes tanto da ciência como da 

filosofia moderna da consciência. Não sendo idéia, nem coisa, a forma passa a exibir, 

para ele, uma lógica antitética do racionalismo, apresentando, já no seu aparecer, um 

sentido não explicável causalmente. Por isso, o que há de profundo na Gestalt não é a 

idéia de significação, mas, a de ‘estrutura’ como junção indiscernível de uma idéia e de 

uma existência, o arranjo contingente pelo qual os materiais se põem diante de nós a ter 

um sentido, a inteligibilidade em estado nascente147. Foi essa noção de forma que atraiu 

o filósofo. 

Todavia, para Merleau-Ponty, algumas questões se colocam na “Structure...”: a 

partir de que instância cognoscitiva deverá abordar a forma? O que é afinal a forma? 

Como é que a capto? Ela é pensada ou percepcionada? 

Para elucidar tais questões passou a analisar de muito perto a noção de 

comportamento, procurando observá-lo fenomenologicamente enquanto acontecimento 

nele mesmo, antes das distinções clássicas do psíquico e do fisiológico148. Tal estratégia 

descritiva é adotada para evitar os riscos de se colocar de imediato numa consciência 

tardia, como consciência transcendental já feita, o que o afastaria do comportamento nele 

mesmo. Assim sendo, o filósofo descobre que, mesmo ao nível da ordem física, o 

comportamento, percepcionado como forma, proíbe sua reificação e, a fortiori, ao nível da 

ordem vital e humana, em que forma não é uma coisa. Na continuidade de suas 

investigações ele deixa de observar o comportamento, numa posição de espectador 

estrangeiro, e passa a uma descrição em primeira pessoa. Com isso, o objeto da 

percepção passa a ser o próprio sujeito que percebe. A percepção, agora, é vista ad intra 

e não ad extra, fazendo inferir que o espectador, observador estranho, já se encontra 

implicado naquilo mesmo que observa e apreende. A percepção compreende, pois, do 

começo ao fim, aquele que percebe e o objeto percebido. Porém, essa identificação entre 

a subjetividade e a compreensão da forma, não permite sua idealização, já que a forma 

não é nem pura coisa nem pura idéia, foi afirmado acima149. Para os psicólogos da 

Gestalt, o algo percebido nunca é um termo absoluto, e sim, aquilo que aparece no 

interior de um campo de relações, que denominam de forma ou estrutura (figura-fundo). A 

idéia de uma consciência tética que constitui as coisas independentes dela, fazendo 

aparecer as significações, não elucida a problemática, como se viu. A esse propósito, 

Merleau-Ponty começa a falar de consciência perceptiva. Porque, explica ele: é ao 

universo das coisas percebidas que a Gestaltheorie toma emprestado sua noção de 
                                                 
147 MERLEAU-PONTY, M. SC., op., cit., p. 223. 
148 Id., ibid., p.2-3. 
149 Cf., CANTISTA, M. J. , op., cit., p. 392. 



forma, onde é definida não em termos de realidade, mas, em termos de conhecimento, 

um conjunto percebido, presente no mundo evidentemente, porém, a forma física não é o 

fundamento real da estrutura do comportamento e em particular de sua estrutura 

perceptiva, ela mesma só é concebida como um objeto de percepção150. Merleau-Ponty 

percebe que a instância cognoscitiva, pela qual a Gestalt existe, não é uma consciência 

intelectual, mas, uma experiência perceptiva: então é a consciência perceptiva que 

devemos interrogar se queremos encontrar um esclarecimento definitivo151, infere o 

filósofo ao finalizar a “Structure...”. 

A psicologia da forma não avançou o bastante, segundo as análises de Merleau- 

Ponty. Permaneceu presa ao pensamento causal, coisificando a forma, enquanto que, 

para ele, a forma coincidirá com o sentido existencializado. Suas pesquisas, então, 

remetem à consciência perceptiva como âmbito primordial da descrição frente a um 

problema fundamental, a saber, o da relação consciência - natureza.  

Que método, então, utilizar, agora, para dar continuidade à investigação? É o 

problema que se apresenta ao filósofo no final das reflexões da “Structure...”. Será, pois, a 

fenomenologia que irá ajudá-lo a aprofundar, com rigor filosófico, as investigações, por ela 

oferecer uma renovada forma de abordagem filosófica ao unir o extremo subjetivismo com 

o extremo objetivismo e ao formular uma nova noção de mundo e de consciência. Com a 

fenomenologia o filósofo pôde afirmar que o real deve ser descrito, não construído ou 

constituído. É, então, na “Phénoménologie...” que ele estabelece as bases de uma nova 

filosofia, voltada para a investigação descritiva da percepção como fenômeno originário 

da esfera do pré-objetivo e do pré-reflexivo; é ela, nesse aspecto, a que vai possibilitar ao 

percebido revelar toda sua inesgotável riqueza. Merleau-Ponty evolui seu pensamento 

sobre o comportamento, percepcionado como forma, à percepção como fenômeno do 

fenômeno, isto é, na “Phénoménologie...”, a percepção se apresenta como originária no 

sentido de uma fenomenologia existencial. O filósofo vai se dando conta, paulatinamente, 

que é na percepção iniciante que se cumprem as exigências inerentes à noção de forma, 

passando, assim, a estudar a consciência perceptiva. 

 

                                                 
150 Cf., MERLEAU-PONTY, M. SC., op., cit., p.156-227. 
151 Id., ibid., p.227. 
 



3.2 – Primordialdade da percepção e suas consequências filosóficas 
 

 

Eis como a fenomenologia da percepção tornou-se o tema decisivo da filosofia de 

Merleau-Ponty e objeto de sua principal obra. A questão de fundo apresentada, mostrada 

aqui várias vezes, implícita e explicitamente, formulada de diferentes maneiras na 

“Structure...” e na “Phénoménologie...” é: como estabelecer uma reflexão incondicionada 

que explore, sem subterfúgios, o desabrochar da significação fundamental e da verdade 

implícita na própria existência, através da mediação da percepção? Essa reflexão radical 

não pode ser um pensamento do mundo, mas, acontecimento no mundo, por isso radical, 

porque, conhecendo-se como acontecimento, não perderá de vista a sua raiz corpórea, 

não se absolutiza e nunca transformará a realidade numa totalidade acabada e 

configurada a partir de uma subjetividade autônoma, transparente a si mesma. Uma 

subjetividade, guiada pelo falso preconceito cognoscitivo de objetividade absoluta, omite a 

experiência perceptiva, isto é, a manifestação ativa da consciência. Nesse modo de 

consciência encontra-se o fato da intencionalidade e da manifestação da natureza do 

objeto intencional: a estrutura. Posto que elas não estão na natureza, como aconteceu na 

noção de forma, senão que existem para uma consciência engajada no mundo. Essa 

renovada noção de consciência conduz, portanto, ao ato perceptivo como emergência de 

uma significação enquanto ato principiante, que tem o duplo caráter de visar intenções 

humanas antes que objetos de natureza (...), e apreendê-los como realidades 

experimentadas antes de apreendê-los como objetos verdadeiros152. A descrição da 

consciência perceptiva apresenta, outrossim, a negação da consciência com a função 

universal de organizadora da experiência e como consideração de uma rede de intenções 

significativas, único modo possível de religar a consciência à ação humana. O estudo da 

consciência perceptiva permitiu a Merleau-Ponty superar as considerações dualistas 

sobre a subjetividade, aportadas pelo empirismo e pelo intelectualismo. A 

“Phénoménologie...” se constituiu, então, na continuidade e no aprofundamento de suas 

investigações, que visavam descrever a relação primordial da consciência com a 

natureza. A fenomenologia da percepção não é mais que uma filosofia do 

estabelecimento desta relação.  

A démarche da reflexão merleaupontyana poderia ser interpretada como uma 

negação da razão; uma autoanulação do projeto filosófico de formalização da verdade. 

Todavia, não é isso que está em jogo, porém, um esforço de reconhecimento da gênese 

                                                 
152 Id., ibid., p. 180. 



do pensamento, em vista do vínculo inextricável da consciência com o mundo: pátria 

comum dos pensamentos. A primeira abertura ao mundo não é a do pensamento 

formalizado æ cogito, ergo sum æ, mas a da percepção, que é quem funda e inaugura o 

conhecimento, como foi reiterado várias vezes. 

Sob o aspecto acima esboçado, cabe concluir, que é essa démarche, 

antropológico-fenomenológica, a respeito da percepção, que dá o sentido existencial à 

fenomenologia merleaupontyana. Sobretudo quando aborda a percepção não como uma 

operação pura de conhecimento, mas como fundadora da verdade: um conjunto 

(estrutura) irredutível e sempre atual do sujeito percipiente no mundo e com o mundo. A 

atualidade significa que as coisas estão sempre nascendo sob o olhar. Mesmo quando se 

recorda o passado, trazendo ao olhar da consciência um quadro pretérito, subsistente em 

si, desenvolve-se as perspectivas desse quadro numa vivência do presente, não tendo 

mais, por isso mesmo, igual sentido de antes, porém, o do presente. O mundo, para 

Merleau-Ponty, encerra uma verdade à qual nossa subjetividade deve poder sempre 

representar numa atualidade temporal. A percepção é atual porque a relação consciência-

mundo não é a do pensador com seu objeto de pensamento. Portanto, a verdade do que 

existe escoa da percepção como presença. Isso quer dizer que o acontecimento 

perceptivo é rigorosamente contemporâneo àquele momento em que as coisas, as 

verdades e os valores se constituem para o sujeito percipiente, melhor dizendo, é ele que 

possibilita a gênese do sentido. Não se trata, então, de uma autodestruição da razão, 

mas, do primado da experiência perceptiva, um logos em estado nascente: estrutura de 

todas as certezas. O saber absoluto do filósofo, dirá Merleau-Ponty, é a percepção. Na 

relação consciência (perceptiva) – mundo (percebido) não há lugar para o pensamento 

causal de nenhuma das partes envolvidas, pois, trata-se de uma co-emergência153. 

Todo saber se instala nos horizontes abertos pela percepção, foi dito alhures. Daí 

não ser considerada procedente a acusação de traição da razão, conquanto se considere 

que o intelectualismo represente um avanço na tomada de consciência frente à tese 

empirista, ao postular a existência de uma instância transcendental que se dá o mundo 

inteiramente pronto, isto é, o Ego transcendental: um pensador universal encarregado de 

produzir as relações do sistema da experiência æ mundo, corpo próprio, eu empírico. 

Como o Ego não está envolvido no sistema, as relações são de causalidade sob o olhar 

do verdadeiro Eu. O corpo próprio e o eu empírico seriam apenas elementos no sistema, 

                                                 
153 Com esse termo quer-se preservar a ecceidade do sujeito e do objeto de qualquer relação de 
causalidade. São, aqui, termos relacionais, garantindo, assim, a crítica à epistemologia que confere ao 
observador externo a autoridade de impor sua própria visão do mundo dos objetos. Cf., LALANDE, A. 
Dicionário Técnico e Crítico da Filosofia. 2 ed. São Paulo: Martins Fontes, 1996, p.296. 



subordinados ao Eu transcendental. Portanto, o progresso intelectualista de tomada de 

consciência se revela inconsistente, pois, diante do fato de que todo saber se instala nos 

horizontes abertos pela percepção, como explicar que algum dia pôde confundir o eu 

empírico com o corpo, se ambos são objetos entre outros objetos, sob o olhar do 

verdadeiro Eu, como indicado acima? Como se pôde acreditar que se via com os olhos 

aquilo que na verdade era uma inspeção do espírito?, indaga Merleau-Ponty. A 

explicação só virá negando a existência de um Eu transcendental absolutamente 

adquirido, negando, também, a reflexão dada absolutamente na alternativa de uma 

existência em si e de uma existência para si. Permanecendo a alternativa, o sujeito da 

percepção permanece ignorado154. A verdadeira reflexão é a tecida a partir de uma 

relação viva daquele que percebe com o seu corpo e com o seu mundo, como afirma 

Merleau-Ponty. 

O sujeito é, então, inserido no sistema da experiência: Eu – Outro – as coisas, 

onde aparece como sujeito corporal; o corpo assumindo, por conseguinte, um lugar 

central na configuração da subjetividade. 

Está explicado, então, porque as reflexões da “Phénoménologie...”, após ter 

ultrapassado os prejuízos clássicos, fala de campo fenomenal155: nascedouro do 

pensamento engendrado no sistema Eu-Outro-as coisas. Tem-se, assim, por superada, a 

visão de um mundo objetivo em favor do vivido, que precisa ser descrito. Só uma 

abordagem fenomenológica, então, poderia levar a tais resultados. 

Isso explica porque o filósofo decidiu, inicialmente, pelos estudos da psicologia da 

forma, pois, nela a percepção ocupará um lugar central em decorrência da postura 

fenomenológica assumida. Merleau-Ponty viu a atitude transcendental implicada nas 

descrições do psicólogo ao superar as considerações das sensações no estudo da 

percepção. A visão objetiva é superada; a reflexão psicológica é levada a integrar aos 

fenômenos todo objeto possível e a investigar como ele se constitui através deles. Neste 

exato momento, afirma o filósofo, o campo fenomenal torna-se um campo 

transcendental156. A consciência, a partir daí, na reflexão da psicologia, deixa de ser uma 

região particular do ser, porque, agora, tudo existe para ela. A psicologia, então, 

investigará, em seguida, como o sistema eu-outro-mundo se constitui. Cumprida a tarefa, 

o Ego meditante faria o sujeito tomar posse integral da sua experiência vivida. Estaria 

                                                 
154 Cf., MERLEAU-PONTY, M. PhP., p. 240-241. 
155 Cf., id., ibid., p.64. A noção de campo vem da teoria da forma. Vincula-se ao conceito de estrutura 
(conjunto), que é como a teoria gestáltica estudou o comportamento dentro da estrutura de campo. A escola 
gestáltica orienta a psicologia no sentido de uma visão global do comportamento em sua relação com o 
campo psicofísico (uma organização). 
156 Cf., id., ibid., p. 73. 



terminada, com isso, a tematização iniciada pela psicologia, pois, toda a esfera do 

psíquico ver-se-ia esclarecida. Tal é, portanto, para Merleau-Ponty, a perspectiva 

ordinária de uma filosofia transcendental, e tal é, também, pelo menos aparentemente, o 

programa de uma fenomenologia transcendental157. 

Ora, se é assim, o campo fenomenal, tal como foi designado, põe, segundo 

Merleau-Ponty, uma dificuldade de princípio a sua explicitação direta e total. Sabe-se já 

que ele tem a ver com um retorno ao mundo vivido, que é onde se encontra o limite de 

toda objetividade, não se tratando, pois, de mundo interior. Portanto, ao se postular uma 

reflexão radical, descritiva do mundo percebido, que compreenda o objeto 

verdadeiramente, compreende-se que a reflexão não poderia ser considerada como 

simples retorno a uma razão universal, mas, uma operação criadora que participa ela 

mesma da facticidade do irrefletido158. O reconhecimento dos fenômenos, enquanto 

ordem original, conserva para a própria razão e para a própria ordem o caráter de 

facticidade, não sendo possível, entrementes, uma consciência constituinte universal. Eis, 

então, aí, segundo essa interpretação, o sentido da palavra transcendental para a 

fenomenologia: ela quer significar que a reflexão nunca tem sob seu olhar o mundo 

inteiro, que só dispõe, assim, de uma visão parcial e de uma potência limitada159. A 

fenomenologia, sabe-se disso, estuda a aparição do ser para a consciência em vez de 

supor a sua possibilidade previamente dada. De fato, admoesta Merleau-Ponty, o Ego 

meditante nunca pode abdicar de sua inerência a um sujeito individual, que conhece 

numa perspectiva particular. Desse modo, todo pensamento, para ser uma operação 

radical, deve estar submetido a uma situação. Não se pode, pois, enquanto sujeito 

meditante, ser inteiramente consciência, reduzir a consciência transcendental a uma 

operação reflexiva que sobrevoa a tudo. Ela só é verdadeiramente reflexão ao se 

reconhecer como reflexão-sobre-um-irrefletido160. 

Eis porque foi necessário iniciar pela psicologia a investigação sobre a percepção, 

infere Merleau-Ponty, concluindo o capítulo introdutório da “Phénoménologie...”, 

explicando porque: só assim teria sido possível compreender todo o sentido do problema 

transcendental, pois, não teria seguido metodicamente os passos que conduzem a ele, a 

partir da atitude natural, se não tivesse começado pela psicologia. Se tivesse, ao 

contrário, falado de sujeito sem freqüentar, por descrições psicológicas, o campo 

fenomenal, ocorreria que a reflexão, de imediato, se situaria em uma dimensão 

                                                 
157 Id., ibid., p.73. 
158 Id., ibid., p.74. 
159 Cf., id., ibid., p. 74. 
160 Cf., id., ibid., p. 76. 



transcendental, como faz a filosofia reflexiva, que deixa escapar, ipso facto, o verdadeiro 

problema da constituição. Sem essa radicalidade da reflexão, analisando as descrições 

psicológicas, não teria despertado para a experiência perceptiva, sepultada sob seus 

próprios resultados. Assim não podíamos começar [finaliza o filósofo] sem a psicologia e 

não podíamoscomeçar só com a psicologia. A experiência antecipa uma filosofia assim 

como a filosofia não é mais que uma experiência elucidada161. 

Em conclusão a este ponto, serão indicadas, agora, algumas idéias-sínteses a 

respeito da reflexão realizada sobre a percepção. 

Para Merleau-Ponty, a percepção torna presente um mundo como mundo 

fenomenal, isto é, tal como foi percebido pelo sujeito percipiente; esse mundo percebido 

só aparece, enquanto tal, fruto não de uma consciência intelectual, mas, de uma 

consciência perceptiva, existencial, em que seu ato próprio é o reconhecimento da 

existência e dos existentes. Isso quer dizer que, na percepção, o percebido é apreendido 

indivisivelmente como em-si e como para-mim. O em-si é visto como um transcendental 

que é para uma consciência perceptiva. Vê-se implicada aqui uma filosofia que concebe o 

homem, antes de tudo, como ser-no-mundo e concebe o mundo como mundo humano e 

simbólico æ a natureza é transformada em mundo. Outra idéia, é que a relação de 

imbricação homem-mundo é estrutural. Não a estrutura formal do estruturalismo, pois, na 

visão merleaupontyana, na estrutura está incluída não só a significação (formal), mas, 

também, a existência, não se tratando, portanto, de uma construção abstrata, mas, de 

sentido encarnado. A estrutura não é Natureza em-si, nem sistema de posições da 

consciência, mas produção de uma inteligibilidade espessa que se realiza por meio das 

coisas e dos homens, anteriormente à reflexão... é uma reflexão operante162. 

A noção de estrutura, como aparece aqui, aponta para uma dimensão dialética. 

Constitui-se dialeticamente na relação da existência e da significação. A intencionalidade 

da consciência relaciona, portanto, dialeticamente a estrutura homem e mundo. Os 

opostos são assumidos numa tensão aguda, abrindo-se reciprocamente um para o outro. 

A percepção implica, assim, dois elementos, homem-mundo, que se unificam sem se 

fundirem integralmente. A coisa está aí, sempre aberta e por isso é percebida, mas que 

nunca deixa de ser transcendente, daí não ser inteiramente percebida, pois, é uma 

tensão: presença-ausência. Nosso ser, afirma o filósofo na “Phénoménologie...”, nunca se 

reduz ao nosso saber e nunca pode ser inteiramente consciência. A percepção é um todo 

em que estão implicados dialeticamente a coisa e a consciência, por isso que, para a 
                                                 
161 Id., ibid., p. 77. 
162 CHAUÍ, M. Experiência do pensamento: ensaios sobre a obra de Merleau-Ponty, op., cit., p. 229. 
 



fenomenologia merleaupontyana, não se dá propriamente uma constituição do objeto, 

como em Husserl, mas uma instituição, termo preferido pelo filósofo em equivalência ao 

de dialética. 

Para Merleau-Ponty, uma coisa tem caracteres ou propriedades estáveis, embora 

ela não possa ser definida por isto, porque não é um em si absolutamente, como já foi 

dito. A coisa tem sua grandeza e sua forma próprias sob as variações perceptivas que 

são apenas aparentes, visto que, a aparência pertence ao acontecimento perceptivo da 

relação que se tem com o objeto, não concernindo a ele mesmo163. O problema que aqui 

se apresenta, de modo muito radical, para Merleau-Ponty164, é saber como existe algo de 

objetivo que se apresenta diante de mim, isto é, cristaliza-se no fluxo de minha 

experiência. Trata-se, então, de entender a relação consciência-mundo fora do esquema 

dualista subjetivo-objetivo (um dentro e um fora), porém, sem inviabilizar a reflexão do 

sujeito e o conhecimento de um mundo que nunca é inteiramente consciência. 

Segundo Merleau-Ponty, a experiência perceptiva é experiência de algo, pois, é 

isso que a define, caso contrário não seria experiência de nada, e toda experiência interna 

só é possível sobre o fundo da experiência externa. Kant viu muito bem isso, afirma 

Merleau-Ponty, mas, ele (Kant) disso concluiu que eu sou uma consciência que investe e 

constitui o mundo, e, nesse movimento reflexivo, ele passa por cima do fenômeno do 

corpo e do fenômeno da coisa165, deixando, portanto, de perceber que a experiência 

subjetiva é relativa a um mundo, isto é, toda constância perceptiva reenvia à posição de 

um mundo e de um sistema da experiência onde meu corpo e os fenômenos estejam 

rigorosamente ligados166, porque o corpo é sempre um agente perceptivo, nunca objeto e 

o mundo uma unidade aberta em que estou situado167. 

Para que uma coisa não seja tal, absolutamente, transcendente a um eu 

conhecedor é preciso que ela exista já habitada por um sentido, como a alma habita o 

corpo, dirá Merleau-Ponty; é preciso que eu seja um corpo com o mundo; só assim o 

sentido deixa de estar atrás das aparências. Exemplifica o filósofo: 
o sentido do cinzeiro não é uma certa idéia do cinzeiro que 
coordenaria seus aspectos sensoriais e que só seria acessível 
ao entendimento; ele anima o cinzeiro, encarna-se nele com 
evidência (pelo menos seu sentido total e individual, tal qual se 
dá na percepção)168. 

 

                                                 
163 Cf., MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., p. 342. 
164 Cf., id., ibid., p. 346.. 
165 Id., ibid., p. 349-350. 
166 Id., ibid., p. 350. 
167 Cf., id., ibid., p. 350 
168 Id., ibid., p. 369.  



A coisa, então, nunca está separada de alguém que percebe, nunca pode ser 

efetivamente em si; a partir de sua própria organização e de seus aspectos sensíveis ela 

fala ao sujeito corporal, na medida que o que é dado é somente ela, a coisa, mais a sua 

experiência: uma transcendência num rastro de subjetividade, uma natureza que 

transparece através de uma história. Para perceber as coisas é preciso que elas sejam169, 

sendo que viver uma coisa não é nem coincidir com ela nem pensá-la de uma parte à 

outra170. 

Eis, portanto, o problema crucial que se busca elucidar aqui: a abertura perceptiva 

do sujeito que percebe com o corpo. Com a ancoragem corporal do espírito, Merleau-

Ponty passa a recusar a presença a si do pensamento, pois, este só se relaciona consigo 

mesmo através do corpo. Cabe agora analisar o modo como o sujeito percipiente 

encontra-se situado no mundo e demonstrar, como foi dito, que a teoria do corpo, com 

Merleau-Ponty, é uma teoria da percepção. 

                                                 
169 Cf., id., ibid.,, p. 376. 
170 Id., ibid., p. 376. 



CAPÍTULO III 
 

 

O SUJEITO DA PERCEPÇÃO ENQUANTO “SPIRITUS CORPORATUS” 
 

 

Merleau-Ponty estava preocupado com a problemática da subjetividade, porém, 

não na forma do pensamento moderno, obviamente. A sua crítica ao sujeito não visava 

negá-lo. Ele nem nega nem faz da subjetividade o centro da filosofia. A subjetividade 

existe e a filosofia tem que dar conta dela. Uma vez introduzido em filosofia, o 

pensamento do subjetivo não mais se deixa ignorar. Mesmo que a filosofia, enfim, o 

elimine, nunca mais será o que foi antes desse pensamento171. A filosofia, uma vez 

infectada por certos pensamentos não pode mais anulá-los, precisa curar-se inventando 

outros melhores, afirma o filósofo172. Foi isso, então, o que ele fez vislumbrando novos 

caminhos para compreender a relação homem-mundo a partir de um outro paradigma173, 

reformulando a noção de subjetividade a partir do lugar originário da percepção. Nesse 

sentido, a meta não era a percepção como tal, mas enquanto um elemento de caráter 

transcendental e especulativo, por isso o uso da expressão paradigma merleaupontyano, 

pois, a percepção natural, na “Phénoménologie...”, transforma-se naquele lugar originário 

que funda tudo, porque, por assim dizer, nos comunica uma relação obsessiva com o ser: 

que está perante nós e, todavia, nos atinge interiormente174. Para Merleau-Ponty não é 

possível filosofar abandonando a situação humana, porque a percepção supõe um sujeito 

situado, portanto corpóreo. A situação supõe um corpo. Isso não quer dizer que ele toma 

o lugar da consciência, mas, que 
transforma de tal modo a relação entre o sujeito e o mundo que 
não se pode pensar numa mera substituição dos termos. O 
corpo [na fenomenologia merleaupontyana] não é um ser 
positivo, nem obviamente um negativo. Ele é aquele que é o 
portador de uma potencialidade: a da sensibilidade175. 

A partir da matriz paradigmática da percepção e por uma abordagem 

fenomenológica, Merleau-Ponty fará do corpo aquele modo de ser finito, não metafísico, 

                                                 
171 MERLEAU-PONTY, M. Descoberta da subjetividade. In: Signos. São Paulo: Martins Fontes, 1991, p. 
169. 
172 Cf., id., ibid., p. 169. 
173 O termo paradigma é tomado no sentido que é dado por Thomas S. Kuhn: formas modelares que 
orientam a ciência, durante algum tempo. Cf., KUHN, T. S. A estrutura das revoluções científicas. 3ª ed. 
São Paulo: Ed. Perspectiva, 1992, p.13. 
174 MERLEAU-PONTY, M. Éloge de la Philosophie, op., cit., p.25. 
175CHAUÍ, M. Merleau-Ponty e a crítica ao humanismo, op., cit., p. 209-210. 
  



mas empírico, ligado ao próprio modo de existir do ser humano: princípio estruturante da 

filosofia fenomenológico-existencial. 

Ao ponto que chegou a presente pesquisa, encontra-se já esclarecida a afirmação 

de que filosofia da percepção é uma crítica ao modelo dualista – sujeito-objeto. O saber 

tradicional da ciência, as abordagens empiristas e intelectualistas, assentados todos no 

esquema dualista, esquecem que não é possível um domínio puro da experiência, que ela 

escapa quando se pensa abarcá-la na totalidade do pensamento, numa síntese 

explicativa e globalizante. Todavia, a crítica de Merleau-Ponty postula uma outra 

possibilidade de síntese. Eis porque o filósofo lida com conceitos mistos como corpo-

sujeito ou sujeito-encarnado, visando, com eles, uma posição intermediária do sujeito no 

mundo, ou uma consciência relacionada, de fato, ao mundo. Não é mais possível 

permanecer na alternativa do sujeito e do objeto. Há que se encontrar um esclarecimento 

definitivo176que viabilize, sem prejuízos, as relações da consciência e da natureza. Essa 

foi a grande meta da filosofia de Merleau-Ponty. 

Para tanto, foi necessário afastar os riscos e as armadilhas do modelo de uma 

consciência transcendental e caminhar em direção a uma consciência implicada naquilo 

mesmo que visa, e o que visa dando-se numa estrutura que não é coisa, nem idéia 

constituída. Essa consciência precisa estar situada espacialmente no mundo, porque a 

percepção, sabe-se agora, comporta uma infraestrutura sensível. Do sistema Eu-Outro-as 

coisas (campo fenomenal) emerge uma subjetividade onde se distingue, no sujeito, uma 

corporeidade pactuada com o mundo. O corpo, portanto, é quem vai unir consciência e 

mundo, atando o sujeito de uma vez por todas ao mundo, numa comunhão carnal e 

espiritual com a natureza177. 

O que Merleau-Ponty deixa evidente, recuperando o corpo do esquecimento ao 

qual a filosofia o relegara, é o fato da interrogação filosófica, para ser radical, depois de 

recusar as posições absolutas, precisar superar a visão objetiva do corpo e não tratá-lo 

como um autômato, que pode ser fracionado em partes. Ele é a unidade primordial 

responsável pela tentativa de solução do problema de acesso ao mundo, no bojo da 

experiência perceptiva. 

                                                 
176Cf., MERLEAU-PONTY, M. SC., op., cit., p. 227. Definitivo, aqui, não tem o significado de por um ponto 
final na reflexão, mas, de realizá-la em direção à existência oferecida na experiência perceptiva. Id., ibid., p. 
156. 
177 O corpo humano é também natureza embora se distinga dela como organismo, com poderes de 
expressão; a natureza é a juntura original do homem e do mundo. Quando se fala de comunhão carnal (e 
espiritual) é para frisar que o homem não está diante da natureza. Merleau-Ponty reitera a recusa de uma 
natureza em si. Para ele natureza e história são inseparáveis. Cf., DUPOND, P. Le Vocabulaire de 
Merleau-Ponty, op., cit., p. 44-45. 



A originalidade dessa filosofia consistiu em considerar o corpo como agente: uma 

unidade fenomenológica; um sujeito: portador de potencialidade original, que fornece ao 

pensamento um enraizamento imprescindível, porque nunca rompe com sua aderência ao 

mundo. É ele quem possibilita a própria organização global do campo perceptivo e a 

própria operação perceptiva, que só é possível, como foi visto, pelo corpo-sujeito em 

situação – contingência e transcendência de uma só vez. 

Os pontos seguintes tratarão, portanto, da temática do corpo tal como foi esboçada 

na primeira parte da “Phénoménologie...”. Na referida obra, após desfazerse de uma visão 

objetiva do corpo, o filósofo vai encontrar a existência, passando a interrogá-la sobre ela 

mesma, dirigindo-se à Psicologia e descobrindo, então, a experiência de uma primeira 

abertura às coisas, sem a qual não haveria o pensamento objetivo. Após esse retorno à 

experiência, passa a refletir sobre a espacialidade do corpo próprio, para, assim, 

finalmente, estabelecer sua síntese, isto é, o nó que há entre a essência e a existência e 

que, em geral, se reencontra na percepção. Sobre isso tratar-se-á, doravante, seguindo 

os passos do filósofo.  



1 – Superação da visão objetiva do corpo 
 

 

O passo inicial de Merleau-Ponty, na configuração da síntese do corpo próprio, 

consistiu numa crítica ao pensamento objetivo, procurando demoli-lo por dentro, 

abordando-o em suas próprias malhas, para reencontrar atrás dele a experiência efetiva 

que havia abandonado, pois, é ela quem faz a percepção ser a percepção de algo e não o 

pensamento puro. 

O pensamento objetivo ultrapassa os limites da experiência nascida na esfera do 

campo fenomenal, aniquilando-se em um ser estranho (o objeto), que se transforma na 

única fonte de tudo aquilo que a experiência pode ensinar ao sujeito. Obcecado pelo ser, 

mas, esquecendo a incompletude da experiência, o pensamento tratará o corpo, 

doravante, como objeto, deduzindo-o de uma relação entre objetos. O corpo, que é meu 

ponto de vista sobre o mundo, passa a ser tratado, a partir daí, como um dos objetos 

desse mundo178. Mas, a própria noção de mundo multiplicidade aberta e indefinida em 

que as relações são de implicação recíproca é excedida no pensamento objetivo que, ao 

abandonar a experiência, passa à idéia, a mesma para todos, assim como o objeto. 

Nesse ínterim, o corpo próprio transforma-se em idéia – o universo em idéia, o espaço em 

idéia, o tempo em idéia... . Assim se dá, então, o pensamento objetivo, responsável pelo 

desgarramento da experiência perceptiva. A conseqüência disso é a morte da 

consciência, pois, ela só é consciência, quer dizer, saber de si, enquanto ela mesma se 

retoma e se recolhe em um objeto identificável179, quando toda a vida da consciência 

tende a pôr objetos, daí que a posição absoluta de um só objeto é a morte da consciência. 

Permanecendo nessa via, nada se compreenderá efetivamente do sujeito nem do 

objeto, admoesta Merleau-Ponty. A aparição do ser e a existência (paradoxal) do em si 

para o sujeito deve ser deduzido do próprio coração da experiência. Eis, então, porque, 

ao permanecer presa ao âmbito do pensamento objetivo, as ciências que estudam o 

homem se vêem em dificuldades, já que o corpo próprio se furta ao tratamento que, na 

própria ciência, a ele se quer impor. 

As reflexões fenomenológicas de Merleau-Ponty indicam que, retirando o corpo do 

âmbito da consideração objetiva, tornar-se-á visível a realidade intencional que o liga ao 

ambiente e finalmente revelará o sujeito que percebe, assim como o mundo percebido. 

Trata-se, então, de superar a visão objetiva do corpo, tomando, ao pé da letra, o próprio 

                                                 
178 Cf., MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., p. 86  
179 Id., ibid., p. 86 



pensamento objetivo operando na constituição do corpo como objeto, tecendo uma crítica 

à fisiologia mecanicista que insere o organismo no universo dos objetos, traduzindo o 

funcionamento do corpo na linguagem do em si. O acontecimento psicofísico é do mesmo 

tipo das relações de causalidade mundana, sendo assim o corpo existiria como partes 

extra partes, admitindo apenas relações exteriores e mecânicas. Porém, pesquisas da 

fisiologia moderna apontam para outros resultados180. As reflexões da 

“Phénoménologie...” mostram isso a partir de vários exemplos empíricos, que permitem 

compreender o acontecimento psicofísico não mais à maneira da visão cartesiana, como 

dois termos exteriores: um objeto, outro sujeito. É preciso, então, compreender a relação 

entre o psíquico e o físico fora da visão dualista, se realizando, portanto, a cada instante 

no movimento da existência do ser no mundo. 

Foi a existência [assevera Merleau-Ponty] que encontramos no corpo aproximando-

nos dele por uma primeira via de acesso, a da fisiologia 81
181. Encontrouse, pois, um ser 

no mundo onde não se distingue o psíquico do fisiológico. Mas, é preciso entender, 

adverte, que se está falando de uma visão pré-objetiva182, o que foi designado de ser no 

mundo: modalidade de visão dada na percepção enquanto não se põe primeiramente um 

objeto de conhecimento, porém, uma intenção do ser total e as operações instintivas, cujo 

sentido pleno, não é possuído ainda inteiramente. Trata-se, então, de uma significação 

prática – a existência –, vivida como situação aberta. O movimento do corpo ancora-o em 

um certo meio. Quando se fala, portanto, da existência de um ser no mundo, refere-se a 

algo como a atenção à vida, ou seja, a consciência que se toma dos movimentos 

nascentes no corpo afirma Merleau-Ponty numa referência a Bergson183. Reintegrando o 

fisiológico e o psíquico à existência, permitiu-se distingui-los como ordens do em si e do 

para si,sendo ambos orientados para um pólo intencional ou para um mundo. A crítica, 

assim encaminhada contra a noção do corpo como objeto, possibilita ver o homem 

concretamente. Sob esse aspecto, ele deixa de ser considerado como um psiquismo 

unido a um organismo. 

À questão levantada neste ponto, a fisiologia moderna, segundo as análises de 

Merleau-Ponty, dá uma resposta muito clara: o acontecimento psicofísico não pode mais 

ser concebido à maneira da fisiologia cartesiana e como a contigüidade de um processo 

em si e de uma ‘cogitatio’184. A união entre a alma e o corpo, nesse sentido, se realiza a 

                                                 
180 Cf., id., ibid., p. 87. 
181 Id., ibid., p. 105. 
182 Cf., id., ibid., p. 94. 
183 Cf., id., ibid., p. 93.  
184 Cf., id., ibid., p. 105. 
 



cada instante no movimento da existência de um corpo significativo. Voltado, 

dinamicamente, em direção ao mundo, sua união não pode ser selada por um decreto 

arbitrário entre dois termos exteriores: um objeto, outro sujeito. Conclui o filósofo: foi a 

existência que encontramos no corpo aproximando-se dele por uma primeira via de 

acesso, a da fisiologia185. Com isso, Merleau-Ponty consegue dirigir sua filosofia 

fenomenológica, sobre o corpo, para a concretude do mundo, criticando todo 

pensamento, na filosofia e na ciência, que trata o comportamento humano como coisa ou 

o corpo como objeto. O corpo não é, então, um autômato, mas, um acontecimento 

expressivo, portador de intenção e sentido. Portanto, sob esse aspecto, a interrogação 

filosófica, para ser bem sucedida, implica abandonar o tratamento de corpo como objeto. 

É preciso, então, vê-lo agindo em direção ao mundo, ou seja, movimentando-se entre as 

coisas. Eis aí a exigência de uma filosofia que quer partir da existência, instalando-se na 

facticidade da vida e do mundo. 

O que vem a seguir é uma interrogação da existência sobre ela mesma, dirigindo-

se à psicologia enquanto considera o corpo próprio.  

 

 

 

 

 

                                                 
185 Id.,ibid., p. 105 



2 – O corpo próprio nos achados da psicologia clássica 
 

 

Quando descrevia o corpo próprio, a psicologia clássica já lhe atribuía ‘caracteres’ 

incompatíveis com o estatuto de objeto186 , mas, continuava vendo-o como objeto na 

medida em que afirmava sua especificidade fenomenológica dizendo que se distinguia, 

por ex., de uma mesa (objeto), porque é percebido constantemente, enquanto posso me 

afastar daquela e do meu corpo não187. Assim, o corpo próprio continua sendo um objeto 

mesmo que percebido permanentemente. O que a psicologia clássica não vislumbrou foi 

que a permanência, isto é, a presença a mim do meu corpo, é de um gênero inteiramente 

diverso, foi o que constatou Merleau-Ponty. Nunca se tem o corpo próprio 

verdadeiramente diante de si ao modo de um objeto que pode ser afastado até 

desaparecer e não ser mais visto, nem tocado. É com meu corpo que observo os objetos 

exteriores, mas, não posso observá-lo ele mesmo, pois, nunca pode ser visto ou tocado 

por mim, já que nunca está verdadeiramente diante de mim. Isso faz com que nunca seja 

um objeto. Ele não é nem tangível nem visível na medida em que é aquilo que vê e aquilo 

que toca188. Isto é, Merleau-Ponty está afirmando que não é possível desdobrar o meu 

corpo inteiramente diante de mim, sob meu olhar, porque ele existe comigo, está, pois, 

sempre aqui para mim. Isso significa que:  
observo os objetos exteriores com meu corpo, eu os manejo, 
eu os inspeciono, dou uma volta em torno deles, mas, quanto 
ao meu corpo eu não o observo ele mesmo: seria preciso, para 
poder fazê-lo, dispor de um segundo corpo que não seria ele 
mesmo observável 189. 

 

Se a psicologia clássica, entretanto, tivesse analisado a permanência do corpo próprio, 

acredita Merleau-Ponty, ela o teria vislumbrado não mais como objeto do mundo, porém, 

como um meio de comunicação do sujeito com ele, porque, como se sabe, o objeto é 

definido como partes extra partes. Mas, por que isso não aconteceu quando ela já 

apresentava tudo que é necessário para distingui-lo dos objetos? Como se explica que 

não tenha feito essa distinção ou que, em todo caso, não tenha tirado dela nenhuma 

conseqüência filosófica?190. A psicologia procurava ter um pensamento impessoal como 

toda ciência, procurando separar o observador das suas observações e o sujeito que 

                                                 
186 Id., ibid., p. 106. 
187 Cf., id., ibid., p. 106 
188 Id., ibid., p. 108. 
189 Id., IBID., p. 107 
190 Cf.,Id., ibid., p. 10. 
 



observa das propriedades do objeto absoluto. O psicólogo estava, assim, preso ao 

pensamento objetivo, não situado. Portanto, para o pensamento não situado do psicólogo, 

a experiência do sujeito vivo tornava-se,por sua vez, um objeto191. O que se viu, desde 

então, foi a experiência do corpo sendo degradada em representação do corpo ao modo 

das outras representações. A união entre a alma e o corpo era explicado, pelo cientista e 

pelo psicólogo, á luz do pensamento cartesiano, como uma união de fato. O psicólogo 

devia saber que, enquanto psicólogo, era ele mesmo, por princípio, o fato do qual tratava 

e não do físico, nem do químico; que ele era tudo aquilo de que falava; sendo assim, já 

possuía, diante de si, os resultados do que procurava esclarecer por uma atitude objetiva. 

Ele vivenciava em sua própria existência a união entre a alma e o corpo, ou seja, tudo o 

que podia ser dito a seu respeito pelo conhecimento, o ser do psicólogo já o sabia. A 

unidade psicofísica devia ser um fato assumido e não um fato objetivo da própria 

consciência, pois, ser uma consciência, ou antes, ‘ser uma experiência’, é comunicar 

interiormente com o mundo o corpo e os outros, ser com eles no lugar de estar ao lado 

deles192 , afirma Merleau-Ponty. 

Se a psicologia tivesse tomado como dado inicial o sujeito vivo, veria que o corpo 

próprio poderia ser diferente de todos os objetos exteriores. Porém, como partia de um 

pensamento não situado, a experiência do sujeito vivo transformava-se, por isso mesmo, 

num objeto e a ele acreditava sobrevoá-lo a partir do ser universal. Era o psiquismo que 

opunha ao real, infere o filósofo, mas que tratava como um objeto da ciência193 . O corpo, 

não como um fato, mas como fenômeno, como um acontecimento expressivo e ambíguo, 

enquanto corpo tocante e corpo tocado, jamais poderia ter traços de estrutura do corpo 

próprio, se o psicólogo permanecesse assim instalado em um pensamento universal, que 

recalcava a experiência de si mesmo e também a do corpo do outro. Mas, observa 

Merleau-Ponty ao analisar a posição do psicólogo enquanto tal, ele estava envolvido em 

uma 
tarefa que chamava de volta a si mesmo, e não podia 
permanecer nesse ponto de inconsciência (...). O ser do 
psicólogo sabia sobre si mesmo considerando o psiquismo um 
objeto como os outros194. 
 

Portanto, se psicologia clássica já detinha os caracteres que podiam distinguir o 

                                                 
191 Id., ibid., p.111. 
192 Id., ibid., p. 113. 
193 Cf., id., ibid., p. 111. 
194 Id., ibid., p. 112. 



corpo próprio dos objetos, para Merleau-Ponty tratava-se, então, de delinear os passos 

seguintes retornando aos caracteres do corpo próprio, efetuando com a ciência o retorno 

à experiência, para encontrar o corpo como meio geral de ter o mundo e ser no mundo. 



3 – Espacialidade do corpo próprio e a sua motricidade 
 

 

O corpo próprio foi abordado como uma unidade, produto de um envolvimento 

indiscernível do interior e do exterior, voltado ao mundo numa intencionalidade operante, 

tomado por um saber que se define pela situação frente a uma tarefa e não pela sua 

posição determinada na forma de partes extra partes. Assim sendo, sua espacialidade 

não poderia ser definida similarmente a dos objetos evidentemente, pois, do contrário, 

voltar-se-ia ao corpo objetivado. Ela é descrita, na “Phénoménologie...”, como um sistema 

em que as relações ordinárias de espaço não transpõem a unidade do corpo próprio. Para 

tanto, o corpo não podia ser tomado como uma reunião de órgãos justapostos no espaço. 

O filósofo utilizou-se, então, da noção de esquema corporal195  para expressar o modo 

como se toma consciência dessa unidade significativa que é o corpo. Porém, adverte ele, 

tal noção colhida da ciência é ambígua; precisa, ipso facto, de um esclarecimento. 
Não se trata de um ‘resumo’ de nossa experiência corporal (...); 
um nome cômodo para designar um grande número de 
associações de imagens (...); uma representação fisiológica de 
um centro de imagens no sentido clássico196 .  
 

O uso que os psicólogos fazem da noção de esquema corporal extrapola essas 

definições associacionistas. Não se trata, ainda, de uma tomada de consciência global de 

minha postura no mundo intersensorial, uma forma no sentido da Gestalt, porque tal 

compreensão encontra-se já ultrapassada pelas análises dos psicólogos197. Com a 

noção, Merleau-Ponty quer dar a entender que não basta dizer que meu corpo é uma 

forma, isto é, um fenômeno, no qual o todo é anterior às partes198. Para ele, a noção de 

esquema corporal é ainda mais radical: expressa minha existência no mundo, uma 

abertura permanente a ele de um ser concreto. O filósofo lembra que os psicólogos 

diziam freqüentemente que o esquema corporal é dinâmico. Reconduzido, assim, a um 

sentido preciso, esse termo quer dizer que meu corpo me aparece como postura em vista 

de uma certa tarefa atual ou possível199 . 

Conforme se vê, a noção de esquema corporal tem implicações importantes para a 

filosofia da percepção, enquanto permite uma crítica ao movimento reflexivo que aliena o 

objeto do sujeito e o sujeito do objeto, dando apenas o pensamento do corpo, isto é, o 

corpo em idéia, e não a experiência do corpo ou do corpo em realidade. Trata-se de uma 
                                                 
195 Cf., id., ibid., p.114. 
196 Id., ibid., p. 114-115. 
197 Cf., id., ibid., p. 116. 
198 Id., ibid., p. 116. 
199 Id., ibid., p. 116. 



abertura que toma por base sua própria espacialidade de situação, pois, não haveria 

espaço se eu não tivesse corpo. Portanto, a noção de esquema corporal possibilitou ao 

filósofo evidenciar as relações fundamentais que há entre o corpo e o espaço, 

evidenciando um condicionamento existencial entre a sensibilidade e a significação. 

Essas reflexões permitiram que percebesse um novo modo de análise existencial, 

considerando a consciência como que projetando-se em um mundo físico, porque ela não 

se encontra desligada da realidade corporal, sendo, portanto, tomada como consciência 

perceptiva. 

Os casos analisados pelo filósofo levaram-no a compreender a motricidade do 

corpo próprio enquanto intencionalidade original200, já que sua espacialidade não é como 

a dos objetos exteriores, isto é, espacialidade de posição, mas uma espacialidade de 

situação. Ele, o corpo, está sempre em direção às coisas; é na ação que sua 

espacialidade se realiza. Eis o que se sobressai das análises tecidas sobre a motricidade 

corporal: uma relação fundamental entre o corpo e o espaço. Merleau-Ponty, vê a 

consciência projetando-se no mundo físico porque ela tem um corpo. O reconhecimento 

de uma intencionalidade original, portanto, a partir da análise da motricidade do corpo 

próprio, significa que a consciência não é originariamente um eu penso que, mas, um eu 

posso, porque se trata do movimento de existência que: 
não suprime a diversidade radical dos conteúdos, porque ele 
os liga não colocando todos sob a dominação de um ‘eu 
penso’, mas os orientando para a unidade intersensorial de um 
‘mundo’(...). Portanto, não se deve dizer que nosso corpo está 
‘no’ espaço, nem tampouco que ele está ‘no’ tempo. Ele 
‘habita’ o tempo e o espaço 201. 
 

A consciência, então, sob esses aspectos, é o ser para a coisa por intermédio do corpo. 

Deve-se, pois, reconhecê-la como projeto do mundo, destinada a um mundo que ela não 

abarca nem possui, mas, em direção ao qual ela não cessa de se dirigir202. 

Sendo corporal e de situação, a espacialidade apresenta o corpo no mundo. Daí a 

motricidade ser o verdadeiro sentido de um movimento da existência como uma 

                                                 
200 Cf., id., ibid., p. 160.  
201 Id., ibid., p. 160, 162.  
202 No Prefácio da “Phénoménologie...” Merleau-Ponty faz referência a Husserl que distingue entre 
intencionalidade de ato, que é aquela de nossos juízos e de nossas tomadas de posição voluntária(...) e a 
intencionalidade operante, aquela que forma a unidade natural e antepredicativa do mundo e de nossa vida, 
que aparece em nossos desejos nossas avaliações, nossa paisagem, mais claramente do que no 
conhecimento objetivo, e fornece o texto do qual nossos conhecimentos procuram ser a tradução em 
linguagem exata. MERLEAU-PONTY, M. Prefácio. In: PhP., op., cit., p. XIII. Essa noção de intencionalidade 
permitiu a ele desvincular a consciência de seu caráter ‘solipsista’, identificando a intencionalidade operante 
com toda atividade do sujeito que deixou de ser propriedade de uma consciência isolada constituinte; é a 
própria abertura ao mundo de um sujeito carnal, corporal. ZUBEM, N. Aquiles von. Fenomenologia e 
existência: uma leitura de Merleau-Ponty. In: Temas fundamentais de fenomenologia. São Paulo: Ed. 
Morais, 1982, p. 66. 



intencionalidade original. Quer dizer que não é de um corpo objetivo, mas, de um corpo 

fenomênico. Desta maneira, a interpretação existencial da espacialidade e da motricidade 

do corpo abre o caminho para uma teoria da percepção, já que a experiência corporal faz 

reconhecer o sentido, que não é o sentido de uma consciência constituinte, mas de um 

corpo-sujeito. 

Falar de corpo-sujeito significa, no bojo das reflexões merleaupontyana, dizer que o 

corpo tem seu mundo ou compreende seu mundo sem precisar passar por 

representações, sem subordinar-se a uma função simbólica ou objetivante. Há, então, um 

todo. Não existe nenhum momento em que se age só como corpo, ou como intelecto. 

Cada movimento é prenhe de significações. 

A noção de esquema corporal, acima analisaada, significa, portanto, não apenas 

uma experiência de meu corpo, mas uma experiência de meu corpo no mundo, e que é 

ele (o esquema corporal) quem dá um sentido motor às ordens verbais, explica o filósofo. 

O corpo, no bojo das reflexões sobre a motricidade, aparece a Merleau-Ponty como 

portador de um saber e de poder de compreensão. Isso é demonstrado, por ele, na 

análise do hábito, tomado não como uma forma de conhecimento nem de automatismo, 

mas compreendido — tomando como exemplo o ato de datilografar, como fez o filósofo — 

como um saber que está nas mãos, em que o corpo sabe onde estão as letras do teclado, 

assim como sabe onde está um de seus membros, sem que para fazê-lo tenha que 

representar.  

Para se chegar a uma plena noção do corpo próprio é necessário, ainda, segundo 

Merleau-Ponty, que se remaneje a noção de compreender203. Compreender é, pois, 

experimentar o acordo entre o que visamos e o que nos é dado, entre a intenção e a 

efetuação — e o corpo é nosso ancoradouro em um mundo204. Cada gesto exprime uma 

intenção do corpo em direção ao mundo. O hábito, nesse sentido, reside no corpo como 

mediador do mundo, não no pensamento, nem no corpo objetivo. A expressividade da 

gestualidade corporal não é a de um corpo entre todos os outros, mas a origem de todos 

os outros, pois, é quem projeta as significações no exterior dando-lhes um lugar, aquilo 

que faz com que elas comecem a existir como coisa, sob nossas mãos, sob nossos 

olhos205. 

O que se conclui desse estudo sobre a motricidade é o aparecimento de um novo 

significado para a palavra sentido através da experiência do corpo: um sentido aderente a 

certos conteúdos e não como imposição de uma consciência constituinte universal. 
                                                 
203 Cf., id., ibid., p. 169. 
204 Id., ibid., p. 169. 
205 Id., ibid., p. 171. 



Das reflexões acima, aprende-se a reconhecer esse nó que há entre a essência e a 

existência, que em geral reencontramos na percepção e que precisamos, então, 

descrever mais completamente206. 

                                                 
206 Id., ibid., p. 172. 
 



4 – Síntese do corpo próprio e a percepção 
 
 

Deve ter ficado claro que a noção de corpo próprio não se sustenta no dualismo 

consciência-corpo. O corpo é possuidor de uma intencionalidade operante que o insere no 

âmbito de um pacto com o mundo e que faz brotar o sentido. Tem-se, dessa forma, um 

sujeito perceptivo definido como corpo próprio e um mundo (objeto) definido como fundo 

ou horizonte, que faz aparecer o corpo relação gestáltica figura-fundo. Trata-se, então, de 

uma coexistência onde não há mais realidades autônomas. O corpo faz-se carne207 com 

o mundo; estabelece uma comunicação pré-reflexiva com ele, compreendendo-o sem 

precisar passar por ‘representações’, sem subordina-se a uma ‘função simbólica’ ou 

objetivante208 . A intencionalidade operante é um movimento de presença no mundo e ao 

mundo, definida pela situação do corpo frente a uma tarefa e não pela sua posição 

objetivamente determinada em relação a outras posições, como visto. A intencionalidade, 

característica fundamental do corpo próprio, não é um ato, mas um status ontológico do 

corpo-sujeito e o mundo; é motora, mas não sinônimo de adaptação mecânica ao 

espetáculo do mundo. Daí que a motricidade, tomada no estado puro, está já dotada do 

poder elementar de dar sentido (...) numa correspondência imediata e préconsciente do 

corpo próprio às solicitações do mundo que o rodeia209 .   

O corpo próprio forma com o mundo um sistema; ele está no mundo, assim como o 

coração no organismo. Isso é possível porque pela experiência perceptiva o corpo é um 

com o mundo na sua espessura, é carne. A percepção acontece, então, porque há 

mundo: o algo da percepção exterior. Nesse sentido, retomando o contato com o corpo e 

com o mundo, é o sujeito perceptivo que se encontrará, já que se percebe com o corpo; 

ele é um eu natural e como que o sujeito da percepção.  

No estudo da espacialidade do corpo próprio evidenciou-se o nó que há entre essência e 

existência, encontrado na percepção do espaço e das coisas, quando não se separa a 

espacialidade da coisa e sua percepção. Segundo Merleau-Ponty a tradição cartesiana e 

kantiana já ensinava isso quando fazia das determinações espaciais a essência do objeto; 

da dispersão espacial o único sentido possível da existência em si. Mas, retruca o filósofo: 

ela a tradição esclarece a percepção do objeto pela percepção do espaço, enquanto que 

                                                 
207 Uma expressão husserliana que Merleau-Ponty retoma para designar o ser próprio do visível, do corpo 
vivo distinto do corpo objetivo. 
208 MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., 164. 
209 CANTISTA, M. J. , op., cit., p. 395. 
 



a experiência do corpo próprio nos ensina a enraizar o espaço na existência210. Enquanto 

o intelectualismo reduz o motivo da coisa ao motivo do espaço, a experiência do corpo 

próprio revela, sob o espaço objetivo, uma espacialidade primordial que se confunde com 

o próprio ser do corpo, como foi demonstrado anteriormente ao considerar o corpo não 

primeiramente presente no espaço — espacialidade de localização — e, sim, sendo no 

espaço — espacialidade de situação. 

Sabe-se, agora, que não é ao objeto físico que o corpo pode ser comparado. 

Sendo mais apropriado compará-lo, segundo Merleau-Ponty, à obra de arte211. Um 

poema, um quadro, um romance são indivíduos, isto é, seres em que não se pode 

distinguir a expressão do expresso, cujo sentido só é acessível por um contato direto. A 

obra de arte irradia significação do seu lugar espacial e temporal, num modo inesgotável. 

Como ela, a percepção supõe um sujeito situado espácio-temporalmente, isto é, supõe 

um corpo. Foi nesse sentido, pois, que o filósofo comparou o corpo à obra de arte: tomou 

o corpo como um conjunto de significações vividas em que, em momento algum, se 

separa sua espacialidade do seu ser próprio. O que é ser corpo senão estar atado a um 

certo mundo; e nosso corpo não está primeiramente no espaço: ele é no espaço212, 

afirma Merleau-Ponty designando, assim, a síntese do corpo próprio. O filósofo vê na 

espacialidade do corpo o desdobramento de seu ser de corpo, isto é, a maneira pela qual 

ele se realiza como corpo. Essa é uma dimensão fundamental da síntese geral do corpo 

que possibilita a percepção do que é exterior a ele, pois, toda percepção exterior é, 

imediatamente, sinônimo de uma certa percepção do corpo que sou eu, assim como toda 

percepção do corpo próprio se explicita na linguagem da percepção exterior. Isso explica 

a referência ao corpo como uma unidade expressiva, comparando-o à obra de arte. 

As reflexões acima permitem concluir que a espacialidade e a percepção não são 

problemas distintos, por isso, ser corpo é estar atado a um certo mundo. O ser de corpo 

desdobra-se na sua espacialidade. Foi o que se procurou dizer sobre a síntese corporal. 

A análise da espacialidade do corpo já antecipava, então, a análise da sua unidade 

enquanto corpo próprio, unidade definidora da relação entre o sujeito encarnado e seu 

mundo. 

A meta da fenomenologia existencial de Merleau-Ponty é pôr em evidência a 

função primordial da percepção e descrever o corpo enquanto o lugar dessa apropriação 

perceptiva, que, como foi visto, é espacial. As análises precedentes, que almejaram 

superar a visão da fisiologia mecanicista do corpo, consideraram criticamente os achados 
                                                 
210 MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., p. 173.  
211 Cf., id., ibid., p. 176.  
212 Id., ibid., p. 173.  



da psicologia, revelando, em seguida, a espacialidade e a intencionalidade motora do 

corpo próprio, redescobrindo não só o sujeito encarnado, mas, outrossim, a relação entre 

ele e seu mundo. Merleau-Ponty sabia que a redescoberta dessa relação não seria 

tranqüila, porque ela se transforma por si mesma no puro comércio do sujeito 

epistemológico e do objeto213, um ato de transcendência em que o sujeito se arrebata a si 

mesmo porque, com efeito, o mundo natural se apresenta como um em si para além de 

sua existência para mim e o sujeito se encontra em presença de uma natureza que não 

precisa ser percebida para existir. Todavia, mesmo assim, foi o que ele procurou fazer e 

descrever neste capítulo: pôr em evidência a gênese do ser ou como um objeto põe-se a 

existir para o sujeito. 

                                                 
213 id., ibid., p. 180. 
 



5 – Síntese perceptiva do corpo próprio: à guisa de conclusão 
 

 

Tendo em vista o problema abordado nesta pesquisa, cabe agora, afirmar, já num 

tom conclusivo, que homem e mundo não são duas realidades distintas e separadas, 

onde estariam dadas as condições objetivas para uma fundamentação filosófica do 

conhecimento.  

Homem e mundo se interpenetram mutuamente e originalmente numa correlação 

que recusa a compreensão do sujeito, enquanto consciência pura, frente a um objeto em 

si. A retomada da percepção e a consideração do corpo-sujeito deram a Merleau-Ponty as 

condições para uma superação, segundo ele, definitiva da racionalidade dualista, a partir 

de uma fenomenologia do mundo e do modo de situar-se no mundo. Foi preciso, assim, 

reconhecer no corpo uma unidade distinta daquela do objeto científico. Parte, então, da 

filosofia, mas sem deixar de lado as pesquisas da moderna fisiologia e da psicologia. O 

filósofo reconheceu os avanços da teoria da Gestalt, mas, também,foi capaz de 

vislumbrar que a definição do comportamento é uma tarefa que se impõe a todo mundo, 

porque há uma diferença entre o comportamento perceptivo e os outros; que o 

comportamento perceptivo não é apenas uma resposta ao que o objeto suscita em 

mim214. 

Merleau-Ponty vê o corpo se espraiando na natureza e ela se metamorfoseando e 

invadindo-o por todo os lados. A corporeidade se transforma na abertura primordial ao ser 

do mundo e no modo fundamental do ser situar-se no mundo. Ela apresenta, na filosofia 

da percepção, aquilo que sempre foi atributo da consciência: a reflexividade. Mas, 

também, apresenta aquilo que sempre foi atributo do objeto: a visibilidade. O corpo une 

numa só estrutura sujeito e objeto, consciência e existência, superando todas as 

construções filosóficas que se apoiavam, de uma forma ou de outra, nessas dicotomias. 

Para a fenomenologia merleaupontyana não se trata de fazer uma reflexão profunda 

esclarecendo cada elemento, mas, de aprender a conviver e pensar nessa confusão, 

porque é desta maneira paradoxal e ambígua que as coisas existem realmente, pois, 

nada é mais difícil do que saber ao certo o que nós vemos215  

                                                 
214 MERLEAU-PONTY, M. Merleau-Ponty na Sorbonne: resumo de cursos de psicologia e filosofia, op., 
cit., p. 186-187. 
215 MERLEAU-PONTY, M. Phénomélogie de La perception. P.71 
 



CONCLUSÃO 
 
 

O objeto da presente pesquisa foi estabelecido a partir da consideração de que 

Merleau-Ponty, no conjunto de sua obra, visou compreender, em outras bases, como é 

possível a relação entre a consciência e a natureza. Essa problemática norteou a 

presente pesquisa. Tratou-se da experiência perceptiva do sujeito, que o filósofo procurou 

elucidar através de uma abordagem fenomenológica, porque, para ele, a percepção real 

tinha sido esquecida e com ela as vivências desse acontecimento que inaugura e funda o 

conhecimento e, ipso facto, viabiliza o acesso à realidade — para Merleau-Ponty as 

abordagens até então tinham se fundamentado numa visão dicotômica da relação homem 

– mundo. 

A partir desse ponto de apoio inicial, a pesquisa foi conduzida tendo como base a 

“Phénoménologie...”, considerada a obra mais acabada do filósofo e apresentada aqui 

como o ponto de chegada de um projeto formulado desde a “Structure...”. Projeto que 

designa, precisamente, aquilo que foi tomado como problema central desta dissertação: 

descrever a vivência subjetiva da consciência com a natureza, do interior com o exterior. 

Através de uma descrição da síntese do corpo próprio e do acontecimento 

perceptivo, a experiência subjetiva foi sendo abordada como numa síntese dialética, em 

que as partes (sujeito – objeto) abrem-se reciprocamente sem subsumir uma a outra 

completamente; consciência e mundo na abordagem fenomenológica da percepção não 

se fundam numa totalidade. A consciência, enquanto um ato subjetivo, nunca pode se 

absorver inteiramente no objeto. O entendimento dessa experiência originária, portanto, 

não foi mais que uma descrição fenomenológica da percepção, reconhecida enquanto 

fundamento tanto do objeto percebido (mundo) como daquele que percebe (corpo 

próprio), pois, um e outro, nascem da mútua união. 

Sob esse aspecto, viu-se que a percepção não significa o estabelecimento de uma 

coincidência, mas uma coexistência perceptiva primordial, por isso necessária e 

essencialmente definida como aceso à verdade. Daí filosofia e fenomenologia serem 

consideradas termos equivalentes, porque uma e outra visam atingir a verdade do mundo. 

Como a filosofia, a fenomenologia é um diálogo e uma meditação infinita, e, na medida 

em que permanece fiel à sua ‘intenção’, não saberá aonde vai216, porque o mundo 

constitui uma unidade que não se deixa absorver integralmente, pois, é o horizonte de 

                                                 
216 MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., p. XVI. 
 



todos os horizontes, por isso, sempre aberto, não se deixando esgotar por nenhuma visão 

perceptiva que se tenha dele217. Portanto, toda definição do mundo seria incompleta e 

abstrata, mesmo a da ciência, se já não tivéssemos acesso a ele pela atitude da 

percepção. 

O retorno à experiência perceptiva explicita um mundo presente ‘ali ‘, de forma 

inalienável, anterior a qualquer ato de reflexão. Por isso a percepção foi distinguida de 

qualquer síntese que é da ordem do juízo. Vê-se porque a filosofia de Merleau-Ponty se 

constituiu numa fenomenologia existencial, em que a percepção é considerada como 

começo primordial e gênese das significações fundamentais. A teoria do corpo não teria 

sentido, portanto, sem uma filosofia fenomenológica da percepção. 

Após ter evidenciado a concepção geral da pesquisa e o seu objeto, cabe agora 

explicar como ela foi estruturada. 

A primeira parte caracterizou o pensamento do filósofo, mostrando como ele se 

apresentou através de uma filosofia de radical ambigüidade, pondo em questão tanto o 

estatuto do sujeito como o do objeto, ao investigar a dimensão ontológica do sensível. 

Uma filosofia que abordou, inicialmente, o comportamento como uma estrutura vivente e 

significativa, superando qualquer forma de mecanismo ou de realismo, como a de 

Merleau-Ponty, não poderia esquecer a experiência perceptiva do corpo efetivo218. Não 

poderia fazê-lo, pois, sem descrever a situação do sujeito no mundo; um sujeito, cuja 

existência é irredutível a uma fusão pela reflexão, já que a percepção dá acesso à 

existência no sentido absoluto. A primeira parte serviu, portanto, para uma 

fundamentação e esclarecimento introdutório ao estudo da percepção, levado a cabo na 

segunda parte que descreveu o primado da percepção e suas conseqüências para a 

filosofia do sujeito. Os capítulos dois e três da segunda parte são os que responderam, 

efetivamente, ao problema aqui levantado. A solução foi apresentada através da 

descrição da unidade corpo - mundo, entendida como uma abertura, ou seja, o corpo é 

aberto ao mundo; é um com o mundo; é carne; todavia, não se funde com ele; e não 

sendo coisa nem idéia pura, ele passa a integrar, fenomenologicamente, o percebido e o 

ato de perceber. O sujeito, então, se constitui num sujeito corporal, existindo 

espacialmente porque situado no mundo, mas, também, voltado ao mundo, pois o 

transcende. Sob esse aspecto, na “Phénoménologie...”, a relação consciência – mundo 

aparece fundamentada na síntese perceptiva do corpo próprio: um eu flagrado como 

exterioridade de uma interioridade. 

                                                 
217 Cf., id., ibiid., p. 381. 
218 Cf., MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., p. 289. 



A descrição da síntese do sujeito corporal clarificou, então, a relação subjetiva do 

homem com o mundo, tecendo uma crítica à filosofia do sujeito — de base cartesiana — e 

aprofundando a noção fenomenológica de consciência. 

Uma filosofia, assim, não poderia deixar de encontrar o problema do corpo, 

considerado como a condição da aparição de um mundo sensível e ele, o corpo, sendo, 

ao mesmo tempo, objeto deste mundo, mas não um objeto com os outros, como se viu, já 

que ele se move e é um sensível que sente, possuindo o mundo a seu modo, não se 

confundindo, porém, com a consciência, pois, revelou-se como um eu posso, mas do que 

um eu penso. 

A reflexão que o filósofo fez sobre o conceito de corpo próprio permitiu que 

introduzisse, em sua filosofia, depois de Heidegger, a noção de ser-no-mundo, mas de 

uma forma diferente, chamando também de existência, da qual o corpo fenomênico é o 

vetor e o corpo objetivo o rastro219. 

Uma fenomenologia existencial não poderia ser feita sem a renovação da noção de 

consciência vigente no pensamento moderno. A modalidade de consciência, portanto, 

definida pela fenomenologia como consciência intencional ou intencionalidade serviu 

melhor aos propósitos do estudo da percepção. Sob esse aspecto, foi mais acertado 

afirmar, acredita-se, que a obra de Merleau-Ponty não trata de uma filosofia do corpo, 

mas, de uma filosofia da percepção — ou uma ontologia do sensível e do visível em 

relação com o inteligível e o invisível —, onde o corpo ocupa um lugar estratégico na 

crítica da consciência reflexiva como fundamentum. 

A fenomenologia do corpo serviu para criticar as concepções filosóficas empiristas 

e intelectualistas em via de superar o dualismo das teorias da consciência. Por isso, 

mesmo partindo do conhecimento pré-objetivo que se manifesta na Lebenswelt de 

Husserl, Merleau-Ponty afastou-se dele em busca da gênese da idéia de sujeito e de 

objeto. Para tanto, o fenômeno da percepção tornou-se uma via privilegiada, situando-se 

aquém da consciência reflexiva e além de qualquer forma de empirismo. A percepção, 

então, apareceu como logos originário, revelando novas relações entre a consciência e o 

seu exterior. Com Merleau-Ponty, a percepção trouxe de volta o sensível para a 

reflexividade filosófica onde o Logos originário, fundamentum, ficou firmado numa zona de 

latência, confundindo-de com a existência, na qual encontra-se enraizado o que foi 

designado de pré-objetivo, pré-reflexivo e de pré-consciente: um fundo ou horizonte 

sempre já aí, uma unidade suposta por toda reflexão. 

                                                 
219 Cf., MERLEAU-PONTY, M. PhP., p. 92 – 111. À guisa de análise, Cf., BÁRBARAS, R. Merleau-Ponty. In: 
Gradus philosophicus: a construção da filosofia ocidental, op., cit., p. 343 – 344. 



Tendo presente o que foi exposto até aqui, toma-se como explicitada a solução que 

Merleau-Ponty deu para a problemática da dicotomia consciência - mundo. 

O que segue, agora, é uma reflexão crítico-avaliativa da filosofia merleaupontyana, 

isto é, do que ele mesmo chamou de uma consciência da racionalidade na contingência. 

Uma crítica à fenomenologia de Merleau-Ponty pode começar indagando pela 

possibilidade de uma consciência da racionalidade na contingência. Ou seja, como falar 

de racionalidade e de contingência prescindindo da relação causal, unitiva do homem com 

o mundo, mesmo que seja para explicar o próprio fenômeno da percepção que, como tal, 

é contingente?  

Talvez o filósofo tenha pecado pelo excessivo acento que deu à imersão do sentido 

no contingente, tentando fugir do influxo causal do idealismo (interioridade) e do realismo 

(exterioridade). Assim, não se poderia considerar, também, como dogmática essa atitude 

finitista do filósofo?. Portanto, como uma consciência corpórea, aberta como tal ao 

mundo, faz brotar a significação primordial?220

Para M. J. Cantista, autor citado nesta pesquisa, na “Phénoménologie...” o sentido 

mergulha numa textura ambígua que só contraditoriamnte se pode dizer221— algo como 

um silêncio primordial anterior à palavra, que a consciência tética não consegue 

apreender. É desconcertante, portanto, pensar o homem sujeito como ser no mundo e 

para o mundo, como fez o filósofo, a partir de uma dialética da ambigüidade; pensá-lo na 

contingência do ser finito, prescindindo de qualquer relação causal de fundamentação, 

afirmando: o saber absoluto do filósofo é a percepção e que estamos na essência última 

do que existe 222.  

O que originou a filosofia, ou melhor, o que caracterizou, desde sempre, o pensar 

filosófico não foi a evidência da razão, mesmo afirmando, como fez Merleau-Ponty, que a 

percepção funda tudo, considerando a contingência da razão? Acredita-se, então, que a 

qualidade finita da razão pede alguma coisa a mais. 

Em Merleau-Ponty, a percepção é um gênero de ato em que não se poderia tratar 

de separar o próprio ato e o termo a que se refere. Percepção e percebido têm a mesma 

modalidade existencial, isto é, não se pode separar da percepção a consciência que ela 

tem de atingir a coisa mesma. Perceber é perceber algo, como foi visto alhures, 

reiteradamente. 

                                                 
220 Cf., FRAGATA, J. A filosofia de Merleau-Ponty, op., cit., p. 139 – 140.  
221 Cf., CANTISTA, M. J. Fenomenologia e percepção em Merleau-Ponty, op., cit., p. 403.  
222 MERLEAU-PONTY, M. Éloge de la philosophie, op., cit., p. 25. 
 



O grande problema da fenomenologia da percepção, ao considerar a consciência 

da racionalidade na contingência e considerar o seu primado, consiste, ainda segundo as 

análises de M. J. Cantista, na seguinte questão: como dar notícia do mundo percebido, 

sem o tematizar? Como falar do implícito sem explicitá-lo? O trânsito, portanto, da 

percepção ao conceito, da zona de pré-constituição à de constituição foi algo que 

Merleau-Ponty não conseguiu explicar. Sobre essa questão, P. Ricoeur tece um idêntico 

questionamento, qual seja: 
se o engajamento do homem na sua carne e na sua história 
não tivesse uma distância, como a reflexão poderia se produzir 
e a fenomenologia se articular? Uma simples fenomenologia da 
percepção pode dar conta do ato filosófico, sem recorrer a 
alguma coisa como a ‘redução’ da nossa própria presença ao 
mundo?223

 
Mas o próprio P. Ricoeur, também lembra que Merleau-Ponty, anos antes de 

morrer, duvidava cada vez mais de que a maneira de ser no mundo revelada pela 

percepção ‘muda’ pudesse servir efetivamente de modelo à totalidade das nossas 

relações com os seres e com o ser224

Com certeza, novas luzes adviriam a essas questões críticas, se fosse tomada 

para análise a última obra do filósofo: “Le visible...”. Porque foi com ela que encaminhou 

suas reflexões para um estudo sobre a origem do pensamento. Porém, tal 

empreendimento se encontra fora dos limites e dos objetivos desta pesquisa. Muito 

embora, P. Ricoeur avalie que as últimas meditações do filósofo não permitem afirmar até 

que ponto elas anunciavam um simples prolongamento dos temas iniciais, ou uma 

segunda filosofia sensivelmente diferente da primeira225. 

Cabe lembrar, a respeito dessas críticas, que a fenomenologia da percepção é, 

como a formulou Merleau-Ponty, uma filosofia do inacabamento; que o equívoco é 

essencial à existência humana, e tudo que é visto e pensado tem sempre vários sentidos. 

Portanto, as críticas delineadas acima, não estão fora do propósito de um pensamento 

que se considerou essencialmente ambíguo. Todavia a idiossincrasia dessa filosofia 

suscita outras dúvidas que, nas análises de J. R. Sanabria, levam a pensar. 

Merleau-Ponty, às vezes, não evita certa forma de subjetivismo226. É o que 

transparece em algumas passagens da “Phénoménologie...”: (...) é verdade que nada tem 

‘sentido’ e valor senão por ‘mim’ e para mim (...); nada há para ver além de nossos 

                                                 
223 RICOEUR, P. Leitura 2: a região dos filósofos, op., cit., p. 123.  
224 Id., ibid., p. 123.  
225 Id., ibid., p. 123.  
226 Cf., SANABRIA, J. R. Maurice Merleau-Ponty fenomenólogo existencial. Revista de filosofia, México, 
21(61), jan./abr. 1988, p. 41. 



horizontes, senão outras paisagens e outros horizontes, nada no interior da coisa, senão 

outras coisas menores227. Entrementes, o próprio Merleau-Ponty confessa no “Le 

visible...”, como visto, ainda ter ficado preso ao dualismo nas pesquisas da 

“Phénoménologie...”. A esse respeito, em 1946, perante a Sociedade Francesa de 

Filosofia, numa ocasião em que apresentava as suas principais teses a respeito da 

percepção, J. Beaufret o criticou por não ter ido muito longe; por ter ficado prisioneiro do 

vocabulário do idealismo nas descrições fenomenológicas; também, por não ter 

conseguido sair da subjetividade [ em sua fenomenologia existencial ] e do vocabulário do 

idealismo subjetivo, como fez Heidegger, partindo de Husserl228 . 

Todas as críticas levantadas acima não invalidam nem arrefecem a pertinência, a 

atualidade, nem a riqueza da originalidade filosófica da fenomenologia existencial da 

percepção. O que foi descrito, não deixa de ser desconcertante, sim — por se tratar de 

um pensamento marcado pela ambigüidade —, mas, sobretudo, é estimulante para quem 

está preocupado e ocupado com um fazer filosófico que busca lançar novas luzes no 

pensamento sobre a existência humana no mundo. Trata-se de uma filosofia que estimula 

a razão, ao afirma que as coisas nunca estão completamente dadas; que é preciso uma 

reflexão ininterrupta sobre a verdade, que sempre é uma meia verdade; uma filosofia que 

conduz a uma crítica radical — fenomenológica e ontológica — os problemas tematizados 

pela tradição. Torna-se estimulante tal pensamento, fazendo-se na ambigüidade, mas, 

sem esquecer de dizer que o conhecimento é possível; que o pensamento é possível, e 

que a linguagem é também possível; que há sentido, melhor, que há mais sentido, 

enfatizando, com isso, a sua busca, mas, ao mesmo tempo, reconhecendo a 

incapacidade de expressar adequadamente tudo que há a dizer229. 

Finalmente, conclui-se afirmando, a respeito do objeto desta dissertação, que é a 

percepção do corpo próprio, como a compreendeu Merleau-Ponty, que estabelece uma 

unidade dialética na relação subjetiva homem-mundo, que sua descrição significa já a 

descrição do sentido mesmo, lá no seu surgir. Assim, pôde-se designá-la de a experiência 

originária do um sujeito, comprometido e orientado ao mundo, do qual toma consciência, 

não através de uma reflexão, senão, através de uma crença originária (fé perceptiva), isto 

é, de uma experiência vivida do mundo, cuja missão é de ser a pátria de toda 

racionalidade e ponto de partida da verdade230. 

                                                 
227 MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., p. 501, 384.  
228 Cf., MERLEAU-PONTY, M. O primado da percepção e suas consequências filosóficas, op., cit., p. 91-92. 
229 Cf., REZENDE, A. M. Apresentação. In: MERLEAU-PONTY, M. Merleau-Ponty na Sorbonne: resumo 
de cursos de filosofia e linguagem, op., cit., p. 14-15.  
230 Cf., MUÑOZ, J. A. A. La antropologia fenomenológica de Merleau-Ponty, op., cit., p. 213. 
 



A unidade dada através da percepção do corpo próprio, que se estabelece depois 

de superada a dicotomia, expressa um conhecimento e uma aceitação da situação 

humana, manifestando seu caráter mestiço de espírito-corpo-naexistência. É isso que faz 

da filosofia de Merleau-Ponty uma teoria fenomenológica da percepção, isto é, um estudo 

sobre o solo originário de toda racionalidade e de todo sentido231. 

                                                 
231 Cf., a esse respeito in: BARBARAS, R. Merleau-Ponty, op., cit., p. 11. 
 



 
REFERERÊNCIA BIBLIOGRÁFICA 

 

1- Bibliografia primária 

 

MERLEAU-PONTY, M. Phénoménologie de la perception. Paris: Edition Gallimard, 

1945. 

 

________. Fenomenologia da percepção. Trad. Carlos A. R. de Moura. 2 ed. São Paulo: 

Martins Fontes, 1999. 

 

2 – Outras obras de Merleau-Ponty 
 

MERLEAU-PONTY, M. La structure du comportement. Paris: PUF, 1942.  
 

________. A estrutura do comportamento. Trad. José de A. Correa. B. Horizonte-MG: 
Interlivros, 1975. 
 

________. Éloge de la philosophie. Paris: Édition Gallimard, 1953. 
 

________. Elogio da filosofia. Trad. Antônio B. Teixeira. 15 ed. Lisboa: Guimarães 
Editores, 1998. 
 

________. Merleau-Ponty na Sorbonne: resumo de cursos de filosofia e linguagem. 
Trad. Constança M. César. Campinas-SP: Papirus, 1990. 
 

________. O primado da percepção e suas conseqüências filosóficas. Trad. 
Constança M. César. Campinas-SP: Papirus, 1990. 
 

________. Le visible et l’invisible. Paris: Gallimard, 1964. 

 

________. O visível e o invisível. 3 ed. Trad. José A. Gianotti e Armando M. d’Oliveira. 
São Paulo: Perspectiva, 1992. 
 

________. Signos. Trad. Maria Ermatina G. G. Pereira. São Paulo: Martins Fontes, 1991. 
 

________. A Natureza. Trad. Álvaro Cabral. São Paulo: Martins Fontes, 2000. 

 



________. Ciências do homem e fenomenologia. Trad. de Selma T. Muchail. São 
Paulo: Saraiva, 1973. 112 
 

3 - Obras sobre Merleau-Ponty 
 

BARBARAS, R. Merleau-Ponty. Paris: Ellipses édition, 1997. 
 

____________. Merleau-Ponty. In: JAFRO, L. e LABRUNE, M. Gradus philosophicus: a 
construção da filosofia ocidental. Trad. Cristina Muracho. São Paulo: Mandarim, 1996, p. 
340 – 351. 
 

BERNET, R. Le sujet dans la nature: reflexions sur la phénoménologie de la perception 
chez Merleau-Ponty, in RICHIR, M. e TASSIN, E., [Texts réunis par]. Merleau-Ponty: 
phénoménologie e expériences. Grenoble: Editons Jérôme Millon, 1992, p. 57-77. 
 

BICUDO, Maria A. Viggiani. A percepção em Edmund Husserl e em M. Merleau-Ponty. 
Veritas, Porto Alegre, Vol. 42, Nº 01, p.79-90, março 1997. 
 

BOBURG, Felipe. Sujeito Y Corporeidade em M. Merleau-Ponty. Revista de Filosofia, 
México, Ano XXI, Nº 61, p.45-51, enero. / abr. 1988. 
 

CANTISTA, M. José. Fenomenologia e percepção em M. Merleau-Ponty. Revista 
Portuguesa de Filosofia, Braga, Tomo XLI, Fasc. 4, p. 385-404, out. / dez. 1985. 
 

CAPALBO, Creusa. A fenomenologia de Maurice Merleau-Ponty e de E. Husserl. Revista 
Brasileira de Filosofia, Rio de Janeiro, vol. 36, Nº 141, p.07-21, jan./fev./mar. 1986. 
 

________. O pensamento de Merleau-Ponty sobre a fenomenologia de Husserl. Revista 
Brasileira de Filosofia, Rio de Janeiro, Vol. 35, Nº 143, p.216-222, jul./set. 1986. 
 

________. Da fenomenologia à ontologia indireta. Revista Brasileira de Filosofia, Rio de 
Janeiro, Vol. XXXIX, Nº 156, p.323-333, Out./Nov./Dez. 1989. 
 

________. A história do ser humano segundo Merleau-Ponty. Revista Brasileira de 
Filosofia, Rio de Janeiro, Vol. XXXIX, Nº 157, p.03-17, Jan./Fev./Mar. 1990. 
 

________. Natureza e vida em Maurice Merleau-Ponty. Revista Brasileira de Filosofia, 
Rio de Janeiro, Vol. XXXIX, Nº 157, p.429-438, Jan./Fev./Mar. 1992. 
 

CARMO, P. Sérgio de. Merleau-Ponty: uma introdução. São Paulo: EDUC, 2000. 

 

CERTEAU, M. de. La folie de la vision. Esprit, Paris, Nº 66, p.89-99, Juin 1982. 

 



CHAUI, Marilena de S. Experiência do Pensamento: ensaios sobre a obra de Merleau-
Ponty. São Paulo: Martins Fontes, 2002. 
 

________. Merleau-Ponty e a crítica ao humanismo. Tese de mestrado, FFLCHUSP, 
1967. 
 

CHAUI, M. Introdução e notas. In: Merleau-Ponty: textos selecionados. São Paulo: Abril 
Cultural, 1980 (Os Pensadores). 
 

COELHO JÚNIOR, N. Merleau-Ponty: filosofia como corpo e existência. São Paulo: Ed. 
Escuta, 1991. 
 

DUPOND, Pascal. Le vocabulaire de Merleau-Ponty. Paris: Ellipses Édition, 2001. 
 

FRAGATA, J. A filosofia de Merleau-Ponty. Revista Portuguesa de Filosofia, Braga, 
Tomo XIX, Fasc. 2, p.113-141, Abril-Jun. 1963. 
 

GARE LLI, Jacques. Il Y a le monde. Esprit, Paris, Nº 66, Juin 1982, pp. 113-123. 
 

GILLES, Thomas R. Crítica fenomenológica da psicologia experimental em Merleau-
Ponty. Petrópolis-RJ: Vozes, 1979. 
 

GREEN, André. Du corportement à la chair: itinéraire de Merleau-Ponty. Critique. Paris, 
tomo XX, Nº 211, p.1017-1046, Dec. 1964. 
 

LEFORT, Claude. Philosophie et non-philosophie. Esprit, Paris, Nº 66, p.101-112, 
Juin. 1982. 
 

MACIEL, S. Maria. Corpo invisível: uma nova leitura na filosofia de Merleau-Ponty. Porto 
Alegre: EDIPUCRS, 1997. 
 

________. O conceito de corpo em Merleau-Ponty. Revista Brasileira de Filosofia, Rio 
de Janeiro, Vol XLIX, Nº 191, p.342-350, jul./ago./set., 1989. 
 

MOURA, C. A. Ribeiro. A cera e o abelhudo: expressão e percepção em Merleau-Ponty; 
Entre fenomenologia e ontologia: Merleau-Ponty na encruzilhada; Linguagem e 
experiência em Merleau-Ponty. In Racionalidade e Crise: estudos de História da Filosofia 
Moderna e Contemporânea. São Paulo: Discurso Editorial e Ed. da UFPR, p. 237-269; 
271-293; 296-335, 2001. 
 

MÜLLER, M. José. Merleau-Ponty: acerca da expressão. Porto Alegre: EDIPUCRS, 
2001. 
 

_________. Leitura merleaupontyana da teoria fenomenológica da expressão. Veritas, 
Porto Alegre, Vol. 45, Nº 2, p.213-222, Jun. 2000. 



PAVIANI, Jaime. A reflexão dialética e a fé perceptiva em Merleau-Ponty. Veritas, Porto 
Alegre, Vol. 45, Nº 2, p.223-230, Jun. 2000. 
 

_________. Merleau-Ponty: a fala como ato de significação. Veritas, Porto Alegre, 
Vol. 37, Nº 148, p.521-534, Dez. 1992. 

 

MUÑOZ, J. A. Arias. La antropología fenomenológica de Merleau-Ponty. Madrid: 
Ed. Fragua, 1975. 
 

RICHIR, Marc. Le sens de la phénoménologie dans “Le visible e l’invisible”. Esprit, Paris, 
Nº 66, p.124-145, Juin 1982. 
 

SANABRIA, J. Rubén. Maurice Merleau-Ponty fenomenólogo existencial. Revista de 
Filosofia, México, Vol. 21, Nº 61, p.23-44, Jan./Abr. 1988. 
 

VALENTINI, Francesco. A filosofia da corporeidade: M. Merleau-Ponty, in Filosofia 
Francesa Contemporânea. Vol. 1. Trad. Sampaio Marinho. Lisboa: Editora Arcádia, p. 
73-182, s/d. 
 

VUILLEMIN, J. La méthode indirecte de Merleau-Ponty. Critique. Paris: tome XX, Nº 211, 
p. 1007-1116, dêc. 1964. 
 

WAELHENS, Alphonse de. Une philosophie de l’ambiguïté: l’existentialisme de M. 
Merleau-Ponty. Paris: Publications Universitaire de Louvain, 1951.  
 

___________ . Situation de Merleau-Ponty. Les temps modernes, N0 184-185, p. 386-
398, 1961. 
 

4 - Outras referências citadas 

 

ABBAGNANO, Nicola. História da Filosofia. Trad. Conceição Jardim, Eduardo L. 
Nogueira e N., 2 ed. Lisboa: Editorial Presença, s/d., Volumes: VII e XIV. 
 

ABEL, Günter. Verdade e interpretação. Veritas, Porto Alegre, Vol. 47, Nº 01, p. 41-51, 
mar. 2002. 
 

ABRÃO, B. Siqueira (org.) História da Filosofia. São Paulo: Ed. Best Seller, 2002. 

 

BARBARAS, Renaud. Le desir et la distance: introduction à une phénoménologie da la 
perception. Paris: J. Vrin, 1999. 
 

BOUTOT, Alain. Introdução à filosofia de Heidegger. Trad. Francisco Gonçalves. 
Portugal: Publicações Europa-América, s/d. 



CAPALBO, Creusa. Verdade e subjetividade no pensamento de E. Husserl. Revista 
Brasileira de Filosofia, Rio de Janeiro, Vol. XXXIX, Nº 167, p. 272-277, jul./ago. 1992. 
 

_________. Fenomenologia e Filosofia Grega. Revista Brasileira de Filosofia, Rio de 
Janeiro, Vol. 33, Nº 132, p. 424-428, out./dez. 1983. 
 

_________. Fenomenologia e Ciências Humanas. Revista Brasileira de Filosofia, 
Rio de Janeiro-RJ: Âmbito Cultural Edições, 1987.  
 

CAVALCANTE SCHUBACK, M. Sá. O começo de Deus: a filosofia do devir no 
pensamento tardio de F.W.J. Schelling. Petrópolis-RJ: Vozes, 1998.  
  

CUNHA, J. Auri. Filosofia: iniciação à investigação filosófica. São Paulo: Atual, 1992.  

 

DARTIGUES, André. O que é fenomenologia? Trad. Maria José J. G. de Almeida. 3 ed. 
São Paulo: Editora Moraes, 1992. 
 

DELACAMPAGNE, Christian. História da Filosofia no Séc. XX. Trad. Lucy Magalhães. 
Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1997. 
 

DESCARTES, René. Textos diversos. Trad. J. Guinsburg e Bento P. Júnior. 2ª ed. São 
Paulo: Abril Cultural, 1979. (Os Pensadores). 
 

HEIDEGGER, Martin. Carta sobre o humanismo. Trad. R. Eduardo Frias. São Paulo: 
Editora Moraes, 1991. 
 

HUSSERL, Edmund. A idéia da fenomenologia. Trad. Artur Mourão. Lisboa: Edições 70, 
2000. 
 

_________. Textos diversos. Trad. e seleção de Zelijko Loparic. São Paulo: Nova 
Cultural, 1992. (Os Pensadores). 
 

_________. A crise da Humanidade européia e a filosofia. Int. e Trad. Urbano Zilles. 
Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996. 
 

_________. Meditaciones cartesianas. Trad. e Estudio preliminar de Mario A. Presas. 2 
ed. Madrid: Editorial Tecnos, 1997. 
 

_________. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia 
fenomenologica. México: Fundo de Cultura Económica, 1949. 
 

KUHN, T. S. A estrutura das revoluções científicas. Trd. Beatriz V. Boeira e N. Boeira.3 
ed. São Paulo: Ed. Perspectiva, 1992. 
 



KELKEL, Arion L. e SCHÉRER, R. Husserl. Lisboa: Edições 70, 1954.  

 

LÉVINAS, Emmanuel. Descobrindo a existência com Husserl e Heidegger. Trad. 
Fernanda Oliveira. Lisboa: Instituto Piaget, s/d. 
 

LUIJPEN, W. Antonius Maria. Introdução à fenomenologia existencial. Trad. Carlos L. 
de Matos. São Paulo: EPU, 1979. 
 

MOURA, Carlos A R. de. Crítica da razão na fenomenologia. Tese de Doutorado. 
FFLCH-USP, 1981. 
 

NOVAES, Adaulo (org.). A crise da razão. São Paulo: Companhia das Letras, 1996. 
 

OLIVEIRA, M. Araújo. Sobre fundamentação. 2ª ed. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1997. 
 

_________. Ética e racionalidade moderna. São Paulo: Loyola, 1993. 

 

PHILONENKO, Aléxis. Reler Descartes:a gênesis do pensamento francês. Trad. 
Fernando de Oliveira. Lisboa: Instituto Piaget, 1993. 
 

REALE, Giovanni. História da filosofia: do romantismo até nossos dias. Vol III. Trad. 
Álvaro Cunha. 2 ed. São Paulo: Paulus, 1991. 
 

RIBEIRO, E. Ely Mendes. Individualismo e verdade em Descartes: o processo de 
estruturação do sujeito moderno. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1995. 
 

RICOEUR, Paul. Leitura 2: a região dos filósofos. São Paulo: Ed. Loyola, 1996. 

 

RODRIGUES, R. Vétez. A problemática da corporeidade na filosofia kantiana. Revista 
Brasileira de Filosofia, Rio de Janeiro: Vol. XXXIX, Nº 167, p. 262-271. jul./ago./set. 
1992. 
 

SALES, B. Alencar. Herança medieval da antropologia cartesiana. Veritas, Porto Alegre, 
Vol. 47, Nº 03, p. 321-332, set. 2002. 
 

SARTRE, Jean-Paul. O ser e o nada: ensaio de ontologia fenomenológica. Trad. Paulo 
Perdigão. 4 ed. Petrópolis-RJ: Vozes, 1997. 
 

SEVERINO, A Joaquin. A filosofia contemporânea no Brasil: conhecimento, política e 
educação. Petrópolis-RJ: Ed Vozes, 1999. 
 

STEIN, Ernildo. O mundo da vida: problema epistemológico ou questão histórica. Veritas, 
Porto Alegre, Vol. 42, Nº 01, p. 05-11, Março 1997.  



_________. Problemas do conceito de mundo vivido em Husserl. Revista Brasileira de 
Filosofia, Rio de Janeiro: Vol. XXXIX, N º 157, p. 18-34, Jan./Fev./Mar. 1990. 
 

DICHTCHEKENIAN, M. Fernanda (Org.) Temas Fundamentais da Fenomenologia. 
Centro de Estudos Fenomenológicos de São Paulo. São Paulo: Editora Moraes/Vozes, 
s/d. 
 

VATTIMO, Gianni. Introdução a Heidegger. Trad. João Gama. 1 ed. Lisboa:Instituto 
Piaget, 1996. 
 

_________. Edmund Husserl e a Fenomenologia. Veritas, Porto Alegre, Vol. 31, N º122, 
p. 173-194, Jun. 1986. 
 

ZILLES, Urbano. Edmund Husserl e a Fenomenologia. Veritas, Porto Alegre, Vol.31, Nº 
123, p. 327-343, Set. 1986. 
 

_________. Os conceitos husserlianos de “Lebenswelt” e Teleologia. Veritas, Porto 
Alegre, Vol. 37, N º 148, p. 511-519, Dez. 1992.  
 

ZITKOSKI, J. José. O método fenomenológico de Husserl. Porto Alegre: EDIPUCRS, 
1994. 
 

5 – Bibliografia científica consultada sobre a temática da percepção 

 

BOCK, A. Mercês Bahia [et alli]. Psicologia: uma introdução ao estudo da psicologia. 13 
ed. São Paulo: Saraiva, 1999. 
 

BONOMI, A. Fenomenologia e estruturalismo. Trad. João P. Monteiro [et alli]. 2ed. São 
Paulo: Perspectiva, 2001. 
 

HOCHBERG, Julian E. Percepção. Trad. Alvaro Cabral. 2 ed. Rio de Janeiro: Zahar 
Editores, 1973. 
 

KRECH, David. Elementos de psicologia. Trad. Dante M. Leite. 4 ed. São Paulo: 
Pioneira, 1973. 
 

MARIA, M. Cristina. Psicologia científica geral. 3 ed. Rio de Janeiro: Ed. Agir, 1962. 
 

PENHA, A. GOMES. Os conceitos básicos do gestaltismo (cap.2); Teoria gestaltica da 
percepção (cap.4). Introdução ao Gestaltismo. Rio de Janeiro: Ed. Imago, 2000.  
 

_______. Percepção e realidade: introdução ao estudo da atividade perceptiva. 2 ed. Rio 
de Janeiro: Ed. Imago, 1993. 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

França Filho, José Luiz de         
        A dicotomia consciência - mundo em 

erleau-Ponty:  uma tentativa de superação na 
fenomenologia da percepção. / José Luiz de 
França Filho. – Recife: O Autor, 2003. 

M       

      117 folhas. 
 
      Dissertação (mestrado) – Universidade 
Federal de Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2003. 
     Inclui: bibliografia. 

     1. Fenomenologia existencial. 2. Percepção. 3. 
Existencialismo. 4. Subjetividade.   I Título. 

  

 
             1 
             100 

  CDU (2. ed.) 
  CDD (22. ed.) 

UFPE 
BCFCH2008/1

19 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 


	A DICOTOMIA CONSCIÊNCIA – MUNDO EM MERLEAU-PONTY 
	UMA TENTATIVA DE SUPERAÇÃO NA FENOMENOLOGIA DA PERCEPÇÃO 
	 
	Recife-PE, 30.09.2003 
	DEDICO ESTE TRABALHO 
	Primeira Parte 
	Filosofia da ambigüidade e retorno à experiência perceptiva 


