UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA
MESTRADO EM FILOSOFIA

A DICOTOMIA CONSCIENNCIA — MUNDO EM MERLEAU-PONTY
UMA TENTATIVA DE SUPERACAO NA FENOMENOLOGIA DA PERCEPCAO

JOSE LUIZ DE FRANCA FILHO

RECIFE - 2003



JOSE LUIZ DE FRANCA FILHO

A DICOTOMIA CONSCIENNCIA — MUNDO EM MERLEAU-PONTY
UMA TENTATIVA DE SUPERACAO NA FENOMENOLOGIA DA PERCEPCAO

Dissertacdo de Mestrado apresentada como
requisito parcial a obtencdo do grau de Mestre em
Filosofia, pela Universidade Federal de Pernambuco,
sob a orientagao do Prof. Dr. Vincenzo Di Matteo

RECIFE - 2003
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO



142.7
F814

Franca Filho, José Luiz de.
A dicotomia consciéncia — mundo em Merleau-Ponty,

uma tentativa de superagao na fenomenologia da per-
cepcgao / José Luiz de Franca Filho. — Recife : UFPE,
2003.

1171

Orientador: Vincenzo Di Matteo
Dissertacao (Mestrado) — Universidade Federal de

Pernambuco. Departamento de Filosofia.
Bibliografia: f. 111-117.

1. Fenomenologia existencial. 2. Percepgao. 3. Exis-
tencialismo. |. Merleau-Ponty, Maurice, 1908-1961.

[I. Titulo.




JOSE LUIZ DE FRANCA FILHO

A DICOTOMIA CONSCIENNCIA — MUNDO EM MERLEAU-PONTY
UMA TENTATIVA DE SUPERACAO NA FENOMENOLOGIA DA PERCEPCAO

Dissertacao apresentada, para obtencao do titulo de

mestre em Filosofia, a Universidade Federal de
Pernambuco

Orientador: Prof. Dr. Vincenzo Di Matteo

Recife-PE, 30.09.2003

f/}/lcmfgd D ?475_/%

Vincenzo Di Matteo — PhD (UFPE)
(Orientador)

lraqultan de Oliveira — PhD (UFP
\(Co-Orientado

\YQ \(\J\E\\ rx\)\;\/

Marcglo Pem‘zdr — PhD (UFPE)




“‘Nada é mais dificil do que saber ao certo o que nés vemos”
(M. Merleau-Ponty)

“O inacabamento de uma filosofia do inacabamento é duplamente desconcertante”
(Paul Ricoeur, a respeito da filosofia de Merleau-Ponty)



DEDICO ESTE TRABALHO

A Janira
Companheira de vida e de sonhos

A Hundira e Aiira
Filhas que sempre me apoiaram com paciéncia e carinho

E AGRADECO CORDIALMENTE

A profa. Dinalva Melo
Orientadora do primeiro esbogo deste projeto

Ao Projeto
Escola Agricola Comunitaria Margarida Alves
Pela acolhida nos momentos finais da pesquisa

Aos Professores
Vincenzo Di Matteo (Orientador) e Iraquitan de Oliveira (Co-orientador)
Por terem me ensinado com liberdade e sabedoria



A DICOTOMIA CONSCIENNCIA — MUNDO EM MERLEAU-PONTY
UMA TENTATIVA DE SUPERACAO NA FENOMENOLOGIA DA PERCEPCAO

Autor: JOSE LUIZ DE FRANGA FILHO

Orientador: Prof. Dr. VINCENZO DI MATTEO

RESUMO

A presente pesquisa procura abordar a filosofia de Maurice Merleau-Ponty, levando-se
em questdo a problematica da dicotomia consciéncia — mundo, na “Fenomenologia da
Percepcéao”.

Descreve-se, desse modo, a experiéncia perceptiva enquanto ato primordial da relagao
subjetiva do homem com mundo, isto é, do sujeito com o seu exterior. A percepgdo em
Merleau-Ponty, nessa perspectiva, se transforma numa modalidade original da
consciéncia — consciéncia perceptiva —; de um sujeito situado corporalmente no mundo,
ja que uma filosofia que trata da relagao interior — exterior, através de uma abordagem
fenomenoldgico-existencial, encontra, inevitavelmente, o problema do corpo.

Trata-se, portanto, de uma investigagdo sobre a fenomenologia da percepgao de
Merleau-Ponty, em que a teoria da percepgéo configura-se inteiramente numa teoria do
corpo: do corpo-préprio enquanto lugar da simbdlica geral do mundo; onde o corpo €&
tomado como o liame que ata a consciéncia ao mundo, presentificando, espacialmente, o
sujeito; onde o corpo, ainda, é tomado como uma unidade aberta ao seu exterior, ou seja,

sendo um com o mundo, sendo carne, porém, sem se confundir com ele.

Palavras chave: Percepcao, Corpo-Proprio, Fenomenologia, Fenomenologia Existencial,

Consciéncia, Sujeito, Subjetividade, Sujeito Corporal.



RESUME

La dicotomie de la conscience et du monde chez M. Merleau-Ponty: un effort
surmontable dans la “Phénoménologie de la Perception”.

Cette recherce aborde le dualisme philosophique — sujet-objet — et considere, dans
cette philosophie, la problematique de la dicotomie entre la conscience et son extérieur
dans l'oeuvre “Phénomeénologie de la Perception”.

Alors, il s’agit de décrire I'expérience perceptive comme I'acte primordial de la relation
subjective de 'homme avec le monde, c’est-a-dire, du sujet avec son extérieur. En I'oevre
de Merleau-Ponty la perception se transforme en une modalité originele de la conscience:
conscience - perceptive d'un sujet corporel, situé dans le monde, puisque une philosophie
qui étudie la relation entre [lintérieur et [I'extérieur, a travers un abordage
phénomeénologique, rencontre inevitablemente le probléme du corps.

Il s’agit, donc d’une recherche ou la théorie de la perception se transforme entierement
en une théorie du corps: du corps — propre, comme le lieu de la symbolique générale du
monde. Le corps — propre est pris comme celui qui noue la conscience au monde, celui
qui fait le sujet un étre présent dans le monde. Le corps, de plus, est pris comme une unité
ouverte a I'extérieur, c’est-a-dire, il est avec le monde, il est chair, mais sans se

confondre avec lui.

Mots - Cles

Perception, Corps-Propre, Phénoménologie, Phénoménologie existencielle, Conscience,

Sujet, Subjectivité, Sujet-Corporal.



SUMARIO

1] (0o LU o= o PP 06

Primeira Parte
Filosofia da ambiguidade e retorno a experiéncia perceptiva

(Contextualizacéo)
Capitulo | — FILOSOFIA, REFLEXAO E INTERROGACAO.......c.cceoviieeieeee 16
1. Filosofia e ambiglidade............oooiiiiiiiiiiiiiii 16
2. Interrogacao filosdfica e a tradigao racional ocidental ...................c.ccoovnnnnnnen. 20
3. Filosofia merleaupontyana frente ao subjetivismo e objetivismo.................... 23
4. Objeto e método da filosofia merleaupontyana ..............cccccoeeeeiiiiiiiiicceeeennn. 28
5. Problematica da PErCepPGA0 ... ...cceiiiieiiiicie et 33
Capitulo Il - DO COMPORTAMENTO A PERCEPCAO E A ONTOLOGIA .............. 37
1. Os caminhos do comeco e a filosofia de Merleau-Ponty ...........ccccccvvvviiiinnn. 37
2. Fenomenologia € exiSteNCia..........cccoeviuiiiiiiiiiie e 40
3. Do comportamento a experiéncia perceptiva do corpo préprio ...................... 44
4. Da consciéncia ao ser: um projeto inacabado...........cccccoeevviiiiiiiiii e, 49

Segunda Parte
Filosofia da percepcdao e sintese do corpo proprio
(Descricao)

Capitulo | - “PHENOMENOLOGIE DE LA PERCEPTION”: VISAO GERAL

DA OBRA ettt e e aaaaaaaaa 54
Capitulo Il - UNIAO CONSCIENCIA-MUNDO NA “PHENOMENOLOGIE DE LA

PERCEPTION ... ettt ettt e e e e e e eeeaees 58

1. ConsSideragies INICIAIS ........cceeeeiuieeeeiiee et 58

2. Experiéncia perceptiva € 0S prejuizos ClasSIiCOS......cceveeevieeiiiiiiiieeeeeeeeeeeeiiannn 61
2.1 Frente a0 eMPIriSMO........uuiiiiiiiiie e 61

2.2 Frente ao intelectualiSmo............ooiiiiiiii i, 67

3 A percepgao como comeco radical da filosofia............ccceeeiiiiiiiiiiiiiiiiee, 71
3.1 Génese do conceito de PErCePGAOD ......uuuuuiiiie e e 75

3.2 Primordialidade da percepc¢ao e suas consequéncias filosoficas........... 78

Capitulo Il — O SUJEITO DA PERCEPCAO ENQUANTO “SPIRITUS
CORPORATUS .. 68

1. Superagdo da visao objetiva do COrpo........coovvivviiiiiiiiiieceee e, 89
2. O corpo proprio nos achados da psicologia classica...........cccccceeeeeeeeeieeennnnnnn. 92



3. Espacialidade do corpo proprio e sua motricidade ............cccooevvveeeieiiiieeeennnn. 95
4. Sintese do cOrpo Proprio € @ PEFrCEPGAD......uuuuiieeeeeeeeeeeeiiaaaeeeeeeeeeeeannaaeeeaaeas 99
5. Sintese perceptiva do corpo proprio: a guisa de conclusao ...............ccceeeeee. 102
[©70] o Tod 011 o R PSSR 103
Referéncia BibliografiCa ............uuuiiiii i 111
1. Bibliografia Primaria..........cccooooriiiiiiii e 111
2. Outras Obras de Merleau-Ponty ... 111
3. Obras Sobre Merleau-PoNnty .........ccooiiiiiiiiiiee e 112
4, Outras RefEréNCias.........c.uiiiiiiiiii e 114
5. Bibliografia cientifica consultada sobre a tematica da percepcéo................... 117



INTRODUCAO

Merleau-Ponty foi um critico do humanismo moderno — da nogdo moderna de
sujeito e subjetividade. Em seus principais textos critica a idéia de fundamentum e de que
o0 homem possa ser fundamentum, isto €, um principio explicativo em substituicdo aos
outros. Para ele, nada se explica pelo homem. Sob esse aspecto, seu pensamento vai de
encontro a crise da filosofia e ao estreitamento da razao sob o impacto do empirismo e do
intelectualismo que, segundo sua analise, abandonaram a experiéncia perceptiva, o
sujeito existente e a relagdo de imbricagéo entre a consciéncia e o mundo.

As duas abordagens, em busca da transparéncia do conhecimento, se fecharam
numa forma absoluta de pensamento, almejando um dominio e um controle integral de si
mesmo e da realidade exterior. Tal pensamento foi designado, por Merleau-Ponty, de
pensamento de sobrevbo: 0 que sobrevoa o mundo, transformando-o em idéia ou
conceito.

Um pensamento assim nao da conta da relagao originaria que o homem vive com o
mundo: uma vivéncia perceptiva, anterior ao conhecimento e, ao mesmo tempo, fundante
dele. Isso explica a insisténcia do filésofo numa volta a experiéncia perceptiva, porque,
para ele, € na percepcao dada na vivéncia da consciéncia que se instaura o mundo. Isso
quer dizer que é o ato perceptivo que abre as portas para a significacdo fundamental
como verdade implicita da existéncia. O pensamento contém, entdo, um lado existencial,
nao sendo, na filosofia merleaupontyana, pura interioridade, existindo fora do mundo e
desligado do corpo. Nao ha, com isso, homem interior que analisa e reflete o0 mundo
numa atitude de completa independéncia, fazendo-o resultar das sinteses que ligariam as
sensacOes e depois os aspectos perspectivos do objeto. Essa atitude caracteriza a
analise reflexiva que Merleau-Ponty tanto criticou, acusando-a de querer seguir, em
sentido inverso, o caminho de uma constituicdo prévia, e atingir, no homem interior, um
poder constituinte que ele sempre foi.

Foi assim, que o filésofo dirigiu seus pensamentos para os mistérios da vida
perceptiva, objetivando compreender a riqueza dessa experiéncia primordial vivida pelo
homem na relagcdo com a natureza.

Sao varios os momentos em que, ao longo de suas principais obras, o autor
sinaliza para o objetivo de toda sua investigagao filosofica, a qual pode ser sintetizada na
seguinte questdo: é possivel uma relacdo entre a consciéncia e a natureza? Se é

possivel, como pode acontecer? Essa problematica permeia todo o seu pensamento



filosofico, a qual foi elucidada com criatividade e originalidade, estabelecendo um retorno
a experiéncia primordial do mundo. Na sua opinido, a experiéncia perceptiva tinha sido
esquecida e com ela as vivéncias da consciéncia que inauguram o conhecimento e
permitem a instauracéo da realidade.

Tomando como base essas questdoes, a presente dissertagdo assumira como
objeto de estudo a problematica fundamental da fenomenologia existencial de Merleau-

" 1 Nela o filésofo abordou a

Ponty, sistematizada na “Phénoménologie de la perception
percepgcao como comecgo radical do conhecimento do mundo e como o ato que liga o
sujeito ao seu exterior, designado de mundo fenomenal. Responsavel pelo acesso as
préprias coisas e ao real a percepgao e sua descricao levaram o fildsofo a falar de
consciéncia perceptiva e de corpo préprio: sujeito da percepgado. Sob esse aspecto, o
conceito de corpo proprio ganhou centralidade na fenomenologia existencial de Merleau-
Ponty, transformando a percepg¢do numa experiéncia primordial do sujeito com o mundo e
superando, ipso facto, o dualismo em si - para si.

O que se pretende, entdo, € fazer uma reflexdo descritiva desse esforco
merleaupontyano de superagdo da dicotomia consciéncia-mundo: uma descrigao
fenomenoldgica da experiéncia primordial do ato perceptivo do corpo-sujeito que,
segundo o filésofo, € quem faz brotar a significacdo fundamental da verdade implicita na
propria existéncia.

A filosofia de Merleau-Ponty, portanto, se constitui numa reflexdo sobre a condigéo
humana para além da perspectiva do ponto de vista subjetivo e do ponto de vista objetivo.
Ela encara a subjetividade na prépria facticidade da existéncia do homem. Dai néo ser
uma abordagem fenomenoldgica transcendental, mas existencial. Assim, encontrar-se-a
aqui uma reflexdo sobre a experiéncia subjetiva do homem presente no mundo, mas,
também, presente ao mundo, envolvido em uma relagao de significagao.

Portanto, considerando a importancia da presente tematica para a filosofia, tomou-
se a fenomenologia merleaupontyana da percepgéo como alvo desta pesquisa, tendo em
vista que, para o filésofo, 0 sentir € a comunicacdo vital com o mundo que o torna
presente para nds como lugar familiar de nossa vida. E a ele que o objeto percebido e o
sujeito que percebe devem sua espessura®. O sentir, esvaziado de todo seu sentido, com

Merleau-Ponty, volta a se constituir numa questao, deixando de ser uma experiéncia em

' MERLEAU-PONTY, M. Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard, 1945. Doravante sera

referida abreviadamente como “Phénoménologie...” e citada in notas como PhP.
2 MERLEAU-PONTY,M. PhP., op., cit., p.64-65. A presente tradugéo e as demais doravante serdo de nossa
responsabilidade.



que sdo dadas apenas qualidades mortas, de modo que, depois de sua retomada, o
conhecimento precisa ser novamente definido, como afirma o filésofo.

A filosofia de Merleau-Ponty empreendeu, nesse sentido, um grande esfor¢go de
reconducdo do pensamento a sua existéncia pré-reflexiva, introduzindo como base o
mundo sensivel tal como ele existe para o corpo vivo. Os sentidos, assim, deixam de ser
sinbnimo de ilusdo e erro pela forma especial como sao tratados, em vista de uma
filosofia que é o contrario da filosofia de sobrev6o. Portanto, se a reflexdo, desse modo,
sSe conjuga com o corpo, ndo sera possivel que ela se situe fora dele e ao mesmo tempo o
explicite como a um objeto, pois, ele € o nosso primeiro elo com o mundo.

O retorno a experiéncia perceptiva exigiu do filosofo uma critica aos dogmatismos
tanto empiristas como intelectualistas. O esforgo que ele empreendeu para restabelecer a
unidade entre a consciéncia e o mundo n&o poderia ser, nem uma posigao ad extra, nem
um mero pensamento das relagdes, que terminam mantendo a separacao dos termos, por
se tratar de um pensamento causal que analisa e interpreta, considerando o mundo como
uma unidade objetiva, constituido ante uma consciéncia-realiade-interior.

Recusando tais dogmatismos, essa filosofia logrou encontrar um logos para a vida
integral do homem, isto é, uma fundamentagdo radical que implicasse numa sintese
dialética entre o subjetivo e o objetivo, entre a consciéncia e a natureza, o homem e o
mundo, como ele mesmo afirmara na “Structure du Comportement”>.

Seguindo o pensamento husserliano, Merleau-Ponty procurou ultrapassar as
alternativas classicas do realismo, do idealismo e de todas as suas derivagdes. Mas, ao
contrario de Husserl, ndo se afastara do mundo da experiéncia concreta. Firme, entao,
nesse ponto de apoio existencial, buscara uma sintese — nao do juizo — que signifique a
superacao das dicotomias: para si — em si, intelectualismo-empirismo, consciéncia-
mundo, da filosofia racionalista, sempre guiada — nas vertentes realistas e idealista —
por um falso preconceito cognoscitivo de uma objetividade absoluta. Tal filosofia, na visdo
de Merleau-Ponty, omite a experiéncia perceptiva e a experiéncia natural e ingénua de
suas consideracdes em torno do conhecimento sobre o0 homem e sobre a existéncia em
geral, esquecendo de ver a realidade do sujeito existente e ignorando a relagdo ambigua
que circula entre 0 homem e o mundo: uma coexisténcia de mutua implicagao, em que
ambos pertencem a um mesmo fundo de realidade, mantendo-se presos ao mundo, numa

relagdo de compromisso, ao modo de duas facetas inextricaveis.

®* MERLEAU-PONTY, M. La structure du comportement. Paris: PUF, 1942, p.1. Doravante sera sempre
referida como “Structure...” e citada nas notas como SC.



A sintese em si — para si sera o ponto central de sua filosofia, passando a designar
o homem de ser-para-o-mundo. Eis o que caracteriza a percepgcao e o fenbmeno da
filosofia fenomenoldgica merleaupontyana, que marcou seu pensamento com a feigdo
original de uma fenomenologia existencial. Ele ndo aceitou simplesmente os resultados da
fenomenologia transcendental de Husserl, porque Husserl ainda mantém-se preso ao
esquema do pensamento dualista (sujeito-objeto). Almejou, entdo, uma unidade mais
radical para a relagdo sujeito-mundo, através da atividade perceptiva do corpo proéprio,
que é por onde se manifesta a relagdo primordial do sujeito com a natureza e como,
também, se percebe o mistério do mundo.

Tal abordagem adquire uma relevancia no contexto do pensamento
contemporaneo enquanto procura abolir, da filosofia, os dogmatismos que partem do
ponto de vista da consciéncia, ajudando, assim, a superar o dilema que se p6s para a
filosofia moderna: a existéncia como consciéncia e a existéncia como coisa”.

A filosofia de Merleau-Ponty, mesmo encontrando-se vinculada a fenomenologia
husserliana, como ja foi indicado, consolida, de maneira mais explicita e precisa, a
articulagdo do método fenomenoldgico com a existéncia, fazendo da teoria do corpo uma
teoria da percepgdo. O que vai assegurar a fenomenologia uma maior fecundidade,
livrando-a do risco de se reduzir a um logicismo idealista transcendental. Assim, todo o
movimento fenomenolégico do pensamento contemporaneo avanga com a abordagem
merleaupontyana, a partir da énfase que ela deu a corporeidade e a facticidade da
experiéncia subjetiva. E daqui, pois, que emerge, de modo mais claro, a relevancia do
tema abordado, que procura caminhar em direcdo a uma maior e melhor descricdo do
homem e do mundo, afirmando que o primeiro contato do homem com o mundo é dado,
necessariamente, através da percepgao, cujo sujeito é o corpo.

O que foi dito acima define e aponta qual sera a metodologia adotada na pesquisa,
a qual é explicada a seguir.

Optou-se por fazer um estudo de acompanhamento dos passos do autor na

‘Phénomeénologie...”, onde ele esbogou, de forma mais elaborada, seu pensamento
fenomenoldgico a respeito da relagdo consciéncia - mundo. Sendo assim, se fard uma
reflexao a partir do Prefacio, da Introdugdo e da Primeira parte, procurando explicitar e
situar conceitos e idéias fundamentais. Nado se pretende, com isso, chegar a uma
conclusao finalista, pois, o préprio filésofo, ao investir contra todo objetivismo, critica a

epistemologia que coloca frente a frente o sujeito conhecedor e o mundo (objeto). Para

* Cf., CHAUI, M. Maurice Merleau-Ponty e a critica ao Humanismo. Tese de mestrado, FFLCH — USP,
1967, p. 3.



ele, o sujeito tem uma funcgao ativa e criativa, visto que seu olhar sobre o mundo implica
seu olhar sobre si mesmo dentro deste mundo, o qual submete ao conhecimento®.
Ademais, o proprio Merleau-Ponty confessa que os problemas colocados na
“‘Phénomeénologie...” sdo insoluveis, por ele ter partido, ainda, da distingdo consciéncia-
objeto, ou seja, do dualismo que tanto criticara. Nao € pretensao da pesquisa, portanto,
chegar a resultados fixos, porém, explicitar o modo interrogativo da filosofia
merleaupontyana centrada no estudo da percepgéo.

Seguindo essa metodologia, a apresentagdo dos resultados da pesquisa sera
dividida em dois momentos. Primeiro sera feito uma contextualizacéo e caracterizacdo da
interrogacao filosofica propria de Merleau-Ponty. Uma interrogagao que evoluiu da nogao
de comportamento a de percepgdo e de corpo proprio, para, em seguida, abordar a
ontologia do ser bruto. Em segundo lugar, apresentam-se as reflexdes sobre a
problematica pesquisada. Sdo, portanto, duas partes: uma de contextualizagao e a outra
de entendimento e descricdo do problema. A primeira € apresentada em dois capitulos e
a segunda em trés.

Na primeira parte, o capitulo um fara uma delimitacdo do objeto e do modo
interrogativo particular da filosofia merleaupontyana, a qual é delineada passo a passo em
direcdo a problematica da percepgao; o capitulo dois tracara o itinerario intelectual
filosofico do autor, caracterizando e demarcando o lugar da “Phénoménologie...” em seu
projeto fenomenoldgico de superagao da dicotomia classica entre uma ordem objetiva e
outra subjetiva.

A segunda parte, momento central da pesquisa, se ocupara com o estudo do
problema: o capitulo um apresentara a estrutura geral da obra, mostrando que nao se
trata de um livro isolado, independente dos outros: “Structure...” e “Le visible...”; o capitulo
dois apresentara a descrigdo da percepgao: sua primordialidade na vivéncia subjetiva e o
capitulo trés, na continuidade do estudo da experiéncia perceptiva do sujeito, analisara a
nocado de corpo préprio: sujeito da percepcao e expressao visivel do Ego concreto no
mundo.

Essa parte sera uma descricdo fenomenolégica da percepgdo como momento de
instauragdo do pensamento no corpo préprio: sujeito perceptivo que se funde com o
mundo, mas sem se confundir com ele. O Corpo proprio sera descrito como uma
estratégia de solugdo ao colocar o sujeito em contato com o mundo. Os dois momentos

da pesquisa convergem, entédo, para uma questao-problema:

® Cf., SILVA, U. R. da. A linguagem muda e 0 pensamento falante: sobre a filosofia de Merleau-Ponty.
Porto Alegre: EDIPUCRS, 1994, p. 11.



compreender como € possivel a relacdo entre a consciéncia e a natureza no ambito da
fenomenologia merleaupontyana, esbogcada basicamente na “Phanoménologie...”.

Considera-se relevante essa forma de se aproximar do pensamento de Merleau-
Ponty, porque o que se vai discutir € a tematica central da percepgéo, com a qual o
filésofo propds-se superar todo o dualismo filoséfico, expresso nas categorias de sujeito e
objeto. Centrada, entdo, na “Phénoménologie...”, a presente dissertagdo assumira como
tese central a afirmagao seguinte: o ato perceptivo possibilita o acesso as proprias coisas
e ao mundo real — trata-se da propria instauragdo do mundo; da questado ontoldgica de
acesso ao mundo. A descrigao fenomenoldgica da percepgao, portanto, levara o filésofo a
falar de consciéncia perceptiva enquanto uma consciéncia existencial corporal, e a falar
do corpo préprio enquanto sujeito da percepgao.

Abordar a filosofia merleaupontyana, seguindo o caminho acima delineado,
significa refletir sobre uma problematica vinculada a tradicao filoséfico-ocidental. Trata-se
de uma reflexdo que aponta para uma critica referente ao modo de ser de toda a
racionalidade filosofica: a dicotomia pensamento-realidade. Considerar a percepcao,
portanto, como fez Merleau-Ponty, significa superar a oposi¢do sensibilidade-
inteligibilidade, herdada da tradicdo, retornando a experiéncia originaria em que aquele
que percebe e o percebido se constituem mutuamente.

Cabe agora expressar o objetivo geral da pesquisa, apresentado aqui com as
proprias palavras do filésofo: compreender as relacdes entre a consciéncia e a natureza,
entre o interior e o exterior®. Isto &, como, para a filosofia e para ciéncia, mundo e homem
sdo acessiveis além do ponto de vista reflexivo e do ponto de vista objetivo; quer dizer,
trata-se de entender a subjetividade, ndo a partir do lugar dos filésofos que fizeram do
ponto de vista do homem (a condigdo humana) a fonte absoluta do sentido; mas, também,
ndo do lugar dos homens de ciéncia, que reduziram a realidade — homem e natureza —
a algo dado objetivamente a um espectador estrangeiro’.

Quanto aos objetivos especificos da primeira parte, o primeiro capitulo visa
contextualizar a reflexdo merleaupontyana no ambito da tradigédo filosofica, ja que suas
interrogacbes se confrontam com a forma geral de um pensamento que valoriza
excessivamente a esfera do inteligivel em detrimento do sensivel: acusado de ser
portador de obstaculos e ambiguidades ao exercicio da razdo; o segundo, visa explicitar o
delineamento do itinerario intelectual das pesquisas do filésofo, contextualizando o lugar

da “Phénoménologie...”. As questdes subjacentes a essa primeira parte sdo: por que

6 MERLEAU-PONTY,M. PhP., op., cit., p.489.
" Cf., CORREA, J. de Anchieta. Prefacio & edico brasileira. In: MERLEAU-PONTY, M. A estrutura do
comportamento. Trad. J. de Anchieta Corréa. Belo Horizonte-MG: Interlivros, 1975, p.14.



abordar a percepcgao e o corpo? Que filosofia esta sendo criticada? Qual é o problema
fundamentalmente e a solugdo apresentada? Que caminho intelectual-filoséfico trilhou
sua filosofia, sob a influéncia da fenomenologia husserliana?

Os objetivos especificos da segunda parte voltar-se-&o para o estudo da percepgéao
e do corpo préprio. Essa parte sera apresentada como elo de ligagdo da consciéncia com
o mundo. O primeiro capitulo objetiva fazer uma apresentagéao geral da obra; o segundo,
busca descrever o primado da percepgdo no acesso da consciéncia (perceptiva) ao
mundo (percebido) — aqui a percepgao € apresentada como o saber absoluto de todo ato
reflexivo; o terceiro capitulo visa esclarecer a nocdo de corpo proprio como o que
possibilita o vinculo com o mundo. As questdes subjacentes a segunda parte sdo: como a
percepcao € apresentada enquanto aquilo que permite e possibilita a relacdo dialética
homem-mundo? Em que medida e de que forma o corpo é apresentado como sujeito da
percepcgao: uma unidade significativa que se destaca dos outros objetos?

Toda a pesquisa converge para a segunda parte, buscando entender e descrever a
percepgao, apresentada como a via de acesso a experiéncia originaria da consciéncia e
do mundo no corpo que ndo é nem pura coisa, nem pura idéia®, mas, integra,
misteriosamente, o percebido e o ato de perceber, o em-si e 0 para-si, pois, 0 sujeito esta
no mundo e é para o mundo®.

Assim sendo, pretende-se, nesta pesquisa, explicitar um modo de abordar o
pensamento de Merleau-Ponty, tomando-o na sua proposi¢cdo geral: caracterizada por
uma investigagdo fenomenoldgica em que procura superar o dualismo da consciéncia e
investigando a percepgao.

Por ultimo, nao deixa de ser importante afirmar que ja existe uma grande literatura
e um renovado interesse pelo pensamento do fildsofo, sobretudo na Franga, entre
aqueles que se interessam pela filosofia fenomenoldgica. No Brasil ha varias pesquisas
académicas, algumas transformadas em livro, e inumeros artigos, em revistas filosoficas,
abordando temas a partir da filosofia merleaupontyana, voltados para: a fenomenologia, a
percepgao, o corpo, a natureza e a teoria fenomenologica da expresséo, entre outros. A
énfase que sua filosofia deu a corporeidade e a facticidade da experiéncia subjetiva
contribuiu para o engajamento da fenomenologia na tarefa de construgdo de uma

antropologia existencial, incrementando, com isso, o dialogo com as ciéncias humanas e

® Cf., MERLEAU-PONTY, M. SC., op., cit., p. 223.
° Cf., FRAGATA, J. A filosofia de Merleau-Ponty. Revista portuguesa de filosofia, Braga-Portugal, Tomo
XIX, fasc. 2, abril./jun. 1963, p. 123.



concretizando o projeto de Husserl. Esse caminho da perspectiva filoséfica de M.Merleau-
Ponty influenciou a primeira vertente da tendéncia fenomenoldgica no Brasil, seguindo-se,
a partir dai, varios trabalhos de autores e professores brasileiros inspirados na sua obra,
abordando temas voltados para aspectos epistemoldgicos e antropolégicos das ciéncias
humanas em geral: psicologia, educacdo, filosofia da linguagem, fenomenologia
existencial e sobre a problematica da Gestalt™.

As abordagens globais mais comuns a obra do filésofo podem ser agrupadas nos
seqguintes titulos: filosofia da ambiglidade, ontologia negativa, teoria da corporeidade,
fenomenologia existencial, filosofia do ser bruto e do espirito selvagem.

Seguem, por ultimo, algumas consideragdes de ordem técnico-metodoldgicas:

- as aspas duplas foram usadas apenas para os titulos de obras, citadas no corpo do
texto;

- expressodes de relevo, citacdes literais e conceitos chaves foram colocados em italico;

1% ¢f. SEVERINO, Antonio J. A filosofia contemporanea no Brasil: conhecimento, politica e educagao,
op., cit., p. 105-107.



PRIMEIRA PARTE

FILOSOFIA DA AMBIGUIDADE E RETORNO A EXPERIENCIA PERCEPTIVA

(CONTEXTUALIZACAO)



CAPITULO |

FILOSOFIA, REFLEXAO E INTERROGACAO

1- Filosofia da ambigiidade

Para Merleau-Ponty, o espirito inquiridor € o que melhor define o fazer filosdfico.
Sendo assim, em sintonia com a tradi¢ao, o filésofo, para ele, € aquele que sabe que
nada sabe. O termo ambiglidade define mais propriamente sua filosofia. Numa aula
inaugural, no Colége de France, falando da natureza ambigua de seu pensamento e
como concebe a filosofia e suas relagdes com a verdade, afirmou que: o fildsofo se
reconhece pela posse ‘inseparavel’ do gosto da evidéncia e do sentido da ambiguidade™*.
E comum, pois, designar Merleau-Ponty o filésofo da ambigiiidade, porém, o que se
considera com essa palavra é um pensamento que distingue as diferentes relacdes das
coisas e 0 movimento interior que as faz participar dos contrarios*?; um modo de refletir
que, no seu acontecer, recusa as certezas da evidéncia de um pensamento puro,
instalado no absoluto. Para ele é preciso distinguir entre uma ma e uma boa
ambigiiidade. A boa ambigiiidade é aquela que estabelece a dialética do sujeito com o
mundo no ambito da percepcdo. E assim que Merleau-Ponty enseja evitar e superar os
dogmatismos de uma filosofia que ora parte do objeto, ora do sujeito, como ponto de vista
da analise e do conhecimento das coisas. Sua filosofia critica todo pensamento que se faz
preso a um ponto de vista, porque, todo ponto de vista € a 6tica de apenas um ponto. A
boa ambiglidade tem a ver também ndo com uma tranquila dialética, mas, com uma
tensédo irresolvida de opostos co-presentes e coincidentes™: eis ai o sentido inquiridor da
filosofia. Portanto, para Merleau-Ponty, essa inconstancia do pensamento inquiridor néo
funda certezas, mas, as pde em causa, afirmando uma dialética que leva

incessantemente do saber a ignorancia, da ignoréncia ao saber, e um certo repouso

" MERLEAU-PONTY, M. Eloge de la Philosophie. 142 ed. Paris: Gallimard, 1953. p.10. Doravante sera
citara como EP.

2 MUNOZ, J. A. Arias. La antropologia fenomenologica de Merleau-Ponty. Madrid: Ed. Fragua, 1975,
p.197.

® MERLEAU-PONTY, M. EP., op., cit., p.11.

" VALENTINI, F. Filosofia Francesa. Trad. Sampaio Marinho. 1° Vol. Lisboa: Ed. Arcadia, s/d., p.76.



nesse movimento™®. O carater ambiguo da filosofia merleaupontyana pode ser confirmado
na evidéncia de que nado ha verdades definitivas e que o pensamento nunca esta
inteiramente no mundo, mas, também, nunca esta fora dele®.

Foi com esse pensamento, inquiridor e ambiguo, que Merleau-Ponty refletiu sobre
0 homem-sujeito. Nao como alguém que se pde de fora, ao modo de um observador
imparcial frente a seu objeto, ja que, isso é tudo aquilo que sua filosofia criticou e buscou
superar. Para ele o homem define-se — se é que a idéia de definicédo lhe seja aplicavel —
existencialmente como ser-no-mundo. Sob esse aspecto liga-se a Heidegger, quando o
mesmo afirma que o carater mais geral e especifico do homem, a sua natureza ou
esséncia, é existir. A esséncia do homem é existéncia'’. A partir deste ponto de apoio
fenomenologico-existencial, Merleau-Ponty construiu sua filosofia, a partir de uma nogéo
de subjetividade contraria as abordagens intelectualistas e empiristas. S&o a essas duas
orientagdes filosdficas, as quais se refere e critica freqientemente, ou seja, duas
maneiras de pensar que designa genericamente de intelectualismo e pensamento
objetivo, racionalismo e empirismo, ou idealismo e realismo. Tais maneiras de pensar sao
vitimas da mesma ilusdo, que é a de tomar pela realidade os resultados da reflexéo®.

Uma tal postura critica € lugar comum na filosofia contemporanea, sabe-se disso.
Merleau-Ponty, porém, retoma-a largamente sem, contudo, apontar suficientemente os
pontos-de-vista combatidos'®. Todavia, acredita-se que tal procedimento seja em
decorréncia do carater ambiguo de seu pensamento. E o que se observa na exposicdo
que fez perante aos professores do Collége de France, chamando de

‘amador’ em filosofia aquele que aceita tal e qual os termos
usuais de um problema. (...). O verdadeiro filosofar consistiria
aqui em ‘criar’ a forma de ‘pdr’ o problema e ‘criar’ a solugao
(...), por isso, quando se diz que os problemas bem postos
estdo quase resolvidos, isso nao significa que ja se haja
‘descoberto’ quando se procura, mas que ja se inventou®.

Sendo assim, a filosofia merleaupontyana ndo poderia ser uma simples retomada
de problematicas ja presentes na historia do pensamento filoséfico. Com efeito, nela ha

uma inovacao na forma como os problemas sao postos e as solugdes encaminhadas. Sua

> MERLEAU-PONTY, M. E.P., op., cit., p.11.

'® Cf., id., ibid., p. 43.

7 VATTIMO, G. Introducdo a Heidegger. Trad. Jodo Gama. 12 ed. Lisboa: Instituto Piaget, 1996, p.24.
Merleau-Ponty o conceito de sr-no-mundo depois de Heidegger, mas. De uma forma diferente. Para ele
designa a existéncia em que o corpo fenoménico é o vetor e o corpo objetivo é o rastro. Cf., Barbaras, R.
Nerleau-Ponty. In: JAFRO, L. e LABRUNE, M. Gradus Filosoficus: a construgédo da filosofia ocidental. Trd.
C. Muracho. Sao Paulo: Mandarim, 1996, p. 344.

'® VALENTINI, F. Filosofia Francesa Contemporanea, op., cit., p.74.

9 Cf., id., ibid., p.23.

2 MERLEAU-PONTY,M. EP., op., cit., p.23.



filosofia nao € uma repeticao, retomada simples de problemas, pois, ele acredita que nao
ha uma pergunta que resida no homem e uma resposta que esteja nas coisas, tendo em
vista que n&o ha um ser exterior a descobrir e uma consciéncia observadora, ja que a
solugdo do problema esta, também, em quem faz a pergunta. Para Merleau-Ponty, ha
algo na natureza da pergunta que se transfere para resposta, porque o filésofo se sabe
ultrapassado pelo ser, ndo precisa, entdo, sair de si para atingir as proprias coisas: €
solicitado interiormente por elas. Desse modo, se n&do aprofunda suficientemente os
pontos de vista combatidos é porque acredita ndo haver uma solug¢ao integralmente fora
da interrogagéo”. A filosofia de Merleau-Ponty representa um esfor¢go de se procurar
surpreender a experiéncia humana no seu intimo realizar-se, naquele ponto em que ainda
nao estdo presentes as distingdes do intelecto, de sujeito e objeto. Trata-se de um esforgo
de descricdo da experiéncia vivida. E o intelecto que divide os termos — suijeito — objeto,
consciéncia — mundo, corpo — alma. Porém, eles devem aparecer como elementos de
uma totalidade, mas ndo como termos determinados de uma totalidade delimitada num
conceito. O carater ambiguo de seu pensamento transforma esses elementos em
realidades intermutaveis. Esse é, portanto, o sentido da boa ambiguidade.

Mais do que ninguém, A. de Waelhens foi quem melhor interpretou a ambigiidade
filosofica de Merleau-Ponty, sobretudo, quando lembra que para o filésofo € no mundo
mesmo, desde-sempre-ai para nés, que surge a paradoxal estrutura de uma existéncia
consciente, de uma existéncia que se faz coisa dominando a coisa. Para Merleau-Ponty,
se é possivel uma interpretacdo do real, € porque sou, em um sentido radical, parte ligada
com esse real®?, o que explica as reflexdes do fildsofo sobre a corporeidade e a
percepcado. Para ele a consciéncia existe sob a maneira de uma ineréncia, isto é,
engajada e incrustada no mundo, fazendo surgir, assim, uma facticidade que & a do corpo
préprio. Todo o empenho, entdo, caminha em direcdo de uma filosofia que conceba a
consciéncia como consciéncia engajada, contrariamente a nocdo de consciéncia-
testemunho?®.

Desse modo, Merleau-Ponty criou novas possibilidades de respostas para
questdes ja presentes em pensadores como Bergson, Heidegger, Husserl entre outros.
Nao ha, portanto, um caminho, segundo ele; ademais para uma filosofia que leva a marca
da ambiguidade, o que ha sdo novas possibilidades a serem encontradas. Sua filosofia

inaugura um sentido novo para a reflexdo, que além de deixar de ser a realizada por um

' CF., id., ibid., p.23.

2 \WAELHENS, de A. Une philosophie de I'ambiguité. In: MERLEAU-PONTY, M. SC., op., cit., p. V —
VI

B ¢f., id., ibid., p. XI.



sujeito transcendental autbnomo, s6 é auténtica sendo se elevar para fora de si, mas,
conhecer-se como reflexdo sobre o irrefletido. Ela deve, pois, conhecer sua propria

origem, o solo de onde brota. Isso € o que vem esbog¢ado no ponto a seguir.



2 — Interrogacao filosoéfica e a tradicdo racional ocidental

Procurando desconstruir por dentro as pretensdes do pensamento racional, a
filosofia de Merleau-Ponty se fez a partir de uma critica radical aos conceitos centrais
erigidos no bojo da tradigcao filosofica ocidental. Seja em sua orientacao realista, seja
idealista, o pensamento racional representa, segundo o filésofo, uma filosofia que se
instala numa posigao absoluta.

Sabe-se que a filosofia surgiu negando o enraizamento do pensamento na vida e
na realidade concreta, configurando-se como um olhar de fora, ao modo do pensamento
de sobrevdo, que procura dominar e conhecer totalmente as coisas e a si mesmo,
transformando o mundo, o homem e as coisas em idéia ou conceito, fundando uma ciséo
entre a consciéncia (interioridade) e o seu exterior. O ponto de partida é, assim, o
pensamento: realidade inteligivel. Toda a tradicdo filosoficoocidental gravita em torno
desta problematica fundamental: a da relagdo entre o pensamento e o outro do
pensamento — um mundo exterior desligado das vivéncias internas e emocionais do
homem. Os gregos, originalmente, e de forma determinante, foram os iniciadores dessa
racionalidade, que cria um estranhamento entre o que é préprio do pensamento e o que é
préprio da realidade, estabelecendo um divércio entre a esfera interior (inteligivel) e a
esfera exterior (empirico). Os antigos conceberam o pensamento contemplando de fora a
realidade, para captarlhe a esséncia, o nucleo de inteligibilidade. Seu fazer filoséfico,
propriamente dito, partiu do realismo da existéncia, de que ela poderia ser conhecida
verdadeiramente pelo pensamento, isto é, pela razdo. Foi esse o modo metafisico de
pensar. Nele se pretendeu alcangar, através do conhecimento (racional), a prépria
esséncia das coisas, firmando a crenca de que a razdo humana seria capaz de alcanca-
la, para evidenciar o que sdo em si mesmas.

Para tal modo de pensar s6 ha uma certeza: a da razdo. Assim, tudo o que
estivesse vinculado as paixdes e a sensibilidade humanas seria de natureza inferior e
confusa frente as certezas de uma razéo apta — unicamente ela — e credenciada para o
conhecimento dos fundamentos inteligiveis de toda realidade. Nesse contexto, 0 homem —
ser de razdo — vé-se diante de uma realidade ao modo de algo que existe
independentemente dele, cujo conhecimento seria a presentificacdo do sentido para ele, o
portador do saber que se sabe. Essa forma de pensar procura conhecer a realidade, mas,

afirmando sua transcendéncia efetiva e a existéncia em si do mundo e das idéias. Trata-



se, portanto, de um pensamento que afirma a existéncia, dogmaticamente, antes de
conhecé-la.

A filosofia moderna significou uma guinada na filosofia realista, acima
caracterizada, ao transformar o logos numa razéo subjetiva. A existéncia plena e o seu
conhecimento passaram, a partir dai, a ser submetidos a instancia da subjetividade, com
a esfera do pensamento ganhando a primazia. Tal guinada idealista configurou uma
reviravolta antropocéntrica ao fazer da subjetividade uma esfera referencial de sentido,
portadora da capacidade de conhecer seu proprio ato de conhecer e de pensar, a partir
do critério da evidéncia racional e assentada em suas préprias regras de funcionamento.
A mudancga fundamental consistiu em pensar primeiro o Ego ou a consciéncia de si do
pensamento, antes de afirmar diretamente a existéncia. Mantém-se, portanto, ainda, a
cisdo pensamento-realidade, porém, dando primazia ao sujeito-conhecedor. A perspectiva
idealista faz o homem encontrar a verdade primeiro em si mesmo, numa interioridade,
entregue aos seus proprios critérios racionais que sao como que projetados nas coisas
(mundo exterior), definindo-lhes a verdade e o seu ser proprio. Com isso, tem-se um novo
mirante que faz do subjetivismo uma instancia indubitavel, garantidor das certezas de
todo edificio do conhecimento humano, transformando a consciéncia numa unidade
absoluta.

Contrariamente as posicdes absolutas das filosofias acima descritas, Merleau-
Ponty propde um retorno ao sensivel, insistindo com radicalidade e surpreendente forga
em sua reabilitagéo.

Essa démarche merleaupontyana significou uma volta as origens da reflexao, para
alcancar o pensamento na existéncia pré-reflexiva. Com isso o filésofo esta afirmando que
o primeiro trabalho da reflexdo é de conhecer suas préprias origens, de onde parte toda a
verdade. O pré-reflexivo é, entdo, a condicdo de todo pensamento. A analise da
percepcgao significa, desse modo, uma abordagem regressiva, arqueoldgica, consistindo
em desvendar o mundo percebido, fugindo das deformacgdes que o pensamento objetivo o
faz sofrer.

A via aberta pela interrogacao filoséfica merleaupontyana toca o problema da razéo
e da verdade — origem da verdade —, porque o que se almeja é a possibilidade de uma
reflexdo fenomenoldgica, tematizando o irrefletido para a reflexdo®*. A reabilitagdo do que
sempre foi preterido pela tradigdo caracteriza uma filosofia contraria a filosofia de

sobrevbo. Um mergulho no sensivel foi o que possibilitou ao filésofo, sobretudo a partir de

2 cf., BARBARAS, R. Merleau-Ponty, op., cit., p. 347. O problema da origem da verdade é abordado pelo
fildsofo na obra “Le visible et l'invisible”.



sua ultima obra, radicalizar a interrogagao contra todos os conceitos filosoficos e
cientificos que carregam, implicita ou explicitamente, uma metafisica dualista. Foi também
0 que o levou, como exigéncia de radicalidade, a investigagdo sobre a origem das
relagcbes do corpo com o mundo. A reabilitagdo do sensivel evitou que Merleau-Ponty
caisse no circulo perigoso dos pressupostos e posigdes absolutas do pensamento
racionalista. A partir dessa via de reflexdo a percepgao aparecera como 0 momento da
abertura e da insergdo do sujeito no mundo e na natureza, através do corpo.

O racionalismo filoséfico impregnou todas as esferas do conhecimento humano. O
dualismo metafisico cartesiano — dualismo substancial —, por sua vez, se espraiou para
os dualismos filosoficos e cientificos. Como a filosofia de Merleau-Ponty se colocou frente
ao objetivismo e ao subjetivismo? E o que segue refletindo o item seguinte. Dai partira a
proposta de uma fenomenologia da percepgdo como superacédo da atitude estritamente

reflexiva do sujeito.



3 — A filosofia merleaupontyana frente ao subjetivismo e objetivismo

Tratou-se, acima, de duas maneiras bipolares de pensamento (realismo —
idealismo) que tomavam a reflexdo pela realidade, negando o enraizamento da reflexao
no mundo e se configurando naquilo que foi designado, por Merleau-Ponty, como
pensamento de sobrev6o, onde o mundo € transformado em representacdo, em idéia ou
conceito.

Nessa perspectiva, ndo ha lugar para o sensivel enquanto fonte e horizonte da
experiéncia do pensamento, pois, esta-se diante de uma metafisica dualista que distingue
o real da aparéncia, o corpo da alma, o mundo-sensivel do mundo-inteligivel. Um
pensamento que nega diuturnamente a realidade na qual estd mergulhada, mesmo tendo
partido dela enquanto experiéncia. No idealismo, a realidade originaria transformou-se em
representacdo, com o sujeito assegurando seu préprio fundamento como condicdo de
toda verdade, tornando-se portador de tudo o que deve ser conhecido e que, s6 nessa
medida, existe. A realidade e seu conhecimento adquiriram, na interioridade subijetiva,
uma instancia de validacdo da sua existéncia. Nesse contexto, representar é tornar
presente (o objeto), na interioridade do sujeito, a realidade exterior (a existéncia concreta).
A razao encontrar-se-a doravante fechada em seu préprio interior, ocupada com o ato de
conhecer e de pensar. Foi assim que a tradigdo moderna, arrebatando para si, mais uma
vez, a tarefa de compreender o mundo, a si mesmo, o outro e o agir humano

consolidou categorias, como: sujeito, objeto, consciéncia,
representacdo, fato, conceito, e fez delas instrumentos
imprescindiveis para que o homem explicasse — através delas
e sO através delas — seu fazer, sua historia, a arte, a
linguagem e o préprio pensamento®.

Realismo e idealismo, sao pontos de partida que a filosofia estabeleceu para si
como caminhos do entendimento das coisas. Mas, para Merleau-Ponty, como ja foi
indicado, ndao cabe a filosofia instituir o seu ponto de partida para a compreensado do
mundo e do homem, porque as questdes filosdficas sdo interiores a existéncia humana,
isto é, ao seu espirito, ao seu corpo e a sua histéria. Escolher um ponto de partida
instituindo uma via de analise e compreensao, foi o que ela fez, colocando-se de fora e
acima com a posse da verdade e a meta de ultrapassar as opinides, construindo um

conhecimento verdadeiro: eis o grande objetivo da utopia racionalista que é rechagado

% ABRAO, B. Siqueira. (Org.). Histéria da Filosofia. Sao Paulo: Best Seller, 2000, p. 450.



por Merleau-Ponty ao propor o caminho de resgate da facticidade do sujeito no mundo e
na histoéria, como ponto de partida da reflexividade filoséfica.

Em respeito ao que foi dito acima, Merleau-Ponty lembra que se filosofar é
descobrir o sentido primeiro do ser, ndo é possivel filosofar abandonando a situacao
humana?®. Na “Phénoménologie...” ele faz uma critica recorrente a posicéo absoluta do
sujeito-conhecedor da filosofia moderna. Tal critica deve ser sempre evocada, pois
significa a grande meta da obra. Ndo se critica simplesmente a possibilidade do sujeito
autbnomo conhecer, ja que, para o filésofo, ele participa ativamente, enquanto corpo
situado no mundo, de seu conhecimento. O conhecimento é fruto da atividade de analise
e reflexdo de um pensamento, sim, mas, de um pensamento encarnado, por isso mesmo
situado e nunca como uma presencga de si a si, € o que afirma Merleau-Ponty. Seu projeto
€ de retomar o homem concreto inscrito na densidade do mundo, herdeiro e produto de
seus conhecimentos, mas, também, capaz de voltar-se par este mundo para pensa-lo.
Semelhante projeto ultrapassa necessariamente um questionamento simétrico do
realismo e do idealismo, filosofias que [como visto] retomam a situacdo do homem de
modo unilateral(...)”. Sua filosofia, nesse sentido, esteve preocupada com um ponto que
€ tratado com extraordinaria forga dentro da problematica geral da reflexdo filoséfica
moderna: o interior e o exterior do sujeito. Com isso, ela enseja instaurar uma outra via de
acesso ao estudo da subjetividade?®.

Diante da pergunta pelo seu proprio ser, 0 homem n&o se encontra so, jogado no
mundo. A si mesmo ele é dado como algo a compreender. E um existente que pensa o
outro e a si mesmo, desejando saber. Desejo inquiridor que nasce prontamente porque
ele, o ser da pergunta, ndo sendo sozinho, fica extasiado em meio a pluralidade de seres.
A filosofia (reflexdo) e o filésofo habitam a historia e a vida, e gostariam de instalar-se no
centro destas, no ponto onde elas sao advento, sentido nascente, ndo como um
forasteiro, estranho inquiridor, cuja pergunta ja no seu ato mesmo de perguntar, nega o
que vé, porque o que percebe, enquanto percebido, ndo tem a ver com a esfera do
inteligivel: habitat da verdade. Para Merleau-Ponty, o mundo n&o € aquilo que eu penso e
sim aquilo que eu vivo; ele esti ‘ali’ antes de qualquer andlise que eu possa fazer
dele...?’; ndo se distingue de mim enquanto soma de coisas ou de processos ligados por
relacbes de causalidade, eu o descubro ‘em mim’ enquanto horizonte permanente de

todas as minhas reflexdes e como uma dimensao em relagdo a qual eu ndo deixo de me

% MERLEAU-PONTY, M. EP., op., cit., p.25.
>’ BARBARAS, R. Merleau-ponty, op., cit., p. 340.
2 Ccf,MUNOZ, J. A. Arias. La antropologia fenomenolégica de Merleau-Ponty. Madrid: Ed. Fragua, 1975,

B o

MERLEAU-PONTY, M. Ph.P., op., cit., p.IV.



situar®®. Ao fazer tais afirmagoes, Merleau-Ponty situa-se plenamente nos caminhos da
fenomenologia husserliana, a qual toma como via de reflexdo e modo de abordagem,
mas, aprofunda suas conclusbes em via de recuperar a situagdo do sujeito no mundo,
radicalizando, assim, em diregdo a uma completa renovag¢ao da nogao de subjetividade.

No Prefacio da “Phénoménologie...”, ao explicar o que é fenomenologia, o fildsofo
assevera que se trata de descrever e ndo de explicar nem de analisar **. Com isso esta
criticando uma filosofia que nao reconhece a situagdo humana. Trata-se, como ja vimos,
de uma critica aquela filosofia fundada no conhecimento objetivo do mundo. As
abordagens filoséficas, ao perseguirem um ideal de objetividade e transparéncia do
conhecimento, caem num sistema fechado de pensamento, ndo conseguindo dar conta
da relagao originaria que o sujeito vive com o mundo. A relagdo é originaria porque o
mundo é fonte e é anterior ao processo de conhecimento, ele esta ‘ali’ antes de qualquer
andlise que se possa fazer dele®. Nao seria licito, portanto, fazé-lo derivar, como no
pensamento empirista, de uma série de sinteses que ligariam as sensacfes, depois 0s
aspectos perspectivos do objeto, quando ambos sédo justamente produtos da analise e
ndo devem ser realizados antes dela®*. Também, ndo seria licito, portanto, afirmar, ao
extremo oposto, a constituicdo do mundo por uma consciéncia-substancia-do-homem-
interior.

Em “Le visible et I'invisible” **

, @0 anunciar seu plano de trabalho, Merleau-Ponty
evidencia sua recusa a qualquer compromisso com o humanismo, o naturalismo e a
teologia, ou seja, esta fugindo das posi¢des absolutas daqueles modos de pensar que
tomam como fundamento Deus, 0 homem ou as criaturas. Ele quer mostrar que a filosofia
ndo pode mais pensar segundo esta clivagem: Deus, 0 homem e as criaturas *°. Mas
essa pretensdo, partindo de Merleau-Ponty, critico da filosofia da consciéncia, soa
estranha ja que uma filosofia que ndo se fundasse em Deus ou na natureza, fundar-se-ia,
entdo, na consciéncia. Escapar a teologia e ao naturalismo seria cair, sem mais, nas
malhas de uma consciéncia que constitui o0 mundo®. Todavia, o que permitiu ao filésofo
recusar esses modos de pensar foi o fato de todos eles tomarem como origem absoluta

de todos os seres e de toda verdade uma Uunica raiz: Deus, o Homem ou a Natureza.

%01d., ibid., p. VII-VIII.

*11d., ibid., p.Il.

%2 Cf., id., ibid., p. IV.

% d., ibid., p. IV.

34 MERLEAU-PONTY, M. Le visible et I'invisible. Trad. J. A. Gianotti € A. M. de Oliveira. 3 ed. Sao Paulo:
Perspectiva, 1992, p.VI. Doravante citaremos como VI e sera referido por “Le Visible...”.

% 4., ibid., p.328.

% Cf., CHAUI, M. S. Merleau-Ponty e a critica ao humanismo. Tese de Mestrado, FFLCH — USP, 1967,
p.2.



Todos homénimos que, tomados como principio explicativo absoluto, seriam substituiveis
cada um, em sua funcao, por outro. Portanto, nem Deus, nem uma verdade que emane
do homem, nem aquela definida a partir da natureza. Para quem recusa os pontos de
vista, quer seja o do ser, quer seja o da consciéncia, ndo poderia aceitar aquilo que foi o
dilema da filosofia moderna: afirmar a existéncia como consciéncia e toma-la como coisa.
A filosofia do sujeito rejeitou a atitude natural, recusando dirigir-se imediatamente as
coisas, afirmando primeiro o Ego antes de o fazer face. Por isso, encontramos nessa
filosofia o dualismo coisa — consciéncia (objeto — sujeito) e a primazia outorgada a
consciéncia (sujeito).

A realidade, nesse contexto, se transforma em representagdes constituidas pelo
sujeito: eis o que foi designado de pensamento de sobrevdo. Na ciéncia, ele converte a
consciéncia em produto de acontecimentos pertencentes a esfera dos objetos naturais. O
objetivismo cientifico, no pdélo oposto ao subjetivismo, reduz a consciéncia a uma
realidade de acontecimentos fisico-fisiolégicos observaveis, a partir das impressoes
sensiveis, oriundas da experiéncia de onde provém todo o conhecimento.

O pensamento moderno significou a passagem do ser a consciéncia, fazendo,
portanto, um movimento inverso, ao afirmar a via humanista, onde a subjetividade adquire
determinidade.

A ciéncia, dira Merleau-Ponty em seu livro o “Olho e o espirito”, manipula as coisas
e renuncia a habita-las, trata o objeto em geral como se ele nada fosse para nés; reduz o
pensamento a um conjunto de técnicas — pensar é ensaiar, operar, transformar® .
Portanto, mais uma vez, vé-se caracterizado o pensamento de sobrevoo: pensameno do
objeto em geral, que se tece distante do mundo sensivel tal como € para o corpo préprio,
esse corpo atual que digo que € meu.

A critica merleaupontyana significou, entdo, uma investida contra o objetivismo
tanto filosofico como cientifico. Ele estava preocupado, nesse sentido, com o
estreitamento da razao. Por isso que a critica ao idealismo e ao realismo ritma de ponta a
ponta a “Phénoménologie...”.

A partir do expresso até aqui, cabe agora perguntar: qual € o objeto e a via, propria,
da filosofia de Merleau-Ponty? Segue, portanto, uma abordagem sobre o objeto e o

método da filosofia merleaupontyana.

% Cf., MERLEAU-PONTY, M. O olho e o espirito. Trd. Gerardo D. Barreto. Rio de Janeiro: Grifo
edicoes, 1969, p. 25-29.



4 — Objeto e método da filosofia merleaupontyana

O homem enquanto suijeito, na relagdo com a natureza®, é a tematica filoséfica de
toda reflexdo merleaupontyana. Sua intuicdo propriamente dita, nesse sentido, € de que a
vida representacional ndo € a primeira nem a unica realidade; que a vida representativa
da consciéncia ndo é originaria. E a partir dai que comeca a falar da consciéncia
perceptiva como fundante da vida subjetiva e, enquanto tal (a consciéncia perceptiva),
fundada pelo (algo) percebido (realidade originaria). Essa reflexdo sobre a realidade
subjetiva é o lugar em que se situa o topos e onde se desdobra a analise mais especifica
da percepcao e do conceito de corpo proprio, temas centrais desta pesquisa, abordados
na segunda parte.

Em véarios momentos de suas principais obras, Merleau-Ponty anuncia qual é o
objetivo de toda sua investigacdo filosofica. J. Arias Munoz, em “La antropologia
fenomenoldgica de Merleau-Ponty”, destaca os varios lugares em que o filésofo assinala o
objetivo de toda sua investigacdo, que, para Mundz, pode resumir-se na questao
seguinte: é possivel uma relacéo entre a consciéncia e a natureza? Se for possivel, como

pode acontecer?*®. O primeiro registro encontra-se em “La structure...”, onde Merleau-
Ponty assinala que seu objetivo € compreender as relagbes entre a consciéncia e a

natureza — organica, psicolégica ou mesmo social®®. Em seguida, na

‘Phénoménologie...”, numa referéncia ao que dissera na “Structure...”, ratifica afirmando
que: trata-se para nés de compreender as relacbes da consciéncia com a natureza, do
interior e do exterior*'. Na mesma obra, esclarece que a questdo é uma tematica classica
e que, reduzida ao essencial, significa perguntar, em ultima analise, pelo sentido e sem
sentido, isto €, prossegue Merleau-Ponty perguntando: aquilo que existe de sentido no
mundo encontra-se e é produzido pela reunido ou pelo encontro de fatos independentes,
ou entdo, ao contrario, seria a expressao de uma razao absoluta 742 No “Le visible...”, ha

uma passagem em que o filésofo retorna a essa tematica, recorrente nas duas primeiras

%A nogao de natureza s6 se torna um conceito tematico para Merleau-Ponty no ‘Curso sobre a Natureza’.
Na obra [a natureza] designa uma dimensao do ser jamais, rigorosamente, separado do campo histérico,
pois, o que é dado nao é somente a coisa pura, mas, a experiéncia da coisa, uma transcendéncia num
rastro de subjetividade, uma natureza que transparece pela histéria de um lado a outro. Pensada como
‘mundo natural’, ela é o ‘fundo de natureza inumana’ na qual as coisas estao enraizadas (...). In: DUPOND,
P. Le vocabulaire de Merleau-Ponty. Paris: Ellipses Edition, 2001, p.44.

% MUNOZ, J. A. Arias. La antropologia fenomenolégica de Merleau-Ponty, op., cit., p. 9.

0 Cf., MERLEAU-PONTY,M., SC., op., cit., p. 1.

*" MERLEAU-PONTY, M. PhP, op., cit., p. 489.

*21d., ibid., p. 490.



obras, afirmando que uma tarefa se impde: (...) compreender em que sentido o que nao &
natureza forma um ‘mundo’, e, primeiramente, o que € um mundo finalmente, se ha

1“3, Em

mundo quais podem ser as relagcbes do mundo visivel com o mundo invisive
seguida explica que se trata de estabelecer uma negag¢do da causalidade, como simbolo
em que manifesta a relagdo homem-natureza que é imprescindivel, portanto, uma volta a
consciéncia perceptiva, pois, 0s estimulos da percep¢do ndo sao as causas do mundo
percebido, porém, revelam o mundo. Dai ser o corpo o vinculo vivo com a natureza*.
Para Mufoz, tais afirmacdes tratam da mesma coisa fundamentalmente: o classico
problema da relacdo do mundo exterior com o mundo interior, da alma com o corpo, da
psiqué com o soma. Portanto, significa ndo mais que colocar o problema da unido
consciéncia-natureza, conclui ele.

A reestruturacdo desses dois conceitos e a clarificagdo de suas relagoes,
sobretudo retomando e recolocando, outra vez, o problema da natureza, se fizeram
necessarios a Merleau-Ponty para que nao incorresse no risco de ficar com uma imagem
irreal do homem, permanecendo, assim, preso ao esquema dualista de um pensamento
que determina tudo ad extra.

Esses esclarecimentos, tomados como base de compreensibilidade, ajudam a
entender a preocupacdo de Merleau-Ponty a respeito da subjetividade, criticando os
modelos propostos pela tradicao filoséfica e pela ciéncia. Sé a partir dai se pode falar em
uma via merleaupontyana critica das posturas dualistas da filosofia da consciéncia, e de
sua referéncia ao conceito de corpo proprio como o que possibilita o liame do sujeito com
o mundo. Entende-se, agora, porque nao se trata, de optar por um dos termos da questao
— sujeito—objeto —, ao modo das perspectivas empiristas e intelectualistas, ja que cada
uma, quando afirmada isoladamente, s6 faz aparecer sua contradigdo®.

Poder-se-ia objetar afirmando que um pensamento assim é impreciso ou ambiguo.
Todavia, a sua ambiguidade, vimos alhures, ndo é uma imperfeicdo, mas sua definicao
prépria, pois, trata-se de um pensamento que se afirma no modo mesmo de fazer-se,
recusando as certezas da evidéncia de um pensar puro instalado em seu absoluto; a
ambiguidade esta relacionada a um pensamento que postula a ordem humana por inteiro,
que leva em conta as diferentes relacdes que se pode estabelecer com as coisas. Para A.

de Waelhens, na sua conhecida nota introdutéria a “Structure...”, a ambiguidade designa

*> MERLEAU-PONTY, M. VL., op., cit., p. 47.
*1d., ibid., p. 47.
% Cf., MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., p. 383.



que a existéncia humana deve ser concebida fora da alternativa do Para-si e do Em-si“®,
pois, sendo consciéncia ou coisa pura, o0 homem deixa de ser no mundo. Ndo se trata,
portanto, nem de optar por um dos termos, nem de anular a consciéncia, mas, de corrigir-
Ihe a nocdo quando a tomam como uma instancia das representagdes humanas: pura
poténcia de significar. E o seu exterior ( natureza), nessa relagao, também, ndo € uma
outra realidade absoluta. Enquanto sujeito, é-se um com o mundo; ndo ha como fundar a
consciéncia do mundo na consciéncia de si, como fez Descartes. Para Merleau-Ponty,
uma e outra, consciéncia e natureza, consciéncia e mundo, s&o realidades rigorosamente
contemporaneas.

Voltando a reflexdo esbocada acima, & oportuno agora definir melhor o que
significa refundar os conceitos de consciéncia e natureza.

A abordagem fenomenolégica, tomada como via de investigagdo, permitiu a
Merleau-Ponty descrever a experiéncia perceptiva tal como ela se da, o que significa
definir esséncias, como ele mesmo afirmou na “Phénoménologie...”: a fenomenologia é o
estudo das esséncias, e todos os problemas, segundo ela, resumem-se em definir
esséncias®’. Porém, aprofunda a abordagem fenomenolégica afirmando: a fenomenologia
€ também uma filosofia que repde as esséncias na existéncia, e ndo pensa que se possa
compreender o0 homem e o mundo de outra maneira sendo a partir de sua facticidade*,
isto €, como ser-no-mundo, ja que sua esséncia é existéncia*®. Tomando este ponto de
apoio fenomenoldgico para o estabelecimento de uma subjetividade encarnada e
rejeitando toda postura intelectualista e empirista, um caminho se impds com toda sua
forca ao filésofo. Inicialmente, superar o obstaculo de uma nog¢ao de consciéncia
realidade em-si, 0 que muito o ajudou a fenomenologia husserliana; em seguida, na
mesma medida, superar o conceito de natureza como realidade exterior, pondo, assim, os
dois polos em relagdo. Desse modo, a superagao desses conceitos significou recusar,

fundamentalmente, uma

ontologia da substancia, pois para ele, como na tradicdo
fenomenoldgica de E. Husserl, o Ser e 0 que aparece sao uma
s6 realidade. Ele ndo cai, ao assim pensar, no fenomenismo
segundo o qual o mundo nada mais é do que um mosaico de
sensagdes, um mosaico de coisas, expressando a
fragmentacdo do ser na superficie dos fenémenos .

46 Cf., WAELHENS, A de. Une philosophie de 'ambiguité, in MERLEAU-PONTY, M. SC., op., cit., p.5-15.

*” MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., p. 1.

*1d., ibid., p. I.

*9 Como afirmara Heidegger in Ser e tempo. Merleau-Ponty foi um estudioso da filosofia heideggeriana.

% CAPALBO, C. Natureza e Vida em Merleau-Ponty. Revista Brasileira de Filosofia, vol. XXXIX, Fasciculo
157, jan. /fev. /mar., 1992, p.430.



Para Merleau-Ponty, natureza®’ ou mundo sdo um horizonte onde acontecem
todas as experiéncias, implicando a co-presenga do ser no mundo. O fildsofo permanece,
pois, como ja o dissemos, em uma zona intermediaria que Ihe valeu o titulo de filésofo da
ambiguidade. Renovar por completo tais nog¢des e esclarecer em que consiste a
comunicacdo entre si foram as condicbes prévias para o estabelecimento de seu
pensamento: para que nao fosse nenhuma imposicdo ‘ad extra’” nem um mero
‘pensamento das relacdes’, nem que nunca fosse uma relacdo ‘objetiva, senéo vivida’,
posto que se trata de uma relacdo pelo sentido®?. Dai a ades&o a fenomenologia por ser a
unica que permite descrever e nao explicar a realidade, mantendo-se a distancia de seu
ser, sem fazer da existéncia um objeto para a consciéncia.

Essa démarche do pensamento merleaupontyano, rechagando a atitude
estritamente reflexiva e o dogmatismo do objetivismo e o subjetivismo, assumindo e
aprofundando a fenomenologia de Husserl, vai conduzir, necessariamente, o filésofo a
problematica da percepcéao, pois, enquanto ela € a apreensao sensivel de um existente,
pde em jogo, ipso facto, o problema da relagdo entre consciéncia e pertencimento ao
mundo. A percepgdo requer, neste momento, portanto, uma abordagem mais

esclarecedora, apresentando sua problematica propriamente filosdfica.

> No contexto da presente pesquisa, ‘natureza’ assume o sentido de o ‘outro’ da consciéncia, mas,

enquanto conjunto de nossas experiéncias, ou seja, a natureza percebida pelo sujeito, ndo a natureza em
si. Isso quer dizer que os fendmenos ditos naturais se inscrevem na ordem da cultura e da histéria e do
mundo como o lugar de toda percepgao possivel.

2 MUNOZ, J. A. Arias., op., cit., p. 12.



5 — Problemética da percepcao

A percepgao, no ambito das ciéncias, foi estudada pela Gestaltheorie, tornando-se
um dos seus temas centrais. A psicologia da forma acreditava que seu estudo era o ponto
de partida para a compreensdo do homem, porque, para ela, a maneira de uma pessoa
se comportar dependia, em grande parte, da maneira pela qual percebe o meio ambiente.
Nesse contexto, a percepcao foi definida como um processo, inerente ao homem, de
organizacao e interpretacdo dos dados sensoriais recebidos, para formar a consciéncia do
ambiente que o cerca. Trata-se, portanto, do modo de organizacdo e de recepcédo do
exterior e de como se dispde a realidade percebida na consciéncia, ou, entdo, de saber
como é que o homem pode chegar a conhecer seu préprio mundo. Mesmo no campo da
ciéncia, como se vé, a tematica da percepcgao diz respeito ao problema da verdade. Mas,
o0 que se quer afirmar aqui € o fato dela n&do ser a verdade e sim o que possibilita a
verdade.

Para os estudos da fenomenologia, a percepg¢ado se constituiu pedra angular da
compreensao e concepcao da realidade e do conhecimento, porque é a corrente de
pensamento fenomenoldgica que, ao partir de uma nogao propria de fendbmeno, pergunta:
o0 que se mostra no fendmeno? Ou, a quem isso que aparece se mostra? De que modo
aparece e como, isto que aparece, se expde e se mantém no modo de expor-se?>3. A
percepcao, portanto, € enfocada por Husserl como um fendbmeno complexo, pois, tem a
ver com a descricdo da experiéncia de apreensao de uma coisa.

Na filosofia de Merleau-Ponty, que faz uma interpretacdo particular da
fenomenologia husserliana, a percepgdo € o acesso a experiéncia originaria, onde se
unem consciéncia e mundo; considerou-se seu primado, entendido como fundamento
tanto do percebido como do que percebe, em que, um e outro, surgem da mutua uniao da
consciéncia e do mundo®*. Assim entendida, é ela que abre ao homem o contato original
com o mundo. Numa fenomenologia existencial, a percepgédo possibilita o acesso a
experiéncia originaria do sujeito encarnado no mundo.

Merleau-Ponty se recusa a ver no ato perceptivo uma operagdo meramente
sensitiva, sem nenhuma intencionalidade. Também, ndo aceita que seja apenas uma

operacao intelectual, que é o modo como uma doutrina de inspiragao criticista trata a

%3 BICUDO, M. A Virggiani. A percepcdo em E. Husserl e em Merleau-Ponty. Veritas, Porto Alegre, v.42, no
1, margo 1957, p. 80.
* Cf., Merleau-Ponty, M. PhP., op., cit., p. 344.



percepcao, onde os dados inextensivos (as sensagbes) sao postos em relagdo e
explicados, de tal sorte que acabam por constituir um universo objetivo. Nao se trata,
portanto, de um conhecimento do mundo, mas, do que torna possivel o conhecimento.
Mesmo sabendo que o pensamento ndo € elaborado no ambito do funcionamento do
sistema nervoso, como queriam as pesquisas cientificas da neurologia e da fisiologia,
Merleau-Ponty ndo deixa de langar mao as pesquisas experimentais, quando se trata de
compreender a natureza da percepc¢ao. Dai a necessidade, para ele, de um estudo novo
sobre a percepcédo e da percepgado do corpo em especial. Num projeto de pesquisa,
escrito em 1933, ele argumentava sobre a necessidade de:

(...) estudar particularmente a literatura recente da ‘percepgéo
do corpo proprioc [que caso o estudo dos documentos
confirmasse suas observagdes] (...) obrigaria pois a voltar aos
postulados da concepcao classica da percepgédo (...). Em
resumo, [conclui] no estado presente da filosofia, seria o caso
de se tentar uma sintese dos resultados da psicologia
experimental e da neurologia, no que tange ao problema da
percepcao, e determinar, pela reflexdo, o seu sentido exato e,
talvez, reformular certas nogbes psicoldgicas e filosoficas
correntes®.

Os resultados desses estudos vao aparecer na “Phénomeénologie...”, em que faz da
experiéncia perceptiva o objeto central de sua fenomenologia existencial. A primeira
grande idéia, portanto, da fenomenologia de Merleau-Ponty estd no fato de ser a
percepcao quem faz surgir o mundo, que entdo aparece tal como foi percebido, isto €,
como mundo fenomenal; a segunda, de que possibilita 0 acesso as proprias coisas e ao
mundo real; a terceira, o fato de ser uma fenomenologia estrutural na medida em que
concebe 0 homem como ser-no-mundo e o mundo como mundo humano e simbdlico, nao
sendo um exterior ao outro, mas relativos transcendentalmente, na totalidade de uma
existéncia dinamica que transforma a natureza em mundo: uma multiplicidade aberta e
indefinida onde as relagcbdes sado de implicacio reciproca, nao se tratando, portanto, de um
objeto. A quarta e ultima grande idéia é a dimenséo dialética: o homem nao € apenas ser-
no-mundo, mas, também ser-ao-mundo, numa dialética fundamental, fazendo com que a
estrutura — homem—-mundo — se constitua dialeticamente na relagdo da existéncia e da
significagdo. O que significa que a consciéncia perceptiva € ao mesmo tempo consciéncia

de si e consciéncia do mundo®®.

** MERLEAU-PONTY, M. Projeto de trabalho sobre a natureza da percepg¢ao. In: O Primado da percepcéo
e suas consequiéncias filosoficas. Trd. Constangca M. César. Campinas-SP: Papirus, 1990, p. 10-13.

°® MERLEAU-PONTY, M. Ponty na Sorbonne: resumo de cursos de filosofia e linguagem.Trad. Constanca
M. César. Campinas-SP: Papirus, 1990, p.12-15.



Retomar a percepcao do ponto de onde ela foi esquecida e trazé-la para o debate
filosofico atual, como fez Merleau-Ponty, significou questionar a distingdo que é feita entre
mundo interno e mundo externo; por outro, significou questionar as formas de
absolutismos, especialmente em epistemologia ao separar o objeto observado do
observador. Um pensamento absoluto, que ora centra-se no objeto ora no sujeito, impede
que se perceba como o sentido resulta da relagdo. Neste ponto, a prépria consciéncia
aparece como dialética vivida em ato do ser-no-mundo e do ser-ao-mundo®’, consciéncia
de um corpo, sujeito-corporal, pois, € ele (o corpo) que pde o sujeito permanentemente
em contato com o mundo e marca a presenca do mundo no homem. A filosofia
fenomenoldégica de Merleau-Ponty, ao trazer para o debate filosofico a experiéncia
perceptiva, obriga a filosofia racionalista a representar a subjetividade humana de forma
mais abrangente que a pura consciéncia racional; ela envolve aspectos e dimensdes nao
especificamente inteligiveis e que sao relevantes para propria ordem do conhecimento.
Trata-se aqui da dimensao corporal especificamente, que Merleau-Ponty utilizou para
resolver o mistério da relagdo consciéncia-mundo e a superacdo do dualismo das
filosofias da consciéncia.

Na “Phénoménologie...” é dedicado um longo e exaustivo capitulo ao estudo do
corpo a partir da centralidade da percepgao correlativamente. Na obra vé-se transparecer
aquilo que é caracteristica fundamental de sua filosofia: a afirmagao de que o sentido que
se encerra na percep¢ao nunca € absoluto, sendo sempre atual, € uma operagao, por
definicdo, inacabada.

Nas palavras de P. Ricoeur, o que Merleau-Ponty esta propondo com a filosofia da
percepcao €, além de toda psicofisiologia da sensagao, uma maneira de ver o mundo e de
ver a si mesmo no mundo. A percepc¢ao tornar-se, assim, a pedra de toque da verdadeira
condicdo do homem.

Na teoria fenomenoldgica do conhecimento, a percepgao foi considerada originaria
e fundante do conhecimento humano, porém, com uma estrutura diversa do pensamento
enquanto realidade inteligivel e campo das idéias. Ver-se-a adiante, na presente
pesquisa, que ela ndo da a realidade por completo, mas, em perspectiva, isto €, ndo se
percebe de uma s6 vez o objeto. J4, no ambito do pensamento, o intelecto percebe a
idéia por inteiro, de uma sé vez; assim, o sentido é dado na sua totalidade, enquanto na
percepcao nao. Perceber, entdo, € diferente de pensar, mas ndo € uma forma inferior e
deformada de pensamento, como afirma a tradi¢cdo racionalista. Abordar a percepcao,

portanto, é tratar da relagdo entre o homem-sujeito (corporal) e as coisas percebidas: uma

" Antonio M. Rezende faz uma reflexdo a esse respeito. In: Merleau-Ponty na Sorbonne, id., ibid., p. 14.



relacdo possivel porque, para Merleau-Ponty, as coisas sao corpos e 0 homem, também,
existe como corpo.

O capitulo que doravante segue fara uma contextualizagdo da “Phénoménologie...”
no ambito da evolugéo intelectual de Merleau-Ponty. Considerase esse capitulo central,
porque a referida obra completa e aprofunda as conclusdes a que o filésofo chegara na
“Structure...”, que sao, apos ter passado pela “Phénoménologie...”, radicalizadas com as
reflexdes ontologicas do “Le visible...”; também, porque a presente pesquisa esta

circunscrita basicamente as reflexdées dessa obra.



CAPITULO I

DO COMPORTAMENTO A PERCEPCAO E A ONTOLOGIA

1 - Os caminhos do comeco e a filosofia de Merleau-Ponty®®

Para os antigos, a filosofia teria nascido do assombro, da surpresa e da admiracao.
Ad-mirar em sua acepgao essencial exprime um modo de ver. A visdo da admiracao,
visdo admirada e admiradora, é visdo investigadora dos préprios limites®®. Admirar é fazer
uma experiéncia do mundo a partir de um certo estranhamento daquilo que esta e sempre
esteve ai. O estranhamento possibilita a admiragao suscitando as perguntas, num esforgo
do pensamento em atendimento as exigéncias da razdo humana. Apds a experiéncia da
surpresa, o surpreendido ndo desaparece jamais. E assim que a admiracéo exprime um
modo de ver cuja especificidade é a tendéncia de prosseguir vendo®. Por isso, os
primeiros filésofos gregos perguntaram pelo ser, isto é, pelo que possibilitava a visdo —
sua causa. A filosofia sempre se fez, entdo, num exercicio de perguntas fundamentais: eis
a causa-motivo do conhecimento filoséfico e porque a historia da filosofia consistiu (e
consiste) na busca do fundamento®'. Todavia, ndo sendo mais, na acepcédo da filosofia
primeira, a busca do fundamento, a filosofia conserva ainda tal caracteristica. Dai que,
numa linha de continuidade dessa idiossincrasia, a questdao de um fildsofo ndo é so dele,
mas, de toda filosofia. Assim sendo, toda filosofia nunca esta isolada do modo filoséfico-
ocidental de ser. Ha portanto um fundo de visédo prévia perante o qual o filésofo se pde a
pensar, erigindo seu modo particular de ver as coisas. De forma que perguntar pela
intuicdo, propriamente, de um filésofo é investigar os caminhos do comeco, procurando

aquele ponto simples, aquela poténcia de negagao-inovagao que o conduz, do fundo do

% A expressdo, Os caminhos do comeco, se inspira numa reflexdo de Maria Sa C. Schuback. In:
SCHUBACK, M. Sa Cavalcante. O Comego de Deus: a filosofia do devir no pensamento tardio de F.W.J.
Shelling. Petrdpolis-RJ: Vozes, 1997, p.9-23.

%% 1d., ibid., p.10-11.

0 1d., ibid., p.10.

" Uma pergunta fundamental é aquela que, somente no movimento de perguntar, chega a construir o fundo
e a profundidade do pensamento. Fundada na dindmica de seu questionamento, a pergunta fundamental
sempre expde, em todos os niveis, a pergunta do fundamento. Sendo filosofia a devogéo irrestrita as suas
perguntas fundamentais, ela esta sempre voltada a pergunta do fundamento. SCHUBACK, M. S. C., op.,
cit.,, p.11.



seu siléncio onde esta imerso, a expressdo sempre inacabada desse fundo simples e
Nnovo.

Do aduzido cabe, pois, agora perguntar: qual a questdo propria da filosofia
merleaupontyana? O que ele esta negando ou inovando frente a tradicdo? Que lugar
ocupa seu pensamento na historia da reflexado filosofico-ocidental, que se constituiu, ab
initio, num projeto de racionalizagao da experiéncia humana, elevando ao pensamento o
conhecimento da realidade? S&o essas questbes, a respeito da originalidade do
pensamento de Merleau-Ponty, que doravante se refletira.

A vida representativa da consciéncia ndo € nem a primeira nem a unica. Essa
afirmac&o expressa a intuigdo original de Merleau-Ponty®?, a qual vai sendo explicitada ao
longo de suas principais obras. Os problemas que vao aparecer a partir desse espanto
original tocardo as questdes relativas a consciéncia e a natureza que, para ele, ndo é
somente o objeto, o parceiro da consciéncia no ‘tete-atete’ do conhecimento. E um objeto
do qual surgimos, aonde primeiro vai sendo posta pouco a pouco até o instante de se ligar
a uma existéncia, e que continua a sustenta-la e a lhe fornecer seus materiais [conteudo
da existéncia]®®. No bojo de tal problematica, ele investigou a possibilidade de pdr em
relacdo o corpo e a consciéncia, abordando a consciéncia enquanto subjetividade
encarnada. Assim, ha que se compreender porque Merleau-Ponty fez da consciéncia
perceptiva o momento originario frente as outras formas de manifestacdo de vida
consciente. Suas reflexdes sobre a consciéncia perceptiva o conduziram ao estudo do
corpo enquanto campo de analise, o qual foi visto como nosso ponto de vista sobre as
coisas, deixando de ser o involucro transparente do Espirito, e um objeto que pode pbr-se
diante da consciéncia, ja que objeto € aquilo que esta diante de nds, e o corpo nao se
encontra assim®. O corpo, na filosofia de Merleau-Ponty, passou a significar o veiculo do
ser-no-mundo, o liame que presentifica o sujeito temporalmente e continuamente a um
ambiente definido e no mundo. Mundo e corpo: duas realidades inseparaveis que para ele
formam um sistema onde um nao é exterior ao outro. Por isso que a consciéncia, nao
sendo mais a primeira, nem a unica realidade, deixara de ser um puro dado, pensamento
de si a si, passando a habitar o sistema, constitui-lo e alimentando-se dele. Deixara de
identificar-se com o observador imparcial, transformando-se em vida da consciéncia, de

uma consciéncia perceptiva. A percepcao do mundo, pelo corpo sujeito, funda

%2 Cf. CHAUI, M. de S. Maurice Merleau-Ponty e a critica a0 humanismo. Tese de Mestrado, FFLCH-
USP, 1967, p.240.

® BERNET, R. L& sujet dans la nature. In: RICHIR, M. e TSSIM, E. (Texte réunis par). Merleau-Ponty:
ghénoménologie et expérience. Grenoble: Jerdbme Millon, 1992, p. 62.

* MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., p. 187.



definitivamente a idéia de verdade, ndo havendo mais um ponto de origem na relagao
mundo-corpo, porque € a percepgao quem funda, essencialmente, e inaugura o
conhecimento. O filésofo propdée um retorno aos fenbmenos em busca da originaria
relagdo com o mundo, uma relagdo indestrutivel, ja que para se perceber as coisas é
preciso vé-las. Tratase, aqui, de um pertencimento da vida humana ao préprio mundo,
pois esta langada nele enquanto realidade natural e humana.

A partir desse momento, ha que se falar do influxo de Husserl na obra de Merleau-
Ponty. Que n&o se constituiu numa simples adogdo da fenomenologia, mas, enquanto
uma inspiracdo e modo de pesquisa, que deu a obra do filésofo uma feicdo propria,
levando-a por caminhos originais, no seguimento de uma intencdo idéntica®. O que
segue, portanto, € uma reflexdo sobre a influéncia da fenomenologia husserliana no

pensamento merleaupontyano.

®MERLEAU-PONTY, M. Ciéncias do homem e fenomenologia. Trd. Selma T. Muchail. Sdo Paulo:
Saraiva, 1973, p. 17.



2 — Fenomenologia e existéncia

A fenomenologia transcendental de Husserl foi constituida fundamentalmente a
partir da idéia de consciéncia. Merleau-Ponty logo percebeu isso nos seus estudos. O
modelo tedrico, o método de reflexdo e a idéia de racionalidade presentes na obra
husserliana remetem a uma teoria da consciéncia, mesmo que por uma abordagem
renovada. Merleau-Ponty, porém, n&o procurou seguir o mestre e sim a sua intencgéo,
como visto acima.

Para um entendimento da interpretacdo merleaupontyana, a fenomenologia precisa
ser entendida a luz do que o filésofo escreveu no Prefacio da “Phénoménologie...”,
também, pelo que escreveu no ensaio: “Le philosophe et son ombre” °®. Nesses dois
textos, se critica o projeto da fenomenologia transcendental, uma vez que o
transcendental implica uma filosofia da consciéncia reflexiva e com poder constituinte —
como definiu o proprio Merleau-Ponty na “Phénoménologie...”, onde a fenomenologia &
caracterizada como a ciéncia das esséncias, mas, que repde as esséncias na existéncia.
Trata, portanto, de um relato do espaco, do tempo e do mundo vividos®’.

Vé-se, nessas palavras, que se trata de uma nova maneira de filosofar, pois,
depende da articulagdo com a existéncia concreta. Essa articulacdo € o que favorece e
conduz a reflexdo fenomenologica em diregao a existéncia.

A palavra de ordem da fenomenologia, retornar as coisas mesmas, adquire, nesse
movimento, um sentido concreto de retorno ao mundo anterior ao conhecimento; a um
ponto que, contrariamente a Husserl, ndo € completamente transparente a consciéncia.
Para Merleau-Ponty, a relagdo da consciéncia com o mundo ja pressupde algo que é
percebido, porque se trata de uma tentativa de descricao direta da experiéncia tal como
ela é, mesmo que Husserl, admoesta o fildsofo, em seus ultimos trabalhos tenha falado
de uma fenomenologia genética e de uma fenomenologia construtiva, mas, o fato € que
ele referiu-se, no final de sua vida, ao ‘Lebenswelt’ [Mundo da vida], apresentado como
tema primeiro da fenomenologia®.

Nessas poucas linhas ja se pode perceber a extensdo da influéncia
fenomenoldgica, especialmente de Husserl, na filosofia de Merleau-Ponty. Husserl e

Heidegger, cujo pensamento colocou em cheque toda a base da filosofia, foram os seus

% 0O filosofo e sua sombra. In: MERLEAU-PONTY, M. Signos. Trad. Maria Ermantina G. G. Pereira. Sao
Paulo: Martins Fontes, 1991, p. 175-200.

6 MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., I.

4., ibid., p.I-Il.



grandes interlocutores. Porém, a influéncia mais forte foi mesmo do ultimo Husserl, o do
Lebenswelt , onde o filésofo deteve sua atencéo, fazendo do retorno as coisas mesmas o
berco do sentido.

Ao assumir a fenomenologia como modo de pensamento o fez de forma especial
deixando sua marca, retomando e aprofundado a redugao que, para ele, em vez de
conduzir a um Ego puro, deve levar a um sujeito encarnado, situado no mundo que
antecede a reflexao®. O aprofundamento da reducédo por Merleau-Ponty levou-o a um
fundamento diverso do husserliano, porém, inspirado, como visto, na teoria posterior de
Husserl sobre o mundo da vida, em que se anunciava certa abertura para o mundo
exterior, e, também, porque somos do comeco ao fim relacdo ao mundo, afirmara
Merleau-Ponty. E mais, porque a Unica maneira, para nos, de apercebermo-nos disso é
de suspender este movimento, ou ainda colocéa-lo fora do jogo, (...) 0 maior ensinamento
da reducéo é a impossibilidade de uma reducdo completa’. Portanto, a redugdo, como se
vé, nao significa um afastamento do mundo em direcdo a unidade da consciéncia,
enquanto fundamento do mundo. Isso quer dizer que o pensamento nao subsiste sozinho
€ que pensa-se sempre em alguma coisa.

Essa visao renovada da fenomenologia, percebendo desde cedo que para ela néo
€ o0 ponto de vista do sujeito que conta primeiro — nao se tratando mais do dualismo
sujeito-objeto —, permitiu ao filésofo eliminar radicalmente as rupturas entre o vivido € o
pensado. Para Husserl, ir as coisas é atingir um objeto transcendental, implicado na
imanéncia do cogito, e para Merleau-Ponty é serpara-o-mundo, numa relagao indestrutivel
com o mundo exterior, que é transcendente’’, porque, explica ele, estamos no mundo e
nao existe pensamento que abarque todo o pensamento. A redugao, portanto, longe de
ser a formula de uma filosofia idealista, é a fdrmula de uma filosofia existencial 2.

E sabido que, no desenvolvimento de seu projeto, Husserl encontrou objegées que
visavam, quase sempre, 0 eu transcendental e o problema da completude da reducéo:
pontos polémicos e ndo muito tranquilos de sua filosofia. Tais objecbes podem ser
resumidas nas seguintes questdes: como encontrar, na fenomenologia transcendental, a

efetiva unidade entre consciéncia mundo? Ou, como resolver o problema do nés, da

% ZUBEN, N. Aquiles. Fenomenologia e existéncia: uma leitura de Merleau-Ponty. In: Temas fundamentais
de fenomenologia. Sdo Paulo: Ed.Morais, 1980, p. 58

" MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., p. VIII.

" Cf., FRAGATA, J. A filosofia de Merleau-Ponty. Revista Portuguesa de Filosofia, Braga, tomo XIX, fasc.
2, abr./jun.. 1963, p. 118.

2 Cf., MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., p. IX.



intersubjetividade e do mundo histdrico?”.

Esses problemas ocuparam Husserl
tardiamente. Muitos filésofos, ainda acreditando nas possibilidades da fenomenologia,
tentaram reabilita-la por caminhos diferentes. Merleau-Ponty foi um desses que, partindo
dela, orientou suas pesquisas para problemas como: o mundo vivido, a percepg¢ao, o
corpo e a intersubjetividade. Nesse sentido, a primeira fase de sua filosofia se
caracterizou principalmente por uma investigagcao fenomenoldgica, procurando superar o
dualismo da consciéncia investigando a experiéncia primeira, anterior a reflexao’™.

Quanto a nocao de intencionalidade, fundamental e definidora da filosofia
fenomenoldgica, a interpretagdo de Merleau-Ponty transparece ao mesmo tempo uma
dependéncia e uma separagdo da consideragcdo husserliana. Ao tomar emprestado de
Husserl a presente noco, ele o faz desvinculando-a de seu corte solipsista’®, saindo em
busca de um elemento primordial de sintese entre sujeito e objeto, reflexionante e
reflexionado, que Ihe permitisse explicitar, em outras bases, a relagao consciéncia-mundo.
Para Merleau-Ponty, a intencionalidade designa uma relagdo dialética de onde surge o
sentido. Porque estamos no mundo, estamos condenados ao sentido e ndo podemos
nada fazer, nem nada dizer que ndo tome um nome na histéria, € o que ele afirma na
“Phénoménologie...”"°.

Sera, portanto, ipso facto, 0 mundo da percepgao que se nos revelara como bergo das
significagdes, sentido de todos os sentidos e solo de todos os pensamentos. O sentido
nasce da relacdo com o mundo e com os outros’’. E por isso, entdo, que se pode falar,
simultaneamente, em Merleau-Ponty, de uma dependéncia e superacdo da nogéo de
intencionalidade husserliana. Ele almejou, porém, uma no¢do de intencionalidade
plasmada mais num eu posso: atividade dialética do sujeito no mundo, meio de se voltar
as coisas mesmas, em seu sentido original, do que num eu penso O esforgco que fez
Merleau-Ponty para interpretar Husserl, mas evitando tornar-se um husserliano,
pressupde a investigacdo do fendmeno da percepcéo e da nogéo de corpo proprio. E a
partir dai que ele vai se distanciando de Husserl, procurando mostrar que acontece na

percepgao a relagédo primordial do sujeito com o mundo.

® Cf., MACIEL, S. Maria. Corpo invisivel: uma nova leitura de Merleau-Ponty. Porto Alegre: EDIPUCRS,
1997, p. 46-47. Trata-se de uma tese de mestrado, transformada em livro, que aborda a questao da
corporeidade em Merleau-Ponty.

"1d., ibid., p., 49.

> Husserl se manteve no ambito da relagdo noese-noema para descrever as vivéncias da consciéncia.
Trata, portanto, a descricdo dos fenbmenos transcendentalmente constituidos na consciéncia ao procurar
explicitar as estruturas da intencionalidade.

’® MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., p. XIV-XV.

T Cf., id., ibid., p. 492.



Isso significa que o outro e o Alter ego é entendido a partir da percepgéo, ou seja, do
estar situado no mundo; na experiéncia (perceptiva) da propria existéncia através do
corpo (sujeito da percepgao). Por isso, ndo adotou de forma tranquila as conclusdes da
fenomenologia transcendental. Para Husserl ha o problema do outro, Merleau-Ponty
reconhece isso, mas, também, reconhece, que o Alter ego em Husserl € um paradoxo,
porque:

€ preciso que eu seja meu exterior, e que o corpo do outro seja
ele mesmo (...). Esse paradoxo e essa dialética do Ego e do
Alter s6 sao possiveis se 0 Ego e o Alter Ego sao definidos por
sua situagao e nao liberados de toda ineréncia, quer dizer, se a
filosofia ndo se completa com o retorno ao eu, e se descubro
pela reflexdo ndo apenas minha presenca a mim mesmo mas
também a possibilidade de um ‘expectador estrangeiro’ (...)"2.

Para Merleau-Ponty, entdo, é pela percepgao, além da reflexdo sobre si mesmo,
que o sujeito descobre a presenga de um outro. O olhar de outrem denuncia e anuncia
uma existéncia. Por isso, uma reflexdo sobre o corpo. Portanto, eis o quanto a
fenomenologia contribuiu para Merleau-Ponty aprofundar suas pesquisas em diregcéo a
um enraizamento do espirito no corpo e em dire¢gdo a uma nogao de consciéncia atada a
um corpo imbricado com o mundo. O que agora segue € uma reflexdo sobre esse

enraizamento da consciéncia no mundo.

8 1d., ibid., p.VI.



3 — Do comportamento a experiéncia perceptiva do corpo proprio

“La structure du comportement” foi a primeira obra de Merleau-Ponty, o ponto de
desenlace da sua filosofia, onde se constituiu a génese da nogao de corpo préprio. O
tema central é o fendbmeno do comportamento humano, cuja compreensao, com a ajuda
da Psicologia da forma, é renovada, deixando de ser reduzido a processos mecanicistas e
possibilitando a visualizacdo de uma nova abordagem para o estudo do existir préprio do
homem, através de um sentido apreendido por uma visdo de conjunto do comportamento.
Na obra, é feita com muita intensidade uma critica a ciéncia objetiva: aquela que se
coloca frente a um mundo acabado e real, sem se perceber que, para a sua
consideragao, a experiéncia perceptiva € constituinte e que a referéncia a um dado
sensivel ou histérico ndo € uma imperfeicdo proviséria, mas essencial ao conhecimento
fisico’®. O existir propriamente humano deixou de ser visto, entdo, de forma objetiva,
passando a ser tratado numa relagcédo existencial com o mundo. O comportamento néo é
mais considerado como um mosaico de reflexos ligados uns aos outros. Para tanto, se
criticou, na Psicologia, sua reificacdo e a tendéncia de toma-lo como ‘coisa’, como ‘dado’,
fazendo dele uma ‘natureza’, quando na verdade é manifestacdo de uma histéria que se
faz, da vida que se tece®. O comportamento é considerado, na “Structure...”, como
possuidor de intengdo e sentidos, isto €, como uma realidade intencional e significativa,
que contraria as posi¢cdes mecanicistas de causa e efeito da teoria comportamentalista
em Psicologia (behaviorismo): uma teoria limitadora da agdo humana, reduzindo a um
processo de estimulo-resposta. O organismo vivo, para Merleau-Ponty, deixa de ser um
objeto que pode ser analisado a parte, independente de toda complexidade que possui a
existéncia, seu sentido s6 é apreendido dentro de uma visdo de conjunto. O
comportamento humano e o organismo vivo sdo abordados como uma totalidade onde as
partes s6 ganham significagdo atuando em conjunto com as demais.

Merleau-Ponty buscou auxilio, no estagio inicial de sua filosofia, nos estudos da
Psicologia da forma (a nogdo de campo, percepgéo, superacdo da dualidade corpo-
espirito), que via o organismo como uma unidade de corpo e consciéncia. Assim, o
filésofo nao teve dificuldades de levar a frente o projeto de superacéo das interpretacdes
causais sobre a compreensao do homem e sua existéncia. Frente a visao dualista corpo-

alma, a “Structure...” apontou para uma relacdo dialética, considerando os elementos

o cf., SC., op., cit., p. 157.
% CORREA, J. de Andrade. Prefacio a edicdo brasileira. In: MERLEAU-PONTY, M. A estrutura do
comportamento. Trd. J. de A Corréa. B. Horizonte-BH: Interlivros, 1975, p. 14.



como niveis de comportamento, isto €, dotados de significados diferentes. O
conhecimento sélido que o filésofo possuia da Psicologia o ajudou a enriquecer, no
desenvolvimento da “Structure...”, a critica a visdo dualista que tratava o organismo e a
consciéncia enquanto duas ordens de realidades, numa relagao reciproca de causas e
efeitos®'. Uma explicagdo por causalidade linear se chocava, por isso mesmo, com as
totalidades concretas que séo os organismos, totalidades de fendmenos e nao de puras
aparéncias. Estes estabelecem com o meio uma relagao dialética e, mais ainda, a relagao
do homem com o mundo, cuja abertura — do homem para o mundo — é inseparavel de
um corpo fenomenal, e sua existéncia significando coexisténcia imediata com o mundo e
com o outro®.

A partir da reflexdo acima esbogada, compreende-se porque, na “Structure...”, o
conceito de estrutura € renovado, ganhando uma importancia fundamental em vista da
superacao dos dualismos: corpo-espirito, homem-mundo, sujeito-objeto. Merleau-Ponty
toma a estrutura como juncdo de uma idéia e de uma existéncia, conseguindo, com isso,
combater o naturalismo (cientifico) e o intelectualismo (filosofico), que sé conseguiam
explicar o comportamento por redugéo, quer seja sob o prisma naturalista, onde ele era
reduzido a um fato observavel, de carater fisico-fisiolégico, quer sob o prisma
intelectualista, em que era explicado pela distingdo entre as atividades e passividades
corporais, definidas pelos padrées mecanicistas da fisica, pelos padrdes funcionalistas da
fisiologia, pelas atividades da consciéncia e pela visdo reducionista da experiéncia
corporal®®,

Diante do exposto, vé-se em que medida e porque a filosofia de Merleau-Ponty,
apos investigar o comportamento humano, sob varios prismas — ordem fisica, ordem
vital, ordem humana —, passa a compreendé-lo pleno de intencdo e sentido, como foi
visto. As reflexdes da “Structure...” levam a efeito uma descri¢cdo critica da estrutura do
comportamento, buscando sempre fugir das prisbes conceituais que caracterizam,
segundo o filésofo, tanto o objetivismo cientifico, quanto um certo subjetivismo filosdfico.

Apos ter, entdo, procurado erigir um novo estatuto para a objetividade, dado os
passos iniciais na elaboragdo de uma nogédo de consciéncia engajada, afirmado uma
filosofia existencial onde o modo de ser do para-si ndo € o de uma consciéncia-
testemunho e de ter procurado, com ajuda da propria psicologia de laboratorio, mostrar

que o comportamento ndo é compreensivel dentro das perspectivas ontologicas, que a

®1 Cf., id., ibid., p. 2

82 Cf., HIPPOLITE, Jean. Existence et dialectique dans la philosophie de Merlau-Ponty. Les temps
modernes, NO 184-185, anée 1961, p. 232-234.

8 Cf., CHAUI, M. Experiéncia do pensamento, op., Cit., p. 232-234.



ciéncia espontaneamente adota — comportamento-causa, comportamento-manifestagao
de um espirito puro —, Merleau-Ponty, ao final da “Structure...”, passou a investigar a
problematica da percepcgao, afirmando: se se entende por percepcdo o ato que nos faz
conhecer existéncias, todos os problemas que acabamos de abordar remetem ao da
percepcdo®. O filésofo evidencia, portanto, ao final da obra, a necessidade de se
aprofundar, por outras vias, as
pesquisas sobre a estrutura do comportamento humano.

Segundo as analises de A. de Waelhens, a “Structure...” e a “Phénoménologie...”,
sdo duas obras cujo tema é, em certo sentido, idéntico, porque descrever o
comportamento do homem e sua percepgao da coisa € prender-se a um mesmo objeto, ja
que, para Merleau-Ponty, a experiéncia natural do homem coloca-o de imediato num
mundo de coisas e consiste, para ele, em se orientar entre elas e a tomar partido. Nessa
perspectiva, continua A. de Waelhens, a “Phénoménologie...”

seria um livro mais completo que o anterior, porque no
prolongamento da percepcdo o filésofo se esforca em
esclarecer o que semelhante doutrina implica, no tocante a
reflexdo natural (opomos a reflexdo cientifica e, € cabivel,
metafisica, do homem), acerca da temporalidade e da
liberdade mundanas do sujeito®.

Ao seguir a trilha da fenomenologia husserliana, com as pesquisas da
‘Phénomeénologie...”, Merleau-Ponty convida a uma operagéo de redugao fenomenologica
em vias de descobrir o verdadeiro ponto de partida da experiéncia natural e originaria,
onde o mundo se constitui como percebido. Isso significa vincular a consciéncia
perceptiva ao dominio do vivido e do pré-reflexivo. Esfera de uma consciéncia originaria
nao pela sua anterioridade as outras experiéncias, mas, por torna-las possiveis. Isso
significa, também, considerar a evidéncia de uma relagéo viva entre aquele que percebe,
com seu corpo, e o0 mundo. Uma relagao onde o sujeito, seu corpo e 0 mundo formam o
sistema da experiéncia. Sendo assim, a tese da “Structure...” permanece subordinada a
da “Phénoménologie...”, como a experiéncia do cientista permanece subordinada, na sua
origem, a experiéncia quotidiana que ela se encarrega de explicar e sem a qual nao
existiria, explica A. de Waelhens®.

Para P. Ricoeur, o que Merleau-Ponty esta propondo na “Phénoménologie...”, por

meio de uma descrigdo do ver, do ouvir e do sentir, com uma tal carga filoséfica, e além

% MERLEAU-PONTY, M. SC., op., cit., p. 20.
% WAELHENS, A. de. Une philosophie de I'ambiguité, in SC., op., cit., p. XII.
% cf., id., ibid., p. XIII.



de toda psicofisiologia da sensagdo € uma maneira de ver o mundo e de ver a si mesmo
no mundo®. A partir de uma fenomenologia da percepcdo, Merleau-Ponty revela o nivel
propriamente humano da existéncia, a saber, que se move no intermédio do sem-sentido
e de uma verdade absoluta intemporal, que seria a de um discurso nao situado de uma
ciéncia sem ponto de vista nem perspectiva®.

A reflexdo fenomenoldgica, que guiou os passos do filésofo na
“‘Phénomeénologie...”, ratifica o que foi dito aqui a respeito de sua renovada interpretacéo
da obra de Husserl, que é interpretada sem uma preocupacao com a ortodoxia, inserindo
na leitura do mundo e do homem no mundo o tema do corpo proprio, isto €, a experiéncia
viva de meu corpo, desse corpo que nem € absolutamente objeto conhecido de fora, nem
sujeito transparente a si mesmo®. Com Merleau-Ponty a teoria do corpo é inteiramente
uma teoria da percepcdo: o corpo se torna o lugar da simbdlica geral do mundo®. O
alcance, portanto, da “Phénoménologie...” revela, de modo geral, que toda a experiéncia
humana e o saber comportam as mesmas estruturas fundamentais, o0 mesmo género de
horizontes que se encontra na experiéncia perceptiva. Por isso que toda experiéncia,
nesse sentido, torna-se uma experiéncia perceptiva, mesmo a consciéncia de nos
mesmos.

Depois da “Phénoménologie...”, Merleau-Ponty encaminhou suas pesquisas para
uma Uultima etapa em que passa da consciéncia ao ser — um projeto inconcluso,

publicado postumamente, intitulado de “Le visible et l'invisible”®"

. Tal projeto tornouse o
fundamento e o aprofundamento dos problemas postos na “Phénoménologie...”. Nas duas
primeiras obras ele ainda ficara preso, adverte, ndo sé a primazia da consciéncia, mas,
também, a uma linguagem que o teria impedido de ir mais longe, ndo sendo, por isso
mesmo, bastante radical diante do paradigma dualista da filosofia tradicional que tanto
combateu. Com o “Le Visible...” sua filosofia encaminha-se para uma crescente

radicalidade da interrogacao filosofica, que vem abordada nesse final da Primeira parte.

8 Cf., RICOEUR, P. Homenagem a Merleau-Ponty. Leitura 2: a regido dos fildsofos. Sdo Paulo: Loyola,
1996, p. 118.

% 1d., ibid., p. 119.

% Cf., id, ibid., 119.

%14, ibid., p. 119.

9" MERLEAU-PONTY, M. VL., op., cit., O fildsofo morreu antes de terminar a presente obra.



4 — Da consciéncia ao ser: um projeto inacabado

Se a vida representativa da consciéncia nao € a primeira nem a unica realidade,
em que bases, entdo, Merleau-Ponty assentou sua filosofia? Ou seja, o que é primeiro,
aquele solo de onde tudo brota sem nada la ser posto por uma consciéncia observadora?
Foi o que o filésofo passou a abordar no “Le visible...”: a idéia de um ha originario, de
onde nascem as estruturas e as significagdes que constituem a vida interior. As pesquisas
do “Le visible...” caminharam em diregdo a uma radicalizagao da reflexdo ontoldgica ao
afirmar a presenca de um sentido que brota da existéncia concreta e originaria, cuja
expressao foi negada pela tradicdo. Tanto o pensamento empirista, como o intelectualista
fora incapaz de reconhecer esse sentido imanente ao sensivel. A partir de uma critica
recorrente a essas duas formas de pensamento, o fildsofo aprofundou suas reflexdes em
diregdo a uma ontologia, fazendo com que as antecipagcbes contidas na
“‘Phénoménologie...” ganhassem plenitude e maiores significacdes. Numa de suas notas
de trabalho®, deixou registrada a necessidade de um retorno & ontologia, porém, logo
adianta: o seu conteudo deve ser o de uma ontologia pensada como Ser bruto, isto &,
anterior a todos os dualismos metafisicos e fixagdes do conhecimento filosofico e
cientifico.

O Ser bruto é o ser de indivisdo, que nao foi, ainda, submetido as separacdes
(metafisica e cientifica) entre sujeito e objeto, alma e corpo, consciéncia e mundo,
percepcdao e pensamento. Apontar para ele significa recusar e renunciar a heranga
filosofico-cientifica que legou as dicotomias da realidade: ora consciéncia ou coisa, ora
idéia ou fato, ora exterioridade idéntica a si mesma ou interioridade idéntica a si mesma.
O que se depreende dessa démarche do pensamento merleaupontyano, voltado para
uma compreensao radical do sujeito e do mundo, a partir de sua existéncia, é a
necessidade, por ele explicitada desde “La structure...”, de uma nova reestruturacéo e
purificacdo total da nogédo de subjetividade. A critica que é feita a filosofia do sujeito,
centrada na causalidade da consciéncia, postula a possibilidade de pdor em relacdo o
corpo e a consciéncia. Assim, encontra-se, a partir do conceito de corpo e da afirmacgao
da facticidade da existéncia e da vida, uma base necessaria para contestar a
racionalidade dualista, na compreenséo da relagcdo do sujeito e do mundo (objeto). O

corpo deixa de ser considerado um receptaculo passivo de acdées de um mundo de

%2 Cf., MERLEAU-PONTY, M. VL., op., cit., p. 253.



coisas, uma barreira que isola o espirito do seu exterior, ja que une sujeito ao mundo e
realiza a presenga do mundo no sujeito. Recuperando a corporeidade do esquecimento a
que a filosofia classica relegara, Merleau-Ponty procurou reabilita-la ndo apenas
antropologicamente, mas, também, toma-la como uma fundamentagcdo de todo
conhecimento®. Uma filosofia da existéncia devera possuir a concretude do mundo como
seu habitat préprio, pois, s6 assim podera refletir adequada e renovadamente, em outras
bases, a correlacdo homem-mundo e fundamentar a no¢gao de uma consciéncia participe
da existéncia corporea, na relagdo com o exterior. A purificagdo da nogéo de subjetividade
requer, assim, um sujeito em meio as coisas e com os outros. Mas o pensamento
filosofico sobre o sujeito, centrado numa perspectiva subijetivista, esqueceu isso quando
transformou 0 mundo em objeto do conhecimento e em uma realidade representada e
determinada conceitualmente, que coloca frente a frente pensamento e pensado, através
de uma consciéncia que a tudo compreende.

Para superar o dualismo do ser-objeto e do ser-sujeito era essencial o abandono
do paradigma da consciéncia em fungdo de um outro que, para Merleau-Ponty, se
constituiu numa fenomenologia do mundo e do modo de situar-se no mundo. Nesse
impulso em vista de uma outra fundamentacao, esforgcou-se para ultrapassar, a imitacao
de Husserl, as alternativas idealismo e realismo, mas, sua filosofia sera uma
fenomenologia da existéncia. Assim, Kant fica ultrapassado e o cogito de Descartes abre-
se para além do mero pensar, porque:

pensa-se sempre ‘alguma coisa’ e 0 que se descobre e se
reconhece pelo ‘cogito’ ndo é a imanéncia psicolégica, a
imanéncia de todos os fendmenos a ‘estados de consciéncia
privados’, o conato cego da sensagao consigo mesma(...), € o
movimento profundo de transcendéncia que é o préprio ser, o
contato simultdneo com meu ser e com o ser do mundo®.

A filosofia de Merleau-Ponty €, nesse sentido, essencialmente, uma filosofia da
contingéncia; uma consciéncia da racionalidade na contingéncia.

Pelo exposto acima, ndo é dificil compreender, agora, o lugar do projeto de uma
ontologia do sensivel como ontologia do irrefletido e do Ser bruto. Mas, o itinerario do
comportamento a percepgao e, por ultimo, a opgédo por uma ontologia pode revelar uma
ruptura significativa na filosofia merleaupontyana®. Contudo, é mais verdadeiro afirmar

que se trata de uma trajetéria ou uma continuidade e n&o ruptura do seu pensamento em

% Cf., CARMO, P. Sérgio do. Merleau-Ponty: uma introdugéo. Sdo Paulo: EDUC, 2000,p.82.
** MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., p. 432
% Cf., CHAUI, M. Merleau-Ponty: vida e obra, op., cit., p. XII.



direcdo a ontologia. Trata-se de uma trajetéria que vai do comportamento a
fenomenologia e ao ser; uma continuidade interna do pensamento; um aprofundamento
da interrogacao filoséfica sobre a consciéncia e a natureza; uma radicalizag&o, visando a
critica dos postulados dogmaticos que cristalizaram conceitos filoséficos e cientificos a
partir de uma metafisica dualista. Para Merleau-Ponty, a filosofia deve combater os
absolutos rivais: homem-natureza, Deus-natureza, Historia-Deus, Natureza-Historia.
Nesse combate, ela recupera o valor da contingéncia e do acontecimento. Assim, o
homem, a realidade sensivel e Deus deixam de ser pontos de partida absolutos,

justificando-se, portanto, um projeto como o “Le visible...”, isto é, uma ontologia do Ser
bruto que se expressa através dos homens e das coisas, mas que neles nao se cristaliza.
O Ser bruto ndo chega a ser uma positividade idéntica a si mesma e sim pura diferenga
interna do que é o sensivel, onde a linguagem e o inteligivel sdo dimensdes simultédneas e
entrecruzadas®. Foi a ele que Merleau-ponty tentou perscrutar nas pesquisas do “Le

visible...”, num esfor¢co herculeo para desfazer as amarras da tradicdo, que fez o ser
aparecer ora como esséncia autbnoma, a espera do sujeito conhecedor, ora como puro
fato. A contingéncia do ser — de tudo o que existe e vale — ndo € uma verdadezinha,
mas a condicdo de uma visdo metafisica do mundo®’, porque a bifurcacédo da esséncia e
do fato imp0e-se apenas para um pensamento que contempla o ser de alhures e, por
assim dizer, frontalmente®.

Como se pode constatar a partir da exposigdo acima, Merleau-Ponty aprofundou
suas reflexdes até uma ontologia do sensivel. Porém, Isso n&o significou um abandono da
percepcao e do conceito de corpo proprio, porque, para ele, ser é ser situado, ou melhor,
sinbnimo de existéncia, e o corpo — corpo perceptivo — € a atualidade da existéncia. Na
“Structure...” e na “Phénoménologie...”, se referiu aos aspectos cientificos e
fenomenoldgicos do corpo proprio, no “Le visible...” ao aspecto ontolégico, empregando o

conceito de carne em vez de corpo. Utilizou desse conceito para referir-se a Visibilidade,

isto é:
a generalidade do sensivel em si (...) que ndo é matéria no
sentido de corpusculo de ser que se adicionariam ou se
continuariam para formar os seres (...); de um modo geral, ndo
é fato, ou soma e fatos ‘materiais’, nem ‘espirituais’ (...); € o
que faz com que o fato seja fato; é o visivel do ser *.

% Cf., Experiéncia do pensamento, op., cit., p. 5. ’

7 cf., Merleau-Ponty, M. La metafisique dans I'homme. Apud. CHAUI, M. Experiéncia do pensamento,

g)gp., cit., p. 5.

MERLEAU-PONTY, M. VL., op., cit., p. 151.
% 1d., ibid., p. 183-184.



O conceito de carne, como os outros, conserva a ambiguidade do pensamento do
filosofo. As vezes, é empregado indistintamente com a palavra corpo para designar o
corpo vivido ou corpo animado. Tal nogédo designa, propriamente e fundamentalmente, a
unidade do ser como vidente-visivel: o ser do visivel.

No contexto do pensamento filosdéfico atual, a filosofia merleaupontyana se destaca
no bojo da desconstrugao da utopia racionalista. Sua obra expressa um grande e inovador
esforgo de desagregacao e superacao dos conceitos centrais da metafisica tradicional no
sentido de recuperar a radicalidade de seu poder de interrogagdo. Esse poder, para
Merleau-Ponty, se diluira historicamente nos fundamentos que a filosofia assentara como

pontos de partida®.

Para ele, ndo cabe a filosofia instituir o ponto de partida da
compreensao do homem e do mundo, ja que as questbes que o homem se pde sao
interiores a sua existéncia a seu espirito, seu corpo e a sua histéria. O homem esta no
mundo e € no mundo que se reconhece. O pensamento ndo pode, pois, desligar-se da
experiéncia sob pena de ser puro intelectualismo vazio.

As questdes acima ganham um maior sentido, ou se completam, a partir do estudo
sobre a percepgao, porque o projeto de Merleau-Ponty é finalmente voltar ao homem

concreto, inscrito na espessura do mundo através do corpo.

1% CHAUI, M. Merleau-Ponty: vida obra, op., cit., p. XII.



SEGUNDA PARTE

FILOSOFIA DA PERCEPCAO E SINTESE DO CORPO PROPRIO

(DESCRICAOQ)



CAPITULO |

“PHENOMENOLOGIE DE LA PERCEPTION”: VISAO GERAL DA OBRA

A “Phénomeénologie...”, editada em 1945, ndo é uma obra isolada, isto €, ha que se

compreendé-la a partir das reflexdes da “Structure...” e do “Le visible...”, a primeira

editada em 1942; a segunda, o fildsofo morreu antes de conclui-la, em 1961. Sem a

H

“Structure...”, ela cai num vazio, pois, perde sua referéncia inicial que € onde estao
fundamentadas as suas pesquisas, pois, os estudos sobre o comportamento
desembocam na percepgcdo como modalidade original da consciéncia. Tratou-se, entéo,
da primeira a segunda obra, de prolongar a estrutura do comportamento a estrutura da

101 Sem

consciéncia, e essa tarefa realizou-se através da analise da percepcado nascente
o “Le Visible...”, a “Phénoménologie...” perde radicalidade porque nela o filésofo ainda
esta preso ao esquema dualista que pretendia superar. Ele mesmo afirmou que os
problemas colocados na “Phénoménologie...” permaneceram insoluveis, pois, la, ainda
teria partido da distingdo consciéncia — objeto; que no teria sido, portanto, tdo radical'®.
As trés obras formam, entdo, um conjunto, onde cada elemento perderia seu sentido se
fosse tomado isoladamente. A “Phénoménologie...” compde, portanto, uma unidade
tematica.

No conjunto, a obra se destaca pela centralidade com que aborda, com
originalidade filosdfica, a experiéncia vivida. Trata-se de uma obra que o filésofo ja tinha
em mente, como um trabalho que viria posteriormente. De fato veio, pois seu projeto
filosofico era mesmo de radicalizar na descricdo da experiéncia do pensamento. A
‘Phénoménologie...” era, entdo, um caminho a ser trilhado antes mesmo de erigir uma
ontologia do irrefletido ou do ser de indivisdo, como o proprio fildsofo designou. Pode-se
conferir, essa intencao implicita da reflexdo filoséfica de Merleau-Ponty numa nota de
trabalho, do “Le visible...”, onde afirma que o que poderia parecer a primeira vista como
uma psicologia ( referindo-se a “Phénoménologie...”) era, na verdade, um tratado de

ontologia. Na mesma nota assevera que o fim de uma filosofia € a narrativa de seu

%7 Cf., GILES, Thomas R. Critica fenomenolégica da psicologia experimental em Merleau-Ponty. Petrépolis-

RJ: Vozes, 1979, pp. 13-14.
192 cf. MERLEAU-PONTY, M. VI, op., cit., p. 253.



Ccomego, um comego sempre novo e nunca um ponto de chegada1°3. Portanto, ao trazer
para a arena filoséfica o tema da percepgao, o filésofo a coloca no primeiro plano de suas
pesquisas como o encontro com as coisas naturais, ndo como uma funcdo sensobria,
simples, que explica as outras, mas, como arquétipo do encontro originario®*. Foi assim
que desenvolveu um estudo sobre a condicdo humana, numa sequéncia em que o corpo
ocupa um lugar central enquanto sujeito da percepcao.

A obra esta dividida em trés grandes partes que poderiam, assim, ser
caracterizadas: o corpo, sujeito da percepcao (I parte); o mundo percebido pelo corpo (ll
parte). Essa duas partes descrevem o corpo € 0 mundo percebido ao qual ele da acesso:
0 sujeito e o objeto da experiéncia. A ultima parte, (lll parte), estuda as implicacdes
filosoficas das descricbes feitas anteriormente, interrogando o ser do ser-no-mundo. Ha
um Prefacio que se tornou paradigmatico no entendimento das posi¢cées de Merleau-
Ponty sobre a ciéncia fenomenoldgica. O capitulo introdutério representa uma limpeza de
terreno sobre o que foi designado de prejuizos classicos®. Trata-se de uma defesa da
originalidade do ato perceptivo e da necessidade de um retorno aos fendémenos
perceptivos. Com isso, o filésofo se livra dos equivocos motivados pelas analises
classicas das ciéncias, sustentadas nas interpretacbes empiristas e intelectualistas, que
deixam escapar, segundo ele, o fendbmeno da percepgao. Tais equivocos, aparecem no
momento em que as analises confundem a nocao de sensacao, encontrada na linguagem
da percepgdo. As reflexdes sobre a experiéncia perceptiva eram, assim, falseadas'®,
pois, 0 ponto de partida, tanto do empirismo como do intelectualismo, era, sempre, a do
mundo objetivo, que guarda uma distancia da percepg¢ao verdadeira, em lugar de aderir a
ela. Na Introducdo, as abordagens empiristas e intelectualistas s&o apresentadas como
protagonistas de um erro sempre presente na historia da filosofia, ao desenvolverem
formas de investigacdo do conhecimento em que prevalece a idéia de um sujeito
epistémico, o qual poderia:

partir de maneiras diversas para atingir o conhecer verdadeiro,
mas o critério de validade sempre resultou, no entender de
Merleau-Ponty, como subjetivo, pois até mesmo o Empirismo
nao pbéde explicar o conhecimento sensivel por si sO, sem
introduzir uma ‘associagcao de idéias’ ou uma ‘projegao de

recordagées’”’ .

198 Cf., id., ibid., p. 230-231.

% 1d., ibid., p. 210.

1% Trata-se do titulo do capitulo introdutério da “Phénoménologie...”: “Les préjugés classiques et les retour
aux phénoménes”, PhP., op., cit., p. 7.

1% ¢t id., ibid., p. 20.

97 SILVA, Ursola R. de. A linguagem muda e o pensamento falante: sobre a filosofia da linguagem de
Merleau-Ponty. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1994, p.23.



Percebe-se, a partir do exposto acima, em que diregdo os capitulos seguintes
caminharado, procurando mostrar que o primeiro ato filosofico € a retomada do mundo
vivido aquém do mundo objetivo'®. Ou seja, um retorno aos fenémenos: fonte de todo
conhecimento e de todo sentido, de um encaminhar-se a um campo fenomenal, onde o
sistema eu-outro-coisas se encontra em estado nascente, ultrapassando, ou antecipando-
se aos prejuizos classicos. O estudo da percepcgao toca um dos temas delicados da
filosofia e que ainda néo se fizera centro de uma teoria filosofica. Eis, entdo, o mérito e a
originalidade da obra, que traz para o debate sobre a subjetividade o conceito de corpo
préprio. Com isso, Merleau-Ponty rejeita o formalismo da consciéncia, vale dizer, o
racionalismo,cumplice do empirismo (pois ambos se ap6iam no pensamento causal) e
considera o corpo como suijeito da percepcdo’®. O corpo se transformard no modo do
sujeito se apresentar diante da coisa, isto €, como corpo fenomenal: a exterioridade de
uma interioridade ou interioridade de uma exterioridade; corpo sujeito, que aparece a si,
fazendo aparecer o mundo. A analise da percepgéao revelara, portanto, o corpo como o
sujeito efetivo. Eis do que trata a primeira parte da obra.

Partindo de uma critica a racionalizagdo da ciéncia, que fragmenta seu objeto para
explica-lo, Merleau-Ponty afirmara que tal conhecimento deixa escapar a unidade que é
inerente ao propriamente humano. Nesse sentido, considerando e avaliando criticamente
0s avangos da fisiologia mecanicista e da psicologia classica, acerca das manifestagdes
corporais, o filésofo vai buscar na vida (do homem situado) uma base sélida, necessaria
para contestar e superar o dualismo consciéncia-mundo a partir do corpo préprio. A
reflexdo que é tecida sobre o corpo, considera-o um mediador por exceléncia, ja que € ele
que pde o sujeito em permanente contato com o mundo e marca a presenga do mundo no
sujeito. Sendo natureza, na medida em que é do mesmo tecido das coisas do mundo,
dependente também do dominio biolégico, porém, ele transcende essas imposicoes e
passa a ser considerado em um nivel simbdlico, designado em expressées como: corpo
fenomenal, sujeito corporal e corpo proprio; liame do Eu ao Outro e ao mundo, ele é
tomado como totalidade significante, isto €, uma realidade ativa que consiste em
significar.

Perante as consideragcdes acima cabe concluir afirmando que, com o estudo sobre
o corpo, Merleau-Ponty abre caminho para uma renovada elucidagao da subjetividade.
Foi, portanto, na trilha dessas reflexdes fenomenoldgicas que encaminhou os capitulos da

obra, sobre o mundo percebido (objeto da percepgéo) e o ser-para-si em correlagdo com

1% MERLEAU-PONTY, M. Ph.P, op., cit., p.69.
1% GILES, Thomas R. Op., cit., p.14.



o ser-no-mundo, em vista de um Logos mais fundamental do que o do pensamento
objetivo. Mas isso s6 sera possivel se — é o que fica evidenciado na “Phénoménologie...”
— sob o sujeito for encontrado o tempo e se ao paradoxo do tempo for correlacionado o
corpo, o mundo, a coisa e outrem: realidades investigadas nos ultimos capitulos.
Compreende-se, entdo, com isso, porque Merleau-Ponty afirmou, no final do segundo
capitulo, que, para além dessas realidades, nada ha a compreender, isto €, que suas
descricdes sdo uma reflexdo e compreensao mais radicais que o pensamento objetivo”o.
N&do ha com isso nenhum dualismo no plano do ser; dai a busca radical por um logos

aquém do pensamento.

0 cf., MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., p. 419.



CAPITULO I

UNIAO CONSCIENCIA-MUNDO NA “PHENOMENOLOGIE DE LA PERCEPTION”

1. Consideragdes iniciais

A percepgao ja ocupou parte importante das pesquisas e da especulagdo no
estudo do homem. Uns a distinguia, outros ndo, da sensacdo & experiéncia imediata e
pontual dos sentidos. Concebia-se a percepcdo como um nivel de apreensao da realidade
ja envolvida de certa intelecgao ee composto de sensagdo mais a experiéncia que junta. A
questdo era: como se da a apreensao da realidade circundante? Ou, como o homem
pode chegar a conhecer seu préprio mundo?Afirmava-se: o homem sabe (compreende) o
mundo de varias formas; perguntava-se: mas, como acontece esse saber de algo que
esta fora (do homem)? Tradicionalmente foi esse o problema da percepgéo, isto €, de
COMO nossas experiéncias perceptivas internas estao relacionadas com o mundo externo.

A tradicao filosdfica, até o século vinte, distinguia sensacao de percepcgao pelo grau
de complexidade. A sensagao daria as qualidades interiores e exteriores dos objetos no
homem. A passagem a percepg¢ado era um ato realizado pelo intelecto do sujeito do
conhecimento, que é quem conferia organizagado e sentido as sensagdes. Havia duas
abordagens filosoficas sobre a sensagao e a percepgao: a empirista e a intelectualista.
Para os empiristas, a sensacao leva a percepgdo numa sintese passiva. Ja para os
intelectualistas, a sensacgédo leva a percepgdo numa sintese ativa (do sujeito). Essas
teorias, todavia, foram alteradas e superadas pela fenomenologia husserliana e pela
Psicologia da forma.

A psicologia cientifica (séc. XIX) tomou a percepgao como ponto de partida para a
compreensao do homem, porque a maneira de uma pessoa se comportar, afirmava,
depende, em grande parte, da maneira pela qual percebe o mundo (ambiente). O estudo
da percepcao ligava-se, entdo, a nogcdo de sensagao. A questdo, para a pesquisa da
psicologia iniciante, era: como entender e explicar o modo de o0 homem organizar o que
recebe do exterior? O que sente (sentidos) e como dispde na consciéncia?

Uma reflexado para ser radical ndo pode ignorar suas proprias origens. Por isso



que as teorias e as pesquisas em psicologia serviriam de fonte e argumentos para os
estudos merleaupontyanos, no estabelecimento de uma nova filosofia da percepgao,
tentando dar conta, assim, da relagdo dialética e estrutural que liga o sujeito ao seu
mundo (objeto). Mas, a preocupacdo de Merleau-Ponty, certamente, era filoséfica e nao
psicolégica. Quando langa mao de elementos da psicologia, o faz dentro de um contexto
mais complexo de abordagem do que poderia sugerir a simples introducdo de teorias
psicolégicas em uma obra filoséfica. Ele proprio afirmou que soube utilizar-se da filosofia
fenomenoldgica com habilidade para criticar o que compreendia como ‘enganos’, tanto
das teorias cientificas quanto das grandes constru¢des racionais em filosofia sobre a

percepcao e a producido de conhecimento™”

. Portanto, sua intengao era & e assim se fez
& interrogar-se sobre a problematica ultima da percep¢ado, langcando mé&o de teorias e
experimentos realizados no campo da Psicologia experimental"?.

Ao abordar a experiéncia perceptiva, postulando um retorno a ela, Merleau-Ponty
tem em mente uma radicalizacdo da postura critica’*®, compartilhada por uma vasta
tradicdo de pensadores, a partir de Descartes, caracterizada por um novo género de
investigacao filosofica que configurava um tipo ideal de reflexao.

Os itens seguintes constituem uma andlise descritiva da percepgao a partir da
Phénoménologie...”, onde ela é abordada na perspectiva de uma fenomenologia
existencial. Quais os significados do acontecimento perceptivo para a realidade humano-
subjetiva, aquém de qualquer pensamento dualista? Eis o que se procura responder com
o estudo da percepgado, embasado na parte introdutoria da “Phénoménologie...”, onde é
tecida uma critica as abordagens empiristas e intelectualistas, que abandonaram,
segundo o fildsofo, a experiéncia perceptiva, o sujeito existente e a ineréncia do homem
ao mundo. O abandono que se deu foi em favor de um conhecimento objetivo do mundo.

Serdo analisados, portanto, os conceitos de sensacéo, associagdo, recordacgéao,
atencado e juizo, que se encontram na linguagem da ciéncia, ao estudar o fendmeno

perceptivo.

" Cf., NELSON, C. Junior. Merleau-Ponty: filosofia como corpo e existéncia. S&o Paulo: Escuta, 1991,
p.38.

"2 cf., MERLEAU-PONTY, M. O primado da percepcdo e suas conseqiiéncias filosdficas, op., cit., p.20.

" Ao empregar o léxico ‘pensamento critico’ [ou postura critica, criticista], Merleau-Ponty ndo tem
especificamente em vista uma concepcgéo filoséfica... [trata-se de uma] censura aos tedricos criticos de nao
levarem a critica até as ultimas consequéncias. Ou seja, ao cobrar de nossa experiéncia e de nossas teorias
a conformidade a certas condigbes logico-epistémicas, os tedricos criticos ndo fazem a critica dos
prejulgamentos acerca do mundo e da percepgao contidos nestas condi¢des. Ou, entdo, eles ndo exercem
a critica de seus proprios inquerimentos, perdendo de vista o alcance de suas interpretacdes. Pior do que
isso, perdem de vista a primordialidade de nossa experiéncia. MULLER, M. Jose. Merleau-Ponty: acerca da
expressao., op., cit., p.47.



2 — Experiéncia perceptiva e 0s prejuizos classicos

2.1 — Frente ao empirismo

A “Phénoménologie...”, ja se sabe, envolve uma descricdo da percepgédo. O
capitulo central é o do corpo, considerado como o liame que possibilita a existéncia dos
fendmenos para o sujeito.

Sempre visto como coisa, o corpo deixou de ser a expressao visivel de um Ego
concreto'. Foi sob esse aspecto que, segundo Merleau-Ponty, ele deixou de ser pura
coisa e passou a integrar a correlagdo do percebido (mundo) com o ato de perceber.
Assim, o estudo da percepcgao revelou a Merleau-Ponty um sujeito corporal inerente ao
mundo, isto &, ligado a ele estruturalmente.

A retomada da percepcéao se sustenta no fato de que o homem nao cessa de viver
a experiéncia perceptiva e que nela encontra-se a fonte de qualquer reflexdo. Porém, o
pensamento critico, querendo ser radical, esqueceu isso, perdendo de vista a
primordialidade da experiéncia perceptiva, deixando de vislumbrar o que ela traz de
fundamental ao exercicio da critica. Mesmo admitindo a correlagdo perceptiva com o
mundo & a qual a filosofia nunca deixou de admitir ae, a reflexao filoséfica ndo valorizou
essa condicdo humana, prejulgando sempre a experiéncia perceptiva, que € anterior as
representacdes, a verdade verificada e ao falso. Eis porque um retorno a percepgao para
descrever o contato primordial do homem com o mundo. Somente assim o pensamento
podera conhecer sua propria génese e a génese das significagdes, acredita o fildsofo .
Parte-se, entdo, de um estudo de conceitos — sensagao, associagao, recordagao, atengao
e juizo — presentes nas analises classicas da ciéncia, que, quando confundidos, causam
prejuizos, segundo a visdo merleaupontyana, a compreensao da experiéncia perceptiva.
Trata-se, portanto, de uma purgagao, com o objetivo de liberar os termos de equivocos

que prejudicariam o fildsofo em seu projeto descritivo.

"4 Cf., MERLEAU-PONTY, M. Ph.P, op., cit., p.68.

" Tal estratégia de reflexdo, Merleau-Ponty chama de reflexdo radical (PhP., p. 278). Uma reflexdo que
quer compreender-se a si mesma, ou seja, que de uma maneira paradoxal, quer reencontrar a experiéncia
irrefletida do mundo, para reencontrar nela a atitude de verificacdo e as operacgdes reflexivas, e para fazer
aparecer a reflexdo como uma das possibilidades de meu ser. Id., ibid., p.279.



A introdugcdo a obra realiza uma reducdo em diregdo ao mundo fenoménico,
purificado de tudo o que procede de uma atitude objetivante '*®. O que o filésofo percebe
€ que uma interpretacao objetiva da experiéncia leva a obscuridades,
produzindo preconceitos sobre ela mesma, necessitando, por isso, de estirpar o que
nao passa de preconceitos.

A tradicdo empirista compde a percep¢do a partir das sensagdes: conteudos
qualitativos elementares, distintos e plenamente determinados. A no¢do de sensagao ai
presente, seja definida como impressao pura, uma qualidade primaria do objeto sem
espectador, ou definida como uma resposta do corpo aos estimulos exteriores, nao traduz
nada do que seja a experiéncia perceptiva. Limitando-se a experiéncia efetiva, constata-
se a auséncia de semelhantes conteudos elementares; a sensacéo pura, portanto, nao
versa sobre relagdes, mas, termos absolutos; esquece-se a experiéncia verdadeira. Para
que um fendbmeno seja considerado perceptivo, o algo perceptivo deve estar sempre no
meio de outra coisa: é o que ensina a psicologia da forma, infere o filésofo'"”. Ele parte da
nocao de forma para criticar a possibilidade de uma sensacao pura. Na teoria da Gestalt,
sO ha experiéncia sensivel, relativa a uma unidade estruturada, onde o indivisivel sensivel
realiza uma estrutura do tipo figura-fundo. O sensivel remete de imediato a outra
coisa além de si mesmo; € apenas um momento abstrato de uma unidade superior. Assim
€ que se da a confusdo da percepcdo com o percebido, deixando, portanto, de
compreender um e outro™ 8.

A sensacio nao pode ser compreendida simplesmente como manifestagao de uma
ocorréncia empirica, onde o corpo aparece como um sistema neurofisiolégico. Os
empiristas devem reconhecer que se encontram objetos e logo se supera o dado das
impressodes.

Sao esses equivocos erigidos em torno do conceito de sensagao, admitidos nas
analises classicas da ciéncia, que obscurecem aquilo que parecia claro. Aquelas nocoes,
uma vez admitidas, falseiam toda analise da percepg¢do. Passa-se a acreditar no
percebido (objeto) como se ele prescindisse da acdo perceptiva. Assim, esquecendo a
experiéncia perceptiva, dificulta-se a reflexdo, fechando-a numa idéia de objetividade do
pensamento: uma caracteristica das abordagens empiristas e intelectualistas, que nao

consideram o sujeito existente (corporal) numa relacédo de ineréncia com o mundo.

'8 Cf., MERLEAU-PONTY, M. Ph.P, op., cit., p.419.
"4, ibid., p.10.

"8 Cf., id., ibid., p.10.



A discussao sobre os prejuizos classicos, que introduz os estudos da
“‘Phénomeénologie...”, € conduzida contra essas duas formas de racionalidades (empirismo
e intelectualismo), heranga da tradicdo cartesiana ocupada com a construgdo de um
conhecimento seguro do mundo, da natureza e do homem. Empirismo e intelectualismo
encontram-se em um mesmo terreno, quando:

tomam por objeto de analise o mundo objetivo que nao é
primeiro nem segundo o tempo nem segundo seu sentido; um
e outro sdo incapazes de exprimir a maneira particular pela
qual a consciéncia perceptiva constitui seu objeto. Ambos

guardam distancia em relacao a percepgao, em lugar de aderir

aela'®.

Admitindo-se os pressupostos empiristas no entendimento da correlagdo subjetiva
homem-mundo, poder-se-ia levantar, com raz&o, as indagagdes seguintes: como explicar
a percepcdo do mundo pelo homem, quando ele se encontra, enquanto sujeito
percipiente, atrelado as impressoes, as qualidades ou respostas exteriores entre si? E o
que, nessas sensagoes, sugeriria a existéncia de algo para além de um simples dado? As
sensacgodes, para os empiristas, sdo atomos indiferenciados e opacos, razao pela qual nao
guardam entre si relagdes intrinsecas, permanecendo sempre exteriores umas as
outras*?.

No enfrentamento de questdbes como essas € que aparecem, nas pesquisas
classicas da Psicologia empirica, dentro de um prisma empirista, os conceitos de
associacao e projecdo, com 0s quais a ciéncia procura explicar a percepgdao humana. Tais
conceitos sao retomados por Merleau-Ponty no sentido de dar segmento ao estudo sobre
0s prejuizos classicos. A nogao de associacao, atrelada a de sensagao confunde, porque
permanece circunscrita as teses empiristas de impressdes isoladas, afirma Merleau-
Ponty. A unidade da coisa na percepgao nao € construida por associagao, mas, € ela, a
percepgao, condicdo da associagdo — os associacionistas falam de um agregado de
sensagdes e imagens governadas por leis de associagdo. Sendo assim, uma colegao de
estados psiquicos isolados formaria a percepgdo. Analisando varias experiéncias,
Merleau-Ponty segue demonstrando que uma impressao nunca pode, por si mesma,
associar-se a uma outra impresséo'?'. No que diz respeito

a projecao das recordacbes, perceber nao € recordar, pois,
antes de qualquer contribuicdo da meméria, aquilo que é visto
deve presentemente se organizar de maneira a me oferecer
um quadro onde eu possa reconhecer minhas experiéncias
anteriores. Assim o apelo as recordagdes pressupde aquilo que

""" MERLEAU-PONTY, M., Ph.P., op., cit., p.34.
20 MULLER, M. J., op., cit., p.59.
121 Cf., MERLEAU-PONTY, M., Ph.P, op., cit., p.25.



ela deveria explicar. a colocacdo em forma dos dados e a
imposicao de um sentido ao caos sensivel 122,
A partir do aspecto acima delineado, conclui-se que € sob um olhar atual que as coisas
ganham sentido, explica o fildsofo com a ajuda da teoria da Gestalt, que troca a idéia
associacionista pelo conceito de forma'?®. Muito embora a ciéncia da forma continue
considerando a consciéncia a despeito do mundo, fato que explica porque a forma é
definida como uma organizagdo autdctone de sensagbes pertencentes a uma
determinada consciéncia. A critica de Merleau-Ponty vale, também, para a teoria da
forma. Uma figura sobre um fundo contém mais do que as qualidades atualmente dadas
pela sensacdo que possuem um sentido particular. A questdo € saber de que é feito este
sentido e 0 que acontece, no caso da Gestalt, quando um conjunto de qualidades é
apreendido como figura sobre um fundo'®*. A consciéncia, portanto, definida como
sensacao a tese empirista & nao deixa outro caminho como resposta a compreensao do
conhecimento, que aparece como um sistema de substituicbes em que uma impressao
anuncia outra, fazendo da significagdo do percebido apenas uma constelacdo de
imagens, que aparecem sem razao: visdo associacionista. Assim sendo, o sentido se
explicaria como produto de sensagdes cegas. Nao ha como explicar a percepgao por essa
via, pois, sendo as sensacgoes exteriores entre si, elas ndo podem admitir nenhum tipo de
relagao:
ao admitirem relagbes de semelhanga e contiglidades entre
sensagdes, 0s psicdlogos associacionistas involuntariamente
confessam aquilo que a nogao de associacéo tenta dissimular,
a saber, que a percepcgao nao esta alicercada em sensacoes,
mas, em unidades de sentido °.

Sob esse aspecto, para Merleau-Ponty perceber ndo é experimentar sensagdes
que trariam consigo recordagdes capazes de completa-las, mas, € ver nascer dos dados
um sentido imanente, sem o qual nenhum apelo as recordacdes seria possivel'%.

E necessario, entdo, ter sempre em mente tudo aquilo que as construcdes
empiristas tornam incompreensiveis e todos os fenébmenos originais que elas mascaram,
porque escondem, primeiramente, o mundo cultural ou 0 mundo humano, que é onde, de
fato, se passa a vida. O empirismo, afirma Merleau-Ponty, é incapaz de ver a alegria ou a

tristeza de um rosto, ndo ha nada para ele no aspecto sensivel de uma paisagem, ja que

1221d., ibid., p.27.

20 préprio conceito de forma é criticado por Merleau-Ponty ao ser considerado, no ambito
psicologia da forma, estruturas autbnomas e condigdo da percepg¢ao, ndo como experiéncias
primitivas. Cf., MULLER, M. J., op., cit., p.62

124 Cf., MERLEAU-PONTY, M., Ph.P, op., cit., p. 20.

2 MULLER, M. J., op., cit., p.61.

126 Cf., MERLEAU-PONTY, M., Ph.P, op., cit., p. 30.



define o percebido pelas propriedades fisicoquimicas dos estimulos, que podem agir nos
aparelhos sensoriais. A percepgdo assim empobrecida € uma simples operagao de
conhecimento do sujeito diante do mundo, como o cientista diante de suas experiéncias.
As construgdes empiristas n&do conseguem perceber nada de intrinseco aos objetos, e se
0 conseguissem o0 mundo humano deixaria de ser uma metafora, para ser aquilo que ele
é: pleno de sentido. E o sujeito que percebe deixaria de ser um sujeito acésmico, estranho
ao mundo.

No bojo dessa critica ao empirismo, o filosofo adverte que ndo se esta negando
que todo objeto cultural remete a um fundo de natureza sobre o qual aparece; a natureza
da qual fala o empirismo é uma soma de estimulos e de qualidades. E absurdo, entdo,
pretender que essa natureza seja o objeto primeiro da percepgéo. Ela é, isto sim, muito
posterior a experiéncia dos objetos culturais, ou, antes, é um deles'?’ .

Eis porque Merleau-Ponty postulou o abandono das nogbdes fundamentadas na
tese empirista, reivindicando uma reflexdo mais radical e auténtica, capaz de operar a
descricdo do fendmeno perceptivo, como acontece na experiéncia. Entdo, seja a
percepgdo entendida como uma associagdo de sensagdes, seja ela uma projecéo de
sensagdes passadas, junto as sensagdes presentes, nunca ira refletir a experiéncia do
mundo da percepgao.

A critica aos prejuizos classicos foi conduzida até aqui contra o empirismo. Mas, na
realidade, ndo é apenas o empirismo que se visa, afirma o filésofo. O intelectualismo
também nao leva em conta a experiéncia perceptiva e ndo compreende a consciéncia
ocupada em apreender’'®®. Isso é analisado, estudando a histdria dos conceitos de

atencdao e juizo, presentes, também, nas teorias psicoldgicas da percepgao.

2.2 — Frente ao intelectualismo

A atencdo é aquele poder geral e incondicionado no sentido de que em cada
momento ela pode se dirigir indiferentemente a todos os contetidos da consciéncia®?®.
Trata-se de uma abertura seletiva da consciéncia para os fenbmenos sensoriais. Uma

espécie de filtro que seleciona as informagdes do processo perceptivo. Mas, para isso

27 Cf., id., ibid., pp. 32-33.
128 ¢f.,id., ibid., p.36
2914, ibid., p. 34.



acontecer é preciso que 0 que se percebe esteja despercebido. Chamar-se-a atencéao,
entdo, a funcdo que revela informagdes para uma consciéncia. Mas como um objeto
natural, entre todos os percebidos, poderia excitar a atengéo, ja que a consciéncia tem a
todos igualmente? Indaga o filésofo. Quando se sabe que no intelectualismo o
pensamento € desligado das contingéncias que geram o conhecimento? Para o
empirismo a consciéncia € muito pobre, pois, encontra-se presa as sensacodes, € para o
intelectualismo ela é rica demais para que algum fenbmeno possa solicita-la. Na verdade,
ambos ndo compreendem a consciéncia enquanto abertura intencional ao mundo, uma
consciéncia ocupada em apreender. Nao € assim que véem a consciéncia. Nao notam
essa ignorancia circunscrita, essa intencdo ainda ‘vazia’, mas ja determinada, que é a
propria atencdo™*°. Portanto, é problematica essa nocgéo de atencéo dos psicélogos, pois,
nao conseguem descrever como a consciéncia constitui seu objeto e como faz aparecer a
unidade do objeto em uma dimensao nova.

Sendo assim, a consciéncia, para Merleau-Ponty — na critica ao intelectualismo —, néao é
o retorno a si de um pensamento ja senhor de seus objetos, mas, o nascimento vivo de
um objeto novo, que expressa o que, até entdo, se oferecia como um indeterminado. Essa
transicao, sempre renovada, do indeterminado ao determinado, é o proprio pensamento,
porque, a obra do espirito s6 existe em ato, afirma Merleau-Ponty, citando Valéry™'. A
historia do conceito de atencédo revela o quao distante da experiéncia primordial da
percepcao estdo essas analises, sedimentadas nas visdes empiristas e intelectualistas.
Em ambos os casos, a atengéo revela uma concepgao dogmatica do mundo em que nao
ha lugar para o inacabado, nem para o ambiguo, que seria, para uma consciéncia
constituinte, consequéncia da desatengao, ndo atestando nada acerca do mundo concreto
(empirismo) ou ideal (intelectualismo).

A nocédo de juizo faz reforgar a critica ao intelectualismo em torno da nogdo de
sensacdo. O olhar intelectualista sobre a percepg¢ao ainda nao era direto, pois, estava
firmado na reflexdo em detrimento da experiéncia'®.

No intelectualismo, o juizo é introduzido como aquilo que falta a sensacdo para
tornar possivel uma percepcdo’®. Na analise, ele tem a fungdo de anular a disperséo
possivel das sensagdes; € uma contrapartida da sensacéo pura com a fungéo geral de
ligacdo. A percepcao se torna, assim, numa interpretagcao dos signos que a sensibilidade

fornece. Porém, em sua analise, e sempre procurando restabelecer uma descrigdo direta

3014, ibid., p. 36.
1d., ibid., p. 39.
%2 ¢t id., ibd., p. 40.
%3 14., ibid., p. 40.



da percepgao e nao dos seus resultados, Merleau-Ponty afirma que perceber, no sentido
pleno da palavra, ndo € julgar, mas, apreender um sentido imanente ao sensivel, antes de
qualquer juizo. A significagdo, sob esse aspecto, € inerente aos signos, e o juizo seria
apenas sua expressao facultativa. Nao se pode fazer, sob pena de ignorar o problema da
finitude, uma analise da percepgado esquecendo-a enquanto fendbmeno original, o que
levaria a filosofia a uma ignorancia de si mesma. Sem uma analise da percepgao, o
préprio exercicio analitico perde radicalidade, pois, passa a esquecer suas proprias
origens.

O recurso a nogao de juizo, com o objetivo de esclarecer a maneira como o mundo
€ percebido, numa tentativa, como observa Merleau-Ponty, de superar as dificuldades
implicitas nas nogdes empiristas de sensacdo e de associagdo subjetiva, ndo alcanga
melhor sorte do que as nocgdes rivais, pois, continua prevalecendo a idéia de uma
consciéncia absoluta, constituinte, em prejuizo do mundo e da experiéncia perceptiva. O
empreendimento intelectualista, portanto, através da nogao de juizo, se afasta da
experiéncia. Pela sua via, sdo necessarias determinagdes de ordem predicativa para ligar
qualidades objetivas e fechadas sobre si. Mas perceber n&o € interpretar signos que a
sensibilidade fornece pelos estimulos corporais. Sendo assim, o juizo seria um fator da
percepcao encarregado de fornecer aquilo que o corpo nao fornece, infere o filésofo, que
completa num tom conclusivo: esquecemos ainda mais uma vez a operacdo primordial
que impregna de um sentido o sensivel e que pressupde toda mediacdo l6gica como toda
causalidade psicolégica®*.

A andlise merleaupontyana, da mesma maneira que revelou a insuficiéncia do
empirismo, também, revelou a do intelectualismo, evidenciando o seu malogro na tarefa
de compreender a relagdo primordial do sujeito com o mundo. A subjetividade tomada
nesses parametros fica submetida a um pensamento carente de verdadeira radicalidade,
pois, um pensamento que nao consegue ir até onde nascem suas questdes e de la
reconstruir a caminhada, enquanto filosofia se auto desconhece, perdendo-se nas
armadilhas da reflexdo causal que transforma o movimento efetivo, onde a consciéncia
em cada momento refaz os seus passos identificando o objeto, numa esséncia abstrata
de consciéncia & uma esfera que desconhece a operacédo que o torna atual ou pela qual
se constitui. Passa-se do empirismo ao intelectualismo, isto €, da objetividade absoluta a
subjetividade absoluta, e a segunda idéia vale tanto quanto a primeira. O parentesco entre
essas duas formas de racionalidade &, assim, muito menos visivel e mais profundo do que

se cré, afirma Merleau-Ponty.

¥ 1d., ibid., p. 43.



Sob esse aspecto da reflexdo, a respeito dos prejuizos classicos, levanta-se a
seguinte questdo: ndo estariam as analises do filésofo, consequentemente, se dirigindo
para o outro lado, isto é, em prejuizo da razdo? Nao € isso que acontece, ja ndo existe
uma razao atras da natureza, porém, um enraizamento. Ela ndo é absolutamente
transparente para si mesma, mas sempre dada em uma experiéncia. A reflexao, portanto,
nunca se impele para fora de qualquer situagdao. A analise da percepcao, enquanto tal,

n3o a faz desaparecer'®

, € 0 mundo percebido torna-se, ipso facto, o fundo pressuposto
por toda racionalidade. Uma concep¢ao desse género ndo destréi nem a racionalidade
nem o absoluto. Dai que as conclusdes das pesquisas merleaupontyanas sobre os
prejuizos classicos e a consequente reabilitacdo do sensivel nao tém valor apenas de
uma descrigdo psicologica. Apds esses esclarecimentos, pode-se concluir dizendo que o
mundo percebido ndo é uma soma de objetos no sentido que as ciéncias dao a esta
palavra; que nossa relacdo com ele ndo é a de um pensador com um objeto de
pensamento (...)"*°. Resta, portanto, agora, analisar a percepgao caracterizada aqui como

experiéncia primordial.

%5 ¢f., id., ibid., p. 53
% MERLEAU-PONTY, M. O primado da percepcéo e suas conseqiéncias filoséficas, op., cit., p. 41



3 - A percepcdo como comeco radical da filosofia

O sentir voltou a ser uma questdo para a reflexdo filosofica. Passa, agora, a
designar uma experiéncia onde nao se trata mais de qualidades mortas, mas
propriedades ativas. Ele investe a qualidade de um valor vital, primeiramente a apreende
na sua significacdo para nds, para esta massa pesada que € nosso corpo, e dai provém
que ele comporte sempre uma referéncia ao corpo™®’. O problema, entdo, & compreender
estas relagdes singulares, afirma Merleau-Ponty. Relagbes que se tecem entre 0 mundo e
mim enquanto sujeito encarnado, nas quais o0 objeto percebido transforma-se e
determina-se. E ele, o sentir, que faz o mundo presente, comunicando-o para um sujeito
percipiente; € a ele, também, que o objeto percebido e o sujeito devem sua densidade.

Foi afirmado anteriormente que Merleau-Ponty postulou uma reabilitagdo do
sensivel; empreendeu uma génese do pensamento indo até a existéncia préreflexiva,
onde o mundo, na sua espessura, passa a existir para um sujeito corporal. De acordo com
o filésofo, tudo o que as ciéncias tinham dito a respeito da sensag¢ao & influenciadas
pelas abordagens empiristas e intelectualistas e era, na verdade, uma construgao acerca
dela, e ndo a descricao dos fendmenos, tal como ocorrem. Entretanto, tudo que se sabe
sobre a percepcdo humana é possibilitado pela prépria percepcao. Foi o que se afirmou
quando se disse que nao ha pura impressao, e que o algo perceptivel esta sempre no
meio de outra coisa, fazendo, assim, parte de um campo. Portanto, ndo ha o puro sentir,
pois, se assim ocorresse, redundaria em nada sentir e em nao sentir de forma alguma.
Essa pretensa evidéncia do sentir ndo esta fundada em um testemunho da consciéncia,

mas no prejuizo do mundo*®

, ho sentido de que s6 sabemos o que € ver, ouvir, sentir,
porque a percep¢ado ha muito tempo, nos deu objetos coloridos ou sonoros. Entéo,
quando se vai analisa-la faz-se uma transposigdo desses objetos para a consciéncia.
Construimos, entéo, a percepgao com o percebido, dira o filésofo. Ndo se vé, assim, que
toda consciéncia é consciéncia de algo. A confus&o a respeito da nogao de sensagéo
induz uma n&o compreensdo da percepgdo, e como nao ha percepgdo sem o algo
percebido, acaba ndo se compreendendo nem um, nem outro.

As analises classicas, sustentadas na crenga de um mundo exterior em si, nao se
davam conta de que a sensagado, mesmo quando definida pela fisiologia, ja se encontrava

envolvida em relacdes. Foi 0 que se procurou mostrar no ponto anterior em que a nogao

¥ MERLEAU-PONTY, M. Ph.P, op., cit., p. 64.
%8 14., ibid., p. 11.



de sensacdo falseava toda a analise da percepcao, deixando de reconhecer a
contribuicdo que ela da para a concepcgao de verdade, ou seja, de tomar a percepcao
como modalidade original da consciéncia. Vé-se, assim, qual o rumo delineado por
Merleau-Ponty em vias de estabelecer uma nova relagdo entre a consciéncia e o mundo,
criticando todo dualismo, caracterizado no que designou de tradicdo cartesiana, isto €, o
dualismo corpo-consciéncia, fato-idéia, sujeito-objeto, que marcou o pensamento
ocidental através das filosofias da consciéncia e do objetivismo cientifico’®. Dito de outra
forma significa visualizar como a filosofia merleaupontyana erigiu uma nogdo de
subjetividade encarnada no mundo, ou como construiu uma filosofia da encarnacéo do
espirito, centrada no conceito de corpo proprio, para superar a dicotomia classica entre
sujeito e objeto. Este corpo € ja se sabe um corpo sujeito, o qual ndo sera compreendido
fora de uma fenomenologia do ato perceptivo: modalidade original de consciéncia.

A relagao originaria que o homem vive com o mundo é tal que precede e funda o
préprio processo de conhecimento, € uma volta a percepgao real e as vivéncias, onde se
instaura o acesso ao mundo. Dai a razdo de o filésofo ter postulado um regresso a
percepcao. Considerada assim, a reflexdo radical nunca se absolutiza, porque nela a
realidade nunca se transformara numa totalidade acabada. Partindo do primado da
percepcao enquanto abertura fundamental da relagao originaria que o homem vive com o
mundo, Merleau-Ponty ndo poderia repetir os equivocos da postura critica, tendo, por
isso, que se confrontar com os discursos classicos sobre a experiéncia perceptiva.

Nessa démarche fenomenoldgico-existencial, o primeiro ato filoséfico sera, entao,
um retorno ao mundo vivido, porque é la que a percepcéao abre-se sobre coisas, isto €, se
orienta, como para seu fim, em direcdo a uma ‘verdade em si’ em que se encontra a razao
de todas as aparéncias'*’. Mesmo assim, a percepcdo ndo da a conhecer a realidade na
sua plenitude, porque é sempre ambigua e inacabada. Senao, a consciéncia ou 0 mundo
seria absoluto e ndo se evitaria a alternativa intelectualismo-empirismo. A percepcao deve
ser compreendida, entdo, como aquele ato que permite ao sujeito uma abertura e
iniciacdo ao mundo. Para Merleau-Ponty, o mundo percebido € a primeira realidade, o ser
verdadeiro, o realmente real, fonte de toda racionalidade. Eis porque discordou da
Psicologia classica quando ela reduz toda experiéncia ao que é julgado ser verdadeiro.
Para ele a percep¢do ndo revela o ideal e o necesséario, mas também ndo é uma

ocorréncia passageira, livre, sem amarras. Ela ocorre no ambito do todo***. Também, néo

39 ¢f., CHAUI, M. Experiéncia do pensamento, op cit., p. VIIL.

% MERLEAU-PONTY, M. Ph.P, op., cit., p.66.

"1 BICUDO, M. A. Viggiani. A percepcdo em E. Husserl e em Merleau-Ponty. Veritas, Porto Alegre-RS,
v.42, NO 1, p. 85,margo 1997.



€ possivel decompb-la em partes ao modo de uma multiplicidade de sensacdes, pois, foi
visto que somente a estrutura da percepcéao efetiva pode ensinar o que é perceber. Isso
significa dizer que, numa experiéncia perceptiva, o algo perceptivo faz parte de um
campo, encerrando um paradoxo: o da transcendéncia e imanéncia do percebido, que s6
existe na medida em que alguém pode percebé-lo. Trata-se de um paradoxo insuperavel,
inaugurado por uma logica em estado nascente, que Merleau-Ponty designa de
coexisténcia ambigua, originaria e mediadora do pacto inextricavel do sujeito com o seu
mundo. Tal coexisténcia ndo € uma coincidéncia do sujeito com o objeto, pois, assim,
ambos perderiam suas identidades e o sentido n&o brotaria, ja que a distancia é essencial
ao conhecimento: uma distancia perceptiva ao modo do sentido da visdo'?, considerada
o 6rgao mais perfeito, porque ver, para Merleauponty, é tocar a distancia; com a visao se
permite uma abertura para a textura do mundo que envolve o corpo que vé, dai a
similitude com a percepcédo. A imediaticidade perceptiva, afastados os prejuizos das
sensacdes e renovada a propria nogao de imediato, deixou de ser uma impressao
simples, transformando-se no sentido e na estrutura, isto &, no arranjo espontaneo das
partes'*. Postular a sua primordialidade como comeco radical nao significa, segundo
Merleau-Ponty, uma conversado ao irracionalismo, mas, analise intencional, quer dizer, a
percepgao nao repousa em si mesma ao modo da sensagao pura, COMo uma coisa, mas
visa e significa para além de si mesma. Ela ndo se apresenta como um acontecimento no
mundo, ao qual se possa aplicar a categoria de causalidade, porém, se apresenta como
uma re-criacdo ou uma re-constituicdo sempre atual do mundo; apresenta-se, também, ao
modo de uma superficie de contato com o mundo, perpetuamente enraizada nele. Por
isso, ndao pode ser tratada e descrita como um dos fatos que se produzem no mundo, ja
que todo saber se instala nos horizontes abertos por ela’*.
Eis porque Merleau-Ponty péde afirmar, a partir dai, que a ciéncia € segunda em relagéo
a percepcao; pédde, também, convidar a aprofundar a reducédo fenomenolégica, almejando
alcangar o ponto iniciante na experiéncia originaria em que o mundo se constitui como
percebido. Se assim €, a consciéncia perceptiva pertence ao dominio do vivido, do
imediato, do pré-reflexivo e por isso a afirmacao de que a ciéncia € segunda em relagao
a ela.

Merleau-Ponty compara a percepg¢ao a um facho de luz que revela os objetos onde
eles se encontram e manifestam sua presenca latente até entdo. A imediaticidade e a sua

natureza originaria, portanto, ndo é por ser anterior a outra forma de experiéncia, mas, por

1“2 CANTISTA, M. José. Fenomenologia e percepgdo em Merleau-Ponty, op., cit., p. 389.
%3 Cf., MERLEAU-PONTY, M. Ph.P, op., cit., p. 71.
%4 ¢f., id., ibid., p. 240.



tornar possivel e, também, porque é ja relagdo de envolvimento com o mundo. Fala-se,
neste ambito, em consciéncia perceptiva e nao representativa, ou seja, numa forma de
aproximacéao e abertura ao mundo, numa causalidade circular rigorosamente centrifuga e
centripeta. Fundar, aqui, deixa de ser sinbnimo de causar o sujeito a partir de um mundo
(realismo), também n&o é sinbnimo de idear, ou seja, de estabelecer, a partir de um
sujeito aprioristico as condicdes de possibilidade como se fossem, elas mesmas,
condicdes de objetividade, de experiéncia e de realidade .

Até aqui a percepcgao foi designada de acontecimento primordial. Todavia, como se
postula uma reflexdo radical, que é o que se propde o fildésofo, uma questdo se impde,
qual seja: como nasce e evolui, no pensamento de Merleau-Ponty, a problematica da
percepcdo até chegar a “Phénoménologie...”?, onde ela aparece como fenémeno
originario fundamental da relagdo consciéncia-mundo? E onde o conceito de corpo,
sujeito encarnado e sujeito da percepgado aparece como uma unidade fenomenolégica

altamente significativa, analisada como solugao do problema do acesso ao mundo?

3.1 — Génese do conceito de percepcao

A génese da problematica da percepgao na filosofia de Merleau-Ponty encontra-se

na “Structure...”, em conexdo com a nog¢ao de Gestalt, onde a descricdo apodia-se na
nocao de estrutura: unidade dindmica, figura-fundo, cuja lei de integragdo nao se reduz a
forma como idéia, nem como coisa'*®. A teoria da forma, quando analisa a percepcao,
fala de totalidades e de conjunto para afirmar que a percepg¢do dos objetos, por uma
consciéncia, ndo se da em partes ou fragmentos e a juncdo sendo efetuada
posteriormente. Nela o objeto é de imediato percebido em sua totalidade e em sua
estrutura (forma) para posterior descoberta dos detalhes, ndo se constituindo em um ato
independente da experiéncia vivida. Portanto, segundo a Gestalt, ndo é pela
reconstituicdo e associacdes de sensacdes isoladas, como no empirismo, que se da a
apreensdo do objeto. A consciéncia tem a capacidade de apreender os objetos na
totalidade.

A descricao da percepc¢ao na “Structure...” esta apoiada, entdo, nessa nocido de

forma (estrutura) proposta pela teoria da Gestalt. Sua epistemologia sugeriu a Merleau-

%5 Cf., CANTISTA, M. José, op., cit., p. 390.
18 ¢f., id., ibd., p. 391.



Ponty a necessidade de superagdo dos quadros pensantes tanto da ciéncia como da
filosofia moderna da consciéncia. Nao sendo idéia, nem coisa, a forma passa a exibir,
para ele, uma légica antitética do racionalismo, apresentando, ja no seu aparecer, um
sentido ndo explicavel causalmente. Por isso, o que ha de profundo na Gestalt ndo é a
idéia de significacdo, mas, a de ‘estrutura’ como juncao indiscernivel de uma idéia e de
uma existéncia, o arranjo contingente pelo qual os materiais se pdem diante de ndés a ter
um sentido, a inteligibilidade em estado nascente*’. Foi essa nocdo de forma que atraiu
o filésofo.

Todavia, para Merleau-Ponty, algumas questdes se colocam na “Structure...”. a
partir de que instancia cognoscitiva devera abordar a forma? O que é afinal a forma?
Como é que a capto? Ela é pensada ou percepcionada?

Para elucidar tais questdes passou a analisar de muito perto a nocédo de
comportamento, procurando observa-lo fenomenologicamente enquanto acontecimento
nele mesmo, antes das distingdes classicas do psiquico e do fisiolégico™*®. Tal estratégia
descritiva € adotada para evitar os riscos de se colocar de imediato numa consciéncia
tardia, como consciéncia transcendental ja feita, o que o afastaria do comportamento nele
mesmo. Assim sendo, o fildsofo descobre que, mesmo ao nivel da ordem fisica, o
comportamento, percepcionado como forma, proibe sua reificagao e, a fortiori, ao nivel da
ordem vital e humana, em que forma ndo €& uma coisa. Na continuidade de suas
investigacbes ele deixa de observar o comportamento, numa posicdo de espectador
estrangeiro, e passa a uma descricdo em primeira pessoa. Com isso, 0 objeto da
percepgao passa a ser o proprio sujeito que percebe. A percepgao, agora, € vista ad intra
e nao ad extra, fazendo inferir que o espectador, observador estranho, ja se encontra
implicado naquilo mesmo que observa e apreende. A percepgdo compreende, pois, do
comeco ao fim, aquele que percebe e o objeto percebido. Porém, essa identificagao entre
a subjetividade e a compreensao da forma, ndo permite sua idealizagéo, ja que a forma
nd3o é nem pura coisa nem pura idéia, foi afirmado acima'®. Para os psicélogos da
Gestalt, o algo percebido nunca é um termo absoluto, e sim, aquilo que aparece no
interior de um campo de relagdes, que denominam de forma ou estrutura (figura-fundo). A
idéia de uma consciéncia tética que constitui as coisas independentes dela, fazendo
aparecer as significacdes, nado elucida a problematica, como se viu. A esse propdsito,
Merleau-Ponty comeca a falar de consciéncia perceptiva. Porque, explica ele: € ao

universo das coisas percebidas que a Gestaltheorie toma emprestado sua nocao de

" MERLEAU-PONTY, M. SC., op., cit., p. 223.
814, ibid., p.2-3.
%9 Cf., CANTISTA, M. J., op., cit., p. 392.



forma, onde é definida ndo em termos de realidade, mas, em termos de conhecimento,
um conjunto percebido, presente no mundo evidentemente, porém, a forma fisica ndo € o
fundamento real da estrutura do comportamento e em particular de sua estrutura
perceptiva, ela mesma so é concebida como um objeto de percepgao'®°. Merleau-Ponty
percebe que a instadncia cognoscitiva, pela qual a Gestalt existe, ndo é uma consciéncia
intelectual, mas, uma experiéncia perceptiva: entdo é a consciéncia perceptiva que
devemos interrogar se queremos encontrar um esclarecimento definitivo'®*, infere o
filésofo ao finalizar a “Structure...”.

A psicologia da forma nao avangou o bastante, segundo as analises de Merleau-
Ponty. Permaneceu presa ao pensamento causal, coisificando a forma, enquanto que,
para ele, a forma coincidira com o sentido existencializado. Suas pesquisas, entio,
remetem a consciéncia perceptiva como ambito primordial da descricdo frente a um
problema fundamental, a saber, o da relacdo consciéncia - natureza.

Que método, entdo, utilizar, agora, para dar continuidade a investigagao? E o
problema que se apresenta ao fildsofo no final das reflexdes da “Structure...”. Sera, pois, a
fenomenologia que ira ajuda-lo a aprofundar, com rigor filoséfico, as investigagdes, por ela
oferecer uma renovada forma de abordagem filoso6fica ao unir o extremo subjetivismo com
o extremo objetivismo e ao formular uma nova no¢ao de mundo e de consciéncia. Com a
fenomenologia o filosofo péde afirmar que o real deve ser descrito, ndo construido ou
constituido. E, entdo, na “Phénoménologie...” que ele estabelece as bases de uma nova
filosofia, voltada para a investigacdo descritiva da percepgao como fendmeno originario
da esfera do pré-objetivo e do pré-reflexivo; é ela, nesse aspecto, a que vai possibilitar ao
percebido revelar toda sua inesgotavel riqueza. Merleau-Ponty evolui seu pensamento
sobre o comportamento, percepcionado como forma, a percep¢ao como fendmeno do
fendbmeno, isto €, na “Phénoménologie...”, a percepgado se apresenta como originaria no
sentido de uma fenomenologia existencial. O filésofo vai se dando conta, paulatinamente,
que € na percepgao iniciante que se cumprem as exigéncias inerentes a nog¢ao de forma,

passando, assim, a estudar a consciéncia perceptiva.

%0 cf., MERLEAU-PONTY, M. SC., op., cit., p.156-227.
®11d., ibid., p.227.



3.2 — Primordialdade da percepc¢éao e suas consequéncias filoséficas

Eis como a fenomenologia da percepgéo tornou-se o tema decisivo da filosofia de
Merleau-Ponty e objeto de sua principal obra. A questao de fundo apresentada, mostrada
aqui varias vezes, implicita e explicitamente, formulada de diferentes maneiras na
“Structure...” e na “Phénomeénologie...” é: como estabelecer uma reflexdo incondicionada
que explore, sem subterfugios, o desabrochar da significacdo fundamental e da verdade
implicita na propria existéncia, através da mediacao da percepg¢ao? Essa reflexao radical
nao pode ser um pensamento do mundo, mas, acontecimento no mundo, por isso radical,
porque, conhecendo-se como acontecimento, ndo perdera de vista a sua raiz corpérea,
ndo se absolutiza e nunca transformara a realidade numa totalidade acabada e
configurada a partir de uma subjetividade autbnoma, transparente a si mesma. Uma
subjetividade, guiada pelo falso preconceito cognoscitivo de objetividade absoluta, omite a
experiéncia perceptiva, isto é, a manifestagcdo ativa da consciéncia. Nesse modo de
consciéncia encontra-se o fato da intencionalidade e da manifestacdao da natureza do
objeto intencional: a estrutura. Posto que elas nao estao na natureza, como aconteceu na
nogcao de forma, sendo que existem para uma consciéncia engajada no mundo. Essa
renovada nogao de consciéncia conduz, portanto, ao ato perceptivo como emergéncia de
uma significagao enquanto ato principiante, que tem o duplo carater de visar intencdes
humanas antes que objetos de natureza (...), e apreendé-los como realidades
experimentadas antes de apreendé-los como objetos verdadeiros®®?. A descricdo da
consciéncia perceptiva apresenta, outrossim, a negagcdo da consciéncia com a fungao
universal de organizadora da experiéncia e como consideragdo de uma rede de intengdes
significativas, unico modo possivel de religar a consciéncia a acdo humana. O estudo da
consciéncia perceptiva permitiu a Merleau-Ponty superar as consideragdes dualistas
sobre a subjetividade, aportadas pelo empirismo e pelo intelectualismo. A
‘Phénoménologie...” se constituiu, entdo, na continuidade e no aprofundamento de suas
investigacbes, que visavam descrever a relagdo primordial da consciéncia com a
natureza. A fenomenologia da percepgdo ndo € mais que uma filosofia do
estabelecimento desta relagao.

A démarche da reflexdo merleaupontyana poderia ser interpretada como uma
negacao da razdo; uma autoanulagdo do projeto filoséfico de formalizagdo da verdade.

Todavia, ndo é isso que esta em jogo, porém, um esforgo de reconhecimento da génese

%2 14., ibid., p. 180.



do pensamento, em vista do vinculo inextricavel da consciéncia com o mundo: patria
comum dos pensamentos. A primeira abertura ao mundo ndo é a do pensamento
formalizado & cogito, ergo sum &, mas a da percepgéo, que € quem funda e inaugura o
conhecimento, como foi reiterado varias vezes.

Sob o aspecto acima esbocado, cabe concluir, que é essa démarche,
antropolégico-fenomenoldgica, a respeito da percepg¢ao, que da o sentido existencial a
fenomenologia merleaupontyana. Sobretudo quando aborda a percepgdo ndo como uma
operagdo pura de conhecimento, mas como fundadora da verdade: um conjunto
(estrutura) irredutivel e sempre atual do sujeito percipiente no mundo e com o mundo. A
atualidade significa que as coisas estdo sempre nascendo sob o olhar. Mesmo quando se
recorda o passado, trazendo ao olhar da consciéncia um quadro pretérito, subsistente em
si, desenvolve-se as perspectivas desse quadro numa vivéncia do presente, ndo tendo
mais, por isso mesmo, igual sentido de antes, porém, o do presente. O mundo, para
Merleau-Ponty, encerra uma verdade a qual nossa subjetividade deve poder sempre
representar numa atualidade temporal. A percepc¢ao é atual porque a relagdo consciéncia-
mundo ndo é a do pensador com seu objeto de pensamento. Portanto, a verdade do que
existe escoa da percepcdo como presenca. Isso quer dizer que o acontecimento
perceptivo € rigorosamente contemporaneo aquele momento em que as coisas, as
verdades e os valores se constituem para o sujeito percipiente, melhor dizendo, € ele que
possibilita a génese do sentido. Nao se trata, entdo, de uma autodestruicdo da razéo,
mas, do primado da experiéncia perceptiva, um logos em estado nascente: estrutura de
todas as certezas. O saber absoluto do filésofo, dird Merleau-Ponty, é a percepg¢ao. Na
relacdo consciéncia (perceptiva) — mundo (percebido) ndo ha lugar para o pensamento
causal de nenhuma das partes envolvidas, pois, trata-se de uma co—emergéncia153.

Todo saber se instala nos horizontes abertos pela percepc¢ao, foi dito alhures. Dai
nao ser considerada procedente a acusagao de traicdo da razdo, conquanto se considere
que o intelectualismo represente um avango na tomada de consciéncia frente a tese
empirista, ao postular a existéncia de uma instancia transcendental que se da o mundo
inteiramente pronto, isto é, o Ego transcendental: um pensador universal encarregado de
produzir as relagdes do sistema da experiéncia @& mundo, corpo proprio, eu empirico.
Como o Ego nao esta envolvido no sistema, as relagdes sdo de causalidade sob o olhar

do verdadeiro Eu. O corpo préprio e 0 eu empirico seriam apenas elementos no sistema,

% Com esse termo quer-se preservar a ecceidade do sujeito e do objeto de qualquer relacdo de
causalidade. Séo, aqui, termos relacionais, garantindo, assim, a critica a epistemologia que confere ao
observador externo a autoridade de impor sua propria visao do mundo dos objetos. Cf., LALANDE, A.
Dicionario Técnico e Critico da Filosofia. 2 ed. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1996, p.296.



subordinados ao Eu transcendental. Portanto, o progresso intelectualista de tomada de
consciéncia se revela inconsistente, pois, diante do fato de que todo saber se instala nos
horizontes abertos pela percepgédo, como explicar que algum dia pdde confundir o eu
empirico com o0 corpo, se ambos sao objetos entre outros objetos, sob o olhar do
verdadeiro Eu, como indicado acima? Como se pbde acreditar que se via com os olhos
aquilo que na verdade era uma inspecao do espirito?, indaga Merleau-Ponty. A
explicagdo sO vira negando a existéncia de um Eu transcendental absolutamente
adquirido, negando, também, a reflexdo dada absolutamente na alternativa de uma
existéncia em si e de uma existéncia para si. Permanecendo a alternativa, o sujeito da
percepcdo permanece ignorado’*. A verdadeira reflexdo é a tecida a partir de uma
relagdo viva daquele que percebe com o seu corpo e com 0 seu mundo, como afirma
Merleau-Ponty.

O sujeito é, entado, inserido no sistema da experiéncia: Eu — Outro — as coisas,
onde aparece como sujeito corporal; o corpo assumindo, por conseguinte, um lugar
central na configuragédo da subjetividade.

Esta explicado, entdo, porque as reflexbes da “Phénoménologie...”, apos ter
ultrapassado os prejuizos classicos, fala de campo fenomenal™?®: nascedouro do
pensamento engendrado no sistema Eu-Outro-as coisas. Tem-se, assim, por superada, a
visdo de um mundo objetivo em favor do vivido, que precisa ser descrito. S6 uma
abordagem fenomenolodgica, entdo, poderia levar a tais resultados.

Isso explica porque o filésofo decidiu, inicialmente, pelos estudos da psicologia da
forma, pois, nela a percepgdo ocupara um lugar central em decorréncia da postura
fenomenoldgica assumida. Merleau-Ponty viu a atitude transcendental implicada nas
descrigdes do psicélogo ao superar as consideragdes das sensagcdes no estudo da
percepgao. A visao objetiva é superada; a reflexdo psicolégica é levada a integrar aos
fendmenos todo objeto possivel e a investigar como ele se constitui através deles. Neste
exato momento, afirma o filésofo, o campo fenomenal torna-se um campo
transcendental'*®. A consciéncia, a partir dai, na reflexdo da psicologia, deixa de ser uma
regido particular do ser, porque, agora, tudo existe para ela. A psicologia, entdo,
investigara, em seguida, como o sistema eu-outro-mundo se constitui. Cumprida a tarefa,

o Ego meditante faria o sujeito tomar posse integral da sua experiéncia vivida. Estaria

%% Cf., MERLEAU-PONTY, M. PhP., p. 240-241.

%% Cf., id., ibid., p.64. A nocdo de campo vem da teoria da forma. Vincula-se ao conceito de estrutura
(conjunto), que é como a teoria gestaltica estudou o comportamento dentro da estrutura de campo. A escola
gestaltica orienta a psicologia no sentido de uma visao global do comportamento em sua relagdo com o
campo psicofisico (uma organizagéo).

%8 ¢f., id., ibid., p. 73.



terminada, com isso, a tematizagcao iniciada pela psicologia, pois, toda a esfera do
psiquico ver-se-ia esclarecida. Tal é, portanto, para Merleau-Ponty, a perspectiva
ordinaria de uma filosofia transcendental, e tal é, também, pelo menos aparentemente, o
programa de uma fenomenologia transcendental*’.

Ora, se é assim, o campo fenomenal, tal como foi designado, pde, segundo
Merleau-Ponty, uma dificuldade de principio a sua explicitacdo direta e total. Sabe-se ja
que ele tem a ver com um retorno ao mundo vivido, que € onde se encontra o limite de
toda objetividade, ndo se tratando, pois, de mundo interior. Portanto, ao se postular uma
reflexdo radical, descritva do mundo percebido, que compreenda o objeto
verdadeiramente, compreende-se que a reflexdo nao poderia ser considerada como
simples retorno a uma raz&do universal, mas, uma operacdo criadora que participa ela

mesma da facticidade do irrefletido®®®

. O reconhecimento dos fendbmenos, enquanto
ordem original, conserva para a prépria razdo e para a propria ordem o carater de
facticidade, nao sendo possivel, entrementes, uma consciéncia constituinte universal. Eis,
entdo, ai, segundo essa interpretacdo, o sentido da palavra transcendental para a
fenomenologia: ela quer significar que a reflexdo nunca tem sob seu olhar o mundo
inteiro, que s6 dispde, assim, de uma visdo parcial e de uma poténcia limitada™®. A
fenomenologia, sabe-se disso, estuda a aparicdo do ser para a consciéncia em vez de
supor a sua possibilidade previamente dada. De fato, admoesta Merleau-Ponty, o Ego
meditante nunca pode abdicar de sua ineréncia a um sujeito individual, que conhece
numa perspectiva particular. Desse modo, todo pensamento, para ser uma operagao
radical, deve estar submetido a uma situagdo. Nao se pode, pois, enquanto sujeito
meditante, ser inteiramente consciéncia, reduzir a consciéncia transcendental a uma
operacao reflexiva que sobrevoa a tudo. Ela s6é é verdadeiramente reflexdo ao se
reconhecer como reflexdo-sobre-um-irrefletido®.

Eis porque foi necessario iniciar pela psicologia a investigagdo sobre a percepcéo,
infere Merleau-Ponty, concluindo o capitulo introdutério da “Phénoménologie...”,
explicando porque: s6 assim teria sido possivel compreender todo o sentido do problema
transcendental, pois, ndo teria seguido metodicamente os passos que conduzem a ele, a
partir da atitude natural, se nao tivesse comecgado pela psicologia. Se tivesse, ao
contrario, falado de sujeito sem frequentar, por descricbes psicolégicas, o campo

fenomenal, ocorreria que a reflexdo, de imediato, se situaria em uma dimensao

7 |d., ibid., p.73.
%8 14., ibid., p.74.
%9 ¢f., id., ibid., p. 74.
180 ¢t id., ibid., p. 76.



transcendental, como faz a filosofia reflexiva, que deixa escapar, ipso facto, o verdadeiro
problema da constituicdo. Sem essa radicalidade da reflexdo, analisando as descrigoes
psicolégicas, ndo teria despertado para a experiéncia perceptiva, sepultada sob seus
proprios resultados. Assim ndo podiamos comecar [finaliza o fildsofo] sem a psicologia e
ndo podiamoscomecar s6 com a psicologia. A experiéncia antecipa uma filosofia assim
como a filosofia ndo é mais que uma experiéncia elucidada®®’.

Em conclusdo a este ponto, serdo indicadas, agora, algumas idéias-sinteses a
respeito da reflexao realizada sobre a percepcéo.

Para Merleau-Ponty, a percepgado torna presente um mundo como mundo
fenomenal, isto €&, tal como foi percebido pelo sujeito percipiente; esse mundo percebido
sO aparece, enquanto tal, fruto ndo de uma consciéncia intelectual, mas, de uma
consciéncia perceptiva, existencial, em que seu ato proprio € o reconhecimento da
existéncia e dos existentes. Isso quer dizer que, na percepcao, o percebido é apreendido
indivisivelmente como em-si e como para-mim. O em-si é visto como um transcendental
que € para uma consciéncia perceptiva. Vé-se implicada aqui uma filosofia que concebe o
homem, antes de tudo, como ser-no-mundo e concebe o mundo como mundo humano e
simbdlico & a natureza é transformada em mundo. Outra idéia, € que a relacdo de
imbricagcdo homem-mundo é estrutural. Ndo a estrutura formal do estruturalismo, pois, na
visdo merleaupontyana, na estrutura esta incluida ndo s6 a significagao (formal), mas,
também, a existéncia, ndo se tratando, portanto, de uma construgdo abstrata, mas, de
sentido encarnado. A estrutura ndo é Natureza em-si, nem sistema de posi¢cdes da
consciéncia, mas producdo de uma inteligibilidade espessa que se realiza por meio das
coisas e dos homens, anteriormente a reflexdo... é uma reflexéo operante®®?.

A nocgao de estrutura, como aparece aqui, aponta para uma dimensao dialética.
Constitui-se dialeticamente na relagao da existéncia e da significagdo. A intencionalidade
da consciéncia relaciona, portanto, dialeticamente a estrutura homem e mundo. Os
opostos sdo assumidos numa tensdo aguda, abrindo-se reciprocamente um para o outro.
A percepgao implica, assim, dois elementos, homem-mundo, que se unificam sem se
fundirem integralmente. A coisa esta ai, sempre aberta e por isso é percebida, mas que
nunca deixa de ser transcendente, dai ndo ser inteiramente percebida, pois, € uma
tensao: presenca-auséncia. Nosso ser, afirma o filésofo na “Phénoménologie...”, nunca se
reduz ao nosso saber e nunca pode ser inteiramente consciéncia. A percepc¢ao € um todo

em que estdo implicados dialeticamente a coisa e a consciéncia, por isso que, para a

%714, ibid., p. 77
182 CHAUI, M. Experiéncia do pensamento: ensaios sobre a obra de Merleau-Ponty, op., cit., p. 229.



fenomenologia merleaupontyana, ndo se da propriamente uma constituicdo do objeto,
como em Husserl, mas uma instituicdo, termo preferido pelo filésofo em equivaléncia ao
de dialética.

Para Merleau-Ponty, uma coisa tem caracteres ou propriedades estaveis, embora
ela ndo possa ser definida por isto, porque ndo € um em si absolutamente, como ja foi
dito. A coisa tem sua grandeza e sua forma préprias sob as variagdes perceptivas que
sao apenas aparentes, visto que, a aparéncia pertence ao acontecimento perceptivo da
relacdo que se tem com o objeto, ndo concernindo a ele mesmo'®. O problema que aqui

se apresenta, de modo muito radical, para Merleau-Ponty'®*

, € saber como existe algo de
objetivo que se apresenta diante de mim, isto é, cristaliza-se no fluxo de minha
experiéncia. Trata-se, entdo, de entender a relacdo consciéncia-mundo fora do esquema
dualista subjetivo-objetivo (um dentro e um fora), porém, sem inviabilizar a reflexdo do
sujeito e o conhecimento de um mundo que nunca é inteiramente consciéncia.

Segundo Merleau-Ponty, a experiéncia perceptiva & experiéncia de algo, pois, é
isso que a define, caso contrario ndo seria experiéncia de nada, e toda experiéncia interna
sO é possivel sobre o fundo da experiéncia externa. Kant viu muito bem isso, afirma
Merleau-Ponty, mas, ele (Kant) disso concluiu que eu sou uma consciéncia que investe e
constitui o mundo, e, nesse movimento reflexivo, ele passa por cima do fendbmeno do
corpo e do fenémeno da coisa'®, deixando, portanto, de perceber que a experiéncia
subjetiva é relativa a um mundo, isto é, toda constancia perceptiva reenvia a posi¢do de
um mundo e de um sistema da experiéncia onde meu corpo e os fenbmenos estejam
rigorosamente ligados*®®, porque o corpo é sempre um agente perceptivo, nunca objeto e
o mundo uma unidade aberta em que estou situado'®.

Para que uma coisa nao seja tal, absolutamente, transcendente a um eu
conhecedor é preciso que ela exista ja habitada por um sentido, como a alma habita o
corpo, dira Merleau-Ponty; € preciso que eu seja um corpo com 0 mundo; s6 assim o
sentido deixa de estar atras das aparéncias. Exemplifica o filésofo:

o sentido do cinzeiro nao é uma certa idéia do cinzeiro que
coordenaria seus aspectos sensoriais € que so seria acessivel
ao entendimento; ele anima o cinzeiro, encarna-se nele com
evidéncia (pelo menos seu sentido total e individual, tal qual se
da na percepgdo)'®®.

183 Cf., MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., p. 342.
184 Cf., id., ibid., p. 346..

1%%1d., ibid., p. 349-350.

198 14., ibid., p. 350.

187 ¢f., id., ibid., p. 350

188 14., ibid., p. 369.



A coisa, entdo, nunca esta separada de alguém que percebe, nunca pode ser
efetivamente em si; a partir de sua prépria organizagcao e de seus aspectos sensiveis ela
fala ao sujeito corporal, na medida que o que € dado é somente ela, a coisa, mais a sua
experiéncia: uma transcendéncia num rastro de subjetividade, uma natureza que
transparece através de uma histéria. Para perceber as coisas € preciso que elas sejam169,
sendo que viver uma coisa nao € nem coincidir com ela nem pensa-la de uma parte a
outra'".

Eis, portanto, o problema crucial que se busca elucidar aqui: a abertura perceptiva
do sujeito que percebe com o corpo. Com a ancoragem corporal do espirito, Merleau-
Ponty passa a recusar a presenca a si do pensamento, pois, este s se relaciona consigo
mesmo através do corpo. Cabe agora analisar o modo como o sujeito percipiente
encontra-se situado no mundo e demonstrar, como foi dito, que a teoria do corpo, com

Merleau-Ponty, € uma teoria da percepgéo.

%9 ¢f., id., ibid.,, p. 376.
70 14., ibid., p. 376.



CAPITULO III

O SUJEITO DA PERCEPCAO ENQUANTO “SPIRITUS CORPORATUS”

Merleau-Ponty estava preocupado com a problematica da subjetividade, porém,
nao na forma do pensamento moderno, obviamente. A sua critica ao sujeito ndo visava
nega-lo. Ele nem nega nem faz da subjetividade o centro da filosofia. A subjetividade
existe e a filosofia tem que dar conta dela. Uma vez introduzido em filosofia, o
pensamento do subjetivo ndo mais se deixa ignorar. Mesmo que a filosofia, enfim, o
elimine, nunca mais serd o que foi antes desse pensamento'™. A filosofia, uma vez
infectada por certos pensamentos nao pode mais anula-los, precisa curar-se inventando
outros melhores, afirma o filésofo'’2. Foi isso, entdo, o que ele fez vislumbrando novos
caminhos para compreender a relacdo homem-mundo a partir de um outro paradigma’’®,
reformulando a nogédo de subjetividade a partir do lugar originario da percepgéo. Nesse
sentido, a meta ndo era a percepcdo como tal, mas enquanto um elemento de carater
transcendental e especulativo, por isso o uso da expressao paradigma merleaupontyano,
pois, a percepg¢ao natural, na “Phénoménologie...”, transforma-se naquele lugar originario
que funda tudo, porque, por assim dizer, nos comunica uma relagdo obsessiva com o ser:
que esta perante nés e, todavia, nos atinge interiormente’’*. Para Merleau-Ponty nao é
possivel filosofar abandonando a situagdo humana, porque a percepgao supde um sujeito
situado, portanto corpéreo. A situagdo supde um corpo. Isso ndo quer dizer que ele toma
o lugar da consciéncia, mas, que

transforma de tal modo a relagéo entre o sujeito e o mundo que
nao se pode pensar numa mera substituicdo dos termos. O
corpo [na fenomenologia merleaupontyana] ndo é um ser
positivo, nem obviamente um negativo. Ele é aquele que é o
portador de uma potencialidade: a da sensibilidade'".

A partir da matriz paradigmatica da percepgdo e por uma abordagem

fenomenoldgica, Merleau-Ponty fara do corpo aquele modo de ser finito, ndo metafisico,

"' MERLEAU-PONTY, M. Descoberta da subjetividade. In: Signos. Séo Paulo: Martins Fontes, 1991, p.
169.

72 ¢f., id., ibid., p. 169.

' O termo paradigma é tomado no sentido que é dado por Thomas S. Kuhn: formas modelares que
orientam a ciéncia, durante algum tempo. Cf., KUHN, T. S. A estrutura das revolug¢des cientificas. 32 ed.
Sao Paulo: Ed. Perspectiva, 1992, p.13.

" MERLEAU-PONTY, M. Eloge de la Philosophie, op., cit., p.25.

SCHAUI, M. Merleau-Ponty e a critica ao humanismo, op., cit., p. 209-210.



mas empirico, ligado ao proprio modo de existir do ser humano: principio estruturante da
filosofia fenomenolégico-existencial.

Ao ponto que chegou a presente pesquisa, encontra-se ja esclarecida a afirmacéo
de que filosofia da percepgéo é uma critica ao modelo dualista — sujeito-objeto. O saber
tradicional da ciéncia, as abordagens empiristas e intelectualistas, assentados todos no
esquema dualista, esquecem que nao € possivel um dominio puro da experiéncia, que ela
escapa quando se pensa abarca-la na totalidade do pensamento, numa sintese
explicativa e globalizante. Todavia, a critica de Merleau-Ponty postula uma outra
possibilidade de sintese. Eis porque o filésofo lida com conceitos mistos como corpo-
sujeito ou sujeito-encarnado, visando, com eles, uma posig¢ao intermediaria do sujeito no
mundo, ou uma consciéncia relacionada, de fato, ao mundo. N&o & mais possivel
permanecer na alternativa do sujeito e do objeto. Ha que se encontrar um esclarecimento
definitivo'"®que viabilize, sem prejuizos, as relacdes da consciéncia e da natureza. Essa
foi a grande meta da filosofia de Merleau-Ponty.

Para tanto, foi necessario afastar os riscos e as armadilhas do modelo de uma
consciéncia transcendental e caminhar em diregdo a uma consciéncia implicada naquilo
mesmo que visa, e 0 que visa dando-se numa estrutura que nado € coisa, nem idéia
constituida. Essa consciéncia precisa estar situada espacialmente no mundo, porque a
percepcao, sabe-se agora, comporta uma infraestrutura sensivel. Do sistema Eu-Outro-as
coisas (campo fenomenal) emerge uma subjetividade onde se distingue, no sujeito, uma
corporeidade pactuada com o mundo. O corpo, portanto, € quem vai unir consciéncia e
mundo, atando o sujeito de uma vez por todas ao mundo, numa comunhao carnal e
espiritual com a natureza'”’.

O que Merleau-Ponty deixa evidente, recuperando o corpo do esquecimento ao
qual a filosofia o relegara, € o fato da interrogagao filoséfica, para ser radical, depois de
recusar as posigdes absolutas, precisar superar a visao objetiva do corpo e néao trata-lo
como um autdmato, que pode ser fracionado em partes. Ele € a unidade primordial
responsavel pela tentativa de solugdo do problema de acesso ao mundo, no bojo da

experiéncia perceptiva.

'78Cf., MERLEAU-PONTY, M. SC., op., cit., p. 227. Definitivo, aqui, ndo tem o significado de por um ponto
final na reflexdo, mas, de realiza-la em diregao a existéncia oferecida na experiéncia perceptiva. Id., ibid., p.
156.

7 O corpo humano é também natureza embora se distinga dela como organismo, com poderes de
expressdo; a natureza é a juntura original do homem e do mundo. Quando se fala de comunh&o carnal (e
espiritual) é para frisar que o homem nao esta diante da natureza. Merleau-Ponty reitera a recusa de uma
natureza em si. Para ele natureza e histéria sdo inseparaveis. Cf., DUPOND, P. Le Vocabulaire de
Merleau-Ponty, op., cit., p. 44-45.



A originalidade dessa filosofia consistiu em considerar o corpo como agente: uma
unidade fenomenoldgica; um sujeito: portador de potencialidade original, que fornece ao
pensamento um enraizamento imprescindivel, porque nunca rompe com sua aderéncia ao
mundo. E ele quem possibilita a prépria organizacdo global do campo perceptivo e a
prépria operagado perceptiva, que s6 € possivel, como foi visto, pelo corpo-sujeito em
situagao — contingéncia e transcendéncia de uma so vez.

Os pontos seguintes tratardo, portanto, da tematica do corpo tal como foi esbogada
na primeira parte da “Phénoménologie...”. Na referida obra, apds desfazerse de uma viséo
objetiva do corpo, o filésofo vai encontrar a existéncia, passando a interroga-la sobre ela
mesma, dirigindo-se a Psicologia e descobrindo, entdo, a experiéncia de uma primeira
abertura as coisas, sem a qual ndo haveria o pensamento objetivo. Apos esse retorno a
experiéncia, passa a refletir sobre a espacialidade do corpo proprio, para, assim,
finalmente, estabelecer sua sintese, isto €, 0 né que ha entre a esséncia e a existéncia e
que, em geral, se reencontra na percepg¢ao. Sobre isso tratar-se-a, doravante, seguindo

os passos do filésofo.



1 — Superacao da visao objetiva do corpo

O passo inicial de Merleau-Ponty, na configuracdo da sintese do corpo préprio,
consistiu numa critica ao pensamento objetivo, procurando demoli-lo por dentro,
abordando-o em suas proprias malhas, para reencontrar atras dele a experiéncia efetiva
que havia abandonado, pois, é ela quem faz a percepgéo ser a percepgao de algo e ndo o
pensamento puro.

O pensamento objetivo ultrapassa os limites da experiéncia nascida na esfera do
campo fenomenal, aniquilando-se em um ser estranho (o objeto), que se transforma na
unica fonte de tudo aquilo que a experiéncia pode ensinar ao sujeito. Obcecado pelo ser,
mas, esquecendo a incompletude da experiéncia, o pensamento tratara o corpo,
doravante, como objeto, deduzindo-o de uma relagédo entre objetos. O corpo, que € meu
ponto de vista sobre o mundo, passa a ser tratado, a partir dai, como um dos objetos
desse mundo’®. Mas, a propria nogdo de mundo multiplicidade aberta e indefinida em
que as relacdes sdo de implicacdo reciproca é excedida no pensamento objetivo que, ao
abandonar a experiéncia, passa a idéia, a mesma para todos, assim como o objeto.
Nesse interim, o corpo préprio transforma-se em idéia — o universo em idéia, o espagco em
idéia, o tempo em idéia.... Assim se d&, entdo, o pensamento objetivo, responsavel pelo
desgarramento da experiéncia perceptiva. A consequéncia disso € a morte da
consciéncia, pois, ela s6 é consciéncia, quer dizer, saber de si, enquanto ela mesma se
retoma e se recolhe em um objeto identificavel'”®, quando toda a vida da consciéncia
tende a poér objetos, dai que a posi¢cao absoluta de um so6 objeto é a morte da consciéncia.

Permanecendo nessa via, nada se compreendera efetivamente do sujeito nem do
objeto, admoesta Merleau-Ponty. A apari¢do do ser e a existéncia (paradoxal) do em si
para o sujeito deve ser deduzido do proprio coracdo da experiéncia. Eis, entédo, porque,
ao permanecer presa ao ambito do pensamento objetivo, as ciéncias que estudam o
homem se véem em dificuldades, ja que o corpo préprio se furta ao tratamento que, na
prépria ciéncia, a ele se quer impor.

As reflexdes fenomenolégicas de Merleau-Ponty indicam que, retirando o corpo do
ambito da consideragao objetiva, tornar-se-a visivel a realidade intencional que o liga ao
ambiente e finalmente revelara o sujeito que percebe, assim como o mundo percebido.

Trata-se, entdo, de superar a visao objetiva do corpo, tomando, ao pé da letra, o proprio

178 Cf., MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., p. 86
79 1d., ibid., p. 86



pensamento objetivo operando na constituicdo do corpo como objeto, tecendo uma critica
a fisiologia mecanicista que insere o organismo no universo dos objetos, traduzindo o
funcionamento do corpo na linguagem do em si. O acontecimento psicofisico € do mesmo
tipo das relagdes de causalidade mundana, sendo assim o corpo existiria como partes
extra partes, admitindo apenas relagdes exteriores e mecanicas. Porém, pesquisas da
fisiologia moderna apontam para outros resultados'®®. As reflexdes da
“‘Phénomeénologie...” mostram isso a partir de varios exemplos empiricos, que permitem
compreender o acontecimento psicofisico ndo mais a maneira da visdo cartesiana, como
dois termos exteriores: um objeto, outro sujeito. E preciso, entdo, compreender a relacéo
entre o psiquico e o fisico fora da visdo dualista, se realizando, portanto, a cada instante
no movimento da existéncia do ser no mundo.

Foi a existéncia [assevera Merleau-Ponty] que encontramos no corpo aproximando-
nos dele por uma primeira via de acesso, a da fisiologia s1'®'. Encontrouse, pois, um ser
no mundo onde nao se distingue o psiquico do fisiolégico. Mas, € preciso entender,
adverte, que se esta falando de uma visdo pré-objetiva*®, o que foi designado de ser no
mundo: modalidade de visao dada na percepcido enquanto ndo se pde primeiramente um
objeto de conhecimento, porém, uma intengao do ser total e as operagdes instintivas, cujo
sentido pleno, ndo é possuido ainda inteiramente. Trata-se, entdo, de uma significacao
pratica —a existéncia —, vivida como situacao aberta. O movimento do corpo ancora-o em
um certo meio. Quando se fala, portanto, da existéncia de um ser no mundo, refere-se a
algo como a atencdo a vida, ou seja, a consciéncia que se toma dos movimentos
nascentes no corpo afirma Merleau-Ponty numa referéncia a Bergson'®®. Reintegrando o
fisiolégico e o psiquico a existéncia, permitiu-se distingui-los como ordens do em si e do
para si,sendo ambos orientados para um pélo intencional ou para um mundo. A critica,
assim encaminhada contra a nogdo do corpo como objeto, possibilita ver o homem
concretamente. Sob esse aspecto, ele deixa de ser considerado como um psiquismo
unido a um organismo.

A questdo levantada neste ponto, a fisiologia moderna, segundo as analises de
Merleau-Ponty, da uma resposta muito clara: o acontecimento psicofisico ndo pode mais
ser concebido a maneira da fisiologia cartesiana e como a contigliidade de um processo

em si e de uma ‘cogitatio’184. A unido entre a alma e o corpo, nesse sentido, se realiza a

'8 ¢f., id., ibid., p. 87.
¥ 1d., ibid., p. 105.

182 ¢f., id., ibid., p. 94.
18 ¢f., id., ibid., p. 93.
184 Cf., id., ibid., p. 105.



cada instante no movimento da existéncia de um corpo significativo. Voltado,
dinamicamente, em diregdo ao mundo, sua unido nao pode ser selada por um decreto
arbitrario entre dois termos exteriores: um objeto, outro sujeito. Conclui o filésofo: foi a
existéncia que encontramos no corpo aproximando-se dele por uma primeira via de
acesso, a da fisiologia'®®. Com isso, Merleau-Ponty consegue dirigir sua filosofia
fenomenoldgica, sobre o corpo, para a concretude do mundo, criticando todo
pensamento, na filosofia e na ciéncia, que trata o comportamento humano como coisa ou
0 corpo como objeto. O corpo ndo €, entdo, um autdbmato, mas, um acontecimento
expressivo, portador de intencdo e sentido. Portanto, sob esse aspecto, a interrogacao
filosofica, para ser bem sucedida, implica abandonar o tratamento de corpo como objeto.
E preciso, entdo, vé-lo agindo em diregdo ao mundo, ou seja, movimentando-se entre as
coisas. Eis ai a exigéncia de uma filosofia que quer partir da existéncia, instalando-se na
facticidade da vida e do mundo.

O que vem a seguir € uma interrogacao da existéncia sobre ela mesma, dirigindo-

se a psicologia enquanto considera o corpo proprio.

'8 14.,ibid., p. 105



2 — O corpo proprio nos achados da psicologia classica

Quando descrevia o corpo proprio, a psicologia classica ja lhe atribuia ‘caracteres’

incompativeis com o estatuto de objeto'®®

, mas, continuava vendo-o como objeto na
medida em que afirmava sua especificidade fenomenoldgica dizendo que se distinguia,
por ex., de uma mesa (objeto), porque € percebido constantemente, enquanto posso me
afastar daquela e do meu corpo nao'®’. Assim, o corpo proprio continua sendo um objeto
mesmo que percebido permanentemente. O que a psicologia classica nao vislumbrou foi
que a permanéncia, isto €, a presenga a mim do meu corpo, € de um género inteiramente
diverso, foi o que constatou Merleau-Ponty. Nunca se tem o corpo proprio
verdadeiramente diante de si ao modo de um objeto que pode ser afastado até
desaparecer e n3o ser mais visto, nem tocado. E com meu corpo que observo os objetos
exteriores, mas, ndo posso observa-lo ele mesmo, pois, nunca pode ser visto ou tocado
por mim, ja que nunca esta verdadeiramente diante de mim. Isso faz com que nunca seja
um objeto. Ele ndo € nem tangivel nem visivel na medida em que € aquilo que vé e aquilo

que toca'®

. Isto é, Merleau-Ponty esta afirmando que néo é possivel desdobrar o meu
corpo inteiramente diante de mim, sob meu olhar, porque ele existe comigo, esta, pois,
sempre aqui para mim. Isso significa que:

observo os objetos exteriores com meu corpo, eu 0s manejo,
eu os inspeciono, dou uma volta em torno deles, mas, quanto
a0 meu corpo eu nao o observo ele mesmo: seria preciso, para
poder fazé-lo, dispor de um segundo corpo que néao seria ele
mesmo observavel '®°.

Se a psicologia classica, entretanto, tivesse analisado a permanéncia do corpo proprio,
acredita Merleau-Ponty, ela o teria vislumbrado ndo mais como objeto do mundo, porém,
como um meio de comunicagao do sujeito com ele, porque, como se sabe, o objeto &
definido como partes extra partes. Mas, por que isso ndo aconteceu quando ela ja
apresentava tudo que € necessario para distingui-lo dos objetos? Como se explica que
nao tenha feito essa distingdo ou que, em todo caso, ndo tenha tirado dela nenhuma
conseqiiéncia filoséfica?'®®. A psicologia procurava ter um pensamento impessoal como

toda ciéncia, procurando separar o observador das suas observacdes e o sujeito que

'8 |d., ibid., p. 106.

87 ¢f., id., ibid., p. 106
88 |d., ibid., p. 108.

%9 14., IBID., p. 107
%0 ¢f. 1d., ibid., p. 10.



observa das propriedades do objeto absoluto. O psicélogo estava, assim, preso ao
pensamento objetivo, ndo situado. Portanto, para o pensamento nao situado do psicologo,
a experiéncia do sujeito vivo tornava-se,por sua vez, um objeto'®*. O que se viu, desde
entdo, foi a experiéncia do corpo sendo degradada em representagdo do corpo ao modo
das outras representagdes. A unido entre a alma e o corpo era explicado, pelo cientista e
pelo psicélogo, a luz do pensamento cartesiano, como uma unido de fato. O psicdlogo
devia saber que, enquanto psicélogo, era ele mesmo, por principio, o fato do qual tratava
e nao do fisico, nem do quimico; que ele era tudo aquilo de que falava; sendo assim, ja
possuia, diante de si, os resultados do que procurava esclarecer por uma atitude obijetiva.
Ele vivenciava em sua propria existéncia a uniao entre a alma e o corpo, ou seja, tudo o
que podia ser dito a seu respeito pelo conhecimento, o ser do psicélogo ja o sabia. A
unidade psicofisica devia ser um fato assumido e ndo um fato objetivo da prépria
consciéncia, pois, ser uma consciéncia, ou antes, ‘ser uma experiéncia’, € comunicar
interiormente com o0 mundo 0 corpo e 0S outros, ser com eles no lugar de estar ao lado
deles'®? | afirma Merleau-Ponty.

Se a psicologia tivesse tomado como dado inicial o sujeito vivo, veria que o corpo
préprio poderia ser diferente de todos os objetos exteriores. Porém, como partia de um
pensamento nao situado, a experiéncia do sujeito vivo transformava-se, por isso mesmo,
num objeto e a ele acreditava sobrevoa-lo a partir do ser universal. Era o psiquismo que

opunha ao real, infere o fildsofo, mas que tratava como um objeto da ciéncia'®

. O corpo,
nao como um fato, mas como fenbmeno, como um acontecimento expressivo e ambiguo,
enquanto corpo tocante e corpo tocado, jamais poderia ter tragos de estrutura do corpo
préprio, se o psicologo permanecesse assim instalado em um pensamento universal, que
recalcava a experiéncia de si mesmo e também a do corpo do outro. Mas, observa

Merleau-Ponty ao analisar a posi¢ao do psicélogo enquanto tal, ele estava envolvido em

uma
tarefa que chamava de volta a si mesmo, e nao podia
permanecer nesse ponto de inconsciéncia (...). O ser do
psicélogo sabia sobre si mesmo considerando o psiquismo um
objeto como os outros'®*.
Portanto, se psicologia classica ja detinha os caracteres que podiam distinguir o
¥1d., ibid., p.111.

9214, ibid., p. 113.
98 ¢t id., ibid., p. 111.
%14, ibid., p. 112.



corpo préprio dos objetos, para Merleau-Ponty tratava-se, entdo, de delinear os passos
seguintes retornando aos caracteres do corpo proprio, efetuando com a ciéncia o retorno

a experiéncia, para encontrar o corpo como meio geral de ter o mundo e ser no mundo.



3 — Espacialidade do corpo proprio e a sua motricidade

O corpo préprio foi abordado como uma unidade, produto de um envolvimento
indiscernivel do interior e do exterior, voltado ao mundo numa intencionalidade operante,
tomado por um saber que se define pela situacédo frente a uma tarefa e ndo pela sua
posicdo determinada na forma de partes extra partes. Assim sendo, sua espacialidade
nao poderia ser definida similarmente a dos objetos evidentemente, pois, do contrario,
voltar-se-ia ao corpo objetivado. Ela é descrita, na “Phénoménologie...”, como um sistema
em que as relacgdes ordinarias de espago nao transpdem a unidade do corpo proprio. Para
tanto, o corpo nao podia ser tomado como uma reunido de 6rgaos justapostos no espaco.
O filésofo utilizou-se, entdo, da nocdo de esquema corporal’®® para expressar o modo
como se toma consciéncia dessa unidade significativa que é o corpo. Porém, adverte ele,
tal nocao colhida da ciéncia € ambigua; precisa, ipso facto, de um esclarecimento.

N&o se trata de um ‘resumo’ de nossa experiéncia corporal (...);
um nome cdmodo para designar um grande numero de
associagoes de imagens (...); uma representacao fisioldgica de
um centro de imagens no sentido classico'® .

O uso que os psicologos fazem da nogao de esquema corporal extrapola essas
definicdes associacionistas. Nao se trata, ainda, de uma tomada de consciéncia global de
minha postura no mundo intersensorial, uma forma no sentido da Gestalt, porque tal

compreensao encontra-se ja ultrapassada pelas analises dos psicélogos197.

Com a
nocao, Merleau-Ponty quer dar a entender que ndo basta dizer que meu corpo é uma
forma, isto €, um fendmeno, no qual o todo & anterior as partes198. Para ele, a nogao de
esquema corporal € ainda mais radical: expressa minha existéncia no mundo, uma
abertura permanente a ele de um ser concreto. O filésofo lembra que os psicologos
diziam frequentemente que o esquema corporal é dindmico. Reconduzido, assim, a um
sentido preciso, esse termo quer dizer que meu corpo me aparece como postura em vista
de uma certa tarefa atual ou possivel'® .

Conforme se vé, a nogao de esquema corporal tem implicagdes importantes para a
filosofia da percepgéo, enquanto permite uma critica ao movimento reflexivo que aliena o
objeto do sujeito e o sujeito do objeto, dando apenas o pensamento do corpo, isto €, o

corpo em idéia, e ndo a experiéncia do corpo ou do corpo em realidade. Trata-se de uma

%8 ¢f., id., ibid., p.114.
% 4., ibid., p. 114-115.
97 ¢f., id., ibid., p. 116.
%8 14., ibid., p. 116.
%914, ibid., p. 116.



abertura que toma por base sua prépria espacialidade de situagao, pois, ndo haveria
espaco se eu nao tivesse corpo. Portanto, a nogdo de esquema corporal possibilitou ao
filbsofo evidenciar as relagdes fundamentais que ha entre o corpo e 0 espaco,
evidenciando um condicionamento existencial entre a sensibilidade e a significacéo.
Essas reflexdes permitiram que percebesse um novo modo de analise existencial,
considerando a consciéncia como que projetando-se em um mundo fisico, porque ela nao
se encontra desligada da realidade corporal, sendo, portanto, tomada como consciéncia
perceptiva.

Os casos analisados pelo filésofo levaram-no a compreender a motricidade do

corpo proprio enquanto intencionalidade original®

, Ja que sua espacialidade ndo € como
a dos objetos exteriores, isto é, espacialidade de posicdo, mas uma espacialidade de
situacdo. Ele, o corpo, estd sempre em direcdo as coisas; € na agao que sua
espacialidade se realiza. Eis 0 que se sobressai das analises tecidas sobre a motricidade
corporal: uma relacdo fundamental entre o corpo e o espago. Merleau-Ponty, vé a
consciéncia projetando-se no mundo fisico porque ela tem um corpo. O reconhecimento
de uma intencionalidade original, portanto, a partir da analise da motricidade do corpo
préprio, significa que a consciéncia nao é originariamente um eu penso que, mas, um eu
posso, porque se trata do movimento de existéncia que:

ndo suprime a diversidade radical dos conteudos, porque ele
os liga nédo colocando todos sob a dominacdo de um ‘eu
penso’, mas os orientando para a unidade intersensorial de um
‘mundo’(...). Portanto, ndo se deve dizer que nosso corpo esta
‘no’ espago, nem tampouco que ele estd ‘no’ tempo. Ele
‘habita’ o tempo e o espaco 2°'.

A consciéncia, entdo, sob esses aspectos, € o ser para a coisa por intermédio do corpo.
Deve-se, pois, reconhecé-la como projeto do mundo, destinada a um mundo que ela nao
: R = e 202
abarca nem possui, mas, em diregdo ao qual ela ndo cessa de se dirigir=.
Sendo corporal e de situacao, a espacialidade apresenta o corpo no mundo. Dai a

motricidade ser o verdadeiro sentido de um movimento da existéncia como uma

200 ¢f., id., ibid., p. 160.
2 14., ibid., p. 160, 162.

2 No Prefacio da “Phénoménologie...” Merleau-Ponty faz referéncia a Husserl que distingue entre
intencionalidade de ato, que € aquela de nossos juizos e de nossas tomadas de posicdo voluntaria(...) e a
intencionalidade operante, aquela que forma a unidade natural e antepredicativa do mundo e de nossa vida,
que aparece em nossos desejos nossas avaliacbes, nossa paisagem, mais claramente do que no
conhecimento objetivo, e fornece o texto do qual nossos conhecimentos procuram ser a traducdo em
linguagem exata. MERLEAU-PONTY, M. Prefacio. In: PhP., op., cit., p. Xlll. Essa nog&o de intencionalidade
permitiu a ele desvincular a consciéncia de seu carater ‘solipsista’, identificando a intencionalidade operante
com toda atividade do sujeito que deixou de ser propriedade de uma consciéncia isolada constituinte; € a
propria abertura ao mundo de um sujeito carnal, corporal. ZUBEM, N. Aquiles von. Fenomenologia e
existéncia: uma leitura de Merleau-Ponty. In: Temas fundamentais de fenomenologia. Sdo Paulo: Ed.
Morais, 1982, p. 66.



intencionalidade original. Quer dizer que ndo é de um corpo objetivo, mas, de um corpo
fenoménico. Desta maneira, a interpretacao existencial da espacialidade e da motricidade
do corpo abre o caminho para uma teoria da percepgéo, ja que a experiéncia corporal faz
reconhecer o sentido, que nao é o sentido de uma consciéncia constituinte, mas de um
corpo-sujeito.

Falar de corpo-suijeito significa, no bojo das reflexdes merleaupontyana, dizer que o
corpo tem seu mundo ou compreende seu mundo sem precisar passar por
representacdes, sem subordinar-se a uma fun¢éo simbdlica ou objetivante. Ha, entdo, um
todo. Nao existe nenhum momento em que se age s6 como corpo, ou como intelecto.
Cada movimento é prenhe de significagdes.

A nocgao de esquema corporal, acima analisaada, significa, portanto, ndo apenas
uma experiéncia de meu corpo, mas uma experiéncia de meu corpo no mundo, e que é
ele (o esquema corporal) quem da um sentido motor as ordens verbais, explica o filésofo.
O corpo, no bojo das reflexdes sobre a motricidade, aparece a Merleau-Ponty como
portador de um saber e de poder de compreensao. Isso € demonstrado, por ele, na
analise do habito, tomado ndo como uma forma de conhecimento nem de automatismo,
mas compreendido — tomando como exemplo o ato de datilografar, como fez o filésofo —
como um saber que esta nas méos, em que o corpo sabe onde estao as letras do teclado,
assim como sabe onde estd um de seus membros, sem que para fazé-lo tenha que
representar.

Para se chegar a uma plena nog¢ao do corpo proprio € necessario, ainda, segundo
Merleau-Ponty, que se remaneje a nogédo de compreender203. Compreender é, pois,
experimentar o acordo entre o que visamos e 0 que nos é dado, entre a intencdo e a
efetuacdo — e o corpo é nosso ancoradouro em um mundo?*. Cada gesto exprime uma
intengdo do corpo em diregdo ao mundo. O habito, nesse sentido, reside no corpo como
mediador do mundo, nédo no pensamento, nem no corpo objetivo. A expressividade da
gestualidade corporal ndo é a de um corpo entre todos os outros, mas a origem de todos
0s outros, pois, € quem projeta as significacdes no exterior dando-lhes um lugar, aquilo
que faz com que elas comecem a existir como coisa, sob nossas maos, sob nossos
olhos®®.

O que se conclui desse estudo sobre a motricidade € o aparecimento de um novo
significado para a palavra sentido através da experiéncia do corpo: um sentido aderente a

certos conteudos e ndo como imposicao de uma consciéncia constituinte universal.

203 ., id., ibid., p. 169.
2414d., ibid., p. 169.
2% 1d., ibid., p. 171.



Das reflexdes acima, aprende-se a reconhecer esse n0 que ha entre a esséncia e a

existéncia, que em geral reencontramos na percepgao e que precisamos, entao,

descrever mais completamente®®®.

2%14., ibid., p. 172.



4 — Sintese do corpo proprio e a percepcao

Deve ter ficado claro que a nogcédo de corpo proprio ndo se sustenta no dualismo
consciéncia-corpo. O corpo € possuidor de uma intencionalidade operante que o insere no
ambito de um pacto com o mundo e que faz brotar o sentido. Tem-se, dessa forma, um
sujeito perceptivo definido como corpo proprio e um mundo (objeto) definido como fundo
ou horizonte, que faz aparecer o corpq relagdo gestaltica figura-fundo. Trata-se, entdo, de
uma coexisténcia onde ndo ha mais realidades autdnomas. O corpo faz-se carne®®’ com
o mundo; estabelece uma comunicagao pré-reflexiva com ele, compreendendo-o sem
precisar passar por ‘representacfes’, sem subordina-se a uma ‘funcdo simbolica’ ou

objetivante®®

. A'intencionalidade operante é um movimento de presenga no mundo e ao
mundo, definida pela situacdo do corpo frente a uma tarefa e ndo pela sua posigao
objetivamente determinada em relagéo a outras posi¢cdes, como visto. A intencionalidade,
caracteristica fundamental do corpo préprio, ndo € um ato, mas um status ontolégico do
corpo-sujeito e o mundo; € motora, mas nao sinbnimo de adaptagdo mecéanica ao
espetaculo do mundo. Dai que a motricidade, tomada no estado puro, esta ja dotada do
poder elementar de dar sentido (...) numa correspondéncia imediata e préconsciente do
corpo préprio as solicitagdes do mundo que o rodeia®® .

O corpo préprio forma com o mundo um sistema; ele esta no mundo, assim como o
coragao no organismo. Isso € possivel porque pela experiéncia perceptiva o corpo € um
com o mundo na sua espessura, € carne. A percepg¢ao acontece, entdo, porque ha
mundo: o algo da percepcgao exterior. Nesse sentido, retomando o contato com o corpo e
com o mundo, é o sujeito perceptivo que se encontrara, ja que se percebe com o corpo;
ele € um eu natural e como que o sujeito da percepgéo.

No estudo da espacialidade do corpo proprio evidenciou-se o né que ha entre esséncia e
existéncia, encontrado na percep¢ao do espaco e das coisas, quando nao se separa a
espacialidade da coisa e sua percepcdo. Segundo Merleau-Ponty a tradigdo cartesiana e
kantiana ja ensinava isso quando fazia das determinagdes espaciais a esséncia do objeto;
da dispersao espacial o unico sentido possivel da existéncia em si. Mas, retruca o filésofo:

ela a tradicéo esclarece a percepcao do objeto pela percepcdo do espacgo, enquanto que

27 Uma expressao husserliana que Merleau-Ponty retoma para designar o ser préprio do visivel, do corpo

vivo distinto do corpo objetivo.
28 MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., 164.
209 CANTISTA, M. J., op., cit., p. 395.



a experiéncia do corpo préprio nos ensina a enraizar o espaco na existéncia®*’. Enquanto
o intelectualismo reduz o motivo da coisa ao motivo do espaco, a experiéncia do corpo
proprio revela, sob o espago objetivo, uma espacialidade primordial que se confunde com
o proprio ser do corpo, como foi demonstrado anteriormente ao considerar o corpo nao
primeiramente presente no espaco — espacialidade de localizagdo — e, sim, sendo no
espago — espacialidade de situagao.

Sabe-se, agora, que ndo € ao objeto fisico que o corpo pode ser comparado.
Sendo mais apropriado compara-lo, segundo Merleau-Ponty, a obra de arte?". Um
poema, um quadro, um romance sao individuos, isto €, seres em que nao se pode
distinguir a expressao do expresso, cujo sentido s6 € acessivel por um contato direto. A
obra de arte irradia significacdo do seu lugar espacial e temporal, num modo inesgotavel.
Como ela, a percepgao supde um sujeito situado espacio-temporalmente, isto é, supde
um corpo. Foi nesse sentido, pois, que o fildsofo comparou o corpo a obra de arte: tomou
0 corpo como um conjunto de significagdes vividas em que, em momento algum, se
separa sua espacialidade do seu ser proprio. O que é ser corpo sendo estar atado a um
certo mundo; e nosso corpo ndo estd primeiramente no espaco: ele é no espaco?'?,
afirma Merleau-Ponty designando, assim, a sintese do corpo préprio. O fildsofo vé na
espacialidade do corpo o desdobramento de seu ser de corpo, isto €, a maneira pela qual
ele se realiza como corpo. Essa € uma dimensao fundamental da sintese geral do corpo
que possibilita a percepcao do que € exterior a ele, pois, toda percepcédo exterior €,
imediatamente, sinbnimo de uma certa percep¢ao do corpo que sou eu, assim como toda
percepgao do corpo proprio se explicita na linguagem da percepgao exterior. Isso explica
a referéncia ao corpo como uma unidade expressiva, comparando-o a obra de arte.

As reflexdes acima permitem concluir que a espacialidade e a percepg¢ao ndo sao
problemas distintos, por isso, ser corpo € estar atado a um certo mundo. O ser de corpo
desdobra-se na sua espacialidade. Foi o que se procurou dizer sobre a sintese corporal.
A analise da espacialidade do corpo ja antecipava, entdo, a analise da sua unidade
enquanto corpo proprio, unidade definidora da relagdo entre o sujeito encarnado e seu
mundo.

A meta da fenomenologia existencial de Merleau-Ponty é pdr em evidéncia a
funcao primordial da percepg¢ao e descrever o corpo enquanto o lugar dessa apropriacao
perceptiva, que, como foi visto, & espacial. As analises precedentes, que almejaram

superar a visédo da fisiologia mecanicista do corpo, consideraram criticamente os achados

219 MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., p. 173.
21 ¢f., id., ibid., p. 176.
#1214d., ibid., p. 173.



da psicologia, revelando, em seguida, a espacialidade e a intencionalidade motora do
corpo proéprio, redescobrindo ndo sé o sujeito encarnado, mas, outrossim, a relagao entre
ele e seu mundo. Merleau-Ponty sabia que a redescoberta dessa relacdo n&o seria
tranquila, porque ela se transforma por si mesma no puro comércio do sujeito

epistemolégico e do objeto?*?

, um ato de transcendéncia em que o sujeito se arrebata a si
mesmo porque, com efeito, 0 mundo natural se apresenta como um em si para além de
sua existéncia para mim e o sujeito se encontra em presenga de uma natureza que nao
precisa ser percebida para existir. Todavia, mesmo assim, foi o que ele procurou fazer e
descrever neste capitulo: pér em evidéncia a génese do ser ou como um objeto pbe-se a

existir para o sujeito.

#3id., ibid., p. 180.



5 — Sintese perceptiva do corpo proprio: a guisa de concluséo

Tendo em vista o problema abordado nesta pesquisa, cabe agora, afirmar, ja num
tom conclusivo, que homem e mundo n&do sao duas realidades distintas e separadas,
onde estariam dadas as condicbes objetivas para uma fundamentacao filoséfica do
conhecimento.

Homem e mundo se interpenetram mutuamente e originalmente numa correlagéo
que recusa a compreensao do sujeito, enquanto consciéncia pura, frente a um objeto em
si. A retomada da percepg¢ao e a consideragao do corpo-sujeito deram a Merleau-Ponty as
condigbes para uma superacdo, segundo ele, definitiva da racionalidade dualista, a partir
de uma fenomenologia do mundo e do modo de situar-se no mundo. Foi preciso, assim,
reconhecer no corpo uma unidade distinta daquela do objeto cientifico. Parte, entédo, da
filosofia, mas sem deixar de lado as pesquisas da moderna fisiologia e da psicologia. O
filbsofo reconheceu os avangos da teoria da Gestalt, mas, também,foi capaz de
vislumbrar que a definicdo do comportamento € uma tarefa que se impde a todo mundo,
porque ha uma diferenca entre o comportamento perceptivo e 0S outros; que O
comportamento perceptivo ndo é apenas uma resposta ao que o objeto suscita em
mim?%4,

Merleau-Ponty vé o corpo se espraiando na natureza e ela se metamorfoseando e
invadindo-o por todo os lados. A corporeidade se transforma na abertura primordial ao ser
do mundo e no modo fundamental do ser situar-se no mundo. Ela apresenta, na filosofia
da percepgao, aquilo que sempre foi atributo da consciéncia: a reflexividade. Mas,
também, apresenta aquilo que sempre foi atributo do objeto: a visibilidade. O corpo une
numa sO estrutura sujeito e objeto, consciéncia e existéncia, superando todas as
construcoes filosoficas que se apoiavam, de uma forma ou de outra, nessas dicotomias.
Para a fenomenologia merleaupontyana nao se trata de fazer uma reflexao profunda
esclarecendo cada elemento, mas, de aprender a conviver e pensar nessa confusao,
porque € desta maneira paradoxal e ambigua que as coisas existem realmente, pois,

nada é mais dificil do que saber ao certo o que nés vemos?®*

#* MERLEAU-PONTY, M. Merleau-Ponty na Sorbonne: resumo de cursos de psicologia e filosofia, op.,

cit., p. 186-187.
21> MERLEAU-PONTY, M. Phénomélogie de La perception. P.71



CONCLUSAO

O objeto da presente pesquisa foi estabelecido a partir da consideragdo de que
Merleau-Ponty, no conjunto de sua obra, visou compreender, em outras bases, como é
possivel a relacdo entre a consciéncia e a natureza. Essa problematica norteou a
presente pesquisa. Tratou-se da experiéncia perceptiva do sujeito, que o fildsofo procurou
elucidar através de uma abordagem fenomenoldgica, porque, para ele, a percepgao real
tinha sido esquecida e com ela as vivéncias desse acontecimento que inaugura e funda o
conhecimento e, ipso facto, viabiliza o acesso a realidade — para Merleau-Ponty as
abordagens até ent&o tinham se fundamentado numa visao dicotémica da relagdo homem
— mundo.

A partir desse ponto de apoio inicial, a pesquisa foi conduzida tendo como base a

“‘Phénoménologie...”, considerada a obra mais acabada do filésofo e apresentada aqui
como o ponto de chegada de um projeto formulado desde a “Structure...”. Projeto que
designa, precisamente, aquilo que foi tomado como problema central desta dissertacao:
descrever a vivéncia subjetiva da consciéncia com a natureza, do interior com o exterior.

Através de uma descricdo da sintese do corpo préprio e do acontecimento
perceptivo, a experiéncia subjetiva foi sendo abordada como numa sintese dialética, em
que as partes (sujeito — objeto) abrem-se reciprocamente sem subsumir uma a outra
completamente; consciéncia e mundo na abordagem fenomenoldgica da percepgao nao
se fundam numa totalidade. A consciéncia, enquanto um ato subjetivo, nunca pode se
absorver inteiramente no objeto. O entendimento dessa experiéncia originaria, portanto,
nao foi mais que uma descricdo fenomenologica da percepgéo, reconhecida enquanto
fundamento tanto do objeto percebido (mundo) como daquele que percebe (corpo
préprio), pois, um e outro, nascem da mutua uniao.

Sob esse aspecto, viu-se que a percepgao nao significa o estabelecimento de uma
coincidéncia, mas uma coexisténcia perceptiva primordial, por isso necessaria e
essencialmente definida como aceso a verdade. Dai filosofia e fenomenologia serem
consideradas termos equivalentes, porque uma e outra visam atingir a verdade do mundo.
Como a filosofia, a fenomenologia € um dialogo e uma meditacdo infinita, e, na medida
em que permanece fiel & sua ‘intencdo’, ndo saberd aonde vai?'®, porque o mundo

constitui uma unidade que ndo se deixa absorver integralmente, pois, € o horizonte de

218 MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., p. XVI.



todos os horizontes, por isso, sempre aberto, ndo se deixando esgotar por nenhuma visao
perceptiva que se tenha dele?'. Portanto, toda definigdo do mundo seria incompleta e
abstrata, mesmo a da ciéncia, se ja ndo tivéssemos acesso a ele pela atitude da
percepgao.

O retorno a experiéncia perceptiva explicita um mundo presente ‘ali ‘Y, de forma
inalienavel, anterior a qualquer ato de reflexdo. Por isso a percepcao foi distinguida de
qualquer sintese que é da ordem do juizo. Vé-se porque a filosofia de Merleau-Ponty se
constituiu numa fenomenologia existencial, em que a percepg¢do é considerada como
comeco primordial e génese das significagbes fundamentais. A teoria do corpo nao teria
sentido, portanto, sem uma filosofia fenomenolégica da percepcgéo.

Apos ter evidenciado a concepgéo geral da pesquisa e o seu objeto, cabe agora
explicar como ela foi estruturada.

A primeira parte caracterizou o pensamento do fildsofo, mostrando como ele se
apresentou através de uma filosofia de radical ambiguidade, pondo em questdo tanto o
estatuto do sujeito como o do objeto, ao investigar a dimensdo ontoldgica do sensivel.
Uma filosofia que abordou, inicialmente, o comportamento como uma estrutura vivente e
significativa, superando qualquer forma de mecanismo ou de realismo, como a de
Merleau-Ponty, ndo poderia esquecer a experiéncia perceptiva do corpo efetivo?'®. N&o
poderia fazé-lo, pois, sem descrever a situacdo do sujeito no mundo; um sujeito, cuja
existéncia é irredutivel a uma fusdo pela reflexdo, ja que a percepgdo da acesso a
existéncia no sentido absoluto. A primeira parte serviu, portanto, para uma
fundamentacao e esclarecimento introdutério ao estudo da percepcao, levado a cabo na
segunda parte que descreveu o primado da percepgdo e suas consequéncias para a
filosofia do sujeito. Os capitulos dois e trés da segunda parte sdo os que responderam,
efetivamente, ao problema aqui levantado. A solucdo foi apresentada através da
descrigdo da unidade corpo - mundo, entendida como uma abertura, ou seja, o corpo €
aberto ao mundo; € um com o mundo; é carne; todavia, nao se funde com ele; e ndo
sendo coisa nem idéia pura, ele passa a integrar, fenomenologicamente, o percebido e o
ato de perceber. O sujeito, entdo, se constitui num sujeito corporal, existindo
espacialmente porque situado no mundo, mas, também, voltado ao mundo, pois o

transcende. Sob esse aspecto, na “Phénoménologie...”, a relacdo consciéncia — mundo
aparece fundamentada na sintese perceptiva do corpo préprio: um eu flagrado como

exterioridade de uma interioridade.

217 ¢f., id., ibiid., p. 381.
218 ¢f., MERLEAU-PONTY, M. PhP., op., cit., p. 289.



A descricao da sintese do sujeito corporal clarificou, entdo, a relagdo subjetiva do
homem com o mundo, tecendo uma critica a filosofia do sujeito — de base cartesiana — e
aprofundando a nogédo fenomenoldgica de consciéncia.

Uma filosofia, assim, ndo poderia deixar de encontrar o problema do corpo,
considerado como a condi¢gao da aparicao de um mundo sensivel e ele, o corpo, sendo,
ao mesmo tempo, objeto deste mundo, mas n&o um objeto com os outros, como se viu, ja
que ele se move e € um sensivel que sente, possuindo 0 mundo a seu modo, néo se
confundindo, porém, com a consciéncia, pois, revelou-se como um eu posso, mas do que
um eu penso.

A reflexdo que o filésofo fez sobre o conceito de corpo préprio permitiu que
introduzisse, em sua filosofia, depois de Heidegger, a nogdo de ser-no-mundo, mas de
uma forma diferente, chamando também de existéncia, da qual o corpo fenoménico é o
vetor e o corpo objetivo o rastro?'®.

Uma fenomenologia existencial ndo poderia ser feita sem a renovag¢ao da nogao de
consciéncia vigente no pensamento moderno. A modalidade de consciéncia, portanto,
definida pela fenomenologia como consciéncia intencional ou intencionalidade serviu
melhor aos propdsitos do estudo da percepcdo. Sob esse aspecto, foi mais acertado
afirmar, acredita-se, que a obra de Merleau-Ponty ndo trata de uma filosofia do corpo,
mas, de uma filosofia da percep¢ao — ou uma ontologia do sensivel e do visivel em
relagdo com o inteligivel e o invisivel —, onde o corpo ocupa um lugar estratégico na
critica da consciéncia reflexiva como fundamentum.

A fenomenologia do corpo serviu para criticar as concepgoes filosoficas empiristas
e intelectualistas em via de superar o dualismo das teorias da consciéncia. Por isso,
mesmo partindo do conhecimento pré-objetivo que se manifesta na Lebenswelt de
Husserl, Merleau-Ponty afastou-se dele em busca da génese da idéia de sujeito e de
objeto. Para tanto, o fendmeno da percepg¢éo tornou-se uma via privilegiada, situando-se
aquém da consciéncia reflexiva e além de qualquer forma de empirismo. A percepcao,
entdo, apareceu como logos originario, revelando novas relagdes entre a consciéncia e o
seu exterior. Com Merleau-Ponty, a percepgédo trouxe de volta o sensivel para a
reflexividade filoséfica onde o Logos originario, fundamentum, ficou firmado numa zona de
laténcia, confundindo-de com a existéncia, na qual encontra-se enraizado o que foi
designado de pré-objetivo, pré-reflexivo e de pré-consciente: um fundo ou horizonte

sempre ja ai, uma unidade suposta por toda reflexéo.

219 Cf., MERLEAU-PONTY, M. PhP., p. 92 — 111. A guisa de analise, Cf., BARBARAS, R. Merleau-Ponty. In:
Gradus philosophicus: a construcado da filosofia ocidental, op., cit., p. 343 — 344.



Tendo presente o que foi exposto até aqui, toma-se como explicitada a solugcédo que
Merleau-Ponty deu para a problematica da dicotomia consciéncia - mundo.

O que segue, agora, € uma reflexdo critico-avaliativa da filosofia merleaupontyana,
isto €, do que ele mesmo chamou de uma consciéncia da racionalidade na contingéncia.

Uma critica a fenomenologia de Merleau-Ponty pode comecgar indagando pela
possibilidade de uma consciéncia da racionalidade na contingéncia. Ou seja, como falar
de racionalidade e de contingéncia prescindindo da relagdo causal, unitiva do homem com
o mundo, mesmo que seja para explicar o préprio fenbmeno da percepgédo que, como tal,
€ contingente?

Talvez o filésofo tenha pecado pelo excessivo acento que deu a imersédo do sentido
no contingente, tentando fugir do influxo causal do idealismo (interioridade) e do realismo
(exterioridade). Assim, ndo se poderia considerar, também, como dogmatica essa atitude
finitista do fildsofo?. Portanto, como uma consciéncia corpoérea, aberta como tal ao
mundo, faz brotar a significacdo primordial???°

Para M. J. Cantista, autor citado nesta pesquisa, na “Phénomeénologie...” 0 sentido
mergulha numa textura ambigua que s6 contraditoriamnte se pode dizer?*— algo como
um siléncio primordial anterior a palavra, que a consciéncia tética nao consegue
apreender. E desconcertante, portanto, pensar o homem sujeito como ser no mundo e
para o mundo, como fez o filésofo, a partir de uma dialética da ambiguidade; pensa-lo na
contingéncia do ser finito, prescindindo de qualquer relagdo causal de fundamentacéo,
afirmando: o saber absoluto do fil6sofo € a percepcdo e que estamos na esséncia Ultima
do que existe %%

O que originou a filosofia, ou melhor, o que caracterizou, desde sempre, 0 pensar
filosofico n&o foi a evidéncia da razdo, mesmo afirmando, como fez Merleau-Ponty, que a
percepcgao funda tudo, considerando a contingéncia da razdo? Acredita-se, entédo, que a
qualidade finita da razao pede alguma coisa a mais.

Em Merleau-Ponty, a percepcdo é um género de ato em que nao se poderia tratar
de separar o proprio ato e o termo a que se refere. Percepgao e percebido tém a mesma
modalidade existencial, isto é, ndo se pode separar da percepgcao a consciéncia que ela
tem de atingir a coisa mesma. Perceber & perceber algo, como foi visto alhures,

reiteradamente.

220 of. FRAGATA, J. A filosofia de Merleau-Ponty, op., cit., p. 139 — 140.
221 of., CANTISTA, M. J. Fenomenologia e percepgéo em Merleau-Ponty, op., cit., p. 403.
222 MERLEAU-PONTY, M. Eloge de la philosophie, op., cit., p. 25.



O grande problema da fenomenologia da percepgado, ao considerar a consciéncia
da racionalidade na contingéncia e considerar o seu primado, consiste, ainda segundo as
analises de M. J. Cantista, na seguinte questdo: como dar noticia do mundo percebido,
sem o tematizar? Como falar do implicito sem explicita-lo? O transito, portanto, da
percepcdo ao conceito, da zona de pré-constituicio a de constituicdo foi algo que
Merleau-Ponty ndo conseguiu explicar. Sobre essa questao, P. Ricoeur tece um idéntico
questionamento, qual seja:

se 0 engajamento do homem na sua carne e na sua histéria
nao tivesse uma distancia, como a reflexdo poderia se produzir
e a fenomenologia se articular? Uma simples fenomenologia da
percepcado pode dar conta do ato filoséfico, sem recorrer a
alguma coisa como a ‘reducao’ da nossa prépria presenca ao
mundo???

Mas o proprio P. Ricoeur, também lembra que Merleau-Ponty, anos antes de
morrer, duvidava cada vez mais de que a maneira de ser no mundo revelada pela
percepcdo ‘muda’ pudesse servir efetivamente de modelo a totalidade das nossas
relacbes com os seres e com o ser?*

Com certeza, novas luzes adviriam a essas questdes criticas, se fosse tomada
para analise a ultima obra do filésofo: “Le visible...”. Porque foi com ela que encaminhou
suas reflexdes para um estudo sobre a origem do pensamento. Porém, tal
empreendimento se encontra fora dos limites e dos objetivos desta pesquisa. Muito
embora, P. Ricoeur avalie que as ultimas meditagées do fildsofo ndo permitem afirmar até
que ponto elas anunciavam um simples prolongamento dos temas iniciais, ou uma
segunda filosofia sensivelmente diferente da primeira®®°.

Cabe lembrar, a respeito dessas criticas, que a fenomenologia da percepcéao é€,
como a formulou Merleau-Ponty, uma filosofia do inacabamento; que o equivoco é
essencial a existéncia humana, e tudo que é visto e pensado tem sempre varios sentidos.
Portanto, as criticas delineadas acima, ndo estdo fora do propésito de um pensamento
que se considerou essencialmente ambiguo. Todavia a idiossincrasia dessa filosofia
suscita outras duvidas que, nas analises de J. R. Sanabria, levam a pensar.

Merleau-Ponty, as vezes, ndo evita certa forma de subjetivismo®®. E o que
transparece em algumas passagens da “Phénoménologie...”: (...) é verdade que nada tem

‘sentido’ e valor sendo por ‘mim’ e para mim (...); nada h& para ver além de nossos

223 RICOEUR, P. Leitura 2: a regio dos fildsofos, op., cit., p. 123.

2414, ibid., p. 123.

251d., ibid., p. 123.

226 Cf., SANABRIA, J. R. Maurice Merleau-Ponty fenomendlogo existencial. Revista de filosofia, México,
21(61), jan./abr. 1988, p. 41.



horizontes, sendo outras paisagens e outros horizontes, nada no interior da coisa, senao
outras coisas menores®’. Entrementes, o proprio Merleau-Ponty confessa no “Le
visible...”, como visto, ainda ter ficado preso ao dualismo nas pesquisas da

‘Phénoménologie...”. A esse respeito, em 1946, perante a Sociedade Francesa de
Filosofia, numa ocasido em que apresentava as suas principais teses a respeito da
percepcao, J. Beaufret o criticou por ndo ter ido muito longe; por ter ficado prisioneiro do
vocabulario do idealismo nas descricbes fenomenoldgicas; também, por nao ter
conseguido sair da subjetividade [ em sua fenomenologia existencial ] e do vocabulério do
idealismo subjetivo, como fez Heidegger, partindo de Husserl*?® .

Todas as criticas levantadas acima nao invalidam nem arrefecem a pertinéncia, a
atualidade, nem a riqueza da originalidade filoséfica da fenomenologia existencial da
percepcao. O que foi descrito, ndo deixa de ser desconcertante, sim — por se tratar de
um pensamento marcado pela ambiglidade —, mas, sobretudo, é estimulante para quem
esta preocupado e ocupado com um fazer filoséfico que busca langar novas luzes no
pensamento sobre a existéncia humana no mundo. Trata-se de uma filosofia que estimula
a razao, ao afirma que as coisas nunca estdo completamente dadas; que é preciso uma
reflexao ininterrupta sobre a verdade, que sempre € uma meia verdade; uma filosofia que
conduz a uma critica radical — fenomenoldgica e ontolégica — os problemas tematizados
pela tradicdo. Torna-se estimulante tal pensamento, fazendo-se na ambiglidade, mas,
sem esquecer de dizer que o conhecimento é possivel; que o pensamento € possivel, e
que a linguagem é também possivel; que ha sentido, melhor, que ha mais sentido,
enfatizando, com isso, a sua busca, mas, ao mesmo tempo, reconhecendo a
incapacidade de expressar adequadamente tudo que ha a dizer®®®.

Finalmente, conclui-se afirmando, a respeito do objeto desta dissertagédo, que € a
percepgado do corpo proprio, como a compreendeu Merleau-Ponty, que estabelece uma
unidade dialética na relagdo subjetiva homem-mundo, que sua descrigdo significa ja a
descricao do sentido mesmo, la no seu surgir. Assim, pode-se designa-la de a experiéncia
originaria do um sujeito, comprometido e orientado ao mundo, do qual toma consciéncia,
nao através de uma reflexdo, sendo, através de uma crenga originaria (fé perceptiva), isto
€, de uma experiéncia vivida do mundo, cuja missdo é de ser a patria de toda

racionalidade e ponto de partida da verdade?®®.

2T MERLEAU-PONTY, M. PhP_, op., cit., p. 501, 384.

228 of., MERLEAU-PONTY, M. O primado da percepgéo e suas consequéncias filosoficas, op., cit., p. 91-92.
229 cf., REZENDE, A. M. Apresentacado. In: MERLEAU-PONTY, M. Merleau-Ponty na Sorbonne: resumo
de cursos de filosofia e linguagem, op., cit., p. 14-15.

20 ¢f., MUNOZ, J. A. A. La antropologia fenomenolégica de Merleau-Ponty, op., cit., p. 213.



A unidade dada através da percepcao do corpo proprio, que se estabelece depois
de superada a dicotomia, expressa um conhecimento e uma aceitacdo da situagao
humana, manifestando seu carater mestico de espirito-corpo-naexisténcia. E isso que faz
da filosofia de Merleau-Ponty uma teoria fenomenoldgica da percepgao, isto é, um estudo

sobre o solo originario de toda racionalidade e de todo sentido?’.

231 Cf., a esse respeito in: BARBARAS, R. Merleau-Ponty, op., cit., p. 11.



REFERERENCIA BIBLIOGRAFICA

1- Bibliografia priméria

MERLEAU-PONTY, M. Phénoménologie de la perception. Paris: Edition Gallimard,

1945.

. Fenomenologia da percepcéao. Trad. Carlos A. R. de Moura. 2 ed. Sao Paulo:

Martins Fontes, 1999.

2 — Outras obras de Merleau-Ponty

MERLEAU-PONTY, M. La structure du comportement. Paris: PUF, 1942.

. A estrutura do comportamento. Trad. José de A. Correa. B. Horizonte-MG:

Interlivros, 1975.

. Eloge de la philosophie. Paris: Edition Gallimard, 1953.

. Elogio da filosofia. Trad. Anténio B. Teixeira. 15 ed. Lisboa: Guimaraes

Editores, 1998.

. Merleau-Ponty na Sorbonne: resumo de cursos de filosofia e linguagem.

Trad. Constanca M. César. Campinas-SP: Papirus, 1990.

. O primado da percepcédo e suas consequéncias filosoficas. Trad.

Constanga M. César. Campinas-SP: Papirus, 1990.

. Le visible et I'invisible. Paris: Gallimard, 1964.

. Ovisivel e o invisivel. 3 ed. Trad. José A. Gianotti e Armando M. d’Oliveira.

Sao Paulo: Perspectiva, 1992.

. Signhos. Trad. Maria Ermatina G. G. Pereira. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1991.

. A Natureza. Trad. Alvaro Cabral. S0 Paulo: Martins Fontes, 2000.



. Ciéncias do homem e fenomenologia. Trad. de Selma T. Muchail. Sdo
Paulo: Saraiva, 1973. 112

3 - Obras sobre Merleau-Ponty

BARBARAS, R. Merleau-Ponty. Paris: Ellipses édition, 1997.

. Merleau-Ponty. In: JAFRO, L. e LABRUNE, M. Gradus philosophicus: a
construcao da filosofia ocidental. Trad. Cristina Muracho. Sao Paulo: Mandarim, 1996, p.
340 — 351.

BERNET, R. Le sujet dans la nature: reflexions sur la phénoménologie de la perception
chez Merleau-Ponty, in RICHIR, M. e TASSIN, E., [Texts réunis par]. Merleau-Ponty:
phénoménologie e expériences. Grenoble: Editons Jérbme Millon, 1992, p. 57-77.

BICUDO, Maria A. Viggiani. A percep¢ao em Edmund Husserl e em M. Merleau-Ponty.
Veritas, Porto Alegre, Vol. 42, N° 01, p.79-90, margco 1997.

BOBURG, Felipe. Sujeito Y Corporeidade em M. Merleau-Ponty. Revista de Filosofia,
México, Ano XXI, N° 61, p.45-51, enero. / abr. 1988.

CANTISTA, M. José. Fenomenologia e percepgcdo em M. Merleau-Ponty. Revista
Portuguesa de Filosofia, Braga, Tomo XLI, Fasc. 4, p. 385-404, out. / dez. 1985.

CAPALBO, Creusa. A fenomenologia de Maurice Merleau-Ponty e de E. Husserl. Revista
Brasileira de Filosofia, Rio de Janeiro, vol. 36, N° 141, p.07-21, jan./fev./mar. 1986.

. O pensamento de Merleau-Ponty sobre a fenomenologia de Husserl. Revista
Brasileira de Filosofia, Rio de Janeiro, Vol. 35, N° 143, p.216-222, jul./set. 1986.

. Da fenomenologia a ontologia indireta. Revista Brasileira de Filosofia, Rio de
Janeiro, Vol. XXXIX, N° 156, p.323-333, Out./Nov./Dez. 1989.

. A histéria do ser humano segundo Merleau-Ponty. Revista Brasileira de
Filosofia, Rio de Janeiro, Vol. XXXIX, N° 157, p.03-17, Jan./Fev./Mar. 1990.

. Natureza e vida em Maurice Merleau-Ponty. Revista Brasileira de Filosofia,
Rio de Janeiro, Vol. XXXIX, N° 157, p.429-438, Jan./Fev./Mar. 1992.

CARMO, P. Sérgio de. Merleau-Ponty: uma introdu¢do. Sdo Paulo: EDUC, 2000.

CERTEAU, M. de. La folie de la vision. Esprit, Paris, N° 66, p.89-99, Juin 1982.



CHAUI, Marilena de S. Experiéncia do Pensamento: ensaios sobre a obra de Merleau-
Ponty. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2002.

. Merleau-Ponty e a critica ao humanismo. Tese de mestrado, FFLCHUSP,
1967.

CHAUI, M. Introducéo e notas. In: Merleau-Ponty: textos selecionados. Sdo Paulo: Abril
Cultural, 1980 (Os Pensadores).

COELHO JUNIOR, N. Merleau-Ponty: filosofia como corpo e existéncia. Sdo Paulo: Ed.
Escuta, 1991.

DUPOND, Pascal. Le vocabulaire de Merleau-Ponty. Paris: Ellipses Edition, 2001.

FRAGATA, J. A filosofia de Merleau-Ponty. Revista Portuguesa de Filosofia, Braga,
Tomo XIX, Fasc. 2, p.113-141, Abril-dun. 1963.

GARE LLI, Jacques. Il Y a le monde. Esprit, Paris, N° 66, Juin 1982, pp. 113-123.

GILLES, Thomas R. Critica fenomenoldgica da psicologia experimental em Merleau-
Ponty. Petropolis-RJ: Vozes, 1979.

GREEN, André. Du corportement a la chair: itinéraire de Merleau-Ponty. Critique. Paris,
tomo XX, N° 211, p.1017-1046, Dec. 1964.

LEFORT, Claude. Philosophie et non-philosophie. Esprit, Paris, N° 66, p.101-112,
Juin. 1982.

MACIEL, S. Maria. Corpo invisivel: uma nova leitura na filosofia de Merleau-Ponty. Porto
Alegre: EDIPUCRS, 1997.

. O conceito de corpo em Merleau-Ponty. Revista Brasileira de Filosofia, Rio
de Janeiro, Vol XLIX, N° 191, p.342-350, jul./ago./set., 1989.

MOURA, C. A. Ribeiro. A cera e o abelhudo: expresséo e percepcdo em Merleau-Ponty;
Entre fenomenologia e ontologia: Merleau-Ponty na encruzilhada; Linguagem e
experiéncia em Merleau-Ponty. In Racionalidade e Crise: estudos de Historia da Filosofia
Moderna e Contemporanea. Sao Paulo: Discurso Editorial e Ed. da UFPR, p. 237-269;
271-293; 296-335, 2001.

MULLER, M. José. Merleau-Ponty: acerca da expresséo. Porto Alegre: EDIPUCRS,
2001.

. Leitura merleaupontyana da teoria fenomenoldgica da expressao. Veritas,
Porto Alegre, Vol. 45, N° 2, p.213-222, Jun. 2000.



PAVIANI, Jaime. A reflexao dialética e a fé perceptiva em Merleau-Ponty. Veritas, Porto
Alegre, Vol. 45, N° 2, p.223-230, Jun. 2000.

. Merleau-Ponty: a fala como ato de significacado. Veritas, Porto Alegre,
Vol. 37, N° 148, p.521-534, Dez. 1992.

MUNOZ, J. A. Arias. La antropologia fenomenologica de Merleau-Ponty. Madrid:
Ed. Fragua, 1975.

RICHIR, Marc. Le sens de la phénoménologie dans “Le visible e l'invisible”. Esprit, Paris,
N° 66, p.124-145, Juin 1982.

SANABRIA, J. Rubén. Maurice Merleau-Ponty fenomendlogo existencial. Revista de
Filosofia, México, Vol. 21, N° 61, p.23-44, Jan./Abr. 1988.

VALENTINI, Francesco. A filosofia da corporeidade: M. Merleau-Ponty, in Filosofia
Francesa Contemporanea. Vol. 1. Trad. Sampaio Marinho. Lisboa: Editora Arcadia, p.
73-182, s/d.

VUILLEMIN, J. La méthode indirecte de Merleau-Ponty. Critique. Paris: tome XX, N° 211,
p. 1007-1116, déc. 1964.

WAELHENS, Alphonse de. Une philosophie de I'ambiguité: I'existentialisme de M.
Merleau-Ponty. Paris: Publications Universitaire de Louvain, 1951.

. Situation de Merleau-Ponty. Les temps modernes, No 184-185, p. 386-

398, 1961.

4 - Qutras referéncias citadas

ABBAGNANO, Nicola. Histéria da Filosofia. Trad. Concei¢ao Jardim, Eduardo L.
Nogueira e N., 2 ed. Lisboa: Editorial Presenca, s/d., Volumes: VIl e XIV.

ABEL, Gunter. Verdade e interpretagao. Veritas, Porto Alegre, Vol. 47, N° 01, p. 41-51,
mar. 2002.

ABRAO, B. Siqueira (org.) Historia da Filosofia. Sdo Paulo: Ed. Best Seller, 2002.

BARBARAS, Renaud. Le desir et la distance: introduction a une phénoménologie da la
perception. Paris: J. Vrin, 1999.

BOUTOT, Alain. Introducéo a filosofia de Heidegger. Trad. Francisco Gongalves.
Portugal: Publicagdes Europa-América, s/d.



CAPALBO, Creusa. Verdade e subjetividade no pensamento de E. Husserl. Revista
Brasileira de Filosofia, Rio de Janeiro, Vol. XXXIX, N° 167, p. 272-277, jul./ago. 1992.

. Fenomenologia e Filosofia Grega. Revista Brasileira de Filosofia, Rio de
Janeiro, Vol. 33, N° 132, p. 424-428, out./dez. 1983.

. Fenomenologia e Ciéncias Humanas. Revista Brasileira de Filosofia,
Rio de Janeiro-RJ: Ambito Cultural Edicbes, 1987.

CAVALCANTE SCHUBACK, M. Sa. O comeco de Deus: a filosofia do devir no
pensamento tardio de F.W.J. Schelling. Petrépolis-RJ: Vozes, 1998.

CUNHA, J. Auri. Filosofia: iniciagao a investigagao filoséfica. Sao Paulo: Atual, 1992.

DARTIGUES, André. O que € fenomenologia? Trad. Maria José J. G. de Almeida. 3 ed.
Sao Paulo: Editora Moraes, 1992.

DELACAMPAGNE, Christian. Histéria da Filosofia no Séc. XX. Trad. Lucy Magalhaes.
Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1997.

DESCARTES, René. Textos diversos. Trad. J. Guinsburg e Bento P. Junior. 22 ed. Sdo
Paulo: Abril Cultural, 1979. (Os Pensadores).

HEIDEGGER, Martin. Carta sobre o humanismo. Trad. R. Eduardo Frias. Sao Paulo:
Editora Moraes, 1991.

HUSSERL, Edmund. A idéia da fenomenologia. Trad. Artur Mourao. Lisboa: Edigdes 70,
2000.

. Textos diversos. Trad. e selegao de Zelijko Loparic. Sao Paulo: Nova
Cultural, 1992. (Os Pensadores).

. A crise da Humanidade européia e a filosofia. Int. € Trad. Urbano Zilles.
Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996.

. Meditaciones cartesianas. Trad. e Estudio preliminar de Mario A. Presas. 2
ed. Madrid: Editorial Tecnos, 1997.

. Ideas relativas a una fenomenologia puray una filosofia
fenomenologica. México: Fundo de Cultura Econdmica, 1949.

KUHN, T. S. A estrutura das revolucdes cientificas. Trd. Beatriz V. Boeira e N. Boeira.3
ed. Sdo Paulo: Ed. Perspectiva, 1992.



KELKEL, Arion L. e SCHERER, R. Husserl. Lisboa: Edicdes 70, 1954.

LEVINAS, Emmanuel. Descobrindo a existéncia com Husserl e Heidegger. Trad.
Fernanda Oliveira. Lisboa: Instituto Piaget, s/d.

LUIJPEN, W. Antonius Maria. Introducéo a fenomenologia existencial. Trad. Carlos L.
de Matos. Séo Paulo: EPU, 1979.

MOURA, Carlos A R. de. Critica da razdo na fenomenologia. Tese de Doutorado.
FFLCH-USP, 1981.

NOVAES, Adaulo (org.). A crise da razédo. Sao Paulo: Companhia das Letras, 1996.
OLIVEIRA, M. Araujo. Sobre fundamentacao. 22 ed. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1997.

. Etica e racionalidade moderna. Sdo Paulo: Loyola, 1993.

PHILONENKO, Aléxis. Reler Descartes:a génesis do pensamento francés. Trad.
Fernando de Oliveira. Lisboa: Instituto Piaget, 1993.

REALE, Giovanni. Histéria da filosofia: do romantismo até nossos dias. Vol lll. Trad.
Alvaro Cunha. 2 ed. Sao Paulo: Paulus, 1991.

RIBEIRO, E. Ely Mendes. Individualismo e verdade em Descartes: o processo de
estruturagcao do sujeito moderno. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1995.

RICOEUR, Paul. Leitura 2: a regiao dos filosofos. S&o Paulo: Ed. Loyola, 1996.

RODRIGUES, R. Vétez. A problematica da corporeidade na filosofia kantiana. Revista
Brasileira de Filosofia, Rio de Janeiro: Vol. XXXIX, N° 167, p. 262-271. jul./ago./set.
1992.

SALES, B. Alencar. Heranga medieval da antropologia cartesiana. Veritas, Porto Alegre,
Vol. 47, N° 03, p. 321-332, set. 2002.

SARTRE, Jean-Paul. O ser e 0 nada: ensaio de ontologia fenomenolégica. Trad. Paulo
Perdigdo. 4 ed. Petropolis-RJ: Vozes, 1997.

SEVERINO, A Joaquin. A filosofia contemporanea no Brasil: conhecimento, politica e
educacao. Petropolis-RJ: Ed Vozes, 1999.

STEIN, Ernildo. O mundo da vida: problema epistemoldgico ou questéo histérica. Veritas,
Porto Alegre, Vol. 42, N° 01, p. 05-11, Margo 1997.



. Problemas do conceito de mundo vivido em Husserl. Revista Brasileira de
Filosofia, Rio de Janeiro: Vol. XXXIX, N © 157, p. 18-34, Jan./Fev./Mar. 1990.

DICHTCHEKENIAN, M. Fernanda (Org.) Temas Fundamentais da Fenomenologia.
Centro de Estudos Fenomenoldgicos de Sao Paulo. Sdo Paulo: Editora Moraes/Vozes,
s/d.

VATTIMO, Gianni. Introducao a Heidegger. Trad. Jodo Gama. 1 ed. Lisboa:Instituto
Piaget, 1996.

. Edmund Husserl e a Fenomenologia. Veritas, Porto Alegre, Vol. 31, N °122,
p. 173-194, Jun. 1986.

ZILLES, Urbano. Edmund Husserl e a Fenomenologia. Veritas, Porto Alegre, Vol.31, N°
123, p. 327-343, Set. 1986.

. Os conceitos husserlianos de “Lebenswelt” e Teleologia. Veritas, Porto
Alegre, Vol. 37, N ° 148, p. 511-519, Dez. 1992.

ZITKOSKI, J. José. O método fenomenoldgico de Husserl. Porto Alegre: EDIPUCRS,
1994.

5 — Bibliografia cientifica consultada sobre a tematica da percepcéao

BOCK, A. Mercés Bahia [et alli]. Psicologia: uma introdug¢ao ao estudo da psicologia. 13
ed. Sdo Paulo: Saraiva, 1999.

BONOMI, A. Fenomenologia e estruturalismo. Trad. Jodo P. Monteiro [et alli]. 2ed. Sao
Paulo: Perspectiva, 2001.

HOCHBERG, Julian E. Percepcéo. Trad. Alvaro Cabral. 2 ed. Rio de Janeiro: Zahar
Editores, 1973.

KRECH, David. Elementos de psicologia. Trad. Dante M. Leite. 4 ed. Sdo Paulo:
Pioneira, 1973.

MARIA, M. Cristina. Psicologia cientifica geral. 3 ed. Rio de Janeiro: Ed. Agir, 1962.

PENHA, A. GOMES. Os conceitos basicos do gestaltismo (cap.2); Teoria gestaltica da
percepcao (cap.4). Introducéo ao Gestaltismo. Rio de Janeiro: Ed. Imago, 2000.

. Percepcao e realidade: introdugéo ao estudo da atividade perceptiva. 2 ed. Rio
de Janeiro: Ed. Imago, 1993.



Franca Filho, José Luiz de

A dicotomia consciéncia - mundo em
Merleau-Ponty: uma tentativa de superacdo na
fenomenologia da percepcdo. / José Luiz de
Franca Filho. — Recife: O Autor, 2003.

117 folhas.

Dissertacdo (mestrado) - Universidade
Federal de Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2003.

Inclui: bibliografia.

1. Fenomenologia existencial. 2. Percepcdao. 3.
Existencialismo. 4. Subjetividade. | Titulo.

1 CDU (2. ed.) UFPE
100 CDD (22.ed.) BCFCH2008/1
19



	A DICOTOMIA CONSCIÊNCIA – MUNDO EM MERLEAU-PONTY 
	UMA TENTATIVA DE SUPERAÇÃO NA FENOMENOLOGIA DA PERCEPÇÃO 
	 
	Recife-PE, 30.09.2003 
	DEDICO ESTE TRABALHO 
	Primeira Parte 
	Filosofia da ambigüidade e retorno à experiência perceptiva 


