
 
 
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 
MESTRADO EM FILOSOFIA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A CONSTITUIÇÃO DA SUBJETIVIDADE EM  
CORNELIUS CASTORIADIS: 

A RELAÇÃO PSIQUE E SOCIEDADE 
 
 
 

FLÁVIO JOSÉ DE CARVALHO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Recife, 2002. 



 
 
 

FLÁVIO JOSÉ DE CARVALHO 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
  
 
 

A CONSTITUIÇÃO DA SUBJETIVIDADE EM  
CORNELIUS CASTORIADIS: 

A RELAÇÃO PSIQUE E SOCIEDADE 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dissertação de Mestrado apresentada como 
requisito parcial à obtenção do grau de 
Mestre em Filosofia, pela Universidade 
Federal de Pernambuco, sob a orientação 
do Prof. Dr. Jesus Vasquez Torres. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Recife, 2002. 



RESUMO 
 
 

Uma questão que sempre intrigou Cornelius Castoriadis foi a relação entre psique e 

sociedade. Essa complexa relação, ao mesmo tempo em que mantém as duas partes em suas 

respectivas instâncias, mostra a necessidade de sua interdependência recíproca. Tal 

compreensão fica explícita à medida em que se observa o percurso da psique no seu 

processo de socialização, desde a fase da mônada psíquica, cuja existência caracteriza-se 

pelo autismo subjetivo, passando pelo momento da ruptura deste autismo e constituição da 

relação edipiana, a chamada fase triádica, até chegar a ruptura definitiva, que estabelecerá 

para a psique toda a situação social-histórica na qual ela está inserida. Esta passagem 

poderá lançar a subjetividade numa situação de heteronômica ou autonôma, a depender do 

modo como se dará a mudança, cuja efetivação está subordinada ao modo de ser de uma 

dada sociedade, em seu legein e teukhein. Entretanto, apesar desta possibilidade, segundo 

Castoriadis, a tendência do processo de socialização da psique é a autonomia. Imaginação, 

criação, instituição, instâncias psíquicas, níveis de para-si, todos estes conceitos são 

inerentes a uma discussão que encetamos nas pegadas da inspiração de Castoriadis; 

discussão esta que, em seu propósito fulcral, visa ao desdobramento e ampliação de uma 

problemática essencial, em si inesgotável. 



SUMÁRIO 
 

INTRODUÇÃO ................................................................................................................. 07 
 
CAPÍTULO PRIMEIRO 
AS BASES DO PENSAR A SUBJETIVIDADE EM CORNELIUS CASTORIADIS 
  
1. O lugar da imaginação no pensamento castoriadiano ................................................... 16 
1.1   A descoberta e o ocultamento da questão da imaginação ........................................................ 18 
1.2   As razões do ocultamento ........................................................................................................ 22 
1.3   As características e as atribuições da imaginação .................................................................... 24 
1.4   A Imaginação e a Lógica Conjuntista-identitária ..................................................................... 25 
1.5  A Imaginação e o Conhecimento ............................................................................................... 27 
1.6   A Imaginação Primeira e a Imaginação Segunda ..................................................................... 28 
1.7   Imaginação e Psique / Imaginação e Sujeito ............................................................................ 31 
1.8   Imaginação e Imaginário .......................................................................................................... 32 
1.9   Imaginação e Simbólico ........................................................................................................... 35 
1.10   Imaginação e Significações Imaginárias Sociais / Instituições .............................................. 37 
  
2. Social-histórico, Significações Imaginárias Sociais e Magma. .................................... 38 
2.1   O Social-histórico .................................................................................................................... 39 
2.2.   As Significações Imaginárias Sociais ..................................................................................... 43 
2.3   O Magma ................................................................................................................................. 45 
  
3.   Psique e Mônada Psíquica ............................................................................................. 47 
  
4.  A Sociedade Instituinte e a Sociedade Instituída.  ......................................................... 53 
 
CAPÍTULO SEGUNDO 
OS NÍVEIS DA SUBJETIVIDADE HUMANA EM CORNELIUS CASTORIADIS 
  
1. A psique em suas instâncias psíquicas ......................................................................................... 67 
2. A psique em seus níveis de para-si .............................................................................................. 69 
3. A atividade reflexiva e deliberativa na constituição originária da subjetividade ........................ 82 
4. Os quatro pressupostos metapsicológicos na constituição da subjetividade ............................... 86 
5. A mônada psíquica na constituição da subjetividade .................................................................. 94 
 
CAPÍTULO TERCEIRO 
O PROCESSO DE SOCIALIZAÇÃO DA PSIQUE OU ACERCA DA RELAÇÃO 
PSIQUE E SOCIEDADE 
 

1. A imaginação como possibilidade de criação de novas formas sociais ................ 103 
2. O papel da linguagem e da família no processo de socialização da psique .......... 112 
3. A sublimação na constituição do indivíduo social ................................................ 117 
4. A imputação de autoridade a outrem versus a autonomia ..................................... 125 

 
CONCLUSÃO ................................................................................................................. 131 
BIBLIOGRAFIA ............................................................................................................. 135 



GRATIDÃO 
 
“Como ele se encaminhasse para Jerusalém, passava através da Samaria e da Galiléia. Ao entrar num povoado, dez leprosos vieram-lhe 
ao encontro. Pararam à distância e clamaram: “Jesus, Mestre, tem compaixão de nós!” Vendo-os, ele lhes disse: “Ide mostrar-vos aos 
sacerdotes”. E aconteceu que, enquanto iam, ficaram purificados. Um dentre eles, vendo-se curado, voltou atrás, glorificando a Deus 
em alta voz, e lançou-se aos pés de Jesus com o rosto por terra, agradecendo-lhe. Pois bem, era um samaritano. Tomando a palavra, 
Jesus lhe disse: “Os dez não ficaram purificados? Onde estão os outros nove? Não houvesse, acaso, quem voltasse para dar glória a 
Deus senão este estrangeiro?” Em seguida, disse-lhe: “Levanta-te e vai; tua fé te salvou”. (Lc 17, 11-19) 

 
Portanto, 

Sou grato: 
a todos aqueles que 

direta ou indiretamente  
contribuíram comigo para a realização desta pesquisa: 

a meus professores, especialmente, 
Prof. Dr. Jesus Vazques, 

Prof. Dr. Roberto Markenson, 
Profª. Dra. Mirtes Miriam Amorim; 
a três grandes e silenciosos auxiliares:  

Sra. Maria Betania,  
Sr. Ivan Mendes,  

Sr. Márcio Batista; 
aos bibliotecários da UFPE, especialmente,  

Dárlia, Mere, Francisco, Carlos, Grace e Sanderli; 
pelo apoio que recebi da 

CAPES e UFPE, 
especialmente, do  

Mestrado e da Graduação em Filosofia. 
a pessoas que compulsoriamente tiveram que me ouvir falar sobre a pesquisa  

e que, sem saberem, com seus “porquês”,  
ajudavam-me a pesquisar mais, melhorar sempre o presente texto:  

Lourdes Prazeres (a primeira a prestar ao autor uma homenagem felina) 
Adriano Carvalho (que alcunhou Castoriadis de “Castorinha”), 

Corina da Conceição (em dezenas de discussões sobre o pós-marxismo castoriadiano) 
Fátima Pires (que tantas vezes sugeriu questões ainda não pensadas) 

Andréa Bezerra (colaboradora no levantamento de fontes de e sobre Castoriadis) 
Israel Aires, (que acompanhou e suportou meu estresse desde a seleção até a defesa) 

Franklin Martorano (em nossos tantos diálogos interdisciplinares); 
a meus colegas de turma pelo amadurecimento recíproco de idéias:  

Fátima, Marcela, Mércia  
Roberto, Ricardo,Sérgio,Thiago; 

aos Doutores Honoris Causa na Vida,  
meu pai, José,  

minha mãe, Ineulza,  
minha irmã, Maria da Paz,  

os quais nunca superarei no saber; 
a Sr. Roberto, D. Dedinha e Eunice,  

pela hospitalidade nos momentos de criação; 
a Sr. Manoel e D. Therezita, Sr. Mário e D. Aparecida, 

pela hospitalidade em tantos momentos de trabalho. 
 

...  a Deus ... 
 

Juntos, fizemos desta dissertação um concerto a várias mãos. 



DEDICATÓRIA 
 
 

 
Dedico  

este trabalho  
a todos que  

 
vivem a aventura angustiante da busca e  
vivem-na com toda a energia de suas vida  
e têm neste constante avançar sua alegria.  

 
Dedico, 

em especial,  
 

a Jorge Luís Borges 
que me fez querer buscar pelo prazer de buscar não pelo de encontrar; 

 
a Boaventura de Souza Santos 

que me despertou para o fluxo de ascensão e decadência dos paradigmas;  
 

a Maria Theresa Didier de Moraes 
que me ensinou a não temer não ter o tronco da certeza no turbilhão do saber. 

 
 

A eles que me lançaram nesta  
roda viva do conhecimento. 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

“O ser, em geral, é criação.”



INTRODUÇÃO 
 

“A discussão será feita a partir da concepção 
freudiana (...) esclarecer de outra maneira, a partir 
destes dois temas que permaneceram para ela, e não 
por acaso, pontos cegos: a instituição social-
histórica e a psique como imaginação radical.” 
(L’Institution Imaginaire de la Société, p. 372)1. 

 
“Não é a consciência dos homens que determina seu 
ser, mas seu ser social que determina sua 
consciência.” (L’Institution Imaginaire de la 
Société, p. 41) 

 

 
O exercício filosófico que buscamos desenvolver tem como objetivo prioritário 

investigar o modo de desenvolvimento da relação psique e sociedade no processo de 

socialização do indivíduo social-histórico, na perspectiva de Cornelius Castoriadis, 

compreendendo que a subjetividade se constitui numa multiplicidade de possibilidades, 

homogênea, heterogênea, reflexiva e deliberativa. Castoriadis, segundo Jean-Pierre Dupuy, 

pode ser colocado no rol dos pensadores contemporâneos que trabalham com o referencial 

da “nova filosofia política”, juntamente com Emmanuel Levinas, Louis Dumont, Michel 

Foucalt, Nicos Poulantzas, Jacques Monod, René Girard, Pierre Rosanvallon e Henri Atlan. 

Este novo referencial visa, em suas reflexões, a reabilitação da filosofia política e a crítica 

das pretensões de fundar uma ciência da história conforme o modelo das ciências da 

natureza. Os pensadores citados sustentam certos valores, tais como a autonomia e 

harmonia relativas da sociedade humana, destacando que cabe, sobretudo à própria 

sociedade, reabilitar à heteronomia – quer dizer, a opacidade social – a política, como 

espaço onde emerge e se desenvolve o conflito humano2. Neste tipo de abordagem do 

processo de socialização também não há lugar para o aspecto essencialista, negação que se 
                                                 
1 Todas as epígrafes desta dissertação são trechos de textos de Cornelius Castoriadis as quais têm sua 
referência completa na bibliografia. 
2 DUPUY, Jean-Pierre. Introdução á Ecologia Política. Civilização Brasileira: Rio de Janeiro, 1980, p. 96. 



constitui em um dos traços marcantes do pensamento castoriadiano; conforme Dupuy, “a 

essência, se aqui há essência, é realização da existência; não é prévia à existência.”3 

O pensamento de Cornelius Castoriadis se articula sob o binômio imaginação e 

autonomia, quer trate da ontologia quer da política, seja nas discussões epistemológicas ou 

nas especulações psicanalíticas. Como podemos observar, após a publicação de “A 

Instituição Imaginária da Sociedade”, todo o seu pensar buscará compreender duas questões 

que, a seu ver, nunca foram discutidas como deveriam pela tradição filosófica e 

psicanalítica: a questão da relevância da imaginação – como elemento fundante na 

constituição da subjetividade – e a constituição do sujeito social-histórico – como ser 

autônomo. 

Em Castoriadis, a imaginação é a capacidade última do modo de ser da 

subjetividade. Nela e por ela se dá a constituição subjetiva. Ela não é mera faculdade, mas 

sim a condição de possibilidade das faculdades. Segundo ele, esta condição da imaginação 

nunca foi considerada suficientemente ao longo da história do pensamento ocidental; 

muitos pensadores trataram-na como mais uma faculdade e, na maior parte das vezes, 

associaram-na ao fictício, ao falso, ao duvidoso. Negavam-na, pois se defrontavam com 

uma espécie de fenômeno da subjetividade que não lhes possibilitava a conceituação 

segundo os padrões racionalistas. Sua fluidez não se coadunava com o raciocínio lógico 

aristotélico. A imaginação não cabia em um conjunto nem tinha um padrão de identidade 

para si. Nesta fluidez, que a tradição associou ao fictício, Castoriadis pôde compreender o 

fluxo constante de representações criado pela imaginação, sem o qual o sujeito não 

compreenderia a realidade. Por conseguinte, a ontologia castoriadiana colocará o ser como 

constante e inesgotável criação. 
                                                 
3 Ibidem, p. 112. 



Na análise do significado da criação reside a legitimidade do pensamento de 

Castoriadis quanto à imaginação e mesmo em relação à autonomia. Para ele, a 

subjetividade é constitutivamente criadora e esta criação não está submetida a qualquer tipo 

de funcionalidade biológica. Portanto, as necessidades da espécie não determinam o ser 

criador no homem. Há algo que pode condicionar, influenciar, porém não determinar a 

criação; falamos da constituição social e histórica, isto é, o modo de ser da subjetividade 

enquanto pertencente a uma dada sociedade, de uma específica época, constituída segundo 

os respectivos modos de pensar-comunicar (legein) e do seu fazer (teukhein). 

Na perspectiva castoriadiana, o processo de autonomia da subjetividade se delineia 

a medida que o indivíduo social compreende-se como esse ser criador, cuja atividade 

institui e mantém o todo social instituído; por conseguinte, este indivíduo pode contestar e 

forjar o todo social de uma outra maneira. Neste processo, a subjetividade assume-se como 

criadora e autônoma, respaldada pela sua imaginação.  

Neste sentido, com sua reflexão, Castoriadis pretende colaborar com discussões 

perenes do pensar ocidental, tais como: há algo que aponte para uma teleologia na história? 

Qual o lugar da imaginação na constituição da subjetividade e até que ponto ela é 

originária? Como compreender a constante criação de novas formas, novas idéias? Como é 

possível compreender a constituição da sociedade? Entre outras tantas questões. 

Mediante estes esclarecimentos iniciais em relação à conjuntura na qual se insere o 

pensamento castoriadiano, intentaremos a tarefa de compreender como se pode falar em 

subjetividade na perspectiva social-histórica. Mais especificamente, como é possível falar 

em subjetividade na interdependência estabelecida entre a vida psíquica e a social. Neste 

sentido, buscaremos o alcance da imbricação entre o pensar filosófico e o pensar 

psicanalítico em Castoriadis. 



O itinerário que seguiremos compreende três momentos (três capítulos) distintos e, 

no entanto, simultaneamente correlacionados, posto que estão em constante interação 

referencial. 

No primeiro momento, ou seja, no primeiro capítulo, trataremos de sondar as bases 

do pensar de Castoriadis acerca da subjetividade. Portanto, trabalharemos princípios de seu 

pensamento, tais como a imaginação e o imaginário, entre outros. Assim, conhecendo o 

fundamento do pensamento castoriadiano, analisaremos concomitantemente sua crítica à 

tradição filosófica, onde ele detecta a presença de um desvio da compreensão da 

imaginação por parte dos pensadores que pertencem ao “cânon” filosófico ocidental. 

Segundo sua análise, a razão deste desvio está no caráter de fluxo criativo constante que 

constitui a imaginação, cujo caráter dinâmico, por ser incompatível com a lógica 

conjuntista-identitária4, impossibilitou que o discurso filosófico tomasse a imaginação na 

sua devida atividade. Ao contrário o que aconteceu foi o seu desvio para o âmbito da ilusão, 

do fictício, do engano. 

Desta forma, até certo ponto, o pensamento castoriadiano é o resgate do pensar da 

imaginação, que inicia sua história de ocultamento já com Aristóteles. A imaginação em 

Castoriadis terá um papel fundante, isto é, ela será a condição de possibilidade da criação e, 

por conseguinte, da capacidade de auto-alteração da subjetividade, além do processo de 

socialização da psique, finalmente, da efetividade do projeto de autonomia. 

Ainda neste primeiro capítulo, é de suma importância analisarmos a reflexão de 

Castoriadis, sua compreensão sobre o sentido e os modos de manifestação do simbólico no 

                                                 
4 Castoriadis usa as expressões “lógica conjuntista-identitária” ou “lógica conídica” (CON = conjuntista; ID = 
identitária), em ambos os casos fazendo referência à lógica aristotélica, cuja essência, grosso modo, é a 
redutibilidade ao conjunto e a busca da identidade, da universalização, da determinidade (peras). Padrões, que 
segundo Castoriadis, são incapazes de alcançar o significado da imaginação, do imaginário, da dinâmica 
social-histórica, da relação psique e sociedade, enfim do processo de socialização da psique. 



processo de criação das significações imaginárias sociais. É-nos essencial compreender 

também como tais significações participam da formação e da reformulação das instituições 

sociais-históricas. 

No seguimento, abordaremos um dos princípios mais importantes de nossa 

discussão, a mônada psíquica, isto é, a experiência do homem, no princípio de sua 

existência, posicionar-se frente ao mundo numa postura de fechamento sobre si próprio, o 

que caracteriza uma clausura ontológica. Esta situação só se romperá a partir do processo 

de socialização que estrutura o indivíduo integralmente. Ambas as atividades, fechamento e 

abertura, são constituintes deste processo, como afirma Castoriadis: “tanto quanto a 

mônada tem a tendência à sempre se fechar sobre si mesma, a ruptura é constitutiva 

daquilo que será o indivíduo”5. 

No segundo capítulo, tornaremos a nossa discussão mais específica, isto é, 

abordaremos os três pontos de maior interesse para a investigação do processo de formação 

da subjetividade. Portanto, no primeiro ponto, compreenderemos o modo de constituição e 

as maneiras de como se efetiva a relação da psique em suas duas instâncias – o consciente e 

o inconsciente. O segundo ponto se refere também à constituição da subjetividade, desta 

feita advertindo que devemos ter em vista o fato de que a subjetividade não é 

exclusivamente condicionada pela sua psique, havendo outros elementos nesta composição; 

ou seja, o sujeito não é apenas psíquico, mas também integra em sua composição a 

estrutura corporal, além de ser um indivíduo que somente pode se dar na sociedade, isto é, 

como elemento social-histórico. Castoriadis chama estes elementos de “níveis de para-si”. 

O terceiro ponto será destinado a considerar duas atribuições que distinguem radicalmente 

o homem de qualquer outro vivente, as suas atividades reflexiva e deliberativa. Elas são 
                                                 
5 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. L’Institution Imaginaire de la Société. Paris: Seuil, 1975, p. 407. 



capacidades originárias, cuja radicalidade e importância são equiparáveis às instâncias e aos 

níveis do para-si. Outrossim, estão embasadas pela imaginação e submetidas ao 

condicionamento histórico. 

Estes três pontos são preparatórios à discussão propriamente psicanalítica de nossa 

reflexão. Mediante as informações coletadas, inseriremos aquilo que Castoriadis chama de 

quatro pressupostos metapsicológicos da constituição da subjetividade: a atividade da 

sublimação; a existência de energia livre; a labilidade dos investimentos; a capacidade de 

questionar as instituições sociais e seus objetos instituídos. Finalizando este percurso, 

voltaremos a considerar a questão da mônada psíquica, desta feita já tendo em mãos todo o 

material pesquisado, a fim de compreendermos o processo pelo qual a mônada – 

inicialmente fechada sobre si mesma – rompe-se, inaugurando a aventura de socialização 

da subjetividade. 

O momento final de nossa pesquisa, que se constituirá no terceiro capítulo de nossa 

dissertação, pretende alcançar dois resultados: inicialmente, compreender a dinâmica do 

social-histórico, isto é, efetivar a verificação do processo responsável pela ascensão e 

decadência das formas sociais, observando inclusive o relevante papel da imaginação 

radical neste processo; o segundo objetivo engloba a investigação do modo de 

relacionamento entre as dimensões da existência social-histórica do homem no trinômio 

corpo/psique/social. 

Sinteticamente, ao final desta discussão, pretendemos ter compreendido como se 

constitui e se desenvolve a subjetividade no seu processo de socialização, desde o 

enclausuramento inicial da mônada superado pela ruptura da mesma e reconhecimento do 

mundo exterior, até o sujeito se compreender como pertencente a uma dada sociedade, 

cujas instituições ele cria e mantém enquanto indivíduo social-histórico. Em poucas 



palavras, saberemos o que Castoriadis concebe como relação psique e sociedade na 

formação da estrutura da subjetividade. Relação esta que, na ótica de Eugène Enriquez, 

permiti-lhe afirmar que “as características do ser humano fazem dele um ser pulsional e 

um ser social”6. Relação constituinte de um processo necessário para a formação do sujeito 

social-histórico, conforme reflete Joel Whitebook: “o pólo monádico é fonte de 

individuação”7. E, sobretudo, esta relação sedia uma outra gênese tão importante quanto a 

do processo de socialização, falamos do processo de autonomização individual e social. Por 

isso, Hans Joas conclui que “no projeto de Castoriadis, a autonomia individual só é 

possível no ambiente de autonomia social”8.  

Destarte, nossa meta será compreender a imbricação necessária entre psique e 

sociedade segundo a visão de Castoriadis, em seus diversos elementos e desdobramentos, 

primordialmente no tocante à imaginação e ao imaginário, à criação e à instituição. 

                                                 
6 ENRIQUEZ, Eugène. Da Horda ao Estado: psicanálise do vínculo social. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 
1999, p. 16. 
7 Cf. WHITEBOOK, Joel. Intersubjectivity and the Monadic Core of the Psyche: Habermas and Castoriadis 
on the Unconscious in BUSINO, Giovanni. Autonomie et autotransformation de la société: la philosophie 
militante de Cornelius Castoriadis. Genève: Librairie Droz, 1989, p. 233. 
8 JOAS, Hans. L’Institutionalisation comme Processus Créateur. sur la Signification Sociologique de la 
Philosophie Politique de Cornelius Castoriadis in ibidem, p. 184. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“A imaginação, em sua essência, 
é rebelde à determinidade.” 



CAPÍTULO PRIMEIRO 

 

AS BASES DO PENSAR A SUBJETIVIDADE 

EM CORNELIUS CASTORIADIS 

 
 

“O que há no fundo? Algo que não está lá para 
representar outra coisa, que é, sobretudo, condição 
de toda representação ulterior, mas que já existe no 
modo da representação: o fantasma fundamental do 
sujeito, sua cena nuclear (não a “cena primitiva”), 
onde existe o que constitui o sujeito na sua 
singularidade: seu esquema organizador-
organizado que se representa por imagem, e que 
não existe na simbolização, mas na presentificação 
originária (...) um estruturante-estruturado.” 
(L’Institution Imaginaire de la Société, p. 199-200) 

 
“A alma jamais pensa sem fantasia.” (Les 
Carrefours de Labyrinthe II, p.332) 

 
 
 
1. O lugar da imaginação no pensamento castoriadiano 

 

A imaginação é um dos temas centrais do pensamento de Cornelius Castoriadis, fato 

que pode ser verificado a partir da quantidade de textos direta ou alusivamente focados 

nesta questão, a qual, segundo sua análise, foi encoberta pelo pensamento filosófico 

tradicional. 

Portanto, Castoriadis se põe como um pensador que pretende resgatar no discurso 

filosófico a presença do elemento da imaginação, buscando primeiramente suprimir o 

caráter de “ficção”, de “falso” ou de “duvidoso”, que certas tendências da tradição 

filosófica imprimiu nela. Castoriadis coloca a imaginação como constitutivo fundante de 



todo o conhecimento, de toda a capacidade criativa do homem, quer refira-se ao campo dos 

saberes humanos quer à presença do homem na sociedade enquanto ser de relações sociais, 

ou mesmo enquanto ser transcendental na relação com a divindade. Compreendendo 

“capacidade criativa” como “criação no sentido preciso de ‘criação de novas formas’, de 

novos eidé”9. Criação ex nihilo.10 Neste sentido, em todas as possibilidades da vida 

humana, o elemento imaginário estará na base de tudo, possibilitando esta criação do novo 

constantemente, tornando inclusive provável a constituição de um ser autônomo, infenso ao 

controle exterior. 

A imaginação é fundante da existência do indivíduo social-histórico; sem ela não 

seria possível falar em identidade humana, constituição psíquica, conhecimento humano ou 

em relações sociais. Não haveria a subjetividade tal como a temos. Mediante o representar 

esta característica constitutiva, a imaginação tem urgência em ser resgatada à sua dignidade 

no discurso filosófico. A meta de Castoriadis é retomá-la, como o fez Aristóteles e alguns 

outros pensadores ao longo da história do pensamento filosófico ocidental, atentando para 

que não se volte a encobri-la por meio das categorizações da lógica conjuntista-identitária, 

cujo discurso não tem propriedade para captar e comunicar a compreensão coerente da 

dimensionalidade da imaginação. 

 

 

                                                 
9 AMORIM, Mirtes Mirian. Labirintos da Autonomia: a utopia socialista e o imaginário em Castoriadis. 
Fortaleza: EUFC, 1995, p. 179. 
10 “A criação ex nihilo de Castoriadis não é simplesmente criação a partir do nada, é uma criação 
imotivada; nada do que já existe implicaria uma nova forma. E sobre esta criação quem decide é o coletivo 
anônimo, sob a forma de imaginário social ou sociedade instituinte.” PERRUSI, Martha Solange. A 
Instituição Social-histórica da Autonomia como Criação Ontológica em Castoriadis. Dissertação de 
Mestrado. UFPE. Recife, 1998, p. 123. 



1.1. A descoberta e o ocultamento da questão da imaginação11 

 

Segundo Castoriadis, quem primeiro tratou da questão da imaginação foi 

Aristóteles, no livro III, tratado “De Anima” (Péri Psychés). Sua descoberta foi dupla, uma 

vez que, primeiramente, Aristóteles falou de uma imaginação a qual quase toda a tradição 

filosófica fará referência, isto é, a imaginação remetida ao fictício, ao âmbito das sensações, 

do falso, etc. Para esta primeira acepção, Castoriadis usa o termo “imaginação segunda”, a 

qual tem caráter de subordinada e não de fundante; será sempre produto e não produtora, 

não está no nível originário da constituição humana. Ora, se falamos numa imaginação 

segunda supõe-se que haja uma anterior (ontologicamente falando) e que Castoriadis 

chamará “imaginação primeira”. Foi dela que Aristóteles tratou na continuidade do seu 

livro “De Anima”. O caráter desta imaginação primeira é radical, é originário, 

indeterminável, não pode ser esgotado por conceitos ou definições da lógica conídica. Ela 

tem caráter fundante e não de subordinada, além de ser sempre produtora e não produto, 

constantemente criadora do novo. 

O fato é que Aristóteles faz a descoberta da imaginação – que Castoriadis também 

chama de “imaginação radical”, mas abandona-a. Prossegue o desenvolvimento do seu 

plano de reflexão, desconsiderando a imaginação primeira. Uma das possíveis causas que 

se pode apontar para este abandono é o fato de que este tipo de reflexão de caráter 

originário não pode ser feito conforme a lógica conjuntista-identitária, a qual não tem 

propriedade para o alcance desta dimensão originária. Restou a Aristóteles tratar da 

                                                 
11 Apenas iremos expor a visão de Castoriadis sobre este tema sem tomar partido nas leituras que faz dos 
autores. 



imaginação sensorial, perceptiva, cuja constituição admite os padrões conjuntistas-

identitários. 

Após ele, a tradição filosófica continuará sempre seguindo a via da ocultação da 

imaginação primeira, muitas vezes sem mesmo perceber que o fazem, posto que a 

imaginação segunda toma a posição de única imaginação possível de se tornar objeto de 

discurso e reflexão. Porém, segundo Castoriadis, isto permanecerá nestes padrões até o 

século XVIII, quando Emmanuel Kant retomará a questão da imaginação na primeira 

edição da sua “Crítica da Razão Pura”, embora a abandone em seguida, na segunda edição. 

Segundo Castoriadis, naquela primeira edição, Kant declara que a imaginação é uma 

das faculdades originárias do ser humano, tendo suas leis próprias e exercendo um papel 

determinante sobre a sensibilidade e o entendimento. Por um momento, parece que o 

projeto de Aristóteles vai tomar o seu devido lugar na discussão filosófica. Entretanto, na 

segunda edição, Kant mudará de parecer, afirmando que a imaginação está submetida às 

leis do entendimento, tomando, a exemplo de Aristóteles, a perspectiva da concepção da 

imaginação segunda. Como sintetiza Mirtes Amorim: “Para Castoriadis, a imaginação, 

tanto em Aristóteles como em Kant, por caminhos diferentes, é colocada como produzindo 

sempre o estável e o mesmo”12. 

Castoriadis também se refere a Fichte, que tratará da imaginação como a capacidade 

de por uma imagem. Embora a considere um fator que possibilita a criação, Fichte não vai 

adiante na questão, desviando-se para o campo das sensações, com o fito de submeter à 

imaginação a uma condição exterior, um recurso externo que lhe ponha em atividade. 

Portanto, para ele, a imaginação é a capacidade de por uma imagem a partir simplesmente 

de um choque. No sentido de melhor compreender esta assertiva, podemos recorrer ao 
                                                 
12 AMORIM, Mirtes Mirian. Labirintos da Autonomia, p. 187. 



seguinte comentário de Abbagnano: “Fichte diz: ‘A Imaginação produz a realidade, mas 

nela não há realidade; só depois de concebida e compreendida no intelecto seu produto se 

torna algo de real’ ”.13 

Em Hegel, para Castoriadis, o encobrimento foi bem mais marcante, posto que, com 

ele, a imaginação será relegada ao papel de auxiliar da memória. Entretanto, o que pudemos 

observar é que a leitura de Castoriadis não leva em conta que Hegel distingue entre a 

“imaginação” e a “fantasia”, concedendo àquela o caráter reprodutivo, isto é, secundário e 

a esta o caráter originário do ser fundante. Acerca desta distinção, lemos o comentário de 

Abbagnano, que diz: “Sobre ela [a imaginação], Hegel implantou a distinção entre 

imaginação e fantasia. Ambas são determinações da inteligência, mas a inteligência como 

imaginação é simplesmente reprodutiva, ao passo que como fantasia é criadora, é 

‘imaginação simbolizante, alegorizante ou poetante’ ”14. 

O caso de Freud é sui generis, pois, segundo Castoriadis, ele foi aquele que ao longo 

de toda a sua obra falou da imaginação primeira sem, contudo, fazer sequer uma referência 

ao termo “imaginação radical” ou “primeira”. Sempre que se referia ao que competiria à 

originariedade da imaginação, ele usava o termo “Phantasie”. Esta característica do 

discurso freudiano na consideração da imaginação como fundante será mais detalhada no 

segundo capítulo deste nosso trabalho, quando trataremos dos atributos constitutivos das 

instâncias psíquicas e dos níveis do para si. Por ora, basta-nos esta curta referência, que 

também Freud tratou e se aproximou bastante da concepção aristotélica da imaginação 

primeira, embora sem tê-la tematizado explicitamente; e que analogamente se desviou dela, 

devido às suas perspectivas positivistas na consideração da psique humana. 

                                                 
13 ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 1998. 
14 Ibidem. 



Um outro fato típico que merece menção é o de Heidegger, que em “Kant e o 

Problema da Metafísica”, segundo Castoriadis, apresenta tanto a redescoberta quanto o 

retroceder de Kant em relação à imaginação radical. Entretanto, apesar de descrever com 

propriedade o itinerário kantiano quanto a esta questão, o próprio Heidegger não 

desenvolverá mais o problema da imaginação, nunca mais voltando a tratá-la, segundo nos 

informa Castoriadis. 

Uma outra tentativa de falar da imaginação, que, conforme a análise de Castoriadis, 

não avança na sua compreensão e no seu desvelamento, mantendo-a presa à 

superficialidade, é a reflexão de Merleau-Ponty. Em “O Visível e o Invisível”, ele avança 

na busca de dissolver as dificuldades e as aporias suscitadas pela imaginação, 

permanecendo preso às amarras da lógica conjuntista-identitária. Entretanto, “alguma coisa 

o puxa para trás: sem dúvida, a persistência do esquema da percepção, no sentido mais 

amplo, do qual ele não chega a se desvencilhar completamente, percepção agora tornada 

experiência ou recepção ontológica”.15 

Como pudemos observar, a imaginação não foi tanto um tema esquecido pela 

reflexão filosófica quanto desvirtuada em sua acepção originária. Portanto, a crítica de 

Castoriadis não remete ao esquecimento, mas ao desvio pelo qual passou a questão, ou seja, 

o enquadramento da imaginação em um papel subalterno, até mesmo valorativamente 

negativo, sendo a maior parte do tempo remetida àquilo que é fictício, irreal, falso, 

recebendo um tratamento que não alcançava o seu grau de originariedade, deslocando-a e 

mesmo tirando-a de “seu lugar central na filosofia da subjetividade”16. 

 

                                                 
15 CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe II: Domaines de l’homme. Paris: Seuil, 1986, p. 
331. 
16 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe V: Fait et a Faire. Paris: Seuil, 1997, p. 227. 



1.2. As razões do ocultamento 

 

Houve, decerto, alguns motivos que levaram cada um daqueles pensadores a tal 

posicionamento. Foram várias as épocas e vários os motivos, mas o principal deles foi o 

fato de que a reflexão filosófica esteve e está, na sua maior parte, condicionada pelos 

ditames de uma racionalidade, que por sua vez se baseiam nos pressupostos da lógica 

conjuntista-identitária ou conídica. Lógica cuja atribuição é a determinidade, o esgotamento 

da coisa em definições (quiçá uma única definição); é o ambiente da causalidade 

determinística; em poucas palavras, é o império da exatidão. A lógica identitária é a lógica 

da determinação, da relação de causa e efeito, de meio e fim ou de implicação lógica, 

segundo Castoriadis17. Por sua vez, a imaginação não se enquadra nestas exigências, não se 

presta a uma análise definitiva em sua natureza inesgotável, infringe os constrangimentos e 

limites do universo da determinação. 

Junto a este motivo da reflexão filosófica estar suportada sobre a lógica conídica, 

Castoriadis aponta um outro motivo para este ocultamento, que surge quase como um 

corolário da questão lógica: cada sociedade se dá numa época; seus componentes – os 

indivíduos sociais – são a cada vez enquadrados numa dada constituição social-histórica. 

Ora, até os nossos dias, toda a organização de nossa vida é pautada na lógica conjuntista-

identitária. 

Há, porém, uma idéia diferente deste tipo de lógica notabilizada na tradição 

filosófica ocidental. Este outro modelo lógico – que supomos estar no projeto filosófico 

castoriadiano – era conhecido dos gregos. Acerca do processar desta lógica, segundo 

Eugène Enriquez, temos que “os gregos do séc. IV já reconheciam os conjuntos cujos 
                                                 
17 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. L’Institution Imaginaire de la Société, p. 244. 



traços essenciais eram a beleza e a polimorfia, duplicidade e equívoco, inversão e retorno; 

forma de raciocínio oposta a uma lógica da identidade. Com isto, se aceita que o mundo 

esteja sempre em movimento, que os eventos se consumam no efêmero, que uma coisa 

possa ser uma e múltipla, melhor ainda, considera o mundo como definitivamente 

encantado. Escutando os rumores e murmúrios da vida, que brotam em volta e no interior 

dele próprio, ele [homem grego] se constrói como ser paradoxal, em outros termos, como 

verdadeiro ser”.18 

Portanto, até certo ponto, entendemos o porquê do ocultamento, do desvio da 

questão da imaginação. Cada um dos autores que citamos retrocedeu diante da pesquisa 

com a imaginação primeira, posto que tinham diante de si algo que lhes escapava ao exame 

completo, exaustivo, não se deixando inclusive ser categorizado. Assim, como a 

imaginação não se deixava “aprisionar” foi, então, considerada como estando fora do 

esquema conjuntista-identitário; logo, fora da racionalidade por este esquema pressuposto, 

sendo remetida para o plano do fictício, do irreal, do fantástico. 

Castoriadis acusa, deste modo, toda a tradição filosófica de sempre ter tachado a 

imaginação reduzindo-a a um papel subalterno, ora perturbador e negativo, ora auxiliar e 

instrumental. Renato Mezan pode contribuir para a compreensão deste problema, a partir de 

sua afirmativa de que “a impossibilidade de conjuntização [do imaginário] deve-se ao fato 

de que há uma potência nativa da auto-alteração, isto é, posição de novas determinações, 

não dedutíveis da transformação das determinações anteriormente existentes. Daí, o 

social-histórico, como potência de auto-alteração permanente, é chamado sociedade 

instituinte”19. 

                                                 
18 ENRIQUEZ, Eugène. Da Horda ao Estado, p. 21. 
19 MEZAN, Renato. Freud: um pensador da cultura. Brasiliense: São Paulo, 1997, p. 570. 



Talvez um dos grandes problemas é o fato de que eles não consideraram o fator 

criação, isto é, a imaginação ser sempre possibilidade e, antes de tudo, condição de 

mudança, do surgimento do novo, atividade incessante e essencialmente indeterminada. O 

termo criação tanto representa o caráter originário da imaginação quanto remete à criação 

social-histórica. Contudo, vale ressaltar que mesmo a criação social-histórica só é possível 

a partir da imaginação radical. 

 

1.3. As características e as atribuições da imaginação 

 

Tendo feito este pequeno percurso histórico, trataremos de expor agora aquilo que 

Castoriadis aponta como atribuições da imaginação primeira, baseado na sua leitura de 

Aristóteles e, simultaneamente, expondo a sua própria compreensão. 

1. A imaginação possibilita e está em todo o processo da ruptura monádica e da fase 

triádica20; 

2. A imaginação cria as “fantasias”, que podem ser consideradas como os “primeiros 

noemas”, ou, se não forem estes, é a condição para que existam; noemas entendidos 

como aquilo que dá suporte às noesis21; 

                                                 
20 CASTORIADIS, Cornelius. L’Institution Imaginaire de la Société, p. 412. 
21 “NOEMA (al. Noema). Na terminologia de Husserl, o aspecto objetivo da vivência, ou seja, o objeto 
considerado pela reflexão em seus diversos modos de ser dado (p. ex., o percebido, o recordado, o 
imaginado). O Noema é distinto do próprio objeto, que é a coisa; p. ex., o objeto da percepção da árvore é a 
árvore, mas o noema dessa percepção é o complexo dos predicados e dos modos de ser dados pela 
experiência: p. ex., árvore verde, iluminada, não iluminada, percebida, lembrada, etc. NOESE (al. Noesis). 
Na terminologia de Husserl, o aspecto subjetivo da vivência, constituído por todos os atos de compreensão 
que visam a apreender o objeto, tais como perceber, lembrar, imaginar, etc.” ABBAGNANO, Nicola. 
Dicionário de Filosofia. 



3. A imaginação é pressuposto para a análise e a síntese, para a abstração e a construção; 

ela pode, pela unificação, constituir uma fantasia, a partir de muitas. Diz ainda 

Castoriadis que a imaginação é uma potência e seu ato é a fantasia22; 

4. A imaginação possibilita que todo ser para-si crie um mundo próprio, no qual se 

estabelece também a si próprio23, como veremos ao falarmos dos atributos das 

instâncias psíquicas e dos níveis do para si; 

5. A imaginação é pressuposto da consciência24; em sua condição de base da constituição 

humana precede o ser consciente, que lhe é subordinado; 

6. A imaginação é autônoma, pois é capaz de criar imagens independentemente de ser 

afetada25, do “choque”. É, outrossim, liberada da sujeição biológica, em seu 

funcionamento e suas finalidades, podendo criar de forma alheia às necessidades.26 Por 

este modo de ser autônomo, que não depende deterministicamente da necessidade, o 

próprio mundo psíquico vai ser a-funcional; 

7. A imaginação é poder de apresentação e organização, poder de fazer surgir 

representações, um poder-fazer-ser sempre apoiado em uma provisão, uma reserva, um 

mais possível.27 

 

1.4. A imaginação e a lógica conjuntista-identitária 

 

Mediante esta pluralidade dos modos de ser da imaginação (possibilitar a ruptura 

monádica; criar as fantasias; ser pressuposto para a análise e a síntese, para a abstração e a 
                                                 
22 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe II, p. 360. 
23 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe V, p. 239. 
24 Cf. ibidem, p. 247. 
25 Cf. ibidem, p. 248-249. 
26 Cf. ibidem, p. 257. 
27 Cf. ibidem, p. 263-264. 



construção, também para a consciência; ser autônoma frente à estrutura biológica; ser poder 

de apresentação e organização, de fazer surgir representações; ser possibilidade de que o ser 

para si crie seu próprio mundo; ser capacidade de poder-fazer-ser) podemos compreender o 

motivo que levou os pensadores que citamos a retrocederem diante da questão. Tomando 

estas características, podemos inferir que em hipótese alguma, uma análise do tipo da 

lógica conídica conseguiria enquadrar a imaginação em seu modelo. 

Entretanto, mesmo diante desta incompatibilidade, a relação entre a imaginação e a 

lógica conjuntista-identitária não é de total repulsão, pois a atividade da imaginação opera 

até certo ponto conforme o esquema conjuntista-identitário. Como nos recorda Mirtes “Mas 

o mundo não só é caos; diz Castoriadis“, se o mundo fosse caos puro e simples não 

haveria nenhuma possibilidade de pensar”28. E ela complementa a recordação com o 

seguinte trecho: “Em todo trabalho da imaginação, encontramos ainda presente um certo 

elemento lógico conjuntista-identitário”.29 

A diferença, porém, é que apesar de operar neste modelo, ela não se deixa esgotar 

nem limitar numa análise logicista. Adverte-nos Castoriadis: “Tudo o que é deve conter 

uma dimensão conjuntista-identitária”30 e continua: “mas isso não resulta que "o que é" 

seja determinado exaustivamente ou relativo à lógica. O mundo possui intrinsecamente 

uma dimensão conjuntista-identitária”31. 

 

 

 

                                                 
28 AMORIM, Mirtes Mirian. Labirintos da Autonomia, p. 173. 
29 Ibidem, p. 261. 
30 CASTORIADIS, Cornelius. Encruzilhadas do Labirinto, vol. V: Feito e a ser Feito, p. 256. 
31 Ibidem, p. 257. 



1.5. A imaginação e o conhecimento 

 

Michel Maffesoli diz que “é necessário armar-se de uma boa dose de relativismo, 

ainda que seja apenas para nos tornarmos receptivos para um novo estado de coisas. (...) 

Na tradição compreensiva, que faço minha, procedemos sempre através de verdades 

aproximativas. (...) Não nos preocupamos com a verdade última; no caso, a verdade é 

relativa, tributária da situação”32. 

Com esta perspectiva e tendo como ponto de partida a relação tão peculiar entre a 

imaginação e a lógica é possível inferirmos que também as suas relações com o 

conhecimento, com a verdade e a validade lógica serão bem específicas. Ora, desde cedo, a 

tradição filosófica tratou destes relacionamentos; entretanto, devido ao fato de haverem 

tratado da imaginação segunda (ocultando a primeira), temos como resultado, de acordo 

com Castoriadis, a desvirtuação em sua essência tanto da imaginação quanto do imaginário 

e do social histórico, resultado de um desvio que o tratamento filosófico dos temas 

motivou33. Mutatis mutandis, Heidegger acusa a tradição filosófica de haver esquecido a 

questão do ser, tomando desta forma o “ser” a partir do conhecimento do “ente”. A 

aproximação que pretendemos fazer é que, em ambos os casos – quer no pensamento do 

“ser” quer no da “imaginação”, a tradição supunha estar lidando com uma esfera originária; 

tanto o ser em relação ao ente quanto a imaginação, na ótica de Castoriadis, precedem o 

nível a partir do qual a análise filosófica da tradição busca sentido e legitimação. 

O ponto de vista de Castoriadis é bastante claro acerca da pesquisa da questão da 

imaginação. Para ele, o trabalho com a imaginação, por mais tempo que se dispense, por 

                                                 
32 MAFFESOLI, Michel. O Tempo das Tribos: o declínio do individualismo nas sociedades de massa. Rio de 
Janeiro: Forense-Univesitária, 1987, p. 6. 
33 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 234. 



mais avançadas que se encontrem as discussões, é e sempre estará marcado por 

dificuldades, aporias e impossibilidades34. Diz ainda: “ela não se deixa ver tão facilmente e 

muito menos dizer”35. E quanto aos produtos da imaginação primeira, é impossível dizer o 

que são e como o são36. 

Deste modo, discorrer sobre a natureza da imaginação nunca tem coerência com o 

sentido da lógica ou mesmo do esquema dialético. E as dificuldades só aumentam a cada 

vez que tentamos detalhar. Falamos que a imaginação é que possibilita os “noemas 

primeiros” ou “fantasias”. Ora, se é ela que cria os noemas primeiros, então, deve se 

encontrar num nível originário, que escapa às considerações de afirmação e de negação, 

pois, os critérios de verdadeiro e falso só se aplicam a complexão de noemas e não aos 

noemas primeiros ou fantasias. Atente-se, porém, para não haver aproximação indevida 

entre fantasias e noemas. Diz Castoriadis que mesmo aqueles noemas chamados 

inanalisáveis não são fantasias, apesar de serem pólos terminais; mesmo estes têm como 

pressuposto as fantasias da imaginação radical37, mais originárias. 

 

1.6. A imaginação primeira e a imaginação segunda 

 

Dissemos acima que o que caracteriza principalmente a imaginação primeira em 

relação à imaginação segunda é a sua originariedade criadora. Como vimos, segundo 

Castoriadis, a descoberta de Aristóteles é referente à imaginação radical, originária, 

criadora, esta mesma que será abandonada em detrimento da imaginação segunda, não 

                                                 
34 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe II, p. 332. 
35 Ibidem, p.333. 
36 Cf. ibidem, p. 361. 
37 Cf. Ibidem, p. 352-356. 



apenas por Aristóteles, mas por todos os outros pensadores da tradição que já citamos. Em 

todos os casos, a troca resultou em que se falasse da “segunda” como se fosse a “primeira”. 

Portanto, cabe-nos, no momento, ver qual foi esta concepção de imaginação que se 

sustentou. Obviamente, não faremos um percurso pela obra de cada um dos autores que 

nomeamos acima, a fim de expor suas respectivas idéias referentes à imaginação. Acima, já 

fizemos todas as referências que achamos pertinentes e suficientes para a compreensão. 

Assim sendo, exporemos a leitura que Castoriadis fez do texto aristotélico, nomeando as 

principais características referentes à imaginação sensorial, perceptiva ou segunda. 

Uma primeira caracterização diz que a imaginação segunda tem como funções: 

“filtrar”, “formar” e “organizar” os choques exteriores, desenvolvendo assim seus modos 

de ser sensorial ou lógico; ao contrário da imaginação radical, a imaginação segunda tem 

necessidade dos choques externos. Enquanto na imaginação primeira não há necessidade de 

uma afecção que suscite a gênese das representações, na imaginação segunda, como 

acabamos de ver, há a necessidade dos choques. O axioma da lógica conjuntista-identitária 

é ex nihilo nihil, mas a imaginação radical e o imaginário social instituinte criam “ex 

nihilo”38. 

Como segunda característica temos que, estas atividades da imaginação segunda se 

desenvolvem orientadas pela lógica conjuntista-identitária, diferentemente do que acontece 

com a imaginação primeira. Naquela os critérios de determinidade, de causação, de 

implicação lógica são levados à exaustão, enquanto que nesta sua constituição 

incessantemente criadora não permite tal fechamento. 

O terceiro traço característico da imaginação segunda é a de se constituir em uma 

faculdade de caráter gnosiológico, pois, conforme a leitura de Castoriadis, Aristóteles 
                                                 
38 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe V, p. 231-232. 



coloca a imaginação entre as faculdades que tornam possível à alma humana conhecer e 

julgar os seres. Ela se posicionaria entre o pensamento e a sensação, no entanto, 

permaneceria diferente de ambos. Apesar desta distinção, as sensações podem desenvolver 

relativa influência na atividade da imaginação, posto que, dependendo do gênero da 

sensação que origina a imaginação, a mesma sofrerá alterações em sua atividade. 

A partir disso, então, teremos as possibilidades de verdade ou de falsidade, fato este 

que não acontece com a imaginação primeira, devido o seu caráter originário, âmbito no 

qual não cabe tal questionamento. No nível originário não se trabalha com a influência da 

diversidade, com a multiplicidade dos fatores, mas com o elemento originário, simples em 

seu ser constitutivo, embora possa ser diverso em seus modos de ser. Por isso, dizemos que 

quando se trata da imaginação segunda, estamos lidando com complexão de noemas, como 

afirma Castoriadis: “... a verdade e o erro dizem-se de uma complexão de noemas”39. 

Ora, se a compreensão da imaginação primeira em Aristóteles está repleta de 

aporias e dificuldades, a compreensão da segunda não se torna menos problemática. 

Aristóteles, segundo Castoriadis, propõe que imaginação e sensação na existência efetiva 

são a mesma, embora suas essências sejam distintas. Ainda mais porque, em Aristóteles, a 

imaginação segunda tem dois modos de apresentar-se: o primeiro associado à “memória”, 

ou seja, como remanescência de imagens sensíveis; e o segundo associado às evocações de 

imagens de objetos, mesmo quando estes estejam ausentes da sensação imediata. 

Aristóteles fala desta evocação por meio de recombinações, “que serão chamadas em 

seguida leis da associação de idéias por semelhança, oposição ou contigüidade”40. E 

                                                 
39 CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe II, p. 335. 
40 Ibidem, p. 343. 



conclui Castoriadis dizendo que “a imaginação que Aristóteles tem em vista aqui é, 

portanto, abstração sensível, abstração no sensível fornecendo o inteligível”41. 

 

1.7. Imaginação e psique/imaginação e sujeito 

 

Acreditamos que, com estes dados, conseguimos tornar clara a diferença entre estes 

dois níveis de ser da imaginação. Agora, buscaremos entender o que sejam e como se dão, 

conforme o pensamento de Castoriadis, as relações entre imaginação e vários aspectos da 

constituição do sujeito social-histórico, tais como a psique, o sujeito social-histórico, o 

imaginário, o simbólico, as significações imaginárias sociais e as instituições. Neste 

momento, faremos apenas uma introdução a estas questões, não nos detendo 

demasiadamente nestes pontos devido a dois motivos: primeiramente, este assunto 

perpassará toda a nossa pesquisa; em segundo lugar, o terceiro capítulo de nosso trabalho 

será dirigido especificamente à questão da psique e do sujeito, seus modos de ser e suas 

relações com a sociedade. 

As concepções de imaginação e de psique em Castoriadis são bastante próximas, 

posto que suas atividades são sempre recíprocas. Desta forma, a única diferença digna de 

menção entre elas é a originariedade da imaginação em relação à psique, uma vez que é 

pelo fato de que há uma imaginação que se constitui a psique em e por uma atividade 

recíproca. 

Mediante esta relação, vejamos algumas das características do modo de ser da 

psique, e como, por vezes, ao tratarmos dela, temos a impressão de estarmos tratando da 

                                                 
41 Ibidem, p. 346. 



imaginação. Castoriadis diz que a psique é formação e imaginação42, ou seja, a psique faz 

surgir do nada uma primeira representação, e é a partir desta criação que ela se mantém 

sempre sendo e criando por meio destas criações de representações. Nesta proposição, 

podemos identificar inclusive o caminho que conduzirá à compreensão do sujeito em 

Cornelius Castoriadis. Como veremos a seguir, rompida a fase monádica e tendo sido 

estabelecida a psique socializada, o sujeito passa a se constituir sempre sobre os seus 

esquemas imaginários; ele não será nada além do que a sua imaginação criadora 

representar. 

Obviamente, não estamos falando de um individualismo de existência, de um 

solipsismo. No pensamento de Castoriadis, qualquer separação que se efetiva entre sujeito e 

sociedade tem apenas caráter de recurso metodológico; eles constituem níveis 

indissociáveis, apesar de se manterem sempre distintos. Entenderemos melhor este ponto 

quando, mais adiante, tratarmos da constituição do sujeito social-histórico. No momento, o 

fundamental é termos a compreensão de que “o sujeito só pode começar a esboçar 

elementos do real, o objeto e o outro humano a partir e sob o domínio exclusivo dos seus 

esquemas imaginários”43. 

 

1.8. Imaginação e imaginário 

 

Neste encadeamento que estamos seguindo, surge para nós um novo conceito, o de 

imaginário. É importante mostrarmos a compreensão que Castoriadis possui dele e suas 

relações com outros conceitos-chave do seu pensamento, a fim de que, entre outros 

                                                 
42 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 383. 
43 Ibidem, p. 412. 



objetivos, tenhamos a especificidade da visão de Castoriadis em relação ao conceito 

comumente admitido e utilizado de imaginário. 

No primeiro contato com o termo imaginário pode-se ter a tendência de associar a 

ele a concepção de “imagem de”, tomando o termo no sentido fisicalista e mentalista; ou 

mesmo no sentido que algumas escolas psicanalíticas têm dado, como teoria do reflexo ou 

teoria especular; ou ainda o imaginário na acepção de fictício, enganoso. Quanto a 

estabelecer certa diferença entre as perspectivas, lembramos o que diz Castoriadis: “o 

imaginário de que falo não é imagem de. Ele é criação incessante e essencialmente 

indeterminada (social-histórica e psíquica) de figuras/formas/imagens e somente a partir 

delas é possível falar-se de “alguma coisa”44. 

Neste sentido, achamos bastante esclarecedor o comentário que Renato Mezan faz 

em seu livro “Freud: um pensador da cultura” quanto à crítica castoriadiana à tradição. 

Diz ele que “a crítica dirige-se ao pensamento herdado que exclui a possibilidade de que 

exista algo que escape à determinidade, dando-se como imaginário radical. Este 

imaginário Castoriadis divide em duas espécies: o social-histórico e o psíquico. Ele é um 

magma de magmas, não é caos, mas o modo de organização de uma diversidade não 

conjuntizável (social; imaginário; inconsciente)”45. 

No percurso dos textos de Castoriadis, vimos que para a mesma categoria ou para o 

mesmo nível de discussões – acerca do imaginário – ora ele utilizará o termo “imaginário 

radical”, ora “imaginação radical”, ou ainda “imaginação criativa” ou “criadora”. Todas 

elas se equivalem, embora possamos atribuir à imaginação um caráter mais originário, uma 

vez que, apesar de também ser atividade criadora, o imaginário radical dependerá de sua 

                                                 
44 Ibidem, p. 7. 
45 MEZAN, Renato. Freud: um pensador da cultura, p. 569. 



relação direta com a constituição social-histórica de uma dada sociedade, de uma dada 

época. 

Outra particularidade do uso do termo “imaginário” em Castoriadis é que ele 

distingue algumas denominações para este termo, como se o subdividisse. Entretanto, estas 

nomeações aparecem raríssimas vezes em “A Instituição Imaginária da Sociedade” e no 

quinto volume das “Encruzilhadas do Labirinto” (Fait et a faire). Com isto, apenas 

mencionaremos essas variantes do termo, sem nos preocuparmos em detalhá-las. 

Primeiramente, devido à escassez de referências e, em segundo lugar, porque estas 

variações no termo imaginário não constituem aspecto fundamental para a nossa pesquisa. 

Finalmente, devido ao significado secundário que pode ser atribuído a estas diferenciações. 

O mais importante é saber que o imaginário é constitutivo e condição de todos eles. 

Assim sendo, vamos a tais variações: Castoriadis fala no “imaginário último” ou 

“radical”, que equivaleria a “imaginação radical”; este é a raiz comum do “imaginário 

efetivo” e do “simbólico”46. Por este imaginário efetivo supomos tratar-se do imaginário 

aplicado às condições particulares da história, o imaginário nas representações dos 

costumes sociais, das regras, etc. 

Em outro momento, ele falará em “imaginário central” e “imaginário secundário”, 

que em volta do imaginário central prolifera-se um imaginário secundário47. Continuando 

as suposições, achamos que este seria o imaginário efetivo em seus desdobramentos sociais, 

pois ele chega a dizer que em torno do núcleo deste imaginário efetivo cristaliza-se uma 

sedimentação incontável de regras, atos, ritos, símbolos48. 

                                                 
46 CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 177-178. 
47 Cf. ibidem, p. 180. 
48 Cf. ibidem, p. 181. 



Ainda chegamos a localizar uma outra denominação para o imaginário, desta feita 

muito próxima da identificação com imaginário central e secundário, na qual diz 

Castoriadis que o componente imaginário do símbolo particular é da mesma substância que 

o imaginário global desta cultura49. 

Apesar de tantas denominações, dois aspectos devem ficar claros: inicialmente, a 

acepção que temos propõe a originariedade do imaginário, isto é, seu caráter de 

radicalidade na constituição da subjetividade; e, em segundo lugar, ele é profunda e 

constantemente implicado na constituição social-histórica dos indivíduos e da sociedade. 

 

1.9. Imaginação e simbólico 

 

Nesta constituição social-histórica há um fator que mantém com o imaginário uma 

relação estreita e específica, o simbólico. Analogamente à situação da psique e da 

imaginação que se sustêm reciprocamente, do sujeito e suas representações que se 

organizam mutuamente, ou ainda, como a constituição do sujeito social-histórico e a do 

contexto social em interação – em todos esses casos há sempre a disposição à reciprocidade 

entre cada um dos fatores – também na compreensão da relação constitutiva entre o 

imaginário e o simbólico temos que apreender a necessidade de seu mútuo 

condicionamento. Apesar de atribuirmos ao imaginário um caráter originário, nesta 

dimensão a expressão simbólica já se mescla essencialmente, a ponto de Castoriadis 

sublinhar a relação afirmando que o imaginário existe e exprime-se no simbólico, e é pela 

capacidade originária que o simbólico é possível50. Encontramos em Eugène Enriquez o 

                                                 
49 Cf. ibidem, p. 182. 
50 Cf. ibidem, p. 177. 



desdobramento desta proposição de Castoriadis. Em seu livro “Da Horda ao Estado: 

psicanálise do vínculo social” ele diz que “a linguagem (e o pensamento) se apóiam sobre 

‘o irredutível’, sobre a atividade fantasmática essencial à atividade metafórica; como diz 

Castoriadis, que Aristóteles afirmava: “ a alma jamais pensa sem fantasma”51. 

Assim sendo, temos que toda constituição imaginária é também simbólica, e este 

simbolismo formará o que Castoriadis chama “sistema simbólico” ou “rede simbólica”. 

Nesta perspectiva os atos reais, coletivos e individuais, podem não ser símbolos, mas não 

são possíveis fora de uma rede simbólica; os sistemas simbólicos por sua vez ligam os 

símbolos a significados e fazem eles valer como tais para a sociedade, ou para o grupo52. 

Esta atribuição de valor não se dá nem aleatória nem inevitavelmente, posto que a rede 

simbólica sempre toma sua matéria no que já se encontra no tecido social, no entanto, ela 

não se constitui necessariamente em resultado do dado. Há uma frase de Castoriadis que 

exprime compactamente esta longa e intrincada trama do simbólico: “Todo simbolismo se 

edifica sobre as ruínas dos edifícios simbólicos precedentes”53. 

Em poucas palavras, o que temos é que o imaginário se efetiva nas redes simbólicas, 

que por sua vez constituem as significações imaginárias sociais nas instituições. Desta 

forma, aumentamos o nosso círculo de relações recíprocas, uma vez que qualquer um 

destes fatores somente é definido em relação a e por meio dos outros, ou seja, tanto o 

imaginário quanto as redes simbólicas, sejam as significações ou as instituições, só podem 

ser mediante a relação com os outros fatores constitutivos da existência social-histórica. 

“Castoriadis insiste no fato de que todos os complexos simbólicos sociais fazem 

obrigatoriamente referência a um núcleo de significação anterior a todo sinal, do qual eles 

                                                 
51 ENRIQUEZ, Eugène. Da Horda ao Estado, p. 21. 
52 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 162. 
53 Ibidem, p. 168. 



adquirem sua estrutura de sentido particular”54, diz Axel Honnet. E no mesmo artigo ele 

complementa: “Cada constituição social do simbolizar deve, obrigatoriamente, fazer 

referência a um estado de fato que não deve sua existência nem à intuição empírica nem à 

construção racional, mas a uma produção criativa”55. 

 

1.10. Imaginação e significações imaginárias sociais/ imaginação e instituições 

 

Ainda nos resta compreender o sentido das significações e das instituições nesta 

perspectiva da relação com o imaginário. O que podemos verificar é que o tipo de interação 

que aqui se estabelece é criador, posto que o imaginário social-instituinte é radical e cria as 

instituições e significações56. E é nesta e para esta relação que emergem as significações 

imaginárias sociais. 

Por significações imaginárias sociais deve-se entender não apenas a mera relação 

entre os significados e os significantes, mas a “condição da representatibilidade”. 

Castoriadis atenta para que não se confundam as significações com os seus símbolos, uma 

vez que não estamos em níveis iguais de objetos de discussão. Estas significações são 

chamadas “imaginárias” porque são originadas da criação do imaginário social-instituinte, 

fundado sobre a originariedade da imaginação. E são “sociais” por constituírem e serem 

constituídas no processo de socialização do sujeito. Assim, podemos afirmar junto com 

Castoriadis que “o mundo social é cada vez constituído e articulado em função de um 

                                                 
54 HONNET, Axel. Une Sauvegarde Ontologique de la Révolution sur la Théorie Sociale de Cornelius 
Castoriadis in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société, p. 198. 
55 Ibidem, p. 199. 
56 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe V, p. 228. 



sistema de tais significações, e essas significações existem, uma vez constituídas, no modo 

do que chamamos o imaginário efetivo (ou o imaginado)”57. 

Ora, tanto o imaginário social instituinte quanto as significações imaginárias precisa 

ser efetivados, e o local no qual isto se dá é o espaço das instituições. Assim, mais uma vez, 

o esquema de reciprocidade é aplicado, ou seja, as instituições sustentam as significações e 

somente nelas e por elas é que as significações delineiam um sentido. Reciprocamente, as 

instituições só se efetivam a partir dos pontos de apoio articulados pelas significações; é 

isto que Castoriadis quer transmitir quando assevera que “as instituições encarnam as 

significações imaginárias sociais”58. 

 

 

2. Social-histórico, significações imaginárias sociais e magma. 

 

Até o momento, discutimos o âmago de toda a reflexão castoriadiana, isto é, a 

imaginação. Tentamos abranger o máximo possível de sua constituição e de sua atividade. 

Passaremos a uma segunda busca de compreensão, desta feita visaremos a relação da 

imaginação com dois importantes desdobramentos do pensamento de Castoriadis, que se 

constituem em núcleos periféricos de sua filosofia. Queremos, portanto, entender como se 

articula a existência da imaginação na constituição do social-histórico, compreendendo, 

outrossim, a discussão acerca das significações imaginárias e do magma. 

Antes de nos aproximarmos da visão castoriadiana, vale lembrar que Mirtes 

Amorim, em seu livro “Labirintos da Autonomia: a utopia socialista e o imaginário em 

                                                 
57 CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 205. 
58 Cf. ibidem, p. 224. 



Castoriadis”, oferece uma síntese bastante clara e elucidativa, que nos serve de introdução a 

esta discussão: Quanto ao termo social-histórico diz ele [Castoriadis]: visamos com esta 

expressão a medida da dupla multiplicidade de dimensões, na “simultaneidade” (sincronia) 

e na “sucessão” (diacronia) que denotam habitualmente os termos sociedade e história. 

Nele se entrelaçam as dimensões social e histórica indissociavelmente; aí se relacionam 

sociedade instituída e instituinte; é, por um lado, estruturas dadas, e por outro lado, é o que 

estrutura. É a história feita e a história se fazendo, é a emergência do novo decorrente do 

trabalho do imaginário, isto é, criação do imaginário social-histórico, a sociedade 

instituinte, cuja base é a imaginação ou imaginário radical, que é também raiz do simbólico. 

Esse imaginário radical é o “fundo escuro” que é fonte de toda a vida e de toda criação 

social-histórica59. 

 

2.1. O social-histórico 

 

Inicialmente, na própria expressão “social-histórico” há a possibilidade de se 

apreender o primeiro traço constitutivo desta ligação: quando propomos uma “análise 

social-histórica”, quando falamos em “instituição social-histórica”, “imaginário social-

histórico”, etc., sempre estamos tratando de uma relação em que temos diante de nós um 

caráter de duplicidade, ou seja, sempre co-existem dois fatores, distintos e simultaneamente 

indissociáveis. 

Observemos que o termo social-histórico aparece sempre com hífen. Isto indica 

inicialmente que pensar o sujeito social-histórico requer que se compreenda o contexto no 

qual ele se perfaz, de natureza social. Ele não permanece um ser monádico; após a ruptura 
                                                 
59 AMORIM, Mirtes Amorim. Labirintos da Autonomia, p. 178-179. 



monádica, estará sempre em um processo contínuo de socialização. Em segundo lugar, tal 

processo somente se dá de forma histórica, submetido sempre ao processo circuito do 

imaginário social e suas significações imaginárias, encarnadas nas instituições. Por isso, 

não falamos em social “e” histórico, mas social-histórico. 

Desta constituição criadora da sociedade, rede de configurações entre sociedade e 

significações, Castoriadis chega mesmo a dizer que “tudo que é apresentado a nós no 

mundo social-histórico está entrelaçado indissociavelmente com o simbólico”60. A 

totalidade dos processos do mundo social-histórico se articula em meio aos complexos de 

representações, de simbolizações. Portanto, a simbolização é constitutiva não apenas do 

processo de socialização quanto do espírito humano em si, como lemos: “a atividade do 

espírito consiste em simbolizar-se enquanto coisa dotada de poder simbolizador”61. Mais 

uma vez, vemos o esquema de reciprocidade das relações presente no pensamento de 

Castoriadis. Semelhante constituição vai dando ao seu pensamento o caráter de 

circularidade. 

O fato é que a tradição filosófica também tratou o social-histórico com atitude 

análoga à dispensada para a imaginação e o imaginário, isto é, ocultou a compreensão da 

sua existência, desviando-se do seu respectivo objeto. Nas raras vezes em que foi levantada 

a discussão, o social-histórico foi desvirtuado pela aplicação de um “telos” imposto do 

exterior, de um esquema racional da tradição filosófica. Telos e norma no processo social-

histórico são termos que dificilmente podem ser coadunados à reflexão de Castoriadis, pois 

segundo seu pensamento, o social-histórico é criação, e criação é aparecimento constante e 

incessante do novo advinda de forma indeterminada. 

                                                 
60 CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 162. 
61 Ibidem, p. 191. 



O pensamento tradicional, herdeiro da lógica conídica, nunca poderia aceitar tratar 

com proposições cujo caráter fosse indeterminado. Assim sendo, a unilateralidade da razão 

encobriu ainda mais a dimensão social-histórica do imaginário radical, ou seja, a sociedade 

instituinte, confirma Castoriadis62. 

De maneira análoga, os esquemas da lógica conjuntista-identitária não conseguem 

entrar em diálogo com o social-histórico por lidarem com princípios de reflexão díspares 

dos princípios do social-histórico: por exemplo, a lógica conídica trabalha com a categoria 

do “peras”, que corresponde à determinidade, à causalidade, enquanto que o social-

histórico tem como atributo constitutivo a criação, apresentando-se, portanto, numa esfera 

alheia ao determinismo. O indeterminismo como essência do social-histórico é a pedra-de-

toque de sua constante inadequação aos esforços de enquadramento dos princípios de uma 

lógica conídica. 

Portanto, desde que nos coloquemos do ponto de vista da reflexão do social-

histórico, não haverá como não se contestar as bases, os princípios e a atividade da lógica 

conjuntista-identitária. Contestação que atingirá a ontologia tradicional, sempre atrelada ao 

esquema da lógica – seu arcabouço – propondo, com isso, um repensar de suas concepções 

de “ser”, das “categorias”, dos “critérios de análise”, das “conclusões”, etc. Mediante esta 

situação Castoriadis afirma que o social-histórico é irredutível à lógica e a ontologia 

herdadas63. 

Apesar desta incompatibilidade Castoriadis reconhece que a instituição social-

histórica é sempre instituição da lógica conjuntista-identitária e ao mesmo tempo instituição 

                                                 
62 Cf. Cf. CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe II, p. 327-328. 
63 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 245. 



de um magma de significações imaginárias sociais64. Talvez não seja necessário retomar 

toda aquela discussão feita sobre a imaginação para dirimir quaisquer possíveis dubiedades, 

entretanto, de tudo aquilo que falamos, algumas frases de Castoriadis podem dissipar a 

suspeita de contradição que se aqui possa se verificar. 

Inicialmente, Castoriadis diz que “tudo o que é deve conter uma dimensão 

conjuntista-identitária”65; no entanto, faz uma ressalva que “... isso não implica que “o 

que é” seja determinado exaustivamente ou relativo à lógica”66. Mesmo no trabalho da 

imaginação, lá estará presente um certo elemento lógico conjuntista-identitário67. 

Partindo desse posicionamento é que podemos entender porque Castoriadis 

apresenta uma perspectiva tão ampla, ao afirmar que as significações constituem o mundo 

histórico68 ou as significações se encarnam e todas as coisas significam na história69. A 

questão de se tratar com a imaginação, com o imaginário, não pode levar ao processo da 

absolutização, que é tão caro à tradição filosófica, com suas respectivas lógica e ontologia. 

Não se pode absolutizar nenhum elemento, mesmo que este seja originário, uma vez que o 

universo em questão é de uma multiplicidade de elementos; além do mais não há nele 

causalidade determinística. 

Ora, uma das características predominantes do pensamento castoriadiano é a crítica 

a qualquer tipo de reducionismo. A fim de compreender melhor a recusa ao reducionismo 

no âmbito social-histórico podemos retomar a afirmação de Castoriadis que a visão 

moderna da instituição, que reduz a significação ao funcional, é só parcialmente correta; 

                                                 
64 Cf. ibidem, p. 462. 
65 CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe V, p. 243. 
66 Ibidem, p. 243. 
67 Cf. ibidem, p. 248. 
68 CASTORIADIS, Cornelius. Cf. CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 13-
20. 
69 Cf. ibidem, p. 32. 



como o é também a consideração da instituição apenas no simbólico70. Esta compreensão 

nos prepara o terreno para que possamos entender como se dá a constituição das 

significações imaginárias sociais. 

 

2.2. As significações imaginárias sociais 

 

Com o que vimos até o momento, já temos algumas características das 

significações: elas não são absolutas é a primeira das caracterizações; em segundo lugar, 

elas somente se dão na e pela história; e pelo fato de não serem absolutas e serem 

“essencial” e necessariamente históricas, deve ser considerada a “regionalidade essencial 

das significações” (e das categorias) evitando-se deste modo a tentação da universalização 

ou da unificação ingênuas. Ora, se as significações são históricas, criadas e relativas, a 

terceira característica virá como corolário, isto é, as significações estarão submetidas às 

variações das épocas e das sociedades. E isto constitui um dos pontos da originalidade do 

pensamento castoriadiano. E para esclarecer esta originalidade, lembramos Renato Mezan, 

que diz: “A originalidade da tese de Castoriadis consiste em que, com a noção de 

instituição, permite compreender que as diversas sociedades tenham pontos em comum, e 

ao mesmo tempo em que a significação e a função dos elementos instituídos variam 

enormemente no tempo e no espaço.71” Análoga a esta perspectiva, temos a proposição de 

Michel Maffesoli de que “conforme as épocas, predomina um tipo de sensibilidade, um 

                                                 
70 Cf. ibidem, p. 183. 
71 MEZAN, Renato. Freud: um pensador da cultura, p. 572-573. 



tipo de estilo destinado a especificar os tipos de relações que estabelecemos com os 

outros72”. 

A quarta característica, segundo este paradigma, é que as significações nunca 

poderão se submeter à qualquer tipo de universalização ou de unificação. Em suma, não 

cabe a categorização das significações, uma vez que estas não são categorizáveis, por não 

se submeterem ao esquema da lógica conídica. 

Além de não serem absolutas, de serem históricas, de serem regionais, de não se 

submeterem à conjuntização, há uma outra característica das significações imaginárias 

sociais que é quase um corolário do aspecto da não-conjuntização. O fato de que elas não 

são conjuntizáveis, não se submetem à universalização, não cabendo, portanto, no esquema 

da lógica conídica, implicará em que uma significação será indefinidamente determinável; 

logo, estas determinações não a esgotarão nunca73. Isto constitui o quinto modo 

característico das representações. 

O sexto traço que caracteriza o modo de ser das significações é o remetimento 

recíproco que há entre elas, isto é, a cada vez uma significação remete a uma infinidade de 

outras significações, como também a uma infinidade de aspectos daquilo de que ela mesma 

se constitui. Castoriadis, inclusive, costuma afirmar que nenhuma significação é fechada 

em si mesma e concluída; elas remetem-se74. Tendo em mãos esta diversidade de aspectos 

da formação das significações imaginárias sociais podemos adentrar na investigação do que 

seja aquilo que Castoriadis chamará “magma”. 

 

 

                                                 
72 MAFFESOLI, Michel. O Tempo das Tribos, p. 9. 
73 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 465. 
74 Cf. ibidem, p. 32. 



2.3. O Magma 

 

O remetimento recíproco, de que falamos acima, somente é possível porque as 

significações se dão sempre dentro de um magma. Usamos o termo magma para 

caracterizar o aspecto sui generis das significações imaginárias sociais no âmbito social-

histórico, sua “não con-forma-ção” ou sua “não en-forma-ção” a uma figura determinada. 

Magma remete a algo informe, no qual não há possibilidade de se delimitar precisamente as 

fronteiras, as divisões internas; e é essa a primeira característica que o termo visa transmitir. 

Magma é o complexo das significações imaginárias sociais, em que não há sobrepujança de 

uma significação sobre as outras; antes, há o permanente remeter recíproco. Sobre este 

remeter Renato Mezan diz que “cada significação instituída se vincula ao modo particular 

de instituição de si mesma efetuado pela sociedade em questão, e que se expressa no 

conjunto de significações instituídas”75. Podemos também ler em Axel Honnet o seguinte: 

“Similar à categoria bergsoniana de elã vital, o magma é esta massa de energia criadora e 

constantemente pulsional que é fundamento de toda realidade – ‘representação, natureza, 

significação’”76. 

Nesta perspectiva, mais uma vez, a lógica conídica e seu esquema de conjuntos 

identitários não poderão ser aplicados na compreensão do magma, posto que ele, apesar de 

ser um complexo, não é conjuntizável. Ele é a base que possibilita as conjuntizações, ou 

seja, o magma pode possibilitar organizações conjuntistas; entretanto, não pode ser 

                                                 
75 MEZAN, Renato. Freud: um pensador da cultura, p. 572. 
76 HONNET, Axel. Une Sauvegarde Ontologique de la Révolution sur la Théorie Sociale de Cornelius 
Castoriadis in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société, p. 204. 



reconstituído por composição conjuntista77. “A ontologia do indeterminado é, como 

condição de uma nova criação, uma ontologia do magma”.78 

Anteriormente, vimos Castoriadis dizer que o “o que é” tem como um dos seus 

elementos constitutivos a lógica conjuntista-identitária; agora, ele dirá que tudo que pode 

ser dado é segundo o modo de ser do magma79. Quanto ao processo de criação deste 

magma, ele é tão indeterminado quanto a criação em qualquer aspecto da teoria 

castoriadiana. Possivelmente, a compreensão do texto que apresentamos a seguir mostrará 

aquilo que Castoriadis entende por “magma”, tornando clara sua efetividade na constituição 

da atividade social-histórica. 

Ele afirma que o magma é uma multiplicidade que não se pode enumerar, uma 

indefinidade de termos eventualmente mutantes, a unificação de elementos distintos-

indistintos de uma diversidade, reunião infinitamente confusa de tecidos conjuntivos80. 

Encontramos no livro “O Tempo das Tribos” de Michel Maffesoli um conceito aproximado 

do que Castoriadis queira chamar de magma. Trata-se do conceito de “rede”, acerca do qual 

Maffesoli afirma: “rede: é a forma social que é conjunto inorganizado, e no entanto, 

sólido, invisível, porém servindo de ossatura a qualquer conjunto, seja ele qual for”81  

Veja-se que as palavras “multiplicidade”, “indefinidade”, “unificação” são cruciais 

na compreensão do que representa o ser do magma, remetendo-nos às discussões anteriores 

sobre a imaginação, a crítica à lógica conídica e ao processo criador. 

                                                 
77 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p.  461. 
78 JOAZ, Hans. L’Institutionalisation comme Processus Créateur. sur la Signification Sociologique de la 
Philosophie Politique de Cornelius Castoriadis in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation 
de la Société, p. 182-183. 
79 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 462. 
80 Ibidem, p. 462. 
81 MAFFESOLI, Michel. O Tempo das Tribos, p. 119. 



Até o momento, buscamos mostrar a análise do modo de articulação do pensamento 

de Castoriadis quanto à constituição do sujeito social-histórico: passamos pelos níveis mais 

originários, como a imaginação, imaginário, simbólico; investigamos em seguida o 

conceito de social-histórico no qual se dá o magma das significações imaginárias sociais. 

Foram passos bastante amplos e gerais, a fim de embasarmos o esquema que se segue. 

Portanto, a partir de agora, direcionando-nos ainda mais para a especificidade do nosso 

objetivo nesta pesquisa – compreender a relação entre psique e sociedade – exporemos os 

dados preliminares de uma questão bastante específica, talvez uma das mais delicadas e 

minuciosas: a psique em Castoriadis. Por ora, trataremos dela a partir de suas bases mais 

originárias, seu modo de ser, sem nos determos em levantar ou discutir suas relações 

específicas com outras esferas do campo social-histórico, o que requer maior profundidade 

na discussão, tarefa esta a que nos dedicaremos no segundo capítulo deste trabalho. No 

momento, queremos apenas uma compreensão introdutória do significado da psique no 

pensamento castoriadiano. 

 

 

3. Psique e mônada psíquica 

 

Castoriadis diz que, no princípio de nossa existência, o nosso posicionamento frente 

ao mundo se apresenta sob a forma de “fechamento em nós mesmos”; toda nossa referência 

se esgota no raio limitado de nossa presença; a auto-referência absoluta deste estágio 

permite uma identificação sem rasuras entre nós e o mundo. Neste estágio, não há como 

fazer uma cesura entre representação, percepção ou sensação, havendo completa indistinção 



entre o sujeito e tudo o mais que não é ele. Nesta fase, tudo se torna elemento constitutivo e 

indissociável do sujeito. 

Prematuramente, poderíamos chamar esta fase de narcísica. Entretanto, Castoriadis 

afirma não caber falar em narcisismo, uma vez que este supõe uma preferência, um 

posicionamento no qual o sujeito privilegia a si em detrimento de outros; há, portanto, uma 

escolha entre o sujeito e o resto, existe pelo menos duas partes nesta relação. No caso do 

autismo da fase prévia à socialização da psique, não há como escolher, pelo fato de não 

haver uma outra parte a escolher. Tudo é o sujeito, não há nada que esteja fora dele, não há 

processo de narcisismo, mas sim um estado de “autismo” que se desenvolve como “libido 

de auto-investimento”. Castoriadis caracteriza esse autismo como sendo indiviso de afeto, 

intenção e representação82, que são fatores básicos para o processo de conhecimento e de 

socialização, conforme vimos anteriormente, quando tratamos da relação imaginação e 

representação. 

Todavia, da mesma forma que o sujeito constitui-se primaria e necessariamente neste 

autismo, este mesmo sujeito tem a tendência a encerrar este estado autista tão logo se 

verifique o processo de “ruptura monádica”. Castoriadis afirma que tanto quanto a mônada 

tem a tendência à sempre se fechar sobre si mesma, a ruptura é constitutiva daquilo que 

será o indivíduo83. Deste modo, nem o fechamento se constitui em momento de estagnação, 

retrocesso ou algo negativo, nem a ruptura representa um avanço ou algo positivo, posto 

que ambos são momentos constitutivos, originários, não cabendo aí tal espécie de 

valoração. Este processo será mais detalhado no segundo capítulo de nosso trabalho, 

                                                 
82 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 398. 
83 Cf. ibidem, p. 407. 



quando teremos a oportunidade de ver como se dá a transição do sujeito de seu estágio 

monádico até a fase triádica. 

Neste processo de ruptura, a necessidade somática, apesar de ter sua relevância, não 

terá caráter necessário nem suficiente, ou seja, não será determinante para que o processo se 

efetive. Sua importância residirá na elaboração da experiência de carência, de falta, que 

gerará por sua vez a vivência do desprazer, instaurando neste espaço uma ruptura cujo fito é 

o advento da fase triádica. 

Deve-se usar de bastante cautela nas aproximações e relações que se pretenda fazer 

entre a mônada psíquica e a estrutura biológica do homem ou mesmo com o inconsciente 

freudiano. Para pontuar tais dificuldades, selecionamos algumas afirmações de Castoriadis 

que apontam para este problema. Quanto ao corpo, já sabemos que a ruptura monádica é 

somente apoiada pela necessidade somática; aliado a isto, temos que compreender a 

questão do que seja e de como se dá o limite entre o corpo e a mônada, a partir da seguinte 

afirmação de Castoriadis: “não há fronteira entre o corpo vivo e animado e a mônada 

psíquica originária”84. Ora, não há esse limite definido, posto que, se esta fase tem caráter 

autístico, não havendo distinção entre as partes constituintes desta situação, os limites não 

existem. 

Quanto à relação com o inconsciente freudiano, o problema é mais grave. A fase 

monádica é “anterior” (ontologicamente falando) à formação do inconsciente. Portanto, 

quando Castoriadis diz que a mônada psíquica se encontra além ou aquém do inconsciente 

freudiano85, certamente refere-se a este distanciamento na formação ontológica; há uma 

anterioridade ontológica do estado da mônada psíquica em relação ao inconsciente tratado 

                                                 
84 CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe V, p. 258. 
85 Cf. ibidem, p. 257. 



por Freud. A partir desse pressuposto, é possível a Castoriadis afirmar que “a mônada 

psíquica nem é recalcada nem é recalcável, ela é indizível”.86 

Ora, uma vez desencadeada a fase triádica, isto é, tendo a psique sofrido a ruptura 

de seu estado monádico, estando a partir de agora “ex-centrada” em relação a si mesma; a 

busca pelo objeto que desperta a carência representa, simultaneamente, a busca por ela 

mesma, e nisto acontece o processo de socialização do indivíduo. Mas, deixemos para 

caracterizar este ponto melhor no próximo capítulo, no momento, vamos apenas 

compreender brevemente o que Castoriadis entende por psique. 

Em primeiro lugar, psique juntamente com o social-histórico são duas expressões 

que remetem ao imaginário radical. Embora a psique por sua vez corresponda mais 

originariamente à imaginação radical do que o social-histórico. 

Em segundo lugar, a psique está associada a gênese de representações, uma vez que 

ela se encontra em relação correspondente com a imaginação criadora, num processo cuja 

efetivação aponta para um “representar-representação originário”. Desta forma, não é 

possível falar em vida psíquica se a psique não se constituir em capacidade originária de 

fazer surgir representações. 

O terceiro dado diz respeito à relação entre psique e soma, na qual temos uma 

situação análoga à verificada com a mônada e o corpo biológico, ou seja, o somático tem 

importância, mas não é determinante para o processo de criação de representações. Assim, 

Castoriadis afirma: “o que a psique faz ser não é ditado por esta realidade corporal-

biológica (...) nem mesmo por uma “liberdade absoluta” relativamente a esta realidade”87. 

Com isto, vemos confirmar-se, mais uma vez, um dos princípios do pensamento 

                                                 
86 Ibidem, p. 258. 
87 CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 392. 



castoriadiano, a “relação de reciprocidade”, desta feita entre a esfera social-histórica e 

psíquica e o suporte da esfera biológica, o corpo. 

A história desta psique desenvolve-se de duas maneiras: a primeira é o modo de ser 

com sua criatividade ou propriamente a atribuição originária criativa; é a sua capacidade 

formadora atuante na sociedade. A segunda maneira é o que é imposto à psique por esta 

mesma sociedade no seio da qual ela emergiu. Ambos estes modos de ser interagem 

mutuamente, proporcionando o processo de origem das representações. 

Apesar de nós termos apontado estas maneiras de se desenvolver a história da 

psique, a compreensão deste desenvolvimento não é completamente definível, isto é, 

absolutamente esquadrinhável em seus limites, ou ainda não se pode determinar até que 

ponto a psique influencia e até que ponto é influenciada, nem as influências recíprocas 

entre psique e sociedade, uma vez que a natureza do processo em jogo é percorrida por 

constantes inter-relações e expansões. Como diz Castoriadis, “a história da imaginação da 

psique continua a ser feita”88. 

Ela continua a ser feita por ser uma história de permanente criação e em seu fluxo 

de incessantes e novas configurações a criação não se apresenta como um processo linear. 

Ora, se o processo é tão dinâmico, conforme o que já vimos anteriormente, não se 

coadunará com o esquema conjuntista-identitário, sendo deste modo inviável qualquer tipo 

de definição naquele sentido de exaustão, de exatidão e, sobretudo, de finalização. 

Este é um dos primeiros aspectos que precisamos sublinhar acerca desta reflexão 

entre psique e sociedade, em nossa rota de aproximação do objeto designado, cuja 

articulação de sentido e perquirição de características mais aprofundadas serão feitas a 

partir dos próximos capítulos. Nesta relação buscaremos compreender a emergência e o 
                                                 
88 CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe V, p. 229. 



modo de existência do sujeito social-histórico. Vários outros aspectos tão importantes 

quanto este devem ser tratados como, por exemplo, a inseparabilidade e simultânea 

irredutibilidade existente entre psique e sociedade. Remete-nos a uma interação vista 

anteriormente a qual voltaremos em breve – cuja situação básica reflete a interdependência 

entre a esfera psíquica e social-histórica do sujeito. 

O segundo aspecto que nos ocupará é o processo de socialização do indivíduo. 

Nesta etapa, trataremos de como a lógica conjuntista-identitária e as significações 

imaginárias sociais são impostas à psique durante este processo. Nesta reflexão, 

chegaremos, então, a um dos pontos principais da teoria castoriadiana acerca do processo 

de socialização da psique, o fenômeno da “sublimação”, assunto de tamanha relevância, 

tanto quanto as noções de “imaginação”, de “criação”, de “mônada”, de “representação” ou 

mesmo de “instituição”. Ele é tão importante quanto os outros, principalmente devido ao 

fato de que é o processo em que a psique é levada a substituir seus objetos próprios por 

objetos que são e valem por sua instituição social89. 

Sobre este assunto, Renato Mezan oferece dois parágrafos bastante elucidativos. Diz 

ele: “A sublimação é dos destinos pulsionais, o mais obscuro. A sublimação envolve, 

portanto, a modificação do objeto da pulsão sexual e concomitantemente uma 

transformação da sua finalidade; é um trabalho de substituição e não de rodeios para 

atingir a satisfação de modo neurótico”90 . E ainda: “A sublimação é assim a maneira pela 

qual a psique se abre para o pensar e o fazer, que, como mostra Cornelius Castoriadis, são 

                                                 
89 Cf. ibidem, p. 272. 
90 MEZAN, Renato. Freud: um pensador da cultura, p. 313. 



atividades atravessadas de lado a lado pela instituição social e que assinalam a ruptura – 

sempre parcial e sempre precária – do solipsismo inicial do ser humano”91. 

Porém, antes de empreendermos esta reflexão, ainda precisamos de mais alguns 

dados preliminares. Por isto, o último momento deste nosso capítulo inicial se deterá na 

análise de como, mediante a constituição do sujeito social-histórico, em seus mais variados 

aspectos e níveis, ocorre o processo de instituição da sociedade. 

 

 

4. A sociedade instituinte e a sociedade instituída. 

 

“A realidade social é definida como a visão e a tensão da sociedade instituinte e da 

sociedade instituída, da história feita e da história se fazendo; é a criação histórica que 

emana do potencial do imaginário da sociedade, logo a sociedade é o resultado de um 

processo de instituição que emana do imaginário, da capacidade de projetar sentido, uma 

dimensão irredutivelmente criadora”92. Deste modo, Hans Joas mostra a sua compreensão 

acerca do modo de ser tenso no qual se desenvolve o processo de socialização, no binômio 

sociedade instituinte/sociedade instituída. 

Não sem razão, este tópico constitui a última parte deste primeiro capítulo, uma vez 

que sua compreensão deve ter como pressuposto todos os elementos constitutivos vistos 

anteriormente, isto é, os esquemas que engendram o processo de socialização: imaginação, 

                                                 
91 Cf. ibidem, p. 314. 
92 Cf. JOAS, Hans. L’Institutionalisation comme Processus Créateur. sur la Signification Sociologique de la 
Philosophie Politique de Cornelius Castoriadis in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation 
de la Société, p. 181-182. 



imaginário, psique, sujeito, etc., interdependência, reciprocidade, indeterminidade, entre 

outros. 

Inicialmente, consideremos que tudo o que existe na vida social é em função das 

instituições. Acerca desta condição é bastante pertinente o conceito de cultura que Eugène 

Enriquez propõe; para ele a cultura se apresenta como um sistema de valores e de normas 

legitimadas por um sagrado transcendente, instituindo uma certa maneira de pensar e de 

sentir, construindo um modo simbólico e imaginário de apreensão do mundo que orienta a 

conduta dos homens e que visa a ocupar a totalidade de seu espaço psíquico93. 

Pelas instituições é que as significações imaginárias sociais podem emergir e as 

significações somente podem continuar a ser mantendo-se nas instituições. “A Instituição 

pressupõe a instituição: ela só pode existir se os indivíduos fabricados por ela fizerem-na 

existir”94. Da mesma forma, será por um processo gerado nas instituições que tais 

significações imaginárias sociais deixarão de ser. Como esclarece Castoriadis uma nova 

instituição é o aparecimento de uma nova significação imaginária, de uma nova maneira de 

se viver para a sociedade, de se ver e de se agir, significação que se simboliza e se sanciona 

pelas regras95. Inclusive as necessidades sociais são obras das instituições historicamente 

criadas, logo, são necessidades de caráter social-histórico, sujeitas à criação nos moldes que 

temos discutido, isto é, uma atividade incessante e “essencialmente” indeterminada. 

Outrossim, devido a este caráter social-histórico, cada instituição, cada significação, 

cada interpretação, enfim todo o processo dentro de uma sociedade deve ser considerado 

fixo e ao mesmo tempo instável. Disto resulta que Castoriadis sublinhará sempre que a 

                                                 
93 Cf. ENRIQUEZ, Eugène. Le Sujet Humain: de la clôture identitaire à l’ouverture au monde in DOREY, 
Roger (org.). L’Inconscient et la Science. Paris: Dunod, 1991, p. 38. 
94 PERRUSI, Martha Solange. A Instituição Social-histórica da Autonomia como Criação Ontológica em 
Castoriadis, p. 107. 
95 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 216. 



consideração de certo aspecto social deve levar em consideração cada sociedade em que 

este se dá. Esta recomendação é complementada com a seguinte advertência: “o caráter 

“estático”, “repetitivo”, “a-histórico” ou “a-temporal” de algumas classes de sociedades 

é somente sua maneira de ter instituído sua própria temporalidade”96. 

Entretanto, as instituições nem sempre são correspondentes às necessidades “reais”, 

isto é, nem sempre as instituições criadas correspondem estritamente a uma necessidade, 

quer causal quer finalista de uma dada sociedade. Em poucas palavras, devemos evitar as 

atribuições funcionalistas quando nos referirmos à existência das instituições. Contudo, não 

é possível afirmarmos que uma sociedade sem instituições, que preencham suas funções 

vitais, possa existir. O que propomos é que tais instituições não se limitam, não se esgotam 

em corresponder a uma necessidade social. 

Porém, pode-se perguntar: e o que mais pode haver numa instituição, além da 

necessidade real? O simbólico, o qual não se reduz a uma instituição, tornando possível a 

existência delas. Assim sendo, Castoriadis define que “a instituição é uma rede simbólica, 

socialmente sancionada, onde se combinam em proporções e em relações variáveis um 

componente funcional e um componente imaginário”97. 

Ora, se dizemos que a instituição tem um elemento imaginário, estamos colocando-a 

na linha do processo da atividade originária, isto é, da imaginação. Sendo composta desse 

elemento imaginário, estará implicada pelas mesmas características que definem a 

dimensão imaginária, isto é, não poder ser inteiramente definida, completamente 

conceitualizada, devido ao seu caráter social-histórico, ou seja, tendo a criação como 

momento incessante e essencialmente indeterminado. Outro dado, cuja repercussão advém 

                                                 
96 Cf. ibidem, p. 258. 
97 Ibidem, p. 184. 



dos atributos do elemento imaginário, é que as instituições vivem sempre em contato 

recíproco, mantendo aquele tipo de reciprocidade cuja compreensão já nos é familiar. Esta 

propriedade deve-se ao fato de que as instituições se constituem de significações 

imaginárias sociais e, como vimos acima, entre as significações há remetimento recíproco. 

Ora, se as significações se encarnam nas instituições e tais significações se remetem 

reciprocamente, logo as instituições também se remetem mutuamente dentro de uma dada 

sociedade, num dado tempo. 

Ainda nesta relação temos que, todas as instituições, todas as significações 

imaginárias sociais são criadas pelo imaginário social instituinte, isto é, todas as 

instituições primordiais são criação espontânea de um coletivo anônimo. Por sua vez, tais 

instituições serão absorvidas e personificadas pelos indivíduos sociais98. 

Um outro aspecto que deve ser levantado, a partir do que viemos discutindo, diz 

respeito à imbricação da instituição com a lógica. Ora, a conclusão será a mesma das outras 

relações; isto é, apesar de sua constituição imaginária, ela se assenta sobre o modelo de 

lógica conjuntista-identitária. Lembremos que Castoriadis afirma que nada pode ser “o que 

é” se não estiver na lógica conídica. Ou ainda: “a instituição da sociedade reconstitui, 

recria obrigatoriamente e sempre uma lógica suficientemente correspondente a essa lógica 

ensídica [conídica]”99. 

De outra parte, não podemos dizer que a sociedade se submeta completamente, 

sendo determinada estritamente por esta lógica, uma vez que ela é um dos elementos, mas 

não o único a constituir o todo social-histórico. Nesta perspectiva, Martha Perrusi afirma: 

“duas dimensões forjam o ser da sociedade: a primeira, conjuntista-identitária, sem a qual 

                                                 
98 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe V, p. 266. 
99 Ibidem, p. 268-269. 



não poderíamos nos referir aqui a nenhum assunto; a segunda, magmática, que ultrapassa 

tudo aquilo que se pode “dizer sobre”, trata-se da poiética ou imaginária”100. 

Devido a este caráter dinâmico, a esse ser criativo originário, desta multiplicidade 

de significações frente ao modelo lógico conjuntista-identitário, o pensamento da sociedade 

instituinte foi desviado e encoberto pela reflexão filosófica tradicional. Analogamente ao 

que aconteceu com a imaginação e com o social-histórico, a unilateralidade da razão 

ocultou esta compreensão originária. Uma vez que não se conseguia dominar, então, 

buscava-se outras alternativas de respostas. Por isso, tomava-se por “objeto” algo que não 

se constituía como o “objeto correspondente” para aquela reflexão, desviando-se do fulcro 

da questão. Daí se formaram dois grandes equívocos na reflexão da constituição da 

sociedade: o primeiro foi desviar o alvo do tema da instituição para algo que lhe era 

exterior e, segundo, remetê-la para um “telos”, uma “norma”, geralmente, representados 

pela Natureza, por Deus, etc101. 

Nessa constante vivência entre a sociedade instituinte – sempre criadora como 

gênese de representações – e a sociedade instituída – como o âmbito em que tudo se efetiva 

– se dá o processo de socialização do sujeito. Ambas são necessárias e se perfazem em uma 

mútua imbricação. Entretanto, comumente elas estão de acordo com os padrões vigentes 

naquele dado tempo, naquela dada sociedade. Em meio a esse processo de reciprocidade 

                                                 
100 PERRUSI, Martha Solange. A Instituição Social-histórica da Autonomia como Criação Ontológica em 
Castoriadis, p. 89. 
101 “Mas o que é, afinal, esta dimensão social cuja ausência venho estigmatizando em Freud? É aquilo que 
não pode ser reduzido às projeções individuais, à noção de alteridade dupla ou tripla, ou aos efeitos da 
identificação recíproca, porque é a condição de possibilidade delas, aquilo que a psique não pode inventar 
sozinha, porque não é engendrável a partir de nenhum jogo de representações; aquilo que funda a presença 
dos elementos transindividuais na psique de cada indivíduo, sem recorrer à filogênese como mecanismo 
explicativo. A crítica de Castoriadis corrobora com este pensamento, principalmente na sua noção de 
sociedade instituinte e sociedade instituída, quando ele trata do ser próprio da sociedade, coisa que o 
pensamento herdado não fez, desviando-se para uma norma ou para um telos, fundados no ser, em Deus, no 
Espírito, etc. A noção de sociedade instituinte e instituída recorda as noções de Natura naturans e Natura 
naturata, de Espinosa”. MEZAN, Renato. Freud: um pensador da cultura, p. 569. 



desenvolve-se um ser, o homem, cuja primeira fase é caracterizada por um estado autístico, 

ao qual Castoriadis chama de “mônada psíquica”. O sujeito vive um estágio no qual nada 

tem sentido, pois tudo é apenas prolongamento dele; até que, rompida esta fase, esta 

estrutura monádica, se estabelece a fase triádica. Deste modo, os outros sujeitos, o mundo, 

os objetos, a sociedade, as instituições, enfim, tudo o que originariamente não tinha sentido 

e existência para a psique passa a ter. Embora o sujeito mantenha, inconscientemente, 

durante toda a sua existência, a constante tendência a retornar a este isolamento, a esta 

unidade pré-social. 

A partir deste rompimento o sujeito se descobre no mundo social-histórico e 

começa, como indivíduo social, a introjetar, a encarnar o núcleo essencial das instituições. 

Faz-se mister a observação e a lembrança de Freud, que Renato Mezan faz acerca deste 

processo de introjeção social: “Um dos eixos da metapsicologia é o genético, busca 

explicar o ser humano desde a situação originária até a etapa adulta, caminhando 

paralelamente, sem reduzir uma a outra. É, pois, a história da sua socialização, da sua 

inserção no mundo real, como diz Freud, mundo em que “reina a sociedade humana com 

suas instituições”102. 

Este encarnar implica em iniciar suas atividades como sujeito social-histórico nas e 

pelas duas instituições fundamentais, que permitem uma organização conjuntista-identitária 

para a sociedade: o legein e o teukhein. “Legein ou “modo discursivo” e teukhein ou 

“fazer técnico”; sem estes modos de complementação elementares do homem é impossível 

                                                 
102 Ibidem, p. 354. 



uma reprodução da sociedade”103. Nestes modos do ser da sociedade, verificamos também 

as relações de reciprocidade; assim sendo, eles são inerentes um ao outro, se pressupõem. 

O legein constitui aquilo que dada sociedade estabelece como o seu modo de 

pensar, categorizar, valorizar, incluindo-se sua linguagem; o teukhein se identifica com o 

modo do fazer, agir, executar em uma dada sociedade. Vamos tomar do próprio texto do 

livro “A Instituição Imaginária da Sociedade” a compreensão demonstrada por Castoriadis 

para estes conceitos. Diz ele que “a instituição instrumental do legein é instituição das 

condições identitárias-conjuntistas do representar-dizer social. A instituição instrumental 

do teukhein é instituição das condições identitárias-conjuntistas do fazer social”104. 

É uma atividade incessante, sempre a se fazer, pois, seja enquanto instituída seja 

enquanto instituinte, a sociedade é “essencialmente” histórica, é sempre auto-instituição do 

social-histórico. Apesar da sociedade ser sempre essa auto-instituição, nem sempre este 

caráter originário é assumido; muitas vezes verificamos um processo de alienação da 

sociedade, o que gera a heteronomia da sociedade ou auto-alienação. Neste momento, a 

sociedade não deixa de ser criativa, nem instituinte; entretanto, seu modo de ser autônomo é 

encoberto. Castoriadis diz que é “uma espécie de auto-enganar-se da sociedade enquanto 

heterônoma quanto a sua capacidade de auto-instituição”105. 

Ora, mas este estado não deve necessariamente manter-se fixo, uma estrutura 

imutável, uma vez que esta não se apresenta como a constituição originária da sociedade; 

ao contrário, uma de suas características originárias é a auto-alteração perpétua. Ademais, 

                                                 
103 HONNET, Axel. Une Sanvegarde Ontologique de la Révolution sur la Théorie Social de Cornelius 
Castoriadis in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société, p. 202; Ver também: 
“E a sociedade se institui por meio da criação de modos específicos de fazer e de representar, fazer e 
representar a si mesma e tudo o que cai sob a sua égide.” MEZAN, Renato. Freud: um pensador da cultura, 
p. 571. 
104 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 243-244. 
105 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe II, p. 328. 



“Nada, até onde podemos ver permite afirmar que uma tal auto-transformação da história 

é impossível”106. Inclusive, segundo Mirtes Amorim, uma sociedade justa não é uma 

sociedade sem lei ou instituições; é uma sociedade onde a lei pode e deve ser 

constantemente questionada107. No pensamento de Castoriadis, a autonomia observada no 

tecido social está fundamentada no modo de ser da subjetividade, originariamente 

autônoma. Ora, “a heteronomia ou alienação não é estrutural. É conjuntural. Não faz 

parte da essência do social-histórico. Ocorre sob determinadas circunstâncias, passíveis 

de serem transformadas, superadas. A autonomia é possível. Está posta no horizonte do 

homem como possibilidade real, a sociedade autogestionária e auto-organizativa fazem 

parte de sua realização.”108. 

Finalmente, o modelo que Castoriadis estabelece para a constituição da sociedade 

em muito se assemelha à formação da subjetividade. Se falarmos em modo de ser como 

“criação”, ele se apresentará em ambas as constituições, assim como as “relações de 

reciprocidade”; quer falemos em representações quer em linguagem ou em autonomia, 

poderemos sempre fazer aproximações entre as duas constituições. Essa coincidência não é 

fortuita, tem sua base numa formação originária, isto é, a subjetividade somente se 

desenvolve inserida num todo social-histórico, e a sociedade somente pode vir a ser 

mediante a efetividade dos sujeitos sociais-históricos. Ao falamos em “desenvolvimento da 

subjetividade no todo social-histórico” queremos afirmar que há um processo de 

constituir/instituir/inserir-se na sociedade que é constante por parte do sujeito. A este 

movimento chamamos de “processo de socialização da psique”, cujo início dá-se através de 

um estado autístico, monádico e que, mediante a interferência do próprio contexto social-

                                                 
106 CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 498. 
107 Cf. AMORIM, Mirtes Mirian. Labirintos da Autonomia, p. 198. 
108 Ibidem, p. 174. 



histórico, vai possibilitando a entrada deste sujeito na chamada fase triádica. É um processo 

bastante singular e necessário à subjetividade, com o qual, destarte, nos ocuparemos de 

apontar a natureza e bases de apoio. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“A questão do sujeito é a do ser humano 
nas suas inúmeras  

singularidades e universalidades.” 



CAPÍTULO SEGUNDO 

 

OS NÍVEIS DA SUBJETIVIDADE 

EM CORNELIUS CASTORIADIS 

  

 

“Se a humanidade não houvesse criado a instituição 
teria desaparecido como espécie vivente.” (Fait et a 
Faire in BUSINO, p. 463) 

 
“O social-histórico é criação. (...) O social-histórico 
é.” (Fait et a Faire in BUSINO, p.464) 

 

 

A proposta de discussão da subjetividade que se constrói no pensamento de 

Castoriadis se distancia bastante de uma perspectiva essencialista, afastada que está desde o 

início de interrogações quanto à substância ou a construção de conceitos deterministas, 

segundo os moldes da ontologia e da lógica tradicionais. Hans Joas nos oferece dois breves 

parágrafos, nos quais, apesar da brevidade, consegue sintetizar o posicionamento de 

Castoriadis enquanto pensador. Diz Joas: “Castoriadis compreende que há uma filosofia 

prática como alternativa à noção de teoria própria das ciências positivas: ”pensar, 

elucidar, não teorizar. A teoria não é mais que um momento da teorização, sempre lacunar 

e fragmentária“109. “. E diz ainda “A teoria da ação é fundamento da filosofia política de 

                                                 
109 JOAS, Hans. L’Institutionalisation comme Processus Créateur. sur la Signification Sociologique de la 
Philosophie Politique de Cornelius Castoriadis in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation 
de la Société, p. 177. 



Castoriadis, balizada sobre o conceito de instituição, e de suas tentativas de elaborar uma 

“ontologia da indeterminidade”110. 

Para Castoriadis, analogamente, a questão do sujeito é e será sempre questão aberta 

e projeto contínuo, pois, é constitutivo da subjetividade o estar sempre se elaborando, 

sempre se modificando, em constante vir-a-ser111, já que ela é originariamente processo de 

“criação”. 

Outrossim, não há subjetividade senão inserida em uma dada sociedade, constituída 

a cada vez com seus modos de ser, caracterizando e formando a subjetividade. Com isto, 

não queremos atribuir à sociedade o atributo de determinar irrestritamente ou de constituir a 

subjetividade de maneira autoritária e externa. O fato é que não há outro lugar possível para 

que aconteça o processo de socialização senão na inserção num espaço social. 

Conforme viemos desenvolvendo até o momento, no pensamento castoriadiano, a 

perspectiva do indivíduo como subjetividade social-histórica passa pela “relação de 

constituição recíproca”. Desta forma, não há determinação completa da sociedade sobre a 

subjetividade nem vice-versa; elas se definem recíproca e parcialmente. Dizemos 

“determinação parcial” devido o fato de que toda determinação – segundo a concepção 

tradicional – possui a conotação de algo finalizado, concluído; e, como dissemos acima, a 

subjetividade é sempre vir-a-ser; em segundo lugar, se quisermos falar em determinação 

(não entendida como definitiva, logo, inconclusa), haveremos de dizer que entre 

subjetividade e sociedade há uma co-determinação, uma relação de co-pertença, de 

interferência recíproca. 
                                                 
110 Ibidem, p. 179. 
111 O homem é um ser finito não em função dessas banalidades que são sua mortalidade, sua fixação espaço-
temporal, etc. Mas ele é finito porque não pode criar nada, não cria nenhum miligrama de matéria. Ele cria 
eidos (instituições, poemas, músicas, instrumentos, línguas, campos de concentração), mas esta idéia é 
impensável pelo pensamento herdado, pois as verdadeiras formas são imutáveis e não criadas pelo 
homem.Cf. AMORIM, Mirtes Mirian. Labirintos da Autonomia, p. 182-183. 



Ora, se toda idéia de determinação absoluta está afastada, disto resulta que podemos 

atribuir à subjetividade a característica da autonomia. Quanto à sociedade, lembramos que 

esta mantém estreita relação de mútua interferência com a subjetividade; logo, também 

gozará do atributo da autonomia. Finalmente, se há autonomia na sociedade, isto é, se ela é 

capaz de reflexão (inclusive auto-reflexão) e de deliberação é permitido deduzir a 

existência em seu bojo de subjetividades reflexivas e deliberantes. 

Se falarmos em sociedade constituída de subjetividades reflexivas e deliberantes, a 

discussão que pode ser suscitada sobre esta relação sociedade-subjetividade deve tomar em 

conta a reciprocidade como capacidade constitutiva necessária. Surge, então, o seguinte 

posicionamento: para compreender esta relação subjetividade-sociedade se deve levar em 

conta que a questão do sujeito é a problemática do ser humano nas suas inúmeras 

singularidades, com suas dimensões biológica e psíquica; e na sua universalidade, 

constituída enquanto integrante de um universo social. É sobre esta questão que a teoria do 

confronto entre psique e sociedade de Castoriadis se debruça, teoria que abordaremos no 

capítulo seguinte. Por ora, as nossas atenções se centrarão na análise de outro aspecto não 

menos complexo da constituição desta subjetividade. Buscaremos mostrar os aspectos 

constituintes da subjetividade à luz das suas diversas instâncias, responsáveis pela definição 

de seus vários modos de ser. 

A concepção que Castoriadis propõe de sujeito aponta para a seguinte perspectiva: o 

sujeito se apresenta como uma totalidade que é e não é, simultaneamente. É totalidade na 

medida em que as diversas instâncias e os vários modos de ser convergem numa única 

subjetividade que os engloba; e não é totalidade, no fato de que as instâncias, apesar de 

convergirem, não se reduzem umas às outras, permanecendo heterogêneas, apesar de 

indissociavelmente unidas. Elas formam a composição paradoxal de um corpo biológico, 



de um ser social (indivíduo socialmente definido), de uma pessoa mais ou menos 

consciente, enfim de uma psique inconsciente (de uma realidade psíquica e de um aparelho 

psíquico)112. 

Mediante esta pluralidade de instâncias, o sujeito não pode se apresentar como 

simplesmente real (real entendido como determinado, acabado), pois, a sua estrutura não 

pode ser enquadrada dentro de padrões e de conceitos deterministas, devido a um fator mais 

forte do que a multiplicidade de instâncias e modos de ser. Este fator se constitui das 

circunstâncias nas quais se forma a subjetividade, dadas condições a cada época específica, 

certo legein e certo teukhein. Em poucas palavras, a subjetividade não pode ser definida 

jamais, visto não ser ela dada de uma única e definitiva vez; ela é um contínuo 

aperfeiçoamento de ser, em constante mutação. 

A reflexão de Castoriadis sobre a subjetividade segue, até certo ponto, alguns 

aspectos da perspectiva freudiana acerca da pluralidade das pessoas psíquicas. Com isso, 

ele também não fica livre de se defrontar com aporias análogas às que Freud enfrentou, por 

exemplo, como se dá a relação entre pluralidade das pessoas psíquicas e unidade do 

sujeito? Como será possível formularmos uma noção de sujeito? O que podemos adiantar é 

que nossa discussão toma esta “unidade como projeto contínuo”, ainda está, portanto, a ser 

feita. Desta forma, na reflexão acerca da subjetividade em psicanálise, trabalharemos 

sempre com perguntas, uma vez que esta perspectiva implica um interrogar interminável, 

adequado método para a apreensão de um projeto de socialização permeado de contínuas 

readaptações em sua dinâmica própria. O campo da prática analítica se apresenta de 

maneira análoga, pois, a cura é vista como transformação efetiva de alguém, no sentido de 

                                                 
112 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe III: Le Monde Morcelé. Paris: Seuil, 1990, 
p. 193. 



modificar a relação do analisando com seu inconsciente, propiciar uma transformação 

efetiva do indivíduo, processo que não pode ser previsto nem definido previamente. 

Cientes das bases gerais e dos problemas acerca da nossa discussão, buscaremos 

mostrar compreensão do primeiro elemento da análise deste capítulo, isto é, aquilo que 

Castoriadis chama de “instâncias ou pessoas psíquicas”. 

 

 

1. A psique em suas instâncias psíquicas 

 

É próprio do modo de ser das instâncias possuir certas características que são 

comuns a todas elas. Cada qual tem uma finalidade específica; efetua um cálculo; busca a 

preservação de si e a manutenção de seu mundo próprio. Estas características configurarão 

uma situação de vivência necessariamente conflituosa entre as instâncias, cada uma agindo 

por si e, simultaneamente, constituindo a unidade da subjetividade. A aporia está na 

tentativa de investigação de uma heterogeneidade na unidade ou uma unidade que se 

constitua a partir de uma heterogeneidade. Para amenizar nossos problemas quanto a esta 

compreensão, dizemos que, embora buscando fins distintos, as instâncias seguem a mesma 

lógica. 

Isto resultará em sérias reconsiderações com relação ao que se diz do inconsciente, 

posto que, mediante estas características das instâncias, conclui-se que as múltiplas 

contradições entre os atributos de um dos elementos do sonho seriam apenas a 

manifestação dos diversos sentidos das instâncias conflitantes. Logo, contraditório não seria 



o inconsciente (ele é apenas o campo de batalha) e sim a psique no todo que a constitui; 

portanto, o sujeito113. 

Cada instância tem o intuito de perseverar o seu ser próprio, e para isto envidará 

todos os esforços, a fim de constituir a sua especificidade, o seu ser irredutível. Esta atitude 

implica na constituição de um mundo próprio para cada uma. Não apenas um mundo 

próprio, mas uma rede vasta e multifacetada, em cujo bojo se localiza toda uma gama de 

objetos, modos de ligação, valorações particulares, pertinentes a cada uma das pessoas 

psíquicas. 

Esta discussão já fora tomada por Freud em seus escritos pré-psicanalíticos de 1897, 

quando, ao refletir sobre a realidade psíquica, Freud a visa sob a perspectiva de uma 

pluralidade de sujeitos, ou antes, uma multiplicidade de personalidades psíquicas”, cujo 

ônus dos conflitos intrapsíquicos estão inclusos. Vale lembrar que estes conflitos 

propiciados pelas categorias das instâncias não correspondem a meros traços operacionais 

ou funcionais, cuja atividade pode ou não ser verificada; antes, estas categorias 

correspondem ao modo de ser destas entidades, elemento constitutivo do seu ser enquanto 

instância psíquica. Isto quer dizer que o conflito não acontece somente quando duas 

instâncias entram em divergência quanto a dado aspecto; a existência delas se dá no modo 

de ser do conflito. 

A relevância destas reflexões está no desenvolvimento teórico acerca da pluralidade 

das instâncias psíquicas e suas implicações na construção do discurso da subjetividade, ao 

propor-se um repensar, quer da psicanálise, quer da filosofia. Repensar total, desde as 

bases. Os pontos a serem repensados podem ser os seguintes: primeiramente, temos a 

situação de que são duas instâncias, duas pessoas psíquicas; logo, será a relação delas – e 
                                                 
113 Cf. idem. Les Carrefours de Labyrinthe V, p. 250. 



não cada uma por si só – a responsável pela definição do sujeito; em segundo lugar, como 

constituir uma unidade de fins, de preservação de si, da construção de um mundo próprio, 

quando se têm duas finalidades diferentes e, finalmente (este repensar interessa diretamente 

à psicanálise), quais são as possibilidades de interferência (interpretação) neste sujeito, 

quando na situação de análise. Portanto, este “re-pensar” propõe um “re-agir”; logo, um 

“re-colocar-se” diante da situação analítica. 

 

 

2. A psique em seus níveis de para-si 

 

Até agora, somente tratamos da subjetividade tomada desde a psique. Com isto, 

vimos os problemas se multiplicarem diante de nós. Mas, os problemas não param por aí, 

as questões se proliferam à medida que consideramos a imersão necessária de toda psique 

num determinado contexto social-histórico. E se, a estes dois níveis da constituição da 

subjetividade, acrescentássemos mais dois níveis, como ficaria? É a partir desta nova 

abertura que partimos para a segunda parte de nossa discussão neste capítulo, isto é, a 

constituição dos quatro níveis do para si. 

Inicialmente, vejamos quais são estas regiões ou níveis de que fala Castoriadis: “é 

para si o vivente” como tal, isto é, o indivíduo biológico; “é para si o psíquico”, dentro da 

pluralidade de instâncias; também “é para si o indivíduo social”, ou seja, o indivíduo que se 

constrói como entidade socialmente definida e orientada em seus papéis, suas motivações, 

seus valores; finalmente, “é para si a sociedade”. Em nenhum momento remeteremos a 

hiper-sujeitos ou a inconsciente coletivo, mas a discussão se dará sempre a partir de seus 



sujeitos sociais-históricos, situados numa sociedade dada e delimitada em seus limites 

históricos e culturais. 

São estes os quatro níveis constituintes da subjetividade, que, entretanto, não a 

esgotam, ou seja, não é a simples constatação de sua existência que irá esgotar o que se 

pode dizer acerca do ser sujeito. Lembremos a antiga proposição que diz que “o todo é 

maior do que a soma das partes”. Remetendo-nos para a compreensão de que há um algo a 

mais que transcende a simples existência ou justaposição dos elementos, há uma relação de 

co-existência. Existem as relações criadas nesta multiplicidade, a qual inviabiliza qualquer 

teoria que tenha como propósito abarcar a amplitude da compreensão da subjetividade. Tal 

teoria teria que dar conta de cada uma das relações possíveis de se processar entre os níveis, 

reciprocamente. 

Cada instância possui três características essenciais: de finalidade de 

autoconservação, de autocentrismo e de construção de um mundo próprio; por isto, a 

relação constitutiva verificada entre os diversos níveis da subjetividade resulta conflituosa. 

Entretanto, não entendamos esta co-existência conflituosa como uma deficiência na 

constituição do sujeito. Não é possível emitirmos tal parecer, posto que estamos falando de 

um traço originário; logo, não se trata de atribuirmos um julgamento valorativo a esta 

organização; o fato é que ela é deste modo e não de outro. Não cabe, portanto, julgamento 

axiológico. 

No seguimento de nossa discussão, agregaremos outros dois fatores característicos 

desta subjetividade: a questão do “ser reflexividade” e do “ter vontade ou capacidade de 

ação deliberada”. Assim, poderemos compreender como se pode falar em sujeito autônomo, 

ou seja, sujeito auto-agente, exercendo suas capacidades de deliberação e de ação diante de 

sua situação social-histórica. De maneira análoga, poderemos tomar este crivo reflexivo 



para compreender a autonomia da sociedade, uma vez que ela também possui os atributos 

de autofinalidade, autocentrismo e construção de um mundo próprio, também podendo ser 

capaz de refletir sobre si mesma e, mediante esta deliberação, agir, apresentando-se como 

uma sociedade autônoma. Todavia, por ora, mantenhamos nossas atenções sobre esta 

discussão no âmbito da subjetividade; à questão das suas relações com a sociedade 

reservamos o terceiro capítulo deste trabalho. No momento, ocupar-nos-emos em mostrar 

qual a compreensão que podemos formar da efetivação dos diversos níveis do para si e suas 

relações recíprocas. 

A primeira informação que precisamos compreender é que cada um destes níveis só 

é possível mediante a existência dos outros. Há, desta forma, uma relação de reciprocidade 

necessária entre eles. Apesar de manterem a sua essência irredutível, cada nível é até certo 

ponto condicionado e afetado em seu ser pelos outros níveis. Hans Furth compreende esta 

relação da seguinte forma: “Cada instinto organiza a ação de um organismo sobre o seu 

meio, e constitui, portanto, uma relação entre estes dois elementos. O instinto é adquirido 

através da evolução, enquanto que a adaptação a este contexto, no indivíduo, se 

desenvolve em interação com o meio interno e externo”114. Mantendo estes dois 

pressupostos (interdependência e individualidade), abordemos brevemente cada um dos 

níveis do para si. 

 

O primeiro nível é o para si vivente: (o termo “primeiro” não tem conotação de 

primariedade temporal ou ontológica; vale aqui simplesmente como “primeiro a ser 

abordado”; ou mesmo para conotar seu caráter de “estrutura”, uma vez que é sobre ele que 

                                                 
114 FURTH, Hans G. L’Origine Évolutive de l’Imaginaire Radical sous-jacent aux Institutions Sociales in 
BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société, p. 210. 



os outros atributos serão enfileirados. Entretanto, mesmo considerado como “arcabouço”, 

isto não lhe dá anterioridade temporal, uma vez que ele só pode se constituir como nível a 

partir da existência dos outros níveis da constituição da subjetividade). Quando falamos em 

para-si vivente também não se deve reduzir sua compreensão apenas à esfera do corpo, do 

biológico. O para-si vivente corresponde ao homem enquanto ser num mundo de seres, 

inserido num todo social-histórico, fator este que lhe dá o diferencial em relação aos outros 

seres, pois, por existir social-historicamente, ele é capaz de criação, é autônomo. Martha 

Perrusi, inclusive, observa que “Castoriadis não duvida de uma “psique” presente nos 

animais, distinta da humana. Enquanto a primeira se apresenta de forma funcional, a 

humana tem de diferente a imaginação, enquanto capacidade de apresentar como real 

aquilo que não o é.”115 

O para si vivente possui algumas funções exclusivas, entre elas está uma função 

cognitiva de fundamental importância, “a colocação em figura”. É um processo de 

produção de informação, de apresentação do mundo ao sujeito; por meio desta função é que 

o mundo se torna compreensível ao entendimento humano. Neste processo vemos confluir 

duas dimensões: a capacidade de “figurar” e a de “ligar”, ou ainda, respectivamente os 

aspectos sensorial e lógico. Por “figurar” se entenda a colocação do mundo sob a forma da 

percepção; por “ligar” se entenda a categorização desta percepção. Ambas as dimensões 

estão submetidas às regras inerentes à sua própria constituição e, simultaneamente, ao 

atributo essencial da autofinalidade do vivente. 

É por meio desta característica (a representação) do para-si vivente que é possível 

falar nas duas outras, a “valoração” e a “intenção”. A valoração imprime no mundo 

                                                 
115 PERRUSI, Martha Solange. A Instituição Social-histórica da Autonomia como Criação Ontológica em 
Castoriadis, p. 84-85. 



conhecido pelo vivente a marca daquilo que é socialmente valorado, ou seja, aquilo que se 

instituiu numa sociedade, no seu legein, no seu modo de pensar-comunicar o todo social-

histórico, e acompanha a formação do conhecimento humano. Esta valoração será o suporte 

de um afeto e de uma intenção, conduzindo a uma ação, que estará em conformidade com o 

teukhein, o modo de agir daquela sociedade. Para compreendermos a intenção, recorramos 

ao primeiro capítulo. Quando tratamos da formação de representações, vimos que não é 

possível constituir representações fora da intencionalidade da subjetividade. Assim, juntas, 

elas constituem o cerne da atividade do vivente, o seu modo de captar, apreender e 

representar o mundo. 

Uma afirmação de Castoriadis sintetiza estas idéias. Diz ele: “Em toda parte onde 

há para si, haverá representação ou figura, haverá afeto, intenção; (...) Isso vale tanto 

para a bactéria como para um indivíduo ou para uma sociedade”116. Ora, isso é fácil de 

ser compreendido se tivermos presente a primeira característica que indicamos para os 

níveis do para-si, isto é, a reciprocidade. Por isto, afirmamos que os atributos do para si 

vivente perpassam os outros níveis do para si, ao que podemos dizer que estes elementos 

são elementos de todo e qualquer nível do “para-si”. 

Apesar de não estar dito abertamente no discurso de Castoriadis, compreendemos 

que estes três elementos seriam os pressupostos da capacidade deliberativa e da vontade no 

homem. Inferimos isto a partir dos seguintes dados que Castoriadis oferece: toda 

apresentação-representação ocorre mediante uma espécie de “seleção”, ou seja, o vivente, 

em sua constituição de para-si, efetua um processo de escolha seguindo as possibilidades 

dos seus atributos radicais. Mediante este fato, não podemos falar em representação 

“objetiva”, uma vez que toda representação é sempre construída de acordo com as 
                                                 
116 CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe III, p. 198. 



necessidades de alguém, para as suas finalidades; com isto também não poderemos chamar 

de representação “desinteressada”, devido ao interesse específico sustentado pelo alguém 

que representa. O que deve ficar claro é que essa seletividade está em estreita correlação 

aos atributos originários do para si, que é a cada vez esse vivente específico e que depende 

do que ele já é neste processo social-histórico. 

Esse para-si vivente se constitui, portanto, num específico modo de ser, cuja 

atividade é congruente às suas finalidades. Tendo compreendido as funções do vivente, 

passaremos a tratar da especificidade do modo de ser do para-si vivente. Esse modo de ser 

possui duas características específicas: primeiramente, o vivente na sua singularidade existe 

em e por uma “clausura”, isto é, constrói-se de modo que nunca adquirimos acesso ao seu 

interior completamente. Em termos de prática analítica isto implica dizer que nunca 

“entramos” em alguém, como bem queremos. Essa discussão será retomada mais adiante. 

Por ora, basta-nos saber que esse modo de ser como clausura é constitutivo do para-si e 

nunca é rompido completamente. 

Em segundo lugar, ao alcançarmos a discussão do essencial, somente poderemos 

pensar o vivente a partir do interior. Esta questão é complexa, mas talvez se esclareça 

mediante a aproximação feita com a situação analítica. Na experiência da relação analista-

analisando, o ponto de vista do analisando deve ser sempre considerado, sendo assim, 

impossível proceder a uma interpretação coerente se as coisas não forem tomadas do 

interior, da experiência pessoal e interna do analisando. 

Esquematicamente, temos que o para si vivente, além dos seus atributos de 

autofinalidade, autocentrismo e construção do mundo próprio – que são próprias a todos os 

níveis do para-si – possui mais algumas características constitutivas. Ele é capacidade de 

representações, de afetos e de intenções. Seu modo de ser tem a especificidade de se dar 



como uma clausura, cuja penetrabilidade é limitada. Finalmente, tem a propriedade de 

somente ser conhecido a partir do que deixa revelar de sua interioridade. 

 

O segundo nível é o para-si psíquico, cuja exposição a respeito de sua organização 

será breve, a fim de não nos estendermos demasiadamente acerca de um ponto já tratado 

anteriormente, quando discutimos a formação das instâncias psíquicas. Portanto, 

apresentaremos alguns pontos cruciais de seu modo de ser, uma vez que cremos já haver 

esclarecido a sua constituição. 

Primeiramente, quando falamos em para-si psíquico, devemos nos remeter à 

discussão das instâncias psíquicas, consciente e inconsciente; em segundo lugar, como 

instâncias psíquicas, elas possuem os atributos de autofinalidade, autocentrismo e 

construção de um mundo próprio e, visto que cada uma delas possui os mesmos atributos, 

decorre daí que cada qual agirá por sua conta, segundo seus próprios interesses, gerando 

uma relação conflituosa entre elas; finalmente, mesmo nesta “confusão” de suas 

existências, elas não podem se dissociar, ou seja, é constitutivo de seu modo de ser pessoa 

psíquica a individualidade e a heterogeneidade na unidade da psique. Como diz Castoriadis: 

“É para-si o psíquico, tanto como tal quanto na sua pluralidade, a saber, através das 

diversas "instâncias” ou para cada uma das “pessoas psíquicas”117. 

Mediante estas três informações do para-si psíquico, podemos confrontar com os 

demais dados expostos do para-si vivente e assim perceber como se confirma a idéia da 

relação de reciprocidade nas suas existências. 

 

                                                 
117 Ibidem, p. 195. 



O terceiro nível é o para-si indivíduo social: este ponto também será retomado no 

terceiro capítulo, quando trataremos da relação entre psique e sociedade. No entanto, as 

bases lançadas aqui pretendem mostrar uma espécie de investigação introdutória deste 

nível, posto que, no capítulo seguinte, a todo o momento, estaremos nos remetendo ao 

indivíduo como social e historicamente constituído. 

Estritamente como recurso metodológico (e somente como recurso metodológico) 

façamos a seguinte esquematização: temos até agora um corpo biológico que vive num 

mundo com outros seres, um ente que ocupa lugar no espaço e que se percebe ocupando 

este espaço; a ele adicionamos uma estrutura psíquica, constituída de duas instâncias 

conflituosas; agora, tomemos esse composto – que é necessariamente indissociável e que 

comporta seus conflitos internos, fazendo-o a todo o momento “re-elaborar-se”, “re-criar-

se” – peguemo-lo e lancemo-lo no tempo, ou seja, na história; agora, já podemos 

acrescentar a ele um terceiro nível, o modo de ser indivíduo social. Todavia, para colocá-lo 

na história precisamos de um “solo”, uma sociedade – também para si – na qual o 

inseriremos. Portanto, é indissociável a efetividade do “para-si indivíduo social” fora de um 

“para-si sociedade”. Deixando, agora, o recurso metodológico, compreendemos em sua 

constituição originária, como se caracteriza o para-si indivíduo social, o quanto ele é 

interdependente com a sociedade, e não menos dos outros níveis. 

A partir desta visão de interdependência recíproca, que esperamos ter fornecido com 

a exposição acima, já é possível compreendermos o que representam as afirmações que 

atestam a origem social do para-si indivíduo social; além de ser socialmente forjado, este 

nível do para-si é incessantemente em construção, com o seu potencial de renovação, 

jamais acabado ou fixado em determinações rígidas, gerado no turbilhão do devir histórico 

e suas contingências, apresenta-se como um espaço de abertura. Não é estranha a coerência 



da implicação lógica, cujas proposições afirmam que aquilo que temos a cada vez é um 

indivíduo social, que, sendo social, é histórico, e se é histórico está submetido ao devir, à 

mudança constante. 

Naquela perspectiva do remetimento, da reciprocidade, da interferência mútua entre 

os níveis do para-si, também podemos considerar o indivíduo social como o resultado da 

transformação do psíquico pela sociedade. Transformação operada mediante a utilização de 

dois instrumentais fundamentais na constituição tanto do indivíduo social como da 

sociedade: a linguagem e a família. Ambos estes instrumentos são portadores de toda a 

herança social-histórica de uma sociedade; eles são doadores de tudo que foi elaborado 

pelos diversos indivíduos sociais que se constituem naquela dada sociedade; eles são 

instrumentais e ao mesmo tempo o laboratório no qual se processam as diversas operações 

de troca, de imposição e de refutação, de criação e aniquilamento de todo o patrimônio 

social-histórico. Tudo que a sociedade quer passar e perpetuar passa pela instituição da 

família e pela linguagem, as quais tratarão de remeter às outras instituições sociais. 

Neste processo, a linguagem, como afirma Castoriadis, “é uma criação do 

imaginário radical, isto é, da sociedade”118. Ela emerge na interação dos indivíduos 

sociais-históricos, que a instituem conforme o legein daquela sociedade. É por este motivo 

que se pode dizer que “a linguagem não pode ser senão criação espontânea de um coletivo 

anônimo”.119  

No tocante à família, nos remetemos a uma afirmação de Castoriadis que esboça 

qual o papel fundante da família na constituição do para-si indivíduo social. Ele afirma que 

                                                 
118 Idem. Les Carrefours de Labyrinthe V,  p. 98. 
119 Ibidem, p. 265. 



“a mãe é a sociedade mais três milhões de anos de hominização”120. Assim sendo, nos é 

permitido pensar que a família é uma instituição auxiliar na efetivação do processo de 

socialização da psique. Todavia, não concebemos (e supomos que Castoriadis também não 

tinha esta compreensão) que aqui se trate da família biológica e hereditariamente 

constituída (pai biológico, mãe biológica, irmão biológico, etc.). Pensamos que aqui se fala 

da função da família enquanto instituição. Portanto, a representação de uma família pode se 

dar sem necessariamente ser constituída por um pai biológico, entretanto, é necessário 

alguém que exerça a figura e função de pai, e assim, analogamente, com os outros membros 

e suas funções. O mais importante é, pois, a função para o processo de socialização da 

psique, da constituição do indivíduo social-histórico. 

Esse processo de socialização faz com que cada soma-psique singular se torne uma 

entidade socialmente definida e orientada, sempre conforme aquela dada sociedade, 

naquela dada época. Ele, inclusive, proporcionará todos os aparatos e atributos necessários 

para que esta adequação do indivíduo à sociedade se efetive, corroborando com o 

desenvolvimento deste indivíduo em sua própria sociedade. Assim sendo, esse processo de 

socialização proporcionará ao indivíduo, inicialmente, uma linguagem, que o habilite a 

sintonizar-se com seu meio comunicante, tornando-se personagem, tanto receptor como 

emissor (reprodutor). 

Em segundo lugar, proporciona-lhe uma identidade, que o singulariza dentro do 

todo social histórico no qual está inserido. Porém, nesta singularização está impressa a 

marca do todo daquela dada sociedade; um outro aliado nesta formação da identidade é a 

condição de ter um estado social neste referido contexto. Ora, e estar num dado contexto 

                                                 
120 CASTORIADIS, Cornelius. Fait et a Faire in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation 
de la Société, p. 474. 



implica o “ajuste a regras” – este ponto é crucial no pensamento de Castoriadis, pois, 

envolve um dos pilares do seu edifício filosófico, isto é, a discussão da autonomia, a qual 

abordaremos mais adiante. 

Neste processo de socialização, quase como anexo ao ajustar-se às regras existentes 

está a aceitação de valores, que é nuclear na constituição de uma sociedade (que também 

envolve a discussão de autonomia). Este sexto item remete ao que discutimos, 

anteriormente, sobre os atributos do para-si (autofinalidade, autocentrismo e construção de 

um mundo próprio), isto é, que cada nível, além de possuir os mesmos atributos que os 

demais, possui também interesses próprios, deste modo proporcionando constantes 

conflitos na formação da subjetividade. 

Neste item, Castoriadis pensa que o processo de socialização leva o indivíduo à 

busca de fins e à ação, conforme as motivações e o modo de fazer daquela dada sociedade. 

Contudo, este ponto é nevrálgico devido ao fato de que, como vimos, cada nível de para si 

tem os seus atributos e busca todos os meios para os efetivar, caracterizando um ambiente 

conflituoso. Com a inclusão deste dado da localização histórica da sociedade na qual está 

inserida a subjetividade, está instaurada mais uma esfera conflituosa, desta feita entre a 

constituição soma/psique e o indivíduo social, que remete para a existência dos atributos do 

para-si como sociedade. 

Mediante este elemento de conflito essencial incrustado no corpo social vários 

mecanismos de controle social deverão ser criados. Assinalamos que a meta deste tipo de 

posicionamento, segundo Castoriadis, é tornar o indivíduo social previsível; a heteronomia 

é imperiosa neste momento. Esta meta é um atentado ao discurso da autonomia do 

indivíduo social-histórico. Ao fim das contas, o que temos como indivíduo no âmago deste 



processo de socialização é um indivíduo que responde e corresponde, funcionando para si 

e, sobretudo, para a sociedade. 

Podemos compreender melhor este novo dado tomando o livro de Walter di Biase, 

“O Homem, a Civilização, a Agressividade”, no qual o autor articula o trinômio “instinto, 

repressão, articulação”. Separamos dois parágrafos que sintetizam estas relações: ele diz, 

num primeiro momento que “a civilização decorre da subjugação dos instintos, já dizia 

Marcuse em “Eros e Civilização”. Proposição aceita inclusive por Freud (...). Dizia ainda 

Marcuse que “a subjugação efetiva dos instintos mediante controles repressivos não é 

imposta pela Natureza, mas pelo homem”121. E continua mais adiante abordando desta feita 

o papel das instituições: “O surgimento das instituições fixa definitivamente as 

características culturais, condicionando a permanente repressão a que se submete o 

homem, contrariando as normas de liberdade (atuação livre) biologicamente pré-

determinadas”122. 

Um forte aliado neste processo de socialização dos indivíduos é um mecanismo 

decisivo na constituição da sociedade e do seu todo social-histórico. Falamos do fenômeno 

da “sublimação”, do qual a psique se utiliza constantemente. Este mecanismo, entre outras 

coisas, permite a emergência da unidade que engloba a pluralidade, a identidade que 

esconde as contradições da psique. É o equilíbrio da fenomenalização da sociedade através 

dos indivíduos e da plena realização destes mesmos indivíduos com seus ideais, por meio 

da sociedade. Entretanto, este ainda não é o momento para tratarmos detidamente da 

sublimação; citamo-la aqui como mais um componente do processo de socialização. O seu 

minucioso enfoque, porém, será reservado para o terceiro capítulo. 

                                                 
121 BIASE, Walter di. O Homem, a Civilização, a Agressividade. Rio de Janeiro: Cátedra; Brasília: INL, 1977, 
p. 30-33. 
122 Ibidem p. 33. 



Restou-nos tratar do quarto nível, o para-si sociedade. Entretanto, supomos já haver 

tratado dele por demais, uma vez que, ao falarmos de cada um dos outros níveis, este “para-

si sociedade” sempre foi parte intrínseca da discussão, como elemento indissociável, 

recíproco e interdependente sem, contudo, perder seu modo de ser próprio. Portanto, não 

nos deteremos neste modo de ser, ao menos por enquanto. Operaremos, temporariamente, 

apenas com as informações colhidas acima, nos outros parágrafos. No próximo capítulo, 

quando tratarmos da imbricação entre psique e sociedade, abordaremos este para-si com 

maior profundidade. 

Por ora, fixemos este princípio basilar no processo que buscamos compreender. A 

discussão que Castoriadis propõe não tem caráter essencialista ou idealista; sua perspectiva, 

ao contrário, é tratar da sociedade “social-historicamente” efetivada, portanto, feita e refeita 

a cada dia, por cada um dos sujeitos sociais-históricos. Sua proposta não se refere à hiper-

sujeitos, a consciências ou inconscientes coletivos ou a espírito dos povos. 

Agora, mediante a compreensão que formamos dos vários níveis do para-si, 

consideraremos outros dois atributos, absolutamente necessários, na constituição da 

subjetividade: a sua faculdade de reflexão, inclusive auto-reflexão, e a capacidade de 

deliberação, posteriormente ou concomitantemente à atividade reflexiva. 

 

 

 

 

 



3. A atividade reflexiva e deliberativa na constituição originária da 

subjetividade 

 

Mediante o que vimos até o momento, observamos que a subjetividade se erige 

numa ampla multiplicidade de possibilidades, o que repercute diretamente sobre o todo 

social-histórico ao qual ela pertence. Somado a isto há um outro dado importante do seu 

modo de ser, que se refere ao fato de que a subjetividade se mantém sempre homogênea e 

heterogênea, simultaneamente. E, finalmente, acrescentamos dois outros aspectos 

primordiais da sua constituição, duas capacidades originárias, cuja originariedade é 

equiparável aos demais atributos dos níveis do para-si e da sublimação no processo de 

socialização. São elas as capacidades reflexiva ou deliberativa e a capacidade de ação 

deliberada ou vontade. 

Antes de tudo, convém compreender o uso que Castoriadis faz do conceito de 

vontade, a fim de não cairmos em uma das diversas discussões conceituais, por ora, 

desnecessárias. Deve-se compreender bem a acepção dada à “vontade” por Castoriadis, de 

forma que não se pressuponha algo que venha se chocar com o todo do seu pensamento. 

Portanto, nada melhor do que tomarmos a sua própria definição, na qual ele afirma: “a 

vontade, tal como a entendo aqui do ponto de vista metapsicológico, é a existência de uma 

quantidade de energia livre ou de uma capacidade de mutação importante de energia 

coordenada à reflexividade”123. Assim sendo, em Castoriadis, à vontade estão diretamente 

associados os conceitos de “energia”, “mutação” e “reflexão”. 

                                                 
123 CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe III, p. 220. 



Reflexividade, aqui, não deve ser entendida como o simples ato de pensar, mas a 

auto-referência que se configura aqui. Desta forma, a reflexividade caracteriza a 

possibilidade de que tudo aquilo que constitui o todo social-histórico ao qual o sujeito 

pertence possa se tornar objeto, ou seja, possa ser submetido ao crivo que o sujeito 

imprime, a tudo o que cerca e constitui sua existência social-histórica. Inclusive podendo 

fazer objeto desta reflexão a sua própria atividade, o seu próprio ser social-histórico no 

constante processo de socialização da psique. 

Esse “pôr-se como objeto” não deve ser tomado na acepção tradicional da relação 

sujeito-objeto, na qual o objeto é submetido à análise e posto dentro de definições e 

conceitos, tudo deterministicamente acabado e fechado. Nem o sujeito nem sua atividade se 

submetem a isto, devido ao seu caráter de constante vir-a-ser, de estar sempre a ser feito. 

Retomando Renato Mezan, temos esta mesma idéia presente em seu livro quando ele diz 

“que o elemento de que é feita a psique não pode ser reduzido às leis que determinam a 

relativa estabilidade dos objetos do mundo exterior, porque o que o caracteriza é 

precisamente a fluidez, a indeterminação, a ausência de negação e, portanto, de toda 

negação determinada”124. 

Na reflexividade o traço mais originário para a constituição da subjetividade é que, 

além da capacidade de colocar todo o seu mundo, todo o seu contexto social-histórico sob 

um crivo analítico, algo mais pode ser colocado sob observação: a própria existência do 

sujeito; neste exercício, sua própria atividade se torna “objeto”, embora na concepção de 

que essa explicitação de si se dá como um objeto simplesmente por posição e não por 

natureza125. 

                                                 
124 MEZAN, Renato. Freud: um pensador da cultura, p. 309. 
125 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe III, p. 211. 



Esse interrogar-se sobre si somente é feito dentro daquilo que o sistema instituído de 

cada sociedade autoriza, sempre se faz dentro de um dado teukhein e um dado legein. 

Porém, é possível ocorrer que esta interrogação vá além do que o sistema permite; essa 

possibilidade é rara, mas é provável. Quando isto acontece, verifica-se a constituição do 

processo de autonomia, que viabiliza a autocriação da subjetividade como reflexividade. 

Todo esse processo se dá via a própria sociedade, constituindo o que Castoriadis chama de 

processo de criação histórica. 

Neste processo a autonomização da sociedade não precede a dos sujeitos sociais; se 

concebermos que há relação de reciprocidade entre os indivíduos e a sociedade, a asserção 

final será que a autonomização acontece simultaneamente nos dois níveis, individual e 

coletivo. Lembremos que a sociedade, no pensamento castoriadiano, não é algo maior que 

abarca as pequenas partículas (os indivíduos sociais) determinando-as: “a sociedade não é 

nem coisa, nem sujeito, nem idéia – e tampouco coleção ou sistema de sujeitos, de coisas e 

de idéias”126. Portanto, o questionar de um dado contexto social somente acontece porque, 

primeiramente, a subjetividade é capacidade originária de autonomização e reflexão sobre 

si e sobre o seu mundo e, em segundo lugar, pelo fato de que a sociedade é possibilidade 

originária de reflexibilidade e autonomização. 

O que torna possível esta atividade reflexiva é a imaginação, faculdade cuja 

atividade pode “colocar como sendo aquilo que não é”, capacidade de representação, e a 

partir disto se efetivar a reflexão subjetiva. Podemos, outrossim, relacionar este processo 

envolvendo imaginação e reflexão com a capacidade do ser vivente de apresentar-

representar. Algo une estas duas capacidades, e esse algo é a imaginação, pois ambas tem 

em sua base originária, a imaginação radical: “o vivente faz ser uma figura (uma 
                                                 
126 Idem. L’Institution Imaginaire de la Société, p. 248. 



“percepção”) ali onde há X (e mesmo ali onde não há nada: sombra). Mas ele a faz de 

uma vez por todas, sempre “da mesma forma”, e ele a faz na sujeição à funcionalidade. 

Para o psiquismo humano, há fluxo representativo ilimitado e irrefreável, espontaneidade 

representativa que não é sujeita a um fim determinável, ruptura da correspondência rígida 

entre figura e X ou da consecução fixa das imagens. Evidentemente, é sobre essas 

propriedades da imaginação radical que se apóia psiquicamente a capacidade lingüística 

do ser humano”127. 

Quanto à faculdade da ação deliberativa ou vontade, o que de início podemos inferir é 

que, da mesma forma que a reflexão se faz sempre dentro do permitido pelo sistema da 

sociedade, também a ação se apóia nesta dependência, isto é, sempre se dá conforme um 

dado teukhein e legein. Semelhante à reflexão, há uma profunda intrincação entre 

imaginação e vontade. 

Tendo como primeiro dado que estas capacidades são constitutivas da subjetividade 

chega o momento de confrontar as idéias que tomamos até agora com a perspectiva da 

reflexão freudiana. Assim, Castoriadis pergunta acerca dos pressupostos metapsicológicos 

correspondentes às capacidades de reflexão e de ação deliberada. Agora, partiremos em 

direção à compreensão do que seja a origem, a estrutura e o funcionamento destas 

capacidades em relação a cada um dos quatro pressupostos. 

 

 

 

                                                 
127 Idem. Les Carrefours de Labyrinthe III, p. 203. 



4. Os quatro pressupostos metapsicológicos na constituição da 

subjetividade 

 

Mantenhamos o princípio de que estas divisões e esta colocação em ordem não 

supõem uma ordem necessária de existência, ou seja, os pressupostos não se formam numa 

ordem dedutiva, na qual o anterior é o fundamento para o posterior. Esta organização que 

os toma isoladamente constitui apenas um recurso metodológico, entretanto, na efetividade 

eles co-existem simultaneamente, sem que haja mais necessidade de um do que de outro. 

Cada pressuposto deve a sua existência ao fato de que existem os outros três, numa 

intrincação de caráter necessário. 

 

Esclarecido este princípio, tratemos do primeiro dos quatro pressupostos, a 

Sublimação. Na fala comum, cotidiana, informal, diz-se que a sublimação é a capacidade 

de obter prazer indireto: isto é, há um objeto, que em si não tem a capacidade de produzir 

prazer, mas por meio de dado mecanismo tem sua existência transformada em doadora de 

prazer. Na perspectiva de uma argumentação mais técnica, falando com mais rigor e 

propriedade, Castoriadis diz que “a “sublimação” nada mais é do que o aspecto 

psicogenético ou idiogenético da socialização, ou a socialização da psique considerada 

como processo psíquico”128. A título de melhor esclarecimento, ele descreve a sublimação 

como o processo através do qual a psique é forçada a trocar os seus “objetos próprios” ou 

“privados” de investimento (inclusive a própria “imagem” para ela mesma) por objetos que 

são e valem em e por sua instituição social, e a fazer deles para ela mesma “causas”, 

                                                 
128 CASTORIADIS, Cornelius. L’Institution Imaginaire de la Société, p. 420. 



“meios” ou “suportes” de prazer”129. Assim, é a partir de um imaginário vivido em comum 

que se inauguram as histórias humanas. 

Desta forma, a sublimação proporciona, ou melhor, constitui a subjetividade com a 

constante capacidade de se atualizar. Voltamos mais uma vez à questão que se põe na base 

da constituição da subjetividade, o modo de ser criativo, renovando a assertiva de que a 

criação é um dos atributos originários mais importantes do modo de ser da subjetividade, 

em todos os âmbitos, instâncias e níveis de sua existência como sujeito social-histórico. 

Assim, o único dado novo, que merecerá o nosso destaque e aprofundamento, se refere a 

este poder de obter prazer independentemente da existência direta, com o respectivo 

suporte imediato de satisfação. 

Então, a partir do momento em que, o aparelho oral investe numa atividade que não 

fornece nenhum prazer localizado num órgão específico (não em geral, não diretamente) há 

atividade sublimada. Nesta perspectiva, “o falar” já se mostra como uma atividade 

sublimadora. Esta operação se processa por três razões: primeiramente, não temos presença 

de prazer de órgão nesta atividade; em segundo lugar, o processo acontece no plano da 

instituição da linguagem em e por uma faculdade criativa que ultrapassa as possibilidades 

da psique singular. Trabalha-se, portanto, no plano da instituição social-histórica; e, em 

terceiro lugar, falar sempre acontece no plano da sociedade; logo, dirigindo-nos a outros 

comunicantes, outras psiques singulares, também envolvidas neste processo. 

A sublimação tem uma importância fundamental para o núcleo do pensamento de 

Castoriadis. Isto se torna evidente no fato de que, ao tratarmos deste assunto, somos 

remetidos a outros pontos do pensamento castoriadiano, alguns dos quais já discutimos ou 

ao menos, fizemos certa referência no decorrer de nossa pesquisa. Senão, examinemos uma 
                                                 
129 Cf. ibidem, p. 421; também: idem. Les Carrefours de Labyrinthe III, p. 216. 



assertiva feita pelo autor, fonte de ressonância em outros âmbitos de temáticas. Diz 

ele:“Não podemos compreender nada da psique humana (nem da sociedade) se nos 

recusarmos a constatar que na base de todas as suas especificidades se encontra a 

substituição do prazer de órgão pelo prazer de representação”130. Podemos observar, 

portanto, que há uma relação de necessidade entre a constituição da psique humana e o 

processo da sublimação. E daí, devemos direcionar a nossa atenção para o processo de 

socialização da psique, cuja efetuação também se manterá em estrita interação com a 

capacidade sublimadora da subjetividade. 

Ora, só há obtenção do prazer de representação se houver a capacidade constitutiva 

de “representar”. Como vimos, um dos atributos do modo de ser do para-si vivente é o 

“apresentar-representar”. Portanto, onde quer que haja o para-si haverá, por conseguinte a 

capacidade de representação. E como este atributo não pode ser dissociado dos outros dois, 

diremos que necessariamente no processo de sublimação haverá “afeto” e “intenção”. Em 

poucas palavras, observamos que, no processo de sublimação co-existem os atributos do 

para-si vivente: representação, intenção e afeto. 

 

O segundo pressuposto metapsicológico das capacidades de reflexividade e ação 

deliberada faz referência à existência de um quantum de energia livre. Este aspecto pode 

nos remeter às especulações iniciais de Freud, quando ele pesquisava sobre a relação entre 

a atividade do inconsciente e os movimentos energéticos. Época na qual ele criou conceitos 

como o “princípio de constância”. 

Para Castoriadis, o que se pode falar com relação a este movimento de energias, que 

ocorre na sublimação, diz respeito a um certo desvio de energia que se destinaria à 
                                                 
130 Idem. Les Carrefours de Labyrinthe III,  p. 215. 



atividade motora, do órgão, e que, por estar liberado (não especificamente ligado a uma 

função a desempenhar, em relação a um órgão) é desviada para o próprio fluxo 

representativo, concentrando-se nele e nas suas representações. Na originariedade deste 

movimento de trocas energéticas está a imaginação radical. Obviamente, se ela constitui o 

processo de criação e instituição, a imaginação não poderia estar de fora do mecanismo da 

sublimação. 

Há, porém, que se diferenciar o “processo sublimatório” do “processo de 

fantasmatização”, que também se constitui numa atividade representativa, operada 

mediante o desvio de dada quantidade de energia. O diferencial entre os dois processos será 

a sua abrangência. Enquanto a fantasmatização tem um “objeto” cujo caráter é 

essencialmente privado, o “objeto” da sublimação tem cunho primordialmente social, ou 

seja, ele somente é pela instituição, constituindo-se assim como objeto público, social-

histórico. Entenda-se o termo objeto na acepção que apontamos acima, isto é, diferente da 

concepção da metafísica e da ontologia tradicionais, observe-se que o objeto não está 

separado do sujeito que o compreende; antes, o sujeito é que está imerso na mesma situação 

social-histórica em que se encontra o objeto. 

Enquanto são sociais, os objetos da sublimação são invisíveis, ou seja, valem em 

virtude de sua constituição ou de sua impregnação por significações imaginárias sociais. 

Enquanto objetos históricos se inserem no processo de devir, de mutação, de constante vir-

a-ser. Ora, esta situação nos leva à consideração de uma capacidade inerente a qualquer 

mecanismo de troca, de desvio, de remetimento de um ponto para outro; em toda troca está 

presente a capacidade de desqualificar-requalificar. No caso da sublimação da psique 

falaremos, pois, em “desqualificação-requalificação da energia psíquica”. Esta 

potencialidade tem sua ação baseada na constituição social-histórica na qual se insere o 



sujeito. Ora, uma vez havendo desqualificação-requalificação da energia psíquica poderão 

ser criadas novas representações. É essa a dinâmica da constituição das instituições de uma 

dada sociedade, um constante fluxo representativo. 

Em suma, até o momento, tratamos de dois pressupostos metapsicológicos das 

atividades deliberante ou da vontade e da ação deliberada da subjetividade, a saber, a 

capacidade de sublimar da psique e a capacidade de mutação de energia psíquica. Apesar 

de termos feito constantes referências ao aspecto social-histórico, perfizemos um itinerário 

muito próximo do discurso metafísico, embora tenhamos tratado de descartar tais relações 

quando utilizamos termos cuja associação com a metafísica e a ontologia tradicionais se 

insinuava. Apesar de utilizarmos os termos clássicos “objeto”, “essencial”, “categoria”, 

mostramos que eles ganham uma nova perspectiva na acepção de Castoriadis. 

A partir de agora, esta proximidade com o terreno metafísico das elaborações 

metasociais será cada vez menor, uma vez que adentraremos no espaço mais próprio da 

efetivação social-histórica, no qual a instituição social é basilar. Esta é, portanto, a 

perspectiva com a qual abordaremos os outros dois pressupostos metapsicológicos: a 

labilidade dos investimentos e a capacidade de questionar os objetos instituídos. Como 

podemos verificar no texto de Martha Perrusi quando ela afirma que “numa democracia, 

toda criação é possível, mas ela exige o julgamento e a escolha, uma autolimitação”131. 

 

No terceiro pressuposto, Castoriadis abrirá a discussão de um aspecto que, para ele, 

representa um dos fatores da constituição de uma sociedade heterônoma: a rigidez dos 

investimentos, cujo contraponto será o pressuposto metapsicológico da labilidade dos 

                                                 
131 Cf. PERRUSI, Martha Solange. A Instituição Social-histórica da Autonomia como Criação Ontológica em 
Castoriadis, p. 156. 



investimentos. Conforme sua concepção, para a constituição das capacidades de 

reflexividade e de ação deliberada é necessário à subjetividade uma importante e relativa 

(enfatizamos o termo relativo) labilidade dos investimentos. A ênfase colocada na palavra 

relativa é derivada do fato de que essa labilidade, como pensa Castoriadis, não deve ser 

confundida com uma fluidez totalmente indeterminada ou totalmente sem parâmetros. 

Labilidade aqui é o oposto de rigidez, oposto daquilo que está petrificado, solidificado nas e 

pelas instituições sociais. Segue-se aqui o mesmo princípio que está na base (como vimos 

anteriormente) de sua crítica à lógica conjuntista-identitária, à ontologia e à metafísica 

tradicionais, rigidez que punha como imutável, fechado, terminado aquilo que concerne à 

existência social-histórica da subjetividade (estas idéias já apontam para o modo de ser do 

quarto pressuposto: a capacidade de questionar os objetos instituídos). 

As proposições de Eugène Enriquez são suficientes para sintetizar os dados colhidos 

preliminarmente e lançar-nos na problemática destes últimos pressupostos. Afirma 

Enriquez: “Assim, o indivíduo só pode advir como ser humano se estendendo sobre o 

campo social. Porém, ao mesmo tempo, este outro não pode determinar completamente sua 

conduta. Ficará sempre uma parcela de autonomia e de originalidade. Quer dizer, a 

mônada psíquica tem capacidades de resistência a toda tentativa de conformação e de 

normalização. Assim, a clausura é abertura seletiva”132. 

 

A labilidade é importante na medida em que, dentro do processo de sublimação, 

junto à capacidade de desqualificação-requalificação, ela possibilitará o questionar acerca 

da sociedade e de seus objetos instituídos do legein e do teukhein. É relativa devido ao fato 

                                                 
132 ENRIQUEZ, Eugène. Le Sujet Humain: de la clôture identitaire à l’ouverture au monde in DOREY, Roger 
(org.). L’Inconscient et la Science, p. 40-41. 



de que, mesmo questionando, criticando, buscando mudar, essa atividade se faz ainda 

dentro de um dado teukhein e de um dado legein. Assim, será possível conciliar uma 

atividade contestatória, em busca de mudanças na sociedade instituída e, ao mesmo tempo, 

manter-se vinculado ao presente social-histórico. Castoriadis descreve esta situação, com 

referência à labilidade de um cidadão, dizendo que este “pode e quer discutir o fundamento 

correto da lei a qual, enquanto isso, ele obedece”.133. É neste sentido que Mirtes Amorim 

afirma que uma sociedade autônoma é aquela que se sabe como origem de sua própria 

significação. Uma sociedade autônoma é uma sociedade que explicitamente se institui. 

Autonomia implica fazer política no sentido rigoroso do termo, isto é, questionar os 

fundamentos da instituição da sociedade134. Remete-nos inclusive à herança grega da 

democracia: “a democracia e a filosofia nascidas na Grécia são um sinal de revolta contra 

a dominação de um imaginário instituído. E estas conduziram a uma ruptura radical, a 

uma criação ontológica que redundou na emergência de sociedades que põem em questão 

suas próprias instituições e significações”135. 

Todo esse movimento que viemos discutindo (mutação de energia, capacidade de 

desqualificação-requalificação, labilidade dos investimentos) preparou-nos para a 

perquirição do quarto pressuposto metapsicológico, a capacidade de questionar as 

instituições sociais e seus objetos instituídos. Porém, pouco precisamos dizer com relação a 

ele, pois a diferença entre este pressuposto e o anterior é bastante tênue, como nos adverte o 

próprio Castoriadis. Neste sentido, ele sugere que chamemos ao pressuposto da labilidade 

de “vertente objetiva” e ao pressuposto da capacidade de questionar de “vertente subjetiva” 

das capacidades originárias de deliberação e ação deliberada. 

                                                 
133 CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe III, p. 219. 
134 Cf. AMORIM, Mirtes Mirian. Labirintos da Autonomia, p. 200-201. 
135 Ibidem, p. 170-171. 



O termo “objetivo” é utilizado aqui na medida em que trata da constituição 

originária de “investimento”, independentemente de sua relação com os fatos sociais 

instituídos, ou seja, de uma capacidade originária que é a possibilidade da existência do 

“questionamento”. A palavra “subjetivo” é aplicada aqui devido ao fato de se tratar de um 

pressuposto que está diretamente ligado à relação do indivíduo social com um dado objeto 

socialmente instituído, relação que é efetivação da capacidade de questionar o que o sujeito 

social-histórico tem frente a objetos instituídos. 

Finalizando, recordamos que a divisão e ordenamento que fizemos entre os 

pressupostos metapsicológicos têm apenas a intenção de servir como recurso metodológico 

a fim de melhor compreendermos a constituição de cada um deles, não implicando, com 

isto que essa divisão seja facilmente observável. Pelo contrário, qualquer tentativa de 

ordenação resultará em obscuridade. Isto se deve ao fato, principalmente, de que um 

pressuposto não pode existir independente do outro. Há, portanto, o que chamamos de 

relação de reciprocidade, característica que encontramos, analogamente, na relação entre as 

instâncias psíquicas, entre os níveis do para-si, e que no momento, verificamos também na 

relação entre os pressupostos metapsicológicos das capacidades de deliberação e ação 

deliberada. Mediante esta informação de que os pressupostos, embora irredutíveis, existem 

numa relação de mútuo condicionamento, podemos atribuir relação análoga para o 

fenômeno sublimatório, isto é, dizemos que somente há sublimação mediante o concurso da 

atividade indissociável e simultânea destes pressupostos. 

 

 

 



5. A mônada psíquica na constituição da subjetividade 

 

Até o momento, fizemos um grande percurso, falamos de várias capacidades e 

possibilidades do ser humano, todas efetiváveis embora nem sempre efetivadas. Vimos que 

tanto a constituição originária quanto à história de um indivíduo social-histórico mantêm 

estreita relação com a constituição e a história coletiva a qual esse indivíduo pertence. E, 

neste devir histórico, vimos que não é possível formular um conceito que englobe e encerre 

todo o sujeito, pois ele tem o modo do ser constante criação. Vimos também que esta 

constituição se dá segundo a forma da co-existência de vários níveis de para-si, 

indissociáveis e recíprocos. É nesta relação que se constitui a subjetividade, cujos atributos 

principais – a reflexividade e a vontade – oferecem a possibilidade de mudar a condição de 

heteronomia para a de autonomia. Tudo isto como processo de criação histórica. 

Assim, alicerçada na perspectiva da constante mutação, da abertura a relações de 

reciprocidade, da criação como modo de ser, Castoriadis propõe a sua teoria da mônada 

psíquica, na qual ele afirma que o para-si é uma bola fechada, ao passo que a subjetividade 

é uma pseudobola fechada. O para-si se configura como uma bola fechada que pode ser 

ajustada conforme algumas condições, mas que tem a tendência a permanecer inalterada, 

mesmo junto a outros para-si. Desse modo, podem se constituir um número indefinido de 

outras bolas do mesmo tipo, que serão sempre, apesar de indissociáveis, específicas, ou 

seja, cada para si mantém sua especificidade, seus atributos de autofinalidade, 

autocentrismo e mundo próprio. Chamamos a esta situação que descrevemos de “unidade 

na heterogeneidade”. 



Quanto à subjetividade, dizemos que ela pode ser descrita como sendo uma bola 

pseudofechada, pois, apesar de se manter distinta enquanto subjetividade, não se fecha 

sobre si mesma e se constitui no processo de criação constante inerente a si e ao contexto 

social-histórico ao qual ela pertence. Disto resulta o fato de que ela pode interagir com 

outras pseudobolas do mesmo tipo, questionar o mundo e a si mesma, modificar o seu 

contexto e se modificar, criar o mundo humano constantemente e engendrar suas 

representações infinitamente. Esta gama de capacidades e de possibilidades, Castoriadis 

sintetiza dizendo: “o mundo acessível à subjetividade não é dado de uma vez por todas, ele 

é a cada vez [ao mesmo tempo] extensível e modificável (para “fora” e para 

“dentro”)”136. 

Portanto, compreendendo as idéias do movimento que a subjetividade como 

pseudobola fechada realiza, podemos adentrar em um dos aspectos mais interessantes do 

pensamento de Castoriadis (e um dos mais intrincados também, até mesmo pelo seu 

remetimento e seu relacionamento constante com o discurso psicanalítico): a compreensão 

do significado da “mônada psíquica”, a sua origem, constituição e como se dá enquanto 

modo de ser originário da subjetividade. 

Podemos selecionar, a título de ilustração representativa, frases nas quais 

Castoriadis sintetiza brilhantemente a questão a que nos referimos neste trecho. Trechos em 

que ele afirma, por exemplo, que “o mundo próprio da psique singular é ao modo de 

clausura”137; e diz ainda: “a sociedade se institui cada vez na clausura de suas 

                                                 
136 CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe III, p. 223-224. 
137 CASTORIADIS, Cornelius. Fait et a Faire in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation 
de la Société, p. 461. 



Significações Imaginárias Sociais” e continua: “a criação histórica da filosofia é ruptura 

desta clausura”138. 

A etapa de discussão que iniciaremos agora pretende nos conduzir ao ponto crucial 

da problemática que foi levantada em nossa pesquisa, a saber, qual é e como se dá a relação 

entre psique e sociedade no pensamento de Castoriadis. À medida que descrevemos os 

diversos pontos constituintes da teoria do processo de socialização da psique, os quais 

constituíram as etapas que se sucederam até o momento no nosso trabalho de pesquisa, 

vamos nos aproximando mais da compreensão desta relação. 

Quando falamos em “mônada”, o remetimento a Leibniz é quase imediato, posto 

que é ele quem primeiramente discute acerca da constituição e do modo de ser de uma 

mônada. Acerca desta sua compreensão, podemos sintetizar dizendo que ela é “uma 

entidade psicológica infinitesimal, compreendendo o resultado da realidade. Cada mônada 

é única, indestrutível, substância dinâmica distinguida de outras mônadas pelo seu grau de 

consciência. Mônadas não têm relações causais verdadeiras com outras mônadas, mas 

cada uma contém no seu interior um princípio de mudança. No ato da criação, Deus então 

coordenou o universo, em que as mônadas são perfeitamente sincronizadas umas com as 

outras em harmonia pré-estabelecida. Como resultado, cada mônada espontaneamente 

espelha toda mudança da realidade, sem de fato ser afetada por outras mônadas. A 

unidade assim imbui um resumo de diversidade” 139. 

Mediante esta compreensão preliminar da concepção da mônada no sentido 

leibniziano, não queremos fazer qualquer tipo de aproximação, no sentido de estabelecer 

qualquer tipo de relação derivacional entre o pensar da mônada de Leibniz e o pensar da 

                                                 
138 Ibidem, p. 466. 
139 ENCICLOPAEDIA BRITANNICA. 15. ed. Chicago: Encyclopaedia Britannica, 1980, v. 6, p. 987. 



mônada psíquica de Castoriadis. Esta citação visa tão somente ampliar ao máximo a 

quantidade de dados quanto à discussão do que possa ser chamada “estrutura monádica”. 

Não queremos estabelecer relações causais; entretanto, tencionamos a nos adiantar e fazer 

duas aproximações possíveis. Como vimos no texto citado, cuja base é a concepção 

leibniziana, “as mônadas não têm relações causais verdadeiras com outras mônadas, mas 

cada uma contém no seu interior um princípio de mudança”; ora, isto está analogamente 

presente na teoria da mônada psíquica de Castoriadis. Outro ponto em que é possível 

aproximar Leibniz e Castoriadis é a concepção deste último de que as mônadas co-existem, 

mas sem se afetarem reciprocamente, cada uma em seu mundo próprio, porém suscetíveis à 

abertura. É esta abertura conjugada ao atributo da mutabilidade que permite a criação. 

Desenvolveremos melhor estes pontos a seguir, e outras possíveis aproximações que 

possam ser feitas entre as duas idéias de mônada. Contudo, por ora, cabe-nos buscar a 

compreensão da mônada na perspectiva singular de Castoriadis. 

Diz ele: “ a mônada psíquica é um formante-formado, ela é formação e figuração 

de si, figuração figurando-se a partir de nada”140. Esta é uma das definições que 

Castoriadis apresenta para a mônada psíquica. Aqui já podemos apontar sua relação com o 

para-si vivente que, como vimos, apresenta a capacidade de apresentar-representar ou 

figurar. Em ambos os casos, tanto para a mônada quanto para o para-si, a possibilidade de 

efetivação de suas capacidades se dá graças à imaginação radical. Ela é a fonte pela qual as 

representações emergem. 

E a relação com o para-si não se restringe a este ponto, há outro: cada para-si, apesar 

de sua unidade necessária com os outros para-si, preserva a sua diferença, a sua 

individualidade, no constante conflito nos quais eles se constituem. Esta preservação está 
                                                 
140 CASTORIADIS, Cornelius. L’Institution Imaginaire de la Société, p. 406. 



diretamente ligada ao fato que em todos os níveis há a busca da preservação de seus 

atributos (autofinalidade, autocentrismo e mundo próprio). A mônada psíquica sustenta 

uma constituição análoga, embora sua posição seja mais originária, posto que sua função é 

fundante e é formadora da possibilidade de haver objetividade e da subjetividade no 

contexto social-histórico. Esta representa uma das diferenças mais radicais entre a mônada 

psíquica e o para-si, pois que ela constitui a subjetividade como abertura, enquanto que os 

atributos do para-si tendem ao fechamento. 

Ora, no início de sua efetividade social-histórica, o sujeito, como indivíduo social, 

vive numa clausura; assim, todas as suas referências serão em relação a si mesmo. Com 

efeito, não há distinção entre si e todo o resto da realidade na qual o sujeito simplesmente 

está inserido, pois, não se compreende pertencente a algo, porque tudo é ele. A posição do 

sujeito, portanto, é uma espécie de autismo, como Castoriadis denomina. Mirtes Amorim 

tem uma descrição do processo de ruptura mônada e da estrutura da psique bastante 

própria, na qual ela afirma que “a psique não é racional, ela é uma espécie de “mônada 

louca”, basicamente inapta à sobrevivência. Uma espécie de mônada psíquica a-social e 

anti-social. (...) Ela é o próprio caos manifestado, ou o fundo escuro sem peias ou limites. 

É a fundação social do indivíduo que modifica, formal/deforma, canaliza ou altera 

essencialmente essa exigência originária total que á psique”141. 

Na fase do autismo, as capacidades da subjetividade – representação, intenção e 

afeto – tornam-se indistintas, quase unificadas, posto que não há diferenciação entre o que é 

representação e o que é percepção (ou mesmo a mera sensação). Porém, mesmo nesta 

indiferença, há intenção e afeto. A particularidade desta questão é que ao invés destes 

“focos” se dirigirem para fora do sujeito, remetem-se para o próprio sujeito. Castoriadis diz 
                                                 
141 AMORIM, Mirtes Mirian. Labirintos da Autonomia, p. 190. 



que não convém falar em narcisismo, pois neste caso, especificamente, todo o resto que 

rodeia o indivíduo é excluído por ele, em função de um investimento libidinal sobre si. 

Com isso, ao invés de falarmos em narcisismo, no caso da mônada psíquica é mais 

adequado falarmos em libido de auto-investimento, pois neste caso como todo o resto está 

num estado de indivisão com o sujeito, o investimento que se dirigiria para este resto irá 

para o sujeito, uma vez que sujeito e resto são um só. 

No processo de socialização da psique esse estado monádico tem a tendência a ser 

quebrado e vai ser quebrado. E assim, esta psique ficará “ex-centrada” em relação a si 

mesma, reconhecendo o resto da realidade e investindo nela, constituindo representações. 

Entretanto, mesmo tendo sido rompido uma primeira vez esse fechamento, ele permanecerá 

constituindo o sujeito via mecanismos inconscientes, desta feita como tendência; ou seja, o 

modo de ser da mônada psíquica permanecerá sempre na dinâmica do inconsciente. Esta 

permanência é registrada por Joel Whitebook quando ele afirma que “a exigência à 

unificação, colocada pela representação original, continua a operar depois da ruptura do 

estado inicial, quando é transferido para o “pólo monádico” da psique. No estrato mais 

consciente, socializado da psique, a intenção unificadora do pólo monádico é alistada para 

sintetizar a diversidade de conteúdos emanados de fora na relação com a unidade da 

experiência. Como a unidade transcendental da apercepção, como é a precondição para 

todas outras representações, ele próprio não pode ser representado; nós somente inferimos 

por intermédio de seus efeitos”142. 

A mesma mônada que possui em sua constituição a tendência a se fechar, possui 

também (constitutivamente) a tendência a se romper. Esta tendência será apoiada pelo 

                                                 
142 WHITEBOOK, Joel. Intersubjectivity and the Monadic core of the Psyche: Habermas and Castoriadis on 
the Unconscious in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société, p. 232. 



modo de ser do indivíduo social-histórico, cuja constituição apela constantemente por vir-a-

ser. É a carência sentida por este indivíduo social que terá grande importância na 

constituição da teoria da socialização da psique, pois, é a partir de uma necessidade do 

indivíduo social que a ruptura monádica se deflagrará. É necessária uma carência que não 

está ligada necessariamente à estrutura somática que causará sofrimento, desprazer, para 

que a mônada se abra de sua clausura e entre num processo de transformação constante. 

Esta é a base ou a principal atribuição do movimento de socialização da psique. 

Ora, mas este desprazer não está ligado necessariamente à estrutura somática, disto 

decorre que Castoriadis afirmará que a ruptura monádica é somente apoiada pela 

necessidade somática, não se constituindo em condição necessária nem suficiente143, isto é, 

não importa o como ou de que se constitui (somaticamente falando) o indivíduo social, nem 

é somente por ter um corpo que há a ruptura. Melhor dizer que é porque o indivíduo social-

histórico forma uma totalidade indistinta com a estrutura soma/psique, que falamos em 

processo de socialização da psique. 

Ocorrida a ruptura se instaura a formação social-histórica do indivíduo social. Antes, 

o que tínhamos era a indistinção entre exterior e interior, tudo se resumia à mônada e sua 

libido de auto-investimento. Agora, entram dois elementos, que sempre estiveram ali, mas 

nunca receberam o investimento necessário: o objeto e o outro. 

É desde essa perspectiva que assevera Hans Joas que “Castoriadis desenvolve uma 

teoria da socialização na qual as reflexões clássicas de Freud são reformuladas; a 

socialização é um processo conflitual entre as representações do indivíduo e das 

                                                 
143 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. L’Institution Imaginaire de la Société, p. 345. 



instituições, enquanto que encarnação de representações coletivas”144. Sempre dentro do 

paradigma de que as histórias humanas só se efetivam mediante a vivência de um 

imaginário comum145.  

E é aqui que nossa pesquisa alcança a sua especificidade, agora se pode tratar da 

psique e da sociedade, compreender sua relação, seus conflitos, sua reciprocidade e suas 

especificidades surgidas nesta relação, e acima de tudo, buscar compreender como a 

subjetividade se põe nesta relação. Este percurso, cujas raízes estão na imaginação e o cume 

está no indivíduo socializado, pode ser vislumbrado no texto que selecionamos de Mirtes 

Amorim: “A imaginação é a capacidade de colocar como real o que não é. Ela rompe com 

a regulação da psique pré-humana. E a instituição impõe à psique o reconhecimento de 

uma realidade comum a todos, regulada, não obedecendo simplesmente aos desejos da 

psique”. Ora, “de fato para Castoriadis, o homem é um animal imaginário”. E sendo a 

imaginação, criação absoluta, ela leva o homem a romper o “fechamento” (clôture) e cria 

o indivíduo, igual a todos biologicamente, mas radicalmente diferente como sujeito único 

de sua história. Assim sendo, o universo cultural estabelecido e a organização social criam 

o indivíduo e o torna apto à convivência. Ao mesmo tempo em que o criam, o alienam 

também. Todo um universo de significações imaginárias sociais lhe são transmitidas, não 

como criações sociais provisórias, passíveis de modificação e transformação, mas como 

dogma, a verdade a ser cumprida”146. 

                                                 
144 JOAS, Hans. L’Institutionalisation comme Processus Créateur. sur la Signification Sociologique de la 
Philosophie Politique de Cornelius Castoriadis in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation 
de la Société, p. 186. 
145 Cf. MAFFESOLI, Michel. O Tempo das Tribos, p. 116. 
146 Cf. AMORIM, Mirtes Mirian. Labirintos da Autonomia, p. 190-191. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“A questão do sujeito é a da psique 
como tal e socializada.” 



CAPÍTULO TERCEIRO 

 

 

O PROCESSO DE SOCIALIZAÇÃO DA PSIQUE 

OU ACERCA DA 

RELAÇÃO PSIQUE E SOCIEDADE 

 

 

“O esperma da razão está também contido na 
loucura integral do autismo primário” 
(L’Institution Imaginaire de la Société, p. 404) 

 
“... o inconsciente humano vai muito além do 
inconsciente freudiano” (Les Carrefours de 
Labyrinthe V, p. 92) 

 
“A mãe é a sociedade mais três milhões de anos de 
hominização.” (Fait et a Faire in BUSINO, p. 474) 

 

 

1. A imaginação como possibilidade de criação de novas formas sociais 

 

Até o momento, viemos refletindo sobre a forma pela qual se constitui o discurso de 

Castoriadis quanto ao sujeito em sua relação com a instituição da sociedade. Notamos que, 

bem mais do que um conjunto de aspectos, traços e características que se articulam entre si 

numa disposição orgânica e harmônica, a constituição da subjetividade se dá em níveis e 

instâncias que se relacionam em regime de reciprocidade permanente. Constituição que não 

se organiza, em sua essência, orgânica e harmonicamente, mas dá-se de modo caótico. 



Falamos que esta constituição não tem organicidade e harmonia, segundo a compreensão 

vigente no pensamento herdado que define o orgânico como compartimentação, 

organização determinada, tudo numa relação de harmonia segundo a coerência lógica, 

conforme o modelo conjuntista-identitário. 

As instâncias psíquicas do consciente e do inconsciente e os níveis do para si têm 

uma constituição e relação próprias, configuradas de maneira não-determinada, ou seja, não 

há no princípio delas nada que assegure, irrestritamente, qualquer dado fim ou dada 

construção, quer psíquica quer social. Vale ressaltar que “não determinação não é o mesmo 

que indeterminação, mas significa emergência de determinações diferentes”, isto é, a 

indeterminação tornaria impossível que algo existisse, enquanto que a não determinação 

indica que há criação sempre do novo, sem que se possa prever essa emergência ou 

estabelecer uma relação causal absoluta147. A partir destas atribuições é que dizemos que o 

modo de ser da constituição e das relações da psique é caótico. Caótico entendido como não 

determinado e não como estado de confusão ou ausência de organização. Organização há, 

assim como ordem; entretanto, não há determinismo de forma alguma. 

Este caráter de não determinidade, de constante possibilidade de se rever, organizar-

se e construir novas formas, lança as bases para a construção da análise a que nos propomos 

em nossa pesquisa, a qual ocupará o centro de nossas atenções neste capítulo, isto é, como 

se dá a constituição da subjetividade na relação psique e sociedade, englobando uma das 

coisas que mais intrigava Castoriadis. Segundo Mirtes Amorim, a origem da idéia de 

                                                 
147 Cf. Cf. PERRUSI, Martha Solange. A Instituição Social-histórica da Autonomia como Criação Ontológica 
em Castoriadis, p. 90. 



autonomia junto com as questões revolucionária e da auto-transformação foram as 

preocupações constantes de Castoriadis148. 

Para tanto, tentaremos compreender como se forma e quais as características da 

subjetividade enquanto construída no modo de ser social-histórico. Compreendendo que “a 

história da psique, no decurso da qual esta se altera e se abre para o mundo social-

histórico, mediante também seu próprio trabalho e sua própria criatividade; é uma história 

de imposição à psique pela sociedade, de um modo de ser que a psique jamais poderia 

fazer surgir a partir de si mesma e que fabrica, cria o indivíduo social”149. Este modo de 

ser da subjetividade encerra em si duas problemáticas de proporções imensas. A primeira 

delas é a compreensão de como se formam as esferas psíquica e social na subjetividade e da 

forma que reveste o seu relacionamento. A segunda das problemáticas é a compreensão de 

como se processará a comunicação entre as diversas subjetividades. Isto é, a árdua tarefa de 

conciliar os diversos aspectos de cada subjetividade no todo da sociedade, uma vez que, 

como vimos, tanto as instâncias e níveis de para-si como cada sociedade tendem a 

salvaguardar-se, defendendo o seu modo de ser numa postura de auto-conservação. 

Nosso projeto é, portanto, mostrar a compreensão de como psique e sociedade co-

existem. Para realizarmos tal tarefa, buscaremos compreender o processo de socialização 

desde a psique como mônada psíquica. Apreendendo os traços da elaboração deste processo 

inicial, poderemos, ampliando esta situação, entender o restante do processo social-

histórico. Esperamos não sermos acusados de ampliação indevida, uma vez que, o próprio 

Castoriadis chega a dizer que esse auto-centrismo em si, esse fechamento faz parte do 

                                                 
148 Cf. AMORIM, Mirtes Miriam. Labirintos da Autonomia, p.12. 
149 CASTORIADIS, Cornelius. L’Institution Imaginaire de la Société, p. 405. 



modo de ser da mônada150, da mesma forma que a tendência natural a se abrir. É 

constitutivo, logo acompanha o sujeito durante toda a sua existência. 

Toda essa constituição de transformação, de abertura e fechamento tem o amparo na 

sociedade, com seu arcabouço socialmente instituído. Deste modo, o processo de 

socialização da psique se desenvolverá, conforme o que se verifica, na maneira de 

representar, de fazer imagens, segundo as convenções estabelecidas pelo universo social no 

seu legein. E, imprescindivelmente, no fazer social-histórico, no teukhein. Em suma, toda 

sociedade é dada segundo um legein e um teukhein, que se configuram nela e para ela. 

Portanto, é neste ambiente que se desdobra o processo de socialização de psique, 

oportunidade para que sempre haja criação do novo; como explica Mirtes Amorim, “o 

termo criação é usado no sentido preciso de “criação de novas formas”, de novos eidé”151, 

mesmo que sob e a partir do material existente na sociedade. Criação sempre tornada 

possível devido à capacidade imaginária da subjetividade, enquanto imaginação radical. E 

enquanto instância radical, a imaginação constitui também a condição de possibilidade da 

vontade e ação deliberada do indivíduo social-histórico. São estes os ingredientes que, 

desenvolvendo-se num processo de autonomização, vão dar sustentabilidade às críticas da 

situação vigente e à busca, através do agir histórico, de mudança. Desse modo, a 

imaginação é a condição de possibilidade do surgimento de novas formas sociais. É acerca 

deste ponto que nos deteremos a partir de agora. 

Como já deve ter ficado bem compreendido, a imaginação goza de relevância 

radical na constituição da subjetividade. Desde a formação mais elementar do ser vivente 

humano até a mais complexa estrutura do ser psíquico ou da organização do ser indivíduo 

                                                 
150 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. Fait et a Faire in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et 
Autotransformation de la Société, p. 461. 
151AMORIM, Mirtes Mirian. Labirintos da Autonomia., p. 179. 



social, tudo somente se torna possível mediante a configuração imaginária, isto é, a 

imaginação radical, o imaginário social radical. 

Disto resulta que a imaginação se mostra como condição sine qua non para toda 

atividade constituinte da subjetividade, desde a formação da mônada psíquica com seu 

modo de ser peculiarmente fechado até a possibilidade de ruptura deste fechamento por 

intermédio da ruptura monádica. Passa também por esta necessidade constituinte toda a 

fase ulterior à ruptura monádica, isto é, a continuação do processo de socialização da 

psique, que é permanente e somente se encerra com a morte do indivíduo social-histórico. 

E, primordialmente, faz parte desta atividade imaginária a transformação da sociedade, ou 

seja, a criação de novas formas sociais em substituição a formas que se tornaram obsoletas 

para a vida daquela sociedade. Sobre este itinerário, já discutido anteriormente de modo 

disperso, ao longo de nossa pesquisa, queremos nos centrar, a partir de agora a fim de 

compreendermos melhor todo esse processamento. 

O nosso ponto de partida é o nascimento do indivíduo. Ao nascer, o ser humano é 

imerso na atividade inerente a quase todos os indivíduos sociais, o processo de 

socialização. Dizemos “quase” devido o fato de que este processo pode ser interrompido, 

ou seja, o indivíduo pode ser impedido de se relacionar com outras subjetividades, 

impossibilitando técnica e formalmente, que falemos em vida social deste ser humano. No 

caso do “menino-lobo”, apesar de ele desenvolver uma atividade como membro daquele 

“grupo”, daquela “comunidade” de lobos, “imitando” a constituição da comunidade 

humana, isto não se constituiria como processo de socialização, uma vez que este processo 

supõe de modo imprescindível, estritamente necessário e universal, a interação com outros 

indivíduos sociais, outras subjetividades, que se possa configurar então uma legítima 

sociedade social-histórica. 



Assim, desde o momento em que nasce, o ser vivente inicia sua socialização. Este 

momento inicial é particularmente importante, pois a tendência natural do indivíduo será 

retornar a este fase, que tem como característica primordial o fechamento. Como vimos 

acima, no capítulo anterior, o modo de ser do indivíduo nos primeiros meses de vida é ao 

estilo do que Castoriadis chama “mônada psíquica”. Em rápidos traços, podemos dizer que 

é o momento no qual, para o indivíduo, o centro do mundo é ele mesmo, não havendo 

diferenciação nem representacional nem biológica. Esta indistinção inclusive não pode, 

segundo Castoriadis, ser tratada como narcisismo, uma vez que este se caracteriza pela 

opção de centralizar as atenções sobre a própria figura em detrimento das outras, opção que 

não pode ser considerada nesta fase, já que não há nada além do indivíduo em que 

centralizar as atenções. O fechamento é radical e caracteriza uma indistinção plena. Neste 

sentido, Castoriadis prefere falar em autismo monádico, pois o indivíduo constitui sua vida 

pelo modo de ser de uma mônada psíquica, fechada sobre si mesma, centro da atividade, 

tendendo sempre a manter-se na situação estável em que se encontra. 

Nesta fase, a relação familiar é o cenário sobre o qual se desenvolve todo o processo 

vivencial e o papel da mãe é de importância capital, como caracteriza Castoriadis “a mãe é 

a sociedade mais três milhões de anos de hominização”152, desde o início, é com ela que o 

bebê mantém relação cotidiana e, portanto, também ela nesta etapa figura como sendo uma 

parte sua. Há uma indistinção entre o bebê e o seio (a mãe), porém, progressivamente, esta 

situação tende a mudar, processando o rompimento da fase monádica para a fase triádica. 

Será a partir do momento em que o bebê sentir que não tem o controle absoluto sobre o 

seio, mediante a sensação de desprazer causada pela ausência deste, que ele perceberá a 

                                                 
152 CASTORIADIS, Cornelius. Fait et a Faire in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation 
de la Société, p. 474. 



existência de um outro elemento envolvido nesta situação e, mais do que isso, o poder 

mantido por um outro sobre o “seu” objeto de prazer. A psique rompe sua clausura e cria a 

representação do “objeto” e do “outro”. Portanto, não há mais somente o “eu”, mas também 

um “objeto” e um “outro eu”, que recebe a representação da onipotência, pois detém a fonte 

de prazer. Este momento é fundamental na discussão do processo de socialização da psique. 

Todas as fases posteriores dependem desta ruptura; caso ela não se processasse, não haveria 

formação de sujeito, nem de indivíduo social-histórico tampouco sociedade. Esta relação se 

manterá nestes parâmetros até a segunda ruptura, que é a superação do Complexo de Édipo, 

na qual mudará a atribuição da autoridade, acontecerá o processo sublimatório, entre outras 

mudanças. Porém, veremos cada uma destas situações, pormenorizadamente, no 

desenvolvimento de nossa pesquisa. 

Antes da ruptura monádica, a psique tem a sua constituição fundada no modo de ser 

de uma mônada, fechada em si. O que Castoriadis chama de mônada autista. Daí, não ser 

adequado falarmos em “narcisismo monádico”, pois a situação não implica um privilégio 

da psique em detrimento de outras. Não há outros para ela. Ela engloba a tudo, constituindo 

o “seu” mundo, reino da “quase” absoluta indistinção. Entretanto, da mesma forma que está 

na constituição da mônada a tendência ao fechamento, também se encontra a tendência à 

ruptura deste fechamento, dessa clausura monádica. Por ser a constituição da subjetividade 

radicada na imaginação é que ela pode romper com o fechamento e se lançar na fase 

ulterior à ruptura, o desenvolvimento da psique socializada. Por isso, falamos acima em 

“quase” absoluta indistinção”, uma vez que, se houvesse indistinção absoluta, não haveria 

possibilidade de ruptura, posto que essa somente se torna possível mediante a atividade do 

mundo exterior que impele o sujeito, através de uma necessidade somática, representada 

por uma carência, a romper a situação de fechamento, saindo do autismo monádico. 



Tendo, pois, rompido a barreira que a indistinção formava, a fase ulterior de 

desenvolvimento compreenderá sempre um constante embate entre a abertura socializante e 

o fechamento monádico, ou seja, será elemento essencial da psique socializada a tendência 

a retornar à situação da clausura monádica. 

Neste momento que sucede à ruptura instala-se o processo de separação entre a 

instância consciente e a inconsciente, uma vez que se instaura a construção de uma 

instância reguladora exterior ao sujeito, que deflagrará a constituição do superego. Aqui, 

mais uma vez, entra a radicalidade da imaginação, pois é ela que possibilita “o representar”, 

o colocar em figuras, imagens e formas todo o social-histórico. É porque há uma 

imaginação que age no e pelo imaginário social que é possível acontecer a ruptura 

monádica, mediante a representação da “carência” imposta ao sujeito monádico e a 

representação da “necessidade” de regulação construtora do superego. Em poucas palavras, 

a imaginação possibilita o cenário, a existência de papéis para os atores (sociais), as regras 

(instituídas) da encenação, sendo a condição de possibilidade também da trama social-

histórica sem, no entanto, determinar, em hipótese alguma, o desenrolar da trama ou, muito 

menos, os fins da história e as mudanças de planos, de cenários, de perspectivas ou de 

papéis (sociais). 

Algo que deve estar sempre presente quando tratarmos da imaginação é o conceito 

de criação, já discutido anteriormente. Essa não determinidade que falamos quanto ao 

social-histórico tem sua base na constante capacidade de criação que a subjetividade possui, 

cuja raiz é a imaginação. Castoriadis afirma que “o homem somente pode existir definindo-

se a cada vez como um conjunto de necessidades e de objetos correspondentes, mas 

ultrapassa sempre essas definições – e se as ultrapassa (...) é porque saem dele próprio, 



porque ele as inventa (...) portanto, que ele as faz fazendo e se fazendo, e nenhuma 

definição racional, natural ou histórica permite fixá-las de uma vez por todas”153. 

Essa condição é facilmente transferível para a constituição da instância inconsciente 

do sujeito. Assim, em Castoriadis, o inconsciente será concebido como existindo enquanto 

fluxo representativo indissociável de representação/afeto/intenção. E como fluxo, ele nunca 

deixa de interferir e de ser influenciado igualmente, sustentando a relação permanente entre 

psique e sociedade. Esta indissociabilidade representação/afeto/intenção se deve ao fato de 

que todo ato de representar social-histórico é carregado do afeto e da intencionalidade 

subjetivos e social-historicamente instituídos. 

Também fará parte de nossa discussão a composição da sociedade, sua instituição e 

renovação constantes. Junto a este ponto virão várias problemáticas inerentes, pois, quando 

falamos dos níveis do para-si, observamos que cada um deles tem a tendência, entre outras, 

à auto-conservação, isto é, cada um tende a prevalecer e se manter diante de todos. Ora, 

então, como é que pode se processar a coesão social, como os indivíduos sociais podem 

formar uma comunidade social-histórica, como compreender a pluralidade de indivíduos na 

unidade social? De antemão, observamos que as respostas destes questionamentos apontam 

para a análise dos conceitos de instituição, sociedade instituinte e sociedade instituída. 

Compreensão que nos remete a um segundo problema, cuja base também está na 

problemática da instituição. Deste modo, o segundo foco que abordaremos se refere à 

tentativa de compreensão das mudanças sociais, isto é, como se efetiva e porque se faz a 

passagem de uma dada disposição social, com tudo o que possa comportar estes termos, 

para uma outra forma social. Tomando como compreensão o fato de que “o social-

histórico, como potência de auto-alteração permanente, é chamado sociedade instituinte. E 
                                                 
153 CASTORIADIS, Cornelius. L’Institution Imaginaire de la Société, p. 190. 



assim, nesta diversidade infinita de possibilidades de auto-alteração está o fundamento da 

existência de diferentes sociedades e da constante criação de novas feições de si mesma, 

por meio de sua instituição”154. 

Antecipadamente, mesmo correndo o risco de nos tornarmos repetitivos, 

observamos que todos esses processos só são possíveis em razão de uma subjetividade, 

cujas instâncias (consciente e inconscientes) e níveis de para si (e seus atributos) mantém 

uma relação de necessária reciprocidade. Tudo isto sobre a base do imaginário social 

radicado na imaginação. 

Cabe, desta forma, partirmos em direção destas discussões, e a orientação principal 

é seguir o itinerário que a subjetividade, enquanto psique, faz em seu processo de 

socialização. Iniciando pelo mais primário, que é a “casa” na qual o sujeito nasce, espaço 

de imersão que se perfaz nos “braços” instituídos que o acolhem, a família, cuja função 

junto à linguagem é imprescindível quer para a ruptura quer para toda fase ulterior a ela. 

 

 

2. O papel da linguagem e da família no processo de socialização da 

psique 

 

Este é um aspecto do pensamento castoriadiano que comporta uma extensão muito 

grande. Por isso, fizemos o recorte considerando a sua discussão quanto à linguagem em se 

tratando do processo de socialização da psique. E achamos pertinente elaborar, 

conjuntamente, a discussão do ponto de vista da função social-histórica da família. 

                                                 
154 MEZAN, Renato. Freud: um pensador da cultura, p. 570. 



Inicialmente, o indivíduo enquanto mônada psíquica não tem qualquer motivação 

para o contato com o exterior, uma vez que para ela interior e exterior são indistintas partes 

do mesmo sujeito monádico. Entretanto, isto não pode negar o fato de que a linguagem 

continua a ser o que é e a ser usada como tal naquela dada sociedade. Ela continua seu 

papel social de representar, isto é, de atualizar aquilo que é vigente naquela dada sociedade; 

assim sendo, a linguagem é instituída e simultaneamente corrobora com a “evolução” 

lingüística, através de sua própria instituição. Axel Honnet explica esta situação dizendo 

que “a psique individual e a linguagem humana permitem demonstrar a existência do fluxo 

contínuo de significação, o magma. O sujeito humano não é, portanto, nada mais que um 

tal fluxo ininterrupto de representações. E há uma característica essencialmente aberta e 

um potencial de criatividade inesgotável e inerente à linguagem humana”155. 

Deste modo, para Castoriadis, jamais nos é permitido ausentarmo-nos da linguagem. 

Nela, a mobilidade de que dispomos é ilimitada, as construções (criações) têm uma 

agilidade sem par. Como ilustração, temos os neologismos. Esta mobilidade passa inclusive 

pela possibilidade que nós temos de contestação do modelo lingüístico, questionando não 

apenas a própria linguagem, mas também a nossa relação com ela. 

Essa imprescindibilidade da linguagem não traz nenhum dado novo; entretanto, 

Castoriadis quer que atentemos para três pontos principais: primeiramente, não há história 

sem linguagem, isto é, o processo de socialização da psique, desde a ruptura monádica e em 

todas as fases ulteriores somente se dá na e pela linguagem; em segundo lugar, a linguagem 

é socialmente instituída; finalmente, a própria linguagem é instrumento de autonomização, 

na medida em que por ela se articula a mudança social-histórica (tanto psíquica quanto 

                                                 
155 Cf. HONNET, Axel. Une Sanvegarde Ontologique de la Révolution sur la Théorie Social de Cornelius 
Castoriadis in BUSINO, Giovanni. (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société, p. 204. 



social). Renato Mezan resume esta situação quando afirma que “toda linguagem deve sua 

possibilidade ao imaginário e ao racional”. 

A situação se complexifica quando tratamos da linguagem em sua relação com o 

inconsciente. Sabemos que a fundação da instância inconsciente se dá com a ruptura 

monádica e, simultaneamente, com a constituição do superego. Este momento é fortemente 

marcado pela presença da instituição da linguagem; daí em diante, todo o desenvolvimento 

da psique será mediado por esta instituição, que por sua vez segue o padrão instituído pelo 

legein da sociedade. Na história ocidental, tanto do pensamento filosófico quanto do 

pensamento lingüístico, o esquema presente para a articulação destes campos, além de sua 

análise e descrição, é o esquema da lógica conjuntista-identitária. O problema então aparece 

quando observamos que o inconsciente surge e se desenvolve na e pela linguagem 

(conforme o esquema da lógica conídica), porém, ela é incapaz de nos informar a respeito 

dele, já que o mesmo não comporta ser dito segundo o modelo lógico tradicional, 

determinista. Até porque, “para Castoriadis, o “dizer sobre” sempre deixa a desejar”156. 

Desta forma, qualquer interpretação que se faça não pode restituir a lógica e a 

ordem do inconsciente, muito menos determinar seu sentido. Se falarmos em uma “lógica”, 

“ordem” ou “sentido” do inconsciente devemos observar que estes termos nunca terão a 

significação que a tradição atribuiu a eles. Ora, mas como nos é ausente uma linguagem 

que nos permita o acesso ao inconsciente, o que resta é sempre observar que todos esses 

discursos somente têm caráter impreciso e aproximado; não cabe a nenhum deles a 

adequação plena ao inconsciente, devido inclusive à sua constituição como caos. Não como 

                                                 
156 PERRUSI, Martha Solange. A Instituição Social-histórica da Autonomia como Criação Ontológica em 
Castoriadis, p. 102. 



pura confusão ou incapacidade de se ordenar, mas como fluxo constante, criação perpétua, 

não sujeito à determinidade irrestrita. 

Assim sendo, devemos continuar a descrever o desenvolvimento da infância 

inconsciente como nos convém, ou seja, com a nossa linguagem da vigília. Analogamente, 

ocorre com o discurso sobre o processo de socialização da psique. Nisto também 

encontramos problemas, por exemplo, quando falamos das representações como que 

advindas em uma ordem disciplinada e causal. Só o fazemos devido ao limite lingüístico, 

uma vez que estes momentos só existem na indistinção. Com isto, esperamos esclarecer a 

dificuldade do processo que estamos vivenciando, pois, nos esforçamos por descrever algo 

que pouco se presta a semelhante operação. O instrumento que temos é esta linguagem; 

resta-nos apenas a consciência dos seus limites, a fim de nos ser dada a possibilidade de sua 

pela utilização. 

Esta linguagem além de atuar na ruptura monádica, no desenvolvimento da psique, 

também tem bastante relevância no processo de mudança social-histórica, por seu papel 

imprescindível tanto na significação quanto na instauração, separação, etc. 

Antes, porém, de continuarmos tratando do papel da linguagem no processo de 

socialização da psique, cabe-nos abordar a função social que Castoriadis atribui a família, 

enquanto instituição imaginária da sociedade. Mais uma vez, o esquema de reciprocidade 

entre sociedade instituinte e sociedade instituída é válido, pois a instituição familiar – ao 

funcionar à base dos papéis instituídos de "pai", "mãe", "filho", etc., ou de "matriarca" ou 

de "pater familias", etc., bem como as relações inerentes a esta dada instituição numa 

determinada sociedade, – simultaneamente, sustenta a instituição da sociedade e suas 

significações imaginárias sociais. Os papéis sociais presentes na instituição familiar não 



correspondem necessariamente às atribuições do estrato natural, de ordem biológica; 

enquanto representação instituída, os papéis sociais ultrapassam o biologismo. 

Portanto, já notamos que estamos debatendo duas esferas, duas instituições bastante 

complexas em sua diversificação e necessariamente interativas. 

O homem já faz parte da rede lingüística desde o momento em que nasce, posto que, 

ao nascer ele já adquire uma representação simbólica no legein daquela dada sociedade: 

“ele é um recém-nascido”. Todas as suas fases de crescimento se darão num ambiente 

eminentemente lingüístico. Portanto, a instituição familiar e a instituição da linguagem 

formam-se mutuamente. Formam também o chamado contexto lingüístico. Para 

Castoriadis, neste raciocínio, o contexto lingüístico da linguagem é a totalidade da 

linguagem na qual ela é dita. Assim, quando falamos em linguagem e família visamos o 

significado institucional da família. Desta forma, diremos que a função contextual somente 

é possível pelo fazer dos homens na linguagem, o falar. A partir destes dados é que 

podemos abranger a extensão da afirmação de Castoriadis: "A linguagem como criação do 

imaginário social-histórico157", ou mesmo aquela outra: “linguagem não pode ser senão 

criação espontânea de um coletivo humano”158. Isso nos remete, novamente, a tentar 

alcançar a radicalidade da imaginação. Somente há linguagem porque há imaginação como 

condição de possibilidade de toda representação; neste caso, do simbolizar 

lingüisticamente. 

Ao nos aproximarmos da questão do inconsciente, observamos que é sobre a 

imaginação que se apóia psiquicamente a capacidade lingüística do ser humano, ou seja, 

falar é uma atividade que implica não apenas a reciprocidade dos níveis de para-si, mas 

                                                 
157 CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe V, p. 243. 
158 Ibidem, p. 265. 



também das instâncias psíquicas. Porém, apesar desta relação tão estreita, não é possível 

reduzir o inconsciente à linguagem; uma atitude deste porte seria abusiva e até mesmo 

estranha ao conjunto das idéias de Freud. 

Finalmente, devemos fazer uma última consideração quanto à linguagem, que nos 

preparará para a investigação que se segue, na próxima seção: a questão da sublimação. 

Vejamos, portanto, qual a relação que estes dois conceitos mantêm entre si, partindo da 

afirmação de Castoriadis de que: “falar é uma atividade sublimada”159. A fim de esclarecer 

melhor, ele traça três aspectos desta relação. Começando pelo que há de mais básico na 

compreensão da sublimação, Castoriadis advoga a idéia de que falar é sublimatório por não 

oferecer nenhum prazer de órgão; em segundo lugar, a fala é instrumentada em e por uma 

criação extrapsíquica, que ultrapassa as possibilidades da psique singular; e, em terceiro 

lugar, porque falar implica sempre e potencialmente que nos dirijamos a outros 

participantes reais da sociedade. Deste modo, a relação existente entre linguagem e 

inconsciente se manifesta cada vez mais abrangente e complexa, como veremos a partir de 

agora, tratando da sublimação como componente indispensável na constituição do processo 

de socialização da psique. 

 

 

3. A sublimação na constituição do indivíduo social 

 

Trataremos agora de um dos mais importantes conceitos da teoria castoriadiana, a 

sublimação. Ela possui uma imprescindibilidade essencial no processo de constituição da 

                                                 
159 Idem. Les Carrefours de Labyrinthe III, p. 215. 



sociedade, uma vez que sem ela não seria possível a formação dos indivíduos sociais-

históricos. Portanto, cientes de sua importância e tendo tratado das noções acerca do 

processo sublimatório no capítulo anterior, buscaremos situar mais precisamente este 

fenômeno no campo da socialização da psique. 

Podemos começar reiterando a afirmação de que somente é possível o processo 

sublimatório a partir de uma imaginação radical, que o sustenta. Processo este que depende 

desta capacidade imaginária como fluxo constante de representações e de criação 

permanente de novas formas, para que assim possa trabalhar a relação prazer-desprazer. 

Pois, em verdade, o que é a sublimação senão a substituição dos objetos prazerosos de 

cunho pessoal por aqueles objetos cuja instituição é social e, portanto, implica a atividade 

com o imaginário social radical? 

Desta forma, já nos fica claro que a nossa análise acerca da sublimação, sua origem, 

conteúdo e desenvolvimento retomará todas as discussões feitas até o momento, ao 

tratarmos do processo de socialização. Ou seja, tratar desse processo requer retomar a 

psique como imaginação radical, o social-histórico como imaginário social, o acesso à 

linguagem pública (legein) bem como ao fazer social (teukhein). 

Inicialmente, observemos que esse fenômeno é desencadeado após a ruptura 

monádica pelo simples fato de que a petição de sublimação é requerida por uma 

necessidade imposta do exterior; uma vez que na fase monádica não há distinção possível 

entre exterior e interior, logo, a faculdade sublimatória não pode estar disponível. Somente 

após ser criado (representado) um ambiente exterior é que a psique da subjetividade poderá 

ser atingida pelo meio constituído e suas significações imaginárias sociais. Assim, tendo se 

aberto ao mundo social-histórico, o sujeito começa a sofrer as exigências desta vida social. 

A partir de agora, então, está estabelecido o grande problema do pensamento filosófico 



acerca da sociedade, isto é, como conciliar a vontade privada e a pública, como fazer 

convergirem (o máximo possível) o desejo privado e o público. 

Nesta relação há de se considerar que o indivíduo "recém-aberto" está inserido num 

meio milenarmente constituído e instituído, a civilização. Portanto, naturalmente, os 

indivíduos irão se enformar ou se conformar à sociedade na qual nasceram. Poderão, num 

futuro (próximo ou distante) buscar mudanças na instituição social; porém, num primeiro 

momento, o movimento é de informação, de enformação e de conformação à instituição 

imaginária da sociedade natal. Esta conformação, por sua vez, visa a conciliação entre o 

desejo privado e o público e se dá por via repressiva, isto é, tem na repressão um 

contribuinte forte no processo de sublimação, uma vez que é mediante ela que a psique é 

forçada a substituir os seus objetos próprios ou privados de investimento por objetos que 

são e valem na e pela instituição social. O processo, então, comportará algumas mudanças 

indissociáveis: primeiramente, deve mudar o objeto da pulsão, e conseqüentemente, o seu 

fim, que remeterá à mudança da significação. Isto é, na sublimação, as duas instâncias são 

atingidas, uma vez que a psique se vê forçada a mudar seu investimento libidinoso de um 

objeto para outro, do privado para o instituído. 

Dizemos que o que está em jogo na sublimação não é a dessexualização da função 

que constitui a vida social histórica, antes, busca-se a interseção entre o mundo privado e o 

público conforme se pratica naquela dada sociedade instituída. E a busca dessa interseção, 

inclusive, implicará na normalidade do sujeito, ou seja, a relação entre repressão e 

sublimação deve ser trabalhada com bastante cautela (pois o resultado pode ser tanto a 

formação de cidadãos cônscios, autônomos, como desequilibrados). Ora, não se deve 

propor a supremacia absoluta e permanente de uma sobre a outra, mas é necessário atentar 

para o fato de que repressão e sublimação nunca se excluem, mas dividem entre si 



constantemente energias, forças de investimentos, quer entre representações antigas, quer 

entre as novas. Analogamente ao fim da análise, o objetivo da sublimação não deve ser 

fazer com que o poder repressivo coaja instantaneamente qualquer energia pulsional que se 

dirija a um objeto não instituído; antes, o ideal é que o sujeito possa estar consciente das 

forças que interagem em sua psique e, deste modo, fazer o processo sublimatório de modo 

menos traumático. Da mesma forma que o inconsciente não pode e não deve ter eliminada 

sua atividade na vida social-histórica da psique, assim deve ser com a pulsão e os seus 

objetos. 

Como falamos em representações antigas, novas e alteradas e suas forças de 

investimentos, fica patente que tão fundamental quanto a imaginação no processo 

sublimatório é a representação (em Castoriadis, como vimos, representação/afeto/intenção). 

Será pela mediação da capacidade representativa que a psique, simultaneamente à criação e 

colocação de novas figuras, operará a modificação da intenção que, por sua vez, implicará 

na mudança do fim da pulsão, acarretando na descoberta da nova forma de prazer ou de 

satisfação. 

Este é o momento da instauração do “ego real” e, a partir deste ponto, temos 

constituído o indivíduo social capaz de mudar o seu modo de ser, tendo como intenção a 

modificação do real e no real. O jogo entre prazer e desprazer continua, entretanto, com 

representações/afetos/intenções diferentes, pois são novas criações, novas formas, 

correspondentes a cada uma das fases do processo de construção da psique socializada. Na 

mônada se tem o chamado protoprazer, que recebe esta denominação de “proto” devido ao 

auto-investimento das forças libidinais sobre o sujeito enclausurado, não havendo ainda a 

distinção entre este e os objetos exteriores, diferenciação que somente se verificará com o 

fim da chamada fase autista. Não há objeto ao qual se aplique o investimento, mas há a 



representação do prazer, mesmo que de modo autístico. Após a ruptura, com a descoberta 

dos objetos exteriores, a representação passa a ter um destinamento. Todavia, para 

Castoriadis, ainda há uma terceira fase para a representação do prazer. Uma vez que, neste 

momento, a psique ainda busca a sua satisfação erótica nas coisas de maneira 

individualista, não há mais o autismo, embora ainda não se processe um tipo de altruísmo 

social. Deste modo, os objetos devem possibilitar o prazer da psique. Achamos que não 

seria abusivo caracterizar esta fase como egoísta no nível do investimento de energia, do 

fim da pulsão. Finalmente, alcança-se o objetivo de psique socializada, quando o prazer 

erótico é substituído pelo prazer social. Ou seja, quando o processo sublimatório alcança 

sua forma estrita, isto é, a psique passa a dirigir sua energia pulsional na direção dos objetos 

sociais instituídos, em vistas da coesão social, embora respondendo a um apelo repressivo. 

O importante é que, nesta fase, a psique consegue responder ao apelo repressivo, enquanto 

que, nas outras, este apelo é quase ignorado. Dizemos “quase” porque não podemos 

invalidar a força coercitiva da repressão nas outras fases; ainda que não obtendo a resposta 

adequada, é ela, naquele momento, responsável por minar o “terreno” no qual está fixada a 

psique. Mesmo tendo alcançado este patamar, a psique nunca estará completada em sua 

atividade sublimatória, pois o autismo monádico e o egoísmo erótico estarão sempre 

presentes na atividade da psique, não apenas na fase de desenvolvimento do processo de 

socialização da psique como também em todas as fases posteriores. Há de se buscar sempre 

se manter numa posição de abertura à esfera pública. 

Até o momento nos referimos a tudo que vem do exterior à psique como objetos, os 

quais possuem uma respectiva significação. Ora, ao receberem estes uma significação, ao 

serem representadas, não são mais meros objetos. Em poucas palavras, para a psique não 

existem mais objetos e sim “coisas” e “indivíduos”, devido ao fato de serem instituídos. 



Analogamente, no campo da linguagem, não há possibilidade de falarmos em signos 

privados nem de palavras privadas; o que há é a linguagem pública. A temática, portanto, é 

a discussão acerca da esfera privada em relação com a pública, uma vez que nenhuma delas 

pode ser anulada absolutamente, embora a perspectiva comunitária prevaleça como meta 

para a construção de uma sociedade harmônica. 

Nossa discussão tem nos encaminhado para a seguinte observação: a psique, em seu 

processo de socialização, é conduzida, entre outros objetivos, para a compreensão de sua 

inserção numa história, da qual ela é árvore e fruto. Ela é árvore enquanto criadora de 

representações (representação/afeto/intenção) cujas bases mergulham no solo do imaginário 

social instituído e instituinte, suportado pela imaginação radical. E ela é fruto na medida em 

que todo esse processo de criação está se dando segundo o modo do representar (legein) e 

do fazer social (teukhein) de uma dada sociedade. O mais importante nessa relação de 

pertença social é que, ao mesmo tempo em que se “reproduz” o que está instituído na 

sociedade, o sujeito está cônscio de que tudo aquilo é socialmente instituído e, desta forma, 

passível de ser mudado, possibilidade efetivável devido à capacidade criadora da 

subjetividade, radicada na imaginação. A consciência de que se pode criar/mudar o 

instituído é traço característico da autonomia, que, segundo Castoriadis, deve ser alcançada 

tanto no plano individual quanto coletivo. 

Todo esse auto-reconhecimento de pertencimento a uma sociedade aponta para a 

observação de que o indivíduo social só pode ser constituído objetivamente a partir de uma 

referência a coisas e a outros indivíduos sociais que, como vimos, só existem na e pela 

instituição da sociedade. Nem mesmo na fase em que prevalecia a indistinção poderia haver 

esta identificação objetiva, obviamente por não haver neste período nada além da clausura. 

Neste momento, não se pode falar em indivíduo, muito menos social. Simultaneamente, o 



indivíduo somente se constitui subjetivamente à medida que ele consegue lidar com coisas 

e indivíduos, criar representações, colocá-las em figura para si. É, portanto, um processo 

interativo e imprescindível de reciprocidade; não há possibilidade de que um aspecto se 

desenvolva plenamente sem que o outro também siga estes parâmetros, constituindo o 

encadeamento de tais fatores, uma tessitura tão estreita que rompida uma amarra toda a 

rede se desfaz. 

Finalmente, o sentir-se pertencendo a esta rede constituirá o que Castoriadis chama 

“modelo identificatório final do indivíduo”. Este modelo será composto de dois pólos, cuja 

polaridade não deve ser entendida como oposição (pólo negativo/pólo positivo); antes, esta 

polaridade indica que há uma composição constituinte da psique socializada que é ao 

mesmo tempo dupla e una; é dupla na medida em que comporta dois níveis, duas 

instâncias, e é una pelo fato de que não se pode conceber uma instância sem a outra, muito 

menos estabelecer precisamente os limites de um e outro nível. Trata-se de independência e 

reciprocidade simultâneas. Senão vejamos: em um pólo se encontra a significação 

imaginária social do indivíduo, instituída pela e para a sociedade (esta é a dimensão em 

que, grosso modo, o indivíduo social foi transformado); o segundo pólo compreende a 

imaginação criadora, a singularidade que cada um constrói; em poucas palavras, é a história 

do indivíduo (a minha, a tua, a dela). 

Estas dimensões interagem reciprocamente em virtude da mediação operada pela 

imaginação radical, que embasa tanto o imaginário social quanto o pessoal, tanto a 

sociedade instituinte quanto a instituída. Esta aliança indissolúvel garante, até certo ponto, a 

possibilidade da mudança social. Mais uma vez, somos remetidos ao conceito de 

autonomia, pois, mediante a consciência de que eu sou obra e artífice simultaneamente, é-

me conferida a capacidade de criar dentro daquilo no seio do qual se emerge; obra e autor 



são o mesmo e, simultaneamente, irredutíveis. Entretanto, não basta que o indivíduo 

(sozinho) queira a autonomia; é necessário que a sociedade possibilite esta compreensão, 

uma vez que não é possível ter indivíduos sociais autônomos numa sociedade que se 

articula pelo paradigma heteronômico. Como explica Mirtes Amorim: “Só posso me tornar 

um sujeito autônomo numa sociedade também autônoma”160. A emergência de indivíduos 

autônomos implica a existência de autonomia na sociedade, embora nem todos a consigam 

observar. Da mesma forma que o capitalismo só se desenvolve porque a sociedade gerou 

mentalidades capitalistas, também só houve revolução francesa porque o imaginário social 

instituinte lançou as idéias de igualdade, liberdade e fraternidade. A discussão acerca de 

uma anterioridade da sociedade em relação ao indivíduo social-histórico é infrutífera, pois, 

segundo Castoriadis, esta relação de reciprocidade não permite o estabelecimento de um 

“começo por parte de”. Falamos em simultaneidade, portanto, só houve revolução porque 

houve revolucionários, embasados pelo respectivo ideário. 

Observamos, entretanto, que a situação de autonomia não é uma constante; há a 

condição heteronômica, englobante de quase toda a história da humanidade e cujas bases 

são a impossibilidade de mudança a partir do indivíduo ou mesmo da sociedade, 

considerando-se sempre uma força exterior a responsável por este tipo de movimento. 

Segundo Castoriadis, tanto a história política quanto a história do pensamento político se 

pautaram na heteronomia. Nos deparamos então com mais um ponto crucial da teoria 

castoriadiana quanto ao processo de socialização da psique, o binômio autonomia versus 

heteronomia. Neste sentido, discutiremos a questão da imputação de autoridade que a 

psique processa quando se distancia do ideal da autonomia. Com Castoriadis, veremos que 

tanto a heteronomia quanto a autonomia são possibilidades, igualmente válidas, na 
                                                 
160 AMORIM, Mirtes Mirian. Labirintos da Autonomia, p. 205. 



existência social-histórica dos indivíduos e das sociedades, entretanto, o processo de 

socialização da psique, processo enraizado na capacidade imaginária de criação, tende 

constitutivamente à autonomia. 

 

 

4. A imputação de autoridade a outrem versus a autonomia 

 

Quando tratamos do papel da família e da linguagem no processo de socialização da 

psique, falamos da importância da superação do Complexo de Édipo para a constituição do 

indivíduo social. Avançaremos agora um pouco mais, tratando não apenas da vivência do 

Complexo, mas primordialmente das fases ulteriores a ela. 

Após a ruptura monádica, a psique principia o reconhecimento do mundo exterior, 

ainda que de uma forma bastante particularizada, egoísta. Desta forma, as coisas e os 

indivíduos existem, mas devem prestar-se ao seu prazer. A mãe é, dentre todos, o objeto de 

“dominação” principal; ela é representada como objeto de posse do infante, uma vez que o 

bebê visa o seio, objeto de prazer, e não a mãe. A ruptura então que se segue é fundamental, 

pois, quando a mãe começar a manipular o seio em vistas de fins que não coincidem com as 

necessidades do bebê, ele começará perceber que existe um dono do “seu” seio, logo, há 

um terceiro elemento na relação. Inaugura-se a fase triádica: sujeito, objeto e outro. 

Com este fenômeno, o bebê se vê forçado a reconhecer uma existência e uma 

vontade além da dele. Uma vez que essa outra existência/vontade tem o controle sobre o 

objeto que lhe proporciona satisfação, isto é, uma vez que este outro tem o poder de 

controlar o seu prazer e seu desprazer, acontece o primeiro ato de heteronomia da psique; 



ela imputa a este outro a representação de autoridade. Assim, a mãe passa a representar 

para a criança a figura de autoridade, que tem o poder de lhe conceder o prazer ou negá-lo. 

Porém, essa representação não figurará apenas como controle de prazer; ela se ampliará a 

ponto de que o bebê se submeterá a autoridade materna, transformando a relação em 

situação de dominação e desejo. Nesta situação se inicia o processo de criação do objeto 

real, uma vez que a psique apreendeu o fato do “pertencer” do “objeto” a um “indivíduo”. 

O outro somente é estabelecido na medida em que é representado como aquele que dispõe 

do objeto. Nesta relação se constituirá uma situação de ambivalência, uma vez que este 

outro, enquanto portador do objeto de prazer, é amado; enquanto portador do objeto de 

desprazer, é odiado. Aqui, a psique se mantém orientada pelo princípio de que esta 

autoridade tem o poder de conduzir sua existência. Aquela onipotência da fase monádica é, 

pois, conferida ao outro mediante a capacidade da imaginação radical: Castoriadis descreve 

este momento referindo-se à onipotência imaginária que o bebê se imputava; agora ele é 

forçado a colocá-la no outro; assim, ele somente pode constituir um outro projetando nele 

seu próprio esquema imaginário de onipotência, uma vez que todo e qualquer esboço do 

real, enquanto representação/afeto/intenção parte e está sob os esquemas imaginários do 

sujeito. Mirtes Amorim diz que “o homem obedece porque reconhece no outro autoridade 

para lhe definir o fazer e o viver. A história das sociedades humanas se assemelha a um 

longo rosário, que repete a monotonia da obediência”161.Tudo como momento do processo 

de socialização da psique, que repercutirá em todas as fases ulteriores, sobre as bases do 

imaginário social e da imaginação radical. 

Como dissemos anteriormente, o papel da linguagem e da família, enquanto fala 

pública e ambiente social-histórico que acolhe a psique respectivamente, é de suma 
                                                 
161 Ibidem, p. 162. 



importância, sua função é imprescindível. Ora, este outro que é representado pela psique já 

é um ser instituído/instituinte e socializado, isto é, um indivíduo social. Sua comunicação 

com a criança se dará tanto pela fala quanto pelo seu próprio comportamento. Nesta 

comunicação, ele passará toda a herança do legein e do teukhein daquela sociedade. Esse 

pensamento, Castoriadis expressa de maneira exemplar ao dizer que a mãe é ela e mais 

milhares de anos de cultura. Pois esse outro encarna e presentifica o mundo instituído da 

sociedade ao qual está ligado e em que, nesta situação, serve como elo de ligação entre a 

mônada recém-aberta, a psique no processo de socialização e o mundo. 

Nesta relação de ambivalência é criado o desejo de destruição deste centro que 

detém o domínio da fonte de prazer; entretanto, o medo de retaliação sobrepuja a vontade 

revoltosa, fazendo com que o esquema de autoridade imputada pela própria psique perdure. 

O maior problema é que ela não percebe que tal representação de onipotência foi produzida 

por ela mesma, e que, por conseguinte, a capacidade de mudar a situação está em suas 

mãos. Como problematiza Mirtes Amorim “o essencial da heteronomia (...) no nível 

individual, é o domínio por um imaginário autonomizado que se arrogou a função de 

definir para o sujeito tanto a realidade quanto seu desejo”162. Portanto, a compreensão 

deste esquema heteronômico tem papel fundamental na formação do indivíduo social-

histórico, pois se a psique no seu processo de socialização não se dá conta de que toda e 

qualquer instituição é produto seu e da coletividade de indivíduos sociais, mantém-se a 

situação de heteronomia social, na qual toda a constituição e organização da sociedade, 

seus fins e seus meios, assim como sua história, são vistos como produzidos por uma força 

extrínseca onipotente. Não há lugar para a autonomia. Esta é a progressão atingida pela 

                                                 
162 Ibidem, p. 189. 



sociedade e o indivíduo social ao longo destes anos de história humana – com algumas 

raras exceções. 

Este medo de retaliação vai criar marcas tanto no consciente como, principalmente, 

no inconsciente do sujeito. O sentimento de medo será o âmago da culpabilidade 

inconsciente. Assim sendo, vemos coincidir a instituição do “outro” com a criação da 

instância de interior; é o superego arcaico da fase pré-edipiana. 

Continuando o seu processo de socialização, a psique se encaminha para uma 

segunda ruptura tão importante quanto a outra. A primeira, que foi a fundante, arrancou a 

psique de sua clausura. Agora, a situação se amplia, pois, há um segundo indivíduo na 

relação e na medida em que permanece a tendência ao fechamento, o infante se fecha na 

sua relação com a mãe. Mas ele se encaminha para a segunda ruptura, que o colocará diante 

do restante da sociedade, o rompimento da fase edipiana. A linguagem continua tendo 

função essencial nestas rupturas, uma vez que é condição indispensável para instaurar a 

“percepção”, separar “objetos” de “representações”, distinguir “objetos” de “objetos”, na 

medida em que são atribuídos a um signo e a uma significação que os relaciona, perpetua, 

etc. 

A psique não está mais isolada em seu autismo, todavia, também não representa 

nada além daquilo que este outro onipotente define como representável. Então, mesmo 

nesta fase, Castoriadis ainda fala em “pseudomundo” e “pseudo-objeto”, pois a 

representação da psique continua restrita ao que dita o outro. Inclusive enquanto somente 

existir a linguagem entre eles, a linguagem pública não emergirá. Ora, mas a capacidade, 

inerente à constituição da psique, sua tendência ao fechamento, tem seu contraponto em 

outra tendência igualmente radical e que consiste na inclinação à abertura e à ampliação. 

Atente-se para o fato que nem a linguagem sozinha nem somente a realidade podem 



conseguir este rompimento. Além do mais, o outro (a mãe) só poderá romper com esta 

situação simbiótica e heteronômica se ele mesmo provocar o rompimento, através de sua 

auto-destituição como fonte irrestrita de representações, limitando-se. 

Entretanto, deve haver um diferencial neste momento de ruptura, responsável pela 

mudança na continuação do processo e que responda à pergunta “o que fazer após a 

destituição?” Ora, pode-se romper com a onipotência desse outro sobre a psique e instaurar 

uma outra “ditadura” de um outro. Seja por parte do pai, seja por Deus, das religiões, seja 

da parte da sociedade. Enfim, o que fazer após romper com a situação de heteronomia na 

qual existia a psique? 

Este é um dos pontos cruciais e, talvez o fulcral, quer de nossa pesquisa quer mesmo 

da obra de Castoriadis. Aqui chegamos tendo cumprido grande parte do itinerário do 

processo de socialização da psique, desde a questão da imaginação como lastro principal e 

fonte de toda atividade da subjetividade, ou quando tratamos do para-si corpo biológico, ou 

ainda, ao buscarmos compreender o para-si psíquico, em suas instâncias consciente e 

inconsciente, ou discutindo a relação do para-si indivíduo social com o para si sociedade. 

Fez-se necessário compreender também a importância capital da linguagem e da família, 

temas e níveis de compreensão mantidos na constante oscilação entre autonomia e 

heteronomia. Cabe agora discutir que não adiantaria de nada para o processo de 

autonomização da psique se rompida a onipotência autística e a heteronomia da relação 

edipiana houvesse apenas uma troca de “senhor”, isto é, se a psique apenas depositasse em 

um distinto “outro” o poder de reflexão, deliberação e ação. 

Portanto, o autêntico processo de autonomização se constrói quando o outro se 

destitui como fonte de representações e, simultaneamente, ainda significa uma última vez 

para o sujeito a compreensão da ausência de uma fonte definida de significações (nem outro 



indivíduo, nem Deus, nem qualquer tipo de telos podem se arrogar a este papel). Sendo 

mostrado que o que existe é a sociedade instituída, e assim a psique é remetida à instituição 

da significação e para a significação como instituída, não dependendo para isto de nenhuma 

pessoa em particular. Na intenção se configura o fato de que nada pode influenciar o 

processo gerador de representações, isto é, nada pode limitar a imaginação radical da 

psique senão o imaginário, que lhe possibilita a constituição da realidade para ela, por meio 

da totalidade social. 

Em termos do Complexo de Édipo, Castoriadis afirma ser este o ponto onde se 

localiza a compreensão do sentido para além de toda realidade sócio-cultural: o outro (mãe) 

se destitui de sua onipotência, preferindo-se um outro (pai), senhor de seu próprio desejo, 

objeto de um outro exterior a ele. 

A observação que fazemos é que o indivíduo social-histórico é criado-fabricado-

constituído pela sociedade mediante algumas rupturas, sublimações (projeções e 

introjeções). Neste processo de socialização sempre haverá, de uma forma ou de outra, uma 

instituição social responsável. E, quanto a esta questão da imputação de autoridade a 

outrem versus autonomia, devemos compreender que tanto a heteronomia quanto a 

autonomia são possibilidades na existência social-histórica; entretanto, o processo de 

socialização da psique tende a se autonomizar. Para Castoriadis, a heteronomia ou 

alienação não é estrutural, é conjuntural, não faz parte da essência do social-histórico. A 

autonomia está posta no horizonte do homem como possibilidade real. 



CONCLUSÃO 

 

 

“... a importância da etapa triádica para a formação 
do sujeito é decisiva. A passagem pelo esquema 
triádico – sujeito, outro, objeto – é quase que 
obrigatória, sob pena de morte.” (L’Institution 
Imaginaire de la Société, p.348) 

 
“Um reconhecimento pleno da imaginação radical 
só é possível quando é acompanhado da descoberta 
da outra dimensão do imaginário radical, o 
imaginário social-histórico, a sociedade instituinte 
enquanto fonte de criação ontológica que se 
desdobra como história.” (L’Institution Imaginaire 
de la Société, p.371) 

 

 

Hans Joas afirma que “Castoriadis desenvolve, no que se refere exclusivamente à 

psicanálise, o fundamento de uma teoria da socialização, cuja especificidade resulta de 

sua concepção do imaginário”163. Temos que concordar com esta afirmação posto que, ao 

final desta pesquisa, podemos observar que a discussão feita por Castoriadis, quer no 

âmbito da psicanálise quer no da política, ou mesmo no da ontologia, busca inicialmente 

dirimir oposições radicais. Segundo nossa análise, o que ele quer comprovar, através de 

seus textos e de sua trajetória como pensador e psicanalista, pode ser resumido na idéia de 

que qualquer tipo de cesura a ser feita em relação ao sujeito social-histórico resultará 

incoerente, exceto se esta separação for tomada como mero recurso metodológico. Portanto, 

a divisão operada em instâncias psíquicas, em níveis de para-si, em pressupostos 

metapsicológicos não pode ser considerada na realidade social-histórica. Como vimos, estes 

                                                 
163 JOAS, Hans. L Institutionalisation comme Processus Créateur. sur la Signification Sociologique de la 
Philosophie Politique de Cornelius Castoriadis in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation 
de la Société, p. 186. 



elementos da subjetividade são indissociavelmente interdependentes e recíprocos; apesar de 

distintos preservam a unidade. 

A indissociabilidade entre semelhantes elementos se repete na existência do 

indivíduo social, uma vez que esta englobará duas áreas, a psique e a sociedade. Desta 

forma, apesar de heterogêneas, psique e sociedade se manterão indissociáveis. Nesta 

relação, nada passará à efetividade ou se tornará representação/afeto/intenção se não for 

antes metabolizado pela psique, ou seja, sem que se submeta às instâncias psíquicas 

responsáveis pela regulação do material da vida e da atividade da psique em seu processo 

de socialização. Analogamente, nada se representa e muito menos se institui sem que tenha 

passado pelo crivo interpretativo da sociedade, isto é, se submetido às instituições 

sociais164. Nada mais óbvio do que isto, uma vez que falamos em reciprocidade e 

interdependência entre sociedade e psique, mesmo que mantendo sua distinção. Neste 

sentido, tanto o imaginário social quanto o pessoal serão analogamente inseparáveis. 

Castoriadis propõe um novo olhar sobre a sociedade, um novo olhar sobre o sujeito, 

sobre a psicanálise, sobre a sua teoria e sua prática. Entretanto, o que há de mais novo é a 

sua consideração do elemento “instituição” enquanto “imaginária” dentro da situação 

social-histórica. Estes três princípios mudam radicalmente a tendência reflexiva tradicional, 

seja na filosofia ou na psicanálise, e insere o dado da “criação” como fluxo representativo 

constante, constituindo, desta forma, uma ontologia da indeterminidade como condição 

prévia de uma nova criação, uma ontologia do “magma”165.  

                                                 
164 Cf. WHITEBOOK, Joel. Intersubjectivity and the Monadic Core of the Psyche: Habermas and Castoriadis 
on the Unconscious in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société, p. 235-236. 
165 Cf. JOAS, Hans. L’Institutionalisation comme Processus Créateur. sur la Signification Sociologique de la 
Philosophie Politique de Cornelius Castoriadis in BUSINO, Giovanni (dir.) Autonomie et Autotransformation 
de la Société, p. 93. 



Toda essa dinâmica fica indelevelmente marcada no sujeito: a série de criações e 

rupturas, de repressões e sublimações, de projeções e introjeções se sedimenta formando, 

como Castoriadis diz, camadas de socialização que vão se sobrepondo ao núcleo monádico 

da psique. Este processo se desenvolve à medida que as instituições se impõem aos 

indivíduos, ao longo de suas vidas, que não somente eles as aceitam como as reproduzem 

por meio de sanções e coerções, adesões, sustentações, consensos, legitimidades e crenças. 

E assim a heteronomia se instala, através das religiões, ideologias, da tradição166. Estas 

sucessivas coberturas em nada impedem que o sujeito social-histórico permaneça criando 

constantemente novas representações com sua psique, novas figuras, transformando o 

objeto. Não se detém nem teme, pois sabe que tudo que existe socialmente adquire este 

direito por obra de uma instituição, logo, mostra-se passível de mudança. 

Tal compreensão constitui o processo de autonomia, isto é, o reconhecimento que o 

indivíduo mantém acerca da sua capacidade de “refletir sobre si mesmo” e “deliberar”. 

Entenda-se por capacidade de refletir, o potencial de compreender que tudo, inclusive a sua 

representação para os outros indivíduos, para as outras psiques, é constituído e instituído 

social-historicamente. Esta consciência motivará tanto a psique quanto o indivíduo social-

histórico ou a instância social – que se reconhecerão como co-criadores desta totalidade 

social-histórica, fruto da capacidade de reflexão sobre si e de deliberação. Toda esta 

organização se mantém graças à capacidade de criação constante, inerente a toda 

subjetividade, fluxo constante de representação/afeto/intenção, criação sempre de novas 

figuras, novas formas. Criação cuja base se encontra na imaginação radical. 

Em Castoriadis, imaginação e autonomia representam a sua contribuição à história 

do pensamento, à psicanálise e à política. No conjunto da sua obra, desconhecemos algum 
                                                 
166 Cf. AMORIM, Mirtes Mirian. Labirintos da Autonomia, p. 194-195. 



trabalho em que ele deixe de contemplar um destes dois conceitos, pelo menos após a 

publicação de “A Instituição Imaginária da Sociedade”, quando seu trajeto intelectual se 

pautou na análise e interpretação do sentido representado pela imaginação e autonomia para 

a constituição da subjetividade enquanto resultado social-histórico. O sujeito, como psique 

em sociedade, que existe num permanente processo de socialização, tende à criação e à 

autonomia. Mirtes Amorim declara que foi o imaginário radical como psique/soma, como 

fluxo representativo/afetivo/intensional e a vertente da imaginação radical manifestada no 

indivíduo-psique/soma que levou Castoriadis à psicanálise167. Ainda conforme Mirtes 

Amorim, Castoriadis pretende apontar uma saída para a alienação, que seria a luta da 

sociedade contra todas as formas instituídas que excluem a participação dos sujeitos nas 

instâncias de decisão. Sendo a luta pela autonomia, uma investida pela reposição perpétua 

das instituições, ou seja, a possibilidade concreta para a sociedade de se auto-instituir cada 

vez mais explicitamente168. Esta alienação se enquadra perfeitamente no esquema da 

heteronomia e o pode provar o fato de Castoriadis usar os termos quase com o mesmo 

sentido. Lembramos que este processo será sempre acompanhado pela tendência ao 

fechamento monádico e à condição heterônoma. Portanto, a atividade autonomizadora, seja 

esta pessoal ou coletiva deve, sempre será buscada. Afinal, a subjetividade, enquanto 

psique que se enforma através da socialização, enquanto indivíduo social construindo sua 

história, existe na e pela “instituição imaginária da sociedade”, cuja gênese está em 

constante elaboração e criação incessante, itinerário que Castoriadis sublinha na ilustração 

das coordenadas do movimento de socialização como processo feito e a fazer. 

                                                 
167 Cf. ibidem, p. 187-188. 
168 Cf. ibidem, p. 193. 



BIBLIOGRAFIA 
 
 
OBRAS DE CASTORIADIS 
 
1. CASTORIADIS, Cornelius. L’Institution Imaginaire de La Société. Paris: Seuil, 1975. 
 
2. ______________________. A Instituição Imaginária da Sociedade. Trad. Guy  
Reynaud. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1991. (Col. Rumos da Cultura Moderna. v. 52).  
 
3. ______________________. Les Carrefours du Labyrinthe. Paris: Seuil, 1978. 
(Collection Esprit). 
 
4. _______________________. As Encruzilhadas do Labirinto. Trad. Carmen Sylvia 
Guedes e Rosa Maria Boaventura. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 
 
5. ______________________. Les Carrefours du Labyrinthe II: Domaines de l’Homme. 
Paris: Seuil, 1986. (Collection Empreintes). 
 
6. _______________________. As Encruzilhadas do Labirinto II: Os Domínios do 
Homem. Trad. José Oscar de Almeida Marques. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 
 
7. ______________________. Les Carrefours du Labyrinthe III: Le Monde Morcelé. Paris: 
Seuil, 1990. (Collection La Couleur des Idées). 
 
8. ______________________. As Encruzilhadas do Labirinto III: O Mundo Fragmentado. 
Trad. Rosa Maria Boaventura. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992. 
 
9. ______________________. Les Carrefours du Labyrinthe IV: La Montée de 
l’Insignifiance. Paris: Seuil, 1996. (Collection La Couleur des Idées). 
 
10. ______________________. Encruzilhadas do Labirinto IV: A Ascensão da 
Insignificância. Trad. Carlos Correia de Oliveira. Lisboa: Bizâncio, 1998. (Colecção Torre 
de Babel). 
 
11. ______________________. Les Carrefours du Labyrinthe V: Fait et à faire. Paris: 
Seuil, 1997. 
 
 
12. _____________________. Encruzilhadas do Labirinto V: Feito e a ser feito. Trad. 
Lílian do Valle. Rio de janeiro: DP& A, 1999. 
 
13. ______________________. Les Carrefours du Labyrinthe VI: Figures du Pensable. 
Paris: Seuil, 1999. 
 



14. ____________________. Encruzilhadas do Labirinto VI: Figuras do Pensável. Trad. 
Maria José Figueiredo. Lisboa: Instituto Piaget, 2000. (Colecção Epistemologia e 
Sociedade). 
 
15. ______________________. Fait et à  Faire in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et 
Autotransformation de la Société: la philosophie militante de Cornelius Castoriadis. 
Genève: Librairie Droz, 1989, p. 457-514. 
 
16. ______________________. L’Enigma Del Soggetto: L’Immaginario e Le Istituzioni. 
Trad. Riccardo Currado. Bari, Italia: Dédalo, 1998. 
 
17. ______________________. Filosofia Política 3. Trad. Albino Poli Junior. L&PM. 
UNICAMP-UFRGS, 198-, p. 51-88. 
  
18. ______________________Os Destinos do Totalitarismo & Outros Escritos. Trad. Zilá 
Bernd; Élvio Funck. Porto Alegre: L&P, 1985. 
 
19. _____________________ A Criação Histórica e a Instituição da Sociedade in 
CASTORIADIS et alli.  A Criação Histórica. Trad. Denis Rosenfield. Porto Alegre: Artes 
e Ofícios, 1992, p.111-140. 
 
 
COMENTÁRIOS SOBRE CASTORIADIS 
 
1. AMORIM, Mirtes Miriam. Labirintos da Autonomia: A Utopia e o Imaginário em 
Castoriadis. Fortaleza: EUFC, 1995. 
 
2. ARATO, Andrew. Facing Rússia: Castoriadis and the Problem of Soviet Society in 
BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie 
militante de Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genève: Librairie Droz, 1989, p. 
269-291. 
 
3. ARNASON, Johann. The Imaginary constitution of Modernity in BUSINO, Giovanni 
(dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de Cornelius 
Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genève: Librairie Droz, 1989, p. 323-337. 
 
4. BERNSTEIN, J. M. Praxis and Aporie: Habermas’ Critique of Castoriadis in BUSINO, 
Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de 
Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genève: Librairie Droz, 1989, p. 111-123. 
 
5. BERTHOUD, Gérald. Castoriadis et la Critique des Sciences Sociales in BUSINO, 
Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de 
Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genève: Librairie Droz, 1989, p. 441-456. 
 
6. BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie 
militante de Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genève: Librairie Droz, 1989. 
 



7. CIARAMELLI, Fabio. Le Circle de la Création in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie 
et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de Cornelius Castoriadis. 
Trad. Marc Sagnol. Genève: Librairie Droz, 1989, p. 87-104. 
 
8. CURTIS, David Ames. Socialism or Barbarism: the Alternative Presented in the Work of 
Cornelius Castoriadis in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la 
Société: la philosophie militante de Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genève: 
Librairie Droz, 1989, p. 293-322. 
 
9. DESCOMBES, Vincent. Un Renouveau Philosophique in BUSINO, Giovanni (dir.). 
Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de Cornelius 
Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genève: Librairie Droz, 1989, p. 69-85. 
 
10. DUPUY, Jean-Pierre. Individualisme et auto-transcendance in BUSINO, Giovanni 
(dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de Cornelius 
Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genève: Librairie Droz, 1989, p. 245-253. 
 
11. EGUCHI, Kan. Un Portrait de Castoriadis, penseur de l’autonomie in BUSINO, 
Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de 
Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genève: Librairie Droz, 1989, p. 49-58. 
 
12. ENRIQUEZ, Eugène. Cornelius Castoriadis: um homme dans une oeuvre in BUSINO, 
Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de 
Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genève: Librairie Droz, 1989, p. 27-47. 
 
13. FEHÉR, Ferenc. Castoriadis and the Re-edefinition of Socialism in BUSINO, Giovanni 
(dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de Cornelius 
Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genève: Librairie Droz, 1989, p. 393-404. 
 
14. FERRY, Luc. Déclin de l’Occident?  De l’épuisement libéral au renouveau 
démocratique in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: 
la philosophie militante de Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genève: Librairie 
Droz, 1989, p. 339-346. 
 
15. FRANÇA, Fernando César Teixeira. Criação e Dialética: o pensamento histórico 
político de Cornelius Castoriadis. São Paulo: EDUSP ;Brasília, 1996. (Oficina de leitura). 
 
16. FURTH, Hans G. L’Origine Evolutive de L’Imaginaire Radical sous-jacent aux 
Institutions Sociales in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la 
Société: la philosophie militante de Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genève: 
Librairie Droz, 1989, p. 209-223. 
 
17. GUIBAL, Francis. Imagination et Création. sur la pensée de Cornelius Castoriadis in 
BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie 
militante de Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genève: Librairie Droz, 1989, p. 
125-140. 
 



18. HABERMAS, J. Excurso a Propósito de “A Instituição Imaginária” de C. Castoriadis in 
O Discurso Filosófico da Modernidade. Trad. Manuel José Simões Loureiro. Lisboa: Dom 
Quixote, 1990, p. 293-307. 
 
19. HELLER, Agnes. With Castoriadis to Aristotle; from Aristotle to Kant; from Kant to us 
in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie 
militante de Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genève: Librairie Droz, 1989, p. 
161-171. 
 
20. HONNET, Axel. Une Sanvegarde Ontologique de la Révolution sur la Théorie Social 
de Cornelius Castoriadis in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de 
la Société:  la philosophie militante de Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genève: 
Librairie Droz, 1989, p.  191-206. 
 
21. JOAS, Hans. L’Institutionalisation comme Processus Créateur. Sur la Signification 
Sociologique de la Philosophie Politique de Cornelius Castoriadis in BUSINO, Giovanni 
(dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société:  la philosophie militante de 
Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genève: Librairie Droz, 1989, p. 173-190. 
 
22. KHILNANI, Sunil. Castoriadis and Modern Politicas Theory in BUSINO, Giovanni 
(dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de Cornelius 
Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genève: Librairie Droz, 1989, p. 405-418. 
 
23. MAGNANO, Atilio. Castoriadis e il Marxisme in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie 
et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de Cornelius Castoriadis. 
Trad. Marc Sagnol. Genève: Librairie Droz, 1989, p. 59-68. 
 
24. MORIN, Edgar. Un Aristotle  chaleur. in BUSINO, Giovanni (dir.) Autonomie et 
Autotransformation de la Société: la philosophie militante de Cornelius Castoriadis. Trad. 
Marc Sagnol. Genève: Librairie Droz, 1989. p. 11-16. 
 
25. PERRUSI, Martha Solange. A Instituição Social-Histórica da Autonomia como Criação 
Ontológica em Castoriaids. (Dissertação de Mestrado). Universidade Federal de 
Pernambuco: Recife,1998. 
 
26. PISIER, Evelyne. La pensée 68 de Cornelius Castoriadis in BUSINO, Giovanni (dir.). 
Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de Cornelius 
Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genève: Librairie Droz, 1989, p. 347-354. 
 
27. POLTIER, Hugues. De la praxis à l’instituition et retour in BUSINO, Giovanni (dir.). 
Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de Cornelius 
Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genève: Librairie Droz, 1989, p. 419-439. 
 
28. RAYNAUD, Phillippe. Société bureaucratique et totalitarisme. Remarques sur 
l’évolution du groupe Socialisme ou Barbarie in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et 
Autotransformation de la Société: la philosophie militante de Cornelius Castoriadis. Trad. 
Marc Sagnol. Genève: Librairie Droz, 1989, p. 255-268. 



 
29. SIMÉON, Jean-Pierre. La pensée de la démocracie chez Castoriadis in BUSINO, 
Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de 
Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genève: Librairie Droz, 1989, p. 375-392. 
 
30. VADJA, Mihály. La Philosophie de la création absolue in BUSINO, Giovanni (dir.). 
Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de Cornelius 
Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genève: Librairie Droz, 1989, p. 105-110. 
 
31. VIDAL-NAQUET, Pierre. Souvenirs à batons rompus sur Cornelius Castoriadis et 
Socialisme ou Barbárie in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de 
la Société: la philosophie militante de Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genève: 
Librairie Droz, 1989, p. 17-26. 
 
32. WHITEBOOK, Joel. Intersubjectivity and the Monadic core of the Psche: Habermas 
and Castoriadis on the Unconscious in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et 
Autotransformation de la Société:  la philosophie militante de Cornelius Castoriadis. Trad. 
Marc Sagnol. Genève: Librairie Droz, 1989, p.  225-243. 
 
33. ZORRILLA, Sergio. Peut-on réfléchir l’éthique dans le cadre d’une pensée comme 
celle de Castoriadis? in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la 
Société: la philosophie militante de Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genève: 
Librairie Droz, 1989, p. 355-373. 
 
 
PÁGINAS NA INTERNET SOBRE CASTORIADIS 
 
1. http://216.205.99.48/castoriadis.html 
 
2. http://216.205.99.48/castoriadis.html 
 
3. http://www.aigis.com/dn/Castoriadis.html 
 
4. http://www.amis-auteurs-nicaise.gallimard.fr/html/autngall/castor.htm 
 
5. http://www.amsterdam.nettime.org/List-Archives/nettime-I-9804/msg00030.html 
 
6. http://www.angelfire.com/sk/holgonsi 
 
7. http://www.angelfire.com/sk/holgonsi/cidadania.html 
 
8. http://www.angelfire.com/sk/holgonsi/index.antropolitica.html 
 
9. http://www.angelfire.com/skholgonsi.index.autonomia3.html 
 
10. http://www.aperturas.org 
  



11. http://www.campopsi.com.ar 
 
12. http://www.caosmose.net/castoriadis/ 
 
13. http://www.ceca.org.br/edgar/CASTORI.html 
 
14. http://www.chasque.net/chasque2000/no_existe.htm 
 
15. http://www.cholonautas.edu.pe/en.htm 
 
16. http://www.civnet.org/journal/issue4/crmclem.htm 
 
17. http://www.costis.org/search/search.htm 
 
18. http://www.cpf.com.ar 
 
19. http://www.democracynature.com.uk 
 
20. http://www.democracynature.org/dn/vol3/abstract_castoriadis.htm 
 
21. http://www.edscuola.it 
 
22. http://www.edscuola.it/archivio/interlinea/interlinea02.html 
 
23. http://www.emsf.rai.it/mail/ 
24. http://www.filosofia.unina.it 
 
25. http://www.filosofia.unina.it/torfora/sdf/Quattordicesimo/XIV.6.html 
 
26. http://www.globenet.org/index2.html 
 
27. http://www.hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/rezensionen/id 
 
28. http://www.hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/zeitschriften/type=... 
 
29. http://www.ilmanifesto.it/pag/info.html 
 
30. http://www.inisoc. org 
 
31. http://www.killdevilhil.com/z/yphilo1d/Castoriadis,Corneliusshall/cas/6.html 
 
32. http://www.magma-net.com.ar/ 
 
33. http://www.marxists.de 
 
34. http://www.membres.lycos.fr/ccastor/francais/index.htm 
 



35. http://www.metapolitica.com.mx/contacto.htm 
 
36. http://www.notobred.org/Castoriadis.html 
 
37. http://www.psicologos.org.ar 
 
38. http://www.psychomedia.it/ 
 
39. http://www.puf.com/contact/contact1.php 
 
40. http://www.recensio.ubi.pt/modelos/listas/l=autor.php3?codautor=130 
 
41. http://www.ricardo.ecn.wfu.edu/~cottrell/OPE/archive/9712/0111.htm 
 
42. http://www.scim.uuw.ac.nz/comms/Thesiseleven 
 
43. http://www.sdm.qc.ca/txtdoc/tbhcasto.html 
 
44. http://www.sussex.ac.uk/frenchthougth/publicat.htm 
 
45. http://www.topia.com.ar/default.htm 
 
46. http://www.ucm.es/ucmd/mail.htm 
 
47. http://www.ucm.es/wwwboard/bas/messages/18.htm 
 
 
OBRAS DE APOIO 
 
1. ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. Trad. e  rev.  Alfredo Bosi. São Paulo: 
Mestre Jou, 1982. 
 
2. ACHATZ, Michael Harald in FIGUEIRA, Sérvulo Augusto (org.). Contratransferência: 
de Freud aos Conteporâneos. São Paulo: Casa do Psicólogo, 1994, p. 205-225. 
 
3. ALCOREZA, Raúl Prada. Ontologia de lo Imaginario: Formación del Sentido y la 
Praxis. Punto Cero Editorial. La Paz (Bolívia): Mithos, 1997. p. 25-46. 
 
4. ARISTÓTELES. Obras. Trad. del griego Francisco de P. Samaranch. Madrid: Aguilar, 
1982. (Coleción Grandes Culturas). 
 
5. AZEVEDO, Roberto. Da Physis primária à Physis Secundária: a psique como processo 
de humanização. Revista HYPNOS, PUC-SP, 1995. 
 
6. BARRETO, Carmem. Compreendendo a Constituição e a Mudança no espaço 
Psicológico: da Modernidade á Contemporaneidade. Revista Symposium. NOVA FASE, 
Ano 3, Número Especial, Dezembro-99. p. 5-17. 



 
7. BIASE, Walter di. O Homem, a Civilização, a Agressividade. Rio de janeiro; Brasília: 
Cátedra; INL, 1977. 
 
8. BIRMAN, Joel. Psicanálise, Ciência e Cultura. Rio de janeiro: Jorge Zahar, 1994. 
(Pensamento Freudiano, 3). 
 
9. BLEICHMAR, Norberto M. e BLEICHMAR, Célia Leiberman de. A Psicanálise depois 
de Freud. Trad. Francisco Franke Settineri. Porto Alegre: Artes Médicas, 1992. 
 
10. BOSS, Medard. Angústia, Culpa e Libertação – Ensaios de Psicanálise existencial. 
Trad. Bárbara Sapanoudis. São Paulo: Duas Cidades, 1988. 
 
11. ____________. Na Noite Passada Eu Sonhei. Trad. George Schlesinger. 3. ed. São 
Paulo: Summus, 1979. 
 
12. BRONOVISKI, Jacob. As Origens do Conhecimento e da Imaginação. Trad. Maria 
Julieta de Alcântara Carreira Penteado. Brasília: Ed. Univ. de Brasília, 1985. (Coleção 
Pensamento Científico, 13). 
 
13. COSTA FILHO, Severino Dias da. Aproximações entre Filosofia e Psicanálise: 
contribuições de Jürgen Habermas. Symposium, n. 1, 1990. 
 
14. CUNHA, Maria Claúdia. Fonoaudiologia e Psicanálise: a fronteira como território. São 
Paulo: Plexus, 1997. 
 
15. DOREY, Roger (org.). L’Inconscient et la Science. Paris: Dunod, 1991. (Collection 
Inconscient et Culture). 
 
16. DUPUY, Jean-Pierre. Introdução á Crítica da Ecologia Política. Civilização Brasileira: 
Rio de Janeiro, 1980. 
 
17. ELLIOT, Anthony. Social Theoria and Psychoanalysis in Transmition: Self and Society 
From Freud to Kristeva. Oxford UK & Cambridge. USA: Blacuwalle, 1992, p. 16-47. 
 
18. ENRIQUEZ, Eugéne. Da Horda ao Estado: Psicanálise do vínculo social. Trad. Tereza 
Cristina Carreteiro e Jacyra Nascinth.Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1999. 
 
19. ________________. Le Sujet Humain: de la Clôture Identitaire à L’Ouverture au 
Monde in DOREY, Roger (org.). L’Inconscient et la Science. Paris: Dunod, 1991. 
(Collection Inconscient et Culture), p. 37-63. 
 
20. GUATARRI, Felix. O Inconsciente Maquínico: Ensaios de Esquiso-análise. Trad. 
Constaça Marcondes César; Lucy Moreira César. Campinas-SP: Papirus, 1988. 
 
21. HOPKINS, Jim; SAVILE, Antony. Psicanálise, Mente e artes. São Paulo: Papirus, 
1995. 



 
22. JAPIASSU, Hilton. Psicanálise: ciência ou contraciência? São Paulo: Papirus, 1995. 
 
23. JULIAN, Philipppe. O Retorno a Freud de Jacques Lacan: A Aplicação ao Espelho. 
Trad. Ângela Jesimo; Francisco Franke Settimeri. Porto Alegre: Artes médicas Sul, 1993. 
(Col. Série Discurso Psicanalítico). 
 
24. LALANDE, André. Vocabulário Técnico e Crítico da Filosofia vol. I e II. 10. ed. Trad. 
Fátima Sá Correia et alli. Porto: Rés, s.d. 
 
25. LAPONYADE, Maria Noel. Filosofia de la Imaginación. México: Siglo Veintiuno, 
1988. 
 
26. LESSA, Carlos. A juventude e a Identidade Nacional no Fim do Milênio in Congresso 
Internacional de Psicanálise e suas Conexões. Rio de Janeiro: Companhia de Freud, 1999. 
p.192-198. 
 
27. LOPARIC, Zeljko. Um Olhar Epistemológico sobre o Inconsciente Freudiano in Felícia 
Knobloch (org). O Inconsciente: várias leituras. São Paulo: Escuta, 1991. 
 
28. MAFFESOLLI, Michel. O Tempo das Tribos: o declínio do individualismo nas 
sociedades de massa. Trad. Maria de Lourdes Menezes. Rio de Janeiro: Forense-
universitária, 1987. 
 
29. MEZAN, Renato. Freud: um pensador da cultura. 5. ed. 1. reimp. São Paulo: 
Brasiliense, 1997. 
 
30. ______________. Tempo de Muda: Ensaios de Psicanálise. São Paulo: Companhia das 
Letras, 1998. 
 
31. SILVA, Mateus Araújo. A Filosofia do Século XVII e a Tradição in Kriterion Revista 
de Filosofia. Belo Horizonte. Departamento de Filosofia da Faculdade de Filosofia e 
Ciências Humanas da UFMG, Vol. XXXIX, n. 97, (jan- jun/98), p. 39-62. 
 
32. STEIN, Ernildo. Fundamentos Analítico-existenciais da Psicologia e o retorno do 
Oprimido. Porto Alegre: Edipucrs, 1997. (Coleção filosofia, 60). 
 
33. TOURAINE, Alain. Crítica da Modernidade. 5. ed. Trad. Elia Ferreira Edel. Petrópolis, 
RJ: Vozes, 1998. 
 
34. VERNAUX Roger. Le Vocabulaire de Kant: Les Pouvoires de L’Esprit. Paris: Ambir 
Montaigne, 1973. (Col. Philosophie de L’Esprit). 


