UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA
MESTRADO EM FILOSOFIA

A CONSTITUICAO DA SUBJETIVIDADE EM
CORNELIUS CASTORIADIS:
A RELACAO PSIQUE E SOCIEDADE

FLAVIO JOSE DE CARVALHO

Recife, 2002.



FLAVIO JOSE DE CARVALHO

A CONSTITUICAO DA SUBJETIVIDADE EM
CORNELIUS CASTORIADIS:
A RELACAO PSIQUE E SOCIEDADE

Dissertagéo de Mestrado apresentada como
requisito parcial a obtencdo do grau de
Mestre em Filosofia, pela Universidade
Federal de Pernambuco, sob a orientacdo
do Prof. Dr. Jesus Vasquez Torres.

Recife, 2002.



RESUMO

Uma questdo que sempre intrigou Cornelius Castoriadis foi a relagdo entre psique e
sociedade. Essa complexa relacdo, ao mesmo tempo em que mantém as duas partes em suas
respectivas instancias, mostra a necessidade de sua interdependéncia reciproca. Tal
compreensdo fica explicita a medida em que se observa o percurso da psique no seu
processo de socializacdo, desde a fase da moénada psiquica, cuja existéncia caracteriza-se
pelo autismo subjetivo, passando pelo momento da ruptura deste autismo e constituicdo da
relacdo edipiana, a chamada fase triddica, até chegar a ruptura definitiva, que estabelecera
para a psique toda a situacdo social-histérica na qual ela estd inserida. Esta passagem
poderd langar a subjetividade numa situacdo de heteronémica ou autonéma, a depender do
modo como se dard a mudanca, cuja efetivacdo estd subordinada ao modo de ser de uma
dada sociedade, em seu legein e teukhein. Entretanto, apesar desta possibilidade, segundo
Castoriadis, a tendéncia do processo de socializacdo da psique € a autonomia. Imaginacao,
criacdo, instituicdo, instancias psiquicas, niveis de para-si, todos estes conceitos sao
inerentes a uma discussdo que encetamos nas pegadas da inspiracdo de Castoriadis;
discussdo esta que, em seu propdsito fulcral, visa ao desdobramento e ampliacdo de uma

problematica essencial, em si inesgotavel.



SUMARIO
INTRODUGAOQ ....ooooeeeeeeeeeteeeee ettt ne st 07

CAPITULO PRIMEIRO
AS BASES DO PENSAR A SUBJETIVIDADE EM CORNELIUS CASTORIADIS

1. O lugar da imaginacgdo no pensamento Castoriadiano ............ccvvvereerieiieeneereeee e, 16
1.1 A descoberta e 0 ocultamento da questao da imaginagao ...........ccoceevevererieeienene e 18
1.2 AS razdes do OCUIAMENTO .....ccuiiiiiiieie ettt ens 22

1.3 As caracteristicas e as atribuicdes da imaginaCao ..........cccccvveeereieviiiie e 24
1.4 A Imaginacdo e a Logica Conjuntista-identitaria ...........cocvverveiieeienereieece e 25
1.5 A Imaginacio € 0 CONNECIMENTO .........ccveiiieiiiiecie e e e enee s 27
1.6 A Imaginacao Primeira € a Imaginagao SEgUNAa ..........ccceovvvveiieieseeiece e 28
1.7 Imaginagao e Psique / IMaginagao € SUJEITO ........ccoereiriiiriirierieee e 31
1.8 IMaginagao € IMAQINATIO ......ccveveiiieiieeeeee ettt st ereenenne e 32
1.9 IMaginacao € SIMDOIICO ......ccccciiiiiiiiicc e s 35
1.10 Imaginagdo e SignificacBes Imaginérias Sociais / INStItUIGOES .........coovvervrieriieiirniiceiins 37
2. Social-histdrico, Significacdes Imaginarias Sociais € Magma. .........cccceeeeevrerereeneenn 38
A R @ ST Tol T 1 T I (o ol TSP 39

2.2. As Significaces IMaginArias SOCIAIS .......ccecveviiiiiciicieie e 43

PG T O I 1Y, - o o= RO PR 45

3. PSique € MONAAA PSIQUICA ....oveiveiiierieieieiie ettt 47
4. A Sociedade Instituinte e a Sociedade INStItUIdA. ........cccevviicvieciiiiicce e 53
CAPI':I'ULO SEGUNDO

OS NIVEIS DA SUBJETIVIDADE HUMANA EM CORNELIUS CASTORIADIS

1. A psique em Suas INStANCIAS PSIQUICAS ....evererririerieieieiesie et e e s seeeens 67
2. A PSIQUE M SEUS NIVEIS U PANA-SI ...vveveiviiieiieiieste et e ettt a et re e seesreenas 69

3. A atividade reflexiva e deliberativa na constitui¢do originaria da subjetividade ....................... 82

4. Os quatro pressupostos metapsicoldgicos na constituicdo da subjetividade ............cccccovevruennne. 86

5. A ménada psiquica na constituicao da SUbJetividade ..........cccceveiiiiiiiiiiiiec e 94

CAPITULO TERCEIRO

O PROCESSO DE SOCIALIZACAO DA PSIQUE OU ACERCA DA RELACAO
PSIQUE E SOCIEDADE

1. Aimaginacdo como possibilidade de criacdo de novas formas sociais ................ 103
2. O papel da linguagem e da familia no processo de socializacdo da psique .......... 112
3. A sublimacéo na constituicao do individuo social ...........cccccccevieiiiiiiiic i, 117
4. A imputagéo de autoridade a outrem Versus a autonomia ..........ccceceevvereerereneenn 125
CONCLUSAOD ..ottt 131

BIBLIOGRAFIA ..o 135



GRATIDAO

““Como ele se encaminhasse para Jerusalém, passava através da Samaria e da Galiléia. Ao entrar num povoado, dez leprosos vieram-lhe
ao encontro. Pararam a distancia e clamaram: “Jesus, Mestre, tem compaixdo de n6s!” Vendo-os, ele Ihes disse: “lde mostrar-vos aos
sacerdotes”. E aconteceu que, enquanto iam, ficaram purificados. Um dentre eles, vendo-se curado, voltou atras, glorificando a Deus
em alta voz, e langou-se aos pés de Jesus com o rosto por terra, agradecendo-lhe. Pois bem, era um samaritano. Tomando a palavra,
Jesus lhe disse: “Os dez ndo ficaram purificados? Onde estdo os outros nove? N&o houvesse, acaso, quem voltasse para dar gléria a
Deus sendo este estrangeiro?” Em seguida, disse-lhe: “Levanta-te e vai; tua fé te salvou™. (Lc 17, 11-19)

Portanto,
Sou grato:
a todos aqueles que
direta ou indiretamente
contribuiram comigo para a realizacdo desta pesquisa:
a meus professores, especialmente,
Prof. Dr. Jesus Vazques,
Prof. Dr. Roberto Markenson,
Profd Dra. Mirtes Miriam Amorim;
a trés grandes e silenciosos auxiliares:
Sra. Maria Betania,
Sr. lvan Mendes,
Sr. Méarcio Batista;
aos bibliotecérios da UFPE, especialmente,
Darlia, Mere, Francisco, Carlos, Grace e Sanderli;
pelo apoio que recebi da
CAPES e UFPE,
especialmente, do
Mestrado e da Graduacgdo em Filosofia.
a pessoas que compulsoriamente tiveram que me ouvir falar sobre a pesquisa
e que, sem saberem, com seus “porqués”,
ajudavam-me a pesquisar mais, melhorar sempre o presente texto:
Lourdes Prazeres (a primeira a prestar ao autor uma homenagem felina)
Adriano Carvalho (que alcunhou Castoriadis de “Castorinha™),
Corina da Conceicdo (em dezenas de discussdes sobre o pds-marxismo castoriadiano)
Fatima Pires (que tantas vezes sugeriu questdes ainda ndo pensadas)
Andréa Bezerra (colaboradora no levantamento de fontes de e sobre Castoriadis)
Israel Aires, (que acompanhou e suportou meu estresse desde a selecdo até a defesa)
Franklin Martorano (em nossos tantos dialogos interdisciplinares);
a meus colegas de turma pelo amadurecimento reciproco de idéias:
Fatima, Marcela, Mércia
Roberto, Ricardo,Sérgio, Thiago;
aos Doutores Honoris Causa na Vida,
meu pai, Jose,
minha mae, Ineulza,
minha irma, Maria da Paz,
0S quais nunca superarei no saber;
a Sr. Roberto, D. Dedinha e Eunice,
pela hospitalidade nos momentos de criacao;
a Sr. Manoel e D. Therezita, Sr. Mario e D. Aparecida,
pela hospitalidade em tantos momentos de trabalho.

. aDeus...

Juntos, fizemos desta dissertacdo um concerto a varias maos.



DEDICATORIA

Dedico
este trabalho
a todos que

vivem a aventura angustiante da busca e
vivem-na com toda a energia de suas vida
e ttm neste constante avancar sua alegria.

Dedico,
em especial,
a Jorge Luis Borges
que me fez querer buscar pelo prazer de buscar nédo pelo de encontrar;

a Boaventura de Souza Santos
que me despertou para o fluxo de ascenséo e decadéncia dos paradigmas;

a Maria Theresa Didier de Moraes
gue me ensinou a ndo temer n&o ter o tronco da certeza no turbilh&o do saber.

A eles que me langaram nesta
roda viva do conhecimento.



“O ser, em geral, é criacdo.”

/(9’24:4{.- [;'a,, [CL J %’?7(«&/&%




INTRODUCAO

“A discussdo sera feita a partir da concepcdo
freudiana (...) esclarecer de outra maneira, a partir
destes dois temas que permaneceram para ela, e ndo
por acaso, pontos cegos: a instituicdo social-
histérica e a psique como imaginacdo radical.”
(L’Institution Imaginaire de la Société, p. 372)".

“Nao é a consciéncia dos homens que determina seu
ser, mas seu ser social que determina sua
consciéncia.” (L’Institution Imaginaire de la
Saociété, p. 41)

O exercicio filosofico que buscamos desenvolver tem como objetivo prioritario
investigar o modo de desenvolvimento da relagdo psique e sociedade no processo de
socializacdo do individuo social-histérico, na perspectiva de Cornelius Castoriadis,
compreendendo que a subjetividade se constitui numa multiplicidade de possibilidades,
homogénea, heterogénea, reflexiva e deliberativa. Castoriadis, segundo Jean-Pierre Dupuy,
pode ser colocado no rol dos pensadores contemporaneos que trabalham com o referencial
da “nova filosofia politica”, juntamente com Emmanuel Levinas, Louis Dumont, Michel
Foucalt, Nicos Poulantzas, Jacques Monod, René Girard, Pierre Rosanvallon e Henri Atlan.
Este novo referencial visa, em suas reflexdes, a reabilitacdo da filosofia politica e a critica
das pretensbes de fundar uma ciéncia da histéria conforme o modelo das ciéncias da
natureza. Os pensadores citados sustentam certos valores, tais como a autonomia e
harmonia relativas da sociedade humana, destacando que cabe, sobretudo a prépria
sociedade, reabilitar a heteronomia — quer dizer, a opacidade social — a politica, como
espaco onde emerge e se desenvolve o conflito humano® Neste tipo de abordagem do

processo de socializacdo também ndo ha lugar para o aspecto essencialista, negagdo que se

! Todas as epigrafes desta dissertacdo sdo trechos de textos de Cornelius Castoriadis as quais tém sua
referéncia completa na bibliografia.
2 DUPUY, Jean-Pierre. Introducdo & Ecologia Politica. Civilizagdo Brasileira: Rio de Janeiro, 1980, p. 96.



constitui em um dos tracos marcantes do pensamento castoriadiano; conforme Dupuy, “a
esséncia, se aqui ha esséncia, é realizacdo da existéncia; ndo é prévia a existéncia.”*

O pensamento de Cornelius Castoriadis se articula sob o bindmio imaginagdo e
autonomia, quer trate da ontologia quer da politica, seja nas discussdes epistemoldgicas ou
nas especulacfes psicanaliticas. Como podemos observar, apés a publicacdo de “A
Instituicdo Imaginaria da Sociedade”, todo o seu pensar buscara compreender duas questdes
que, a seu ver, nunca foram discutidas como deveriam pela tradicdo filosofica e
psicanalitica: a questdo da relevancia da imaginagdo — como elemento fundante na
constituicdo da subjetividade — e a constituicdo do sujeito social-histérico — como ser
autbnomo.

Em Castoriadis, a imaginagdo € a capacidade ultima do modo de ser da
subjetividade. Nela e por ela se d& a constituicdo subjetiva. Ela ndo é mera faculdade, mas
sim a condicéo de possibilidade das faculdades. Segundo ele, esta condi¢do da imaginacéo
nunca foi considerada suficientemente ao longo da histéria do pensamento ocidental;
muitos pensadores trataram-na como mais uma faculdade e, na maior parte das vezes,
associaram-na ao ficticio, ao falso, ao duvidoso. Negavam-na, pois se defrontavam com
uma espécie de fendbmeno da subjetividade que ndo Ihes possibilitava a conceituacdo
segundo os padr@es racionalistas. Sua fluidez ndo se coadunava com o raciocinio logico
aristotélico. A imaginacdo ndo cabia em um conjunto nem tinha um padréo de identidade
para si. Nesta fluidez, que a tradigdo associou ao ficticio, Castoriadis pdde compreender o
fluxo constante de representacOes criado pela imaginagdo, sem o qual o sujeito ndo
compreenderia a realidade. Por conseguinte, a ontologia castoriadiana colocara o ser como

constante e inesgotavel criacao.

* Ibidem, p. 112.



Na andlise do significado da criacdo reside a legitimidade do pensamento de
Castoriadis quanto a imaginagdo e mesmo em relacdo a autonomia. Para ele, a
subjetividade é constitutivamente criadora e esta criacdo nao esta submetida a qualquer tipo
de funcionalidade bioldgica. Portanto, as necessidades da espécie ndo determinam o ser
criador no homem. H& algo que pode condicionar, influenciar, porém ndo determinar a
criacdo; falamos da constituicdo social e histérica, isto é, 0 modo de ser da subjetividade
enquanto pertencente a uma dada sociedade, de uma especifica época, constituida segundo
0s respectivos modos de pensar-comunicar (legein) e do seu fazer (teukhein).

Na perspectiva castoriadiana, 0 processo de autonomia da subjetividade se delineia
a medida que o individuo social compreende-se como esse ser criador, cuja atividade
institui e mantém o todo social instituido; por conseguinte, este individuo pode contestar e
forjar o todo social de uma outra maneira. Neste processo, a subjetividade assume-se como
criadora e autbnoma, respaldada pela sua imaginagéo.

Neste sentido, com sua reflexdo, Castoriadis pretende colaborar com discussdes
perenes do pensar ocidental, tais como: ha algo que aponte para uma teleologia na histéria?
Qual o lugar da imaginacdo na constituicdo da subjetividade e até que ponto ela é
originaria? Como compreender a constante criacdo de novas formas, novas idéias? Como é
possivel compreender a constituicdo da sociedade? Entre outras tantas questées.

Mediante estes esclarecimentos iniciais em relacdo a conjuntura na qual se insere o
pensamento castoriadiano, intentaremos a tarefa de compreender como se pode falar em
subjetividade na perspectiva social-histérica. Mais especificamente, como é possivel falar
em subjetividade na interdependéncia estabelecida entre a vida psiquica e a social. Neste
sentido, buscaremos o alcance da imbricagdo entre o pensar filosofico e o pensar

psicanalitico em Castoriadis.



O itinerario que seguiremos compreende trés momentos (trés capitulos) distintos e,
no entanto, simultaneamente correlacionados, posto que estdo em constante interacéo
referencial.

No primeiro momento, ou seja, no primeiro capitulo, trataremos de sondar as bases
do pensar de Castoriadis acerca da subjetividade. Portanto, trabalharemos principios de seu
pensamento, tais como a imaginacdo e o imaginario, entre outros. Assim, conhecendo o
fundamento do pensamento castoriadiano, analisaremos concomitantemente sua critica a
tradicdo filoséfica, onde ele detecta a presenca de um desvio da compreensdo da
imaginagdo por parte dos pensadores que pertencem ao “canon” filosofico ocidental.
Segundo sua analise, a razdo deste desvio estd no carater de fluxo criativo constante que
constitui a imaginacdo, cujo carater dindmico, por ser incompativel com a ldgica
conjuntista-identitaria®, impossibilitou que o discurso filoséfico tomasse a imaginacio na
sua devida atividade. Ao contrario o que aconteceu foi o seu desvio para o &mbito da iluséo,
do ficticio, do engano.

Desta forma, até certo ponto, o pensamento castoriadiano é o resgate do pensar da
imaginacdo, que inicia sua histdria de ocultamento ja& com Aristoteles. A imaginacdo em
Castoriadis terd um papel fundante, isto €, ela sera a condi¢do de possibilidade da criagéo e,
por conseguinte, da capacidade de auto-alteracdo da subjetividade, aléem do processo de
socializagéo da psique, finalmente, da efetividade do projeto de autonomia.

Ainda neste primeiro capitulo, é de suma importancia analisarmos a reflexdo de

Castoriadis, sua compreensédo sobre o sentido e os modos de manifestacdo do simbdlico no

* Castoriadis usa as expressées “logica conjuntista-identitaria” ou “légica conidica” (CON = conjuntista; 1D =
identitaria), em ambos os casos fazendo referéncia a l6gica aristotélica, cuja esséncia, grosso modo, é a
redutibilidade ao conjunto e a busca da identidade, da universaliza¢do, da determinidade (peras). Padrdes, que
segundo Castoriadis, sdo incapazes de alcancar o significado da imaginagdo, do imaginario, da dindmica
social-historica, da relagdo psique e sociedade, enfim do processo de socializacdo da psique.



processo de criacdo das significagBes imaginarias sociais. E-nos essencial compreender
também como tais significa¢fes participam da formacéo e da reformulacéo das instituicGes
sociais-historicas.

No seguimento, abordaremos um dos principios mais importantes de nossa
discussdo, a ménada psiquica, isto é, a experiéncia do homem, no principio de sua
existéncia, posicionar-se frente ao mundo numa postura de fechamento sobre si préprio, o
que caracteriza uma clausura ontoldgica. Esta situacdo sé se rompera a partir do processo
de socializacdo que estrutura o individuo integralmente. Ambas as atividades, fechamento e
abertura, sdo constituintes deste processo, como afirma Castoriadis: “tanto quanto a
moénada tem a tendéncia a sempre se fechar sobre si mesma, a ruptura € constitutiva
daquilo que sera o individuo™>.

No segundo capitulo, tornaremos a nossa discussdao mais especifica, isto é,
abordaremos os trés pontos de maior interesse para a investigacdo do processo de formacéo
da subjetividade. Portanto, no primeiro ponto, compreenderemos o modo de constituigéo e
as maneiras de como se efetiva a relacdo da psique em suas duas instancias — o consciente e
o0 inconsciente. O segundo ponto se refere também a constituicdo da subjetividade, desta
feita advertindo que devemos ter em vista o fato de que a subjetividade ndo é
exclusivamente condicionada pela sua psique, havendo outros elementos nesta composi¢éo;
ou seja, 0 sujeito ndo é apenas psiquico, mas também integra em sua composi¢do a
estrutura corporal, além de ser um individuo que somente pode se dar na sociedade, isto &,
como elemento social-historico. Castoriadis chama estes elementos de “niveis de para-si”.
O terceiro ponto seré destinado a considerar duas atribui¢cdes que distinguem radicalmente

0 homem de qualquer outro vivente, as suas atividades reflexiva e deliberativa. Elas séo

> Cf. CASTORIADIS, Cornelius. L’Institution Imaginaire de la Société. Paris: Seuil, 1975, p. 407.



capacidades origindrias, cuja radicalidade e importancia sdo equiparaveis as instancias e aos
niveis do para-si. Outrossim, estdo embasadas pela imaginacdo e submetidas ao
condicionamento historico.

Estes trés pontos sdo preparatdrios a discussao propriamente psicanalitica de nossa
reflexdo. Mediante as informacdes coletadas, inseriremos aquilo que Castoriadis chama de
quatro pressupostos metapsicologicos da constituicdo da subjetividade: a atividade da
sublimacéo; a existéncia de energia livre; a labilidade dos investimentos; a capacidade de
questionar as instituicdes sociais e seus objetos instituidos. Finalizando este percurso,
voltaremos a considerar a questdo da ménada psiquica, desta feita ja tendo em méos todo o
material pesquisado, a fim de compreendermos o processo pelo qual a ménada —
inicialmente fechada sobre si mesma — rompe-se, inaugurando a aventura de socializagdo
da subjetividade.

O momento final de nossa pesquisa, que se constituird no terceiro capitulo de nossa
dissertacdo, pretende alcancar dois resultados: inicialmente, compreender a dinamica do
social-historico, isto é, efetivar a verificagdo do processo responsdvel pela ascensdo e
decadéncia das formas sociais, observando inclusive o relevante papel da imaginagéo
radical neste processo; o0 segundo objetivo engloba a investigacdo do modo de
relacionamento entre as dimensdes da existéncia social-histérica do homem no trindbmio
corpo/psique/social.

Sinteticamente, ao final desta discussdo, pretendemos ter compreendido como se
constitui e se desenvolve a subjetividade no seu processo de socializacdo, desde o
enclausuramento inicial da ménada superado pela ruptura da mesma e reconhecimento do
mundo exterior, até o sujeito se compreender como pertencente a uma dada sociedade,

cujas instituicdes ele cria e mantém enquanto individuo social-historico. Em poucas



palavras, saberemos o que Castoriadis concebe como relacdo psique e sociedade na
formacdo da estrutura da subjetividade. Relacdo esta que, na Otica de Eugéne Enriquez,
permiti-lhe afirmar que *““as caracteristicas do ser humano fazem dele um ser pulsional e
um ser social”®. Relacdo constituinte de um processo necessario para a formacao do sujeito
social-historico, conforme reflete Joel Whitebook: “o poélo monadico é fonte de
individuacdo™’. E, sobretudo, esta relagdo sedia uma outra génese t&o importante quanto a
do processo de socializagéo, falamos do processo de autonomizacao individual e social. Por
isso, Hans Joas conclui que “no projeto de Castoriadis, a autonomia individual sé é
possivel no ambiente de autonomia social™®.

Destarte, nossa meta serd compreender a imbricacdo necesséria entre psique e

sociedade segundo a visdo de Castoriadis, em seus diversos elementos e desdobramentos,

primordialmente no tocante a imaginagao e ao imaginario, a criacao e a instituicéo.

® ENRIQUEZ, Eugéne. Da Horda ao Estado: psicanalise do vinculo social. Rio de Janeiro: Jorge Zahar,
1999, p. 16.

" Cf. WHITEBOOK, Joel. Intersubjectivity and the Monadic Core of the Psyche: Habermas and Castoriadis
on the Unconscious in BUSINO, Giovanni. Autonomie et autotransformation de la société: la philosophie
militante de Cornelius Castoriadis. Geneve: Librairie Droz, 1989, p. 233.

8 JOAS, Hans. L’Institutionalisation comme Processus Créateur. sur la Signification Sociologique de la
Philosophie Politique de Cornelius Castoriadis in ibidem, p. 184.



“A Imaginacao, em sua esséncia,
e rebelde a determinidade.”

/(9’24:4{.- [;'a,, [CL J %’QJKWL%




CAPITULO PRIMEIRO

AS BASES DO PENSAR A SUBJETIVIDADE

EM CORNELIUS CASTORIADIS

“0 que ha no fundo? Algo que ndo esta la para
representar outra coisa, que &, sobretudo, condicao
de toda representacdo ulterior, mas que ja existe no
modo da representacdo: o fantasma fundamental do
sujeito, sua cena nuclear (ndo a “cena primitiva”),
onde existe 0 que constitui 0 sujeito na sua
singularidade: seu esquema  organizador-
organizado que se representa por imagem, e que
nao existe na simbolizagdo, mas na presentificacao
origindria.  (...) um estruturante-estruturado.”
(L’ Institution Imaginaire de la Société, p. 199-200)

“A alma jamais pensa sem fantasia.” (Les
Carrefours de Labyrinthe 11, p.332)

1. O lugar da imaginac¢édo no pensamento castoriadiano

A imaginacdo é um dos temas centrais do pensamento de Cornelius Castoriadis, fato
que pode ser verificado a partir da quantidade de textos direta ou alusivamente focados
nesta questdo, a qual, segundo sua analise, foi encoberta pelo pensamento filosofico
tradicional.

Portanto, Castoriadis se pde como um pensador que pretende resgatar no discurso
filosofico a presenca do elemento da imaginacdo, buscando primeiramente suprimir o
carater de “ficcdo”, de “falso” ou de “duvidoso”, que certas tendéncias da tradicdo

filosofica imprimiu nela. Castoriadis coloca a imaginacdo como constitutivo fundante de



todo o conhecimento, de toda a capacidade criativa do homem, quer refira-se ao campo dos
saberes humanos quer a presenca do homem na sociedade enquanto ser de relagfes sociais,
ou mesmo enquanto ser transcendental na relagdo com a divindade. Compreendendo
“capacidade criativa” como “criagdo no sentido preciso de ‘criacdo de novas formas’, de
novos eidé”®. Criacdo ex nihilo.’® Neste sentido, em todas as possibilidades da vida
humana, o elemento imaginario estard na base de tudo, possibilitando esta criacdo do novo
constantemente, tornando inclusive provavel a constituicdo de um ser autbnomo, infenso ao
controle exterior.

A imaginacdo é fundante da existéncia do individuo social-histérico; sem ela ndo
seria possivel falar em identidade humana, constituicdo psiquica, conhecimento humano ou
em relacdes sociais. N&o haveria a subjetividade tal como a temos. Mediante o representar
esta caracteristica constitutiva, a imaginacéo tem urgéncia em ser resgatada a sua dignidade
no discurso filosofico. A meta de Castoriadis é retoma-la, como o fez Aristételes e alguns
outros pensadores ao longo da histéria do pensamento filoséfico ocidental, atentando para
que ndo se volte a encobri-la por meio das categorizacfes da l6gica conjuntista-identitaria,
cujo discurso ndo tem propriedade para captar e comunicar a compreensdo coerente da

dimensionalidade da imaginacao.

® AMORIM, Mirtes Mirian. Labirintos da Autonomia: a utopia socialista e o imaginario em Castoriadis.
Fortaleza: EUFC, 1995, p. 179.

10 «A criacdo ex nihilo de Castoriadis ndo é simplesmente criacdo a partir do nada, é uma criacdo
imotivada; nada do que ja existe implicaria uma nova forma. E sobre esta criacdo quem decide é o coletivo
andnimo, sob a forma de imaginario social ou sociedade instituinte.” PERRUSI, Martha Solange. A
Instituicdo Social-histérica da Autonomia como Criacdo Ontoldgica em Castoriadis. Dissertacdo de
Mestrado. UFPE. Recife, 1998, p. 123.



1.1. A descoberta e o ocultamento da questdo da imaginacao™

Segundo Castoriadis, quem primeiro tratou da questdo da imaginacdo foi
Aristételes, no livro 111, tratado ““De Anima’ (Péri Psychés). Sua descoberta foi dupla, uma
vez que, primeiramente, Aristoteles falou de uma imaginacdo a qual quase toda a tradicao
filosofica faré referéncia, isto é, a imaginacdo remetida ao ficticio, ao ambito das sensacdes,
do falso, etc. Para esta primeira acepg¢éo, Castoriadis usa o termo “imaginagdo segunda™, a
qual tem carater de subordinada e ndo de fundante; sera sempre produto e ndo produtora,
ndo estd no nivel originario da constituicdo humana. Ora, se falamos numa imaginacéao
segunda supde-se que haja uma anterior (ontologicamente falando) e que Castoriadis
chamara “imaginacao primeira”. Foi dela que Aristoteles tratou na continuidade do seu
livro “De Anima”. O carater desta imaginacdo primeira é radical, é originario,
indeterminavel, ndo pode ser esgotado por conceitos ou defini¢des da Idgica conidica. Ela
tem carater fundante e ndo de subordinada, além de ser sempre produtora e ndo produto,
constantemente criadora do novo.

O fato é que Aristoteles faz a descoberta da imaginacdo — que Castoriadis também
chama de “imaginacgdo radical”, mas abandona-a. Prossegue o desenvolvimento do seu
plano de reflexdo, desconsiderando a imaginacdo primeira. Uma das possiveis causas que
se pode apontar para este abandono é o fato de que este tipo de reflexdo de carater
originario ndo pode ser feito conforme a ldgica conjuntista-identitaria, a qual ndo tem

propriedade para o alcance desta dimensdo origindria. Restou a Aristételes tratar da

1 Apenas iremos expor a visdo de Castoriadis sobre este tema sem tomar partido nas leituras que faz dos
autores.



imaginacdo sensorial, perceptiva, cuja constituicdo admite os padrdes conjuntistas-
identitarios.

Apos ele, a tradicdo filosdfica continuara sempre seguindo a via da ocultacdo da
imaginacdo primeira, muitas vezes sem mesmo perceber que o fazem, posto que a
imaginacdo segunda toma a posi¢do de Unica imaginacdo possivel de se tornar objeto de
discurso e reflexdo. Porém, segundo Castoriadis, isto permanecera nestes padrdes até o
século XVIII, quando Emmanuel Kant retomara a questdo da imaginacdo na primeira
edicdo da sua “Critica da Raz&o Pura”, embora a abandone em seguida, na segunda edicéo.

Segundo Castoriadis, naquela primeira edi¢do, Kant declara que a imaginacdo é uma
das faculdades originarias do ser humano, tendo suas leis proprias e exercendo um papel
determinante sobre a sensibilidade e o entendimento. Por um momento, parece que 0
projeto de Aristoteles vai tomar o seu devido lugar na discussao filosofica. Entretanto, na
segunda edi¢do, Kant mudara de parecer, afirmando que a imaginacao esta submetida as
leis do entendimento, tomando, a exemplo de Aristoteles, a perspectiva da concepcao da
imaginacdo segunda. Como sintetiza Mirtes Amorim: “Para Castoriadis, a imaginacao,
tanto em Aristoteles como em Kant, por caminhos diferentes, é colocada como produzindo
sempre o estavel e 0 mesmo”*?,

Castoriadis também se refere a Fichte, que tratara da imaginacdo como a capacidade
de por uma imagem. Embora a considere um fator que possibilita a criagdo, Fichte ndo vai
adiante na questdo, desviando-se para 0 campo das sensagdes, com o fito de submeter a
Imaginagdo a uma condigdo exterior, um recurso externo que lhe ponha em atividade.
Portanto, para ele, a imaginagdo é a capacidade de por uma imagem a partir simplesmente

de um choque. No sentido de melhor compreender esta assertiva, podemos recorrer ao

12 AMORIM, Mirtes Mirian. Labirintos da Autonomia, p. 187.



seguinte comentario de Abbagnano: “Fichte diz: ‘A Imaginacdo produz a realidade, mas
nela ndo ha realidade; sé depois de concebida e compreendida no intelecto seu produto se
torna algo de real’ .

Em Hegel, para Castoriadis, o encobrimento foi bem mais marcante, posto que, com
ele, a imaginacao sera relegada ao papel de auxiliar da memadria. Entretanto, o que pudemos
observar é que a leitura de Castoriadis ndo leva em conta que Hegel distingue entre a
“imaginacdo” e a “fantasia”, concedendo aquela o carater reprodutivo, isto &, secundario e
a esta o carater originario do ser fundante. Acerca desta distin¢do, lemos o comentério de
Abbagnano, que diz: ““Sobre ela [a imaginacdo], Hegel implantou a distincdo entre
imaginacéo e fantasia. Ambas séo determinacdes da inteligéncia, mas a inteligéncia como
imaginacdo é simplesmente reprodutiva, ao passo que como fantasia € criadora, é
‘imaginacéo simbolizante, alegorizante ou poetante’ *"**.

O caso de Freud é sui generis, pois, segundo Castoriadis, ele foi aquele que ao longo
de toda a sua obra falou da imaginagédo primeira sem, contudo, fazer sequer uma referéncia
ao termo “imaginacdo radical” ou “primeira”. Sempre que se referia ao que competiria a
originariedade da imaginacdo, ele usava o termo ““Phantasie”. Esta caracteristica do
discurso freudiano na consideragdo da imaginagdo como fundante sera mais detalhada no
segundo capitulo deste nosso trabalho, quando trataremos dos atributos constitutivos das
instancias psiquicas e dos niveis do para si. Por ora, basta-nos esta curta referéncia, que
também Freud tratou e se aproximou bastante da concepcdo aristotélica da imaginacao

primeira, embora sem té-la tematizado explicitamente; e que analogamente se desviou dela,

devido as suas perspectivas positivistas na consideracao da psique humana.

13 ABBAGNANO, Nicola. Dicionario de Filosofia. Sio Paulo: Martins Fontes, 1998.
% |bidem.



Um outro fato tipico que merece mencdo € o de Heidegger, que em “Kant e o
Problema da Metafisica”, segundo Castoriadis, apresenta tanto a redescoberta quanto o
retroceder de Kant em relacdo a imaginacdo radical. Entretanto, apesar de descrever com
propriedade o itinerario kantiano quanto a esta questdo, o proprio Heidegger ndo
desenvolvera mais o problema da imaginacdo, nunca mais voltando a trata-la, segundo nos
informa Castoriadis.

Uma outra tentativa de falar da imaginacédo, que, conforme a analise de Castoriadis,
ndo avanca na sSua compreensdo e no seu desvelamento, mantendo-a presa a
superficialidade, € a reflexdo de Merleau-Ponty. Em “O Visivel e o Invisivel”, ele avanca
na busca de dissolver as dificuldades e as aporias suscitadas pela imaginacéo,
permanecendo preso as amarras da l6gica conjuntista-identitaria. Entretanto, “alguma coisa
0 puxa para tras: sem davida, a persisténcia do esquema da percepgdo, no sentido mais
amplo, do qual ele ndo chega a se desvencilhar completamente, percepcéo agora tornada
experiéncia ou recepcéo ontolégica™.*

Como pudemos observar, a imaginacdo ndo foi tanto um tema esquecido pela
reflexdo filoséfica quanto desvirtuada em sua acepc¢do originaria. Portanto, a critica de
Castoriadis ndo remete ao esquecimento, mas ao desvio pelo qual passou a questéo, ou seja,
0 enquadramento da imaginacdo em um papel subalterno, até mesmo valorativamente
negativo, sendo a maior parte do tempo remetida aquilo que é ficticio, irreal, falso,
recebendo um tratamento que ndo alcangava o seu grau de originariedade, deslocando-a e

mesmo tirando-a de “seu lugar central na filosofia da subjetividade™**.

> CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe 11: Domaines de I’lhomme. Paris: Seuil, 1986, p.
331.
16 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe V: Fait et a Faire. Paris: Seuil, 1997, p. 227.



1.2. As razdes do ocultamento

Houve, decerto, alguns motivos que levaram cada um daqueles pensadores a tal
posicionamento. Foram vérias as épocas e varios 0s motivos, mas o principal deles foi o
fato de que a reflexdo filosofica esteve e estd, na sua maior parte, condicionada pelos
ditames de uma racionalidade, que por sua vez se baseiam nos pressupostos da l6gica
conjuntista-identitaria ou conidica. Logica cuja atribuicdo € a determinidade, o esgotamento
da coisa em definicbes (quica uma Unica definicdo); € o ambiente da causalidade
deterministica; em poucas palavras, € o império da exatiddo. A Idgica identitéria € a l6gica
da determinacdo, da relacdo de causa e efeito, de meio e fim ou de implicacdo ldgica,
segundo Castoriadis'’. Por sua vez, a imaginac&o no se enquadra nestas exigéncias, néo se
presta a uma andlise definitiva em sua natureza inesgotavel, infringe os constrangimentos e
limites do universo da determinagé&o.

Junto a este motivo da reflexdo filosofica estar suportada sobre a Idgica conidica,
Castoriadis aponta um outro motivo para este ocultamento, que surge guase como um
coroléario da questdo ldgica: cada sociedade se dd numa época; seus componentes — 0S
individuos sociais — sdo a cada vez enquadrados numa dada constituicdo social-historica.
Ora, até os nossos dias, toda a organizacdo de nossa vida é pautada na logica conjuntista-
identitaria.

H&, porém, uma idéia diferente deste tipo de ldgica notabilizada na tradi¢do
filoséfica ocidental. Este outro modelo I6gico — que supomos estar no projeto filoséfico
castoriadiano — era conhecido dos gregos. Acerca do processar desta l6gica, segundo

Eugéne Enriquez, temos que “0s gregos do séc. IV ja reconheciam 0s conjuntos cujos

7. Cf. CASTORIADIS, Cornelius. L’Institution Imaginaire de la Société, p. 244.



tracos essenciais eram a beleza e a polimorfia, duplicidade e equivoco, inversao e retorno;
forma de raciocinio oposta a uma légica da identidade. Com isto, se aceita que o mundo
esteja sempre em movimento, que 0S eventos se consumam no efémero, que uma coisa
possa ser uma e maultipla, melhor ainda, considera 0 mundo como definitivamente
encantado. Escutando os rumores e murmarios da vida, que brotam em volta e no interior
dele préprio, ele [nomem grego] se constr6i como ser paradoxal, em outros termos, como
verdadeiro ser”.*®

Portanto, até certo ponto, entendemos o porqué do ocultamento, do desvio da
questdo da imaginacdo. Cada um dos autores que citamos retrocedeu diante da pesquisa
com a imaginacdo primeira, posto que tinham diante de si algo que lhes escapava ao exame
completo, exaustivo, ndo se deixando inclusive ser categorizado. Assim, como a
Imaginagdo ndo se deixava “aprisionar” foi, entdo, considerada como estando fora do
esquema conjuntista-identitario; logo, fora da racionalidade por este esquema pressuposto,
sendo remetida para o plano do ficticio, do irreal, do fantastico.

Castoriadis acusa, deste modo, toda a tradicdo filosofica de sempre ter tachado a
imaginacdo reduzindo-a a um papel subalterno, ora perturbador e negativo, ora auxiliar e
instrumental. Renato Mezan pode contribuir para a compreensao deste problema, a partir de
sua afirmativa de que “a impossibilidade de conjuntizacéo [do imaginario] deve-se ao fato
de que ha uma poténcia nativa da auto-alteracdo, isto &, posicéo de novas determinacoes,
ndo dedutiveis da transformacdo das determinacGes anteriormente existentes. Dai, o
social-histérico, como poténcia de auto-alteracdo permanente, € chamado sociedade

instituinte™®.

¥ ENRIQUEZ, Eugéne. Da Horda ao Estado, p. 21.
¥ MEZAN, Renato. Freud: um pensador da cultura. Brasiliense: S&o Paulo, 1997, p. 570.



Talvez um dos grandes problemas é o fato de que eles ndo consideraram o fator
criacdo, isto é, a imaginacdo ser sempre possibilidade e, antes de tudo, condicdo de
mudanga, do surgimento do novo, atividade incessante e essencialmente indeterminada. O
termo criacdo tanto representa o carater originario da imaginacdo quanto remete a criagcao
social-historica. Contudo, vale ressaltar que mesmo a cria¢do social-histérica sé é possivel

a partir da imaginacéo radical.

1.3. As caracteristicas e as atribuicfes da imaginacao

Tendo feito este pequeno percurso historico, trataremos de expor agora aquilo que
Castoriadis aponta como atribuigdes da imaginacdo primeira, baseado na sua leitura de
Aristoteles e, simultaneamente, expondo a sua propria compreensao.

1. A imaginacdo possibilita e estd em todo o processo da ruptura monédica e da fase
triadica®;

2. A imaginagédo cria as “fantasias”, que podem ser consideradas como 0s “primeiros
noemas”, ou, se ndo forem estes, é a condicdo para que existam; noemas entendidos

como aquilo que da suporte as noesis**;

20 CASTORIADIS, Cornelius. L’Institution Imaginaire de la Société, p. 412.

2l “NOEMA (al. Noema). Na terminologia de Husserl, o aspecto objetivo da vivéncia, ou seja, o objeto
considerado pela reflexdo em seus diversos modos de ser dado (p. ex., o percebido, o recordado, o
imaginado). O Noema é distinto do préprio objeto, que é a coisa; p. ex., 0 objeto da percepcao da arvore é a
arvore, mas 0 noema dessa percepcdo é o complexo dos predicados e dos modos de ser dados pela
experiéncia: p. ex., arvore verde, iluminada, ndo iluminada, percebida, lembrada, etc. NOESE (al. Noesis).
Na terminologia de Husserl, o aspecto subjetivo da vivéncia, constituido por todos os atos de compreensao
que visam a apreender o objeto, tais como perceber, lembrar, imaginar, etc.”” ABBAGNANO, Nicola.
Dicionario de Filosofia.



A imaginacdo é pressuposto para a analise e a sintese, para a abstracdo e a construcao;
ela pode, pela unificagdo, constituir uma fantasia, a partir de muitas. Diz ainda
Castoriadis que a imaginago é uma poténcia e seu ato é a fantasia®;

A imaginacdo possibilita que todo ser para-si crie um mundo proprio, no qual se
estabelece também a si préprio®®, como veremos ao falarmos dos atributos das
instancias psiquicas e dos niveis do para si;

A imaginacdo é pressuposto da consciéncia®*; em sua condic&o de base da constituicio
humana precede o ser consciente, que lhe é subordinado;

A imaginacdo é autbnoma, pois é capaz de criar imagens independentemente de ser
afetada®, do “choque”. E, outrossim, liberada da sujeicdo biolégica, em seu
funcionamento e suas finalidades, podendo criar de forma alheia as necessidades.”® Por
este modo de ser autbnomo, que ndo depende deterministicamente da necessidade, o0
préprio mundo psiquico vai ser a-funcional;

A imaginacdo é poder de apresentacdo e organizacdo, poder de fazer surgir
representacOes, um poder-fazer-ser sempre apoiado em uma proviséo, uma reserva, um

mais possivel.?’

1.4. A imaginacdo e a logica conjuntista-identitaria

Mediante esta pluralidade dos modos de ser da imaginacgdo (possibilitar a ruptura

monadica; criar as fantasias; ser pressuposto para a andlise e a sintese, para a abstracdo e a

22 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe I1, p. 360.
22 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe V, p. 239.
24 Cf. ibidem, p. 247.

2 Cf. ibidem, p. 248-249.

%0 Cf. ibidem, p. 257.

27 Cf. ibidem, p. 263-264.



construcdo, também para a consciéncia; ser autbnoma frente a estrutura bioldgica; ser poder
de apresentacgéo e organizacgéo, de fazer surgir representacdes; ser possibilidade de que o ser
para si crie seu proprio mundo; ser capacidade de poder-fazer-ser) podemos compreender o
motivo que levou os pensadores que citamos a retrocederem diante da questdo. Tomando
estas caracteristicas, podemos inferir que em hipotese alguma, uma anélise do tipo da
I6gica conidica conseguiria enquadrar a imaginacdo em seu modelo.

Entretanto, mesmo diante desta incompatibilidade, a relacdo entre a imaginacéo e a
I6gica conjuntista-identitaria ndo é de total repulséo, pois a atividade da imaginacdo opera
até certo ponto conforme o esquema conjuntista-identitario. Como nos recorda Mirtes “Mas
0 mundo ndo s6 € caos; diz Castoriadis*, se 0 mundo fosse caos puro e simples nédo
haveria nenhuma possibilidade de pensar”?®. E ela complementa a recordacdo com o
seguinte trecho: “Em todo trabalho da imaginag¢éo, encontramos ainda presente um certo
elemento l6gico conjuntista-identitario”.?°

A diferenca, porém, é que apesar de operar neste modelo, ela ndo se deixa esgotar
nem limitar numa andlise logicista. Adverte-nos Castoriadis: “Tudo o que é deve conter

2530

uma dimensao conjuntista-identitaria”” e continua: “mas isso nao resulta que "o que é"

seja determinado exaustivamente ou relativo a l6gica. O mundo possui intrinsecamente

uma dimenséo conjuntista-identitaria”".

8 AMORIM, Mirtes Mirian. Labirintos da Autonomia, p. 173.

? lhidem, p. 261.

%0 CASTORIADIS, Cornelius. Encruzilhadas do Labirinto, vol. V: Feito e a ser Feito, p. 256.
3! Ibidem, p. 257.



1.5. A imaginacdo e o conhecimento

Michel Maffesoli diz que *““é necessario armar-se de uma boa dose de relativismo,
ainda que seja apenas para nos tornarmos receptivos para um novo estado de coisas. (...)
Na tradicdo compreensiva, que faco minha, procedemos sempre através de verdades
aproximativas. (...) Ndo nos preocupamos com a verdade ultima; no caso, a verdade é
relativa, tributaria da situacéo”*.

Com esta perspectiva e tendo como ponto de partida a relacdo tdo peculiar entre a
imaginacdo e a logica € possivel inferirmos que também as suas relagbes com o
conhecimento, com a verdade e a validade l6gica serdo bem especificas. Ora, desde cedo, a
tradicdo filosofica tratou destes relacionamentos; entretanto, devido ao fato de haverem
tratado da imaginacdo segunda (ocultando a primeira), temos como resultado, de acordo
com Castoriadis, a desvirtuagdo em sua esséncia tanto da imaginagdo quanto do imaginario
e do social histdrico, resultado de um desvio que o tratamento filosofico dos temas
motivou®. Mutatis mutandis, Heidegger acusa a tradicio filoséfica de haver esquecido a
guestdo do ser, tomando desta forma o “ser” a partir do conhecimento do “ente”. A
aproximacdo que pretendemos fazer é que, em ambos 0s casos — quer no pensamento do
“ser” quer no da “imaginacdo”, a tradi¢do supunha estar lidando com uma esfera originéria;
tanto o ser em relacdo ao ente quanto a imaginacdo, na oOtica de Castoriadis, precedem o
nivel a partir do qual a anélise filoséfica da tradicdo busca sentido e legitimacao.

O ponto de vista de Castoriadis é bastante claro acerca da pesquisa da questdo da

imaginacdo. Para ele, o trabalho com a imaginacgéo, por mais tempo que se dispense, por

%2 MAFFESOLLI, Michel. O Tempo das Tribos: o declinio do individualismo nas sociedades de massa. Rio de
Janeiro: Forense-Univesitaria, 1987, p. 6.
%3 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 234.



mais avancadas que se encontrem as discussdes, € e sempre estara marcado por
dificuldades, aporias e impossibilidades®. Diz ainda: “ela ndo se deixa ver tao facilmente e
muito menos dizer”®. E quanto aos produtos da imaginacdo primeira, é impossivel dizer o
que s&o e como 0 s&o0™.

Deste modo, discorrer sobre a natureza da imaginagdo nunca tem coeréncia com 0
sentido da l6gica ou mesmo do esquema dialético. E as dificuldades sé aumentam a cada
vez que tentamos detalhar. Falamos que a imaginacdo é que possibilita os “noemas
primeiros” ou “fantasias”. Ora, se é ela que cria 0s noemas primeiros, entdo, deve se
encontrar num nivel originario, que escapa as consideracdes de afirmacdo e de negacao,
pois, os critérios de verdadeiro e falso s6 se aplicam a complexdo de noemas e ndo aos
noemas primeiros ou fantasias. Atente-se, porém, para ndo haver aproximacdo indevida
entre fantasias e noemas. Diz Castoriadis que mesmo aqueles noemas chamados
inanalisaveis ndo sdo fantasias, apesar de serem polos terminais; mesmo estes tém como

37
|

pressuposto as fantasias da imaginacdo radical®’, mais originarias.

1.6. A imaginacdo primeira e a imaginacao segunda

Dissemos acima que o que caracteriza principalmente a imaginagdo primeira em
relacdo a imaginacdo segunda € a sua originariedade criadora. Como vimos, segundo
Castoriadis, a descoberta de Aristoteles € referente & imaginacdo radical, originaria,

criadora, esta mesma que serd abandonada em detrimento da imaginacdo segunda, nao

% Cf. CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe I1, p. 332.
% Ibidem, p.333.

% Cf. ibidem, p. 361.

%7 Cf. Ibidem, p. 352-356.



apenas por Aristoteles, mas por todos os outros pensadores da tradicdo que ja citamos. Em
todos os casos, a troca resultou em que se falasse da “segunda” como se fosse a “primeira”.

Portanto, cabe-nos, no momento, ver qual foi esta concepg¢édo de imaginacdo que se
sustentou. Obviamente, ndo faremos um percurso pela obra de cada um dos autores que
nomeamos acima, a fim de expor suas respectivas idéias referentes a imaginacdo. Acima, ja
fizemos todas as referéncias que achamos pertinentes e suficientes para a compreens&o.
Assim sendo, exporemos a leitura que Castoriadis fez do texto aristotélico, nomeando as
principais caracteristicas referentes a imaginacéao sensorial, perceptiva ou segunda.

Uma primeira caracterizacdo diz que a imaginacdo segunda tem como funcoes:
“filtrar”, “formar” e “organizar” os choques exteriores, desenvolvendo assim seus modos
de ser sensorial ou logico; ao contréario da imaginacdo radical, a imaginacdo segunda tem
necessidade dos choques externos. Enquanto na imaginacao primeira ndo ha necessidade de
uma afeccdo que suscite a génese das representacGes, na imaginacdo segunda, como
acabamos de ver, ha a necessidade dos choques. O axioma da légica conjuntista-identitaria
é ex nihilo nihil, mas a imaginagdo radical e o imaginario social instituinte criam “ex
nihilo™,

Como segunda caracteristica temos que, estas atividades da imaginagdo segunda se
desenvolvem orientadas pela logica conjuntista-identitéria, diferentemente do que acontece
com a imaginacdo primeira. Naquela os critérios de determinidade, de causacdo, de
implicagdo logica sdo levados & exaustdo, enquanto que nesta sua constituicdo
incessantemente criadora ndo permite tal fechamento.

O terceiro trago caracteristico da imaginagdo segunda é a de se constituir em uma

faculdade de carater gnosioldgico, pois, conforme a leitura de Castoriadis, Aristételes

% Cf. CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe V, p. 231-232.



coloca a imaginacéo entre as faculdades que tornam possivel a alma humana conhecer e
julgar os seres. Ela se posicionaria entre 0 pensamento e a sensacdo, no entanto,
permaneceria diferente de ambos. Apesar desta distin¢do, as sensacdes podem desenvolver
relativa influéncia na atividade da imaginacdo, posto que, dependendo do género da
sensacgdo que origina a imaginacao, a mesma sofrera alteracGes em sua atividade.

A partir disso, entdo, teremos as possibilidades de verdade ou de falsidade, fato este
que ndo acontece com a imaginacao primeira, devido o seu carater originario, ambito no
qual ndo cabe tal questionamento. No nivel originario ndo se trabalha com a influéncia da
diversidade, com a multiplicidade dos fatores, mas com o elemento originario, simples em
seu ser constitutivo, embora possa ser diverso em seus modos de ser. Por isso, dizemos que
quando se trata da imaginagdo segunda, estamos lidando com complex&o de noemas, como
afirma Castoriadis: ““... a verdade e o erro dizem-se de uma complex&o de noemas*°.

Ora, se a compreensdo da imaginacdo primeira em Aristoteles esta repleta de
aporias e dificuldades, a compreensdo da segunda ndo se torna menos problematica.
Aristételes, segundo Castoriadis, propde que imaginagdo e sensacdo na existéncia efetiva
sd0 a mesma, embora suas esséncias sejam distintas. Ainda mais porque, em Aristoteles, a
imaginacdo segunda tem dois modos de apresentar-se: o primeiro associado a “memoria”,
ou seja, como remanescéncia de imagens sensiveis; e 0 segundo associado as evocagdes de
imagens de objetos, mesmo quando estes estejam ausentes da sensacdo imediata.
Aristételes fala desta evocacdo por meio de recombinagdes, ““que serdo chamadas em

sequida leis da associacdo de idéias por semelhanca, oposicdo ou contigiiidade™*’. E

% CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe 11, p. 335.
0 Ibidem, p. 343.



conclui Castoriadis dizendo que “a imaginacdo que Aristoteles tem em vista aqui é,

portanto, abstracdo sensivel, abstracdo no sensivel fornecendo o inteligivel”**.

1.7. Imaginacao e psique/imaginacao e sujeito

Acreditamos que, com estes dados, conseguimos tornar clara a diferenca entre estes
dois niveis de ser da imaginacdo. Agora, buscaremos entender o que sejam e como se dao,
conforme o pensamento de Castoriadis, as relacdes entre imaginacdo e varios aspectos da
constituicdo do sujeito social-histérico, tais como a psique, 0 sujeito social-histérico, o
imaginério, o simbolico, as significagdes imaginarias sociais e as instituicbes. Neste
momento, faremos apenas uma introducdo a estas questdes, ndo nos detendo
demasiadamente nestes pontos devido a dois motivos: primeiramente, este assunto
perpassara toda a nossa pesquisa; em segundo lugar, o terceiro capitulo de nosso trabalho
sera dirigido especificamente a questdo da psique e do sujeito, seus modos de ser e suas
relagGes com a sociedade.

As concepcOes de imaginacdo e de psique em Castoriadis sdo bastante proximas,
posto que suas atividades sdo sempre reciprocas. Desta forma, a Unica diferenca digna de
mencao entre elas é a originariedade da imaginacdo em relacdo a psique, uma vez que é
pelo fato de que hd uma imaginacdo que se constitui a psique em e por uma atividade
reciproca.

Mediante esta relagdo, vejamos algumas das caracteristicas do modo de ser da

psique, e como, por vezes, ao tratarmos dela, temos a impressdo de estarmos tratando da

* Ibidem, p. 346.



imaginacdo. Castoriadis diz que a psique é formacao e imaginacdo®, ou seja, a psique faz
surgir do nada uma primeira representacdo, e é a partir desta criacdo que ela se mantém
sempre sendo e criando por meio destas criagdes de representacOes. Nesta proposicao,
podemos identificar inclusive o caminho que conduzird a compreensdo do sujeito em
Cornelius Castoriadis. Como veremos a seguir, rompida a fase monéadica e tendo sido
estabelecida a psique socializada, 0 sujeito passa a se constituir sempre sobre o0s seus
esquemas imaginarios; ele ndo serd nada além do que a sua imaginacdo criadora
representar.

Obviamente, ndo estamos falando de um individualismo de existéncia, de um
solipsismo. No pensamento de Castoriadis, qualquer separacao que se efetiva entre sujeito e
sociedade tem apenas carater de recurso metodolégico; eles constituem niveis
indissociaveis, apesar de se manterem sempre distintos. Entenderemos melhor este ponto
quando, mais adiante, tratarmos da constituicdo do sujeito social-histoérico. No momento, o
fundamental é termos a compreensdo de que “o0 sujeito sé pode comecar a esbocar
elementos do real, o objeto e 0 outro humano a partir e sob o dominio exclusivo dos seus

esquemas imaginarios”*,

1.8. Imaginacao e imaginario

Neste encadeamento que estamos seguindo, surge para nGs um novo conceito, o de

imaginario. E importante mostrarmos a compreensdo que Castoriadis possui dele e suas

relagbes com outros conceitos-chave do seu pensamento, a fim de que, entre outros

2 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 383.
* Ibidem, p. 412.



objetivos, tenhamos a especificidade da visdo de Castoriadis em relacdo ao conceito
comumente admitido e utilizado de imaginério.

No primeiro contato com o termo imaginario pode-se ter a tendéncia de associar a
ele a concepcdo de “imagem de”, tomando o termo no sentido fisicalista e mentalista; ou
mesmo no sentido que algumas escolas psicanaliticas tém dado, como teoria do reflexo ou
teoria especular; ou ainda o imaginario na acepcdo de ficticio, enganoso. Quanto a
estabelecer certa diferenca entre as perspectivas, lembramos o que diz Castoriadis: ““o0
imaginario de que falo ndo é imagem de. Ele é criacdo incessante e essencialmente
indeterminada (social-historica e psiquica) de figuras/formas/imagens e somente a partir
delas é possivel falar-se de “alguma coisa™*.

Neste sentido, achamos bastante esclarecedor o comentario que Renato Mezan faz
em seu livro “Freud: um pensador da cultura™ quanto a critica castoriadiana a tradicao.
Diz ele que “a critica dirige-se ao pensamento herdado que exclui a possibilidade de que
exista algo que escape a determinidade, dando-se como imaginario radical. Este
imaginario Castoriadis divide em duas espécies: o social-historico e o psiquico. Ele € um
magma de magmas, ndo é caos, mas 0 modo de organizacdo de uma diversidade n&o
conjuntizavel (social; imaginario; inconsciente)””*.

No percurso dos textos de Castoriadis, vimos que para a mesma categoria ou para o
mesmo nivel de discussbes — acerca do imaginario — ora ele utilizar o termo “imaginario
radical”, ora “imaginacdo radical”, ou ainda “imaginacdo criativa” ou “criadora”. Todas

elas se equivalem, embora possamos atribuir & imaginagdo um carater mais originario, uma

vez que, apesar de também ser atividade criadora, o imaginério radical dependera de sua

* Ibidem, p. 7.
** MEZAN, Renato. Freud: um pensador da cultura, p. 569.



relagdo direta com a constituicdo social-histérica de uma dada sociedade, de uma dada
época.

Outra particularidade do uso do termo “imaginéario” em Castoriadis é que ele
distingue algumas denominagdes para este termo, como se o subdividisse. Entretanto, estas
nomeacOes aparecem rarissimas vezes em “A Instituicdo Imaginaria da Sociedade” e no
quinto volume das “Encruzilhadas do Labirinto” (Fait et a faire). Com isto, apenas
mencionaremos essas variantes do termo, sem nos preocuparmos em detalha-las.
Primeiramente, devido a escassez de referéncias e, em segundo lugar, porque estas
varia¢fes no termo imaginario nao constituem aspecto fundamental para a nossa pesquisa.
Finalmente, devido ao significado secundario que pode ser atribuido a estas diferenciagdes.
O mais importante é saber que o imaginario é constitutivo e condi¢do de todos eles.

Assim sendo, vamos a tais variagdes: Castoriadis fala no “imaginéario Gltimo” ou
“radical”, que equivaleria a “imaginacdo radical”; este € a raiz comum do “imaginario
efetivo” e do “simb6lico™®. Por este imaginério efetivo supomos tratar-se do imaginario
aplicado as condig¢bes particulares da histéria, o imaginario nas representacdes dos
costumes sociais, das regras, etc.

Em outro momento, ele falard em “imaginério central” e “imaginério secundario”,
que em volta do imaginario central prolifera-se um imaginario secundario®’. Continuando
as suposicdes, achamos que este seria 0 imaginario efetivo em seus desdobramentos sociais,
pois ele chega a dizer que em torno do nicleo deste imaginario efetivo cristaliza-se uma

sedimentacao incontavel de regras, atos, ritos, simbolos*,

*® CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 177-178.
7 Cf. ibidem, p. 180.
*8 Cf. ibidem, p. 181.



Ainda chegamos a localizar uma outra denominagdo para o imaginario, desta feita
muito préxima da identificagdo com imaginario central e secundario, na qual diz
Castoriadis que o componente imaginario do simbolo particular é da mesma substancia que
0 imaginario global desta cultura®.

Apesar de tantas denominacdes, dois aspectos devem ficar claros: inicialmente, a
acepcdo que temos propde a originariedade do imaginario, isto é, seu carater de
radicalidade na constituicdo da subjetividade; e, em segundo lugar, ele é profunda e

constantemente implicado na constitui¢do social-historica dos individuos e da sociedade.

1.9. Imaginacao e simbodlico

Nesta constituicdo social-histérica hd um fator que mantém com o imaginario uma
relacdo estreita e especifica, o simbolico. Analogamente & situacdo da psique e da
imaginacdo que se sustém reciprocamente, do sujeito e suas representacfes que se
organizam mutuamente, ou ainda, como a constituicdo do sujeito social-histérico e a do
contexto social em interacdo — em todos esses casos ha sempre a disposicao a reciprocidade
entre cada um dos fatores — também na compreensdo da relagdo constitutiva entre o
imaginario e o simbolico temos que apreender a necessidade de seu mutuo
condicionamento. Apesar de atribuirmos ao imaginario um carater originario, nesta
dimensdo a expressdo simbdlica ja se mescla essencialmente, a ponto de Castoriadis
sublinhar a relagcdo afirmando que o imaginario existe e exprime-se no simbdlico, e € pela

capacidade originaria que o simbélico é possivel®. Encontramos em Eugéne Enriquez o

9 Cf. ibidem, p. 182.
%0 Cf. ibidem, p. 177.



desdobramento desta proposicdo de Castoriadis. Em seu livro “Da Horda ao Estado:
psicandlise do vinculo social’” ele diz que ““a linguagem (e 0 pensamento) se ap6iam sobre
‘0 irredutivel’, sobre a atividade fantasmatica essencial a atividade metaférica; como diz
Castoriadis, que Aristoteles afirmava: *“ a alma jamais pensa sem fantasma’".

Assim sendo, temos que toda constituicdo imaginaria € também simbolica, e este
simbolismo formara o que Castoriadis chama “sistema simbolico” ou “rede simbolica”.
Nesta perspectiva os atos reais, coletivos e individuais, podem ndo ser simbolos, mas nao
sdo possiveis fora de uma rede simbdlica; os sistemas simbdlicos por sua vez ligam os
simbolos a significados e fazem eles valer como tais para a sociedade, ou para 0 grupo®.
Esta atribuicdo de valor ndo se d&a nem aleatoria nem inevitavelmente, posto que a rede
simbolica sempre toma sua matéria no que ja se encontra no tecido social, no entanto, ela
ndo se constitui necessariamente em resultado do dado. Ha uma frase de Castoriadis que
exprime compactamente esta longa e intrincada trama do simbolico: “Todo simbolismo se
edifica sobre as rufnas dos edificios simbélicos precedentes”*.

Em poucas palavras, 0 que temos é que o imaginario se efetiva nas redes simbolicas,
que por sua vez constituem as significagdes imaginérias sociais nas instituices. Desta
forma, aumentamos 0 nosso circulo de relagBes reciprocas, uma vez que qualquer um
destes fatores somente é definido em relacdo a e por meio dos outros, ou seja, tanto o
imaginério quanto as redes simbdlicas, sejam as significacbes ou as institui¢cdes, s6 podem
ser mediante a relacdo com os outros fatores constitutivos da existéncia social-historica.

““Castoriadis insiste no fato de que todos os complexos simbdlicos sociais fazem

obrigatoriamente referéncia a um nicleo de significacdo anterior a todo sinal, do qual eles

1 ENRIQUEZ, Eugéne. Da Horda ao Estado, p. 21.
°2 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 162.
>3 Ibidem, p. 168.



adquirem sua estrutura de sentido particular’”®, diz Axel Honnet. E no mesmo artigo ele
complementa: “Cada constituicdo social do simbolizar deve, obrigatoriamente, fazer
referéncia a um estado de fato que ndo deve sua existéncia nem a intuicdo empirica nem a

construc&o racional, mas a uma producdo criativa’>>.

1.10. Imaginacdo e significacdes imaginarias sociais/ imaginacao e instituicdes

Ainda nos resta compreender o sentido das significacGes e das instituicfes nesta
perspectiva da relagdo com o imaginario. O que podemos verificar € que o tipo de interacdo
gue aqui se estabelece € criador, posto que o imaginario social-instituinte é radical e cria as
instituicdes e significacdes™. E é nesta e para esta relagdo que emergem as significacdes
imaginérias sociais.

Por significacGes imaginarias sociais deve-se entender ndo apenas a mera relacao
entre os significados e os significantes, mas a “condicdo da representatibilidade”.
Castoriadis atenta para que ndo se confundam as significacfes com os seus simbolos, uma
vez que ndo estamos em niveis iguais de objetos de discussdo. Estas significacbes sdo
chamadas “imaginérias” porque s&o originadas da criacdo do imaginério social-instituinte,
fundado sobre a originariedade da imaginacdo. E sdo “sociais” por constituirem e serem
constituidas no processo de socializacdo do sujeito. Assim, podemos afirmar junto com

Castoriadis que ““0 mundo social é cada vez constituido e articulado em funcdo de um

* HONNET, Axel. Une Sauvegarde Ontologique de la Révolution sur la Théorie Sociale de Cornelius
Castoriadis in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société, p. 198.

> lhidem, p. 199.

% Cf. CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe V, p. 228.



sistema de tais significagdes, e essas significacBes existem, uma vez constituidas, no modo
do que chamamos o imaginario efetivo (ou o imaginado)””>’.

Ora, tanto o imaginario social instituinte quanto as significacGes imaginarias precisa
ser efetivados, e o local no qual isto se da é o espaco das instituicbes. Assim, mais uma vez,
0 esquema de reciprocidade é aplicado, ou seja, as instituicdes sustentam as significacbes e
somente nelas e por elas é que as significagdes delineiam um sentido. Reciprocamente, as
instituicdes so se efetivam a partir dos pontos de apoio articulados pelas significacdes; é
isto que Castoriadis quer transmitir quando assevera que ‘““as instituicdes encarnam as

significacBes imaginarias sociais™®.

2. Social-historico, significagdes imaginarias sociais e magma.

Até o momento, discutimos o amago de toda a reflexdo castoriadiana, isto &, a
imaginacdo. Tentamos abranger o maximo possivel de sua constituicdo e de sua atividade.
Passaremos a uma segunda busca de compreensdo, desta feita visaremos a relacdo da
imaginacdo com dois importantes desdobramentos do pensamento de Castoriadis, que se
constituem em nucleos periféricos de sua filosofia. Queremos, portanto, entender como se
articula a existéncia da imaginacdo na constituicdo do social-histérico, compreendendo,
outrossim, a discussao acerca das significacdes imaginarias e do magma.

Antes de nos aproximarmos da visdo castoriadiana, vale lembrar que Mirtes

Amorim, em seu livro “Labirintos da Autonomia: a utopia socialista e 0 imaginario em

" CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 205.
%8 Cf. ibidem, p. 224.



Castoriadis”, oferece uma sintese bastante clara e elucidativa, que nos serve de introducao a
esta discussdo: Quanto ao termo social-histérico diz ele [Castoriadis]: visamos com esta
expressao a medida da dupla multiplicidade de dimensdes, na “simultaneidade” (sincronia)
e na “sucessdo” (diacronia) que denotam habitualmente os termos sociedade e historia.
Nele se entrelacam as dimensdes social e histdrica indissociavelmente; ai se relacionam
sociedade instituida e instituinte; é, por um lado, estruturas dadas, e por outro lado, é o0 que
estrutura. E a historia feita e a historia se fazendo, é a emergéncia do novo decorrente do
trabalho do imaginario, isto €, criacdo do imaginario social-historico, a sociedade
instituinte, cuja base é a imagina¢do ou imaginario radical, que é também raiz do simbdlico.
Esse imaginério radical é o “fundo escuro” que é fonte de toda a vida e de toda criagdo

social-histérica®®.

2.1. O social-historico

Inicialmente, na propria expressdo “social-historico” ha a possibilidade de se
apreender o primeiro trago constitutivo desta ligacdo: quando propomos uma “anélise
social-historica”, quando falamos em “instituicdo social-historica”, “imaginario social-
historico”, etc., sempre estamos tratando de uma relacdo em que temos diante de nés um
carater de duplicidade, ou seja, sempre co-existem dois fatores, distintos e simultaneamente
indissociaveis.

Observemos que o termo social-histérico aparece sempre com hifen. Isto indica
inicialmente que pensar o sujeito social-historico requer que se compreenda o contexto no

qual ele se perfaz, de natureza social. Ele ndo permanece um ser monadico; ap0s a ruptura

¥ AMORIM, Mirtes Amorim. Labirintos da Autonomia, p. 178-179.



monadica, estara sempre em um processo continuo de socializacdo. Em segundo lugar, tal
processo somente se da de forma histdrica, submetido sempre ao processo circuito do
imaginéario social e suas significacfes imaginarias, encarnadas nas instituicdes. Por isso,
ndo falamos em social “e” historico, mas social-historico.

Desta constituicdo criadora da sociedade, rede de configuracdes entre sociedade e
significacBes, Castoriadis chega mesmo a dizer que “tudo que é apresentado a nés no
mundo social-histérico estd entrelacado indissociavelmente com o simbélico”®. A
totalidade dos processos do mundo social-historico se articula em meio aos complexos de
representacdes, de simbolizacdes. Portanto, a simbolizacdo é constitutiva ndo apenas do
processo de socializacdo quanto do espirito humano em si, como lemos: “a atividade do
espirito consiste em simbolizar-se enquanto coisa dotada de poder simbolizador”®*. Mais
uma vez, vemos 0 esquema de reciprocidade das relagOes presente no pensamento de
Castoriadis. Semelhante constituicdo vai dando ao seu pensamento o carater de
circularidade.

O fato e que a tradigdo filosofica também tratou o social-historico com atitude
anéloga a dispensada para a imaginacdo e o imaginario, isto é, ocultou a compreensao da
sua existéncia, desviando-se do seu respectivo objeto. Nas raras vezes em que foi levantada
a discussdo, o social-histérico foi desvirtuado pela aplicacdo de um “telos” imposto do
exterior, de um esquema racional da tradigdo filosofica. Telos e norma no processo social-
historico sdo termos que dificilmente podem ser coadunados a reflexdo de Castoriadis, pois
segundo seu pensamento, o social-histdrico é criacdo, e criacdo € aparecimento constante e

incessante do novo advinda de forma indeterminada.

% CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 162.
*! Ibidem, p. 191.



O pensamento tradicional, herdeiro da l6gica conidica, nunca poderia aceitar tratar
com proposicoes cujo carater fosse indeterminado. Assim sendo, a unilateralidade da razéo
encobriu ainda mais a dimensao social-histérica do imaginario radical, ou seja, a sociedade
instituinte, confirma Castoriadis®®.

De maneira anéloga, os esquemas da logica conjuntista-identitaria ndo conseguem
entrar em didlogo com o social-historico por lidarem com principios de reflexdo dispares
dos principios do social-historico: por exemplo, a légica conidica trabalha com a categoria
do “peras”, que corresponde a determinidade, a causalidade, enquanto que o social-
historico tem como atributo constitutivo a criacdo, apresentando-se, portanto, numa esfera
alheia ao determinismo. O indeterminismo como esséncia do social-histérico € a pedra-de-
toque de sua constante inadequacao aos esforcos de enquadramento dos principios de uma
I6gica conidica.

Portanto, desde que nos coloquemos do ponto de vista da reflexdo do social-
historico, ndo havera como ndo se contestar as bases, 0s principios e a atividade da ldgica
conjuntista-identitaria. Contestacdo que atingird a ontologia tradicional, sempre atrelada ao
esquema da Idgica — seu arcabougo — propondo, com isso, um repensar de suas concepgoes
de “ser”, das “categorias”, dos “critérios de analise”, das “conclusfes”, etc. Mediante esta
situacdo Castoriadis afirma que o social-histérico é irredutivel a logica e a ontologia
herdadas®.

Apesar desta incompatibilidade Castoriadis reconhece que a instituicdo social-

historica é sempre instituicdo da I6gica conjuntista-identitaria e a0 mesmo tempo instituicdo

%2 Cf. Cf. CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe I, p. 327-328.
%3 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 245.



de um magma de significacBes imaginérias sociais®*. Talvez néo seja necessario retomar
toda aquela discussdo feita sobre a imaginacao para dirimir quaisquer possiveis dubiedades,
entretanto, de tudo aquilo que falamos, algumas frases de Castoriadis podem dissipar a
suspeita de contradi¢do que se aqui possa se verificar.

Inicialmente, Castoriadis diz que “tudo o que é deve conter uma dimensdo
conjuntista-identitaria”®; no entanto, faz uma ressalva que “... isso ndo implica que “o
que é” seja determinado exaustivamente ou relativo & l6gica”®®. Mesmo no trabalho da
imaginacao, |4 estara presente um certo elemento ldgico conjuntista-identitario®’.

Partindo desse posicionamento é que podemos entender porque Castoriadis
apresenta uma perspectiva tdo ampla, ao afirmar que as significagdes constituem o mundo
histérico®® ou as significacdes se encarnam e todas as coisas significam na histéria®. A
questdo de se tratar com a imaginacdo, com o imaginério, ndo pode levar ao processo da
absolutizagdo, que € tdo caro a tradicdo filosofica, com suas respectivas logica e ontologia.
N&o se pode absolutizar nenhum elemento, mesmo que este seja originario, uma vez que o
universo em questdo € de uma multiplicidade de elementos; além do mais ndo ha nele
causalidade deterministica.

Ora, uma das caracteristicas predominantes do pensamento castoriadiano é a critica
a qualquer tipo de reducionismo. A fim de compreender melhor a recusa ao reducionismo
no ambito social-histérico podemos retomar a afirmagcdo de Castoriadis que a visdo

moderna da instituicdo, que reduz a significacdo ao funcional, é s6 parcialmente correta;

84 Cf. ibidem, p. 462.

% CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe V, p. 243.

% Ibidem, p. 243.

67 Cf. ibidem, p. 248.

% CASTORIADIS, Cornelius. Cf. CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 13-
20.

% Cf. ibidem, p. 32.



como o é também a consideracdo da instituicdo apenas no simbélico®. Esta compreenséo
nos prepara O terreno para que possamos entender como se d& a constituicdo das

significacBes imaginarias sociais.

2.2. As significacbes imaginarias sociais

Com o que vimos até o momento, j& temos algumas caracteristicas das
significacBes: elas ndo sdo absolutas é a primeira das caracterizagdes; em segundo lugar,
elas somente se ddo na e pela histéria; e pelo fato de ndo serem absolutas e serem
“essencial” e necessariamente histdricas, deve ser considerada a “regionalidade essencial
das significacGes™ (e das categorias) evitando-se deste modo a tentagdo da universalizacdo
ou da unificacdo ingénuas. Ora, se as significagdes sdo historicas, criadas e relativas, a
terceira caracteristica vira como coroldrio, isto €, as significacGes estardo submetidas as
variacOes das épocas e das sociedades. E isto constitui um dos pontos da originalidade do
pensamento castoriadiano. E para esclarecer esta originalidade, lembramos Renato Mezan,
que diz: ““A originalidade da tese de Castoriadis consiste em que, com a nogéo de
instituicdo, permite compreender que as diversas sociedades tenham pontos em comum, e
ao mesmo tempo em que a significacdo e a funcdo dos elementos instituidos variam
enormemente no tempo e no espaco.’*”” Analoga a esta perspectiva, temos a proposicdo de

Michel Maffesoli de que ““conforme as épocas, predomina um tipo de sensibilidade, um

"0 Cf. ibidem, p. 183.
" MEZAN, Renato. Freud: um pensador da cultura, p. 572-573.



tipo de estilo destinado a especificar os tipos de relagbes que estabelecemos com os
outros’?”.

A quarta caracteristica, segundo este paradigma, € que as significacbes nunca
poderdo se submeter a qualquer tipo de universalizacdo ou de unificacdo. Em suma, ndo
cabe a categorizacdo das significacfes, uma vez que estas nao sdo categorizaveis, por nao
se submeterem ao esquema da l6gica conidica.

Além de ndo serem absolutas, de serem histéricas, de serem regionais, de ndo se
submeterem a conjuntizacdo, ha uma outra caracteristica das significacdes imaginarias
sociais que € quase um corolario do aspecto da ndo-conjuntizacdo. O fato de que elas ndo
sdo conjuntizaveis, ndo se submetem & universalizacdo, ndo cabendo, portanto, no esquema
da ldgica conidica, implicard em que uma significacdo sera indefinidamente determinavel;
logo, estas determinacBes ndo a esgotardo nunca’”. Isto constitui o quinto modo
caracteristico das representacoes.

O sexto traco que caracteriza 0 modo de ser das significagdes é o remetimento
reciproco que hé entre elas, isto &, a cada vez uma significacdo remete a uma infinidade de
outras significacdes, como também a uma infinidade de aspectos daquilo de que ela mesma
se constitui. Castoriadis, inclusive, costuma afirmar que nenhuma significacdo é fechada
em si mesma e concluida; elas remetem-se’®. Tendo em maos esta diversidade de aspectos
da formac&o das significagdes imaginarias sociais podemos adentrar na investigacao do que

seja aquilo que Castoriadis chamara “magma”.

2 MAFFESOLI, Michel. O Tempo das Tribos, p. 9.
3 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 465.
" Cf. ibidem, p. 32.



2.3. O Magma

O remetimento reciproco, de que falamos acima, somente é possivel porque as
significacbes se dado sempre dentro de um magma. Usamos o termo magma para
caracterizar o aspecto sui generis das significacBes imaginarias sociais no ambito social-
historico, sua “ndo con-forma-¢do” ou sua “ndo en-forma-¢do” a uma figura determinada.
Magma remete a algo informe, no qual ndo ha possibilidade de se delimitar precisamente as
fronteiras, as divisGes internas; e € essa a primeira caracteristica que o termo visa transmitir.
Magma é o complexo das significagcBes imaginarias sociais, em que nao ha sobrepujanca de
uma significacdo sobre as outras; antes, hd o permanente remeter reciproco. Sobre este
remeter Renato Mezan diz que ““cada significacéo instituida se vincula ao modo particular
de instituicdo de si mesma efetuado pela sociedade em questdo, e que Se expressa no
conjunto de significacdes instituidas™’. Podemos também ler em Axel Honnet o seguinte:
“Similar a categoria bergsoniana de el vital, 0 magma ¢ esta massa de energia criadora e
constantemente pulsional que é fundamento de toda realidade — ‘representacdo, natureza,
significacdo’™"®.

Nesta perspectiva, mais uma vez, a logica conidica e seu esquema de conjuntos
identitarios ndo poderdo ser aplicados na compreensdo do magma, posto que ele, apesar de

ser um complexo, ndo é conjuntizavel. Ele é a base que possibilita as conjuntiza¢des, ou

seja, 0 magma pode possibilitar organizagbes conjuntistas; entretanto, ndo pode ser

> MEZAN, Renato. Freud: um pensador da cultura, p. 572.
® HONNET, Axel. Une Sauvegarde Ontologique de la Révolution sur la Théorie Sociale de Cornelius
Castoriadis in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société, p. 204.



reconstituido por composicdo conjuntista’’. “A ontologia do indeterminado &, como
condicdo de uma nova criagdo, uma ontologia do magma™.”

Anteriormente, vimos Castoriadis dizer que o “o que é” tem como um dos seus
elementos constitutivos a l6gica conjuntista-identitéaria; agora, ele dird que tudo que pode
ser dado é segundo o modo de ser do magma’®. Quanto ao processo de criacdo deste
magma, ele é tdo indeterminado quanto a criagdo em qualquer aspecto da teoria
castoriadiana. Possivelmente, a compreensdo do texto que apresentamos a seguir mostrara
aquilo que Castoriadis entende por “magma”, tornando clara sua efetividade na constitui¢éo
da atividade social-histérica.

Ele afirma que o magma é uma multiplicidade que ndo se pode enumerar, uma
indefinidade de termos eventualmente mutantes, a unificacdo de elementos distintos-
indistintos de uma diversidade, reunido infinitamente confusa de tecidos conjuntivos®.
Encontramos no livro “O Tempo das Tribos” de Michel Maffesoli um conceito aproximado
do que Castoriadis queira chamar de magma. Trata-se do conceito de “rede”, acerca do qual
Maffesoli afirma: “rede: é a forma social que é conjunto inorganizado, e no entanto,
sélido, invisivel, porém servindo de ossatura a qualquer conjunto, seja ele qual for’”®

Veja-se que as palavras “multiplicidade”, “indefinidade”, ““unifica¢cdo’ sdo cruciais
na compreensdo do que representa o ser do magma, remetendo-nos as discussdes anteriores

sobre a imaginacao, a critica a ldgica conidica e ao processo criador.

" Cf. CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 461.

® JOAZ, Hans. L’Institutionalisation comme Processus Créateur. sur la Signification Sociologique de la
Philosophie Politique de Cornelius Castoriadis in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation
de la Société, p. 182-183.

¥ Cf. CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 462.

% Ibidem, p. 462.

81 MAFFESOLI, Michel. O Tempo das Tribos, p. 119.



Até 0 momento, buscamos mostrar a analise do modo de articulacdo do pensamento
de Castoriadis quanto a constituicdo do sujeito social-historico: passamos pelos niveis mais
originarios, como a imaginacdo, imaginario, simbolico; investigamos em seguida o
conceito de social-histérico no qual se d& o magma das significacdes imaginarias sociais.
Foram passos bastante amplos e gerais, a fim de embasarmos 0 esquema que se segue.
Portanto, a partir de agora, direcionando-nos ainda mais para a especificidade do nosso
objetivo nesta pesquisa — compreender a relacdo entre psique e sociedade — exporemos 0S
dados preliminares de uma questdo bastante especifica, talvez uma das mais delicadas e
minuciosas: a psique em Castoriadis. Por ora, trataremos dela a partir de suas bases mais
originarias, seu modo de ser, sem nos determos em levantar ou discutir suas relacoes
especificas com outras esferas do campo social-histérico, o que requer maior profundidade
na discussdo, tarefa esta a que nos dedicaremos no segundo capitulo deste trabalho. No
momento, queremos apenas uma compreensdo introdutéria do significado da psique no

pensamento castoriadiano.

3. Psique e mOnada psiquica

Castoriadis diz que, no principio de nossa existéncia, 0 nosso posicionamento frente
ao mundo se apresenta sob a forma de “fechamento em nds mesmos”; toda nossa referéncia
se esgota no raio limitado de nossa presenca; a auto-referéncia absoluta deste estagio
permite uma identificacdo sem rasuras entre nds e 0 mundo. Neste estagio, ndo ha como

fazer uma cesura entre representacédo, percepcao ou sensacdo, havendo completa indistingao



entre o sujeito e tudo o mais que ndo € ele. Nesta fase, tudo se torna elemento constitutivo e
indissociavel do sujeito.

Prematuramente, poderiamos chamar esta fase de narcisica. Entretanto, Castoriadis
afirma ndo caber falar em narcisismo, uma vez que este supde uma preferéncia, um
posicionamento no qual o sujeito privilegia a si em detrimento de outros; ha, portanto, uma
escolha entre o sujeito e o resto, existe pelo menos duas partes nesta relacdo. No caso do
autismo da fase prévia a socializacdo da psique, ndo ha como escolher, pelo fato de ndo
haver uma outra parte a escolher. Tudo € o sujeito, ndo ha nada que esteja fora dele, ndo ha
processo de narcisismo, mas sim um estado de “autismo” que se desenvolve como “libido
de auto-investimento”. Castoriadis caracteriza esse autismo como sendo indiviso de afeto,
intencéo e representacio®, que sdo fatores basicos para o processo de conhecimento e de
socializagdo, conforme vimos anteriormente, quando tratamos da relacdo imaginagédo e
representacéo.

Todavia, da mesma forma que o sujeito constitui-se primaria e necessariamente neste
autismo, este mesmo sujeito tem a tendéncia a encerrar este estado autista tdo logo se
verifique o processo de “ruptura monéadica”. Castoriadis afirma que tanto quanto a ménada
tem a tendéncia a sempre se fechar sobre si mesma, a ruptura € constitutiva daquilo que
ser4 o individuo®. Deste modo, nem o fechamento se constitui em momento de estagnacéo,
retrocesso ou algo negativo, nem a ruptura representa um avango ou algo positivo, posto
gue ambos sdo momentos constitutivos, originadrios, ndo cabendo ai tal espécie de

valoracdo. Este processo serd mais detalhado no segundo capitulo de nosso trabalho,

82 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 398.
83 Cf. ibidem, p. 407.



quando teremos a oportunidade de ver como se da a transicdo do sujeito de seu estagio
monadico até a fase triadica.

Neste processo de ruptura, a necessidade somatica, apesar de ter sua relevancia, nao
tera carater necessario nem suficiente, ou seja, ndo sera determinante para que 0 processo se
efetive. Sua importancia residira na elaboracdo da experiéncia de caréncia, de falta, que
gerard por sua vez a vivéncia do desprazer, instaurando neste espa¢o uma ruptura cujo fito é
0 advento da fase triadica.

Deve-se usar de bastante cautela nas aproximacoes e relagcbes que se pretenda fazer
entre a mbnada psiquica e a estrutura bioldgica do homem ou mesmo com o inconsciente
freudiano. Para pontuar tais dificuldades, selecionamos algumas afirmacgdes de Castoriadis
gue apontam para este problema. Quanto ao corpo, ja sabemos que a ruptura monadica é
somente apoiada pela necessidade somatica; aliado a isto, temos que compreender a
questdo do que seja e de como se da o limite entre o corpo e a mbnada, a partir da seguinte
afirmacdo de Castoriadis: “ndo héa fronteira entre o corpo vivo e animado e a monada
psiquica originaria””®*. Ora, ndo ha esse limite definido, posto que, se esta fase tem caréter
autistico, ndo havendo distingdo entre as partes constituintes desta situacdo, os limites ndo
existem.

Quanto a relagdo com o inconsciente freudiano, o problema é mais grave. A fase
monadica é “anterior” (ontologicamente falando) a formacdo do inconsciente. Portanto,
guando Castoriadis diz que a ménada psiquica se encontra além ou aquém do inconsciente
freudiano®, certamente refere-se a este distanciamento na formacdo ontoldgica; ha uma

anterioridade ontoldgica do estado da ménada psiquica em relacdo ao inconsciente tratado

8 CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe V, p. 258.
8 Cf. ibidem, p. 257.



por Freud. A partir desse pressuposto, € possivel a Castoriadis afirmar que “a ménada
psiquica nem é recalcada nem é recalcavel, ela é indizivel”.%

Ora, uma vez desencadeada a fase triadica, isto €, tendo a psique sofrido a ruptura
de seu estado monadico, estando a partir de agora “ex-centrada” em relacdo a si mesma; a
busca pelo objeto que desperta a caréncia representa, simultaneamente, a busca por ela
mesma, e nisto acontece o processo de socializagcdo do individuo. Mas, deixemos para
caracterizar este ponto melhor no proximo capitulo, no momento, vamos apenas
compreender brevemente o que Castoriadis entende por psique.

Em primeiro lugar, psique juntamente com o social-historico sdo duas expressdes
qgue remetem ao imaginario radical. Embora a psique por sua vez corresponda mais
originariamente a imaginacéo radical do que o social-histdrico.

Em segundo lugar, a psique est associada a génese de representacdes, uma vez que
ela se encontra em relagdo correspondente com a imaginacgéo criadora, num processo cuja
efetivacdo aponta para um “representar-representacdo originario”. Desta forma, ndo é
possivel falar em vida psiquica se a psique ndo se constituir em capacidade originaria de
fazer surgir representacoes.

O terceiro dado diz respeito a relacdo entre psique e soma, na qual temos uma
situacdo analoga a verificada com a ménada e o corpo bioldgico, ou seja, 0 somético tem
importancia, mas ndo € determinante para o processo de criacdo de representacdes. Assim,
Castoriadis afirma: “0 que a psique faz ser ndo é ditado por esta realidade corporal-

3287

bioldgica (...) nem mesmo por uma “liberdade absoluta’ relativamente a esta realidade™”".

Com isto, vemos confirmar-se, mais uma vez, um dos principios do pensamento

% Ibidem, p. 258.
8 CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 392.



castoriadiano, a “relacdo de reciprocidade”, desta feita entre a esfera social-histérica e
psiquica e o suporte da esfera bioldgica, o corpo.

A historia desta psique desenvolve-se de duas maneiras: a primeira € 0 modo de ser
com sua criatividade ou propriamente a atribuicdo originaria criativa; é a sua capacidade
formadora atuante na sociedade. A segunda maneira € 0 que € imposto a psique por esta
mesma sociedade no seio da qual ela emergiu. Ambos estes modos de ser interagem
mutuamente, proporcionando o processo de origem das representacoes.

Apesar de nds termos apontado estas maneiras de se desenvolver a historia da
psique, a compreensdo deste desenvolvimento ndo é completamente definivel, isto é,
absolutamente esquadrinhavel em seus limites, ou ainda ndo se pode determinar até que
ponto a psique influencia e até que ponto é influenciada, nem as influéncias reciprocas
entre psique e sociedade, uma vez que a natureza do processo em jogo é percorrida por
constantes inter-relacdes e expansdes. Como diz Castoriadis, ““a histéria da imaginagdo da
psique continua a ser feita”®.

Ela continua a ser feita por ser uma histdria de permanente criacdo e em seu fluxo
de incessantes e novas configuragdes a criacdo ndo se apresenta como um processo linear.
Ora, se 0 processo é tdo dinamico, conforme o que ja vimos anteriormente, ndo se
coadunara com o esquema conjuntista-identitario, sendo deste modo inviavel qualquer tipo
de defini¢do naquele sentido de exaustéo, de exatiddo e, sobretudo, de finalizagéo.

Este é um dos primeiros aspectos que precisamos sublinhar acerca desta reflexdo
entre psique e sociedade, em nossa rota de aproximagdo do objeto designado, cuja
articulacdo de sentido e perquiricdo de caracteristicas mais aprofundadas serdo feitas a

partir dos préximos capitulos. Nesta relagdo buscaremos compreender a emergéncia e 0

8 CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe V, p. 229.



modo de existéncia do sujeito social-historico. Varios outros aspectos tdo importantes
qguanto este devem ser tratados como, por exemplo, a inseparabilidade e simultanea
irredutibilidade existente entre psique e sociedade. Remete-nos a uma interacdo vista
anteriormente a qual voltaremos em breve — cuja situacdo basica reflete a interdependéncia
entre a esfera psiquica e social-histérica do sujeito.

O segundo aspecto que nos ocupard é o processo de socializacdo do individuo.
Nesta etapa, trataremos de como a ldgica conjuntista-identitaria e as significacGes
imaginérias sociais sdo impostas a psique durante este processo. Nesta reflexdo,
chegaremos, entdo, a um dos pontos principais da teoria castoriadiana acerca do processo
de socializagdo da psique, o fendmeno da “sublimagéo”, assunto de tamanha relevancia,
tanto quanto as no¢Oes de “imaginacdo”, de “criagéo”, de “ménada”, de “representacdo” ou
mesmo de “instituicdo”. Ele é tdo importante quanto os outros, principalmente devido ao
fato de que é o processo em que a psique é levada a substituir seus objetos proprios por
objetos que sio e valem por sua instituicdo social®.

Sobre este assunto, Renato Mezan oferece dois paragrafos bastante elucidativos. Diz
ele: ““A sublimacéo é dos destinos pulsionais, o mais obscuro. A sublimacéo envolve,
portanto, a modificagdo do objeto da pulsdo sexual e concomitantemente uma
transformacéo da sua finalidade; € um trabalho de substituicdo e ndo de rodeios para
atingir a satisfacdo de modo neurético”® . E ainda: “A sublimagc&o é assim a maneira pela

qual a psique se abre para o pensar e o fazer, que, como mostra Cornelius Castoriadis, sdo

8 Cf. ibidem, p. 272.
% MEZAN, Renato. Freud: um pensador da cultura, p. 313.



atividades atravessadas de lado a lado pela instituicdo social e que assinalam a ruptura —
sempre parcial e sempre precéria — do solipsismo inicial do ser humano®.

Porém, antes de empreendermos esta reflexdo, ainda precisamos de mais alguns
dados preliminares. Por isto, o Gltimo momento deste nosso capitulo inicial se detera na

analise de como, mediante a constituicdo do sujeito social-histérico, em seus mais variados

aspectos e niveis, ocorre 0 processo de instituicdo da sociedade.

4. A sociedade instituinte e a sociedade instituida.

“A realidade social é definida como a visdo e a tensdo da sociedade instituinte e da
sociedade instituida, da historia feita e da historia se fazendo; € a criacdo historica que
emana do potencial do imaginario da sociedade, logo a sociedade é o resultado de um
processo de instituicdo que emana do imaginario, da capacidade de projetar sentido, uma
dimensao irredutivelmente criadora”®. Deste modo, Hans Joas mostra a sua compreensao
acerca do modo de ser tenso no qual se desenvolve o processo de socializagéo, no binbmio
sociedade instituinte/sociedade instituida.

N&o sem razdo, este topico constitui a ultima parte deste primeiro capitulo, uma vez
que sua compreensdo deve ter como pressuposto todos os elementos constitutivos vistos

anteriormente, isto é, os esquemas que engendram o processo de socializa¢do: imaginacao,

%L Cf. ibidem, p. 314.

% Cf. JOAS, Hans. L’Institutionalisation comme Processus Créateur. sur la Signification Sociologique de la
Philosophie Politique de Cornelius Castoriadis in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation
de la Société, p. 181-182.



imaginario, psique, sujeito, etc., interdependéncia, reciprocidade, indeterminidade, entre
outros.

Inicialmente, consideremos que tudo o que existe na vida social é em funcdo das
instituicBes. Acerca desta condicdo é bastante pertinente o conceito de cultura que Eugéne
Enriquez propde; para ele a cultura se apresenta como um sistema de valores e de normas
legitimadas por um sagrado transcendente, instituindo uma certa maneira de pensar e de
sentir, construindo um modo simbolico e imaginario de apreensdo do mundo que orienta a
conduta dos homens e que visa a ocupar a totalidade de seu espaco psiquico®.

Pelas instituicbes é que as significacdes imaginarias sociais podem emergir e as
significacGes somente podem continuar a ser mantendo-se nas institui¢cées. ““A Institui¢cao
pressupde a instituicdo: ela s pode existir se 0s individuos fabricados por ela fizerem-na

existir®,

Da mesma forma, serd por um processo gerado nas instituicdes que tais
significacBes imaginérias sociais deixardo de ser. Como esclarece Castoriadis uma nova
instituicdo é o aparecimento de uma nova significagdo imaginaria, de uma nova maneira de
se viver para a sociedade, de se ver e de se agir, significacdo que se simboliza e se sanciona
pelas regras®™. Inclusive as necessidades sociais sd0 obras das instituicdes historicamente
criadas, logo, sdo necessidades de carater social-historico, sujeitas a criagdo nos moldes que
temos discutido, isto €, uma atividade incessante e “essencialmente” indeterminada.
Outrossim, devido a este carater social-historico, cada instituicdo, cada significagéo,

cada interpretacdo, enfim todo o processo dentro de uma sociedade deve ser considerado

fixo e a0 mesmo tempo instavel. Disto resulta que Castoriadis sublinhara sempre que a

% Cf. ENRIQUEZ, Eugéne. Le Sujet Humain: de la cldture identitaire & I’ouverture au monde in DOREY,
Roger (org.). L’Inconscient et la Science. Paris: Dunod, 1991, p. 38.

% PERRUSI, Martha Solange. A Instituicdo Social-histérica da Autonomia como Criag&o Ontoldgica em
Castoriadis, p. 107.

% Cf. CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 216.



consideracdo de certo aspecto social deve levar em consideracdo cada sociedade em que
este se da. Esta recomendacdo é complementada com a seguinte adverténcia: ““o carater

“estatico™, “repetitivo™, “a-historico” ou “a-temporal” de algumas classes de sociedades
é somente sua maneira de ter instituido sua prépria temporalidade™®.

Entretanto, as instituicbes nem sempre sdao correspondentes as necessidades “reais”,
isto é, nem sempre as instituicdes criadas correspondem estritamente a uma necessidade,
quer causal quer finalista de uma dada sociedade. Em poucas palavras, devemos evitar as
atribui¢des funcionalistas quando nos referirmos a existéncia das instituicdes. Contudo, ndo
é possivel afirmarmos que uma sociedade sem instituicGes, que preencham suas fungdes
vitais, possa existir. O que propomos €é que tais instituicdes nao se limitam, ndo se esgotam
em corresponder a uma necessidade social.

Porém, pode-se perguntar: € 0 que mais pode haver numa instituicdo, além da
necessidade real? O simbdlico, o qual ndo se reduz a uma institui¢do, tornando possivel a
existéncia delas. Assim sendo, Castoriadis define que “a instituicdo é uma rede simbolica,
socialmente sancionada, onde se combinam em proporcdes e em relagdes varidveis um
componente funcional e um componente imaginario”®’.

Ora, se dizemos que a institui¢cdo tem um elemento imaginario, estamos colocando-a
na linha do processo da atividade originéria, isto é, da imaginacdo. Sendo composta desse
elemento imaginario, estara implicada pelas mesmas caracteristicas que definem a
dimensdo imaginaria, isto €, ndo poder ser inteiramente definida, completamente

conceitualizada, devido ao seu carater social-histérico, ou seja, tendo a criacdo como

momento incessante e essencialmente indeterminado. Outro dado, cuja repercussao advém

% Cf. ibidem, p. 258.
 Ibidem, p. 184.



dos atributos do elemento imaginario, é que as instituicdes vivem sempre em contato
reciproco, mantendo aquele tipo de reciprocidade cuja compreensdo ja nos é familiar. Esta
propriedade deve-se ao fato de que as instituicbes se constituem de significacdes
imaginérias sociais e, como vimos acima, entre as significacbes ha remetimento reciproco.
Ora, se as significacfes se encarnam nas instituicbes e tais significacbes se remetem
reciprocamente, logo as instituicbes também se remetem mutuamente dentro de uma dada
sociedade, num dado tempo.

Ainda nesta relacdo temos que, todas as instituicdes, todas as significacOes
imaginérias sociais sdo criadas pelo imaginario social instituinte, isto é, todas as
instituicbes primordiais sdo criagdo espontanea de um coletivo andnimo. Por sua vez, tais
instituicBes serdo absorvidas e personificadas pelos individuos sociais™.

Um outro aspecto que deve ser levantado, a partir do que viemos discutindo, diz
respeito a imbricacdo da instituicdo com a ldgica. Ora, a conclusdo sera a mesma das outras
relagOes; isto €, apesar de sua constituicdo imagindria, ela se assenta sobre o modelo de
I6gica conjuntista-identitaria. Lembremos que Castoriadis afirma que nada pode ser “o que
€” se ndo estiver na logica conidica. Ou ainda: “a instituicdo da sociedade reconstitui,
recria obrigatoriamente e sempre uma logica suficientemente correspondente a essa l6gica
ensidica [conidica]”®.

De outra parte, ndo podemos dizer que a sociedade se submeta completamente,
sendo determinada estritamente por esta l6gica, uma vez que ela é um dos elementos, mas
ndo o Unico a constituir o todo social-historico. Nesta perspectiva, Martha Perrusi afirma:

“duas dimensdes forjam o ser da sociedade: a primeira, conjuntista-identitaria, sem a qual

% Cf. CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe V, p. 266.
% Ibidem, p. 268-269.



ndo poderiamos nos referir aqui a nenhum assunto; a segunda, magmatica, que ultrapassa
tudo aquilo que se pode ““dizer sobre”, trata-se da poiética ou imaginaria”'%.

Devido a este carater dindmico, a esse ser criativo originario, desta multiplicidade
de significacGes frente ao modelo I6gico conjuntista-identitario, o pensamento da sociedade
instituinte foi desviado e encoberto pela reflexdo filosofica tradicional. Analogamente ao
que aconteceu com a imaginacdo e com o social-histérico, a unilateralidade da razéo
ocultou esta compreensdo originaria. Uma vez que ndo se conseguia dominar, entdo,
buscava-se outras alternativas de respostas. Por isso, tomava-se por “objeto” algo que nédo
se constituia como o “objeto correspondente” para aquela reflexdo, desviando-se do fulcro
da questdo. Dai se formaram dois grandes equivocos na reflexdo da constituicdo da
sociedade: o primeiro foi desviar o alvo do tema da instituicdo para algo que lhe era
exterior e, segundo, remeté-la para um “telos”, uma “norma”, geralmente, representados
pela Natureza, por Deus, etc'®".

Nessa constante vivéncia entre a sociedade instituinte — sempre criadora como
génese de representacdes — e a sociedade instituida — como o &mbito em que tudo se efetiva
—se da o processo de socializagdo do sujeito. Ambas sdo necessarias e se perfazem em uma

matua imbricacdo. Entretanto, comumente elas estdo de acordo com os padrdes vigentes

naquele dado tempo, naquela dada sociedade. Em meio a esse processo de reciprocidade

100 pERRUSI, Martha Solange. A Instituicdo Social-histérica da Autonomia como Criacdo Ontolégica em
Castoriadis, p. 89.

101 «Mas o que &, afinal, esta dimenséo social cuja auséncia venho estigmatizando em Freud? E aquilo que
ndo pode ser reduzido as projecBes individuais, & nocdo de alteridade dupla ou tripla, ou aos efeitos da
identificacéo reciproca, porque é a condicdo de possibilidade delas, aquilo que a psique ndo pode inventar
sozinha, porque ndo é engendravel a partir de nenhum jogo de representacdes; aquilo que funda a presenca
dos elementos transindividuais na psique de cada individuo, sem recorrer a filogénese como mecanismo
explicativo. A critica de Castoriadis corrobora com este pensamento, principalmente na sua nocdo de
sociedade instituinte e sociedade instituida, quando ele trata do ser proprio da sociedade, coisa que o
pensamento herdado n&o fez, desviando-se para uma norma ou para um telos, fundados no ser, em Deus, no
Espirito, etc. A nogdo de sociedade instituinte e instituida recorda as no¢des de Natura naturans e Natura
naturata, de Espinosa”. MEZAN, Renato. Freud: um pensador da cultura, p. 569.



desenvolve-se um ser, 0 homem, cuja primeira fase é caracterizada por um estado autistico,
ao qual Castoriadis chama de “ménada psiquica”. O sujeito vive um estagio no qual nada
tem sentido, pois tudo é apenas prolongamento dele; até que, rompida esta fase, esta
estrutura monadica, se estabelece a fase triadica. Deste modo, os outros sujeitos, 0 mundo,
0S objetos, a sociedade, as institui¢des, enfim, tudo o que originariamente n&o tinha sentido
e existéncia para a psique passa a ter. Embora o sujeito mantenha, inconscientemente,
durante toda a sua existéncia, a constante tendéncia a retornar a este isolamento, a esta
unidade pré-social.

A partir deste rompimento o sujeito se descobre no mundo social-histérico e
comeca, como individuo social, a introjetar, a encarnar o nucleo essencial das instituigdes.
Faz-se mister a observacéo e a lembranga de Freud, que Renato Mezan faz acerca deste
processo de introjecdo social: “Um dos eixos da metapsicologia € o genético, busca
explicar o ser humano desde a situacdo origindria até a etapa adulta, caminhando
paralelamente, sem reduzir uma a outra. E, pois, a historia da sua socializa¢io, da sua
inser¢do no mundo real, como diz Freud, mundo em que “reina a sociedade humana com
suas instituicdes”%.

Este encarnar implica em iniciar suas atividades como sujeito social-histérico nas e
pelas duas instituicGes fundamentais, que permitem uma organizacdo conjuntista-identitaria
para a sociedade: o legein e o teukhein. “Legein ou “modo discursivo” e teukhein ou

“fazer técnico”; sem estes modos de complementacgdo elementares do homem é impossivel

192 Ibidem, p. 354.



uma reproducdo da sociedade”®. Nestes modos do ser da sociedade, verificamos também
as relagOes de reciprocidade; assim sendo, eles s&o inerentes um ao outro, se pressupdem.

O legein constitui aquilo que dada sociedade estabelece como o seu modo de
pensar, categorizar, valorizar, incluindo-se sua linguagem; o teukhein se identifica com o
modo do fazer, agir, executar em uma dada sociedade. Vamos tomar do préprio texto do
livro “A Instituicdo Imaginéria da Sociedade” a compreensdo demonstrada por Castoriadis
para estes conceitos. Diz ele que “a instituicdo instrumental do legein é instituicdo das
condicdes identitarias-conjuntistas do representar-dizer social. A instituicdo instrumental
do teukhein é instituicdo das condic6es identitarias-conjuntistas do fazer social”*%*.

E uma atividade incessante, sempre a se fazer, pois, seja enquanto instituida seja
enquanto instituinte, a sociedade é “essencialmente” historica, é sempre auto-instituicdo do
social-historico. Apesar da sociedade ser sempre essa auto-instituicdo, nem sempre este
carater origindrio é assumido; muitas vezes verificamos um processo de alienacdo da
sociedade, 0 que gera a heteronomia da sociedade ou auto-alienagdo. Neste momento, a
sociedade ndo deixa de ser criativa, nem instituinte; entretanto, seu modo de ser autbnomo é
encoberto. Castoriadis diz que é ““uma espécie de auto-enganar-se da sociedade engquanto
heter6noma quanto a sua capacidade de auto-instituicao’'®.

Ora, mas este estado ndo deve necessariamente manter-se fixo, uma estrutura

imutavel, uma vez que esta ndo se apresenta como a constituicdo originaria da sociedade;

ao contrario, uma de suas caracteristicas originarias é a auto-alteragcdo perpétua. Ademais,

103 HONNET, Axel. Une Sanvegarde Ontologique de la Révolution sur la Théorie Social de Cornelius
Castoriadis in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société, p. 202; Ver também:
“E a sociedade se institui por meio da criacdo de modos especificos de fazer e de representar, fazer e
representar a si mesma e tudo o que cai sob a sua égide.” MEZAN, Renato. Freud: um pensador da cultura,
p.571.

104 cf. CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 243-244.

105 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe 11, p. 328.



“Nada, ate onde podemos ver permite afirmar que uma tal auto-transformacao da historia

é impossivel”'%

. Inclusive, segundo Mirtes Amorim, uma sociedade justa ndo é uma
sociedade sem lei ou instituicGes; € uma sociedade onde a lei pode e deve ser
constantemente questionada'®’. No pensamento de Castoriadis, a autonomia observada no
tecido social estd fundamentada no modo de ser da subjetividade, originariamente
autdbnoma. Ora, “a heteronomia ou alienacdo ndo é estrutural. E conjuntural. Ndo faz
parte da esséncia do social-histérico. Ocorre sob determinadas circunstancias, passiveis
de serem transformadas, superadas. A autonomia é possivel. Esta posta no horizonte do
homem como possibilidade real, a sociedade autogestionaria e auto-organizativa fazem
parte de sua realizacdo.”'%,

Finalmente, o modelo que Castoriadis estabelece para a constituicdo da sociedade
em muito se assemelha & formagdo da subjetividade. Se falarmos em modo de ser como
“criacdo”, ele se apresentard em ambas as constituicdes, assim como as “relacbes de
reciprocidade”; quer falemos em representagfes quer em linguagem ou em autonomia,
poderemos sempre fazer aproximacges entre as duas constitui¢fes. Essa coincidéncia ndo é
fortuita, tem sua base numa formacdo originaria, isto é, a subjetividade somente se
desenvolve inserida num todo social-histérico, e a sociedade somente pode vir a ser
mediante a efetividade dos sujeitos sociais-historicos. Ao falamos em “desenvolvimento da
subjetividade no todo social-histérico” queremos afirmar que hd um processo de
constituir/instituir/inserir-se na sociedade que é constante por parte do sujeito. A este

movimento chamamos de “processo de socializagdo da psique”, cujo inicio da-se através de

um estado autistico, monadico e que, mediante a interferéncia do proprio contexto social-

106 CASTORIADIS, Cornelius. L'Institution Imaginaire de la Société, p. 498.
197 cf. AMORIM, Mirtes Mirian. Labirintos da Autonomia, p. 198.
1% Ihidem, p. 174.



historico, vai possibilitando a entrada deste sujeito na chamada fase triadica. E um processo
bastante singular e necessario a subjetividade, com o qual, destarte, nos ocuparemos de

apontar a natureza e bases de apoio.



g
IHHHI”

“A questao do sujeito é a do ser humano
nas suas inumeras
singularidades e universalidades.”

/(9’201(, [;'a,, [CL J 7457(«0&%




CAPITULO SEGUNDO

OS NIVEIS DA SUBJETIVIDADE

EM CORNELIUS CASTORIADIS

“Se a humanidade nao houvesse criado a instituicédo
teria desaparecido como espécie vivente.” (Fait et a
Faire in BUSINO, p. 463)

“O social-historico é criagéo. (...) O social-historico
g.” (Fait et a Faire in BUSINO, p.464)

A proposta de discussdo da subjetividade que se constr6i no pensamento de
Castoriadis se distancia bastante de uma perspectiva essencialista, afastada que esta desde o
inicio de interrogacBes quanto a substancia ou a construcdo de conceitos deterministas,
segundo os moldes da ontologia e da ldgica tradicionais. Hans Joas nos oferece dois breves
paragrafos, nos quais, apesar da brevidade, consegue sintetizar o posicionamento de
Castoriadis enquanto pensador. Diz Joas: ““Castoriadis compreende que ha uma filosofia
pratica como alternativa a nogdo de teoria propria das ciéncias positivas: pensar,
elucidar, ndo teorizar. A teoria ndo é mais que um momento da teorizagdo, sempre lacunar

<109

e fragmentéaria “. E diz ainda “A teoria da acéo é fundamento da filosofia politica de

109 JOAS, Hans. L’Institutionalisation comme Processus Créateur. sur la Signification Sociologique de la
Philosophie Politique de Cornelius Castoriadis in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation
de la Société, p. 177.



Castoriadis, balizada sobre o conceito de instituicdo, e de suas tentativas de elaborar uma
“ontologia da indeterminidade’**°.

Para Castoriadis, analogamente, a questdo do sujeito é e sera sempre questdo aberta
e projeto continuo, pois, é constitutivo da subjetividade o estar sempre se elaborando,
sempre se modificando, em constante vir-a-ser'™, ja que ela é originariamente processo de
“criacdo”.

Outrossim, ndo ha subjetividade sendo inserida em uma dada sociedade, constituida
a cada vez com seus modos de ser, caracterizando e formando a subjetividade. Com isto,
ndo queremos atribuir & sociedade o atributo de determinar irrestritamente ou de constituir a
subjetividade de maneira autoritaria e externa. O fato é que ndo ha outro lugar possivel para
que aconteca 0 processo de socializacdo sendo na inser¢édo num espaco social.

Conforme viemos desenvolvendo até o momento, no pensamento castoriadiano, a
perspectiva do individuo como subjetividade social-historica passa pela “relacdo de
constituicdo reciproca”. Desta forma, ndo ha determinacdo completa da sociedade sobre a
subjetividade nem vice-versa; elas se definem reciproca e parcialmente. Dizemos
“determinacgéo parcial” devido o fato de que toda determinagdo — segundo a concepgéo
tradicional — possui a conotacao de algo finalizado, concluido; e, como dissemos acima, a
subjetividade é sempre vir-a-ser; em segundo lugar, se quisermos falar em determinacéo
(ndo entendida como definitiva, logo, inconclusa), haveremos de dizer que entre
subjetividade e sociedade h&d uma co-determinacdo, uma relagdo de co-pertenca, de

interferéncia reciproca.

10 Ipidem, p. 179.

1115 homem é um ser finito ndo em func&o dessas banalidades que s&o sua mortalidade, sua fixag&o espaco-
temporal, etc. Mas ele ¢ finito porque ndo pode criar nada, ndo cria nenhum miligrama de matéria. Ele cria
eidos (instituicOes, poemas, musicas, instrumentos, linguas, campos de concentragdo), mas esta idéia é
impensavel pelo pensamento herdado, pois as verdadeiras formas sdo imutdveis e ndo criadas pelo
homem.Cf. AMORIM, Mirtes Mirian. Labirintos da Autonomia, p. 182-183.



Ora, se toda idéia de determinacgdo absoluta esta afastada, disto resulta que podemos
atribuir a subjetividade a caracteristica da autonomia. Quanto a sociedade, lembramos que
esta mantém estreita relacdo de mutua interferéncia com a subjetividade; logo, também
gozaré do atributo da autonomia. Finalmente, se ha autonomia na sociedade, isto é, se ela é
capaz de reflexdo (inclusive auto-reflexdo) e de deliberacdo é permitido deduzir a
existéncia em seu bojo de subjetividades reflexivas e deliberantes.

Se falarmos em sociedade constituida de subjetividades reflexivas e deliberantes, a
discussdo que pode ser suscitada sobre esta relagéo sociedade-subjetividade deve tomar em
conta a reciprocidade como capacidade constitutiva necessaria. Surge, entdo, o seguinte
posicionamento: para compreender esta relacdo subjetividade-sociedade se deve levar em
conta que a questdo do sujeito € a problematica do ser humano nas suas inumeras
singularidades, com suas dimensfes biologica e psiquica; e na sua universalidade,
constituida enquanto integrante de um universo social. E sobre esta questdo que a teoria do
confronto entre psique e sociedade de Castoriadis se debruca, teoria que abordaremos no
capitulo seguinte. Por ora, as nossas atengdes se centrardo na andlise de outro aspecto ndo
menos complexo da constituicdo desta subjetividade. Buscaremos mostrar 0s aspectos
constituintes da subjetividade a luz das suas diversas instancias, responsaveis pela defini¢éo
de seus varios modos de ser.

A concepcdo que Castoriadis propGe de sujeito aponta para a seguinte perspectiva: o
sujeito se apresenta como uma totalidade que é e ndo é, simultaneamente. E totalidade na
medida em que as diversas instancias e os varios modos de ser convergem numa Unica
subjetividade que os engloba; e ndo é totalidade, no fato de que as instancias, apesar de
convergirem, ndo se reduzem umas as outras, permanecendo heterogéneas, apesar de

indissociavelmente unidas. Elas formam a composi¢do paradoxal de um corpo bioldgico,



de um ser social (individuo socialmente definido), de uma pessoa mais ou menos
consciente, enfim de uma psique inconsciente (de uma realidade psiquica e de um aparelho
psiquico)**?.

Mediante esta pluralidade de instancias, o sujeito ndo pode se apresentar como
simplesmente real (real entendido como determinado, acabado), pois, a sua estrutura ndo
pode ser enquadrada dentro de padrdes e de conceitos deterministas, devido a um fator mais
forte do que a multiplicidade de instancias e modos de ser. Este fator se constitui das
circunstancias nas quais se forma a subjetividade, dadas condi¢cfes a cada época especifica,
certo legein e certo teukhein. Em poucas palavras, a subjetividade ndo pode ser definida
jamais, visto ndo ser ela dada de uma Unica e definitiva vez; ela é um continuo
aperfeicoamento de ser, em constante mutacao.

A reflexdo de Castoriadis sobre a subjetividade segue, até certo ponto, alguns
aspectos da perspectiva freudiana acerca da pluralidade das pessoas psiquicas. Com isso,
ele também néo fica livre de se defrontar com aporias analogas as que Freud enfrentou, por
exemplo, como se da a relagdo entre pluralidade das pessoas psiquicas e unidade do
sujeito? Como serd possivel formularmos uma nogéo de sujeito? O que podemos adiantar é
gue nossa discussdo toma esta “unidade como projeto continuo”, ainda esta, portanto, a ser
feita. Desta forma, na reflexdo acerca da subjetividade em psicanalise, trabalharemos
sempre com perguntas, uma vez que esta perspectiva implica um interrogar interminavel,
adequado método para a apreensdo de um projeto de socializacdo permeado de continuas
readaptacGes em sua dindmica propria. O campo da prética analitica se apresenta de

maneira analoga, pois, a cura é vista como transformacéo efetiva de alguém, no sentido de

112 cf, CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe I11: Le Monde Morcelé. Paris: Seuil, 1990,
p. 193.



modificar a relacdo do analisando com seu inconsciente, propiciar uma transformacgéo
efetiva do individuo, processo que ndo pode ser previsto nem definido previamente.

Cientes das bases gerais e dos problemas acerca da nossa discusséo, buscaremos
mostrar compreensdo do primeiro elemento da andlise deste capitulo, isto €, aquilo que

Castoriadis chama de “instancias ou pessoas psiquicas”.

1. A psique em suas instancias psiquicas

E proprio do modo de ser das instancias possuir certas caracteristicas que sdo
comuns a todas elas. Cada qual tem uma finalidade especifica; efetua um calculo; busca a
preservacao de si e a manutencdo de seu mundo proprio. Estas caracteristicas configurardo
uma situagdo de vivéncia necessariamente conflituosa entre as instancias, cada uma agindo
por si e, simultaneamente, constituindo a unidade da subjetividade. A aporia esta na
tentativa de investigagdo de uma heterogeneidade na unidade ou uma unidade que se
constitua a partir de uma heterogeneidade. Para amenizar nossos problemas quanto a esta
compreensdo, dizemos que, embora buscando fins distintos, as instancias seguem a mesma
l6gica.

Isto resultara em sérias reconsideragdes com rela¢do ao que se diz do inconsciente,
posto que, mediante estas caracteristicas das instancias, conclui-se que as mudltiplas
contradicbes entre os atributos de um dos elementos do sonho seriam apenas a

manifestacdo dos diversos sentidos das instancias conflitantes. Logo, contraditério ndo seria



0 inconsciente (ele é apenas o campo de batalha) e sim a psique no todo que a constitui;
portanto, o sujeito™.

Cada instancia tem o intuito de perseverar 0 seu ser préprio, e para isto envidara
todos os esforcos, a fim de constituir a sua especificidade, o seu ser irredutivel. Esta atitude
implica na constituicdo de um mundo proprio para cada uma. Ndo apenas um mundo
préprio, mas uma rede vasta e multifacetada, em cujo bojo se localiza toda uma gama de
objetos, modos de ligacdo, valoragOes particulares, pertinentes a cada uma das pessoas
psiquicas.

Esta discussao ja fora tomada por Freud em seus escritos pré-psicanaliticos de 1897,
guando, ao refletir sobre a realidade psiquica, Freud a visa sob a perspectiva de uma
pluralidade de sujeitos, ou antes, uma multiplicidade de personalidades psiquicas”, cujo
onus dos conflitos intrapsiquicos estdo inclusos. Vale lembrar que estes conflitos
propiciados pelas categorias das instancias ndo correspondem a meros tragos operacionais
ou funcionais, cuja atividade pode ou ndo ser verificada, antes, estas categorias
correspondem ao modo de ser destas entidades, elemento constitutivo do seu ser enquanto
instdncia psiquica. Isto quer dizer que o conflito ndo acontece somente quando duas
instancias entram em divergéncia quanto a dado aspecto; a existéncia delas se da no modo
de ser do conflito.

A relevancia destas reflexdes esta no desenvolvimento teérico acerca da pluralidade
das instancias psiquicas e suas implica¢es na construgdo do discurso da subjetividade, ao
propor-se um repensar, quer da psicanalise, quer da filosofia. Repensar total, desde as
bases. Os pontos a serem repensados podem ser 0s seguintes: primeiramente, temos a

situacdo de que sdo duas instancias, duas pessoas psiquicas; logo, serd a relacdo delas — e

113 Cf. idem. Les Carrefours de Labyrinthe V, p. 250.



ndo cada uma por si s — a responsavel pela definicdo do sujeito; em segundo lugar, como
constituir uma unidade de fins, de preservacdo de si, da construgdo de um mundo proprio,
quando se tém duas finalidades diferentes e, finalmente (este repensar interessa diretamente
a psicanalise), quais sdo as possibilidades de interferéncia (interpretacdo) neste sujeito,
quando na situacdo de analise. Portanto, este “re-pensar” propde um “re-agir”’; logo, um

“re-colocar-se” diante da situacao analitica.

2. A psique em seus niveis de para-si

Até agora, somente tratamos da subjetividade tomada desde a psique. Com isto,
vimos os problemas se multiplicarem diante de nds. Mas, os problemas ndo param por ai,
as questdes se proliferam a medida que consideramos a imersdo necessaria de toda psique
num determinado contexto social-histérico. E se, a estes dois niveis da constituicdo da
subjetividade, acrescentassemos mais dois niveis, como ficaria? E a partir desta nova
abertura que partimos para a segunda parte de nossa discussdo neste capitulo, isto é, a
constituicdo dos quatro niveis do para si.

Inicialmente, vejamos quais sdo estas regides ou niveis de que fala Castoriadis: “é
para si 0 vivente” como tal, isto €, o individuo bioldgico; “é para si 0 psiquico”, dentro da
pluralidade de instancias; também “é para si o individuo social”, ou seja, o individuo que se
constroi como entidade socialmente definida e orientada em seus papéis, suas motivagoes,
seus valores; finalmente, “é para si a sociedade”. Em nenhum momento remeteremos a

hiper-sujeitos ou a inconsciente coletivo, mas a discussdo se dara sempre a partir de seus



sujeitos sociais-historicos, situados numa sociedade dada e delimitada em seus limites
historicos e culturais.

Sdo estes 0s quatro niveis constituintes da subjetividade, que, entretanto, ndo a
esgotam, ou seja, ndo é a simples constatacdo de sua existéncia que ird esgotar o que se
pode dizer acerca do ser sujeito. Lembremos a antiga proposicdo que diz que “o todo €
maior do que a soma das partes”. Remetendo-nos para a compreensdo de que hd um algo a
mais que transcende a simples existéncia ou justaposicao dos elementos, hd uma relacdo de
co-existéncia. Existem as relagdes criadas nesta multiplicidade, a qual inviabiliza qualquer
teoria que tenha como proposito abarcar a amplitude da compreensdo da subjetividade. Tal
teoria teria que dar conta de cada uma das relagBes possiveis de se processar entre 0s niveis,
reciprocamente.

Cada instancia possui trés caracteristicas essenciais: de finalidade de
autoconservagdo, de autocentrismo e de constru¢do de um mundo préprio; por isto, a
relagdo constitutiva verificada entre os diversos niveis da subjetividade resulta conflituosa.
Entretanto, ndo entendamos esta co-existéncia conflituosa como uma deficiéncia na
constituicdo do sujeito. Nao é possivel emitirmos tal parecer, posto que estamos falando de
um traco originério; logo, ndo se trata de atribuirmos um julgamento valorativo a esta
organizacao; o fato é que ela é deste modo e ndo de outro. N&o cabe, portanto, julgamento
axioldgico.

No seguimento de nossa discussdo, agregaremos outros dois fatores caracteristicos
desta subjetividade: a questdo do “ser reflexividade” e do “ter vontade ou capacidade de
acdo deliberada”. Assim, poderemos compreender como se pode falar em sujeito autbnomo,
Ou seja, sujeito auto-agente, exercendo suas capacidades de deliberagéo e de acdo diante de

sua situacdo social-histoérica. De maneira anéloga, poderemos tomar este crivo reflexivo



para compreender a autonomia da sociedade, uma vez que ela também possui os atributos
de autofinalidade, autocentrismo e constru¢do de um mundo proprio, também podendo ser
capaz de refletir sobre si mesma e, mediante esta deliberacdo, agir, apresentando-se como
uma sociedade autbnoma. Todavia, por ora, mantenhamos nossas atencdes sobre esta
discussd@o no ambito da subjetividade; a questdo das suas relagdes com a sociedade
reservamos o terceiro capitulo deste trabalho. No momento, ocupar-nos-emos em mostrar
qual a compreensdo que podemos formar da efetivacdo dos diversos niveis do para si e suas
relagdes reciprocas.

A primeira informacdo que precisamos compreender é que cada um destes niveis s6
é possivel mediante a existéncia dos outros. Ha, desta forma, uma relagdo de reciprocidade
necessaria entre eles. Apesar de manterem a sua esséncia irredutivel, cada nivel € até certo
ponto condicionado e afetado em seu ser pelos outros niveis. Hans Furth compreende esta
relacdo da seguinte forma: “Cada instinto organiza a acdo de um organismo sobre o seu
meio, e constitui, portanto, uma relacdo entre estes dois elementos. O instinto é adquirido
através da evolucdo, enquanto que a adaptacdo a este contexto, no individuo, se

»114  Mantendo estes dois

desenvolve em interacdo com o0 meio interno e externo
pressupostos (interdependéncia e individualidade), abordemos brevemente cada um dos

niveis do para si.

O primeiro nivel é o para si vivente: (o0 termo “primeiro” ndo tem conotacdo de
primariedade temporal ou ontoldgica; vale aqui simplesmente como “primeiro a ser

abordado”; ou mesmo para conotar seu carater de “estrutura”, uma vez que é sobre ele que

14 FURTH, Hans G. L’Origine Evolutive de I’Imaginaire Radical sous-jacent aux Institutions Sociales in
BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société, p. 210.



0s outros atributos serdo enfileirados. Entretanto, mesmo considerado como “arcabougo”,
isto ndo lhe da anterioridade temporal, uma vez que ele sé pode se constituir como nivel a
partir da existéncia dos outros niveis da constituicdo da subjetividade). Quando falamos em
para-si vivente também ndo se deve reduzir sua compreensao apenas a esfera do corpo, do
bioldgico. O para-si vivente corresponde ao homem enquanto ser num mundo de seres,
inserido num todo social-historico, fator este que lhe da o diferencial em relagdo aos outros
seres, pois, por existir social-historicamente, ele € capaz de criacdo, é autbnomo. Martha
Perrusi, inclusive, observa que ““Castoriadis ndo duvida de uma ““psique” presente nos
animais, distinta da humana. Enquanto a primeira se apresenta de forma funcional, a
humana tem de diferente a imaginacdo, enquanto capacidade de apresentar como real
aquilo que ndo o é.”**°

O para si vivente possui algumas fungdes exclusivas, entre elas estd uma funcao
cognitiva de fundamental importancia, “a colocacdo em figura”. E um processo de
producdo de informagdo, de apresentacdo do mundo ao sujeito; por meio desta funcao e que
0 mundo se torna compreensivel ao entendimento humano. Neste processo vemos confluir
duas dimensdes: a capacidade de “figurar” e a de “ligar”, ou ainda, respectivamente o0s
aspectos sensorial e 16gico. Por “figurar” se entenda a coloca¢gdo do mundo sob a forma da
percepcdo; por “ligar” se entenda a categorizacdo desta percepgdo. Ambas as dimensoes
estdo submetidas as regras inerentes a sua propria constituicdo e, simultaneamente, ao
atributo essencial da autofinalidade do vivente.

E por meio desta caracteristica (a representacdo) do para-si vivente que é possivel

falar nas duas outras, a “valoracdo” e a “intencdo”. A valoracdo imprime no mundo

5 PERRUSI, Martha Solange. A Instituicio Social-histérica da Autonomia como Criacdo Ontolégica em
Castoriadis, p. 84-85.



conhecido pelo vivente a marca daquilo que é socialmente valorado, ou seja, aquilo que se
instituiu numa sociedade, no seu legein, no seu modo de pensar-comunicar o todo social-
historico, e acompanha a formacdo do conhecimento humano. Esta valoracdo sera o suporte
de um afeto e de uma intencédo, conduzindo a uma a¢do, que estara em conformidade com o
teukhein, o modo de agir daquela sociedade. Para compreendermos a inteng¢ao, recorramos
ao primeiro capitulo. Quando tratamos da formacgdo de representa¢des, vimos que nédo é
possivel constituir representacdes fora da intencionalidade da subjetividade. Assim, juntas,
elas constituem o cerne da atividade do vivente, o seu modo de captar, apreender e
representar o mundo.

Uma afirmacéo de Castoriadis sintetiza estas idéias. Diz ele: ““Em toda parte onde
h& para si, havera representacdo ou figura, havera afeto, intencdo; (...) Isso vale tanto
para a bactéria como para um individuo ou para uma sociedade™*®. Ora, isso é facil de
ser compreendido se tivermos presente a primeira caracteristica que indicamos para 0s
niveis do para-si, isto é, a reciprocidade. Por isto, afirmamos que os atributos do para si
vivente perpassam 0s outros niveis do para si, a0 que podemos dizer que estes elementos
sdo elementos de todo e qualquer nivel do “para-si”.

Apesar de nédo estar dito abertamente no discurso de Castoriadis, compreendemos
que estes trés elementos seriam o0s pressupostos da capacidade deliberativa e da vontade no
homem. Inferimos isto a partir dos seguintes dados que Castoriadis oferece: toda
apresentacdo-representacdo ocorre mediante uma espécie de “selecdo”, ou seja, 0 vivente,
em sua constituicdo de para-si, efetua um processo de escolha seguindo as possibilidades
dos seus atributos radicais. Mediante este fato, ndo podemos falar em representacdo

“objetiva”, uma vez que toda representacdo é sempre construida de acordo com as

16 CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe 111, p. 198.



necessidades de alguém, para as suas finalidades; com isto também ndo poderemos chamar
de representacdo “desinteressada”, devido ao interesse especifico sustentado pelo alguém
que representa. O que deve ficar claro é que essa seletividade esta em estreita correlacao
aos atributos originarios do para si, que é a cada vez esse vivente especifico e que depende
do que ele ja é neste processo social-histérico.

Esse para-si vivente se constitui, portanto, num especifico modo de ser, cuja
atividade é congruente as suas finalidades. Tendo compreendido as fungdes do vivente,
passaremos a tratar da especificidade do modo de ser do para-si vivente. Esse modo de ser
possui duas caracteristicas especificas: primeiramente, o vivente na sua singularidade existe
em e por uma “clausura”, isto é, constroi-se de modo que nunca adquirimos acesso ao seu
interior completamente. Em termos de pratica analitica isto implica dizer que nunca
“entramos” em alguém, como bem queremos. Essa discussdo serd retomada mais adiante.
Por ora, basta-nos saber que esse modo de ser como clausura é constitutivo do para-si e
nunca é rompido completamente.

Em segundo lugar, ao alcangcarmos a discussdo do essencial, somente poderemos
pensar o vivente a partir do interior. Esta questdo é complexa, mas talvez se esclareca
mediante a aproximacao feita com a situacdo analitica. Na experiéncia da relacdo analista-
analisando, o ponto de vista do analisando deve ser sempre considerado, sendo assim,
impossivel proceder a uma interpretacdo coerente se as coisas ndo forem tomadas do
interior, da experiéncia pessoal e interna do analisando.

Esquematicamente, temos que o para si vivente, além dos seus atributos de
autofinalidade, autocentrismo e construcdo do mundo proprio — que sdo proprias a todos o0s
niveis do para-si — possui mais algumas caracteristicas constitutivas. Ele é capacidade de

representacdes, de afetos e de intengdes. Seu modo de ser tem a especificidade de se dar



como uma clausura, cuja penetrabilidade é limitada. Finalmente, tem a propriedade de

somente ser conhecido a partir do que deixa revelar de sua interioridade.

O segundo nivel é o para-si psiquico, cuja exposicdo a respeito de sua organizagdo
sera breve, a fim de ndo nos estendermos demasiadamente acerca de um ponto ja tratado
anteriormente, quando discutimos a formacdo das instancias psiquicas. Portanto,
apresentaremos alguns pontos cruciais de seu modo de ser, uma vez que cremos ja haver
esclarecido a sua constituigao.

Primeiramente, quando falamos em para-si psiquico, devemos nos remeter a
discussdo das instancias psiquicas, consciente e inconsciente; em segundo lugar, como
instancias psiquicas, elas possuem os atributos de autofinalidade, autocentrismo e
construcdo de um mundo proprio e, visto que cada uma delas possui 0s mesmos atributos,
decorre dai que cada qual agira por sua conta, segundo seus proprios interesses, gerando
uma relacdo conflituosa entre elas; finalmente, mesmo nesta “confusdo” de suas
existéncias, elas ndo podem se dissociar, ou seja, € constitutivo de seu modo de ser pessoa
psiquica a individualidade e a heterogeneidade na unidade da psique. Como diz Castoriadis:
“E para-si 0 psiquico, tanto como tal quanto na sua pluralidade, a saber, através das
diversas “instancias” ou para cada uma das ““pessoas psiquicas’*'’.

Mediante estas trés informacdes do para-si psiquico, podemos confrontar com 0s

demais dados expostos do para-si vivente e assim perceber como se confirma a idéia da

relacdo de reciprocidade nas suas existéncias.

7 Ihidem, p. 195.



O terceiro nivel é o para-si individuo social: este ponto também sera retomado no
terceiro capitulo, quando trataremos da relacdo entre psique e sociedade. No entanto, as
bases langadas aqui pretendem mostrar uma espécie de investigacdo introdutéria deste
nivel, posto que, no capitulo seguinte, a todo o momento, estaremos nos remetendo ao
individuo como social e historicamente constituido.

Estritamente como recurso metodoldgico (e somente como recurso metodoldgico)
facamos a seguinte esquematizacdo: temos até agora um corpo bioldgico que vive num
mundo com outros seres, um ente que ocupa lugar no espaco e que se percebe ocupando
este espaco; a ele adicionamos uma estrutura psiquica, constituida de duas instancias
conflituosas; agora, tomemos esse composto — que € necessariamente indissociavel e que
comporta seus conflitos internos, fazendo-o a todo 0 momento “re-elaborar-se”, “re-criar-
se” — peguemo-lo e lancemo-lo no tempo, ou seja, na historia; agora, ja& podemos
acrescentar a ele um terceiro nivel, o modo de ser individuo social. Todavia, para coloca-lo
na historia precisamos de um “solo”, uma sociedade — também para si — na qual o
inseriremos. Portanto, é indissociavel a efetividade do “para-si individuo social” fora de um
“para-si sociedade”. Deixando, agora, o recurso metodol6gico, compreendemos em sua
constituicdo originaria, como se caracteriza o para-si individuo social, o quanto ele é
interdependente com a sociedade, e ndo menos dos outros niveis.

A partir desta visdo de interdependéncia reciproca, que esperamos ter fornecido com
a exposicdo acima, ja é possivel compreendermos o que representam as afirmacfes que
atestam a origem social do para-si individuo social; além de ser socialmente forjado, este
nivel do para-si é incessantemente em constru¢do, com o seu potencial de renovacéo,
jamais acabado ou fixado em determinag0es rigidas, gerado no turbilhdo do devir historico

e suas contingéncias, apresenta-se como um espaco de abertura. N&o é estranha a coeréncia



da implicacdo ldgica, cujas proposicBes afirmam que aquilo que temos a cada vez é um
individuo social, que, sendo social, é historico, e se € historico esta submetido ao devir, a
mudanca constante.

Naquela perspectiva do remetimento, da reciprocidade, da interferéncia matua entre
0s niveis do para-si, também podemos considerar o individuo social como o resultado da
transformacéo do psiquico pela sociedade. Transformacdo operada mediante a utilizacdo de
dois instrumentais fundamentais na constituicdo tanto do individuo social como da
sociedade: a linguagem e a familia. Ambos estes instrumentos sdo portadores de toda a
heranca social-historica de uma sociedade; eles sdo doadores de tudo que foi elaborado
pelos diversos individuos sociais que se constituem naquela dada sociedade; eles sdo
instrumentais e a0 mesmo tempo o laboratério no qual se processam as diversas operacfes
de troca, de imposicdo e de refutacdo, de criacdo e aniquilamento de todo o patrimonio
social-historico. Tudo que a sociedade quer passar e perpetuar passa pela instituicdo da
familia e pela linguagem, as quais tratardo de remeter as outras institui¢des sociais.

Neste processo, a linguagem, como afirma Castoriadis, ““¢ uma criacdo do
imaginario radical, isto é da sociedade”'®. Ela emerge na interacdo dos individuos
sociais-historicos, que a instituem conforme o legein daquela sociedade. E por este motivo
que se pode dizer que ““a linguagem néo pode ser sendo cria¢do espontéanea de um coletivo
andnimo”.'**

No tocante a familia, nos remetemos a uma afirmacdo de Castoriadis que esboca

qual o papel fundante da familia na constitui¢cdo do para-si individuo social. Ele afirma que

118 |dem. Les Carrefours de Labyrinthe V, p. 98.
19 |hidem, p. 265.



“a mae é a sociedade mais trés milhdes de anos de hominizacdo™*®. Assim sendo, nos é
permitido pensar que a familia € uma instituicdo auxiliar na efetivacdo do processo de
socializacdo da psique. Todavia, ndo concebemos (e supomos que Castoriadis também nao
tinha esta compreensdo) que aqui se trate da familia biolégica e hereditariamente
constituida (pai biol6gico, mée bioldgica, irméo bioldgico, etc.). Pensamos que aqui se fala
da func¢do da familia enquanto instituicdo. Portanto, a representacdo de uma familia pode se
dar sem necessariamente ser constituida por um pai biol6gico, entretanto, € necessario
alguém que exerca a figura e funcdo de pai, e assim, analogamente, com 0s outros membros
e suas fungdes. O mais importante €, pois, a funcdo para o processo de socializacdo da
psique, da constituicdo do individuo social-histérico.

Esse processo de socializagdo faz com que cada soma-psique singular se torne uma
entidade socialmente definida e orientada, sempre conforme aquela dada sociedade,
naquela dada época. Ele, inclusive, proporcionara todos os aparatos e atributos necessarios
para que esta adequacdo do individuo & sociedade se efetive, corroborando com o
desenvolvimento deste individuo em sua prépria sociedade. Assim sendo, esse processo de
socializacdo proporcionara ao individuo, inicialmente, uma linguagem, que o habilite a
sintonizar-se com seu meio comunicante, tornando-se personagem, tanto receptor como
emissor (reprodutor).

Em segundo lugar, proporciona-lhe uma identidade, que o singulariza dentro do
todo social historico no qual estd inserido. Porém, nesta singularizacdo estd impressa a
marca do todo daquela dada sociedade; um outro aliado nesta formacdo da identidade é a

condicgéo de ter um estado social neste referido contexto. Ora, e estar num dado contexto

120 CASTORIADIS, Cornelius. Fait et a Faire in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation
de la Société, p. 474.



implica 0 “ajuste a regras” — este ponto € crucial no pensamento de Castoriadis, pois,
envolve um dos pilares do seu edificio filosofico, isto é, a discussdo da autonomia, a qual
abordaremos mais adiante.

Neste processo de socializacdo, quase como anexo ao ajustar-se as regras existentes
estd a aceitacdo de valores, que € nuclear na constituicdo de uma sociedade (que também
envolve a discussdo de autonomia). Este sexto item remete ao que discutimos,
anteriormente, sobre os atributos do para-si (autofinalidade, autocentrismo e construcao de
um mundo proprio), isto é, que cada nivel, além de possuir os mesmos atributos que os
demais, possui também interesses proprios, deste modo proporcionando constantes
conflitos na formacdo da subjetividade.

Neste item, Castoriadis pensa que o processo de socializa¢do leva o individuo a
busca de fins e & acdo, conforme as motivacdes e 0 modo de fazer daquela dada sociedade.
Contudo, este ponto € nevralgico devido ao fato de que, como vimos, cada nivel de para si
tem os seus atributos e busca todos os meios para os efetivar, caracterizando um ambiente
conflituoso. Com a inclusdo deste dado da localizacéo histdrica da sociedade na qual esta
inserida a subjetividade, estd instaurada mais uma esfera conflituosa, desta feita entre a
constituicdo soma/psique e o individuo social, que remete para a existéncia dos atributos do
para-si como sociedade.

Mediante este elemento de conflito essencial incrustado no corpo social varios
mecanismos de controle social deverdo ser criados. Assinalamos que a meta deste tipo de
posicionamento, segundo Castoriadis, € tornar o individuo social previsivel; a heteronomia
é imperiosa neste momento. Esta meta € um atentado ao discurso da autonomia do

individuo social-historico. Ao fim das contas, 0 que temos como individuo no amago deste



processo de socializagdo € um individuo que responde e corresponde, funcionando para si
e, sobretudo, para a sociedade.

Podemos compreender melhor este novo dado tomando o livro de Walter di Biase,
“O Homem, a Civilizagéo, a Agressividade”, no qual o autor articula o trinbmio “instinto,
repressdo, articulacdo”. Separamos dois paragrafos que sintetizam estas relacGes: ele diz,
num primeiro momento que “a civilizacdo decorre da subjugacéo dos instintos, j& dizia
Marcuse em “Eros e Civilizagao”. Proposi¢ao aceita inclusive por Freud (...). Dizia ainda
Marcuse que ““a subjugacéo efetiva dos instintos mediante controles repressivos nao é
imposta pela Natureza, mas pelo homem”*?!. E continua mais adiante abordando desta feita
0 papel das instituigdes: “O surgimento das instituicbes fixa definitivamente as
caracteristicas culturais, condicionando a permanente repressdo a que se submete o
homem, contrariando as normas de liberdade (atuacdo livre) biologicamente pré-
determinadas™*%.

Um forte aliado neste processo de socializacdo dos individuos é um mecanismo
decisivo na constituicdo da sociedade e do seu todo social-histérico. Falamos do fenémeno
da “sublimacao”, do qual a psique se utiliza constantemente. Este mecanismo, entre outras
coisas, permite a emergéncia da unidade que engloba a pluralidade, a identidade que
esconde as contradigdes da psique. E o equilibrio da fenomenalizagio da sociedade através
dos individuos e da plena realizacdo destes mesmos individuos com seus ideais, por meio
da sociedade. Entretanto, este ainda ndo € o momento para tratarmos detidamente da
sublimacéo; citamo-la aqui como mais um componente do processo de socializagdo. O seu

minucioso enfoque, porém, sera reservado para o terceiro capitulo.

121 BIASE, Walter di. O Homem, a Civilizagéo, a Agressividade. Rio de Janeiro: Catedra; Brasilia: INL, 1977,
p. 30-33.
122 Ihidem p. 33.



Restou-nos tratar do quarto nivel, o para-si sociedade. Entretanto, supomos j& haver
tratado dele por demais, uma vez que, ao falarmos de cada um dos outros niveis, este “para-
si sociedade” sempre foi parte intrinseca da discussdo, como elemento indissociavel,
reciproco e interdependente sem, contudo, perder seu modo de ser préprio. Portanto, ndo
nos deteremos neste modo de ser, a0 menos por enquanto. Operaremos, temporariamente,
apenas com as informacGes colhidas acima, nos outros paragrafos. No préximo capitulo,
quando tratarmos da imbricacdo entre psique e sociedade, abordaremos este para-si com
maior profundidade.

Por ora, fixemos este principio basilar no processo que buscamos compreender. A
discussdo que Castoriadis propde ndo tem carater essencialista ou idealista; sua perspectiva,
ao contrario, é tratar da sociedade “social-historicamente” efetivada, portanto, feita e refeita
a cada dia, por cada um dos sujeitos sociais-histéricos. Sua proposta nao se refere a hiper-
sujeitos, a consciéncias ou inconscientes coletivos ou a espirito dos povos.

Agora, mediante a compreensdo que formamos dos varios niveis do para-si,
consideraremos outros dois atributos, absolutamente necessarios, na constituicdo da
subjetividade: a sua faculdade de reflexdo, inclusive auto-reflex&o, e a capacidade de

deliberacdo, posteriormente ou concomitantemente a atividade reflexiva.



3. A atividade reflexiva e deliberativa na constituicdo originaria da

subjetividade

Mediante o que vimos até o momento, observamos que a subjetividade se erige
numa ampla multiplicidade de possibilidades, 0 que repercute diretamente sobre o todo
social-historico ao qual ela pertence. Somado a isto ha um outro dado importante do seu
modo de ser, que se refere ao fato de que a subjetividade se mantém sempre homogénea e
heterogénea, simultaneamente. E, finalmente, acrescentamos dois outros aspectos
primordiais da sua constituicdo, duas capacidades originarias, cuja originariedade é
equiparavel aos demais atributos dos niveis do para-si e da sublimagdo no processo de
socializagcdo. S&o elas as capacidades reflexiva ou deliberativa e a capacidade de acéo
deliberada ou vontade.

Antes de tudo, convém compreender o uso que Castoriadis faz do conceito de
vontade, a fim de ndo cairmos em uma das diversas discussdes conceituais, por ora,
desnecessarias. Deve-se compreender bem a acepcdo dada a “vontade” por Castoriadis, de
forma que nédo se pressuponha algo que venha se chocar com o todo do seu pensamento.
Portanto, nada melhor do que tomarmos a sua propria definicdo, na qual ele afirma: “a
vontade, tal como a entendo aqui do ponto de vista metapsicoldgico, € a existéncia de uma
qguantidade de energia livre ou de uma capacidade de mutacdo importante de energia
coordenada & reflexividade”*?*. Assim sendo, em Castoriadis, & vontade estdo diretamente

associados os conceitos de “energia”, “mutacao” e “reflexdo”.

123 CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe 111, p. 220.



Reflexividade, aqui, ndo deve ser entendida como o simples ato de pensar, mas a
auto-referéncia que se configura aqui. Desta forma, a reflexividade caracteriza a
possibilidade de que tudo aquilo que constitui o todo social-histérico ao qual o sujeito
pertence possa se tornar objeto, ou seja, possa ser submetido ao crivo que 0 sujeito
imprime, a tudo o que cerca e constitui sua existéncia social-historica. Inclusive podendo
fazer objeto desta reflexdo a sua prépria atividade, o seu préprio ser social-histérico no
constante processo de socializagdo da psique.

Esse “pbr-se como objeto” ndo deve ser tomado na acepcao tradicional da relagdo
sujeito-objeto, na qual o objeto é submetido a andlise e posto dentro de definicbes e
conceitos, tudo deterministicamente acabado e fechado. Nem o sujeito nem sua atividade se
submetem a isto, devido ao seu carater de constante vir-a-ser, de estar sempre a ser feito.
Retomando Renato Mezan, temos esta mesma ideia presente em seu livro quando ele diz
“que o elemento de que é feita a psique ndo pode ser reduzido as leis que determinam a
relativa estabilidade dos objetos do mundo exterior, porque o que o caracteriza é
precisamente a fluidez, a indeterminacdo, a auséncia de negacdo e, portanto, de toda
negacado determinada’*?,

Na reflexividade o trago mais originario para a constituicdo da subjetividade é que,
além da capacidade de colocar todo o seu mundo, todo o0 seu contexto social-historico sob
um crivo analitico, algo mais pode ser colocado sob observacdo: a prdpria existéncia do
sujeito; neste exercicio, sua propria atividade se torna “objeto”, embora na concepcdo de
que essa explicitacdo de si se d& como um objeto simplesmente por posi¢do e ndo por

natureza®®.

124 MEZAN, Renato. Freud: um pensador da cultura, p. 309.
125 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe 111, p. 211.



Esse interrogar-se sobre si somente é feito dentro daquilo que o sistema instituido de
cada sociedade autoriza, sempre se faz dentro de um dado teukhein e um dado legein.
Porém, é possivel ocorrer que esta interrogacdo va além do que o sistema permite; essa
possibilidade ¢é rara, mas é provavel. Quando isto acontece, verifica-se a constituicdo do
processo de autonomia, que viabiliza a autocriagdo da subjetividade como reflexividade.
Todo esse processo se da via a propria sociedade, constituindo o que Castoriadis chama de
processo de criacdo histérica.

Neste processo a autonomizacdo da sociedade ndo precede a dos sujeitos sociais; se
concebermos que ha relacéo de reciprocidade entre os individuos e a sociedade, a assercao
final sera que a autonomizagdo acontece simultaneamente nos dois niveis, individual e
coletivo. Lembremos que a sociedade, no pensamento castoriadiano, ndo € algo maior que
abarca as pequenas particulas (os individuos sociais) determinando-as: ““a sociedade néo é
nem coisa, nem sujeito, nem idéia — e tampouco colecdo ou sistema de sujeitos, de coisas e
de idéias™*?%. Portanto, o questionar de um dado contexto social somente acontece porque,
primeiramente, a subjetividade é capacidade originaria de autonomizacéo e reflexdo sobre
si e sobre o0 seu mundo e, em segundo lugar, pelo fato de que a sociedade € possibilidade
originaria de reflexibilidade e autonomizac&o.

O que torna possivel esta atividade reflexiva ¢ a imaginacdo, faculdade cuja
atividade pode “colocar como sendo aquilo que nédo é”, capacidade de representacéo, e a
partir disto se efetivar a reflexdo subjetiva. Podemos, outrossim, relacionar este processo
envolvendo imaginacdo e reflexdo com a capacidade do ser vivente de apresentar-
representar. Algo une estas duas capacidades, e esse algo é a imaginacao, pois ambas tem

em sua base originéria, a imaginacdo radical: “o vivente faz ser uma figura (uma

126 | dem. L’ Institution Imaginaire de la Société, p. 248.



“percepc¢ao”) ali onde ha X (e mesmo ali onde ndo ha nada: sombra). Mas ele a faz de
uma vez por todas, sempre ““da mesma forma™, e ele a faz na sujeicdo a funcionalidade.
Para o psiquismo humano, ha fluxo representativo ilimitado e irrefreavel, espontaneidade
representativa que ndo € sujeita a um fim determinavel, ruptura da correspondéncia rigida
entre figura e X ou da consecucdo fixa das imagens. Evidentemente, é sobre essas
propriedades da imaginacéo radical que se apdia psiquicamente a capacidade linguistica
do ser humano*?’.

Quanto a faculdade da acédo deliberativa ou vontade, o que de inicio podemaos inferir é
que, da mesma forma que a reflexdo se faz sempre dentro do permitido pelo sistema da
sociedade, também a acdo se apdia nesta dependéncia, isto €, sempre se da conforme um
dado teukhein e legein. Semelhante a reflexdo, ha uma profunda intrincagdo entre
Imaginacao e vontade.

Tendo como primeiro dado que estas capacidades sdo constitutivas da subjetividade
chega o momento de confrontar as idéias que tomamos até agora com a perspectiva da
reflexdo freudiana. Assim, Castoriadis pergunta acerca dos pressupostos metapsicoldgicos
correspondentes as capacidades de reflexdo e de acdo deliberada. Agora, partiremos em

direcdo a compreensdo do que seja a origem, a estrutura e o funcionamento destas

capacidades em relacéo a cada um dos quatro pressupostos.

127 |dem. Les Carrefours de Labyrinthe 111, p. 203.



4. Os quatro pressupostos metapsicologicos na constituicdo da

subjetividade

Mantenhamos o principio de que estas divisdes e esta colocacdo em ordem nao
supdem uma ordem necessaria de existéncia, ou seja, 0s pressupostos nao se formam numa
ordem dedutiva, na qual o anterior é o fundamento para o posterior. Esta organizacdo que
os toma isoladamente constitui apenas um recurso metodologico, entretanto, na efetividade
eles co-existem simultaneamente, sem que haja mais necessidade de um do que de outro.
Cada pressuposto deve a sua existéncia ao fato de que existem o0s outros trés, numa

intrincacdo de carater necessario.

Esclarecido este principio, tratemos do primeiro dos quatro pressupostos, a
Sublimacéo. Na fala comum, cotidiana, informal, diz-se que a sublimacdo é a capacidade
de obter prazer indireto: isto é, ha um objeto, que em si ndo tem a capacidade de produzir
prazer, mas por meio de dado mecanismo tem sua existéncia transformada em doadora de
prazer. Na perspectiva de uma argumentacdo mais técnica, falando com mais rigor e

propriedade, Castoriadis diz que ‘“a ““sublimacdo” nada mais é do que 0 aspecto
psicogeneético ou idiogenético da socializacdo, ou a socializacdo da psique considerada
como processo psiquico”*?, A titulo de melhor esclarecimento, ele descreve a sublimacéo
como 0 processo através do qual a psique é forcada a trocar os seus “objetos proprios” ou

“privados” de investimento (inclusive a propria “imagem” para ela mesma) por objetos que

sdo e valem em e por sua instituicdo social, e a fazer deles para ela mesma “causas”,

128 CASTORIADIS, Cornelius. L’Institution Imaginaire de la Société, p. 420.



“meios” ou “suportes” de prazer™?’. Assim, é a partir de um imaginério vivido em comum
que se inauguram as historias humanas.

Desta forma, a sublimagéo proporciona, ou melhor, constitui a subjetividade com a
constante capacidade de se atualizar. VVoltamos mais uma vez a questdo que se pde na base
da constituicdo da subjetividade, 0 modo de ser criativo, renovando a assertiva de que a
criacdo € um dos atributos originarios mais importantes do modo de ser da subjetividade,
em todos os ambitos, instancias e niveis de sua existéncia como sujeito social-histérico.
Assim, 0 Unico dado novo, que merecera 0 nosso destaque e aprofundamento, se refere a
este poder de obter prazer independentemente da existéncia direta, com o respectivo
suporte imediato de satisfagéo.

Entdo, a partir do momento em que, o aparelho oral investe numa atividade que ndo
fornece nenhum prazer localizado num 6rgao especifico (ndo em geral, ndo diretamente) ha
atividade sublimada. Nesta perspectiva, “o falar” ja se mostra como uma atividade
sublimadora. Esta operacao se processa por trés razdes: primeiramente, ndo temos presenca
de prazer de 6rgdo nesta atividade; em segundo lugar, o processo acontece no plano da
instituicdo da linguagem em e por uma faculdade criativa que ultrapassa as possibilidades
da psique singular. Trabalha-se, portanto, no plano da instituicdo social-histdrica; e, em
terceiro lugar, falar sempre acontece no plano da sociedade; logo, dirigindo-nos a outros
comunicantes, outras psiques singulares, também envolvidas neste processo.

A sublimacdo tem uma importancia fundamental para o nucleo do pensamento de
Castoriadis. Isto se torna evidente no fato de que, ao tratarmos deste assunto, somos
remetidos a outros pontos do pensamento castoriadiano, alguns dos quais ja discutimos ou

ao menos, fizemos certa referéncia no decorrer de nossa pesquisa. Sendo, examinemos uma

129 Cf. ibidem, p. 421; também: idem. Les Carrefours de Labyrinthe 111, p. 216.



assertiva feita pelo autor, fonte de ressonancia em outros ambitos de tematicas. Diz
ele:**Nao podemos compreender nada da psique humana (nem da sociedade) se nos
recusarmos a constatar que na base de todas as suas especificidades se encontra a
substituicdo do prazer de 6rgdo pelo prazer de representacdo”*®. Podemos observar,
portanto, que ha uma relagdo de necessidade entre a constituicdo da psique humana e o
processo da sublimagdo. E dai, devemos direcionar a nossa atencdo para 0 processo de
socializacdo da psique, cuja efetuacdo também se mantera em estrita interacdo com a
capacidade sublimadora da subjetividade.

Ora, s6 ha obtencédo do prazer de representacdo se houver a capacidade constitutiva
de “representar”. Como vimos, um dos atributos do modo de ser do para-si vivente é 0
“apresentar-representar”. Portanto, onde quer que haja o para-si havera, por conseguinte a
capacidade de representacdo. E como este atributo ndo pode ser dissociado dos outros dois,
diremos que necessariamente no processo de sublimacao havera “afeto” e “intencdo”. Em
poucas palavras, observamos que, no processo de sublimacdo co-existem os atributos do

para-si vivente: representacéo, intengéo e afeto.

O segundo pressuposto metapsicoldgico das capacidades de reflexividade e acdo
deliberada faz referéncia a existéncia de um quantum de energia livre. Este aspecto pode
nos remeter as especulacdes iniciais de Freud, quando ele pesquisava sobre a relagdo entre
a atividade do inconsciente e os movimentos energéticos. Epoca na qual ele criou conceitos
como o “principio de constancia”.

Para Castoriadis, 0 que se pode falar com relagéo a este movimento de energias, que

ocorre na sublimacdo, diz respeito a um certo desvio de energia que se destinaria a

139 |dem. Les Carrefours de Labyrinthe 111, p. 215.



atividade motora, do 6rgdo, e que, por estar liberado (ndo especificamente ligado a uma
funcdo a desempenhar, em relagdo a um O&rgdo) € desviada para o proprio fluxo
representativo, concentrando-se nele e nas suas representagdes. Na originariedade deste
movimento de trocas energéticas esta a imaginacgdo radical. Obviamente, se ela constitui o
processo de criagéo e instituicdo, a imaginacdo ndo poderia estar de fora do mecanismo da
sublimacéo.

H&, porém, que se diferenciar o “processo sublimatério” do “processo de
fantasmatizacdo”, que também se constitui numa atividade representativa, operada
mediante o desvio de dada quantidade de energia. O diferencial entre 0s dois processos sera
a sua abrangéncia. Enquanto a fantasmatizacdo tem um “objeto” cujo carater é
essencialmente privado, o “objeto” da sublimacdo tem cunho primordialmente social, ou
seja, ele somente é pela instituicdo, constituindo-se assim como objeto publico, social-
historico. Entenda-se o termo objeto na acep¢do que apontamos acima, isto é, diferente da
concepgdo da metafisica e da ontologia tradicionais, observe-se que o objeto ndo esta
separado do sujeito que o compreende; antes, 0 sujeito € que esta imerso na mesma situacao
social-historica em que se encontra o objeto.

Enquanto sdo sociais, 0s objetos da sublimacdo sdo invisiveis, ou seja, valem em
virtude de sua constituicdo ou de sua impregnacgdo por significacbes imaginarias sociais.
Enquanto objetos historicos se inserem no processo de devir, de mutagdo, de constante vir-
a-ser. Ora, esta situacdo nos leva a consideracdo de uma capacidade inerente a qualquer
mecanismo de troca, de desvio, de remetimento de um ponto para outro; em toda troca esta
presente a capacidade de desqualificar-requalificar. No caso da sublimagdo da psique
falaremos, pois, em “desqualificagdo-requalificacdo da energia psiquica”. Esta

potencialidade tem sua acdo baseada na constituicdo social-histérica na qual se insere o



sujeito. Ora, uma vez havendo desqualificacdo-requalificacdo da energia psiquica poderao
ser criadas novas representacdes. E essa a dindmica da constituicio das instituicdes de uma
dada sociedade, um constante fluxo representativo.

Em suma, até o momento, tratamos de dois pressupostos metapsicolégicos das
atividades deliberante ou da vontade e da agdo deliberada da subjetividade, a saber, a
capacidade de sublimar da psique e a capacidade de mutacdo de energia psiquica. Apesar
de termos feito constantes referéncias ao aspecto social-historico, perfizemos um itinerario
muito proximo do discurso metafisico, embora tenhamos tratado de descartar tais relagdes
quando utilizamos termos cuja associacdo com a metafisica e a ontologia tradicionais se
insinuava. Apesar de utilizarmos os termos classicos “objeto”, “essencial”, “categoria”,
mostramos que eles ganham uma nova perspectiva na acepgédo de Castoriadis.

A partir de agora, esta proximidade com o terreno metafisico das elaboragdes
metasociais serd cada vez menor, uma vez que adentraremos no espago mais proprio da
efetivacdo social-historica, no qual a instituicdo social é basilar. Esta é, portanto, a
perspectiva com a qual abordaremos os outros dois pressupostos metapsicoldgicos: a
labilidade dos investimentos e a capacidade de questionar os objetos instituidos. Como
podemos verificar no texto de Martha Perrusi quando ela afirma que “numa democracia,

toda criacdo é possivel, mas ela exige o julgamento e a escolha, uma autolimitacao”*3".

No terceiro pressuposto, Castoriadis abrira a discussdo de um aspecto que, para ele,
representa um dos fatores da constituicdo de uma sociedade heterdbnoma: a rigidez dos

investimentos, cujo contraponto sera 0 pressuposto metapsicoldgico da labilidade dos

131 Cf. PERRUSI, Martha Solange. A Instituicdo Social-histérica da Autonomia como Criag&o Ontolégica em
Castoriadis, p. 156.



investimentos. Conforme sua concepgdo, para a constituicdo das capacidades de
reflexividade e de acdo deliberada é necessario a subjetividade uma importante e relativa
(enfatizamos o termo relativo) labilidade dos investimentos. A énfase colocada na palavra
relativa é derivada do fato de que essa labilidade, como pensa Castoriadis, ndo deve ser
confundida com uma fluidez totalmente indeterminada ou totalmente sem parametros.
Labilidade aqui é o oposto de rigidez, oposto daquilo que esta petrificado, solidificado nas e
pelas instituicdes sociais. Segue-se aqui 0 mesmo principio que estd na base (como vimos
anteriormente) de sua critica a Idgica conjuntista-identitaria, a ontologia e a metafisica
tradicionais, rigidez que punha como imutével, fechado, terminado aquilo que concerne a
existéncia social-histérica da subjetividade (estas idéias ja apontam para o modo de ser do
quarto pressuposto: a capacidade de questionar os objetos instituidos).

As proposicdes de Eugéne Enriquez séo suficientes para sintetizar os dados colhidos
preliminarmente e langcar-nos na problematica destes ultimos pressupostos. Afirma
Enriquez: ““*Assim, o individuo sé pode advir como ser humano se estendendo sobre o
campo social. Porém, ao mesmo tempo, este outro ndo pode determinar completamente sua
conduta. Ficara sempre uma parcela de autonomia e de originalidade. Quer dizer, a
moénada psiquica tem capacidades de resisténcia a toda tentativa de conformacdo e de

normalizacdo. Assim, a clausura é abertura seletiva™.

A labilidade é importante na medida em que, dentro do processo de sublimacéo,
junto a capacidade de desqualificagdo-requalificacdo, ela possibilitara o questionar acerca

da sociedade e de seus objetos instituidos do legein e do teukhein. E relativa devido ao fato

%2 ENRIQUEZ, Eugeéne. Le Sujet Humain: de la cl6ture identitaire & I’ouverture au monde in DOREY, Roger
(org.). L’Inconscient et la Science, p. 40-41.



de que, mesmo questionando, criticando, buscando mudar, essa atividade se faz ainda
dentro de um dado teukhein e de um dado legein. Assim, serd possivel conciliar uma
atividade contestatdria, em busca de mudancas na sociedade instituida e, ao mesmo tempo,
manter-se vinculado ao presente social-histdrico. Castoriadis descreve esta situacao, com
referéncia a labilidade de um cidad&o, dizendo que este “pode e quer discutir o fundamento
correto da lei a qual, enquanto isso, ele obedece”.*®. E neste sentido que Mirtes Amorim
afirma que uma sociedade autdbnoma € aquela que se sabe como origem de sua prépria
significacdo. Uma sociedade autbnoma é uma sociedade que explicitamente se institui.
Autonomia implica fazer politica no sentido rigoroso do termo, isto €, questionar os
fundamentos da instituicdo da sociedade™*. Remete-nos inclusive & heranca grega da
democracia: ““a democracia e a filosofia nascidas na Grécia sdo um sinal de revolta contra
a dominacao de um imaginario instituido. E estas conduziram a uma ruptura radical, a
uma criacao ontoldgica que redundou na emergéncia de sociedades que pdem em questéo
suas proprias instituicdes e significacdes”**.

Todo esse movimento que viemos discutindo (mutacdo de energia, capacidade de
desqualificacdo-requalificagdo, labilidade dos investimentos) preparou-nos para a
perquiricdo do quarto pressuposto metapsicologico, a capacidade de questionar as
instituicdes sociais e seus objetos instituidos. Porém, pouco precisamos dizer com relagéo a
ele, pois a diferenga entre este pressuposto e o anterior é bastante ténue, como nos adverte o
proprio Castoriadis. Neste sentido, ele sugere que chamemos ao pressuposto da labilidade
de “vertente objetiva” e ao pressuposto da capacidade de questionar de “vertente subjetiva”

das capacidades originérias de deliberagdo e acao deliberada.

133 CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe 111, p. 219.
134 cf. AMORIM, Mirtes Mirian. Labirintos da Autonomia, p. 200-201.
13 Ibidem, p. 170-171.



O termo “objetivo” é utilizado aqui na medida em que trata da constituicdo
originaria de “investimento”, independentemente de sua relagdo com os fatos sociais
instituidos, ou seja, de uma capacidade originaria que é a possibilidade da existéncia do
“guestionamento”. A palavra “subjetivo” é aplicada aqui devido ao fato de se tratar de um
pressuposto que esta diretamente ligado a relacdo do individuo social com um dado objeto
socialmente instituido, relagdo que ¢ efetivacdo da capacidade de questionar o que o sujeito
social-historico tem frente a objetos instituidos.

Finalizando, recordamos que a divisdo e ordenamento que fizemos entre 0s
pressupostos metapsicoldgicos tém apenas a intengdo de servir como recurso metodoldgico
a fim de melhor compreendermos a constituicdo de cada um deles, ndo implicando, com
isto que essa divisdo seja facilmente observavel. Pelo contrério, qualquer tentativa de
ordenacdo resultara em obscuridade. Isto se deve ao fato, principalmente, de que um
pressuposto ndo pode existir independente do outro. H4, portanto, o que chamamos de
relacdo de reciprocidade, caracteristica que encontramos, analogamente, na relacao entre as
instancias psiquicas, entre os niveis do para-si, € que no momento, verificamos também na
relacdo entre os pressupostos metapsicologicos das capacidades de deliberacdo e acdo
deliberada. Mediante esta informacdo de que os pressupostos, embora irredutiveis, existem
numa relacdo de mdatuo condicionamento, podemos atribuir relacdo analoga para o
fendmeno sublimatdrio, isto €, dizemos que somente ha sublimacdo mediante o concurso da

atividade indissociavel e simultanea destes pressupostos.



5. A mbnada psiquica na constituicdo da subjetividade

Até o momento, fizemos um grande percurso, falamos de vérias capacidades e
possibilidades do ser humano, todas efetivaveis embora nem sempre efetivadas. Vimos que
tanto a constituicdo originaria quanto a histéria de um individuo social-histérico mantém
estreita relacdo com a constituicdo e a histdria coletiva a qual esse individuo pertence. E,
neste devir historico, vimos que ndo é possivel formular um conceito que englobe e encerre
todo o sujeito, pois ele tem o modo do ser constante criacdo. Vimos também que esta
constituicdo se da segundo a forma da co-existéncia de varios niveis de para-si,
indissociaveis e reciprocos. E nesta relagdo que se constitui a subjetividade, cujos atributos
principais — a reflexividade e a vontade — oferecem a possibilidade de mudar a condigéo de
heteronomia para a de autonomia. Tudo isto como processo de cria¢do histérica.

Assim, alicercada na perspectiva da constante mutacdo, da abertura a relagdes de
reciprocidade, da criagdo como modo de ser, Castoriadis propde a sua teoria da mdnada
psiquica, na qual ele afirma que o para-si é uma bola fechada, ao passo que a subjetividade
é uma pseudobola fechada. O para-si se configura como uma bola fechada que pode ser
ajustada conforme algumas condic¢des, mas que tem a tendéncia a permanecer inalterada,
mesmo junto a outros para-si. Desse modo, podem se constituir um nimero indefinido de
outras bolas do mesmo tipo, que serdo sempre, apesar de indissociaveis, especificas, ou
seja, cada para si mantém sua especificidade, seus atributos de autofinalidade,
autocentrismo e mundo proprio. Chamamos a esta situacdo que descrevemos de “unidade

na heterogeneidade”.



Quanto a subjetividade, dizemos que ela pode ser descrita como sendo uma bola
pseudofechada, pois, apesar de se manter distinta enquanto subjetividade, ndo se fecha
sobre si mesma e se constitui no processo de criacdo constante inerente a si e ao contexto
social-historico ao qual ela pertence. Disto resulta o fato de que ela pode interagir com
outras pseudobolas do mesmo tipo, questionar o mundo e a si mesma, modificar o seu
contexto e se modificar, criar 0 mundo humano constantemente e engendrar suas
representacdes infinitamente. Esta gama de capacidades e de possibilidades, Castoriadis
sintetiza dizendo: ““0 mundo acessivel a subjetividade ndo é dado de uma vez por todas, ele
¢ a cada vez [a0 mesmo tempo] extensivel e modificavel (para “fora” e para
“dentro”?)”"*%,

Portanto, compreendendo as idéias do movimento que a subjetividade como
pseudobola fechada realiza, podemos adentrar em um dos aspectos mais interessantes do
pensamento de Castoriadis (e um dos mais intrincados também, até mesmo pelo seu
remetimento e seu relacionamento constante com o discurso psicanalitico): a compreensdo
do significado da “moénada psiquica”, a sua origem, constituicdo e como se da enquanto
modo de ser originario da subjetividade.

Podemos selecionar, a titulo de ilustracdo representativa, frases nas quais
Castoriadis sintetiza brilhantemente a questdo a que nos referimos neste trecho. Trechos em
que ele afirma, por exemplo, que “0 mundo préprio da psique singular € ao modo de

clausura”®®: e diz ainda: “a sociedade se institui cada vez na clausura de suas

138 CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe 11, p. 223-224.
137 CASTORIADIS, Cornelius. Fait et a Faire in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation
de la Société, p. 461.



Significagdes Imaginarias Sociais™ e continua: ““a criacdo historica da filosofia é ruptura
desta clausura™*®,

A etapa de discussd@o que iniciaremos agora pretende nos conduzir ao ponto crucial
da problematica que foi levantada em nossa pesquisa, a saber, qual é e como se da a relacao
entre psique e sociedade no pensamento de Castoriadis. A medida que descrevemos os
diversos pontos constituintes da teoria do processo de socializacdo da psique, 0s quais
constituiram as etapas que se sucederam até o momento no nosso trabalho de pesquisa,
vamos nos aproximando mais da compreenséo desta relacao.

Quando falamos em “ménada”, o remetimento a Leibniz é quase imediato, posto
que é ele quem primeiramente discute acerca da constituicdo e do modo de ser de uma
monada. Acerca desta sua compreensdo, podemos sintetizar dizendo que ela é “uma
entidade psicologica infinitesimal, compreendendo o resultado da realidade. Cada monada
é Unica, indestrutivel, substancia dinamica distinguida de outras ménadas pelo seu grau de
consciéncia. Monadas ndo tém relagcfes causais verdadeiras com outras monadas, mas
cada uma contém no seu interior um principio de mudanca. No ato da criacdo, Deus entdo
coordenou o universo, em que as monadas sdo perfeitamente sincronizadas umas com as
outras em harmonia pré-estabelecida. Como resultado, cada monada espontaneamente
espelha toda mudanca da realidade, sem de fato ser afetada por outras ménadas. A
unidade assim imbui um resumo de diversidade™ **°.

Mediante esta compreensdo preliminar da concepgdo da monada no sentido

leibniziano, ndo queremos fazer qualquer tipo de aproximacédo, no sentido de estabelecer

qualquer tipo de relagcdo derivacional entre o pensar da monada de Leibniz e o pensar da

138 Ihidem, p. 466.
13 ENCICLOPAEDIA BRITANNICA. 15. ed. Chicago: Encyclopaedia Britannica, 1980, v. 6, p. 987.



monada psiquica de Castoriadis. Esta citacdo visa tdo somente ampliar a0 méximo a
quantidade de dados quanto a discussdo do que possa ser chamada “estrutura monadica”.
N&o queremos estabelecer relagfes causais; entretanto, tencionamos a nos adiantar e fazer
duas aproximacGes possiveis. Como vimos no texto citado, cuja base é a concepcéo
leibniziana, “as monadas ndo tém relagdes causais verdadeiras com outras ménadas, mas
cada uma contém no seu interior um principio de mudanca”; ora, isto estad analogamente
presente na teoria da ménada psiquica de Castoriadis. Outro ponto em que é possivel
aproximar Leibniz e Castoriadis é a concepcao deste ultimo de que as mdnadas co-existem,
mas sem se afetarem reciprocamente, cada uma em seu mundo préprio, porém suscetiveis a
abertura. E esta abertura conjugada ao atributo da mutabilidade que permite a criago.
Desenvolveremos melhor estes pontos a seguir, e outras possiveis aproximagdes que
possam ser feitas entre as duas idéias de mdnada. Contudo, por ora, cabe-nos buscar a
compreensdo da monada na perspectiva singular de Castoriadis.

Diz ele: “ a mbnada psiquica ¢ um formante-formado, ela é formacéo e figuracéo

de si, figuracdo figurando-se a partir de nada’'*®.

Esta € uma das defini¢cbes que
Castoriadis apresenta para a ménada psiquica. Aqui ja podemos apontar sua relagdo com o
para-si vivente que, como vimos, apresenta a capacidade de apresentar-representar ou
figurar. Em ambos os casos, tanto para a ménada quanto para o para-si, a possibilidade de
efetivacdo de suas capacidades se da gracas a imaginacéo radical. Ela é a fonte pela qual as
representacGes emergem.

E a relagdo com o para-si ndo se restringe a este ponto, ha outro: cada para-si, apesar

de sua unidade necessaria com 0s outros para-si, preserva a sua diferenca, a sua

individualidade, no constante conflito nos quais eles se constituem. Esta preservacéo esta

10 CASTORIADIS, Cornelius. L’Institution Imaginaire de la Société, p. 406.



diretamente ligada ao fato que em todos os niveis ha a busca da preservacdo de seus
atributos (autofinalidade, autocentrismo e mundo préprio). A ménada psiquica sustenta
uma constituicdo analoga, embora sua posicado seja mais originaria, posto que sua fungéo é
fundante e € formadora da possibilidade de haver objetividade e da subjetividade no
contexto social-historico. Esta representa uma das diferencas mais radicais entre a ménada
psiquica e o para-si, pois que ela constitui a subjetividade como abertura, enquanto que os
atributos do para-si tendem ao fechamento.

Ora, no inicio de sua efetividade social-histérica, o sujeito, como individuo social,
vive numa clausura; assim, todas as suas referéncias serdo em relacdo a si mesmo. Com
efeito, ndo ha distin¢do entre si e todo o resto da realidade na qual o sujeito simplesmente
esta inserido, pois, ndo se compreende pertencente a algo, porque tudo € ele. A posicéo do
sujeito, portanto, é uma espécie de autismo, como Castoriadis denomina. Mirtes Amorim
tem uma descricdo do processo de ruptura monada e da estrutura da psique bastante
propria, na qual ela afirma que “a psique ndo é racional, ela é uma espécie de “monada
louca”, basicamente inapta a sobrevivéncia. Uma espécie de monada psiquica a-social e
anti-social. (...) Ela € o proprio caos manifestado, ou o fundo escuro sem peias ou limites.
E a fundagdo social do individuo que modifica, formal/deforma, canaliza ou altera
essencialmente essa exigéncia originaria total que & psique”***.

Na fase do autismo, as capacidades da subjetividade — representacdo, intencéo e
afeto — tornam-se indistintas, quase unificadas, posto que ndo ha diferenciacao entre o que é
representacdo e 0 que é percep¢do (ou mesmo a mera sensacdo). Porém, mesmo nesta
indiferenca, ha intencdo e afeto. A particularidade desta questdo € que ao invés destes

“focos” se dirigirem para fora do sujeito, remetem-se para o proprio sujeito. Castoriadis diz

1“1 AMORIM, Mirtes Mirian. Labirintos da Autonomia, p. 190.



que ndo convém falar em narcisismo, pois neste caso, especificamente, todo o resto que
rodeia o individuo € excluido por ele, em funcdo de um investimento libidinal sobre si.
Com isso, ao invés de falarmos em narcisismo, no caso da modnada psiquica é mais
adequado falarmos em libido de auto-investimento, pois neste caso como todo o resto esta
num estado de indivisdo com o sujeito, o investimento que se dirigiria para este resto ira
para o sujeito, uma vez que sujeito e resto sdo um so.

No processo de socializacdo da psique esse estado monadico tem a tendéncia a ser
quebrado e vai ser quebrado. E assim, esta psique ficara “ex-centrada” em relacdo a si
mesma, reconhecendo o resto da realidade e investindo nela, constituindo representagdes.
Entretanto, mesmo tendo sido rompido uma primeira vez esse fechamento, ele permanecera
constituindo o sujeito via mecanismos inconscientes, desta feita como tendéncia; ou seja, 0
modo de ser da m6nada psiquica permanecera sempre na dindmica do inconsciente. Esta
permanéncia é registrada por Joel Whitebook quando ele afirma que “a exigéncia a
unificacéo, colocada pela representacdo original, continua a operar depois da ruptura do
estado inicial, quando € transferido para o “p6lo monédico™ da psique. No estrato mais
consciente, socializado da psique, a intencao unificadora do p6lo monéadico ¢ alistada para
sintetizar a diversidade de conteldos emanados de fora na relacdo com a unidade da
experiéncia. Como a unidade transcendental da apercepcdo, como é a precondicdo para
todas outras representacdes, ele proprio ndo pode ser representado; nés somente inferimos
por intermédio de seus efeitos™**.

A mesma monada que possui em sua constituicdo a tendéncia a se fechar, possui

também (constitutivamente) a tendéncia a se romper. Esta tendéncia sera apoiada pelo

12 WHITEBOOK, Joel. Intersubjectivity and the Monadic core of the Psyche: Habermas and Castoriadis on
the Unconscious in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société, p. 232.



modo de ser do individuo social-historico, cuja constituicdo apela constantemente por vir-a-
ser. E a caréncia sentida por este individuo social que terd grande importancia na
constituicdo da teoria da socializacdo da psique, pois, é a partir de uma necessidade do
individuo social que a ruptura monadica se deflagrara. E necessaria uma caréncia que nio
esta ligada necessariamente a estrutura somatica que causard sofrimento, desprazer, para
que a mdnada se abra de sua clausura e entre num processo de transformacéo constante.
Esta é a base ou a principal atribuicdo do movimento de socializagdo da psique.

Ora, mas este desprazer ndo esta ligado necessariamente a estrutura somatica, disto
decorre que Castoriadis afirmara que a ruptura monadica € somente apoiada pela

3 isto €,

necessidade somatica, ndo se constituindo em condicéo necessaria nem suficiente
ndo importa 0 como ou de que se constitui (somaticamente falando) o individuo social, nem
é somente por ter um corpo que ha a ruptura. Melhor dizer que € porque o individuo social-
histérico forma uma totalidade indistinta com a estrutura soma/psique, que falamos em
processo de socializagdo da psique.
Ocorrida a ruptura se instaura a formacéao social-histérica do individuo social. Antes,
0 que tinhamos era a indistin¢do entre exterior e interior, tudo se resumia & ménada e sua
libido de auto-investimento. Agora, entram dois elementos, que sempre estiveram ali, mas
nunca receberam o investimento necessario: o objeto e o outro.
E desde essa perspectiva que assevera Hans Joas que ““Castoriadis desenvolve uma

teoria da socializacdo na qual as reflexdes classicas de Freud sdo reformuladas; a

socializacdo € um processo conflitual entre as representacBes do individuo e das

143 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. L’ Institution Imaginaire de la Société, p. 345.



instituicdes, enquanto que encarnacdo de representaces coletivas™***. Sempre dentro do
paradigma de que as histdrias humanas s6 se efetivam mediante a vivéncia de um
imaginario comum*®,

E é aqui que nossa pesquisa alcanca a sua especificidade, agora se pode tratar da
psique e da sociedade, compreender sua relacdo, seus conflitos, sua reciprocidade e suas
especificidades surgidas nesta relacdo, e acima de tudo, buscar compreender como a
subjetividade se pde nesta relacdo. Este percurso, cujas raizes estdo na imaginacdo e o cume
estd no individuo socializado, pode ser vislumbrado no texto que selecionamos de Mirtes
Amorim: “A imaginacdo é a capacidade de colocar como real o que ndo é. Ela rompe com
a regulacdo da psique pré-humana. E a instituicdo impde a psique o reconhecimento de
uma realidade comum a todos, regulada, ndo obedecendo simplesmente aos desejos da
psique”. Ora, “de fato para Castoriadis, 0 homem é um animal imaginario”. E sendo a
imaginacéo, criagéo absoluta, ela leva 0 homem a romper o “fechamento’ (cl6ture) e cria
o individuo, igual a todos biologicamente, mas radicalmente diferente como sujeito Unico
de sua historia. Assim sendo, o universo cultural estabelecido e a organizacgéo social criam
o0 individuo e o torna apto a convivéncia. Ao mesmo tempo em que o criam, o alienam
também. Todo um universo de significacdes imaginarias sociais lhe sdo transmitidas, ndo
como criagfes sociais provisorias, passiveis de modificacdo e transformacédo, mas como

dogma, a verdade a ser cumprida’*.

144 JOAS, Hans. L’Institutionalisation comme Processus Créateur. sur la Signification Sociologique de la
Philosophie Politique de Cornelius Castoriadis in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation
de la Société, p. 186.

145 cf. MAFFESOLLI, Michel. O Tempo das Tribos, p. 116.

146 cf. AMORIM, Mirtes Mirian. Labirintos da Autonomia, p. 190-191.



“A questao do sujeito é a da psique
como tal e socializada.”

/(9’24:4{.- [;'a,, [CL J %’QJKWL%




CAPITULO TERCEIRO

O PROCESSO DE SOCIALIZACAO DA PSIQUE
OU ACERCA DA

RELACAO PSIQUE E SOCIEDADE

“O esperma da razdo estd também contido na
loucura  integral do  autismo  primario”
(L’ Institution Imaginaire de la Société, p. 404)

. 0 inconsciente humano vai muito além do
inconsciente  freudiano” (Les Carrefours de
Labyrinthe V, p. 92)

“A mae é a sociedade mais trés milhdes de anos de
hominizacdo.” (Fait et a Faire in BUSINO, p. 474)

1. A imaginacao como possibilidade de criacdo de novas formas sociais

Até 0 momento, viemos refletindo sobre a forma pela qual se constitui o discurso de
Castoriadis quanto ao sujeito em sua relagdo com a instituicdo da sociedade. Notamos que,
bem mais do que um conjunto de aspectos, tragos e caracteristicas que se articulam entre si
numa disposic¢do organica e harmdnica, a constituicdo da subjetividade se da em niveis e
instancias que se relacionam em regime de reciprocidade permanente. Constituicdo que nao

se organiza, em sua esséncia, organica e harmonicamente, mas da-se de modo caotico.



Falamos que esta constituicdo ndo tem organicidade e harmonia, segundo a compreenséo
vigente no pensamento herdado que define o organico como compartimentagéo,
organizacdao determinada, tudo numa relacdo de harmonia segundo a coeréncia ldgica,
conforme 0 modelo conjuntista-identitario.

As instancias psiquicas do consciente e do inconsciente e 0s niveis do para si tém
uma constituicao e relagdo préprias, configuradas de maneira ndo-determinada, ou seja, ndo
hd no principio delas nada que assegure, irrestritamente, qualquer dado fim ou dada
construcdo, quer psiquica quer social. Vale ressaltar que “nao determinacdo nao é 0 mesmo
que indeterminagdo, mas significa emergéncia de determinacdes diferentes”, isto é, a
indeterminacdo tornaria impossivel que algo existisse, enquanto que a ndo determinacao
indica que h& criagdo sempre do novo, sem que se possa prever essa emergéncia ou

estabelecer uma relacéo causal absoluta*’

. A partir destas atribuic6es é que dizemos que o
modo de ser da constituicdo e das relagdes da psique é cadtico. Caotico entendido como néo
determinado e ndo como estado de confusdo ou auséncia de organizacdo. Organizagdo h4,
assim como ordem; entretanto, ndo ha determinismo de forma alguma.

Este carater de ndo determinidade, de constante possibilidade de se rever, organizar-
se e construir novas formas, lanca as bases para a construcéo da anélise a que nos propomos
em nossa pesquisa, a qual ocupara o centro de nossas atencGes neste capitulo, isto &, como

se d& a constituicdo da subjetividade na relacdo psique e sociedade, englobando uma das

coisas que mais intrigava Castoriadis. Segundo Mirtes Amorim, a origem da idéia de

7 Cf. Cf. PERRUSI, Martha Solange. A Institui¢do Social-histérica da Autonomia como Criagéo Ontolégica
em Castoriadis, p. 90.



autonomia junto com as questBes revolucionaria e da auto-transformacdo foram as
preocupagdes constantes de Castoriadis™*.

Para tanto, tentaremos compreender como se forma e quais as caracteristicas da
subjetividade enquanto construida no modo de ser social-histérico. Compreendendo que “a
historia da psique, no decurso da qual esta se altera e se abre para o mundo social-
historico, mediante também seu préprio trabalho e sua prépria criatividade; é uma historia
de imposicdo a psique pela sociedade, de um modo de ser que a psique jamais poderia
fazer surgir a partir de si mesma e que fabrica, cria o individuo social””'*. Este modo de
ser da subjetividade encerra em si duas problematicas de propor¢des imensas. A primeira
delas é a compreensdo de como se formam as esferas psiquica e social na subjetividade e da
forma que reveste o seu relacionamento. A segunda das problematicas é a compreensdo de
como se processara a comunicagdo entre as diversas subjetividades. Isto é, a ardua tarefa de
conciliar os diversos aspectos de cada subjetividade no todo da sociedade, uma vez que,
como vimos, tanto as instancias e niveis de para-si como cada sociedade tendem a
salvaguardar-se, defendendo o seu modo de ser numa postura de auto-conservagao.

Nosso projeto é, portanto, mostrar a compreensdo de como psique e sociedade co-
existem. Para realizarmos tal tarefa, buscaremos compreender o processo de socializacdo
desde a psique como mdnada psiquica. Apreendendo os tracos da elaboracao deste processo
inicial, poderemos, ampliando esta situacdo, entender o restante do processo social-
historico. Esperamos ndo sermos acusados de ampliacdo indevida, uma vez que, 0 proprio

Castoriadis chega a dizer que esse auto-centrismo em si, esse fechamento faz parte do

148 Cf. AMORIM, Mirtes Miriam. Labirintos da Autonomia, p.12.
9 CASTORIADIS, Cornelius. L’Institution Imaginaire de la Société, p. 405.



modo de ser da monada™, da mesma forma que a tendéncia natural a se abrir. E
constitutivo, logo acompanha o sujeito durante toda a sua existéncia.

Toda essa constituicdo de transformacéo, de abertura e fechamento tem o amparo na
sociedade, com seu arcabouco socialmente instituido. Deste modo, o processo de
socializacdo da psique se desenvolverd, conforme o que se verifica, na maneira de
representar, de fazer imagens, segundo as convencdes estabelecidas pelo universo social no
seu legein. E, imprescindivelmente, no fazer social-histérico, no teukhein. Em suma, toda
sociedade é dada segundo um legein e um teukhein, que se configuram nela e para ela.

Portanto, é neste ambiente que se desdobra o processo de socializacdo de psique,
oportunidade para que sempre haja criagdo do novo; como explica Mirtes Amorim, ““0
termo criacdo é usado no sentido preciso de “criacdo de novas formas™, de novos eidé”*>*,
mesmo que sob e a partir do material existente na sociedade. Criacdo sempre tornada
possivel devido & capacidade imaginaria da subjetividade, enquanto imaginacdo radical. E
enquanto instancia radical, a imaginacdo constitui também a condigdo de possibilidade da
vontade e acdo deliberada do individuo social-histérico. Sdo estes os ingredientes que,
desenvolvendo-se num processo de autonomizagdo, vdo dar sustentabilidade as criticas da
situacdo vigente e a busca, através do agir histérico, de mudanga. Desse modo, a
imaginacdo é a condicéo de possibilidade do surgimento de novas formas sociais. E acerca
deste ponto que nos deteremos a partir de agora.

Como ja deve ter ficado bem compreendido, a imaginagdo goza de relevancia
radical na constituicdo da subjetividade. Desde a formagdo mais elementar do ser vivente

humano até a mais complexa estrutura do ser psiquico ou da organizacao do ser individuo

10 Cf. CASTORIADIS, Cornelius. Fait et a Faire in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et
Autotransformation de la Société, p. 461.
BLAMORIM, Mirtes Mirian. Labirintos da Autonomia., p. 179.



social, tudo somente se torna possivel mediante a configuracdo imaginaria, isto €, a
imaginacdo radical, o imaginario social radical.

Disto resulta que a imaginacdo se mostra como condi¢do sine qua non para toda
atividade constituinte da subjetividade, desde a formacdo da mdnada psiquica com seu
modo de ser peculiarmente fechado até a possibilidade de ruptura deste fechamento por
intermédio da ruptura monadica. Passa também por esta necessidade constituinte toda a
fase ulterior a ruptura monédica, isto é, a continuacdo do processo de socializacdo da
psique, que é permanente e somente se encerra com a morte do individuo social-histérico.
E, primordialmente, faz parte desta atividade imaginéria a transformacéo da sociedade, ou
seja, a criagdo de novas formas sociais em substituicdo a formas que se tornaram obsoletas
para a vida daquela sociedade. Sobre este itinerério, ja discutido anteriormente de modo
disperso, ao longo de nossa pesquisa, queremos nos centrar, a partir de agora a fim de
compreendermos melhor todo esse processamento.

O nosso ponto de partida é o nascimento do individuo. Ao nascer, o ser humano é
imerso na atividade inerente a quase todos os individuos sociais, 0 processo de
socializagdo. Dizemos “quase” devido o fato de que este processo pode ser interrompido,
ou seja, o individuo pode ser impedido de se relacionar com outras subjetividades,
impossibilitando técnica e formalmente, que falemos em vida social deste ser humano. No
caso do “menino-lobo”, apesar de ele desenvolver uma atividade como membro daquele
“grupo”, daquela *“comunidade” de lobos, “imitando” a constituicdo da comunidade
humana, isto ndo se constituiria como processo de socializacdo, uma vez que este processo
supde de modo imprescindivel, estritamente necessario e universal, a interagdo com outros
individuos sociais, outras subjetividades, que se possa configurar entdo uma legitima

sociedade social-historica.



Assim, desde 0 momento em que nasce, 0 Ser vivente inicia sua socializacdo. Este
momento inicial é particularmente importante, pois a tendéncia natural do individuo seréa
retornar a este fase, que tem como caracteristica primordial o fechamento. Como vimos
acima, no capitulo anterior, 0 modo de ser do individuo nos primeiros meses de vida € ao
estilo do que Castoriadis chama “monada psiquica”. Em rapidos tracos, podemos dizer que
€ 0 momento no qual, para o individuo, o centro do mundo € ele mesmo, ndo havendo
diferenciacdo nem representacional nem bioldgica. Esta indistingdo inclusive ndo pode,
segundo Castoriadis, ser tratada como narcisismo, uma vez que este se caracteriza pela
opcao de centralizar as atengdes sobre a prépria figura em detrimento das outras, op¢do que
ndo pode ser considerada nesta fase, ja que ndo ha nada além do individuo em que
centralizar as atencdes. O fechamento é radical e caracteriza uma indistin¢do plena. Neste
sentido, Castoriadis prefere falar em autismo monéadico, pois o individuo constitui sua vida
pelo modo de ser de uma mdnada psiquica, fechada sobre si mesma, centro da atividade,
tendendo sempre a manter-se na situacdo estavel em que se encontra.

Nesta fase, a relacao familiar € o cenario sobre o qual se desenvolve todo o processo
vivencial e o papel da mée ¢é de importancia capital, como caracteriza Castoriadis ““a mée é
a sociedade mais trés milhdes de anos de hominizacdo™"?, desde o inicio, é com ela que o
beb& mantém relacdo cotidiana e, portanto, também ela nesta etapa figura como sendo uma
parte sua. H& uma indistingdo entre o bebé e o seio (a mée), porém, progressivamente, esta
situacdo tende a mudar, processando o rompimento da fase monédica para a fase triddica.
Seré a partir do momento em que o bebé sentir que ndo tem o controle absoluto sobre o

seio, mediante a sensacdo de desprazer causada pela auséncia deste, que ele percebera a

132 CASTORIADIS, Cornelius. Fait et a Faire in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation
de la Société, p. 474.



existéncia de um outro elemento envolvido nesta situacdo e, mais do que isso, 0 poder
mantido por um outro sobre o “seu” objeto de prazer. A psique rompe sua clausura e cria a
representacdo do “objeto” e do “outro”. Portanto, ndo ha mais somente o “eu”, mas também
um “objeto” e um “outro eu”, que recebe a representacao da onipoténcia, pois detém a fonte
de prazer. Este momento é fundamental na discussdo do processo de socializa¢do da psique.
Todas as fases posteriores dependem desta ruptura; caso ela ndo se processasse, ndo haveria
formag&o de sujeito, nem de individuo social-historico tampouco sociedade. Esta relacdo se
mantera nestes parametros até a segunda ruptura, que é a superacio do Complexo de Edipo,
na qual mudara a atribuicdo da autoridade, acontecera o processo sublimatério, entre outras
mudancas. Porém, veremos cada uma destas situagfes, pormenorizadamente, no
desenvolvimento de nossa pesquisa.

Antes da ruptura monédica, a psique tem a sua constituicdo fundada no modo de ser
de uma ménada, fechada em si. O que Castoriadis chama de mdnada autista. Dai, ndo ser
adequado falarmos em “narcisismo monéadico”, pois a situacdo ndo implica um privilégio
da psique em detrimento de outras. N&@o ha outros para ela. Ela engloba a tudo, constituindo
0 “seu” mundo, reino da “quase” absoluta indistin¢do. Entretanto, da mesma forma que esta
na constituicdo da moénada a tendéncia ao fechamento, também se encontra a tendéncia a
ruptura deste fechamento, dessa clausura monadica. Por ser a constitui¢do da subjetividade
radicada na imaginagdo é que ela pode romper com o fechamento e se lancar na fase
ulterior a ruptura, o desenvolvimento da psique socializada. Por isso, falamos acima em
“quase” absoluta indistin¢do”, uma vez que, se houvesse indistingdo absoluta, ndo haveria
possibilidade de ruptura, posto que essa somente se torna possivel mediante a atividade do
mundo exterior que impele o sujeito, através de uma necessidade somatica, representada

por uma caréncia, a romper a situacdo de fechamento, saindo do autismo monadico.



Tendo, pois, rompido a barreira que a indistincdo formava, a fase ulterior de
desenvolvimento compreenderd sempre um constante embate entre a abertura socializante e
o fechamento monadico, ou seja, sera elemento essencial da psique socializada a tendéncia
a retornar a situacéo da clausura monadica.

Neste momento que sucede a ruptura instala-se o0 processo de separacdo entre a
instdncia consciente e a inconsciente, uma vez que se instaura a construcdo de uma
instancia reguladora exterior ao sujeito, que deflagrara a constituicdo do superego. Aqui,
mais uma vez, entra a radicalidade da imaginacao, pois € ela que possibilita “o representar”,
o colocar em figuras, imagens e formas todo o social-historico. E porque ha uma
imaginacdo que age no e pelo imaginario social que é possivel acontecer a ruptura
monadica, mediante a representacdo da “caréncia” imposta ao sujeito monadico e a
representacdo da “necessidade” de regulagdo construtora do superego. Em poucas palavras,
a imaginacgdo possibilita 0 cenério, a existéncia de papéis para os atores (sociais), as regras
(instituidas) da encenagdo, sendo a condicdo de possibilidade também da trama social-
histérica sem, no entanto, determinar, em hip6tese alguma, o desenrolar da trama ou, muito
menos, os fins da historia e as mudancas de planos, de cendrios, de perspectivas ou de
papéis (sociais).

Algo que deve estar sempre presente quando tratarmos da imaginacéo é o conceito
de criagdo, ja discutido anteriormente. Essa ndo determinidade que falamos quanto ao
social-historico tem sua base na constante capacidade de criagdo que a subjetividade possui,
cuja raiz é a imaginacdo. Castoriadis afirma que ““0 homem somente pode existir definindo-
se a cada vez como um conjunto de necessidades e de objetos correspondentes, mas

ultrapassa sempre essas definicdes — e se as ultrapassa (...) é porque saem dele préprio,



porque ele as inventa (...) portanto, que ele as faz fazendo e se fazendo, e nenhuma
definicdo racional, natural ou histérica permite fixa-las de uma vez por todas™*.

Essa condicdo € facilmente transferivel para a constituicdo da instancia inconsciente
do sujeito. Assim, em Castoriadis, 0 inconsciente serd concebido como existindo enquanto
fluxo representativo indissociavel de representagdo/afeto/intencdo. E como fluxo, ele nunca
deixa de interferir e de ser influenciado igualmente, sustentando a relacdo permanente entre
psique e sociedade. Esta indissociabilidade representacdo/afeto/intencéo se deve ao fato de
que todo ato de representar social-histérico € carregado do afeto e da intencionalidade
subjetivos e social-historicamente instituidos.

Também faré parte de nossa discussdo a composicao da sociedade, sua instituicdo e
renovagao constantes. Junto a este ponto virdo varias problemaéticas inerentes, pois, quando
falamos dos niveis do para-si, observamos que cada um deles tem a tendéncia, entre outras,
a auto-conservacao, isto €, cada um tende a prevalecer e se manter diante de todos. Ora,
entdo, como é que pode se processar a coesdo social, como os individuos sociais podem
formar uma comunidade social-histdrica, como compreender a pluralidade de individuos na
unidade social? De antemé&o, observamos que as respostas destes questionamentos apontam
para a andlise dos conceitos de instituicdo, sociedade instituinte e sociedade instituida.
Compreensdo que nos remete a um segundo problema, cuja base também esta na
problemética da instituicdo. Deste modo, o segundo foco que abordaremos se refere a
tentativa de compreensdo das mudancgas sociais, isto €, como se efetiva e porque se faz a
passagem de uma dada disposi¢édo social, com tudo o que possa comportar estes termos,
para uma outra forma social. Tomando como compreensdo o fato de que “o social-

historico, como poténcia de auto-alteracdo permanente, é chamado sociedade instituinte. E

153 CASTORIADIS, Cornelius. L’Institution Imaginaire de la Société, p. 190.



assim, nesta diversidade infinita de possibilidades de auto-alteracéo esta o fundamento da
existéncia de diferentes sociedades e da constante criacdo de novas feicdes de si mesma,
por meio de sua instituicao”***,

Antecipadamente, mesmo correndo 0 risco de nos tornarmos repetitivos,
observamos que todos esses processos sO sdo possiveis em razdo de uma subjetividade,
cujas instancias (consciente e inconscientes) e niveis de para si (e seus atributos) mantém
uma relacdo de necessaria reciprocidade. Tudo isto sobre a base do imaginario social
radicado na imaginacao.

Cabe, desta forma, partirmos em direcdo destas discussdes, e a orientagdo principal
¢ seguir o itinerdrio que a subjetividade, enquanto psique, faz em seu processo de
socializacdo. Iniciando pelo mais primario, que € a “casa” na qual o sujeito nasce, espaco

de imersdo que se perfaz nos “bragos” instituidos que o acolhem, a familia, cuja funcéo

junto a linguagem é imprescindivel quer para a ruptura quer para toda fase ulterior a ela.

2. O papel da linguagem e da familia no processo de socializacdo da

psique

Este é um aspecto do pensamento castoriadiano que comporta uma extensao muito
grande. Por isso, fizemos o recorte considerando a sua discussao quanto a linguagem em se
tratando do processo de socializacdo da psique. E achamos pertinente elaborar,

conjuntamente, a discussao do ponto de vista da funcao social-histérica da familia.

1% MEZAN, Renato. Freud: um pensador da cultura, p. 570.



Inicialmente, o individuo enquanto ménada psiquica ndo tem qualquer motivacdo
para o contato com o exterior, uma vez que para ela interior e exterior sdo indistintas partes
do mesmo sujeito monadico. Entretanto, isto ndo pode negar o fato de que a linguagem
continua a ser 0 que € e a ser usada como tal naquela dada sociedade. Ela continua seu
papel social de representar, isto é, de atualizar aquilo que é vigente naquela dada sociedade;
assim sendo, a linguagem é instituida e simultaneamente corrobora com a “evolucao”
linglistica, através de sua prépria instituicdo. Axel Honnet explica esta situacdo dizendo
que ““a psique individual e a linguagem humana permitem demonstrar a existéncia do fluxo
continuo de significacdo, 0 magma. O sujeito humano ndo é, portanto, nada mais que um
tal fluxo ininterrupto de representacdes. E hd uma caracteristica essencialmente aberta e
um potencial de criatividade inesgotavel e inerente & linguagem humana”**.

Deste modo, para Castoriadis, jamais nos € permitido ausentarmo-nos da linguagem.
Nela, a mobilidade de que dispomos é ilimitada, as construcbes (criagdes) tém uma
agilidade sem par. Como ilustracdo, temos os neologismos. Esta mobilidade passa inclusive
pela possibilidade que nos temos de contestacdo do modelo linglistico, questionando nédo
apenas a propria linguagem, mas também a nossa relacdo com ela.

Essa imprescindibilidade da linguagem nédo traz nenhum dado novo; entretanto,
Castoriadis quer que atentemos para trés pontos principais: primeiramente, ndo ha histéria
sem linguagem, isto é, o processo de socializa¢do da psique, desde a ruptura monadica e em
todas as fases ulteriores somente se da na e pela linguagem; em segundo lugar, a linguagem
é socialmente instituida; finalmente, a propria linguagem é instrumento de autonomizacao,

na medida em que por ela se articula a mudanca social-histérica (tanto psiquica quanto

1% Cf. HONNET, Axel. Une Sanvegarde Ontologique de la Révolution sur la Théorie Social de Cornelius
Castoriadis in BUSINO, Giovanni. (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société, p. 204.



social). Renato Mezan resume esta situacdo quando afirma que “toda linguagem deve sua
possibilidade ao imaginério e ao racional™.

A situacdo se complexifica quando tratamos da linguagem em sua relagdo com o
inconsciente. Sabemos que a fundacdo da instdncia inconsciente se da com a ruptura
monadica e, simultaneamente, com a constituicdo do superego. Este momento é fortemente
marcado pela presenca da instituicdo da linguagem; dai em diante, todo o desenvolvimento
da psique serd mediado por esta instituicdo, que por sua vez segue o padréo instituido pelo
legein da sociedade. Na historia ocidental, tanto do pensamento filoséfico quanto do
pensamento linglistico, 0 esquema presente para a articulacdo destes campos, além de sua
andlise e descri¢do, é o esquema da logica conjuntista-identitaria. O problema entdo aparece
qguando observamos que o inconsciente surge e se desenvolve na e pela linguagem
(conforme o esquema da légica conidica), porém, ela é incapaz de nos informar a respeito
dele, j& que o mesmo ndo comporta ser dito segundo o modelo légico tradicional,
determinista. Até porque, “para Castoriadis, 0 ““dizer sobre” sempre deixa a desejar’”**®.

Desta forma, qualquer interpretacdo que se faca ndo pode restituir a logica e a
ordem do inconsciente, muito menos determinar seu sentido. Se falarmos em uma “légica”,
“ordem” ou “sentido” do inconsciente devemos observar que estes termos nunca terdo a
significacdo que a tradi¢do atribuiu a eles. Ora, mas como nos é ausente uma linguagem
gue nos permita 0 acesso ao inconsciente, 0 que resta é sempre observar que todos esses

discursos somente tém carater impreciso e aproximado; ndo cabe a nenhum deles a

adequacdo plena ao inconsciente, devido inclusive a sua constituicdo como caos. Ndo como

1% PERRUSI, Martha Solange. A Instituicio Social-histérica da Autonomia como Criacdo Ontolégica em
Castoriadis, p. 102.



pura confusdo ou incapacidade de se ordenar, mas como fluxo constante, criacdo perpétua,
ndo sujeito a determinidade irrestrita.

Assim sendo, devemos continuar a descrever o desenvolvimento da infancia
inconsciente como nos convém, ou seja, com a nossa linguagem da vigilia. Analogamente,
ocorre com o0 discurso sobre o processo de socializagdo da psique. Nisto também
encontramos problemas, por exemplo, quando falamos das representacbes como que
advindas em uma ordem disciplinada e causal. S6 o fazemos devido ao limite linglistico,
uma vez que estes momentos sé existem na indistingdo. Com isto, esperamos esclarecer a
dificuldade do processo que estamos vivenciando, pois, nos esforgcamos por descrever algo
que pouco se presta a semelhante operacdo. O instrumento que temos € esta linguagem;
resta-nos apenas a consciéncia dos seus limites, a fim de nos ser dada a possibilidade de sua
pela utilizacéo.

Esta linguagem além de atuar na ruptura monadica, no desenvolvimento da psique,
também tem bastante relevancia no processo de mudanca social-histérica, por seu papel
imprescindivel tanto na significagdo quanto na instauracdo, separacao, etc.

Antes, porém, de continuarmos tratando do papel da linguagem no processo de
socializacdo da psique, cabe-nos abordar a funcéo social que Castoriadis atribui a familia,
enquanto instituicdo imaginéria da sociedade. Mais uma vez, o esquema de reciprocidade
entre sociedade instituinte e sociedade instituida € valido, pois a instituicdo familiar — ao
funcionar a base dos papéis instituidos de "pai", "mae", "filho", etc., ou de "matriarca" ou
de "pater familias", etc., bem como as relagBes inerentes a esta dada instituicdo numa
determinada sociedade, — simultaneamente, sustenta a instituicdo da sociedade e suas

significacBes imagindrias sociais. Os papéis sociais presentes na instituicdo familiar ndo



correspondem necessariamente as atribuicdes do estrato natural, de ordem bioldgica;
enquanto representacao instituida, os papéis sociais ultrapassam o biologismo.

Portanto, ja notamos que estamos debatendo duas esferas, duas instituicdes bastante
complexas em sua diversificacao e necessariamente interativas.

O homem j& faz parte da rede linguistica desde 0 momento em que nasce, posto que,
ao nascer ele ja adquire uma representacdo simbolica no legein daquela dada sociedade:
“ele é um recém-nascido”. Todas as suas fases de crescimento se dardo num ambiente
eminentemente linguistico. Portanto, a instituicdo familiar e a instituicdo da linguagem
formam-se mutuamente. Formam também o chamado contexto linglistico. Para
Castoriadis, neste raciocinio, o contexto linguistico da linguagem é a totalidade da
linguagem na qual ela é dita. Assim, quando falamos em linguagem e familia visamos o
significado institucional da familia. Desta forma, diremos que a fungdo contextual somente
é possivel pelo fazer dos homens na linguagem, o falar. A partir destes dados é que
podemos abranger a extensdo da afirmacdo de Castoriadis: "A linguagem como criacéo do

157n

imaginario social-histérico™""", ou mesmo aquela outra: ““linguagem ndo pode ser sendo

»158 |sso nos remete, novamente, a tentar

criacdo espontanea de um coletivo humano
alcancar a radicalidade da imaginacdo. Somente ha linguagem porque ha imaginacdo como
condicdo de possibilidade de toda representagdo; neste caso, do simbolizar
lingisticamente.

Ao nos aproximarmos da questdo do inconsciente, observamos que é sobre a

imaginacdo que se apOia psiquicamente a capacidade linguistica do ser humano, ou seja,

falar é uma atividade que implica ndo apenas a reciprocidade dos niveis de para-si, mas

T CASTORIADIS, Cornelius. Les Carrefours de Labyrinthe V, p. 243.
158 Ibidem, p. 265.



também das instancias psiquicas. Porém, apesar desta relacdo tdo estreita, ndo é possivel
reduzir o inconsciente a linguagem; uma atitude deste porte seria abusiva e até mesmo
estranha ao conjunto das idéias de Freud.

Finalmente, devemos fazer uma ultima consideracdo quanto a linguagem, que nos
preparara para a investigacdo que se segue, na proxima secdo: a questdo da sublimacao.
Vejamos, portanto, qual a relacdo que estes dois conceitos mantém entre si, partindo da
afirmagdo de Castoriadis de que: “falar é uma atividade sublimada”*>°. A fim de esclarecer
melhor, ele traca trés aspectos desta relacdo. Comecando pelo que h& de mais basico na
compreensdo da sublimacdo, Castoriadis advoga a idéia de que falar é sublimatério por ndo
oferecer nenhum prazer de 6rgao; em segundo lugar, a fala é instrumentada em e por uma
criacdo extrapsiquica, que ultrapassa as possibilidades da psique singular; e, em terceiro
lugar, porque falar implica sempre e potencialmente que nos dirijamos a outros
participantes reais da sociedade. Deste modo, a relagdo existente entre linguagem e
inconsciente se manifesta cada vez mais abrangente e complexa, como veremos a partir de
agora, tratando da sublimagdo como componente indispensavel na constituicdo do processo

de socializagéo da psique.

3. A sublimacéo na constituic¢do do individuo social

Trataremos agora de um dos mais importantes conceitos da teoria castoriadiana, a

sublimacédo. Ela possui uma imprescindibilidade essencial no processo de constituicdo da

9 1dem. Les Carrefours de Labyrinthe 111, p. 215.



sociedade, uma vez que sem ela ndo seria possivel a formacdo dos individuos sociais-
historicos. Portanto, cientes de sua importancia e tendo tratado das nocdes acerca do
processo sublimatorio no capitulo anterior, buscaremos situar mais precisamente este
fendmeno no campo da socializagéo da psique.

Podemos comecar reiterando a afirmacdo de que somente € possivel o processo
sublimatdrio a partir de uma imaginacdo radical, que o sustenta. Processo este que depende
desta capacidade imagindria como fluxo constante de representacGes e de criacdo
permanente de novas formas, para que assim possa trabalhar a relacdo prazer-desprazer.
Pois, em verdade, 0 que é a sublimacdo sendo a substituicdo dos objetos prazerosos de
cunho pessoal por aqueles objetos cuja instituicdo é social e, portanto, implica a atividade
com o imaginario social radical?

Desta forma, ja nos fica claro que a nossa anélise acerca da sublimagdo, sua origem,
contetdo e desenvolvimento retomard todas as discussdes feitas até o momento, ao
tratarmos do processo de socializagdo. Ou seja, tratar desse processo requer retomar a
psique como imaginacdo radical, o social-histérico como imaginério social, 0 acesso a
linguagem publica (legein) bem como ao fazer social (teukhein).

Inicialmente, observemos que esse fenbmeno é desencadeado ap6s a ruptura
monadica pelo simples fato de que a peticdo de sublimacdo é requerida por uma
necessidade imposta do exterior; uma vez que na fase monédica ndo ha distin¢do possivel
entre exterior e interior, logo, a faculdade sublimatdria ndo pode estar disponivel. Somente
apos ser criado (representado) um ambiente exterior é que a psique da subjetividade podera
ser atingida pelo meio constituido e suas significa¢cBes imaginarias sociais. Assim, tendo se
aberto ao mundo social-historico, o sujeito comeca a sofrer as exigéncias desta vida social.

A partir de agora, entdo, esta estabelecido o grande problema do pensamento filoséfico



acerca da sociedade, isto é, como conciliar a vontade privada e a publica, como fazer
convergirem (0 maximo possivel) o desejo privado e o publico.

Nesta relacdo ha de se considerar que o individuo "recém-aberto" esta inserido num
meio milenarmente constituido e instituido, a civilizacdo. Portanto, naturalmente, os
individuos irdo se enformar ou se conformar a sociedade na qual nasceram. Poderdo, num
futuro (préximo ou distante) buscar mudancas na instituicdo social; porém, num primeiro
momento, 0 movimento é de informacdo, de enformacdo e de conformacdo a instituicdo
imaginéria da sociedade natal. Esta conformacdo, por sua vez, visa a conciliacdo entre o
desejo privado e o publico e se da por via repressiva, isto é, tem na repressdo um
contribuinte forte no processo de sublimagdo, uma vez que é mediante ela que a psique é
forcada a substituir os seus objetos prdprios ou privados de investimento por objetos que
sdo e valem na e pela institui¢do social. O processo, entdo, comportara algumas mudancas
indissociaveis: primeiramente, deve mudar o objeto da pulsdo, e conseqlientemente, 0 seu
fim, que remetera a mudanca da significacdo. Isto é, na sublimacdo, as duas instancias sao
atingidas, uma vez que a psique se vé forcada a mudar seu investimento libidinoso de um
objeto para outro, do privado para o instituido.

Dizemos que 0 que estd em jogo na sublimacdo ndo é a dessexualizacdo da fungédo
que constitui a vida social historica, antes, busca-se a interse¢do entre 0 mundo privado e o
publico conforme se pratica naquela dada sociedade instituida. E a busca dessa intersecao,
inclusive, implicara na normalidade do sujeito, ou seja, a relacdo entre repressdo e
sublimacdo deve ser trabalhada com bastante cautela (pois o resultado pode ser tanto a
formacgéo de cidaddos conscios, autbnomos, como desequilibrados). Ora, ndo se deve
propor a supremacia absoluta e permanente de uma sobre a outra, mas é necessario atentar

para o fato de que represséo e sublimagdo nunca se excluem, mas dividem entre si



constantemente energias, forcas de investimentos, quer entre representagdes antigas, quer
entre as novas. Analogamente ao fim da andlise, o objetivo da sublimacdo ndo deve ser
fazer com que o poder repressivo coaja instantaneamente qualquer energia pulsional que se
dirija a um objeto ndo instituido; antes, o ideal é que o sujeito possa estar consciente das
forgas que interagem em sua psique e, deste modo, fazer o processo sublimatério de modo
menos traumatico. Da mesma forma que o inconsciente ndo pode e ndo deve ter eliminada
sua atividade na vida social-histdrica da psique, assim deve ser com a pulsdo e 0s seus
objetos.

Como falamos em representacGes antigas, novas e alteradas e suas forcas de
investimentos, fica patente que tdo fundamental quanto a imaginagdo no processo
sublimatdrio é a representacdo (em Castoriadis, como vimos, representacdo/afeto/intengéo).
Seré pela mediacéo da capacidade representativa que a psique, simultaneamente a criacéo e
colocacdo de novas figuras, operard a modificagdo da intengdo que, por sua vez, implicara
na mudanca do fim da pulsdo, acarretando na descoberta da nova forma de prazer ou de
satisfagdo.

Este € 0 momento da instauracdo do “ego real” e, a partir deste ponto, temos
constituido o individuo social capaz de mudar o seu modo de ser, tendo como intengdo a
modificacdo do real e no real. O jogo entre prazer e desprazer continua, entretanto, com
representacOes/afetos/intencbes diferentes, pois sdo novas criagcbes, novas formas,
correspondentes a cada uma das fases do processo de construgédo da psique socializada. Na
monada se tem o chamado protoprazer, que recebe esta denominacéo de “proto” devido ao
auto-investimento das forgas libidinais sobre o sujeito enclausurado, ndo havendo ainda a
distincdo entre este e 0s objetos exteriores, diferenciacdo que somente se verificard com o

fim da chamada fase autista. Ndo ha objeto ao qual se aplique o investimento, mas ha a



representacdo do prazer, mesmo que de modo autistico. Apds a ruptura, com a descoberta
dos objetos exteriores, a representacdo passa a ter um destinamento. Todavia, para
Castoriadis, ainda ha uma terceira fase para a representacdo do prazer. Uma vez que, neste
momento, a psique ainda busca a sua satisfagdo erdtica nas coisas de maneira
individualista, ndo h& mais o autismo, embora ainda ndo se processe um tipo de altruismo
social. Deste modo, os objetos devem possibilitar o prazer da psique. Achamos que nédo
seria abusivo caracterizar esta fase como egoista no nivel do investimento de energia, do
fim da pulsdo. Finalmente, alcanca-se 0 objetivo de psique socializada, quando o prazer
erético € substituido pelo prazer social. Ou seja, quando o processo sublimatoério alcanga
sua forma estrita, isto é, a psique passa a dirigir sua energia pulsional na dire¢do dos objetos
sociais instituidos, em vistas da coesdo social, embora respondendo a um apelo repressivo.
O importante é que, nesta fase, a psique consegue responder ao apelo repressivo, enquanto
gue, nas outras, este apelo é quase ignorado. Dizemos “quase” porque nao podemos
invalidar a forca coercitiva da repressdo nas outras fases; ainda que ndo obtendo a resposta
adequada, é ela, naquele momento, responsavel por minar o “terreno” no qual esta fixada a
psique. Mesmo tendo alcancado este patamar, a psique nunca estard completada em sua
atividade sublimatoria, pois o autismo monadico e o egoismo erético estardo sempre
presentes na atividade da psique, ndo apenas na fase de desenvolvimento do processo de
socializacdo da psique como também em todas as fases posteriores. Ha de se buscar sempre
se manter numa posi¢do de abertura a esfera publica.

Até o momento nos referimos a tudo que vem do exterior a psique como objetos, 0s
quais possuem uma respectiva significagdo. Ora, ao receberem estes uma significacdo, ao
serem representadas, ndo sdo mais meros objetos. Em poucas palavras, para a psique ndo

existem mais objetos e sim “coisas” e “individuos”, devido ao fato de serem instituidos.



Analogamente, no campo da linguagem, ndo ha& possibilidade de falarmos em signos
privados nem de palavras privadas; o que ha é a linguagem publica. A temética, portanto, é
a discusséo acerca da esfera privada em relacdo com a publica, uma vez que nenhuma delas
pode ser anulada absolutamente, embora a perspectiva comunitéaria prevaleca como meta
para a construcdo de uma sociedade harménica.

Nossa discussdo tem nos encaminhado para a seguinte observacgdo: a psique, em seu
processo de socializacdo, é conduzida, entre outros objetivos, para a compreensdo de sua
insercdo numa historia, da qual ela é arvore e fruto. Ela € arvore enquanto criadora de
representacdes (representacao/afeto/intencéo) cujas bases mergulham no solo do imaginario
social instituido e instituinte, suportado pela imaginacéo radical. E ela é fruto na medida em
que todo esse processo de criacdo esta se dando segundo o modo do representar (legein) e
do fazer social (teukhein) de uma dada sociedade. O mais importante nessa relagdo de
pertenca social € que, a0 mesmo tempo em que se “reproduz” o que esta instituido na
sociedade, o sujeito esta conscio de que tudo aquilo é socialmente instituido e, desta forma,
passivel de ser mudado, possibilidade efetivavel devido a capacidade criadora da
subjetividade, radicada na imaginacdo. A consciéncia de que se pode criar/mudar o
instituido é traco caracteristico da autonomia, que, segundo Castoriadis, deve ser alcangada
tanto no plano individual quanto coletivo.

Todo esse auto-reconhecimento de pertencimento a uma sociedade aponta para a
observacgdo de que o individuo social s6 pode ser constituido objetivamente a partir de uma
referéncia a coisas e a outros individuos sociais que, como vimos, s6 existem na e pela
instituicdo da sociedade. Nem mesmo na fase em que prevalecia a indistin¢do poderia haver
esta identificagdo objetiva, obviamente por ndo haver neste periodo nada além da clausura.

Neste momento, ndo se pode falar em individuo, muito menos social. Simultaneamente, o



individuo somente se constitui subjetivamente a medida que ele consegue lidar com coisas
e individuos, criar representag@es, coloca-las em figura para si. E, portanto, um processo
interativo e imprescindivel de reciprocidade; ndo ha possibilidade de que um aspecto se
desenvolva plenamente sem que o outro também siga estes parametros, constituindo o
encadeamento de tais fatores, uma tessitura tdo estreita que rompida uma amarra toda a
rede se desfaz.

Finalmente, o sentir-se pertencendo a esta rede constituira o que Castoriadis chama
“modelo identificatorio final do individuo”. Este modelo sera composto de dois pélos, cuja
polaridade ndo deve ser entendida como oposicdo (p6lo negativo/polo positivo); antes, esta
polaridade indica que ha uma composi¢do constituinte da psique socializada que € ao
mesmo tempo dupla e una; é dupla na medida em que comporta dois niveis, duas
instancias, e é una pelo fato de que ndo se pode conceber uma instancia sem a outra, muito
menos estabelecer precisamente os limites de um e outro nivel. Trata-se de independéncia e
reciprocidade simultdneas. Sendo vejamos: em um poélo se encontra a significacdo
imaginaria social do individuo, instituida pela e para a sociedade (esta é a dimensdo em
gue, grosso modo, o individuo social foi transformado); o segundo po6lo compreende a
imaginacdo criadora, a singularidade que cada um constroi; em poucas palavras, € a historia
do individuo (a minha, a tua, a dela).

Estas dimensGes interagem reciprocamente em virtude da mediacdo operada pela
imaginacdo radical, que embasa tanto o imaginario social quanto o pessoal, tanto a
sociedade instituinte quanto a instituida. Esta alianga indissollvel garante, até certo ponto, a
possibilidade da mudanga social. Mais uma vez, somos remetidos ao conceito de
autonomia, pois, mediante a consciéncia de que eu sou obra e artifice simultaneamente, é-

me conferida a capacidade de criar dentro daquilo no seio do qual se emerge; obra e autor



sd0 0 mesmo e, simultaneamente, irredutiveis. Entretanto, ndo basta que o individuo
(sozinho) queira a autonomia; é necessario que a sociedade possibilite esta compreenséo,
uma vez que ndo é possivel ter individuos sociais autbnomos numa sociedade que se
articula pelo paradigma heterondémico. Como explica Mirtes Amorim: ““Sé posso me tornar
um sujeito autdbnomo numa sociedade também autdnoma’”*®®. A emergéncia de individuos
autdonomos implica a existéncia de autonomia na sociedade, embora nem todos a consigam
observar. Da mesma forma que o capitalismo sé se desenvolve porque a sociedade gerou
mentalidades capitalistas, também s6 houve revolugdo francesa porque o imaginario social
instituinte langou as ideias de igualdade, liberdade e fraternidade. A discussdo acerca de
uma anterioridade da sociedade em relacdo ao individuo social-histdrico € infrutifera, pois,
segundo Castoriadis, esta relagéo de reciprocidade ndo permite o estabelecimento de um
“comeco por parte de”. Falamos em simultaneidade, portanto, s6 houve revolucdo porque
houve revolucionarios, embasados pelo respectivo ideério.

Observamos, entretanto, que a situacdo de autonomia ndo € uma constante; ha a
condicdo heterondémica, englobante de quase toda a histéria da humanidade e cujas bases
sdo a impossibilidade de mudanca a partir do individuo ou mesmo da sociedade,
considerando-se sempre uma forca exterior a responsdvel por este tipo de movimento.
Segundo Castoriadis, tanto a histéria politica quanto a histéria do pensamento politico se
pautaram na heteronomia. Nos deparamos entdo com mais um ponto crucial da teoria
castoriadiana quanto ao processo de socializacdo da psique, 0 bindmio autonomia versus
heteronomia. Neste sentido, discutiremos a questdo da imputacdo de autoridade que a
psique processa quando se distancia do ideal da autonomia. Com Castoriadis, veremos que

tanto a heteronomia quanto a autonomia sdo possibilidades, igualmente validas, na

10 AMORIM, Mirtes Mirian. Labirintos da Autonomia, p. 205.



existéncia social-histérica dos individuos e das sociedades, entretanto, o processo de
socializacdo da psique, processo enraizado na capacidade imaginéria de criacdo, tende

constitutivamente a autonomia.

4. A imputacdo de autoridade a outrem versus a autonomia

Quando tratamos do papel da familia e da linguagem no processo de socializacdo da
psique, falamos da importancia da superacio do Complexo de Edipo para a constituicio do
individuo social. Avangcaremos agora um pouco mais, tratando ndo apenas da vivéncia do
Complexo, mas primordialmente das fases ulteriores a ela.

Ap0s a ruptura monadica, a psique principia o reconhecimento do mundo exterior,
ainda que de uma forma bastante particularizada, egoista. Desta forma, as coisas e 0s
individuos existem, mas devem prestar-se ao seu prazer. A mée é, dentre todos, o objeto de
“dominacdo” principal; ela é representada como objeto de posse do infante, uma vez que o
bebé visa o seio, objeto de prazer, e ndo a mée. A ruptura entdo que se segue é fundamental,
pois, quando a mée comecar a manipular o seio em vistas de fins que ndo coincidem com as
necessidades do bebé, ele comecara perceber que existe um dono do “seu” seio, logo, hé
um terceiro elemento na relagdo. Inaugura-se a fase triadica: sujeito, objeto e outro.

Com este fendbmeno, o bebé se vé forcado a reconhecer uma existéncia e uma
vontade além da dele. Uma vez que essa outra existéncia/vontade tem o controle sobre o
objeto que lhe proporciona satisfacdo, isto é, uma vez que este outro tem o poder de

controlar o seu prazer e seu desprazer, acontece o primeiro ato de heteronomia da psique;



ela imputa a este outro a representacdo de autoridade. Assim, a méde passa a representar
para a crianca a figura de autoridade, que tem o poder de lhe conceder o prazer ou negéa-lo.
Porém, essa representacdo ndo figurard apenas como controle de prazer; ela se ampliara a
ponto de que o bebé se submetera a autoridade materna, transformando a relacdo em
situacdo de dominacdo e desejo. Nesta situacdo se inicia o processo de criacdo do objeto
real, uma vez que a psique apreendeu o fato do “pertencer” do “objeto” a um “individuo”.
O outro somente € estabelecido na medida em que é representado como aquele que dispde
do objeto. Nesta relacdo se constituira uma situacdo de ambivaléncia, uma vez que este
outro, enquanto portador do objeto de prazer, € amado; enquanto portador do objeto de
desprazer, é odiado. Aqui, a psique se mantém orientada pelo principio de que esta
autoridade tem o poder de conduzir sua existéncia. Aquela onipoténcia da fase monadica &,
pois, conferida ao outro mediante a capacidade da imaginacdo radical: Castoriadis descreve
este momento referindo-se a onipoténcia imaginaria que o bebé se imputava; agora ele é
forcado a colocéa-la no outro; assim, ele somente pode constituir um outro projetando nele
seu proprio esquema imaginario de onipoténcia, uma vez que todo e qualquer esboco do
real, enquanto representacdo/afeto/intencdo parte e estd sob os esquemas imaginarios do
sujeito. Mirtes Amorim diz que ““0 homem obedece porque reconhece no outro autoridade
para lhe definir o fazer e o viver. A historia das sociedades humanas se assemelha a um
longo rosério, que repete a monotonia da obediéncia”*®*. Tudo como momento do processo
de socializacdo da psique, que repercutird em todas as fases ulteriores, sobre as bases do
imaginério social e da imaginacao radical.

Como dissemos anteriormente, o papel da linguagem e da familia, enquanto fala

publica e ambiente social-histérico que acolhe a psique respectivamente, é de suma

1%L Ihidem, p. 162.



importancia, sua funcdo é imprescindivel. Ora, este outro que € representado pela psique ja
é um ser instituido/instituinte e socializado, isto é, um individuo social. Sua comunicacao
com a crianga se dard tanto pela fala quanto pelo seu préprio comportamento. Nesta
comunicacdo, ele passara toda a heranca do legein e do teukhein daquela sociedade. Esse
pensamento, Castoriadis expressa de maneira exemplar ao dizer que a mae é ela e mais
milhares de anos de cultura. Pois esse outro encarna e presentifica 0 mundo instituido da
sociedade ao qual esta ligado e em que, nesta situacdo, serve como elo de ligagdo entre a
monada recém-aberta, a psique no processo de socializagdo e 0 mundo.

Nesta relacdo de ambivaléncia é criado o desejo de destruicdo deste centro que
detém o dominio da fonte de prazer; entretanto, 0 medo de retaliacdo sobrepuja a vontade
revoltosa, fazendo com que o esquema de autoridade imputada pela prépria psique perdure.
O maior problema é que ela ndo percebe que tal representacdo de onipoténcia foi produzida
por ela mesma, e que, por conseguinte, a capacidade de mudar a situagdo esta em suas
maos. Como problematiza Mirtes Amorim “o0 essencial da heteronomia (...) no nivel
individual, é o dominio por um imaginario autonomizado que se arrogou a funcéo de
definir para o sujeito tanto a realidade quanto seu desejo”*?. Portanto, a compreensdo
deste esquema heterondmico tem papel fundamental na formagdo do individuo social-
historico, pois se a psique no seu processo de socializagdo ndo se da conta de que toda e
qualquer instituicdo é produto seu e da coletividade de individuos sociais, mantém-se a
situacdo de heteronomia social, na qual toda a constituicdo e organizacdo da sociedade,
seus fins e seus meios, assim como sua historia, sdo vistos como produzidos por uma forca

extrinseca onipotente. Ndo ha lugar para a autonomia. Esta é a progressao atingida pela

182 Ibidem, p. 189.



sociedade e o individuo social ao longo destes anos de histéria humana — com algumas
raras excecgoes.

Este medo de retaliagdo vai criar marcas tanto no consciente como, principalmente,
no inconsciente do sujeito. O sentimento de medo serd o &mago da culpabilidade
inconsciente. Assim sendo, vemos coincidir a instituicdo do “outro” com a criacdo da
instancia de interior; é 0 superego arcaico da fase pré-edipiana.

Continuando o seu processo de socializacdo, a psique se encaminha para uma
segunda ruptura tdo importante quanto a outra. A primeira, que foi a fundante, arrancou a
psique de sua clausura. Agora, a situacdo se amplia, pois, hd um segundo individuo na
relacdo e na medida em que permanece a tendéncia ao fechamento, o infante se fecha na
sua relagdo com a mae. Mas ele se encaminha para a segunda ruptura, que o colocara diante
do restante da sociedade, o rompimento da fase edipiana. A linguagem continua tendo
funcdo essencial nestas rupturas, uma vez que é condicdo indispensavel para instaurar a
“percepcdo”, separar “objetos” de “representacdes”, distinguir “objetos” de *“objetos”, na
medida em que sdo atribuidos a um signo e a uma significacdo que os relaciona, perpetua,
etc.

A psique ndo esta mais isolada em seu autismo, todavia, também ndo representa
nada além daquilo que este outro onipotente define como representavel. Entdo, mesmo
nesta fase, Castoriadis ainda fala em “pseudomundo” e “pseudo-objeto”, pois a
representacdo da psique continua restrita ao que dita o outro. Inclusive enquanto somente
existir a linguagem entre eles, a linguagem publica ndo emergira. Ora, mas a capacidade,
inerente & constituicdo da psique, sua tendéncia ao fechamento, tem seu contraponto em
outra tendéncia igualmente radical e que consiste na inclinagdo a abertura e & ampliacao.

Atente-se para o fato que nem a linguagem sozinha nem somente a realidade podem



conseguir este rompimento. Além do mais, o outro (a mae) s6 podera romper com esta
situacdo simbidtica e heteronémica se ele mesmo provocar o rompimento, através de sua
auto-destituicdo como fonte irrestrita de representacdes, limitando-se.

Entretanto, deve haver um diferencial neste momento de ruptura, responsavel pela
mudanca na continuacdo do processo e que responda a pergunta “o que fazer apds a
destituicdo?” Ora, pode-se romper com a onipoténcia desse outro sobre a psique e instaurar
uma outra “ditadura” de um outro. Seja por parte do pai, seja por Deus, das religides, seja
da parte da sociedade. Enfim, o que fazer ap6s romper com a situacdo de heteronomia na
qual existia a psique?

Este é um dos pontos cruciais e, talvez o fulcral, quer de nossa pesquisa quer mesmo
da obra de Castoriadis. Aqui chegamos tendo cumprido grande parte do itinerario do
processo de socializagdo da psique, desde a questdo da imaginagédo como lastro principal e
fonte de toda atividade da subjetividade, ou quando tratamos do para-si corpo bioldgico, ou
ainda, ao buscarmos compreender 0 para-si psiquico, em suas instancias consciente e
inconsciente, ou discutindo a relagdo do para-si individuo social com o para si sociedade.
Fez-se necessario compreender também a importancia capital da linguagem e da familia,
temas e niveis de compreensdo mantidos na constante oscilacdo entre autonomia e
heteronomia. Cabe agora discutir que ndo adiantaria de nada para o0 processo de
autonomizacao da psique se rompida a onipoténcia autistica e a heteronomia da relagéo
edipiana houvesse apenas uma troca de “senhor”, isto é, se a psique apenas depositasse em
um distinto “outro” o poder de reflexao, deliberacéo e acéo.

Portanto, 0 auténtico processo de autonomizagdo se constréi quando o outro se
destitui como fonte de representagdes e, simultaneamente, ainda significa uma dltima vez

para o sujeito a compreenséo da auséncia de uma fonte definida de significagdes (nem outro



individuo, nem Deus, nem qualquer tipo de telos podem se arrogar a este papel). Sendo
mostrado que o0 que existe é a sociedade instituida, e assim a psique é remetida a instituicdo
da significacdo e para a significacdo como instituida, ndo dependendo para isto de nenhuma
pessoa em particular. Na intencdo se configura o fato de que nada pode influenciar o
processo gerador de representacGes, isto €, nada pode limitar a imaginacdo radical da
psique sendo o imaginario, que Ihe possibilita a constitui¢do da realidade para ela, por meio
da totalidade social.

Em termos do Complexo de Edipo, Castoriadis afirma ser este o ponto onde se
localiza a compreenséo do sentido para além de toda realidade sécio-cultural: o outro (mae)
se destitui de sua onipoténcia, preferindo-se um outro (pai), senhor de seu préprio desejo,
objeto de um outro exterior a ele.

A observacdo que fazemos é que o individuo social-historico é criado-fabricado-
constituido pela sociedade mediante algumas rupturas, sublimagdes (projeces e
introjecdes). Neste processo de socializacdo sempre havera, de uma forma ou de outra, uma
instituicdo social responsavel. E, quanto a esta questdo da imputacdo de autoridade a
outrem versus autonomia, devemos compreender que tanto a heteronomia quanto a
autonomia sdo possibilidades na existéncia social-histdrica; entretanto, o processo de
socializagdo da psique tende a se autonomizar. Para Castoriadis, a heteronomia ou
alienacdo ndo é estrutural, é conjuntural, ndo faz parte da esséncia do social-historico. A

autonomia esta posta no horizonte do homem como possibilidade real.



CONCLUSAO

“... a importancia da etapa triadica para a formagao
do sujeito é decisiva. A passagem pelo esquema
triadico — sujeito, outro, objeto — é quase que
obrigatéria, sob pena de morte.” (L’Institution
Imaginaire de la Société, p.348)

“Um reconhecimento pleno da imaginagdo radical
sO é possivel quando é acompanhado da descoberta
da outra dimensdo do imaginario radical, o
imagindrio social-historico, a sociedade instituinte
enquanto fonte de criacdo ontolégica que se
desdobra como histéria.” (L’ Institution Imaginaire
de la Société, p.371)

Hans Joas afirma que “Castoriadis desenvolve, no que se refere exclusivamente a
psicandlise, o fundamento de uma teoria da socializacdo, cuja especificidade resulta de
sua concepcdo do imaginario™®®. Temos que concordar com esta afirmacéo posto que, ao
final desta pesquisa, podemos observar que a discussdo feita por Castoriadis, quer no
ambito da psicanalise quer no da politica, ou mesmo no da ontologia, busca inicialmente
dirimir oposicdes radicais. Segundo nossa analise, o que ele quer comprovar, através de
seus textos e de sua trajetdria como pensador e psicanalista, pode ser resumido na idéia de
que qualquer tipo de cesura a ser feita em relacdo ao sujeito social-histérico resultard
incoerente, exceto se esta separacao for tomada como mero recurso metodoldgico. Portanto,
a divisdo operada em instancias psiquicas, em niveis de para-si, em pressupostos

metapsicoldgicos ndo pode ser considerada na realidade social-histérica. Como vimos, estes

163 JOAS, Hans. L Institutionalisation comme Processus Créateur. sur la Signification Sociologique de la
Philosophie Politique de Cornelius Castoriadis in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation
de la Société, p. 186.



elementos da subjetividade sdo indissociavelmente interdependentes e reciprocos; apesar de
distintos preservam a unidade.

A indissociabilidade entre semelhantes elementos se repete na existéncia do
individuo social, uma vez que esta englobara duas areas, a psique e a sociedade. Desta
forma, apesar de heterogéneas, psique e sociedade se manterdo indissociaveis. Nesta
relacdo, nada passara a efetividade ou se tornara representacdo/afeto/intencdo se ndo for
antes metabolizado pela psique, ou seja, sem que se submeta as instancias psiquicas
responsaveis pela regulacdo do material da vida e da atividade da psique em seu processo
de socializacdo. Analogamente, nada se representa e muito menos se institui sem que tenha
passado pelo crivo interpretativo da sociedade, isto é, se submetido as instituicdes
sociais’™®. Nada mais 6bvio do que isto, uma vez que falamos em reciprocidade e
interdependéncia entre sociedade e psique, mesmo que mantendo sua distin¢cdo. Neste
sentido, tanto o imaginario social quanto o pessoal serdo analogamente inseparaveis.

Castoriadis propde um novo olhar sobre a sociedade, um novo olhar sobre o sujeito,
sobre a psicanalise, sobre a sua teoria e sua pratica. Entretanto, o que ha de mais novo é a
sua consideragdo do elemento “instituicdo” enquanto “imaginaria” dentro da situacéo
social-historica. Estes trés principios mudam radicalmente a tendéncia reflexiva tradicional,
seja na filosofia ou na psicanalise, e insere o dado da “criacdo” como fluxo representativo
constante, constituindo, desta forma, uma ontologia da indeterminidade como condicéo

prévia de uma nova criagdo, uma ontologia do “magma’*®.

164 Cf. WHITEBOOK, Joel. Intersubjectivity and the Monadic Core of the Psyche: Habermas and Castoriadis
on the Unconscious in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société, p. 235-236.
165 Cf. JOAS, Hans. L’Institutionalisation comme Processus Créateur. sur la Signification Sociologique de la
Philosophie Politique de Cornelius Castoriadis in BUSINO, Giovanni (dir.) Autonomie et Autotransformation
de la Société, p. 93.



Toda essa dindmica fica indelevelmente marcada no sujeito: a série de criacdes e
rupturas, de repressdes e sublimacdes, de projecOes e introjecdes se sedimenta formando,
como Castoriadis diz, camadas de socializacdo que vao se sobrepondo ao nicleo monadico
da psique. Este processo se desenvolve a medida que as instituicdes se impdem aos
individuos, ao longo de suas vidas, que ndo somente eles as aceitam como as reproduzem
por meio de sancOes e coercdes, adesdes, sustentacdes, consensos, legitimidades e crencas.
E assim a heteronomia se instala, através das religides, ideologias, da tradicdo™®. Estas
sucessivas coberturas em nada impedem que o sujeito social-histérico permaneca criando
constantemente novas representacbes com sua psique, novas figuras, transformando o
objeto. Ndo se detém nem teme, pois sabe que tudo que existe socialmente adquire este
direito por obra de uma instituicao, logo, mostra-se passivel de mudanca.

Tal compreensdo constitui 0 processo de autonomia, isto €, o reconhecimento que o
individuo mantém acerca da sua capacidade de “refletir sobre si mesmo” e “deliberar”.
Entenda-se por capacidade de refletir, o potencial de compreender que tudo, inclusive a sua
representacdo para os outros individuos, para as outras psiques, é constituido e instituido
social-historicamente. Esta consciéncia motivara tanto a psique quanto o individuo social-
histérico ou a instancia social — que se reconhecerdo como co-criadores desta totalidade
social-historica, fruto da capacidade de reflexdo sobre si e de deliberagdo. Toda esta
organizagcdo se mantém gracas a capacidade de criacdo constante, inerente a toda
subjetividade, fluxo constante de representagédo/afeto/intencdo, criagdo sempre de novas
figuras, novas formas. Criac¢ao cuja base se encontra na imaginacao radical.

Em Castoriadis, imaginacdo e autonomia representam a sua contribui¢do a historia

do pensamento, a psicanalise e a politica. No conjunto da sua obra, desconhecemos algum

166 cf. AMORIM, Mirtes Mirian. Labirintos da Autonomia, p. 194-195.



trabalho em que ele deixe de contemplar um destes dois conceitos, pelo menos ap6s a
publicacdo de “A Instituicdo Imaginaria da Sociedade”, quando seu trajeto intelectual se
pautou na analise e interpretacdo do sentido representado pela imaginacao e autonomia para
a constituicdo da subjetividade enquanto resultado social-historico. O sujeito, como psique
em sociedade, que existe num permanente processo de socializacdo, tende a criacdo e a
autonomia. Mirtes Amorim declara que foi o imaginario radical como psique/soma, como
fluxo representativo/afetivo/intensional e a vertente da imaginacgéo radical manifestada no
individuo-psique/soma que levou Castoriadis & psicanélise'™’. Ainda conforme Mirtes
Amorim, Castoriadis pretende apontar uma saida para a alienacdo, que seria a luta da
sociedade contra todas as formas instituidas que excluem a participagdo dos sujeitos nas
instancias de decisdo. Sendo a luta pela autonomia, uma investida pela reposicdo perpétua
das institui¢des, ou seja, a possibilidade concreta para a sociedade de se auto-instituir cada

vez mais explicitamente®®

. Esta alienacdo se enquadra perfeitamente no esquema da
heteronomia e o pode provar o fato de Castoriadis usar os termos quase com 0 mesmo
sentido. Lembramos que este processo serd sempre acompanhado pela tendéncia ao
fechamento monadico e & condigdo heterdnoma. Portanto, a atividade autonomizadora, seja
esta pessoal ou coletiva deve, sempre sera buscada. Afinal, a subjetividade, enquanto
psique que se enforma através da socializacdo, enquanto individuo social construindo sua
historia, existe na e pela “instituicdo imaginaria da sociedade”, cuja génese esta em

constante elaboracdo e criagdo incessante, itinerario que Castoriadis sublinha na ilustracéo

das coordenadas do movimento de socializagdo como processo feito e a fazer.

187 Cf. ibidem, p. 187-188.
168 Cf. ibidem, p. 193.



BIBLIOGRAFIA

OBRAS DE CASTORIADIS

1. CASTORIADIS, Cornelius. L’Institution Imaginaire de La Société. Paris: Seuil, 1975.

2. . A Instituicdo Imaginaria da Sociedade. Trad. Guy
Reynaud. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1991. (Col. Rumos da Cultura Moderna. v. 52).

3. . Les Carrefours du Labyrinthe. Paris: Seuil, 1978.
(Collection Esprit).

4, As Encruzilhadas do Labirinto. Trad. Carmen Sylvia
Guedes e Rosa Maria Boaventura Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

5. . Les Carrefours du Labyrinthe Il: Domaines de I’Homme.
Paris: Seuil, 1986. (Collection Empremtes)

6. . As Encruzilhadas do Labirinto Il: Os Dominios do
Homem. Trad. José Oscar de Almeida Marques. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

7. . Les Carrefours du Labyrinthe 111: Le Monde Morcelé. Paris:
Seuil, 1990. (Collection La Couleur des Idées).

8. . As Encruzilhadas do Labirinto 111: O Mundo Fragmentado.
Trad. Rosa Maria Boaventura. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992.

9. . Les Carrefours du Labyrinthe IV: La Montée de
I’Insignifiance. Paris: Seuil, 1996. (Collection La Couleur des Idées).

10. . Encruzilhadas do Labirinto 1V: A Ascensdo da
Insignificancia. Trad. Carlos Correia de Oliveira. Lisboa: Bizancio, 1998. (Colec¢édo Torre
de Babel).

11. . Les Carrefours du Labyrinthe V: Fait et a faire. Paris:
Seuil, 1997.
12. . Encruzilhadas do Labirinto V: Feito e a ser feito. Trad.

Lilian do Valle. Rio de janeiro: DP& A, 1999.

13. . Les Carrefours du Labyrinthe VI: Figures du Pensable.
Paris: Seuil, 1999.




14, . Encruzilhadas do Labirinto VI: Figuras do Penséavel. Trad.
Maria José Figueiredo. Lisboa: Instituto Piaget, 2000. (Coleccdo Epistemologia e
Sociedade).

15. . Fait et a Faire in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et
Autotransformation de la Société: la philosophie militante de Cornelius Castoriadis.
Genéve: Librairie Droz, 1989, p. 457-514.

16. . L’Enigma Del Soggetto: L’Immaginario e Le Istituzioni.
Trad. Riccardo Currado. Bari, Italia: Dédalo, 1998.

17. . Filosofia Politica 3. Trad. Albino Poli Junior. L&PM.
UNICAMP-UFRGS, 198-, p. 51-88.

18. _ Os Destinos do Totalitarismo & Outros Escritos. Trad. Zila
Bernd; Elvio Funck. Porto Alegre: L&P, 1985.

19. A Criacdo Histérica e a Instituicdo da Sociedade in
CASTORIADIS et alli. A Criagdo Historica. Trad. Denis Rosenfield. Porto Alegre: Artes
e Oficios, 1992, p.111-140.

COMENTARIOS SOBRE CASTORIADIS

1. AMORIM, Mirtes Miriam. Labirintos da Autonomia: A Utopia e o Imaginario em
Castoriadis. Fortaleza: EUFC, 1995.

2. ARATO, Andrew. Facing Russia: Castoriadis and the Problem of Soviet Society in
BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie
militante de Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Geneve: Librairie Droz, 1989, p.
269-291.

3. ARNASON, Johann. The Imaginary constitution of Modernity in BUSINO, Giovanni
(dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de Cornelius
Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genéve: Librairie Droz, 1989, p. 323-337.

4. BERNSTEIN, J. M. Praxis and Aporie: Habermas’ Critique of Castoriadis in BUSINO,
Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de
Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Geneve: Librairie Droz, 1989, p. 111-123.

5. BERTHOUD, Gérald. Castoriadis et la Critique des Sciences Sociales in BUSINO,
Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de
Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Geneve: Librairie Droz, 1989, p. 441-456.

6. BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie
militante de Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Geneve: Librairie Droz, 1989.



7. CIARAMELLLI, Fabio. Le Circle de la Création in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie
et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de Cornelius Castoriadis.
Trad. Marc Sagnol. Genéve: Librairie Droz, 1989, p. 87-104.

8. CURTIS, David Ames. Socialism or Barbarism: the Alternative Presented in the Work of
Cornelius Castoriadis in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la
Société: la philosophie militante de Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Geneve:
Librairie Droz, 1989, p. 293-322.

9. DESCOMBES, Vincent. Un Renouveau Philosophique in BUSINO, Giovanni (dir.).
Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de Cornelius
Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genéve: Librairie Droz, 1989, p. 69-85.

10. DUPUY, Jean-Pierre. Individualisme et auto-transcendance in BUSINO, Giovanni
(dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de Cornelius
Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genéve: Librairie Droz, 1989, p. 245-253.

11. EGUCHI, Kan. Un Portrait de Castoriadis, penseur de I’autonomie in BUSINO,
Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de
Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genéve: Librairie Droz, 1989, p. 49-58.

12. ENRIQUEZ, Eugene. Cornelius Castoriadis: um homme dans une oeuvre in BUSINO,
Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de
Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genéve: Librairie Droz, 1989, p. 27-47.

13. FEHER, Ferenc. Castoriadis and the Re-edefinition of Socialism in BUSINO, Giovanni
(dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de Cornelius
Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genéve: Librairie Droz, 1989, p. 393-404.

14. FERRY, Luc. Déclin de I’Occident? De [I’épuisement libéral au renouveau
démocratique in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société:
la philosophie militante de Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genéve: Librairie
Droz, 1989, p. 339-346.

15. FRANCA, Fernando César Teixeira. Criacdo e Dialética: o pensamento histdrico
politico de Cornelius Castoriadis. Sdo Paulo: EDUSP ;Brasilia, 1996. (Oficina de leitura).

16. FURTH, Hans G. L’Origine Evolutive de L’Imaginaire Radical sous-jacent aux
Institutions Sociales in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la
Société: la philosophie militante de Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Geneve:
Librairie Droz, 1989, p. 209-223.

17. GUIBAL, Francis. Imagination et Création. sur la pensée de Cornelius Castoriadis in
BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie
militante de Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Geneve: Librairie Droz, 1989, p.
125-140.



18. HABERMAS, J. Excurso a Proposito de “A Instituicdo Imaginéaria” de C. Castoriadis in
O Discurso Filosofico da Modernidade. Trad. Manuel José Simdes Loureiro. Lishoa: Dom
Quixote, 1990, p. 293-307.

19. HELLER, Agnes. With Castoriadis to Aristotle; from Aristotle to Kant; from Kant to us
in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie
militante de Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Geneve: Librairie Droz, 1989, p.
161-171.

20. HONNET, Axel. Une Sanvegarde Ontologique de la Révolution sur la Théorie Social
de Cornelius Castoriadis in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de
la Société: la philosophie militante de Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genéve:
Librairie Droz, 1989, p. 191-206.

21. JOAS, Hans. L’Institutionalisation comme Processus Créateur. Sur la Signification
Sociologique de la Philosophie Politique de Cornelius Castoriadis in BUSINO, Giovanni
(dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de
Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genéve: Librairie Droz, 1989, p. 173-190.

22. KHILNANI, Sunil. Castoriadis and Modern Politicas Theory in BUSINO, Giovanni
(dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de Cornelius
Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genéve: Librairie Droz, 1989, p. 405-418.

23. MAGNANO, Atilio. Castoriadis e il Marxisme in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie
et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de Cornelius Castoriadis.
Trad. Marc Sagnol. Geneve: Librairie Droz, 1989, p. 59-68.

24. MORIN, Edgar. Un Aristotle chaleur. in BUSINO, Giovanni (dir.) Autonomie et
Autotransformation de la Société: la philosophie militante de Cornelius Castoriadis. Trad.
Marc Sagnol. Genéve: Librairie Droz, 1989. p. 11-16.

25. PERRUSI, Martha Solange. A Instituicdo Social-Historica da Autonomia como Criacéo
Ontologica em Castoriaids. (Dissertacdo de Mestrado). Universidade Federal de
Pernambuco: Recife,1998.

26. PISIER, Evelyne. La pensee 68 de Cornelius Castoriadis in BUSINO, Giovanni (dir.).
Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de Cornelius
Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genéve: Librairie Droz, 1989, p. 347-354.

27. POLTIER, Hugues. De la praxis a I’instituition et retour in BUSINO, Giovanni (dir.).
Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de Cornelius
Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genéve: Librairie Droz, 1989, p. 419-439.

28. RAYNAUD, Phillippe. Société bureaucratique et totalitarisme. Remarques sur
I’évolution du groupe Socialisme ou Barbarie in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et
Autotransformation de la Société: la philosophie militante de Cornelius Castoriadis. Trad.
Marc Sagnol. Geneve: Librairie Droz, 1989, p. 255-268.



29. SIMEON, Jean-Pierre. La pensée de la démocracie chez Castoriadis in BUSINO,
Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de
Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genéve: Librairie Droz, 1989, p. 375-392.

30. VADJA, Mihaly. La Philosophie de la création absolue in BUSINO, Giovanni (dir.).
Autonomie et Autotransformation de la Société: la philosophie militante de Cornelius
Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genéve: Librairie Droz, 1989, p. 105-110.

31. VIDAL-NAQUET, Pierre. Souvenirs a batons rompus sur Cornelius Castoriadis et
Socialisme ou Barbérie in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de
la Société: la philosophie militante de Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Genéve:
Librairie Droz, 1989, p. 17-26.

32. WHITEBOOK, Joel. Intersubjectivity and the Monadic core of the Psche: Habermas
and Castoriadis on the Unconscious in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et
Autotransformation de la Société: la philosophie militante de Cornelius Castoriadis. Trad.
Marc Sagnol. Genéve: Librairie Droz, 1989, p. 225-243.

33. ZORRILLA, Sergio. Peut-on réflechir I’éthique dans le cadre d’une pensée comme
celle de Castoriadis? in BUSINO, Giovanni (dir.). Autonomie et Autotransformation de la
Société: la philosophie militante de Cornelius Castoriadis. Trad. Marc Sagnol. Geneve:
Librairie Droz, 1989, p. 355-373.

PAGINAS NA INTERNET SOBRE CASTORIADIS

1. http://216.205.99.48/castoriadis.html

2. http://216.205.99.48/castoriadis.html

3. http://www.aigis.com/dn/Castoriadis.html

4. http://www.amis-auteurs-nicaise.gallimard.fr/html/autngall/castor.htm

5. http://www.amsterdam.nettime.org/List-Archives/nettime-1-9804/msg00030.html
6. http://www.angelfire.com/sk/holgonsi

7. http://lwww.angelfire.com/sk/holgonsi/cidadania.html

8. http://www.angelfire.com/sk/holgonsi/index.antropolitica.html

9. http://www.angelfire.com/skholgonsi.index.autonomia3.htmi

10. http://www.aperturas.org



11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.
24.

25.

26.

217.

28.

29.

30.

31.

32.

33.

34.

http://www.campopsi.com.ar
http://www.caosmose.net/castoriadis/
http://www.ceca.org.br/edgar/CASTORI.html
http://www.chasque.net/chasque2000/no_existe.htm
http://www.cholonautas.edu.pe/en.htm
http://www.civnet.org/journal/issue4/crmclem.htm
http://www.costis.org/search/search.htm
http://www.cpf.com.ar
http://www.democracynature.com.uk
http://www.democracynature.org/dn/vol3/abstract_castoriadis.htm
http://www.edscuola.it
http://www.edscuola.it/archivio/interlinea/interlinea02.html

http://www.emsf.rai.it/mail/
http://www.filosofia.unina.it

http://www.filosofia.unina.it/torfora/sdf/Quattordicesimo/XIV.6.html
http://www.globenet.org/index2.html
http://www.hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/rezensionen/id
http://www.hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/zeitschriften/type=...
http://www.ilmanifesto.it/pag/info.html

http://www.inisoc. org

http://www killdevilhil.com/z/yphilold/Castoriadis,Corneliusshall/cas/6.html

http://www.magma-net.com.ar/
http://www.marxists.de

http://www.membres.lycos.fr/ccastor/francais/index.htm



35. http://www.metapolitica.com.mx/contacto.htm

36. http://www.notobred.org/Castoriadis.html

37. http://www.psicologos.org.ar

38. http://www.psychomedia.it/

39. http://www.puf.com/contact/contactl.php

40. http://www.recensio.ubi.pt/modelos/listas/I=autor.php3?codautor=130
41. http://lwww.ricardo.ecn.wfu.edu/~cottrell/OPE/archive/9712/0111.htm
42. http://lwww.scim.uuw.ac.nz/comms/Thesiseleven

43. http://www.sdm.qc.ca/txtdoc/tbhcasto.html

44, http://www.sussex.ac.uk/frenchthougth/publicat.htm

45, http://www.topia.com.ar/default.htm

46. http://www.ucm.es/ucmd/mail.htm

47. http://www.ucm.es/wwwhboard/bas/messages/18.htm

OBRAS DE APOIO

1. ABBAGNANO, Nicola. Dicionario de Filosofia. Trad. e rev. Alfredo Bosi. Sdo Paulo:
Mestre Jou, 1982.

2. ACHATZ, Michael Harald in FIGUEIRA, Sérvulo Augusto (org.). Contratransferéncia:
de Freud aos Conteporaneos. Séo Paulo: Casa do Psicologo, 1994, p. 205-225.

3. ALCOREZA, Raul Prada. Ontologia de lo Imaginario: Formacion del Sentido y la
Praxis. Punto Cero Editorial. La Paz (Bolivia): Mithos, 1997. p. 25-46.

4. ARISTOTELES. Obras. Trad. del griego Francisco de P. Samaranch. Madrid: Aguilar,
1982. (Colecion Grandes Culturas).

5. AZEVEDO, Roberto. Da Physis primaria a Physis Secundaria: a psiqgue como processo
de humanizacgéo. Revista HYPNOS, PUC-SP, 1995.

6. BARRETO, Carmem. Compreendendo a Constituicdo e a Mudangca no espago
Psicologico: da Modernidade & Contemporaneidade. Revista Symposium. NOVA FASE,
Ano 3, Namero Especial, Dezembro-99. p. 5-17.



7. BIASE, Walter di. O Homem, a Civilizacdo, a Agressividade. Rio de janeiro; Brasilia:
Catedra; INL, 1977.

8. BIRMAN, Joel. Psicanélise, Ciéncia e Cultura. Rio de janeiro: Jorge Zahar, 1994.
(Pensamento Freudiano, 3).

9. BLEICHMAR, Norberto M. e BLEICHMAR, Célia Leiberman de. A Psicanalise depois
de Freud. Trad. Francisco Franke Settineri. Porto Alegre: Artes Médicas, 1992.

10. BOSS, Medard. Angustia, Culpa e Libertacdo — Ensaios de Psicanalise existencial.
Trad. Barbara Sapanoudis. Sdo Paulo: Duas Cidades, 1988.

11. . Na Noite Passada Eu Sonhei. Trad. George Schlesinger. 3. ed. Séo
Paulo: Summus, 1979.

12. BRONOVISKI, Jacob. As Origens do Conhecimento e da Imaginagdo. Trad. Maria
Julieta de Alcéantara Carreira Penteado. Brasilia: Ed. Univ. de Brasilia, 1985. (Colecao
Pensamento Cientifico, 13).

13. COSTA FILHO, Severino Dias da. Aproximagdes entre Filosofia e Psicanélise:
contribuicdes de Jirgen Habermas. Symposium, n. 1, 1990.

14. CUNHA, Maria Claudia. Fonoaudiologia e Psicanalise: a fronteira como territorio. S&o
Paulo: Plexus, 1997.

15. DOREY, Roger (org.). L’Inconscient et la Science. Paris: Dunod, 1991. (Collection
Inconscient et Culture).

16. DUPUY, Jean-Pierre. Introducédo a Critica da Ecologia Politica. Civilizacao Brasileira:
Rio de Janeiro, 1980.

17. ELLIOT, Anthony. Social Theoria and Psychoanalysis in Transmition: Self and Society
From Freud to Kristeva. Oxford UK & Cambridge. USA: Blacuwalle, 1992, p. 16-47.

18. ENRIQUEZ, Eugéne. Da Horda ao Estado: Psicanalise do vinculo social. Trad. Tereza
Cristina Carreteiro e Jacyra Nascinth.Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1999.

19. . Le Sujet Humain: de la Cloture Identitaire & L’Ouverture au
Monde in DOREY, Roger (org.). L’Inconscient et la Science. Paris: Dunod, 1991.
(Collection Inconscient et Culture), p. 37-63.

20. GUATARRI, Felix. O Inconsciente Maquinico: Ensaios de Esquiso-analise. Trad.
Constaca Marcondes César; Lucy Moreira César. Campinas-SP: Papirus, 1988.

21. HOPKINS, Jim; SAVILE, Antony. Psicanéalise, Mente e artes. Sdo Paulo: Papirus,
1995.



22. JAPIASSU, Hilton. Psicanalise: ciéncia ou contraciéncia? Sao Paulo: Papirus, 1995.

23. JULIAN, Philipppe. O Retorno a Freud de Jacques Lacan: A Aplicacdo ao Espelho.
Trad. Angela Jesimo; Francisco Franke Settimeri. Porto Alegre: Artes médicas Sul, 1993.
(Col. Série Discurso Psicanalitico).

24. LALANDE, André. Vocabulario Técnico e Critico da Filosofia vol. | e Il. 10. ed. Trad.
Fatima Sa Correia et alli. Porto: Rés, s.d.

25. LAPONYADE, Maria Noel. Filosofia de la Imaginacion. Meéxico: Siglo Veintiuno,
1988.

26. LESSA, Carlos. A juventude e a Identidade Nacional no Fim do Milénio in Congresso
Internacional de Psicanélise e suas Conexdes. Rio de Janeiro: Companhia de Freud, 1999.
p.192-198.

27. LOPARIC, Zeljko. Um Olhar Epistemolégico sobre o Inconsciente Freudiano in Felicia
Knobloch (org). O Inconsciente: varias leituras. Sdo Paulo: Escuta, 1991.

28. MAFFESOLLI, Michel. O Tempo das Tribos: o declinio do individualismo nas
sociedades de massa. Trad. Maria de Lourdes Menezes. Rio de Janeiro: Forense-
universitaria, 1987.

29. MEZAN, Renato. Freud: um pensador da cultura. 5. ed. 1. reimp. Sdo Paulo:
Brasiliense, 1997.

30. . Tempo de Muda: Ensaios de Psicanélise. Sdo Paulo: Companhia das
Letras, 1998.

31. SILVA, Mateus Aradjo. A Filosofia do Século XVII e a Tradigdo in Kriterion Revista
de Filosofia. Belo Horizonte. Departamento de Filosofia da Faculdade de Filosofia e
Ciéncias Humanas da UFMG, Vol. XXXI1X, n. 97, (jan- jun/98), p. 39-62.

32. STEIN, Ernildo. Fundamentos Analitico-existenciais da Psicologia e o retorno do
Oprimido. Porto Alegre: Edipucrs, 1997. (Colecéo filosofia, 60).

33. TOURAINE, Alain. Critica da Modernidade. 5. ed. Trad. Elia Ferreira Edel. Petropolis,
RJ: Vozes, 1998.

34. VERNAUX Roger. Le Vocabulaire de Kant: Les Pouvoires de L’Esprit. Paris: Ambir
Montaigne, 1973. (Col. Philosophie de L Esprit).



