
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 
MESTRADO EM FILOSOFIA 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A QUESTÃO DA DIMENSÃO ÉTICA NA 
         ANALÍTICA EXISTENCIAL HEIDEGGERIANA 

 
 
 
 
 

 
MARCELA BARBOSA LEITE SALES 

 
 

 
 
 
 

Recife/2002 
 

                         



MARCELA BARBOSA LEITE SALES 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A QUESTÃO DA DIMENSÃO ÉTICA NA 
         ANALÍTICA EXISTENCIAL HEIDEGGERIANA 

 
 
 

 
 

Dissertação de mestrado apresentada 
como requisito parcial à obtenção do grau 
de Mestre em Filosofia, com linha de 
pesquisa em Problemas Filosóficos da 
Subjetividade, sob a orientação do Prof. 
Dr. Jesus Vázquez Torres.   

                                  
 
 
 

 
 

Recife/2002 





 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                   À Bruna, minha filha, 
Que tem o exato tempo de meu mestrado. A ela, 
que foi, todo o tempo, o outro lado de minhas 
descobertas, dedico este trabalho. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



AGRADECIMENTOS 

 
Ao corpo docente do Mestrado em Filosofia da Universidade Federal de 

Pernambuco, na pessoa de seu Coordenador Prof. Dr. Jesus Vázquez Torres. 

Ao meu orientador, Prof. Dr. Jesus Vázquez Torres, pela disponibilidade, 

pela confiança e pela riqueza de suas contribuições. Sua maneira desprendida, 

mas cuidadosa de ser, favoreceu o desenvolvimento desta pesquisa. 

Aos Professores Dr. Roberto Markenson e Dr. Vincenzo Di Matteo, 

pesquisadores que serviram de inspiração para o meu trabalho. 

À Secretária do Mestrado em Filosofia, Maria Betânia Souza, pela 

presença amiga ao longo do Curso.  

Aos meus colegas de Mestrado, especialmente a Thiago, pela leitura 

atenciosa e pelas sugestões incorporadas a este estudo. Também a Ricardo 

Matias e Maria de Fátima com quem compartilhei as angústias de fazer nascer um 

texto.  

Às amigas que, de perto ou de longe, acompanharam-me, sobretudo a 

Cris, Clarissa e Alessandra.  

Ao Prof. Dr. Marcos Roberto Nunes Costa, em quem descobri um amigo. 

Pelo incentivo e apoio neste início de carreira.  

A Thereza Queiroz, a quem não canso de admirar, pelo seu 

profissionalismo com que escuta a ética de meu desejo. 

A Marcelo Sales, pela valiosa ajuda na solução dos impasses surgidos 

durante a digitação do texto. 

Finalmente a você Benes, meu querido esposo, que foi o primeiro a 

acreditar que minha "aventura" poderia dar certo! Obrigada pelo estímulo, pela 

paciência e impaciência. Pelas incontáveis vezes em que leu e releu o meu 

trabalho. Quase o fiz um "heideggeriano"! Por isto e muito mais, um obrigada sem 

fim.  

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pelo seu modo simples de ser, o pensar do 
ser se faz para nós irreconhecível. Se, contudo, nos 
tornamos amigos do não-costumeiro do simples, então 
nos assalta imediatamente uma outra preocupação. 
Surge a suspeita de que este pensamento do ser 
torna-se vítima da arbitrariedade, pois não pode 
encontrar apoio no ente. Onde busca o pensar sua 
medida? Qual é a lei de seu agir?   (Heidegger, Sobre 
o Humanismo) 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

RESUMO 

 

Este trabalho visa mostrar que, embora Heidegger não tenha pretendido 

um estudo sobre Ética, podemos encontrar em Ser e Tempo uma "teoria do existir 

humano" que pode ser interpretada como uma "ética do existir humano".  

Os elementos primordiais dessa "ética" se encontram no sentido originário 

de ethos como "morada", tal como falava Heráclito e que o próprio Heidegger 

lembra em sua carta Sobre o Humanismo. Para o "filósofo do ser", "mais 

importante que qualquer fixação de regras é o homem encontrar o caminho para 

morar na verdade do ser". Assim, veremos que a "ética" que vislumbramos no 

interior do pensamento heideggeriano é rigorosamente diferenciada do que 

conhecemos das éticas tradicionais. Quando em Ser e Tempo Heidegger pergunta 

pelo ser e se esforça em "destruir" a metafísica, mostra que há uma ethos (no 

sentido essencial da palavra), uma maneira de existir, de "habitar" chamada por ele 

de Dasein, o ser-aí, que não pode ser determinada por nenhum "princípio 

supremo"; o seu existir não pode consistir em efeitos de "causas primeiras" por que 

possui como único fundamento o fato de ser projeto-lançado e, implicado com o 

seu poder-ser, é "entregue à responsabilidade de ser o ente que é". 

Tentaremos explicitar as noções de "culpa" e de "consciência" que, embora 

tomadas pelo Filósofo no sentido exclusivamente ontológico, dão ao seu texto o 

sabor do que chamamos de uma "ética originária". 

 

     



ABSTRACT 

 

 This work intends to show that, while Heidegger did not intend a study 

about Ethics, we can find in Being and Time a “theory of human existence” which 

can be interpreted as an “ethic of human existence”. 

 The prime elements of this “ethic” are in the original sense of ethos as 

“home”, as said by Heraclitus and remembered by Heidegger himself in his Letter 

On Humanism. To the “philosopher of being”, “more important than fixing rules is 

men to find the way to inhabit in the truth of being”. Therefore, we will see that the 

“ethic” which glimpse we will catch in the inner Heideggerian thinking is rigorously 

different from what we know about traditional ethics. When in Being and Time 

Heidegger asks for the being and tries hard to “destroy” metaphysics, he shows 

there is an ethos (in the word’s essential meaning), a way of existing, “of 

inhabiting”, called by himself Dasein, being-there, which can not be determined by 

any “supreme principle”; its existence can not consist in effects of “ersten 

Ursachen” because its one basis is the fact of being geworfenen Entwurfs and, 

implicated in its potentiality-for-being, it is “addicted to the responsibility of being the 

being it is”.  

 We will try to explain the notions of “guilt” and of “conscience” which, 

albeit taken by the Philosopher in extremely ontological sense, give his text the 

taste of what we call “original ethic”.  

 

 

 



SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ..........................................................................................................  9 

 CAPÍTULO I  

1 - O LUGAR DA ÉTICA NA REPOSIÇÃO DA QUESTÃO DO SER ........................ 18 

1.1 - A relação entre ontologia e ética .......................................................... 18 
1.2 - Do  esquecimento do ser a uma ética originária ................................... 22 
        1.2.1 - A pergunta pelo ser no Primeiro Heidegger ............................... 27 
        1.2.2 - A pergunta pelo ser no Segundo Heidegger .............................. 35 
1.3 - A questão fundamental: uma  “meta-ética”? ........................................  45 

CAPÍTULO II  

2 - HEIDEGGER E O FUNDAMENTO ..................................................................... 55 

2.1 - A  “desconstrução” do princípio de fundamento.................................... 59 
2.2 - O Dasein como o fundamento primordial .............................................. 70 

CAPÍTULO III  

3 - UMA ÉTICA DA FINITUDE NA ANALÍTICA EXISTENCIAL ................................ 80 

3.1 - O caráter originário de uma ética em Heidegger................................... 80 
3.2 - A finitude do ser e do Dasein................................................................ 89 
3.3 - O  ter-que-ser como conceito ontológico-existencial do dever ............. 94 
3.4 - O Quem da conveniência cotidiana ..................................................... 97 
3.5 - Angústia: abertura  privilegiada ao poder-ser próprio ..........................102 
3.6 - O ser-culpado como constituição ontológica........................................104 
3.7 -  O sentido existencial-ontológico da responsabilidade ....................... 112 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ....................................................................................116 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ........................................................................123 



 

 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



INTRODUÇÃO 

                           

O tempo em que vivemos é marcado por acontecimentos que levam o 

homem a se indagar sobre o sentido mais profundo de sua existência. Podemos 

dizer que vivemos uma crise multidimensional: a ameaça de novas guerras, a 

degradação ecológica, a atuação da engenharia genética na natureza, inclusive na 

vida humana, são alguns aspectos do crescimento estupendo do progresso técnico-

científico que revelam quão desgastados estão os preceitos éticos essenciais da 

vida humana, assinalando a necessidade de renovar o pensar filosófico em busca 

dos fundamentos de uma ética contemporânea.  

Nessa perspectiva, justifica-se o interesse reivindicatório pelas reflexões 

éticas como uma tentativa de resposta à crise de valores que nossa civilização 

atravessa, como bem contextualiza Henrique Vaz. Para ele, essa crise se deve à 

situação paradoxal vivenciada pelo homem de hoje: na medida em que construiu o 

seu mundo, o mundo da cultura, sente-se abalado, submerso no meio de seu 

próprio produto. Com a enxurrada dos bens materiais e simbólicos provenientes do 

avanço tecnológico, subverteu-se a hierarquia dos valores duramente conquistados 

ao longo da História, o que constitui ameaça à razão ultima do existir propriamente 

humano1.  O próprio conceito tradicional de história e de ética estão estremecidos. 

Nas palavras de Jacqueline Russ, “a ética, reivindicada em toda a parte, ancora 

dificilmente suas normas e valores em um lugar que os funde e os justifique. (...). 

Nosso tempo,  ávido  de  teorização ética, vive, contudo, sob  o signo  de uma ética 

                                            

1 Cf. VAZ, H. C. de Lima no seu prefácio aos Escritos de Filosofia IV: Introdução à Ética Filosófica 1. 
São Paulo: Loyola, 1999. p. 7 e 8.  



freqüentemente problemática”2. Noções como as do dever e do agir também estão 

abaladas. “Hoje, diz-nos Loparic, o dever virou sinônimo de obediência à realidade 

dos fatos e aos acordos sociais, perdendo o sentido nobre de moralidade 

incondicional ou de compromisso histórico inarredável. Agir não significa mais 

‘fazer o bem’ ou ‘fazer história’, mas, de maneira crescente, agir planejadamente”3, 

agir de modo a vigorar a ética da perfectibilidade dos empreendimentos 

tecnológicos, aderida ao manto do infinitismo metafísico sob o qual o homem 

ocidental se recobre na busca de amparo à sua condição de ente finito que é e, 

como tal, marcado, em sua existência, pela falta, pela particularidade e pela 

transitoriedade – características de um modo de ser contingente4. 

Considerado o "filósofo da finitude", Heidegger é um dos pensadores 

contemporâneos que mais se preocupou com os rumos tomados pela civilização 

ocidental. Numa passagem importante da carta Sobre o Humanismo (Über den 

Humanismus, 1947), ele narra que após a publicação de Ser e Tempo (Sein und 

Zeit, 1927), alguém lhe dirige uma pergunta que se tornou posteriormente muito 

famosa: “Quando escreverá o senhor uma Ética?”5. Boa pergunta. Mas esta "Ética" 

nunca veio. O fato é que Heidegger nunca pretendeu um estudo sobre ética. 

Contudo, diremos que, em Ser e Tempo, podemos encontrar uma "teoria do existir 

humano" que pode ser lida como uma "ética do existir humano". Partindo de sua 

analítica existencial, Heidegger pergunta pelo modo de ser de todos os entes e de 

                                            

2 RUSS, Jacqueline. Pensamento Ético Contemporâneo. Trad. Constança Marcondes Cesar. 2. ed. 
São Paulo: Paulus, 1999. p. 5 e 6.  

3 LOPARIC, Zeljko. Ética e Finitude. São Paulo: EDUC, 1995. p. 10. 
4 Cf. LOPARIC. Z. op. cit. p. 9. 
5 HEIDEGGER, Martin. Sobre o Humanismo. Tradução e Notas de Ernildo Stein. São Paulo: Abril 

Cultural, 1973. (Coleção Os Pensadores). p. 367. 

 



 um em especial, o homem. Interroga sobre o modo de o homem estar no mundo, o 

modo como ele se relaciona, se comporta, conhece. 

Nossa pesquisa se propõe, portanto, a investigar em que medida uma ética 

originária pode ser encontrada em Ser e Tempo. Mas, propor falar de ética em um 

autor que jamais escreveu sobre essa temática torna-se uma ousadia, ou pelo 

menos é expor-se ao risco de colocar palavras na boca de quem nunca as 

pronunciou. De antemão estamos cientes do perigo em que incorremos; porém, o 

fato de haver inúmeros estudiosos que “perigam” nessa mesma direção, contribui 

para diminuir o nosso desconforto. 

De acordo com a revisão da literatura efetuada até o presente momento, 

pudemos constatar um número consideravelmente crescente de publicações que 

se têm voltado para a obra de Heidegger, especialmente, para o tema da ética6. A 

filosofia heideggeriana tem-se constituído foco de interesse de diversas teses de 

doutorado e de mestrado defendidas em universidades brasileiras7 que abrangem 

as mais variadas discussões: linguagem, fenomenologia, teologia, arte, história e, 

                                            

6 Um levantamento bibliográfico detalhado de publicações recentes sobre Heidegger e outro sobre a 
temática da ética heideggeriana, ambos em vários idiomas,  foram realizados por Zeljko Loparic em 
Natureza Humana: Revista Internacional de Filosofia e Práticas Psicoterápicas. v. 1. n. 1, 1999. p. 
212-216 e em  v.1 n. 2, 1999. p. 447- 455, respectivamente. Além de Loparic com Ética e Finitude 
(São Paulo: EDUC, 1995), outros autores apontam o viés ético na obra de Heidegger, dentre os 
mais expressivos, destacamos: SCHÜRMANN, Reiner; MILET, Jean-Philippe; PANIS, Daniel; 
FOLTZ, Bruce; OSONGO-LUCADI, Antoine-Dover; HODGE, Joanna; DUPOND, Pascal. (ver a 
Referência Bibliográfica desta Dissertação).  

7  Só para citar algumas teses de doutorado em anos recentes, veja-se: GMEINER, Conceição 
Neves. A Linguagem Originária: um Estudo sobre a Linguagem no Pensamento de Martin 
Heidegger (USP,1992); MICHELAZZO, José Carlos. Do um como princípio ao dois como un-idade: 
A Passagem do Paradigma Metafísico para o Pensamento Originário em Martin Heidegger 
(UNICAMP,1997); e de mestrado: MARTINI, Renato. Sentimento e Existência: A Ontologia 
Heideggeriana das Tonalidades Afetivas (PUC-RS,1994); SILVA, Edison. Exposição da Questão 
da Linguagem no Tratado de Martin Heidegger Ser e Tempo (PUC-RS,1994); ALMEIDA, Fernando 
Milton de. Cuidar de ser: Uma Aproximação do Pensamento Heideggeriano (PUC-SP: 1995); 
OLIVEIRA, Ana. O Problema da Possibilidade de uma Ética em Heidegger (PUC-RJ, 1995); SILVA, 
Marcos de Oliveira. Ser-no-mundo: O Fundamento como Identidade entre Ser e Pensar (UFRJ, 
1992) e RAMACCIOTTI, Bárbara. A Essência da Tecnologia como Vontade de Vontade: A Questão 



inclusive, a problemática da ética, o que prova a presença e a significância de 

nosso autor8 no panorama filosófico atual.  

A nossa pesquisa distribuir-se-á em três capítulos: 

No Primeiro, veremos, no essencial, as críticas que Heidegger, em Ser e 

Tempo, dirige à metafísica tradicional que, ao se preocupar com o ente enquanto 

ente, esquece o sentido do ser e, não levantando adequadamente a questão do 

ser, deixa também de levantar a questão de como a essência do homem pertence 

à verdade do ser9. Assim, num sentido preciso, é por aqui, pela história do 

esquecimento do ser, como uma história que diz respeito à nossa existência, que 

devemos começar a nossa reflexão, se quisermos considerar qualquer questão 

sobre o modo de ser do Dasein e uma ética conseqüente. Iniciaremos, pois, 

examinando o horizonte em torno da pergunta pelo ser posta por Heidegger na 

primeira e na segunda fase de seu pensamento, para então investigar se há lugar 

e qual o lugar possível para uma ética na reposição heideggeriana da questão do 

ser. 

No Segundo Capítulo, analisaremos como a “desconstrução” 

heideggeriana do princípio de fundamento efetuada em Sobre a Essência do 

Fundamento (Vom Wesen des Grundes, 1929), nos oferece a possibilidade de 

vislumbrar uma nova ética, sedimentada no chão da finitude humana. 

"Desconstruindo" as tradicionais noções de verdade e liberdade, Heidegger mostra 

                                                                                                                                        

da Técnica Moderna no Pensamento de Martin Heidegger (UFRJ, 1995); MOUTINHO, Hilda Maria 
da F. Ocupação e Disposição em ‘Sein und Zeit’: Fontes Aristotélicas (UFPE, 2000).   

8  Pudemos perceber a influência marcante do pensamento de Heidegger, não apenas nas 
produções teóricas publicadas ou apresentadas em jornadas ou congressos mas ainda no suporte 
da prática clínica psicológica ou psicanalítica oferecendo uma maneira inteiramente inovadora de 
compreender o existir humano. (Cf. as revistas Natureza Humana, já mencionadas). Eis mais um 
motivo que reforça, ao nosso ver, o fato de que as questões levantadas por Heidegger não podem 
ficar à margem do debate da ética. 



que o existir humano, o ser-aí, como ele o chama, não pode consistir em efeitos de 

causas primeiras, não pode ser resultado de um "agir causal" porque possui como 

único fundamento o fato de ser um ente implicado com suas possibilidades 

mundanas. Como projeto-lançado, o ser-aí é um fundamento nulo porque é 

marcado pelo modo finito de existir que lhe é constitutivo: a possibilidade de não-

mais-estar-aí10 que o remete ao não-ser, à sua nadidade pela qual é responsável11.  

No Terceiro Capítulo, empreenderemos uma reflexão em torno do existir 

humano na analítica existencial. Veremos, num primeiro momento, a dimensão 

originária de uma ética que pode ser encontrada em Ser e Tempo: trata-se de uma 

"interpretação ontológica" da existência, ancorada no âmbito da finitude do ser-aí e 

do próprio ser. Em seguida, passaremos a mostrar como, do ponto de vista da 

hermenêutica do ser-aí, os principais "deveres" do homem consistem em "estar 

aberto" ao seu "ter-que-ser" como modo de ser mais originário do que qualquer 

"imperativo moral" a cumprir; um “ter-que-ser” no qual está a “exigência ética” de 

cuidar de seu ser. 

Consideraremos, nessa última fase de nossa pesquisa, que a ética da 

analítica existencial é uma ética do habitar no mundo-projeto, uma ética do abrir-se 

ao encontro12. Dito de outra forma, não se tem que “obedecer a leis morais” mas 

atender a um chamado do ser para assumir o seu poder-ser, para "querer-ter-

                                                                                                                                        

9  Cf. HEIDEGGER, M. op. cit.. p. 352.  
10 Cf. HEIDEGGER, M. Être et Temps. Traduit de l’allemand par François Vezin. Paris: Gallimard, 

1999,  p. 342. 
11 Loparic faz ver que "com Ser e Tempo, pela primeira vez na história da filosofia ocidental, o 

pensamento do não-ser e do não-agir passa a determinar o horizonte do pensamento do ser e do 
agir" e isso é fundamental para compreendermos a concepção heideggeriana do existir humano. 
Cf. LOPARIC, Z. Ética e Finitude. p. 18.   

12  Id. ibid. p. 59. 



consciência da culpa", o que significa estar aberto à compreensão de seu ser e estar 

em débito mais próprio, tendo cuidado com o seu ser, antecipando-se à morte. 

A fim de explicitar como "acontece" esse modo originário do existir humano, 

precisaremos nos aprofundar na análise das estruturas existenciais do ser-aí que, 

diretamente, estão relacionadas a uma possível ética heideggeriana como é o caso 

das noções de “consciência”, de “culpa”, de “responsabilidade”, de temporalidade, 

dos conceitos de cuidado (Sorge), preocupação (Fuersorge), ocupação, (Besorgen), 

ser-com (Mitsein), etc., visto que, sendo cada um deles uma determinação 

ontológico-existencial do homem, dizem respeito ao reconhecimento de que ser-aí-

no-mundo é estar implicado em relações com outros seres humanos, envolvido com 

as coisas intramundanas e que essas relações não se dão de qualquer jeito, não 

são objeto de escolha arbitrária, mas dizem respeito, sobretudo, à responsabilidade 

para com o sentido do ser.  

Neste sentido, veremos que a perspectiva ética que podemos encontrar no 

pensamento de Heidegger é rigorosamente diferenciada de toda preocupação 

antropológico-metafísica. Não é, de jeito algum, mais um “estudo sobre” o homem 

a ser objetivado cientificamente. A ética sobre a qual falaremos em nosso trabalho, 

também nada tem a ver com aquele “domínio suficiente” universalmente 

reconhecido que estabelece critérios racionais e morais para o agir e para o 

pensar, portanto, está longe da noção comum da reflexão ética infinitista a respeito 

dos valores, da natureza, da boa vida, dos princípios de juízo e da derivação dos 

imperativos morais13. Numa palavra, está longe de uma normatização da conduta 

humana, resumida em saber o que se deve fazer, o que se deve ser, ou, o que se 



pode, enfim, esperar da vida, visto ser esta uma ética solidamente baseada numa 

visão ôntico-metafísica do homem. 

 

 

 

                                                                                                                                        

13  Cf. HODGE, Joanna. Heidegger e a Ética. Trad. Gonçalo Couceiro Feio. Lisboa: Instituto Piaget, 
1998. p. 43.   



 

 

 

 

                                          

 

 

 

 

CAPÍTULO I 

 

 

 

 

 

 

 

                                        



1- O LUGAR DA ÉTICA NA REPOSIÇÃO DA QUESTÃO DO SER 

 

 

A história do ser sustenta e determina cada condition e 
situation humaine. (Heidegger, Sobre o Humanismo) 

 

 

 

Pretenderemos mostrar neste primeiro momento de nosso trabalho, a 

conexão existente entre o modo heideggeriano de pensar a questão do ser e a 

ética. 

Iniciaremos apontando uma articulação entre ontologia e ética em 

Heidegger e, após uma breve explanação das principais críticas do autor de Ser e 

Tempo à metafísica tradicional, passaremos a discorrer sobre os movimentos 

essenciais da pergunta pelo ser na primeira e na segunda fase do pensamento 

heideggeriano, tentando  aí vislumbrar uma possível ética. Prosseguiremos na 

direção de tornar manifesto que o modo como Heidegger interroga o ser, pode 

levar à compreensão de uma nova ética, uma “meta-ética”.  

 

1.1- A relação entre ontologia e ética 

 

O que é o ser? Eis a grande preocupação da filosofia desde o seu 

nascimento com os gregos. É a pergunta que busca por um “sentido objetivo” para 

a vida do homem e para a natureza, levando-nos à indagação por um “por quê” e 



“para quê” de tudo o que existe. Colocar um “por quê” e “para quê” conduz-nos a 

uma outra questão: Qual a relação entre a metafísica14 e a ética15? 

Na escola de Platão, pela primeira vez, a "Ética" surge ao lado da "Lógica" e 

da "Física" como disciplinas. É o momento em que esses conteúdos passam a ser 

pensados "disciplinadamente", isto é, passam a ser sistematizados no âmbito do 

pensamento e, dessa forma, o próprio pensar é também sistematizado. Como 

Heidegger afirma, "As disciplinas surgem ao tempo que permite a transformação 

do pensar em ‘Filosofia’, a Filosofia em epistéme (Ciência) e a Ciência mesma em 

um assunto de escola e de atividade escolar"16. 

Assim, para Heidegger, antes de qualquer pergunta sobre a relação entre 

"ontologia" e "ética" como disciplinas acadêmicas, importa uma questão mais 

radical que é saber se o que é designado pelos termos "ontologia" e "ética" 

                                            

14 A primeira referência que se conhece do título µετα τα ϕυσικα encontra-se em Nicolau de 
Damasco na primeira metade do século I d.C. Corresponde à principal obra de Aristóteles: “Há 
uma ciência que estuda o Ser enquanto ser”. (ARISTOTE, Métaphysique. Traduction et Notes par 
J. Tricot. Paris: Vrin, 2000. t. 1, livre Γ, 1,1003 a, 21). A denominação surgiu pela ordem dos 
escritos de Aristóteles publicados por Andrônico de Rodes no século I a.C. Metafísica refere-se aos 
escritos que foram colocados logo após os escritos da Física. Segundo Aubenque a ordem dos 
escritos na edição de Andrônico não segue uma organização meramente extrínseca sem 
significação filosófica. Estudos mais recentes demonstram que as listas antigas das obras de 
Aristóteles seguem uma classificação sistemática inspirada, em parte, em indicações do Estagirita. 
(AUBENQUE, Pierre. Le Problème de l’Être chez Aristote. 2. ed. Paris: PUF, 1994. p. 29). Não foi 
portanto uma feliz coincidência (como é pensado por muitos) que aquela ciência que estuda o que 
está além da física, além do sensível, tenha sido ordenada por Andrônico após os estudos físicos.  

2 Antes de mais nada, convém conhecermos a etimologia da palavra  “ética” e sua relação com a 
“moral”. O vocábulo “ética” apresenta na língua grega duas grafias: ethos (ηϑος), com eta, 
designando costumes de uma sociedade e ethos (εϑος), com epsilon, significando o 
comportamento do homem regido por estes costumes. Já a palavra “moral” procede do latim mos 
(pl. mores), também indicando hábitos. Ambos os termos, pois, historicamente, têm o mesmo 
sentido nas duas línguas e estão relacionados ao mesmo objeto, ou seja, aos costumes que 
vigoram na sociedade e aos hábitos do indivíduo de se comportar de acordo com os costumes 
socialmente aceitos. Vaz assinala que entre os gregos, mais especificamente em Aristóteles, o 
termo ética é usado indistintamente referindo-se ao indivíduo isoladamente ou no contexto da pólis. 
Modernamente, o vocábulo moral ficou ligado à praxis individual, cabendo à palavra ética uma 
abrangência no âmbito da praxis social. No entanto, alguns autores, como o próprio Vaz, preferem 
usá-los indistintamente. Para ele, a dúvida quanto ao matiz semântico de ética e moral parece 
decorrer desde os tempos de Kant, acentuando-se com Hegel ao fazer uma distinção entre 
Moralität e Sittlichkeit em Filosofia do Espírito Objetivo, em que Moralität estaria relacionada à 



corresponde ou chega perto daquilo que é a tarefa do pensamento: pensar a 

verdade do ser. Nosso Filósofo assinala que,  

 

"O pensar que questiona a verdade do ser e nisto determina o lugar 

essencial do homem, a partir do ser e em direção a ele, não é nem Ética 

nem Ontologia. Por isso a questão da relação de ambas entre si não possui 

mais chão neste âmbito. E, contudo, sua pergunta, pensada mais 

originariamente, retém um sentido e um peso fundamentais"17.  

 

O que Heidegger quer com isto dizer é que o "pensamento do ser" deve ser 

prioritário em relação ao "pensamento conceitual" ou à organização de "saberes", 

como a Ética, a Lógica, a Física e outras disciplinas. Chega a afirmar que antes da 

Academia platônica não se conhecia disciplina filosófica chamada Ética, Lógica ou 

Física e nem por isso o pensamento daquela época era imoral ou ilógico. 

Heidegger exemplifica dizendo que a physis, em relação à Física posterior, nunca 

foi tão genuinamente pensada e que as lições de Aristóteles sobre Ética não 

carregam o ethos de modo mais originário do que aquilo que se encontra oculto 

nas tragédias de Sófocles. “(...) os nomes como ‘Lógica’, ‘Ética’, ‘Física’, apenas 

surgem quando o pensar originário chega ao fim. Em sua gloriosa era os gregos 

pensavam sem tais títulos”18.  

Pensar a verdade do ser significa, para Heidegger, o mesmo que pensar a 

humanitas do homo humanus, no entanto, sem o sentido metafísico de 

                                                                                                                                        

moralidade interior preconizada por Kant e Sittlichkeit, ao campo clássico da eticidade social e 
política. Para um estudo mais aprofundado, Cf. LIMA VAZ, H. C. op. cit. p. 11-28.  

16 HEIDEGGER, M. Sobre o Humanismo. p. 368.  
17 HEIDEGGER, M. Sobre o Humanismo. p. 369 e 370. Aqui, Heidegger se refere à pergunta que 

Jean Beaufret lhe faz sobre a relação entre ontologia e ética. (Grifos nossos). 
18 Id. ibid. p. 348. 



“humanismo”, o que pressupõe: longe de preocupações éticas que, munidas de 

“instruções práticas”, giram na órbita de “valores”, isto é, no âmbito da metafísica 

da subjetividade, do pensamento que representa, que objetiva19. Para o “filósofo do 

ser”, o “valor” ou o “valorar” está ligado a uma subjetivação; o ato de “valorar” de 

modo algum “deixa que o ente seja”, mas, leva em conta apenas o “ente como 

objeto de seu operar”20. O que entra em jogo na valoração é simplesmente o que 

um objeto é para um sujeito21, isto é, o que ele é em sua “presença-constante”. É 

por esse motivo, considera Heidegger, que “o pensar através de valores” é, em 

todo o caso, “a maior blasfêmia que se pode pensar em face do ser”22. Isto, 

entretanto, não deve ser entendido como uma proclamação niilista de que “o ente é 

sem importância”, de que nada tem valor (a cultura, a arte, a ciência, a dignidade 

do homem, Deus etc.), mas, pondera Heidegger, significa “levar para diante do 

pensar a clareira da verdade do ser contra a subjetivação do ente em simples 

objeto”23.     

Neste sentido, sabemos que a ontologia e a ética, como disciplinas, trazem 

a “marca registrada” do tradicional modo metafísico de pensar: aquele que 

sistematiza, que representa, que dá um "estatuto científico" ao "objeto" de estudo 

de cada uma delas. No entanto, se são pensadas as noções do que é a metafísica 

e do que é a ética fora dos moldes pré-estabelecidos pela tradição, isto é, se são 

“pensadas originariamente”, como Heidegger sugere, acreditamos ser possível 

estabelecer uma vinculação inevitável entre o modo de pensar a ética e o modo de 

                                            

19 Cf. FERRY, L.; RENAULT, A. La Question de l’Éthique après Heidegger. In: Système et Critique: 
Essais sur la critique de la raison dans la philosophie contemporaine. 2. ed. Bruxelles: Ousia, 1992. 
p. 77 e 78.   

20 Cf. HEIDEGGER, M. Sobre o Humanismo. p. 365.  
21 Cf. FERRY, L.- RENAULT, A. op. cit. p. 77. 
22 HEIDEGGER, M. Sobre o Humanismo. p. 365.  
23 Id. ibid. p. 365. 



pensar a questão do ser. Nosso propósito é o de tentar compreender em que 

sentido e peso fundamentais essa questão está configurada em Heidegger.  

 

1.2 - Do esquecimento do ser a uma ética originária         

 

Heidegger inicia o primeiro capítulo de Ser e Tempo24 (Sein und Zeit, 1927) 

com uma "denúncia": Esquecemos de perguntar “o que é o ser” e, além disso, 

esquecemos esse esquecimento – o que torna a denúncia ainda mais séria. Como 

compreender esse duplo esquecimento?  

A resposta não é simples. Com ela está implicada toda a tradição filosófica 

do Ocidente que, com os percalços de uma compreensão estreita e confusa da 

idéia de ser, teria simplesmente abandonado, pensa Heidegger, a questão 

primordial: a do sentido do ser. 

Segundo ele, não obstante as pesquisas empreendidas por Platão e 

Aristóteles, a pergunta pelo ser tornara-se desnecessária. Na verdade, todo o 

pensamento posterior aceitara sem muita criticidade as formulações da ontologia 

antiga, criando-se daí alguns dogmas que orientaram, de maneira quase 

imperceptível, toda a tradição filosófica, tornando algumas dessas formulações 

mais importantes que outras. O sentido do ser não precisava ser investigado.  

                                            

24 Em nossa pesquisa, utilizaremos a tradução francesa de Être et Temps (1927). Traduit de 
l’allemand par François Vezin. Paris: Gallimard, 1999, cotejada com a tradução brasileira de 
Márcia de Sá Cavalcante. 6. ed. Petrópolis: Vozes, 1997. A tradução, desta e também das demais 
obras em francês, é de nossa inteira responsabilidade.      



Paradoxalmente, a metafísica, a ciência mais elevada, a ciência do ser 

enquanto ser, teria deixado de lado o próprio ser25. Nesse ponto, Étienne Gilson 

(um dos principais intérpretes do tomismo em tempos mais recentes, portanto, em 

uma perspectiva filosófica absolutamente distinta da de Heidegger), aproxima-se 

do pensamento heideggeriano ao declarar: “Tudo se passa como se a história da 

metafísica fosse a de uma ciência que se engana continuamente de objeto”26. Ao 

tentar responder a pergunta que ela mesma formulou, responde de tal maneira que 

a questão fundamental é esquecida. Assim, a pergunta permanece em aberto: O 

que é o ser?27. 

                                            

25  A fim de compreendermos a crítica heideggeriana à metafísica, convém começarmos por entender 
as distorções impostas pela tradução dos termos que compõem a palavra “meta-física”. A palavra 
grega physis  (física) foi, com o tempo, traduzida como “natureza”, portanto, como coisa, ente; e 
meta passou a ser captação do que há de supra-sensível. Todavia, o significado originário de 
physis é muito mais do que natura, (que propriamente quer dizer, “nascer”, “nascimento”), 
perdendo-se aí toda a força filosófica dessa palavra que, originariamente, “evoca o que sai ou 
brota de dentro de si mesmo (por exemplo, o brotar de uma rosa), o desabrochar, que se abre, o 
que nesse despregar-se se manifesta e nele se retém e permanece; em síntese, o vigor 
dominante (Walten) daquilo que brota e permanece”. (HEIDEGGER, M. Introdução à Metafísica 
(1935). Apresentação e tradução de Emmanuel Carneiro Leão. 3. ed. Rio de Janeiro: Tempo 
Brasileiro, 1987. p. 44). Mas, esse vigor, que brota e permanece, foi e é ainda hoje entendido em 
sua significação posterior, ou seja, como “natureza” ou fenômenos a ela relacionados (nascer do 
sol ou da lua, movimento dos corpos celestes, crescimento das plantas, nascimento dos animais e 
dos homens etc.), desvirtuando, dessa forma, o seu sentido originário que Heidegger faz questão 
de lembrar: “A physis é o Ser mesmo em virtude do qual o ente se torna e permanece observável 
(...) significa o vigor reinante, que brota, e o perdurar, regido e impregnado por ele (...) Physis é o 
surgir (Ent-stehen), o extrair-se a si mesmo do escondido e assim conservar-se”. (HEIDEGGER, 
M. Introdução à Metafísica. p. 45). Foi assim que a metafísica, omitindo esse sentido original da 
physis, ficou presa à representação, à essência das coisas esquecendo-se de perguntar sobre o 
ser como tal. (Sobre os desdobramentos da tradução de physis por “natureza”, veja-se também: 
FOLTZ, Bruce V. Habitar a Terra. Heidegger: Ética Ambiental e a Metafísica da Natureza. Lisboa: 
Instituto Piaget, 2000. p. 155-158).     

26 GILSON, Étienne. L’Être et L’Essence. Paris: Vrin, 2000. p. 316. Convém reiterar que essa 
afirmação está vinculada a pressupostos completamente opostos aos do autor de Ser e Tempo, 
visto que o acento é posto no “entendimento” que continuamente se engana de objeto e não, 
como faz Heidegger, no “ser” esquecido pela metafísica; portanto, o que está em jogo em Gilson é 
a relação sujeito-objeto. Sobre isso, recomenda-se a obra citada do próprio Gilson e ainda 
BORNHEIM, Gerd A. Metafísica e Finitude. Porto Alegre: Movimento, 1972. p. 123-132. 

27  Como nos mostra Gilson, o que se vê  com mais freqüência no latim de São Tomás de Aquino é a 
palavra ens. O termo, segundo Gilson, não existe no latim clássico. Talvez, completa ele, isto 
explique porque os Romanos não deixaram, à época clássica, uma metafísica como legado, pois 
sem o ser não há nenhuma ontologia, nenhuma metafísica. Traduzir São Tomás sem ter  em conta 
a diferença de sentido entre ens e esse, significa levar completamente à ruina a ontologia tomista. 
Como exemplo, Gilson apresenta a afirmação de São Tomás: “Primo in intellectu cadit ens”. Se 
traduzirmos por: “o ser é o primeiro conhecido” , estaremos falseando sua filosofia. É como se o 



Embora Heidegger também não ofereça resposta à pergunta pelo ser, 

podemos certamente afirmar que foi o pensador que mais se preocupou com o ser, 

que mais tentou pensá-lo ou, como constata Gerd Bornheim, que menos o evitou28. 

Em Ser e Tempo, já nas primeiras páginas, nosso filósofo expõe 

brevemente, ao falar da necessidade de uma repetição da questão do ser, as 

razões que deram origem às afirmações dogmáticas que se perpetuaram, nutrindo 

a omissão de um questionamento do ser29: A - O ser é o conceito mais universal e 

vazio; B - O conceito de ser é indefinível; C - O ser é um conceito evidente.  

Ao discutir esses dogmas, Heidegger tenta “limpar o caminho” que impede 

o acesso à pergunta privilegiada pelo sentido do ser. O primeiro passo é fazer 

“desabar”, uma a uma, as idéias preconcebidas; “sacudir a poeira” e “remover os 

entulhos” de uma tradição “enrugada”, “petrificada”, mostrando que a questão do 

ser não está tão suficientemente transparente como se pensava30. Entregue à 

omissão de um tal questionamento, a metafísica situa o ser no lugar do ente, e 

vice-versa este no lugar daquele; ambos acossados numa estranha e não pensada 

confusão31.  

 

 

                                                                                                                                        

Doutor Angélico houvesse dito: “primo in intellectu cadit esse”. Para ele, o ente é o primeiro 
conhecido e não o ser . (Cf. GILSON, Étienne. op. cit. p. 381 e 382). Volta-se então à pergunta: o 
que é o ser? O que é o ente? 

28  Cf. BORNHEIM, G. op. cit. p. 124 e 125. 
29  A compreensão da referência heideggeriana à tradição torna-se indispensável para um maior 

entendimento  da questão do próprio significado do ser. Contudo, não pretenderemos aprofundar o 
estudo do conceito de ser posto pela ontologia antiga. Também não discutiremos as influências 
que Heidegger sofreu dos escolásticos, de Descartes, Kant ou Husserl, pois extrapolaríamos, os 
limites de nosso trabalho. Situaremos as questões na medida necessária para a compreensão da   
questão por ele lançada: a do esquecimento do sentido do ser.  

30   Cf. HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 48.  
31   Cf. HEIDEGGER, M. Sobre o Humanismo. p. 360.     



 

Passemos às suas ponderações:  

A - Considerar o ser como o conceito mais universal, como noção vazia, 

significa que explicações ulteriores são desnecessárias. No entanto, Heidegger 

defende que o conceito de ser está longe de ser claro, já dado; mas, antes, é o 

mais obscuro. Isto porque “o ‘ser’ não circunscreve a região mais elevada do ente, 

pois este último se articula conceitualmente em gênero e espécie”32. Assim, a 

universalidade do ser, segundo Heidegger, como também concebia Aristóteles, não 

pode estar atrelada ao gênero33. Os medievais também entendiam que o conceito 

de “ser” “transcende” toda universalidade genérica. O que significa dizer que ele 

ultrapassa e se situa acima da multiplicidade dos entes. Esse é um dos motivos 

pelo qual o “ser” não foi questionado. Para Heidegger, porém, é justamente por 

isso que o ser precisa ser repensado. 

B - Do caráter da absoluta universalidade decorre um outro: a 

indefinibilidade do ser. Novamente a questão: a lógica tradicional advoga que para 

se definir algo é preciso acrescentar ao gênero próximo a diferença específica. 

Ora, o ser, como acabamos de dizer, não tem gênero nem diferença específica, 

não podendo, portanto, ser definido; fazer isto, mostra-nos Heidegger, seria tratar o 

                                            

32   HEIDEGGER, M. Être et Temps.  p. 26. 
33  Temos em Aristóteles: “Não é possível que o Uno ou o Ser seja um gênero dos seres”. Mais  

adiante: “Se se põe o Ser e o Uno como gêneros, as diferenças participarão necessariamente do 
Ser e do Uno, embora que, na verdade, nenhuma diferença participe de seu gênero; por essa 
razão, não parece que o Ser e o Uno devam ser postos como gêneros, nem como princípios”.  
(ARISTOTE, op. cit. livre B, 3,  998 b, 22 e t. 2, livre K, 1, 1059 b, 31, respectivamente). Vejamos o 
raciocínio de Aristóteles: se o ser fosse gênero teria diferenças específicas e essas diferenças 
participariam do ser porque elas, como todas as coisas, são seres e dessa maneira, no caso do 
ser, o gênero seria atribuído às diferenças. Ora, isso é impossível. Se o racional (diferença 
específica da espécie homem) fosse animal (gênero), a diferença específica tornar-se-ia sujeito 
tendo o gênero como atributo quando ela é apenas uma qualidade. Nesse caso, seria supérfluo 
definir o homem como animal racional uma vez que a racionalidade já implicaria a animalidade. Cf. 
ARISTOTE, Métaphysique. t. 2, nota n. 3 de Tricot, p. 103 e AUBENQUE, P. op. cit. p. 229.     



ser como um ente, seria como afirmar: “o ser é ...” (das Sein ist) e não se pode 

dizer o que ele é, como alguma coisa que “existe”, como um ente que é causa ou 

que é efeito. Entretanto, tal impossibilidade não impede que se coloque a 

necessidade de investigar o que o ser significa; muito pelo contrário, é por não 

poder responder a “o que é o ser” que surge a imperiosa urgência de se “saber 

sobre” ele. 

C - A terceira concepção dogmática que favorece o esquecimento do ser 

consiste em afirmar que, sendo esse conceito evidente por si, é inútil interrogar 

sobre ele. Seria como dizer o já compreensível: “o céu é azul” ou “eu sou feliz”, 

como Heidegger exemplifica. Trata-se de algo que prescinde de qualquer 

explicação. Diz ele: “Mas essa inteligibilidade corrente não demonstra outra coisa 

senão a ininteligibilidade. Faz ver que toda atitude e todo ser, em relação ao ente 

como ente, encerra a priori um enigma”34.  

Concluir, portanto, que o conceito de ser dispensa maiores investigações 

por constituir-se como o mais geral dos conceitos, por não ser passível de 

definição e por parecer evidente por si mesmo, seria, pensa Heidegger, algo 

apressado demais: “Que vivemos cada vez mais em certo entendimento do ser e 

que ao mesmo tempo o sentido de ser permanece envolto em obscuridade é o que 

prova a necessidade em princípio de repetir a questão do sentido de ‘ser’”35. 

Nas palavras de Marlène Zarader, “O projeto de Heidegger foi, pois, 

orientado desde o nascimento para a elucidação retrospectiva de um 

acontecimento sempre-já advindo, subitamente aberto e constantemente proferido: 

                                            

34   HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 27. 
35  HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 27. 



o ser”36. Toda a sua obra traduz o esforço de esclarecer e pensar com propriedade 

o que já foi dito e no entanto permaneceu impensado na questão sobre o ser. 

Veremos agora, no essencial,  o que está em jogo no questionamento do 

ser nos períodos caracterizados como a primeira e a segunda fase do pensamento 

heideggeriano. Mas o faremos apenas à guisa de uma apresentação ou, digamos, 

de uma “sondagem” inicial do que chamaremos de “ética” nos dois momentos de 

sua obra para, então, no Terceiro Capítulo concentrar nosso estudo na análise de 

uma possível ética no Primeiro Heidegger, mais precisamente em Ser e Tempo. 

 

1.2.1- A pergunta pelo ser no Primeiro Heidegger 

 

Em Ser e Tempo, Heidegger expõe a necessidade de repor a problemática 

do ser ou, de outro modo, expressa uma primeira tentativa de elucidar esse já-

sempre-aberto da questão do ser, partindo de sua proposta de “desconstrução” ou 

“superação” dos conceitos basilares da metafísica, conceitos que a tornaram 

“insensível” quanto à sua própria essência. No entanto, chama-nos a atenção: 

“Quando se falar assim, no desenvolvimento da verdade do ser, de uma superação 

da metafísica, isto então significa: Pensar no próprio ser”37. O Filósofo quer com 

isto dizer que sua proposta não é  rejeitar ou destruir a filosofia38, como assim 

                                            

36  ZARADER, Marlène. Heidegger e as Palavras de Origem. Trad. João Duarte. Lisboa: Piaget, 1998. 
p. 281. 

37 HEIDEGGER, M. na sua Introdução de 1949 a Que é Metafísica? (1929). Trad. e notas de Ernildo 
Stein. São Paulo: Abril Cultural, 1973. (Coleção Os Pensadores).  p. 254. 

38 Heidegger não se preocupa em distinguir filosofia e metafísica; esses termos são lidos por ele 
como sinônimos, como uma forma de pensar o ser. Nesse caso, “superação da metafísica”, 
entenda-se também, “superação da filosofia”. Num escrito que faz parte da segunda fase de seu 
pensamento intitulado O Fim da Filosofia e a Tarefa do Pensamento (1964), Heidegger fala do “fim” 
como “acabamento da metafísica” ou “acabamento da filosofia”. Entretanto, do mesmo modo que 



muitos entenderam. Ele não pretende “restaurar” o passado da metafísica, mas 

tentar fazê-la retomar o seu próprio fundamento que não é outro senão pensar o 

ser enquanto ser, pensar o ser a partir de um âmbito em que o mostre em seu 

desvelamento, isto é, em seu Sentido ou Verdade39. Assim, afirma Heidegger: 

 

“Um pensamento que pensa a verdade do ser não se contenta certamente 

mais com a metafísica; um tal pensamento não pensa contra a metafísica (...). 

A metafísica permanece a primeira instância da filosofia. Não alcança, porém, 

a primeira instância do pensamento. No pensamento da verdade do ser a 

metafísica está superada”40. 

 

A “desconstrução” da tradição metafísica à época de Ser e Tempo (1927), 

que representa a “primeira fase” (até meados de 1930) do pensamento do autor, 

faz-se, pois, em termos de retorno às "fontes", às experiências originais, lá, num 

espaço antecipador onde as coisas podem ser compreendidas, como ressalta 

Loparic, numa atitude pré-metafísica, pré-teórica, ante-objetiva, no interior do 

tempo do acontecer do ser-aí41. Diríamos: muito antes de o perguntar metafísico se 

                                                                                                                                        

“superação” não traduz “destruição”, aqui também “fim” ou “acabamento” não significa “processo 
que se encerra” ou “ruína”, muito menos quer dizer “suprema perfeição” supostamente já 
alcançada pela Filosofia. A palavra “fim” (Ende) utilizada aqui por nosso autor, tem o mesmo 
sentido da palavra “lugar” (Out). Diz ele: “O fim da Filosofia é o lugar, é aquilo em que se reúne o 
todo de sua história, em sua extrema possibilidade. Fim como acabamento quer dizer esta 
reunião”. É considerando exatamente essa “reunião”, esse “todo” da História da Filosofia, desde o 
início com a metafísica, ao final, com a constituição e autonomia das Ciências, que Heidegger, 
nesse texto, vai dar ao pensamento uma tarefa fundamental: repensar a questão mesma da 
Filosofia. No fundo, trata-se de uma tentativa de radicalizar a tarefa de Ser e Tempo; de fazer 
pensar o que já foi dito e nunca pensado, a saber, o ser em sua essência desveladora ou, de outro 
modo, o ser longe do poder representacional do ente. Cf. HEIDEGGER, M. O Fim da Filosofia e a 
Tarefa do Pensamento. Trad. e notas de Ernildo Stein. São Paulo: Abril Cultural, 1973. (Coleção 
Os Pensadores). p. 260. 

39 Cf. HEIDEGGER, M. na sua Introdução (1949) a Que é Metafísica? (1929). p. 259. 
40 HEIDEGGER, M. na sua Introdução (1949) a Que é Metafísica? (1929). p. 254. Sobre a destruição 

da história da ontologia, cf. ainda o parágrafo 6 de Être et Temps. p. 45-53. 
41 Cf. LOPARIC, Z. “Psicanálise: uma leitura heideggeriana”. Revista Veritas. Porto Alegre. v. 43, n. I, 

mar. 1998. p. 25-41. 



transformar no que ele se transformou: no modelo de pergunta técnico-científica, 

interessada exclusivamente pelo ente enquanto tal, pelo ente “palpável”, 

presentável. 

A questão do ser é reformulada, pois, em Ser e Tempo, a partir de uma 

ontologia fundamental42  que vê na interpretação do tempo, tal como pensado pela 

metafísica, a chave para se compreender como o sentido do ser foi esquecido. 

Para ela, o ser vem ligado ao tempo, porém, o único tempo possível é o 

“presente”43. Ernildo Stein resume do seguinte modo o comportamento circular do 

pensamento grego: “o ser é pensado a partir do tempo, e por sua vez o tempo é 

pensado a partir do tempo, e por sua vez o tempo é pensado como ser”44. Mas, 

ora, na tradição metafísica o tempo é pensado como tempo físico, e é este tempo 

físico que determina o pensamento do ser. Para Heidegger, argumenta Stein, 

                                            

42 Em Ser e Tempo, Heidegger explica que o termo “ontologia” é usado em suas investigações em 
sentido formalmente amplo, completamente diferente do que comumente é pensado, isto é, como 
uma dada disciplina filosófica entre outras. (Cf.  Être et Temps, p. 53). Na sua Introdução (1949) a 
Que é Metafísica? (1929), Heidegger comenta o quanto de "embaraçoso" pode haver na expressão 
"ontologia fundamental" pois ela dá a entender que o pensamento que se propõe a pensar o ser (e 
não o ente), esteja ele mesmo na esteira de uma “ontologia”, no sentido tradicional. Com “ontologia 
fundamental”, Heidegger propõe “a passagem da metafísica para dentro do pensamento do ser”, 
isto é, o retorno ao fundamento da metafísica. Contudo, o peso da tradicional representação 
permanece, em todo caso, bastante vivo. (Cf. op. cit. p. 260). Em Introdução à Metafísica (1935), 
Heidegger mostra que a palavra “ontologia” é tomada, tradicionalmente, como sistematização e 
doutrina do ente numa disciplina da Filosofia ou, entendida num sentido mais amplo, como a 
tentativa de traduzir o ser em linguagem partindo da questão: “o que há com o ser?” e não 
simplesmente “o que é o ente?”. Para ele, essa última designação não vingou na mentalidade dos 
eruditos da filosofia acadêmica e chega mesmo a desaconselhar o uso, no futuro, dos termos 
“ontologia” e “ontológico”. Declara: “Modos de investigação, separados entre si por todo um mundo, 
como só agora se constata com maior clareza, também não devem levar o mesmo nome”. (Cf. op. 
cit. p. 67 e 68).       

43 A determinação grega do ser como ousia contém a significação temporal de “presentidade”: o ser 
do ente é compreendido como “entidade”, portanto, como o que está disponível, “constantemente 
presente”. Cf. DASTUR, Françoise. Heidegger et la Question du Temps.  3. ed. Paris: PUF, 1999. 
p. 28-38. Recomenda-se, sobretudo, a Segunda Parte, mais precisamente o parágrafo 19 de 
HEIDEGGER, M. Los Problemas Fundamentales de la Fenomenología (1927). Traducción y 
prólogo de Juan José García Norro. Madrid: Editorial Trotta, 2000. Nesta seção, o autor trata do 
conceito tradicional do tempo em Aristóteles. Cf. ainda HEIDEGGER, M. De l’essence de la liberté 
humaine (1930). Traduit de l’allemand par E. Martineau. Paris: Gallimard, 1996. No Capítulo II da 
Primeira Parte, Heidegger tece considerações detalhadas da plurivocidade sobre palavra ousia.     

44 STEIN, Ernildo. Melancolia. Ensaios sobre a finitude no pensamento ocidental. Porto Alegre: 
Movimento, 1976. p. 67. 



deveria acontecer justamente o contrário: o tempo físico, que é um ente, é que 

teria que ser pensado a partir do ser. Na verdade, “Ser e tempo determinam-se 

mutuamente (...)”45. 

Foi a concepção grega fisicista do tempo, ou de outro modo, a dificuldade 

de se pensar o tempo sem naturalizá-lo que impediu a compreensão adequada da 

relação entre ser e tempo. Daí germinou os conseqüentes atropelos dos quais 

falamos e ainda falaremos em relação à questão do ser. O tempo tomado como 

“presença constante” originou a concepção fisicista de eternidade e assim, "Sendo 

a eternidade um presente, sem passado nem futuro, o modelo de todo o ser será o 

ser eterno"; moldado segundo tal forma, o ente é sempre “a cópia imperfeita do ser 

que é eterno presente, presença constante”46. Isto explica porque o ente é sempre 

entendido metafisicamente em seu ser como “vigência”47; explica também porque o 

ser do ente é tido sempre “representado”, “objetivado”, “evidenciado”. Trata-se de 

uma leitura do tempo orientada, decididamente, pelo “mundo”, pela “natureza” em 

seu sentido mais amplo48, e aqui, importa a história factual, os fatos historiográficos 

fornecidos pelo tempo ôntico. Por esta razão torna-se, então, para a metafísica 

tradicional, descabida e inútil a necessidade do retorno às “fontes” onde estão as 

experiências originárias em que foram obtidas as primeiras determinações do ser49. 

É uma compreensão vulgar do tempo, ontologicamente ingênua, no dizer de 

Heidegger, em que só se tem em vista as regiões e os modos de ser  “temporal” 

(processos naturais e os acontecimentos da história) ou “não temporal” (as 

                                            

45 HEIDEGGER, M. Tempo e Ser (1962). Trad. e notas de Ernildo Stein. São Paulo: Abril Cultural, 
1973. (Coleção Os Pensadores). p. 456. 

46 STEIN, Ernildo. op. cit. p. 66. 
47  Cf. HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 51. 
48  HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 51.     
49  Id. ibid. p. 47.    



relações numéricas e espaciais) dos entes. Importa o ente  “sendo e estando no 

tempo”50. Importa sempre o “agora” ou o “não-mais-agora” (passado) ou o “ainda-

não-agora"51 (futuro). Assim, coloca Heidegger, a ontologia antiga se baseou numa 

interpretação do ser que 

 

“se desenvolve (...) na ausência de todo saber explícito referente ao fio 

condutor que aí está em função, sem conhecer, sem mesmo compreender a 

função ontológica do tempo que lhe é subjacente, sem um olhar para sondar 

a possibilidade dessa função. Ao contrário: o próprio tempo é tomado como 

um ente entre os outros entes e esforça-se por apreender sua estrutura de 

ser, tendo por horizonte a compreensão do ser que é implicitamente e 

ingenuamente orientada sobre si”52.  

 

Com sua ontologia fundamental, Heidegger “desconstrói” a noção 

tradicional do tempo e do ser como presentidade, recolocando a questão do ser de 

modo inteiramente inovador: a partir do tempo, sim, no entanto, não mais a partir 

do tempo físico, mas da temporalidade humana. Como destaca Stein: “o tempo é 

ligado ao homem, o homem ligado ao ser, e assim o ser ligado ao tempo”53. 

Heidegger mostra que Aristóteles já pressentira o tempo (mesmo concebido 

fisicamente) como relacionado à "alma" ou ao "espírito"54, mas essa relação nunca 

fora adequadamente explorada. 

                                            

50  Id. ibid. 43 e 44. 
51 Cf. HEIDEGGER, M. Introdução à Metafísica. p. 227 e ainda: HEIDEGGER, M. De la   

Compréhesion du Temps dans la Phénoménologie et dans la pensée de la Question de l’Être. In: 
Quetions III et IV. Traduit de l’allemand par Jean Beaufret et alii. Paris: Gallimard, 2000. p. 353.   

52   HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 52. (Grifos nossos). 
53   STEIN, E. op. cit. p. 67. 
54 Cf. HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 495. Cf. também ARISTOTE, Physique. Traduction et 

présentation par Pierre Pellegrin. Paris: Flammarion, 2000. Livre IV, 14, 223 a, 25.  



Tal é o empreendimento heideggeriano: através da análise da existência de 

um ente privilegiado, o Dasein humano, o ser-aí55, mostrar como o tempo e o ser 

são originariamente ligados. Com a sua analítica existencial, ele vai na direção de 

mostrar que o tempo não é de modo algum, como assinala Michel Haar, “uma 

propriedade das coisas, um meio no qual elas se desenvolvem”56, se produzem ou, 

como Henri Birault, “a condição sensível universal de todos os fenômenos 

possíveis (...)”57. O tempo é, antes de tudo, a constituição fundamental de um ente 

que não está simplesmente no tempo mas é tempo, é o seu tempo58. Assim, tendo 

a temporalidade como modo de ser fundamental, o Dasein é sempre as suas 

possibilidades ontológicas; dito de outra maneira, a existência do ser-aí é 

compreendida a partir do seu poder-ser59. Ele se compreende em seu ser, isto é, 

“sendo”, podendo escolher ser de maneira própria ou imprópria – é um ente que se 

"relaciona" com seu próprio ser. Neste caso, “a questão do ser revela e é revelada 

pelo ethos do Dasein”60. 

Com isto, Heidegger mostra o fenômeno originário da temporalidade do 

Dasein. É o único ente que pode viver sua temporalidade: “propriamente”, quando 

                                            

55 Em nosso trabalho aparecerá indistintamente a palavra Dasein e a expressão ser-aí usada por 
alguns estudiosos, como sua tradução. Outras expressões como estar-aí, pre-sença, eis-aí-ser (há 
quem use esta expressão!) ficarão restritas às citações textuais. A expressão Dasein, “ser-aí”, que 
designa o ente que nós mesmos somos, não significa o mesmo que “ser humano”, mas o “lugar” de 
desvelamento do ser. E é por essa razão que Heidegger também evita, e não é por “capricho 
terminológico”, o uso de termos tais como “homem”, “sujeito”, “alma”, “consciência”, “ego”, “espírito” 
e mesmo “pessoa” e “vida” (a estes, Derrida inclui o "inconsciente"), visto que arraigados à posição 
cartesiana de subjectum, apagam ou, pelo menos, não suscitam a possibilidade de qualquer 
pergunta pelo ser do ser-aí. (Cf. o parágrafo 10 de Ser e Tempo e ainda recomenda-se DERRIDA, 
Jacques. Heidegger et la Question: De l'esprit et autres essais. Paris: Flammarion, 1990. p. 3). 
Quanto ao que significa Dasein, conferir nota n. 39 do Segundo Capítulo desta Dissertação.     

56 HAAR, Michel. La Fracture de l’Histoire. Douze essais sur Heidegger. Grenoble: Jérôme Millon, 
1994. p. 73. 

57 BIRAULT, Henri. Heidegger et l’Expérience de la Pensée. Paris: Gallimard, 1986. p. 536. 
58 HEIDEGGER, M. De l’essence de la liberté humaine. p. 129. 
59 Heidegger chama a temporalidade originária do Dasein de “temporalidade eks-tática”. A propósito, 

ver nota n. 117 do Terceiro Capítulo. 
60 HODGE, Joanna. Heidegger e a Ética. p. 48. 



ele escolhe a si mesmo, quando antecipa o seu ser-para-a-morte e determina suas 

possibilidades de ser em vista dessa possibilidade irremediável, a possibilidade da 

impossibilidade; e, “impropriamente”, quando escolhe a existência do tempo 

público, a estabilidade da opinião pública, o próprio-impessoal; o seu poder-ser é 

determinado pelo ser-como-todo-mundo, pelo tempo impróprio61. Segundo assinala 

Jean Grondin, Heidegger não explicita com maiores detalhes, concretamente, 

modalidades de existir “propriamente”, sendo mais fácil de identificar as 

“modalidades impróprias”. Sublinha ele: 

“No registro do tempo, isto significa que à angústia de um futuro autêntico 

[próprio], portanto mortal e finito, a existência inautêntica [imprópria] prefere 

a presença do ‘on’, a presença eterna, a eternidade do mesmo que não 

conhece nem finitude, nem mortalidade (...). De acordo com o ‘on’, o tempo 

não representa mais o índice do ter-que-ser-finito do Dasein, mas a série 

infinita, portanto, eterna, dos ‘agoras’ ".62    

 

É no tempo primordial do Dasein, o tempo finito, que o ser “se faz” questão. 

Assim, o esquecimento do ser pela metafísica só pode ser genuinamente 

compreendido se ele é compreendido também no plano do esquecimento do tempo 

originário do Dasein63. Como Heidegger afirma, 

 

“(...) toda questão metafísica somente pode ser formulada de tal modo que 

aquele que interroga, enquanto tal, esteja implicado na questão, isto é, seja 

                                            

61 Cf. GRONDIN, Jean. “La persistance et les ressources éthiques de la finitude chez Heidegger”. In: 
Revue de Métaphysique et de Morale.93e année, n. 3. Juil/sept. 1988. p. 384-386. 

62 Cf. GRONDIN, J. op. cit. p. 386.  
63 Id. ibid. p. 387. 



problematizado. (...) a interrogação metafísica deve desenvolver-se na 

totalidade e na situação fundamental da existência que interroga”64. 

 

Neste sentido, a ética que podemos ver sinalizada em Ser e Tempo é 

aquela que convoca o ser-aí, marcado pelo intransponível caráter negativo que o 

constitui – o de ser-aí-no-mundo e ser-para-a-morte – a se apropriar da sua 

condição de ente finito, a assumir o seu modo de ser mais próprio, o seu ter-que-

ser (das Zu-sein-haben), à luz da possibilidade de não-mais-ser. Trata-se da ética 

do morar num mundo-projeto, implicado com o seu ter-que-ser, atento ao apelo 

“interior” da consciência que convida o ser-aí a cuidar de seu ser. Como formula 

Joanna Hodge,  

 

“A ética seria então o evento do Dasein, revelado como uma relação com o 

ser. É um evento que abre possibilidades em vez de uma ocorrência, que 

apresenta o que existe. Esse evento é o momento em que se revela a 

investigação ontológica como fundamentada em termos ônticos, no qual o 

Dasein pode dominar-se dominando as suas próprias limitações”65.  

 

Retornaremos a essa questão, oportunamente, de modo mais atento e 

detalhado, no capítulo final deste trabalho, quando tomaremos o propósito de 

investigar uma ética plausível na analítica existencial, a partir dos modos possíveis 

de ser do ser-aí, os existenciais, e a sua estrutura fundamental de ser-no-mundo, 

aí, compreenderemos melhor o fenômeno da temporalidade originária, que não é 

outra coisa senão isto: a finitude do existir humano.  

                                            

64 HEIDEGGER, M. Que é Metafísica. p. 233.  



1.2.2 - A pergunta pelo ser no Segundo Heidegger 

 

A década de 1930 demarca o período caracterizado como a “segunda fase” 

do pensamento heideggeriano em que o Filósofo deixa de lado a idéia de tentar 

encontrar o fundamento esquecido da metafísica através de uma ontologia 

fundamental. Cada vez menos Heidegger falará de uma “superação” 

(Überwindung), substituindo-a por “apropriação” (Verwindung) da metafísica, no 

sentido de “penetrar nela, assumindo o destino, apropriar-se dela e, em certo 

sentido, liberá-la para isto que ela tem de mais próprio”66. A questão primordial a 

ser pensada continua a questão do ser, porém, não mais sob o prisma do método 

fenomenológico67 que buscava o “sentido” do ser, mas a partir da pergunta pela 

Verdade (Wahrheit)68 em seu caráter historial ou Destinamental 

(Seinsgeschichtlich). O “filósofo do ser” explica:  

                                                                                                                                        

65 HODGE, J. op. cit. p. 270. (Grifos nossos). 
66 Segundo Grondin, a palavra Verwindung é intraduzível. Os comentadores de Heidegger, incluindo 

os alemães, sentem dificuldade em traduzir a expressão Verwindung utilizada por Heidegger que é 
tomada tanto por “apropriação” (Cf. HEIDEGGER, M. “Contribution à la question de l’être”. In:  
Questions I et II. Traduit de l’alemand par Kostas Axelos, Jean Beaufret et alii. Paris: 
Gallimard,2001. p. 236) como por “aceitação-e-aprofundamento” (Cf. HEIDEGGER, M. 
“Dépassement de la Métaphhysique”. In: Essais et Conférences. Traduit de l’alemand par André 
Préau et préfacé par Jean Beaufret. Paris: Gallimard, 1999. p. 80. Ver nesta mesma página o 
comentário da nota n. 3). Cf. também GRONDIN, J. Le Tournant dans la Pensée de Martin 
Heidegger. Paris: PUF, 1987. p. 105.  

67 “(...) Pelo método fenomenológico se desvendou esta circularidade, que passa, por sua vez, a 
possibilitar uma verdadeira penetração na fenomenologia. A estrutura circular da interrogação 
heideggeriana leva-o ao que chamará de viravolta (Kehre). Na estrutura circular do ser-aí se 
revela que a análise do ser-aí pressupõe uma compreensão do ser; mas, uma compreensão do 
ser, supõe, quando quer ser explícita, uma analítica do ser-aí. A Kehre é um movimento pelo qual 
o Filósofo, uma vez realizada a mediação pela analítica, se volta para o ser e a partir dele analisa 
o homem. A estrutura circular do ser-aí, de início reduzida ao âmbito da analítica, se converte em 
movimento – na história de um pensamento – pelo qual este se volta para o ser. O caráter 
hermenêutico da fenomenologia toma então um sentido mais amplo e radical, determinando-se a 
dimensão hermenêutica não mais só a partir do homem, mas a partir do ser (...)”. STEIN, E. A 
Questão do Método na Filosofia: um estudo do modelo heideggeriano. 3. ed. Porto Alegre: 
Movimento,1991. p. 111. 

68 “Ultrapassar a metafísica, é livrá-la e remetê-la à sua própria verdade”. HEIDEGGER, M. 
“Dépassement de la Métaphysique”. In: Essais et conférences. p. 90. 



 

“Abandonando o termo sentido do ser pelo de verdade do ser, o 

pensamento proveniente de ‘Sein und Zeit’ insiste mais sobre a própria 

abertura do ser do que sobre a abertura do Dasein face à abertura do ser. 

Tal é a significação da viravolta (die Kehre), pela qual o pensamento se 

volta cada vez mais para o ser enquanto ser”69. 

 

Com isso, Heidegger traz à luz a compreensão um caráter negativo do ser 

ainda mais forte do que aquele permeava a estrutura do tempo finito do Dasein 

como ser-no-mundo. Trata-se do caráter negativo do ser como Aléthéia, como 

manifestação, em virtude do qual o desvelamento é sempre pensado como um 

não-velamento (Unverborgenheit). Nas palavras de Carlos Morujão, “O Ser é 

pensado como o que domina e se desvela – e o seu desvelamento é um modo do 

seu domínio, sendo o outro, o ocultamento, co-essencial com o primeiro”70.  

Neste sentido, no Segundo Heidegger, a “destruição” da noção do tempo 

como presentidade é realizada a partir da tematização da diferença ontológica, 

agora, foco central de atenção do autor de Ser e Tempo: “o caráter peculiar do ser 

graças ao qual o ser se oculta enquanto deixa aparecer os entes”71. É esta 

“experiência” de ocultação-desocultação, de doação-retração que revela o caráter 

temporal do ser, como Ereignis, como Acontecimento; revela a finitude do próprio 

ser. Aí dá-se a verdade do ser. E a tarefa imposta ao pensamento é pensá-la como 

o que há de mais digno de ser pensado. 

                                            

69 HEIDEGGER, M. “Les Séminaires du Thour” (1966). In: Questions III et IV. Paris: Gallimard, 1976. 
p. 433 e 434 . 

70 MORUJÃO, Carlos. Verdade e liberdade em Martin Heidegger. Lisboa: Instituto Piaget, 2000. p. 
127. 



Entre os estudiosos do pensamento heideggeriano há quem compartilhe da 

opinião de que esta tarefa continua, afinal, sendo a mesma que Heidegger vinha 

empreendendo desde os primeiros escritos: pensar o impensado pela metafísica, lá 

nas suas origens, onde reside o seu fundamento. Continua sendo um convite a 

abandonar o modo de pensar e agir representativamente (o homem como animal 

racional, a verdade como adequação, o ser como fundamento do ente, etc.), mas, 

agora, com uma diferença: Heidegger propõe uma “transformação do pensar” 

(Verwandlung des Denkens), um “passo para trás” (Schritt zurück), um “salto” 

(Sprung) que, ao mesmo tempo em que é a saída súbita dos esquemas 

representativos da metafísica é, paradoxalmente, a entrada nas suas origens, onde 

é possível pensar o ser como processo de manifestação, como “Acontecimento-

apropriação” (Ereignis), modo de pensar jamais experimentado pelametafísica; 

onde, perdidas as determinações (sobretudo a de sujeito-objeto) que a metafísica 

lhes imprime, homem e ser estão reciprocamente entregues a um “comum-

pertencer”72. 

Nessa segunda fase, a questão do ser é colocada, pois, em termos de sua 

verdade epocal ou historial. A metafísica é a história do ser73 “narrada” em termos 

de um esquecimento primordial. Nessa perspectiva, para Heidegger, o 

esquecimento do ser não se deu por um “lapso” ou por um “erro” no qual a 

civilização ocidental sucumbiu, como ele mesmo diz na sua carta Sobre o 

                                                                                                                                        

71 VATTIMO, G. As Aventuras da Diferença: o que significa pensar depois de Heidegger e Nietzsche. 
Tradução de José Eduardo Rodil. Lisboa: Edições 70, 1988. p. 87.  

72 A propósito, Cf. HEIDEGGER, M. Identidade e Diferença (1957). Trad. e notas de Ernildo Stein. 
São Paulo: Abril Cultural, 1973. (Coleção Os Pensadores). p.381 e 383; Cf. HEIDEGGER, M. A 
Constituição Onto-teo-lógica da Metafísica. Trad. e notas de Ernildo Stein. São Paulo: Abril 
Cultural, 1973. (Coleção Os Pensadores). p. 390 e 391; e ainda BLANC, Mafalda Faria. O 
Fundamento em Heidegger: “Von wesen des Grundes” – “Der Satz vom Grund”: Interpretação – 
Perspectivação. Lisboa: Instituto Piaget, 1998. p. 122 e 123.  



Humanismo74 (1947) onde retoma as posições fundamentais da obra monumental 

de 1927. O esquecimento, enfim, não deve ser entendido como o “pecado original” 

dos metafísicos, não se deu por uma simples negligência do pensamento, mas, 

para Heidegger, deve ser pensado como um acontecimento, pertence ao destino 

essencial da metafísica75. Dito de outra maneira, o esquecimento faz parte do 

modo como o ser se manifesta, concerne ao próprio ser, como a não-verdade 

pertence à própria essência da verdade76. Por essa razão, assinala Vattimo, o ser 

é, como vimos, uma noção ao mesmo tempo óbvia e vaga77.  

O “esquecimento”, em síntese, faz parte do modo como nós nos 

comportamos em relação ao ser, como nós somos ou existimos em relação a ele78, 

como também faz parte do mostrar-se, do revelar-se do próprio ser. Esse 

esquecimento, pois, não é um esquecimento ôntoco-psicológico qualquer, 

semelhante ao esquecimento de algum objeto que “tínhamos nas mãos” (a bolsa ou 

o cigarro, por exemplo); o esquecimento do ser acontece na medida em que o 

pensamos como presentidade, como ente, isto é, como algo disponível, algo que 

está à mão.  

                                                                                                                                        

73 Título dado por Heidegger ao capítulo VII de sua obra Nietzsche II.   
74 Cf. HEIDEGGER, M. Sobre o Humanismo. p. 355.  
75 Cf. HEIDEGGER, M. na Introdução acrescentada em 1949 à conferência O Que é Metafísica? 

(1929).  p. 255. Convém esclarecer que Geshick (Destino) deriva-se de Schicken que significa 
“enviar”, “mandar”, “destinar”, “transmitir”; portanto, para uma tradução fiel, o termo “Destino” deve 
ser tomado em seu sentido etimológico, ou seja, em sentido ativo, como o que destina e dá origem 
à História (Geschichte). Cf. a nota explicativa n. 13 de LEÃO, Emmanuel Carneiro In: 
HEIDEGGER. M. Introdução à Metafísica. p. 78. 

76 Cf. HEIDEGGER, M. Sobre a Essência da Verdade (1930). Trad. e notas de Ernildo Stein. São 
Paulo: Abril Cultural, 1973. (Coleção Os Pensadores).  p. 337.   

77 Cf. VATTIMO, Gianni. Introduction à Heidegger. Traduit de l’italien par Jacques Rolland. Paris: Les 
Éditions du Cerf, 1985. p. 91. 

78 “(...) não é simplesmente alguma coisa, diante da qual estamos, como algo estranho; alguma coisa 
que apenas pudéssemos constatar, como um dado, em sua presença objetiva. Trata-se de algo em 
que nos achamos. É um estado da nossa existência, embora não entendido, naturalmente, no 
sentido de uma qualidade, que pudéssemos apresentar psicologicamente. ‘Estado’ significa aqui 
toda a nossa constituição, a maneira como nós mesmos nos constituímos com referência ao ser”. 
HEIDEGGER, M. Introdução à Metafísica. p. 75 e 76. 



Para Heidegger, a prova mais patente do esquecimento do ser está no 

primado da vontade de potência, o último estágio da história da metafísica79, que 

constitui a atualização da metafísica em suas formas fundamentais de 

manifestação – o cálculo e a organização de todas as coisas80 – em que as 

relações técnicas surgem como uma “projeção do ser, revelando o que existe no 

mundo de uma maneira particular e sistemática”81. Assim, pensa Heidegger, a 

técnica, na forma de metafísica atualizada, “atualiza” o esquecimento da diferença 

ontológica, na medida em que dilui a distância que há entre “o que existe e como é 

que existe dessa maneira” ao dissipar a possibilidade da pergunta “por que as 

coisas são assim e não de outro modo?”82. A técnica encontra, pois, a sua 

legitimação mais extrema e suprema no princípio metafísico do fundamento, objeto 

de nosso Segundo Capítulo, que, como principium magnum, grande et 

nobilissimum83, vem computar, representar, calcular, validar e assegurar a 

existência de todas as coisas84. 

                                            

79 Nas diversas épocas da História da metafísica o ser do ente fora representado de variadas 
formas, como se o ser fosse uma qualidade ôntica geral em relação a cada ente: phýsis, lógos, 
hén, idéa, enérgeia, substancialidade, objetividade, vontade, vontade de poder, vontade de 
vontade (Cf. HEIDEGGER, M. A Constituição Onto-teo-lógica da Metafísica. p. 397). Cada uma 
dessas formas articula um caráter particular do ser enquanto tal, não sendo lidas como modos 
epocais de como o ser “se dá”, é por isso que, em todos os casos, afirma o “filósofo do ser”, a 
metafísica continua sempre “física”, ou seja, a questão sobre o ser, como tal, investigada à luz 
da metafísica permanece uma simples repetição mecânica da questão sobre o ente, como tal 
(Cf. HEIDEGGER, M. Introdução à Metafísica. p. 48), por conseguinte, persiste o esquecimento 
do ser, persiste também o esquecimento da essência da metafísica.  

80 Cf. HEIDEGGER, M. Dépassement de la Métaphysique. In: Essais et Conférences. p. 92. 
81 HODGE, J. op. cit. p. 135. (Grifos nossos). 
82 HODGE, J. op. cit. p. 55 e 56.    
83 Cf. HEIDEGGER, M. Le Principe de Raison (1955-1956).Traduit de l'Allemand par André Préau et 

Préface de Jean Beaufret. Paris: Gallimard, 1999. p. 116. 
84 “A perfeição da técnica não é outra coisa senão um eco do apelo exigindo a perfectio, isto é, a 

fundação completa sobre razões. Este apelo nos fala pela voz do principium reddendae rationis 
sufficientis (...) A técnica moderna tende para a maior perfeição possível. Esta perfeição consiste 
na calculabilidade dos objetos. A calculabilidade dos objetos pressupõe a validade universal do 
princípio de razão. Enfim a dominação, assim entendida, do princípio caracteriza o ser da época 
moderna, da idade técnica”. HEIDEGGER, M. Le Principe  de Raison. p. 255.    



Todavia, é preciso que se diga, e num de seus textos mais famosos dos 

Ensaios e Conferências (1954) Heidegger deixa claro, que a técnica é também um 

modo do desvelamento do ser, ela “desvela seu ser  (west) na região onde o 

desvelamento e a não-ocultação, onde Aléthéia, onde a verdade tem lugar” 85. Ele 

já tinha dito isto antes, em Sobre o Humanismo (1947): ”A técnica é, em sua 

essência, um destino ontológico-historial da verdade do ser, que reside no 

esquecimento. (...) Enquanto uma forma de verdade, a técnica se funda na história 

da Metafísica”86. 

O “perigo” mora justamente aí. A história da metafísica deságua, dada a sua 

dominação absoluta do ente, num tipo de verdade em que prevalece a 

objetividade, o arrazoamento (Gestell)87, isto é, a racionalidade técnica, o 

planejamento, a previsibilidade, a calculabilidade de tudo o que existe, inclusive da 

existência humana. Num escrito de 1957, intitulado Identidade e Diferença 

(Identität und Differenz), Heidegger afirma que "pela representação da totalidade 

do universo técnico reduz-se tudo ao homem e chega-se quando muito, a 

reivindicar uma ética para o mundo da técnica (...) Passa-se por alto o apelo do 

ser, que fala na essência da técnica"88. 

                                            

85 HEIDEGGER, M. La Question de la Technique. In: Essais et Conférences. p. 19.  
86 HEIDEGGER, M. Sobre o Humanismo. p. 361.  
87 Ernildo Stein traduz a palavra Gestell, (em alemão significa “armação”, “suporte”, “estante”, etc.) por 

“Arrazoamento”. Também é traduzido pelos termos “com-posição” (o próprio Stein o fizera), “im-
posição” (Vattimo), “armação” (Loparic) ou ainda por “com-posto”. Stein explica que o termo Gestell 
provém do verbo stellen, que tem o sentido de “apontar o lugar, fixar, regular, provocar, exigir 
contas”, e é usado por Heidegger “para definir aquele âmbito que se cria pelo confronto entre 
homem e técnica (...) na medida em que ambos se provocam, exigem contas um do outro, 
chamam-se à razão reciprocamente (...). Também exprime o império da razão que tudo invade 
pela técnica, que caracteriza uma época em que o homem busca as razões, os fundamentos de 
tudo, calculando a natureza, e em que a natureza provoca a razão do homem a explorá-la como 
um fundo de reserva sobre o qual dispõe”. STEIN, E. em sua nota n. 4, In: HEIDEGGER, M. 
Identidade e Diferença. p. 382. Ver ainda HEIDEGGER, M. La Question de la Technique. In: Essais 
et Conférence. p. 28ss; bem como: HEIDEGGER, M. La fin de la philosophie et le tournant. In: 
Questions III et IV. p. 309ss.          

88 HEIDEGGER, M. Identidade e Diferença. p. 382.  



Na época da metafísica atualizada, isto é, na época em que o ente se 

organizou de tal maneira que cada vez mais assumiu a roupagem da técnica, “a 

essência do homem se encontra cada vez minimizada e não pensada em sua 

origem”89. O homem se acha ameaçado em sua essência, massificado perante o 

domínio técnico do mundo, onde o agir é o agir planejado, onde ele é nivelado por 

uma noção ética do igualitarismo, do “a gente” que faz de “cada um”, “ninguém” e 

de “ninguém”, “todo mundo” (itálicos nossos de expressões de Loparic). Segundo 

ressalta Loparic,  

 

“A defesa contra o perigo da técnica, o perigo da presença, consiste, (...) no 

pensar a não-presença. A salvação vem do não-presentável. Afunda, assim, 

à base da cultura ocidental, a clara e direta objetividade da natureza, que 

tanto fascinou os gregos, assim como todos os seus sucedâneos”90.  

 

Pode-se dizer, neste sentido, que para evitar o perigo da técnica é 

urgentemente necessária uma recuperação da ética que só é possível com a 

recuperação da questão do ser. Como Heidegger assinala: “(...) parece que a 

metafísica, sem o seu conhecimento, está condenada a ser, pela maneira como 

pensa o ente, a barreira que impede que o homem atinja a originária relação do ser 

com o ser humano”91. 

Assim, a ética que os escritos mais recentes de Heidegger92 dá a pensar, 

refere-se a uma ética Destinamental ou da Correspondência, que exigirá do ser 

                                            

89 HEIDEGGER, M. Sobre o Humanismo. p. 352. 
90 LOPARIC, Z. O Fim da Metafísica em Carnap e Heidegger. In: DE BONI, Luis A. (Org.). Finitude e 

Transcendência. Festschrift em Homenagem a Ernildo J. Stein. Petrópolis: Vozes, 1996. p. 801. 
91 HEIDEGGER, M. na sua Introdução de 1949 a Que é Metafísica? (1929).  p. 255. 
92 Cf. HEIDEGGER, M. especialmente Sobre o Humanismo, O Princípio de Fundamento, os textos 

sobre a técnica e a obra de arte, dentre outros.  



humano um ter-que-corresponder ao chamamento do ser, à verdade do ser; exigirá 

um reaprender a morar na terra, resguardando-se, preservando-se do perigo 

supremo ao qual está subjugado no mundo da técnica: o de, na medida em que os 

entes se apresentam ao homem como o "armazenamento" do que é simplesmente 

“calculável”, “negociável”, “presentável”, o próprio homem corre o risco de sujeitar-

se à mera função objetiva das relações técnicas. Como Heidegger sublinha, tudo 

se passa numa total ausência de meditação; ele chega a narrar uma “incapacidade 

organizada”, impenetrável, de aceder a uma relação com o que merece ser 

interrogado93. Para Heidegger: 

 

 “O técnico, representado no sentido mais amplo e segundo suas múltiplas 

manifestações, é considerado como o plano que o homem projeta; este 

plano finalmente o força a decidir entre tornar-se escravo de seu plano ou 

permanecer senhor dele”94. 

 

Em síntese, tal é o seu “dever originário”: co-responder, morar na verdade 

do ser. Para o Segundo Heidegger, “morar” não significa mais ser “projeto-

lançado”, se “confrontar” com as possibilidades de ser-no-mundo e a possibilidade 

irremessível de não-mais-ser-no-mundo95. Morar significa “edificar” (bauen), não no 

sentido de “fazer instalações”, “equipar”, “produzir” artefactos que facilitem o 

“alojamento” do homem no mundo, mas no sentido originário de pensar e poetar96. 

Para Heidegger o pensar e o poetar originários são o modo privilegiado de 

proximidade ao ser porquanto são o modo privilegiado de “dizer” o ser. São, pois, 

                                            

93 Cf. HEIDEGGER, M. Dépassement de la Métaphysique. In: Essais et Conférences. p. 100. 
94 HEIDEGGER, M. Identidade e Diferença. p. 381.   
95 Cf. LOPARIC, Z. Ética e Finitude. p. 76. 



diz Heidegger, o “fazer habitar” original97, um meio de conservar-se do perigo das 

relações técnicas. Nas palavras de Bertrand Vergely, “O homem habita o mundo 

quando compreende que sua permanência mais segura neste mundo reside no 

pensamento”98, na atitude poética.  

Por ora, abandonemos a discussão como está99. Tudo isto foi dito, como já 

ficou esclarecido, a fim de proporcionar um panorama geral de como, nos dois 

momentos da obra heideggeriana, pode estar situada a questão do ser numa 

correspondência com uma ética possível. O nosso enfoque estará no Capítulo 

Terceiro, na análise da possibilidade de uma ética em Ser e Tempo. 

Enfim, com base em tudo o que vimos, poderíamos, então, perguntar: a 

questão do ser pode ser “recuperada” com a questão da ética ou a questão da 

ética pode ser “recuperada” com a questão do ser?100  

Recordando uma passagem da carta Sobre o Humanismo (Über den 

Humanismus, 1947), arriscaríamos responder: as duas coisas. Quando Heidegger,  

aqui, fala a Beaufret da necessidade de se repensar a ética longe da dominância 

metafísica que reclama por princípios racionais fundantes da ação humana, que o 

essencial é pensar o ethos como “morada do homem”, ele deixa entrever a 

possibilidade de uma nova ética. Uma ética como os gregos a viam: aquela que 

                                                                                                                                        

96 Cf. Id. ibid. p. 77.  
97 Cf. HEIDEGGER, M.  ‘...L’ Homme Habite en Poète...’ . in: Essais et Conférences. p. 242.  
98 VERGELY, Bertrand. Heidegger ou l’Exigence de la Pensée. Toulouse: Éditions Milan, 2001. p. 47. 

(Grifo nosso). 
99 Para um estudo mais aprofundado sobre a ética encontrada no Segundo Heidegger, recomenda-

se: LOPARIC, Z. Ética e Finitude, bem como: FOLTZ, Bruce V. op. cit.  
100 Segundo Hodge, “para evitar que esta lógica de atualização [da metafísica] se complete, é 

urgentemente necessária uma recuperação da ética”. HODGE, J. op. cit. p. 25. 



engloba a “existência como um todo” e não simplesmente o que concerne a ações 

“proibidas” ou “liberadas”101. 

Bruce Foltz chama a atenção para essa noção irrestrita do ético em 

Heidegger: a etimologia da palavra ethos, antes de “costume” e “hábito”, significava 

“um local costumeiro”; no plural ethea, significava “assentos, lugares, residência, 

primeiro dos animais, mas depois dos seres humanos”. Segundo o autor, tal 

alargamento do sentido do ético não só para a humanidade, para o sensível, mas 

para o todo das entidades, salva a ética  “da estreiteza do conceito moderno de 

ética como uma teoria da obrigação moral que apenas diz respeito a alguns tipos 

de ações questionáveis, e deixa o resto da existência humana a errar no domínio 

do arbitrário”102. Como afirma Sócrates na República de Platão, “(...) é melhor 

examinar a questão, porquanto a discussão não é à deriva, mas sobre a regra de 

vida que devemos adoptar”103.  

Se o “pensamento do ser” é o que mais importa, então, as sementes da 

ética heideggeriana, nas duas fases que acabamos de esboçar, estariam, de 

alguma forma, ligadas a um morar na “abertura da transcendência” e um morar na 

“abertura da acontecência”, estariam ligadas à interpelação do ser, ao escutar 

“cuidadosamente” e “docilmente” o apelo que nos é dirigido. Neste caso, faz 

sentido as afirmações de Daniel Panis: “O pensamento da verdade do ser ou do 

sentido do ser pode então se chamar o pensamento ético original. Ou de outro 

modo, é já o ethos, a ‘ética’ em si, a habitação própria do homem”104. 

                                            

101 Cf. FOLTZ, Bruce V. Habitar a Terra: Heidegger, ética ambiental e a metafísica da natureza. Trad. 
Jorge Seixas e Sousa. Lisboa: Piaget, 2000. p.202.  

102 FOLTZ, Bruce V. op. cit. p. 202. 
103 PLATÃO. A República. Introdução, tradução e notas de Maria Helena da Rocha Pereira. 9. ed. 

Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2001. 352 d, 7-8. 
104  PANIS, Daniel. Il y a le “il y a”: l’Énigme de Heidegger. Bruxelles: Ousia, 1993. p. 23 e 24. 



Uma reposição da questão do ser e uma conseqüente ética originária, seria 

pensável quando o pensamento atingir a dimensão em que dirá o ser em sua 

verdade, em vez de explicá-lo como um ente a partir do ente105. Foi o modelo de 

explicação pelo ente que a metafísica ocidental adotou, como veremos a seguir.  

 

1.3 - A questão fundamental: uma “meta-ética"? 

 

Para mostrar a especificidade de sua investigação em relação à 

investigação da metafísica tradicional, Heidegger diferencia duas questões: a 

questão condutora (Leitfrage) – “o que é o ente?” –, que é a da metafísica, e a 

questão fundamental (Grundfrage), a questão esquecida – “qual o sentido do 

ser?”106, que é a lançada por ele. De algum modo, essa diferenciação servirá 

para mostrar que Heidegger não se desvincula ou, como dissemos, não “destrói” 

a ontologia tradicional, pelo contrário, incorpora-a às suas próprias pesquisas107. 

E é por isso que chama a pergunta central da metafísica de condutora (ou 

diretriz), por encontrar justamente nela o fio condutor, ou como ele próprio 

sublinha, a “fornalha ardente”, a “lareira”108 que acalora a sua questão 

fundamental. 

                                            

105  Cf. HEIDEGGER, M. Sobre o Humanismo. p. 358. 
106 Cf. HEIDEGGER, M. Nietzsche I (1961) Traduit de l’allemand par Pierre Klossowski. Paris: 

Gallimard, 1998. p. 67 e 68. Veja-se também HEIDEGGER, M. Introdução à Metafísica. p. 68.  
107 Assim é, por exemplo, a apropriação que Heidegger faz do esquema interrogativo da metafísica, 

ou mais precisamente, da pergunta pela essência em proveito de sua questão fundamental. 
Levada às últimas conseqüências, a pergunta metafísica pela entidade conduz Heidegger à 
pergunta pela compreensão pré-conceptual do ser. Visto por essa perspectiva, alguns estudiosos 
acreditam que não há uma ruptura e sim um progresso linear que vai da investigação metafísica 
sobre o ente à investigação heideggeriana sobre o ser. O que norteou inicialmente as pesquisas de 
Heidegger foi exatamente a intenção de fundamentar e clarificar o que se encontrava obstruído e 
confuso na filosofia tradicional. Cf.  BLANC, Mafalda Faria. O Fundamento em Heidegger. p. 51.   

108 Cf. HEIDEGGER, M. Introdução à Metafísica. p. 68. 



Contudo, há uma diferença capital intrincada nesses dois modos de 

perguntar – no da metafísica e no de Heidegger – e, a partir dessa diferença, 

Hodge tenta diagnosticar um modo ético e metafísico de investigação. Para ela, no 

pensamento heideggeriano há lugar para uma espécie de “meta-ética”109 na 

medida em que traz em si uma dimensão ética anterior à divisão entre a filosofia e 

a ética, anterior a qualquer sistema filosófico moral ou político. À interrogação 

metafísica, Hodge atribui um “quê” de investigação (mais ligado, diríamos, às 

origens ônticas) e, à interrogação ética, um “como” (mais ligado às pesquisas 

ontológica-transcendentais).  

O interrogar essencial ou, como Hodge o chama, “meta-ético” não fecha 

nem as questões nem as respostas, como o faz o sistema metafísico da 

representidade. Não há um modo único de perguntar como não há um modo único 

de responder. Isso implica, pois, uma profunda mudança de atitude teórico-prática 

que aponta, mesmo implicitamente, o vislumbre de uma nova ética conseqüente a 

ligada a um estar aberto a experiências essenciais que a linguagem metafísica é 

incapaz de pôr à prova à maneira de um objeto. 

Quando se pergunta se “há algo”, ou quando se “constata” que “há algo”, o 

“há algo” quer dizer “sou tocado por algo”, que “algo me é dado”, que há uma 

“apropriação” de algo que não pode ser simplesmente “dável”, objetivável, descrito 

nem psicologicamente nem fisicamente110. O “há algo”, diz Heidegger, provoca, 

antes, um espanto, um espanto intraduzível pelo dizer metafísico e científico111. Há 

                                            

109 Cf. HODGE, J. op. cit. p. 43.  
110 Cf. LOPARIC, Z. “Sobre a ética em Heidegger e Wittgenstein”. Natureza Humana. Revista 

Internacional de Filosofia e Práticas Psicoterápicas. v. 2. Ano 1, 2000. p. 131.  
111 Neste caso, como diria o primeiro Wittgenstein, a ética é este impulso de irmos contra os limites da 

linguagem – da linguagem científica pretendida por ele, aquela que busca “assegurar o controle 
efetivo de tudo o que está dito”, de modo que “as coisas existem só num único sentido, o de serem 



somente de se perguntar: “por que o há ele-mesmo”?112, como nos faz refletir 

Daniel Panis: 

“(...) se admirar que há, não isto ou aquilo, mas o há ele mesmo, ser tocado 

pela questão: “mas por que então tudo isto que é – e não nada?”, é correr o 

risco de colocar uma questão que não se chama mais questão pois privada 

de resposta, a questão no sentido mais próprio, aquela que não decorre de 

questão-resposta, mas que dura, que permanece questão. É a questão de 

um questionamento permanente”113.  

 

A metafísica, por sua vez, “procura apagar qualquer questão relacionada 

com as pré-condições para uma investigação”114 – aprioristicamente, ela é “causa-

própria” de tudo o que investiga. O perguntar metafísico, mais tarde transformado 

em perguntar técnico-científico, é definido por abrigar em si a autonomia de decidir 

que questões devem ser formuladas, ou melhor, que questões “existem”, quais são 

                                                                                                                                        

objetos afiguráveis verbalmente”. (Cf. LOPARIC, Z. op. cit. p. 132 e 138).  Nesta perspectiva, só há 
uma linguagem humana possível, um único modo de dizer “o que há”, aquele que afigura os fatos 
do mundo, os fatos naturais, averiguados pela lógica tradicional. ”Para uma resposta que não se 
pode formular, afirma o Wittgenstein do Tractatus, tampouco se pode formular a questão”. E 
continua: “O enigma não existe. Se uma questão se pode em geral levantar, a ela também se pode 
responder”. (WITTGENSTEIN, Ludwig. Tractatus Logico-Philosophicus. Tradução, apresentação e 
estudo introdutório de Luiz Henrique Lopes dos Santos. Introdução de Bertrand Russell. 2. ed. São 
Paulo: Ed. da Universidade de São Paulo, 1994. Ver aforisma 6.5, p. 279). A ética, para 
Wittgenstein, “não é um estado de coisas subsistente e não tem nada a ver com fatos”, portanto, 
está fora do espaço lógico, fora do mundo e não pode ser expressa pela linguagem. A respeito da 
ética em Wittgenstein e em Heidegger, é esclarecedor o mencionado artigo de LOPARIC, Z. “Sobre 
a ética em Heidegger e Wittgenstein”  na já citada Revista Natureza Humana. p. 129-144. 

112 Heidegger esclarece: “emprega-se o termo ‘dá-se’ [em alemão, es gibt e em francês, il y a] para, 
provisoriamente, evitar a expressão ‘o ser é’; pois comumente diz-se o ‘é’ das coisas que são. 
Estas nós as designamos de ente. Mas o ser justamente não ‘é’ ‘o ente’. Se o ‘é’ vem dito, sem 
maior explicação, do ser, então o ser é representado com demasiada facilidade como um ‘ente’, ao 
modo do ente conhecido, que opera como causa e é operado como efeito. Contudo, já Parmênides 
afirma nos primórdios do pensamento: éstin gàr einai. ‘É, a saber, o ser’. Nesta palavra esconde-se 
o mistério originário para todo pensar. Talvez o ‘é’ só possa ser dito, de maneira adequada, apenas 
do ser, de maneira tal que todo ente jamais propriamente ‘é’. Mas como o pensamento deve atingir 
a dimensão em que dirá o ser em sua verdade, em vez de explicá-lo como um ente a partir do 
ente, deve ficar aberta a solicitude do pensar a questão, se e como o ser é”. HEIDEGGER, M. 
Sobre o Humanismo. p. 358.    

113  DANIEL, P. op. cit. p. 13-14. 
114  Cf. HODGE, J. op. cit. p. 43. 



as “verdadeiras” – a saber, aquelas que podem ser objetivadas e que são 

solucionáveis. 

Nesse sentido, na essência da metafísica se oculta um comprometimento 

ético, “uma vez que questiona o modo de vida no qual as interrogações filosóficas 

podem ser feitas, e dentro de que sistemas metafísicos são construídas”115. Assim, 

como entende Hodge, o perguntar metafísico e o perguntar ético se interpenetram 

embora à medida em que evoluem são expostos a pressões que tendem à 

exclusão de um ou de outro. 

Interrogando o ente na direção de seu ser, indo além (µετα) do ente 

(ϕυσις), como o próprio nome já diz, a metafísica busca a essência do ente, o 

“quê” do ente, a entidade (Seiendheit) do ente116 e o faz tendo em mira uma 

perspectiva: o tempo. Dito de maneira mais esquemática, o ente, ou mais 

precisamente, o ser do ente é pensado como presentidade (Anwesenheit) e, por 

conseguinte o próprio ser pensado como presença (Anwesen) e presença do que 

está presente. Este é um perigo para o qual nos alerta Vattimo: 

 

 “O que torna o pensamento metafísico ‘dejecto’ não é o facto de o ser se 

dar como presença, mas a petrificação da presença na objetividade. Pode 

acolher-se a presença sem a petrificar na objetividade; e isto enquanto se 

recorda a presença no seu caráter de Anwesen-lassen, isto é, como 

acontecimento do desvelar-se, como a-léthéia”117. 

 

                                            

115 Cf. HODGE, J. op. cit. p. 12. 
116 Cf. BOUTOT, Alain. Introdução à Filosofia de Heidegger. Portugal: Publicações Europa-América, 

1991, p. 75. 
117 VATTIMO, Gianni. As Aventuras da Diferença: o que significa pensar depois de Heidegger e 

Nietzsche. p. 125. 



Ao ser, como já vimos, não restou outra saída senão cair nas malhas do 

esquecimento. O que é pensado é o ser do ente enquanto é pensado o ente como 

tal; em outras palavras, o ser enquanto ser, o ser em sua verdade, fica 

inquestionado pela metafísica, sendo interrogado apenas enquanto ilumina o ente. 

O próprio Heidegger nos esclarece:  

 

“A luz, isto é, aquilo que tal pensamento experimenta como luz, não é em si 

mesma objeto de análise; pois este pensamento analisa e representa 

continuamente e apenas o ente sob o ponto de vista do ente. É, sem dúvida, 

sob este ponto de vista que o pensamento metafísico pergunta pelas origens 

ônticas e por uma causa da luz. A luz mesma vale como suficientemente 

esclarecida pelo fato de garantir transparência a cada ponto de vista sobre o 

ente”118. 

 

Portanto, interessa ao perguntar metafísico, a presentabilidade do ente, 

aquilo que o ente é. Interessa ao perguntar técnico-científico, herdeiro do trono do 

logos metafísico, a soma do que é presentável, calculável, manipulável, objetivável 

ou, nas palavras de Loparic, “dável”. Outras questões, as que não casam com o 

estatuto técnico-científico são simplesmente tidas como sem-sentido e, por isso, 

descartadas. Esta é a "sina metafísica" ou a errância atualizada do esquecimento 

do ser.  

Pensar o ser como presença, pensar o ente como presente é tornar estéril 

qualquer outra possibilidade de pensamento que não esteja na esfera da 

racionalidade – aquela que coloca ser e ente sob o mesmo invólucro, que coloca o 

ser como ser-representado submetido inteiramente ao sujeito-representante. E, 



como enfatiza Vattimo: “Representado não significa, naturalmente, imaginado, 

fantasiado, sonhado, mas trazido à consciência, ao ser, mediante procedimentos 

rigorosos, como os da ciência experimental e da técnica, que não só deles 

depende mas que a funda na sua próxima possibilidade”119. Pensar o ser como 

presença do que está meramente presente, impede aquele modo de desvelamento 

que encontramos “no sentido grego da poiesis, sem controlar nada e ninguém, 

apenas deixa que as coisas sejam e se manifestem”120.  

Assim, consideramos que o modo como Heidegger interroga o ser prepara 

o lugar a partir do qual se possa pensar uma nova ética, isto significa, não 

metafísica, ou seja, não orientada pela idéia de responsabilidade e de dever e agir 

morais, impostos pela razão à vontade. Nessa nova ética, o Dasein aparecerá 

como o lugar da interrogação do ser pelo ser, cabendo a ele apenas uma coisa: a 

respostabilidade ao apelo ser e, consequentemente, ao ter-que-ser, como veremos 

em nosso Terceiro Capítulo.  

A dimensão de uma “meta-ética” no pensamento heideggeriano, diz 

respeito, pois, à capacidade de ver mais além do que está simplesmente presente, 

que não se deixa aprisionar ao “quê” da metafísica, uma ética, digamos, que 

mantém uma origem ontológica. Foi por deixar escapar o “como” nas suas 

especulações sobre o ser dos entes, que a metafísica esqueceu a pergunta que 

ela mesma formulou, deixando esquecida também a sua essência. Nas palavras de 

Ernildo Stein: 

                                                                                                                                        

118 HEIDEGGER, M. em sua Introdução (1949) a O que é metafísica? (1929). p. 253. (Grifos nossos). 
119 VATTIMO, G. As Aventuras da Diferença: o que significa pensar depois de Heidegger e Nietzsche.     

p. 120.  
120 LOPARIC. Zejlko. O Fim da Metafísica em Carnap e Heidegger. In: De Boni. Luis A. (Org.). 

Finitude e Transcendência. Festschrift em Homenagem a Ernildo J. Stein. p. 793. Cf. também, 
HEIDEGGER, M. La Question de la Techinique. In: Essais et Conférences. p. 37.   



 

“Ora, justamente esse como, de onde se dá a totalidade do nosso 

compreender (...) não se resolve com o pensamento objetivador, com o 

pensamento que considera que o fundamento do conhecimento empírico é 

outro objeto, por mais universal que seja. Portanto, podemos dizer que o 

que falta em Aristóteles são os meios. Estes meios são o como para 

resolver os problemas filosóficos que ele havia percebido. Faltam os meios, 

falta o como, falta o método na sua ontologia”121.      

 

Heidegger vem nos apresentar, pois, um novo modo de pensar o ser, um 

modo, como diz Loparic, que “não reduz todo perguntar significativo ao perguntar 

científico”122, ao perguntar metafísico. Ou, como Vattimo: “Deve ser, portanto, um 

modo de pensar o ser que, sem o tornar presente como algo de presente, consiga 

dar o ‘salto’ para além da ciência e da filosofia (...)”, isto é, para além da metafísica 

e do seu  ocaso no domínio técnico do mundo. Heidegger, o Primeiro e o Segundo, 

empenhou-se nesta tarefa ou, mais apropriadamente, neste comprometimento de 

uma ética para com a questão do ser.  

Assim, pensamos que o “como” da interrogação ética preconizada por 

Hodge diz respeito ao “como” da fenomenologia heideggeriana, ao que o Primeiro 

Heidegger chama de “compreensão prévia do ser” que se mantém em toda e 

qualquer possibilidade de investigação. A tentativa de sua ontologia fundamental 

nada mais é do que a experiência nova de pensar o ser de forma não metafísica123. 

                                                                                                                                        

 
121 STEIN, Ernildo. A caminho de uma fundamentação pós-metafísica. Porto Alegre: EDIPUCRS, 

1997. p. 82. 
122 LOPARIC. Z. O Fim da Metafísica em Carnap e Heidegger. p. 797.    
123 "Este interrogar deve pensar metafisicamente e, ao mesmo tempo, deve pensar a partir dos 

fundamentos da metafísica, vale dizer, não mais metafisicamente. Num sentido essencial, tal 
questionar permanece ambivalente". HEIDEGGER, M. no seu Posfácio de 1943 acrescentado a 
Que é Metafísica.1929. p. 245.   



O que significa dizer que enquanto a ontologia tradicional pretende responder aos 

“quês” e “porquês” dos entes, achando mil respostas e perdendo-se em tantas 

outras, o Heidegger de Ser e Tempo propõe uma questão prévia, a sua questão 

fundamental (Grundfrage), “o que há com o ser?”, “qual o sentido do ser?” e, com 

essa questão, as bases dos “porquês” ficam abaladas, uma vez que o ser não é 

uma “essência”, uma “razão”, um ”fundamento” no sentido de determinar  

“soluções”124 eficientes. Sobre isso, falaremos em nosso Segundo Capítulo.  

O que sabemos é que a necessidade e a primazia da questão fundamental  

“qual o sentido do ser?” é de tal modo incontornável e anterior a toda lógica, que já 

está desde sempre posta125. Trata-se de um questionar essencial que exige para si 

uma lógica própria, diríamos, uma lógica originária e só a partir dela é possível 

reexaminar a questão do ser. Trata-se de um perguntar que extrapola os poderes 

da razão e aí encontram-se legitimadas as indagações de Panis:  

 

“Saber que não se pode e que não se poderá jamais responder a uma 

questão é uma razão suficiente para não colocá-la? A impossibilidade da 

resposta leva a uma impossibilidade da questão? A impossibilidade de 

resposta elimina a necessidade da questão? Questionar significa sempre 

saber responder?”126 

 

                                            

124 Cf. HAAR, Michel, Heidegger e a Essência do Homem. Trad. Ana Cristina Alves. Lisboa: Instituto 
Piaget, 1997. p. 149.  

125 Id. ibid. cf. p. 149.  
126 PANIS, Daniel. op. cit. p. 14. 



O autor, muito oportunamente, nos faz lembrar o que o próprio Heidegger 

pensa a respeito: “Saber investigar significa saber esperar, mesmo que seja 

durante toda uma vida”, lembra o nosso Filósofo em sua Introdução à Metafísica127.  

É sobre essa temática, sobre essa lógica originária, “sem razão" de ser, 

“infundada”, diríamos, “irreprésentável”128, em torno da questão do ser, que 

refletiremos a partir de agora. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                            

127 HEIDEGGER, M. Introdução à Metafísica. p. 227. 
128 “Mas irrepresentável não quer dizer impensável, se é verdade que a representação não esgota o 

pensamento”. HEIDEGGER, M. La Principe de raison. p. 72 



 

 

 

 

 

   

 

 

 

CAPÍTULO II 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 - HEIDEGGER E O FUNDAMENTO 

 

 

 

 

Trata-se de dizer algo sobre a tentativa de pensar o 
ser sem levar em consideração a questão de uma 
fundamentação do ser a partir do ente. A tentativa de 
pensar o ser sem o ente impõe-se porque, de outra 
maneira, penso não haver possibilidade de abrirem-se 
propriamente os olhos para o ser daquilo que "é" ao 
redor do globo terrestre; nem se fale então de 
determinar, de maneira satisfatória, a relação do 
homem com aquilo que se denominou "ser". 
(Heidegger, Tempo e Ser)  

 

 

 

Após a publicação de Ser e Tempo (Sein und Zeit) em 1927, surge Sobre a 

Essência do Fundamento129 (Vom Wesen des Grundes) datado de 1929 – é a 

primeira vez que Heidegger escreve especificamente sobre o tema do 

fundamento130. Neste mesmo ano é publicado Kant e o Problema da Metafísica 

(Kant und das Problem der Metaphysik) e ainda Que é Metafísica? (Was ist 

Metaphysik?). Isto nos leva a pensar que, ao mesmo tempo em que Heidegger 

                                            

129 Sobre a Essência do Fundamento, cujo título do original alemão é Vom Wesen des Grund, foi 
publicado pela primeira vez, como volume suplementar, no Jahrbuch für Philosophie und 
phänomenologische Forschung, Halle: 1929, p. 71-100, por ocasião da comemoração dos setenta 
anos de Edmund Husserl. Em nosso trabalho, utilizaremos a Quinta edição com a Tradução e Notas 
de Ernildo Stein. São Paulo: Abril Cultural, 1973. (Os Pensadores), extraída do volume Wegmarken, 
Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main 1967, p. 21-71, que contém anotações marginais do autor.  

130  O termo Grund que se traduz por "fundamento", "princípio" ou "razão", na língua filosófica alemã 
refere-se tanto ao objeto do conhecimento como ao ser. É ao mesmo tempo "fundamento 



estava envolvido com os estudos sobre a metafísica, mais precisamente, com o 

desenvolvimento do questão do ser, também estava atento para a questão do 

“fundamento”, visto que não apenas cronologicamente essas obras se aproximam, 

como observa Stein, mas também as temáticas parecem girar em torno do 

problema central do pensamento do filósofo naquela época, a saber, a pergunta 

essencial sobre o sentido do ser131.  

Podemos afirmar que a temática do fundamento perpassa toda a obra 

heideggeriana e não somente nos dois momentos em que o filósofo se dedica 

especialmente à análise do assunto: em Sobre a Essência do Fundamento e em O 

Princípio do Fundamento132 (Der Satz vom Grund, 1957), respectivamente, 

primeira e segunda fase de seu pensamento. O fundamento faz parte do 

empreendimento mais amplo de Heidegger, como ele mesmo declara no Prólogo 

dessa última obra. Como Daniel Panis, 

 

“(...) colocar originalmente a questão do ser, é colocar autenticamente a 

questão do Fundamento. E inversamente. Colocar originalmente a questão 

do Ser é colocar a questão do Ser como Fundamento. Colocar originalmente 

a questão do Fundamento é colocar a questão do Fundamento enquanto 

Ser”133.  

 

                                                                                                                                        

epistemológico" e "fundamento ontológico". Grund é o princípio único do ser e do conhecer. Cf. 
PUECH, Michel. Kant et la causalité. Paris: Vrin, 1990. p. 101.  

131 A temática do fundamento é estudada quando Heidegger analisa a transcendência, no parágrafo 
69 de Ser e Tempo. Cf. STEIN, E. em sua Introdução ao Método Fenomenológico Heideggeriano. 
In: HEIDEGGER, M. Sobre a Essência do Fundamento. 5. ed. Tradução e Notas de Ernildo Stein. 
São Paulo: Abril Cultural, 1973. (Os Pensadores).  p. 283.    

132 O Princípio de Fundamento, cujo título do original alemão é Der Satz vom Grund, contém treze 
lições de um curso proferido em 1955-1956 na Universidade de Fribourg-en-Brisgau e uma 
conferência proferida em 1956. Utilizaremos a tradução francesa Le Principe de Raison. Traduit de 
l’allemand par André Préau et Préface de Jean Beaufret. Paris: Gallimard, 1999.  

133 PANIS, Daniel. Il y a le “Il y a”: L’Énigme de Heidegger. Bruxelles:  Éditions OUSIA, 1993. p. 11. 



Num sentido preciso, colocar a questão do ser é colocar a questão do 

fundamento que, no fundo, podemos dizer, é a abertura de novos caminhos 

quepossibilitam pensar uma nova ética. Desde Ser e Tempo, quando 

Heideggerpergunta pelo ser e esforça-se em “desconstruir” a metafísica, está 

também pondo em “xeque” os “códigos morais” das éticas tradicionais que têm 

suas raízes metafísicas. De que modo o faz? Mostrando que há um ethos (no 

sentido essencial da palavra), uma maneira de existir, de “habitar” chamada por ele 

de ser-aí, que não pode ser determinada por nenhum “princípio supremo”: " (...) só 

o fato de estar entregue à sua própria responsabilidade o permite existir como o 

ente que é, ao existir na origem de seu poder-ser"134.  

Ao questionar a metafísica tradicional com seu conceito de ser como 

“presença” e de tempo como tempo “presente”135, Heidegger questiona também o 

princípio das éticas infinitistas segundo o qual todo agir humano obedece a 

máximas universais. Para ele, como demonstra Loparic em Ética e Finitude, o que 

essas éticas pretendem é eliminar a condição de finitude do homem, marcada pelo 

sofrimento, pelos desprazeres, pela efemeridade do prazer e transitoriedade do 

existir136. Neste sentido, ressalta Loparic, trata-se de uma ética que, a fim de lidar 

com a dor da finitude humana, define o agir como uma obediência, “no presente”, a 

“paliativos” que tentam ser um sedativo para essa dor, ou promete a felicidade, 

pelo menos numa vida futura, no "ainda-não presente", a todo aquele que obedece 

a um dever absoluto137. Trata-se, enfim, de uma ética à qual está sobreposta a 

                                            

134 HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 341. 
135 Cf. p. 26 e 28 do Primeiro Capítulo, desta Dissertação. 
136 LOPARIC, Z. Ética e Finitude. p. 51. 
137 Id. ibid. p. 52. 



pergunta: que devo fazer para ser feliz? Ou: que posso esperar se eu fizer aquilo 

que me cabe138? Para o "filósofo da finitude",  

 

"Quando se levantam perguntas sobre um dever, o ente que faz essas 

perguntas está suspenso entre 'sim' e 'não', sendo perseguido pelo que não 

deve. Um ente que tem interesses fundamentais num dever, sabe de si 

como quem ainda-não-cumpriu, e questiona sobre aquilo que pode ser o seu 

dever. Esse ainda-não de um cumprimento ainda indeterminado é 

testemunha de que um ente, cujo interesse se prende a um dever, é finito no 

seu próprio fundamento"139. 

 

Assim, prosseguiremos nossa investigação à luz da “desconstrução” 

heideggeriana do edifício metafísico. Tendo em mira a leitura de uma ética em Ser 

e Tempo, objeto de nossa pesquisa, neste capítulo, analisaremos a 

“desconstrução” do tradicional princípio de fundamento. Embora possamos, 

eventualmente, fazer referência à obra da segunda fase, demorar-nos-emos 

particularmente no ensaio de 1929 (Sobre a Essência do Fundamento) visto que 

aprofunda algumas idéias postas por Heidegger em Ser e Tempo, especialmente 

aquelas relacionadas à “mundanidade do mundo” e ao “cuidado”. Mas, como o 

título já expressa, é também uma tentativa de analisar o fundamento do “ato de 

fundar”, mostrando que a sua possibilidade está vinculada ao modo de ser do ser-

aí, o Dasein, como um ente que é, em sua essência, transcendente140. Isso 

significa: um ente que “está-aí-no-mundo” implicado com o seu poder-ser, e este é 

                                            

138 Id. ibid. p. 32 e também p. 58. 
139 HEIDEGGER, M. Kant et le Problème de la Métaphysique. Paris: Gallimard, 1998. p. 273 
140 Cf. MORUJÃO, C. op. cit. p. 58. 



o seu fundamento: o fato de ser “projeto-lançado”, de ser o único responsável 

pelas possibilidades ontológicas de ser o ente que é.  

Nesse sentido, Sobre a Essência do Fundamento, de certa forma, segue a 

construção heideggeriana de uma fenomenologia do existir humano cuja 

reflexãoteve início em Ser e Tempo. Mostraremos que, se há em Ser e Tempo 

elementos originários de uma ética possível, eles estão longe do domínio 

objetivante da razão suficiente – princípio infinitista de causas primeiras, de 

certezas absolutas e verdades inquestionáveis, do padrão que dita tudo o que 

existe e tudo o que deveria existir.  

 

2.1 - A “desconstrução” do princípio de fundamento 

 

“Soam incessantemente nos nossos ouvidos o princípio de razão: Nihil est 

sine ratione. Nada é sem razão”141. Heidegger assim se expressa na primeira lição 

do seu livro O Princípio de Fundamento, ressaltando que todo o nosso 

comportamento é regido pelo que diz o “princípio de razão”, e sempre foi, sem que 

precisasse de uma formulação especial como princípio para nos orientar142. Ele 

então se pergunta com ar de surpresa: por que foi preciso dois mil e trezentos anos 

para que o pensamento ocidental viesse a fazer essa descoberta e estabelecer 

esse simples princípio como Princípio (Grundsatz)?  Por que precisou passar por 

esse “tempo de incubação” e por que foi um tempo tão longo143? Afinal, após mais 

de dois milênios desde o início do filosofar com os gregos, até Leibniz, ninguém 

                                            

141 HEIDEGGER, M. Le Principe de Raison. p. 44. 
142 Id. ibid. p. 45. 



sentiu necessidade de expressar formalmente o princípio de razão! E por que isso 

não aconteceu junto com o surgimento da filosofia, já que era ela que detinha a 

tarefa da razão? E quando foi formulado, por que não causou perplexidade?  

Comecemos, então, por situarmo-nos no contexto da discussão em torno 

da problemática do princípio de razão. Nossa investigação segue tão somente o fio  

condutor apontado por Heidegger em Sobre Essência do Fundamento, qual seja, o 

de que esse princípio possa fornecer um modo mais adequado de falar do 

fundamento. Neste caso, não é nossa intenção, aqui, aprofundar a história de tal 

princípio nem os pressupostos filosóficos a ele vinculados, o que nos obrigaria a 

um estudo exaustivo do diálogo permanente que Heidegger estabelece com outros 

pensadores além de Leibniz (com os filósofos gregos, Platão e Aristóteles, e ainda 

com Kant e Husserl, para citar alguns). Isso consequentemente nos faria desviar 

da temática que nos propusemos pesquisar: a possibilidade de uma ética na 

ontologia fundamental heideggeriana.  

Nossa questão é: como se caracteriza o agir humano na visão de 

Heidegger? O que “fundamenta” as ações humanas? Há uma “base” comum sobre 

a qual está assentado o existir do homem? Há algo que normatize os 

comportamentos, as relações humanas? Existe uma “verdade universal” que dirige 

o pensar e o agir do homem? São essas as questões que teremos como pano de 

fundo ao estudar, neste capítulo,  o princípio de fundamento. 

No ensaio Sobre a Essência do Fundamento, o tema do fundamento144 é 

abordado por Heidegger tendo como objeto a pergunta pela sua essência145. A fim 

                                                                                                                                        

143 Id. ibid. p. 46. 
144 A palavra grega αρχη (archê) parece ter surgido na linguagem filosófica com Aristóteles, sendo 

traduzida para o latim como "principium". Em Metafísica, princípio é para Aristóteles o elemento 



de tentar encontrar uma elucidação possível a essa questão, nosso Filósofo se 

lança à análise do principium rationis sufficienttis formulado explicitamente por 

Leibniz. Para nosso autor, o princípio de razão suficiente, por situar-se no âmbito 

da lógica, não se põe como a via mais adequada para abordar o problema da 

essência do fundamento. Heidegger acredita, no entanto, que uma discussão em 

torno desse princípio poderá apontar outra via, qual seja, a da transcendência146, 

como veremos.  

Leibniz apresenta, pois, o problema do fundamento147 sob a forma do 

principium rationis sufficienttis. Segundo tal princípio, “nihil est sine ratione”; em 

alemão, nicthts ist ohne Grund, ou seja, nada é ou existe sem razão148. De outra 

                                                                                                                                        

primeiro, como o casco é para o navio e as fundações são para uma casa. Ainda em Metafísica, "o 
ponto de partida de conhecimento de uma coisa é também chamado princípio dessa coisa. (...) As 
causas são tomadas na acepção de princípios, porque todas as causas são princípios". 
ARISTOTE, Métaphysique, Livre ∆, 1013 a, 3-17. 

145 É preciso que desde já esclareçamos o seguinte: no sentido em que Heidegger emprega, a 
palavra essência (Wesen) nada tem a ver com o caráter essencialista, qüididativo, da metafísica. 
Longe de qualquer referência ao tradicional par da oposição metafísica essência/existência, o 
Filósofo dá-lhe nova compreensão. No sentido fenomenológico, carregados de força verbal, Wesen 
passa a significar manifestação fenomenológica, acontecer, imperar, revelar-se; assim como 
Unwesen (não-essência), frustrar e perturbar o acontecer, o imperar; assume a significação de 
“dissimulação do que de si se revela", ou seja, "ocultação fenomenológica". Temos então que "toda 
a problemática do fundamento é arrancada de sua perspectiva essencialista metafísica". 
Expressões como “essência do fundamento”, “essência da verdade” devem ser tomadas em 
consideração nesse novo contexto: o da transcendência. Cf. STEIN, Ernildo em seu comentário da 
nota 12 em Sobre a Essência do Fundamento. p. 296. 

146 Cf. HEIDEGGER, M. Sobre a Essência do Fundamento. p. 295 e 296. Ver também BLANC, 
Mafalda Faria. O Fundamento em Heidegger. p. 54.  

147 O princípio de fundamento já era conhecido em toda a história da filosofia como o princípio de 
causalidade. Conforme Heidegger, a formulação do problema do fundamento foi posta pela 
primeira vez no século XVII por Leibniz na forma abreviada do principium rationis sufficientis e 
somente no século XVIII, com Chr. A. Crusius (1743), em sua Dissertatio philosophica de usu et 
limitibus principii rationis determinantis vulgo sufficientis é que foi realizado pela primeira vez um 
estudo sobre o “Princípio da Razão”. Em 1813, Schopenhauer também escreveu sua dissertação 
“Sobre a Quádrupla Raiz do Princípio da Razão Suficiente”. Ainda foi alvo de interesse para Kant 
do início ao fim de sua carreira filosófica, sendo mais expressamente analisado em Crítica da 
Razão Pura (1781) e para Schelling com suas Investigações da Liberdade Humana e os Objetos 
com Ela em Conexão (1809). Cf. HEIDEGGER, M. Sobre a Essência do Fundamento. p. 295 e 
296.  

148 Em Leibniz a expressão "princípio de razão" apresenta uma dificuldade. Não é o termo princípio 
que traduz "archê" mas a palavra "razão": nihil est sine ratione. O "princípio de razão" torna-se uma 
tautologia: "princípio de archê", "princípio de princípio". (Cf. ARISTOTE, Métaphysique, Livre ∆, 
1013 a, 3-17; e também: SCHÜRMANN, Reiner. Le Principe d’Anarchie. Heidegger et la question 
de l’agir. Paris: Éditions du Seuil, 1982. p. 115). Segundo Loparic, a palavra latina ratio pode ser 



forma: “omne ens habet rationem”, que quer dizer: toda coisa que é, cada ente que 

é, qualquer ente que é, é ou existe porque tem razão, fundamento ou causa em 

outro ente que, por sua vez, tem razão, fundamento ou causa em um outro ainda, 

obedecendo a uma cadeia sucessiva de entes fundados e fundantes que deságua 

em um outro ente considerado um “ente supremo”, causa sui, para além do qual 

nada mais há. É o último (ou primeiro) ente que "presta contas" e “exige contas” do 

fundamento, como Heidegger se refere em A Constituição Onto-teo-lógica da 

Metafísica149 ou, como salienta Reiner Schürmann, é uma espécie de “ ‘suporte’, 

precisamente, que reúne três características, de ser antes em posição (das schon 

Vorliegende), de ser por auto-posição (von sich her), e de servir de suposição 

(unter- und zugrunde liegen)”150. 

Do ponto de vista heideggeriano, o tradicional princípio de razão, bem 

como os seus pressupostos  filosóficos são questionáveis. Com a pergunta pela 

essência do fundamento, Heidegger pretende mostrar a insuficiência desses 

pressupostos filosóficos, todavia, não é a sua intenção “destruir” esse princípio. De 

fato, ele existe como essência do infinitismo metafísico em que 

 

"o fundar mesmo aparece (...) como algo que é e que assim por si mesmo 

exige, enquanto ente, a correspondente fundação pelo ente, quer dizer, a 

causação, e, na verdade, a causação pela causa suprema. (...) Porque o ser 

aparece como fundamento, o ente é o fundamentado; mas o ente supremo é 

o fundamentante no sentido da primeira causa. Pensa a metafísica o ente 

no que respeita seu fundamento, comum a cada ente enquanto tal, ela é 

                                                                                                                                        

traduzida como “fundamento”, “razão” ou “causa”, dando origem às expressões: princípio de 
fundamento, princípio de razão suficiente e princípio de causalidade. Cf. LOPARIC, Z. Ética e 
Finitude. p. 17.    

149Cf. HEIDEGGER, M. A Constituição Onto-teo-lógica da Metafísica. p. 393. 
150 SCHÜRMANN, R. op.cit. p. 137. 



lógica como onto-lógica. Pensa a metafísica o ente enquanto tal no todo, 

quer dizer, no quer respeita o supremo (que é o) ente a que tudo 

fundamenta, ela é lógica como teo-lógica"151.  

 

  ser é pensado pela metafísica como o fundamento fundante de tudo o que 

há: o ser é do ente e o ente é do ser, ou de outra forma, o ser funda o ente e o 

enteé fundado pelo ser e, neste caso, a diferença entre eles fica impensada. 

Quando muito, é pensada num “plano ôntico”, num plano hierárquico entre entes 

ou tipos de entes, como dissemos e bem ilustra Michel Haar: para ele, a diferença 

ontológica, que deve ser compreendida "horizontalmente", não é tematizada pela 

metafísica a não ser numa perspectiva “vertical”, segundo uma cadeia 

subordinativa entre um ente superior (forma, idéia, inteligível) e um ente inferior 

(matéria, devir, sensível), exemplifica, citando a versão platônica152. São oposições 

que tendem a ser solucionadas ou “reconciliadas” dialeticamente: 

essência/existência, originário/derivado, transcendental/empírico, 

universal/particular, teórico/prático, alma/corpo, razão/sensibilidade etc.. Em todo 

caso, é o mesmo “elemento superior”, analisa ainda Michel Haar, que está em 

jogo, é ele que funda, que possui a “potência fundadora”: o supra-sensível “funda” 

o sensível, em Platão, como o transcendental “funda” o empírico, em Kant153.  

É assim, para Heidegger, que o princípio de razão existe como a 

"declaração" mais concreta de que o ser foi esquecido. É exatamente nas bases 

                                            

151 HEIDEGGER, M. A Constituição Onto-teo-lógica da Metafísica. p. 398. 
152 Para Michel Haar, a própria enumeração destas oposições demonstra a referência da linguagem 

aos esquemas da representação, daí a dificuldade de dizer o ser de outra forma senão pela boca 
da metafísica. (Cf. HAAR, Michel, La Fracture de l’Histoire. p. 101). Como Heidegger coloca, "tem-
se por mais acertado dizer que a linguagem está a serviço do pensamento em vez de: o 
pensamento como co-respondência da linguagem". HEIDEGGER, M. Que é Isto - A Filosofia?. 5. 
ed. Tradução e notas de Ernildo Stein. São Paulo: Abril Cultural, 1973. p. 221. (Os Pensadores).   



deste princípio, esquecido do tempo e da finitude, que estão fundamentados todo o 

pensar e agir do homem ocidental.     

Nosso filósofo põe à prova a noção tradicional do fundamento, o princípio 

de razão, desmonta-o, a fim de chegar a um modo mais originário de pensar que 

traga à compreensão a razão da razão (afinal, como afirma Panis, razão é também 

ente154), conferindo a ela um caráter transcendental. Em outras palavras, a 

“desconstrução” heideggeriana do princípio de fundamento da ontologia tradicional 

sobre a qual refletimos, vai na direção de mostrar que o existir humano não pode 

estar sedimentado em causas “racionais” (últimas ou primeiras), edificadoras das 

éticas infinitistas, mas em algo mais originário, em outro chão, naquele esquecido 

chão do “jazimento do ser”, no dizer de Loparic155.  

Assim, Heidegger inicia o seu pequeno tratado de 1929 mostrando que o 

“princípio de razão” é uma proposição que se enuncia sobre o ente na direção de 

sua razão, de seu fundamento: “nada é sem razão (fundamento) de ser”, “todo ente 

tem uma razão (fundamento) de ser”. No entanto, adverte-nos, a própria essência 

do fundamento não é posta em questão na proposição, ao contrário, é dada como 

evidente por si. Em outras palavras, o “princípio supremo” da razão não se inclui ao  

que ele próprio se propõe analisar156, mas reveste-se com o caráter de soberania 

intocável, de verdade universal. Vê-se, então, que a essência do fundamento não 

se confunde e muito menos se reduz à explicitação suficiente do princípio de 

                                                                                                                                        

153 Cf. HAAR, M. La Fracture de l’Histoire. p. 101 e 102. 
154 Cf. PANIS. Daniel. Il y a le “Il y a”: p. 31.  
155 Cf. LOPARIC, Zeljiko. Ética e Finitude. p. 29.  
156Cf. HEIDEGGER, M. Sobre a Essência do Fundamento. p. 297. Em O Princípio de Fundamento 

Heidegger também volta a chamar a atenção sobre o caráter enigmático do princípio de razão 
quando ele mesmo não é submetido à análise. Cf. HEIDEGGER, M. Le Principe de Raison. p. 49. 
Sobre isto ver ainda: PANIS, Daniel. Il y a le “Il y a”. p. 34.  



razão, o que só comprova a necessidade de colocá-lo em discussão. É o que faz 

Heidegger.      

Para Leibniz, o principium rationis sufficientis está estreitamente ligado à 

essência da  verdade. Mais do que isso: origina-se da verdade. A verdade 

subsiste, por isso também subsiste o principium rationis157. Entendida por ele no 

sentido aristotélico, a verdade é “verdade da proposição” (Aussage-wahrheit), ou 

seja, a essência da verdade consiste na conexão entre sujeito e predicado. É 

nessa conexão que se encontra a sua validade universal. Dito de outro modo, a 

essência da verdade proposicional reside na “identidade”, elaborada pelo juízo, 

que é estabelecida entre duas representações. Uma proposição só pode ser 

legítima se não implica em nenhuma contradição. Requer, pois, sempre uma 

referência objetiva a algo, como fundamento a partir do qual essa “identidade” 

possa existir158. 

Neste sentido, Schürmann ressalta que o princípio de razão é tal como 

uma lei através da qual todas as coisas vêm ao pensamento. Trata-se de uma lei 

que visa fornecer provas: uma coisa existe verdadeiramente se ela se torna 

presente ao sujeito representante, se a sua causa pode ser demonstrável, 

explicável159. Isto significa que, para toda a metafísica tradicional e, portanto, 

também para Leibniz, 

 

                                            

157 Cf. HEIDEGGER, M. Sobre a Essência da Verdade. p. 298.  
158 Certamente, é na interpretação do ser do ente como “presença” e do tempo como o “presente 

constante”, constituído de sucessivos “agoras”, que a metafísica encontra apoio para a sua 
noção de fundamento. Cf. p. 25 e 26 do primeiro capítulo.     

159 Cf. SCHÜRMANN, Reiner. Le Principe d’Anarchie. p. 136 e 137. 



“Verdade significa (...) acordo que somente é tal enquanto con-cordância 

com aquilo que na identidade se manifesta como unido. As ‘verdades’ – 

enunciações verdadeiras – recebem sua natureza por referência a algo em 

razão do qual podem ser acordos. Em cada verdade a união que separa é o 

que é, sempre em razão de..., isto é, como algo que se ‘fundamenta’. Na 

verdade reside, por conseguinte, uma referência essencial a algo 

semelhante como ‘fundamento’"160.  

 

Vemos, portanto, que a verdade preconizada pela metafísica está no 

âmbito da lógica formal; é formulada enquanto a verdade do juízo, da união que 

nasce do acordo (Einstimmigkeit) entre um ente que é sujeito e outro ente que é 

objeto. Um acordo entre o conhecimento e a coisa. Aí mora a sua essência e é 

nessa fonte que o tradicional princípio do fundamento se alimenta. Haveria, nesta 

perspectiva, um contrário da verdade, a não-verdade, compreendida como a não 

concordância entre a representação e o objeto161. Sob esse prisma, agir conforme 

a verdade, significa exatamente “nos conformarmos com a coisa, tomarmos a coisa 

como norma. (...). Procurar estar em conformidade com a coisa significa tomá-la 

como norma de nosso julgar e de nosso dizer (...)”162. 

É justamente essa acepção que Heidegger critica. Ele contesta o modo 

estreito imposto pela tradição de pensar a pergunta pelo fundamento na esfera da 

lógica. Tomando como guia esta relação fundamento-verdade lançada por Leibniz, 

afirma:  

 

                                            

160 HEIDEGGER, M. Sobre a Essência do Fundamento. p. 298.   
161 “Assim, a fórmula da essência da verdade (veritas est adaequatio intellectus et rei) adquire, para 

cada um e imediatamente, uma evidente validez. Sob o império da evidência deste conceito de 
essência da verdade mal e mal meditada em seus fundamentos essenciais, admite-se como 



“Se (...) a essência do fundamento possui uma relação interna com a 

essência da verdade, então também o problema do fundamento somente 

pode residir lá onde a essência da verdade haure sua possibilidade interna, 

na essência da transcendência. A questão da essência do fundamento 

transforma-se no problema da transcendência”163.  

 

Por que Heidegger coloca o problema da verdade, do fundamento e da 

transcendência juntos, numa única questão? Quais são as relações entre esses 

elementos?  

O que Heidegger quer dizer é que a verdade não é simplesmente a 

verdade da descoberta de sentenças verdadeiras ou falsas. No fenômeno da 

verdade não está em jogo o que pode ser verdadeiro ou não, mas antes, “a 

verdade da proposição está radicada numa verdade mais originária 

(desvelamento), na revelação antepredicativa do ente que podemos chamar de 

verdade ôntica”164. As proposições só são possíveis, os entes só se tornam 

acessíveis em si mesmos porque são radicados numa verdade originariamente 

fundante, denominada verdade ontológica. Essa é, portanto, condição 

transcendental de possibilidade de toda verdade ôntica165. Tal condição nada mais 

é do que a possibilidade do velamento-desvelamento do ser, portanto, do 

estabelecimento da diferença fundamental de ser e ente. É a partir dessa 

diferenciação ôntico-ontológica que Heidegger justifica a sua concepção da 

verdade:  

                                                                                                                                        

igualmente evidente que a verdade tem um contrário e que há a não-verdade”. HEIDEGGER, M. 
Sobre a Essência da Verdade. p. 332. 

162 VATTIMO, Gianni. Introduction à Heidegger.  p. 83 e 84. (Grifos do autor). 
163 HEIDEGGER, M. Sobre a Essência do Fundamento. p. 301. (Grifos do autor). 
164 HEIDEGGER, M. Sobre a Essência do Fundamento. p. 299. 
165 “Desvelamento do ser é o que primeiramente possibilita o grau de revelação do ente. Este 

desvelamento como verdade sobre o ser é chamado verdade ontológica”. Cf. HEIDEGGER, M. 
Sobre a Essência do Fundamento. p. 299.  



“Desvelamento do ser é, porém, sempre, verdade do ser do ente, seja este 

efetivamente real ou não. E vice-versa, no desvelamento do ente já sempre 

reside um desvelamento de seu ser. Verdade ôntica e ontológica sempre se 

referem, de maneira diferente, ao ente em seu ser e ao ser do ente. Elas 

fazem essencialmente parte uma da outra em razão de sua relação com a 

diferença de ser e ente (diferença ontológica)166. 

 

Nesse sentido originário, a verdade transcendental só pode ser verdade 

existencial167. De outra maneira, a essência do fundamento só pode ser 

compreendida na transcendência do Dasein168, enquanto ser-aí. Em outra 

palavras, só há verdade enquanto há ser-aí169: o aí (Da) é o “lugar” onde acontece 

o velamento e o desvelamento, o lugar no qual se tem a questão da verdade170. 

Neste sentido, o aí pode ser compreendido como o “mundo”171, a estrutura unitária 

existencial, o “horizonte” a partir do qual o ser-aí transcende. Dessa forma, Rüdiger 

Safranski ressalta: “(...) o dasein humano não tem outro apoio [diríamos, 

fundamento] senão esse aí (da), que é seu”172. 

                                            

166 HEIDEGGER, M. Sobre a Essência do Fundamento. p. 300. 
167 STEIN, Ernildo. Seminário sobre a Verdade: Lições Preliminares sobre o Parágrafo 44 de Sein und 

Zeit. Petrópolis: Vozes, 1993. p. 21.  
168 O termo Dasein é composto de duas palavras: Da e Sein. Literalmente significa “existência”. 

Comumente traduzimos Da por aí (os franceses o traduzem por là). O aí traduz o Da como 
advérbio de lugar, porém, segundo BIEMEL, Walter, na terminologia heideggeriana o Da não 
exprime um simples “aí”, um simples lugar determinado no espaço, mas é a abertura do ser-aí, o 
espaço em que todos os entes se manifestam ou, como o próprio Heidegger explica em Introdução 
à Metafísica, “o Da é o espaço aberto por a irrupção do homem”; “por ser aberto, torna possível o 
encontro dos entes”. Mas, esta abertura do ser-aí só é possível porque ele mantém uma relação 
essencial com o Ser (Sein). “Existir é ser o portador da abertura do Ser. É o Ser que dá ao Dasein 
a zona de desvelamento (...). A maneira pela qual esta abertura se revela não depende em 
primeiro lugar do Dasein, mas do Ser ele-mesmo”. (Cf. WALTER, Biemel. Le Concept de Monde 
chez Heidegger. Paris, Vrin, 1950. p. 82 e 84).       

169 STEIN, Ernildo. Melancolia. Ensaios sobre a finitude no pensamento ocidental. Porto Alegre: 
Movimento, 1976. p. 76. 

170 STEIN, Ernildo. Seminário sobre a Verdade. p. 21.  
171 “Mundo constitui a estrutura unitária da transcendência; enquanto dela faz parte, o conceito de 

mundo é um conceito transcendental”. Cf. HEIDEGGER, M. Sobre a Essência do Fundamento. p. 
303. 

172 SAFRANSKI, R. Heidegger: um mestre da Alemanha entre o bem e o mal. Trad. de Lya Luft. 
Apresentação de Ernildo Stein. São Paulo: Geração Editorial, 2000. p. 187.  



Ser transcendente como uma constituição ontologicamente fundamental, 

significa que faz parte do modo de ser mais próprio do ser-aí existir como ser-no-

mundo, revelar o ente em seu ser ao mesmo tempo em que “se” revela. Mas isso 

não é algo que lhe ocorre de vez em quando, algumas vezes sim, outras não, 

quando se “quer”, quando “dá na telha”. Como um modo de ser fundado 

ontologicamente, essa verdade transcendente acontece antes de qualquer 

comportamento173, é anterior a qualquer consciência “ôntica”, a qualquer faculdade 

intelectiva, volitiva, ou psíquica porque a transcendentalidade da qual fala 

Heidegger é “ligada ao mundo prático, ligada ao Dasein e, portanto, não mais no 

caráter da subjetividade”174. A verdade transcendente nada tem a ver com teoria do 

conhecimento; a transcendência heideggeriana não é aquela “subjetiva”, aquela 

que leva o sujeito, frente ao objeto, a “ultrapassar” um obstáculo ou um fosso e, 

enfim, obter conhecimento dele175.  

Sob este ponto de vista, o fundamento não remete mais a causas ou 

razões supremas, mas à descoberta de um acontecer originário ligado à 

transcendência, ou mais precisamente, como dissemos, à existência, ao ser-aí. A 

verdade que discutimos aqui é a verdade ontológica, a verdade como 

desvelamento.  

Surge-nos, então, uma interrogação: podemos pensar que existe, no 

âmbito da transcendência,  uma relação entre o fundamento e o ser? Como se 

daria essa relação?  

 

                                            

173 Cf. HEIDEGGER, M. Sobre a Essência do Fundamento. p. 302. 
174 STEIN, Ernildo. Seminário sobre a Verdade. p. 22. 



2.2 - O Dasein como o fundamento primordial 

 

Dizer que a verdade é verdade do desvelamento é dizer que a verdade 

mora no Dasein, é dizer, de outro modo, que ele é o fundamento. E mais: o 

fundamento primordial. De fato, em Ser e Tempo, Heidegger demonstrou o 

privilegiamento do Dasein, único ente que mantém uma “relação” essencial com o 

ser, é alguém que, originariamente, é abertura ao ser176. Isto não significa outra 

coisa senão que é o Dasein  que abre um horizonte em que todos os entes se 

tornam acessíveis, em que todos os entes são fundados. Porque pensamos na 

direção da transcendência do Dasein é que pensamos haver uma relação entre o 

fundamento e o ser. 

Levando em consideração essa forma de pensar, o princípio de razão 

suficiente, enquanto tem a sua validade universal no ente subsistente, ou seja, 

enquanto está baseado em algo como “simples presença”, deve, antes, fazer-se 

remontar ao Dasein177. Como é salientado por Vattimo, “Se os entes vêm ao ser 

enquanto se situam no mundo como projeto aberto e instituído pelo Dasein, a 

validade do princípio de razão suficiente deverá também ela ser referida ao ser-aí 

que institui o mundo em que o ente aparece”178. Continua ele: "O Dasein, enquanto 

projeto lançado, tem já uma compreensão do ser do ente, compreensão que se 

articula num discurso (o discurso é um existencial) em que os entes estão 

                                                                                                                                        

175 Cf. HEIDEGGER, M. Sobre a Essência do Fundamento p. 302 e também Ser e Tempo, Parágrafo 
13.  

176 Cf. Capítulo Terceiro p. 84 e 85. 
177 VATTIMO, Gianni. Introduction à Heidegger. Traduit de l'italien par Jacques Rolland. Paris: Les 

Éditions du Cerf, 1985. p. 67.    
178 Id. ibid. p. 67. 



concatenados entre si na forma de justificação ou fundação”179. É assim que, se o 

princípio de razão suficiente existe: existe porque o fundamento pertence à 

essência do ser, “por que ser (não ente) somente se dá na transcendência como o 

fundar situado que projeta o mundo”180, ou melhor dizendo,  existe, porque existe o 

Dasein.  

Eis a tese que Heidegger defende em Sobre a Essência do Fundamento: o 

ser-aí é o “verdadeiro fundamento”. Mas, obviamente, e isto já deve ter ficado 

claro, não estamos falando daquele “fundamento” advogado pela metafísica no 

sentido deser uma "simples presença" para além da qual nada se encontra e da 

qual tudo depende. Não se trata de uma espécie de "plataforma", de uma "base" 

ou, como diz Vattimo, de algo que primeiramente é e depois projete o mundo. O 

ser-aí é projeto e, como projeto, não poderia ser redutível a coisa alguma, não 

poderia ser “simples presença”, jamais poderia ser "fundamento último" nem nunca 

poderia ser “fundado”181. Por ser um ente que essencialmente é "projetante" ou, em 

outras palavras, por ser um ente, por natureza, transcendente, abre todo o 

horizonte de fundação. Como assinala Loparic, 

 

"enquanto projeto ou existência no sentido estrito, o estar-aí 'deixa estar', 

ele institui (stiftet) as possibilidades de manifestação do ente no seu todo 

(inclusive de si mesmo como ente concreto). Nesse sentido, ele é o 

fundamento soberano de toda possibilidade e de  todo sentido (do a-fim-de-

que, das Worumwillen)"182.   

 

                                            

179 Id. ibid. p. 67. (Grifos do autor). 
180 HEIDEGGER, M. Sobre a Essência do Fundamento. p. 322. 
181 Cf. VATTIMO, G. Introduction à Heidegger. p. 68.  
182 LOPARIC, Z. Ética e Finitude. p. 18. (Grifos do autor). 



Para Heidegger, então, Fundar é algo inteiramente diverso de como é 

entendido tradicionalmente o termo Grund. Em Sobre a Essência do Fundamento, 

fundar significa primeiramente, Gründen, isto é, a ação de fundar, erigir, abrir, 

projetar, instituir (Stiften) a possibilidade de que os entes se manifestem em seu 

ser, de que eles sejam. À medida em que o ser-aí como ser-no-mundo institui a 

possibilidade de que os entes existam como tais, ele é, de alguma forma, 

determinado pelas coisas que transcende, determinado por aquilo que ele ultra-

passa, visto que, em sua transcendência, o ser-aí já se encontra sempre em-meio-

ao ente183, no modo de ocupação e, assim, “toma por base” o próprio ente. Eis, 

então, que fundar significa, em segundo lugar, enraizar-se, “tomar-chão” (Boden-

nehmen), ser ocupado pelo ente. Contudo,  a secundariedade desse modo de 

fundar de maneira alguma decorre do primeiro, mas ambos se dão 

simultaneamente, uma vez que,  

 

“ao tomar um solo para erigir, solo esse que, ao mesmo tempo lhe é dado 

sob a forma daquilo ‘a partir de onde’ o erigir se torna possível, o Dasein 

humano configura e projeta um mundo, descobre-se a si mesmo como 

projeto-de-mundo e como transcendência”184.  

 

Em outra palavras, é somente pelo “enraizamento” na existência que 

qualquer coisa pode vir a "nascer"; trata-se de um fundo que possibilita (e não 

“causa”) o projeto. Como ressalta Carlos Morujão em seu livro Verdade e 

Liberdade em Martin Heidegger, “É à facticidade da nossa existência mundana que 

                                            

183 “Enquanto assim situado, o ser-aí é ocupado pelo ente de tal maneira que, pertencendo ao ente, é 
por ele perpassado pela disposição. Transcendência significa projeto de mundo, mas de maneira 
tal que aquele que projeta já é também perpassado pela disposição por obra do ente, que ele 
ultrapassa”. HEIDEGGER, M. Sobre a Essência do Fundamento. p. 318. (grifos do autor). 



o Ser aparece sob a forma de fundamento, ou seja, como aquilo sobre o que todo 

o nosso comportamento se revela capaz de erigir”185. Para Heidegger, “o ser-aí 

funda (erige) mundo apenas enquanto se autofunda em meio ao ente”186.  

 

“O fundar que erige antecipa, como projeto de mundo, possibilidades de 

existência. Existir significa sempre: situado em meio ao ente, comportar-se 

em face dele – do ente que não possui o caráter do ser aí, de si mesmo e de  

seu semelhante – de tal maneira que neste comportamento situado sempre 

esteja em mira o poder-ser do ser-aí. No projeto de mundo é dado um 

excesso de possível, em vista do qual e no ser perpassado pelo imperar do 

ente (real), que de todos os lados nos cerca no sentimento de situação, 

brota o porquê”187. 

 

Assim, esses dois modos de fundar formam uma unidade transcendental 

que possibilita a revelação do ente em si mesmo, isto é, a verdade ôntica, ao 

constituir um terceiro modo de fundar: o fundar como fundamentar (Begründen), 

como legitimar, no sentido de assegurar um fundamento, uma causa, uma razão de 

ser – causa sive ratio – para tudo o que é188. 

Heidegger não fala aqui de um “fundamentar” no sentido de apresentar 

logicamente as proposições ôntico-teoréticas, umas conexadas às outras, mas 

trata-se de um fundamentar que encerra em si uma significação fundamentalmente 

                                                                                                                                        

184 MORUJÃO, C. op. cit. p.65 
185 Id. ibid. p. 64.  
186 HEIDEGGER, M. Sobre a Essência do Fundamento. p. 319.  
187 Id. ibid. p. 320. 
188Cf. PANIS, D. Il y a “Le Il y A”. p. 117. Heidegger articula esses três modos de fundar com o 

fenômeno originário da “temporalidade eks-tática” do ser-aí: o ser-aí abre um horizonte em que 
todos os entes são fundados porque se constitui como ente que é sempre já-lançado numa 
situação (passado), decaído junto-dos entes (presente) e determinado fundamentalmente por seu 
ser-adiante-de-si (futuro). Sobre isso, ver: BIRAULT, H. Heidegger et l’Expérience de la Pensée. 
Paris: Gallimard, 1986. p. 419. Ver também no Terceiro Capítulo, nota  n. 117.       



originária: a busca pela possibilidade transcendental de todo porquê em geral189, 

isto é, a condição possibilitante de toda pergunta pelas razões ou causas das 

coisas em geral. Este “fundamentar” transcendental que legitima a revelação do 

ente em si mesmo, isto é, do ente que ele é e como o é, não é outra coisa senão a 

radicação da verdade ontológica a que nos referimos em páginas anteriores190:  

Podemos, então, dizer que o erigir, o tomar-chão e o legitimar constituem o 

modo de existência do ser-aí como fundamento191. Enquanto transcendência, ou 

seja, existindo como projeto-lançado e estando ocupado pelo ente, o ser-aí o 

institui, e o faz interrogando-o em seus porquês: Por que há alguma coisa ou tudo 

e não antes o nada?192, Por que isso e não aquilo?, Por que assim e não de outra 

maneira? Segundo ressalta Heidegger, tal legitimação é, no entanto, "nula" 

(nichtig), uma vez que, enquanto projeto-lançado o ser-aí “é em si mesmo 

essencialmente um nada”, pois, implicado com suas escolhas, ele estará sempre 

assumindo uma possibilidade e terá que suportar deixar outras para trás193. Mas é 

assim que ele existe, porque é um ente que vive a sua transcendência. Em sua 

Preleção de 1929, ele diz:  

 

                                            

189 HEIDEGGER, M. Sobre a Essência do Fundamento. p. 320. 
190 Cf. neste capítulo p. 63. 
191 Cf. LOPARIC, Z. Ética e Finitude. p. 20. 
192 Segundo Henri Birault, essa questão fundamental da filosofia pode ser lida de duas maneiras: 

pode ser orientada pela preocupação metafísica, neste caso, a ênfase está em “alguma coisa”, 
como o faz Leibniz; ou pode ser uma leitura transcendental  ou existencial, como é realizada por 
Heidegger e aqui o acento está sobre o “há”. Birault explica: “No primeiro caso, a questão se 
desenvolve a partir e em proveito de um ente supremo que os filósofos consentem chamar de 
Deus conforme o uso popular. No segundo caso ao contrário, a questão se desenvolve em favor do 
há ele mesmo por meio de uma ‘redução’ ou de um ‘colocar entre parênteses’ tudo isto que é de 
uma maneira ou de outra, compreendido como ser supremo. No primeiro caso, a fórmula final ‘e 
não antes o nada’ tem a aparência de um complemento inútil ou de uma beleza de retórica. No 
segundo, ao contrário, ela é o princípio de onde brota a questão mesma. No primeiro caso, o por 
que? tem ainda uma significação causal e significa a causa de que, em vista de que. No segundo, 
ele perde esta significação e se perde ele mesmo para ceder o lugar ao como? (...)”. BIRAULT, H. 
Heidegger et l’expérience de la pensée. Paris: Gallimard, 1978. p. 415.    



"Se o ser-aí, nas raízes de sua essência, não exercesse o ato de 

transcender, e isto expressamos agora dizendo: se o ser-aí não estivesse 

suspenso previamente dentro do nada, ele jamais poderia entrar em relação 

com o ente, e portanto, também não consigo mesmo. Sem a originária 

revelação do nada não há ser-si-mesmo, nem liberdade.194" 

 

É por isso, pois, que o “fundar” como Heidegger o entende, radicado na 

transcendência, deve ser entendido em sua relação originária com a liberdade195. A 

possibilidade do fundamento em geral está no exercício da liberdade do ser-aí. A 

liberdade, diz-nos Heidegger, é liberdade para o fundamento. Diríamos que o 

fundar, a transcendência e a liberdade são, de modo peculiar, inseparáveis. Trata-

se de um Dasein que, por estar lançado no mundo como projeto, é livre poder-ser 

entre os entes196; é entregue à sua liberdade para fundar, para “dar razão“ às 

coisas. Aí, então, reside – na liberdade finita do Dasein – a ação de fundar, 

explicitada por Heidegger em Sobre a Essência do Fundamento, e não em um “ser 

objetivo” que se impõe a “dar razão” a tudo o que existe197; ou, em outras palavras, 

que possa pretender assegurar “garantias” para o agir e o pensar.    

Mas, por que a liberdade é "finita"? Parece ser uma pergunta sem nexo se 

tivermos em mente a definição de liberdade como propriedade do homem, cujo uso 

se associa ao "livre arbítrio"198, como "fazer o que se quer", como aquilo que é 

inerente ao sujeito, portanto, uma espécie de causalidade: faço isto porque 

quero/espero aquilo, ou vice-versa, quero/espero aquilo então faço isto. Ou seja, a 

liberdade encarada como "espontaneidade", ou seja, uma espécie particular de 

                                                                                                                                        

193 HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 342.  
194 HEIDEGGER, M. Que é Metafísica?. p. 239. 
195 Cf. HEIDEGGER, M. Sobre a Essência do Fundamento. p. 318.  
196 Cf. HEIDEGGER, M. Sobre a Essência do Fundamento. p. 323 



causalidade, um começar-por-si-mesmo, mais para trás não reside uma causa 

determinante199.  

Essa noção “substancialista” da liberdade é contestada por Heidegger, mas 

não vamos, aqui, discuti-la, pois nos exigiria mais tempo do que dispomos. 

Interessa-nos a liberdade no sentido entendido por nosso Filósofo, aquela 

conquistada a partir da transcendência200, aquela que se refere à “capacidade” que 

o ser humano tem de transcender201. A liberdade, para Heidegger, não depende da 

vontade empírica, como explicita Jean-Luc Marion, “não é uma coisa possível, mas 

mais radicalmente, é o possível por excelência, na medida em que ela abre o 

horizonte mesmo de todos os possíveis”202. É neste sentido e não em outro que 

dizemos que a liberdade é finita: porque o projeto, diz Heidegger, constitui em si 

mesmo mais possibilidades do que aquelas que o ser-aí é capaz de assumir:  

 

"(...) O projeto de possibilidades é, segundo sua essência, sempre mais rico 

que a posse que repousa naquele que projeta. Mas uma tal posse é própria 

do ser-aí, porque se encontra situado, como projetante, em meio ao ente. 

Com isto já estão subtraídas ao ser-aí certas outras possibilidades - e isto 

simplesmente através de sua própria facticidade"203. 

 

É isto o que Loparic quer destacar ao afirmar que "a insuperável bifurcação 

em existencialidade e facticidade só pode oferecer uma legitimação finita". Que 

                                                                                                                                        

197 Cf. MORUJÃO, Carlos. Verdade e liberdade em Martin Heidegger. p. 64.  
198 Cf. HEIDEGGER, M. Sobre a Essência da Verdade. p. 337. 
199 Id. ibid. p. 317. 
200 Id. ibid. p. 317. 
201 A propósito ver a nota explicativa no. 67 de E. Stein. In: HEIDEGGER, M. Sobre a Essência do 

Fundamento. p. 317. 
202 MARION, Jean-Luc. “Une Nouvelle Morale Provisoire: la liberté d‘être libre”. In: BRUAIRE, Claude 

(Org.). La Morale: sagesse et salut. Paris: Fayard, 1981. p. 139.    
203 HEIDEGGER, M. Sobre a Essência do fundamento. p. 319. 



quer dizer isso? Quer dizer que enquanto ser-no-mundo, implicado com as 

possibilidades "mundanas", ou seja, realizáveis no mundo, o ser-aí é precisamente 

um fundamento nulo204. Situado como liberdade para poder-ser, o ser-aí é um 

projeto já ultrapassado, transcendido pela possibilidade de não-mais-ser-aí, um 

poder-ser nadificado pela única possibilidade que não pode ser nadificada: a de 

ser-para-o-fim205. Assim é que o ser-aí,  em seu ser livre para fundar, em sua 

transcendência fundante, é fundamento, Grund, mas apenas como Abgrund, como 

abismo, como ausência de fundamento.  

Portanto, para Heidegger, a finitude, desvelada na transcendência como 

liberdade para o fundamento206, funda o existir humano; “é a marca definitiva de 

todo ser e agir do homem. É a sua situação. (...) ela integra e unifica toda a sua 

experiência”207. 

 

 

 

 

 

 

                                            

204 “O projeto não é somente determinado pelo nada de ser-fundamento, porque ele é sempre 
lançado,  ao contrário, como projeto ele é essencialmente nada". HEIDEGGER, M. Être et Temps. 
p. 342.  

205 Cf. LOPARIC. Ética e Finitude. p. 21. Loparic faz ver que "com Ser e Tempo, pela primeira vez na 
história da filosofia ocidental, o pensamento do não-ser e do não-agir passa a determinar o 
horizonte do pensamento do ser e do agir" e isso é fundamental para compreendermos a 
concepção heideggeriana do existir humano.  

206 Cf. HEIDEGGER, M. Sobre a Essência do fundamento. p. 323. 



 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO III 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                        

 
207 STEIN, E. Melancolia: Ensaios sobre a finitude no pensamento ocidental. p. 71. 



3 - UMA ÉTICA DA FINITUDE NA ANALÍTICA EXISTENCIAL 

 

 

Somente na medida em que o homem, ec-sistindo na verdade 
do ser, a este pertence, pode vir do próprio ser a adjudicação 
daquelas ordens que se devem tornar lei e regra para o 
homem. (Heidegger, Sobre o Humanismo) 

 

 

Este Capítulo trata da investigação de uma possível "ética" na analítica 

existencial. 

Elucidaremos a seguir o lugar de origem dessa "ética": ela vem de uma 

"interpretação ontológica", fundada primordialmente na compreensão da finitude 

humana. Explicitaremos quem é o "sujeito" dessa ética, qual o seu "dever" e, 

finalmente, analisaremos os temas do “apelo da consciência”, o “ser-culpado” e a 

“resolução”, tomando-os como os elementos originários da ética que 

pretenderemos investigar.  

 

3.1 – O caráter originário de uma ética em Heidegger  

 

Chegou a hora de concentrarmos nossos esforços na investigação da 

dimensão ética em Heidegger. Começaremos por tentar buscar uma resposta à 



pergunta feita ao “filósofo do ser” mencionada na carta Sobre o Humanismo (Über 

den Humanismus, 1947): “Quando escreverá o senhor uma Ética?”208. 

Segundo Benedito Nunes, “a única resposta pronta que Heidegger poderia 

ter dado ao seu interlocutor era que a Ética exigida já estava escrita ao longo do 

desenvolvimento da questão do ser (...)”209. Por que? É o próprio Heidegger quem 

nos diz ao evocar a “morada” como o sentido primordial da ética (ethos). Para ele, 

“mais importante que qualquer fixação de regras é o homem encontrar o caminho 

para morar na verdade do ser”210, pois o “(...) pensar que pensa a verdade do ser 

como o elemento primordial do homem enquanto alguém que ec-siste já é em si 

uma ética originária”211. 

Para Bruce Foltz, pensar o caráter primordial da ética a partir do ethos 

como “morada”, já é o bastante para o desenvolvimento de uma dimensão ética no 

pensamento heideggeriano212. Loparic vai mais a fundo e aposta que em 

Heidegger, “(...) a problemática da ética ocupa um lugar tão central como a do ser 

(...)”213. 

Seja como for, eis a razão de o autor de Ser e Tempo não ter empreendido 

um estudo específico sobre ética: porque tendo suas raízes no alicerce da 

metafísica, ela desobriga o pensar de considerar aquilo que principalmente deve 

ser pensado214. Há ainda outra coisa: o apelo a uma ética, para Heidegger, provém 

                                            

208 HEIDEGGER, Martin. Sobre o Humanismo. p. 367.  
209 NUNES, Benedito. Crivo de Papel. 2. ed. São Paulo: Ática, 1998. p. 194.  
210 HEIDEGGER, M. Sobre o Humanismo. Tradução e Notas de Ernildo Stein. São Paulo: Abril 

Cultural, 1973. p. 371. (Os Pensadores). 
211 HEIDEGGER, M. Sobre o Humanismo. p. 369.   
212 FOLTZ, Bruce V. Habitar a Terra: Heidegger, ética ambiental e a metafísica da natureza. Trad. 

Jorge Seixas e Sousa. Lisboa: Piaget, 2000. p. 200.  
213LOPARIC, Z. “Sobre a ética em Heidegger e Wittgenstein”. Natureza Humana. Revista 

Internacional de Filosofia e Práticas Psicoterápicas. v. 2. Ano 1, 2000. p. 129.  
214 HEIDEGGER, M. Sobre o Humanismo. p. 367. 



da completa “desorientação” do homem atual, revelando-se como algo que indica o 

caminho “mais seguro” ou “mais adequado” a seguir, como ele afirma na carta 

Sobre o Humanismo:  

 

“A aspiração por uma Ética urge com tanto mais pressa por uma realização, 

quanto mais a perplexidade manifesta do homem e, não menos, a oculta, se 

exacerba para além de toda medida. Deve dedicar-se todo cuidado à 

possibilidade de criar uma Ética de caráter obrigatório, uma vez que o 

homem da técnica entregue aos meios de comunicação de massa somente 

pode ser levado a uma estabilidade segura através de um recolhimento e 

ordenação de seu planejar e agir como um todo, correspondente à 

técnica”215.    

 

A ética tradicional, erguida sob as pilastras da infinitude, portanto, 

legitimamente fundada no domínio da razão, vem tentar trazer as respostas aos 

problemas do homem, oferecendo-lhe uma “orientação segura” sobre o dever 

pensar e o dever agir, de forma que ele não saberia mais pensar nem agir sem tais 

orientações. Nesta perspectiva, é mais do que esperado que o “filósofo do ser” se 

esquive de uma tal ética ou de qualquer esforço de conduzir a essência do homem 

a esquemas explicativos do domínio da subjetividade. 

Segundo André Duarte, a atitude de Heidegger ao se “afastar” de 

“teorizações éticas”, nada mais é do que o cumprimento da “(...) própria condição 

para se investigar mais a fundo o que está em jogo na atual desorientação humana 

(...)”. Continua ele: “Recusar-se a escrever a doutrina ética exigida pelos homens 

                                            

215 HEIDEGGER, M. Sobre o Humanismo. p. 367. 



do presente é recusar-se a escrever com as tintas da metafísica, evitando 

comprometer o pensamento com as próprias causas de nosso dilema”216. 

Que não haja uma ética sistematizada ao modo metafísico, isso já 

sabemos. Que o Filósofo nem sequer demonstrou interesse em escrever tal ética, 

também não temos dúvidas. Todavia, acreditamos ser plausível encontrar em 

Heidegger fortes indícios de uma “ética fundamental”. Há quem sustente que “a 

filosofia de Heidegger, tanto a de Ser e Tempo, como a da segunda fase , é, em si 

mesma, uma ética”217. Ou, pelo menos, pode ser interpretada como tal, como é 

nossa pretensão.    

Em seu artigo La Question de l'Éthique après Heidegger, Alain Renault e 

Luc Ferry afirmam que "nos textos heideggerianos, paradoxalmente, a dimensão 

ética não está de modo algum ausente". Eles chegam a sugerir que há uma 

espécie de "denegação"218 na medida em que o Filósofo, posicionando-se "contra a 

ética"219, faz uso de termos impregnados de conotações éticas: "decadência", 

"culpa", "consciência", "dever", "autenticidade", "inautenticidade", "vigilância", 

"coragem", "declínio", a idéia de "tarefa a realizar" etc. Segundo eles, "o objetivo 

desta prática da denegação é, conseqüentemente, muito claro: expulsar todas as 

conotações moralizantes incompatíveis com a visão de um empreendimento que 

se esforça por pensar o fim do homem como sujeito. Todo o problema é, no 

                                            

216 DUARTE, André. “Por uma ética da precariedade: sobre o traço ético em Ser e Tempo”. In. 
Natureza Humana. Revista Internacional de Filosofia e Práticas Psicoterápicas. v. 2. Ano 1, 2000. 
p. 77.  

217 LOPARIC, Z. Ética e Finitude. São Paulo: EDUC, 1995. p. 58. 
218 Cf. FERRY, Luc & RENAULT, Alain. "La Question de l'Éthique après Heidegger".  p. 86. 
219 Sobre essa questão ver seção 1.1- "A relação entre ontologia e ética", do Primeiro Capítulo. 



entretanto, o de compreender por que estas conotações são introduzidas: por que 

dar ao propósito uma coloração ética tão marcada? (...)"220.   

Neste trabalho, que retoma uma comunicação apresentada em um 

Colóquio organizado pelo Centre Culturel International de Cerisy-la-Salle em julho 

de 1980, Renault e Ferry vão na direção de mostrar que estes traços marcantes de 

uma ética em Heidegger são relacionados a uma dificuldade específica: à 

dificuldade de "dizer o ser" que não seja por uma linguagem metafísica. Heidegger 

emprega os mesmos nomes utilizados na metafísica, mas os destitui dos sentidos 

propriamente metafísicos, passando a serem entendidos analogicamente ou 

metaforicamente. Daí o uso tão freqüente de aspas, itálicos, maiúsculos, e "de 

todas as maneiras, de marcar sem poder verdadeiramente dizer a diferença entre 

isto que significa os termos empregados e o quer fazer significar"221.     

Não podemos deixar de mencionar ainda o posicionamento de Osongo-

Lukadi quanto à dimensão de uma ética em Heidegger. Para ele, em Ser e Tempo 

os existenciais, modos de existir como ser-no-mundo, não apenas se delineiam 

como “maneiras de ser” (Seinsweisen) mas, simultaneamente, como “maneiras de 

agir” (Handlungweisen). Sem pretender elaborar uma "filosofia prática" ou uma 

"ética" no sentido clássico a partir da ontologia fundamental, nem tampouco 

desfazer o projeto inicial de Heidegger, em seu estudo, Lukadi defende que há a 

"presença quase essencial ou original de um agir" no âmago do projeto existencial 

do Dasein do homem222. Baseando-se em comentadores como Volpi e Taminiaux, 

que investigam uma possível reapropriação heideggeriana da filosofia prática 

                                            

220 FERRY, Luc & RENAULT, Alain. op. cit. . p. 86 e 87. 
221 FERRY, Luc & RENAULT, Alain. p. 88 e 89. 
222Cf. OSONGO-LUKADI, Antoine-Dover, La Philosophie Pratique à l'Époque de l'Ontologie 

Fondamentele. Le dialogue de Heidegger avec Kant. Paris: L'Harmattan, 2001. p. 256. 



aristotélica, Lukadi quer mostrar que a preeminência ontológica da análise do ser-

aí, é guiada pela Ética aristotélica. No entanto não iremos nos aprofundar na linha 

de pesquisa do autor, visto que envereda por caminhos que não serão os nossos. 

Importa apenas registrar o seu empenho que, de uma certa maneira, é também o 

nosso.  

Em Ser e Tempo, em tom de interrogação, Heidegger diz: “Mas não há, na 

base de toda interpretação que nós temos feito da existência do Dasein, certa 

concepção ôntica da existência própria, um ideal factício do Dasein? Tal é o 

caso”223. Ele mostra que a sua analítica existencial é uma análise ontológica, mas 

também, ao mesmo tempo, uma análise ôntica da existência do ser-aí, afinal, ele é 

compreendido ontologicamente no modo de ser da cotidianidade, tal como é antes 

de tudo e na maioria das vezes224. É o que afirma Heidegger. Vejamos:  

 

“Quanto à analítica existencial, sua última raiz não é menos existenciária, 

isto é, ôntica. Somente quando o questionamento inerente à investigação 

filosófica, tal que o Dasein sempre existente na possibilidade de seu ser,  

seja apreendido existenciariamente, haverá a possibilidade de uma 

captação da existencialidade da existência e pela mesma possibilidade, se 

possa colocar uma problemática ontológica assegurada em suas bases225”.  

 

À medida em que é análise do Dasein, a ontologia fundamental indica o 

lugar no qual o ser e o ser humano (Dasein) e os seres humanos entre si (Mitsein) 

se "relacionam". Pode-se pensar com Hodge que, “Enquanto o Dasein é o lugar 

onde o Ser se revela, o lugar onde se revela o Dasein é o ser humano, individual e 

                                            

223 HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 370.  
224 Id. ibid. p. 42. 
225 HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 38. 



coletivo. A ontologia fundamental é portanto ontológica, preocupada com as 

condições gerais da possibilidade da existência, e é ôntica, preocupada com a 

efetiva existência de seres humanos”226.  

No entanto, é preciso que se faça a distinção entre a pesquisa ôntica-

empírica e pesquisa ontológica-transcendental227. É preciso que estejamos atentos 

ao ponto de partida (ao método) da investigação de Ser e Tempo. O que importa 

para Heidegger, como nos diz Livio Osvaldo Aranhart em seu estudo sobre 

Existência e Culpabilidade, não são os conteúdos vivenciais da existência, os 

conteúdos qüididativos, mas sim a descrição fenomenológica da forma, do modo 

de ser, do "como" do existir humano228. Segundo o autor de Ser e Tempo, na 

cotidianidade, “não são estruturas ocasionais mas, ao contrário, estruturas 

essenciais  que serão postas em evidência, aquelas que em todo o gênero de ser 

do Dasein existindo factivamente se mantêm como aquelas que determinam em 

seu ser".229 Arenhart aplica essa distinção no seu estudo, e também será esta a 

medida tomada por nós ao pretender mostrar a possibilidade de uma dimensão 

ética em Ser e Tempo. Será, pois, uma ética nova, respaldada à luz da questão do 

ser, a questão que detém a primordialidade para Heidegger. Como nos lembra 

Daniel Panis, “(...) a resposta à questão de saber em que sentido autêntico ser 

homem, deve pressupor um conceito do sentido de 'ser' em geral”230. Todo 

comportamento humano deve ser considerado no âmbito da relação com o ser. 

                                            

226 HODGE, Joanna. Heidegger e a Ética. p. 47 e 48. (Grifos nossos). 
227 Sobre o assunto, ver seção 1.3 - A questão fundamental: uma "meta-ética?, no Primeiro Capítulo 

deste trabalho. 
228 ARENHART, Livio Osvaldo. "Existência e Culpabilidade: um estudo do parágrafo 58 de Ser e 

Tempo, de Martin Heidegger". Veritas. p. 11.  
229 HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 42. 
230 PANIS, Daniel. Il y a le "Il y a": p. 22. (Grifos do autor).  



Se a analítica existencial heideggeriana não circunscreve um estudo 

tradicional sobre ética, é “quase supérfluo”, como assinala Ernildo Stein, também 

dizer que não é um estudo psicológico, antropológico ou biológico da existência 

humana que detêm o olhar nos seus aspectos ônticos231. Convém sempre lembrar: 

não se trata de uma análise objetiva da existência de um ente, mas é, antes, uma 

analítica da existencialidade da existência, uma hermenêutica,232 neste caso, 

destituída de qualquer referência à subjetividade, a um substratum antropológico. 

Nunca é demais insistir: a “existência” concebida pelo “filósofo do ser” não 

se refere a determinada idéia de existência, a qüididades fixas, estáticas, isto é, 

não tem o mesmo sentido tomado pelos escolásticos para os quais existentia 

literalmente significa o “ser subsistente”233, “o acontecer da pura ‘subsistência’ de 

um ente não humano”, tampouco significa “o esforço existencial, por exemplo, 

moral, do homem preocupado com sua identidade, baseada na constituição 

psicofísica”234. Heidegger emprega a palavra existência (Existenz) exclusivamente 

para designar os modos de ser do ser-aí, os existenciais, para distinguí-los dos 

categoriais, os modos de ser dos entes não-humanos, os entes chamados por ele 

de entes simplesmente dados235. 

Assim, as indicações de uma ética na hermenêutica heideggeriana do 

existir humano estão intimamente relacionadas à “existencialidade do ser-aí”. É 

                                            

231 STEIN, Ernildo. Melancolia p. 70. 
232 HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 65. 
233 HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 73 e 75. 
234 HEIDEGGER, M. Sobre a Essência da Verdade.  p. 336.    
235 Entre os entes simplesmente dados, Heidegger distingue dois tipos: o ser-à-mão (Zuhanden) e 

ser-subsistente (Vorhanden). Os primeiros se referem aos entes acessíveis no mundo circundante, 
com os quais o ser-aí, no modo de ser da ocupação, se relaciona como “utensílios”, ou seja, são 
os entes com os quais o ser-aí mantém uma relação de “trato envolvente”, de comércio (Umgang), 
de familiaridade, são os entes cujo modo de ser é o da “disponibilidade”. Já os subsistentes dizem 
respeito aos entes simplesmente presentes dentro do mundo como coisas subsistentes, 



precisamente o “modo de existir” do ser-aí que dá a “novidade” da ética acenada 

em Ser e Tempo. “Novidade”, no sentido preciso de “novo modo de conceber a 

existência”, “novo modo de conceber a ética” e ainda/ e por que não, “nova ética”. 

Só é possível visualizar esta ética, se abandonarmos o padrão das referências 

tradicionais que conhecemos das éticas. É uma advertência! Como nos faz ver 

Benedito Nunes, é exatamente por se querer buscar em Heidegger uma ética à 

base da infinitude metafísica que decorre a idéia da “carência” de uma ética no 

“filósofo do ser”236. As indicações que seguimos no horizonte teórico de Ser e 

Tempo são as de uma ética absolutamente desprovida de fundamentos racionais, 

de princípios metafísicos legisladores do existir humano, como já o dissemos no 

capítulo anterior. A ética heideggeriana seria uma ética cuja base é o 

reconhecimento da finitude radical do ser e do Dasein. Dessa forma concebida, 

justifica Nunes,  

 

“(...) a finitude (...) possibilita, ao mesmo tempo, a ‘destruição’ dos sistemas 

morais (éticas infinitistas da salvação, do dever, do prazer e da utilidade) – 

paralelamente à da metafísica – e a libertação da Ética originária, já escrita 

desde Ser e Tempo, em que o trabalho desconstrutivo principia, e da qual 

nos fala a Carta sobre o humanismo”237.  

 

                                                                                                                                        

desligados da práxis. Cf. NUNES, Benedito. Passagem para o Poético: Filosofia e poesia em 
Heidegger. 2. ed. São Paulo: Ática, 1992. p. 85. 

236 Cf. NUNES, Benedito. Crivo de Papel. p. 194. Não discutiremos aqui as interpretações enunciadas 
contra Heidegger a respeito de seu suposto envolvimento com o nazismo, argumentando-se a 
partir daí a não aceitação de uma ética possível no autor de Ser e Tempo. Não consideramos que 
tais circunstâncias constituam um fator relevante que venha “abalar” a seriedade de Ser e Tempo, 
nem mesmo “diminuir” o mérito de seu autor. Sobre essa polêmica, recomendamos: FARIA, Victor,  
Heidegger et le Nazisme. Traduit de l'espagnol et de l'allemand par Myrian Benarroch et Jean-
Baptiste grasst. Paris: Éditions Verdier, 1989. LOPARIC, Zeljko. Heidegger Réu - um ensaio sobre 
a periculosidade da filosofia; e também: HODGE, J. Heidegger e a Ética. 

237 NUNES, B. Crivo de Papel. p. 197. 



3.2 - A finitude do ser e do Dasein 

 

Não é nossa intenção aprofundar a temática da finitude heideggeriana, o que 

daria vez, oportunamente, a um estudo mais exaustivo da filosofia de Heidegger238. 

Para ele, o pensamento do ser, nos dois momentos de sua obra, tem lugar no 

âmbito do finito. Não é à toa que é considerado o "filósofo do ser" e o "filósofo da 

finitude". Neste sentido, não podemos deixar de dizer uma palavra sobre o fio que 

nos conduz à compreensão da ética que investigamos, o fundo (in-fundado) no qual 

está assentado o existir humano: a finitude.  

Em Heidegger, a noção de finitude (Endlichkeit) é pensada, decididamente, 

na esfera da ontologia, portanto, mantém-se distante da noção moderna posta pelo 

existencialismo cristão. O finito não guarda referência necessária a uma 

subjetividade ou a uma consciência239. Não é da comparação com um Deus infinito 

que vem a idéia de que nós somos seres finitos240. Finitude não é, para Heidegger, 

sinônimo de fim, de término, de morte, de algo que começa em um momento e 

acaba em outro. Assim é que, no Primeiro Heidegger241, a finitude do ser é pensada 

                                            

238 Sobre a questão, recomenda-se o excelente trabalho de TAUXE, Henri-Charles. La Notion de 
Finitude dans la Philosophie de Martin Heidegger. Lausanne: Éditions l'Age d' Homme, 1971; bem 
como STEIN, Ernildo. Melancolia.  

239 Cf. TAUXE, Henri-Charles. La Notion de Finitude dans la Philosophie de Martin Heidegger. p. 9-14.  
240 Cf.  WAHL, Jean, Introduction à la Pensée de Heidegger. Paris: Librairie Gérérale Française, 1998. 

p. 188. 
241 Não iremos entrar na questão da finitude no último Heidegger, visto que escapa aos limites de 

nossa pesquisa que trata da primeira entre as duas versões de uma ética da finitude em 
Heidegger. Diremos, só para situar, que, no Segundo Heidegger, a finitude do ser é pensada não 
mais a partir da finitude do Dasein, mas a partir da finitude do próprio ser como Ereignis, como 
Acontecimento, o caráter próprio do ser enquanto doação e retraimento. Cf. Cf. GRONDIN, J. "La 
persistance et les ressources éthiques de la finitude chez Heidegger". Revue de Metaphysique et 
de Morale. p. 339.  



em oposição ao absolutismo e ao infinitismo metafísicos242. Ser finito é a essência 

da existência humana. “O homem existe de modo finito, isto é, já antecipa sempre a 

totalidade de sua existência que se estende como um arco do nascimento à 

morte”243. 

Não há termo melhor para elucidar esse modo de ser originário do que 

Dasein. É muito expressiva a frase de Heidegger que diz: “mais originário do que o 

homem é a finitude do ser-aí nele”244 (no homem). Quando se pergunta pelo ser do 

ser-aí, o “aí” do ser-aí se mostra como abertura a possibilidades (ontológicas) de 

existência. Em outras palavras, ao perguntar pelo ser do ser-aí, Heidegger pergunta 

pelas “maneiras do homem ser” e pelas “maneiras do homem agir”. Como assinala 

Bornheim, o “aí” do ser-aí coloca a questão do homem entendido como ser-no-

mundo245, como transcendência finita, como vimos no capítulo anterior. Portanto, é a 

partir da análise das estruturas ontológicas da existência do Dasein que a finitude é 

explicitada.  

Podemos, então, dizer que os primeiros passos na direção de uma ética da 

finitude na analítica existencial podem ser pressentidos quando compreendemos 

como se articulam as relações246 entre o Dasein, o ser e o tempo. Para Heidegger, é 

o Dasein humano, o ser-aí quem move a relação entre o ser e o tempo, ele é a 

conjunção “e” do Ser e Tempo que exprime a problemática central da ontologia 

                                            

242 Ser e Tempo, título de sua obra fundamental, já indica isto. Cf. GRONDIN, J. "La persistance et les 
ressources éthiques de la finitude chez Heidegger". Revue de Metaphysique et de Morale. p. 398. 
Ver ainda Primeiro Capítulo, seção 1.2.1 - A pergunta pelo ser no Primeiro Heidegger.   

243 STEIN, Ernildo. Melancolia. p. 71. 
244 HEIDEGGER, M. Kant et le Problème de la Métaphysique. p. 285.  
245 BORNHEIM, G. Metafísica e Finitude. p. 139. 
246 Benedito Nunes chama a atenção ao uso inadequado da palavra “relação” que pode indicar “uma 

espécie de acréscimo do mundo ao sujeito”, bem como o uso da linguagem pronominal (me 
compreendo, se relaciona) que pode ser tomado, também erroneamente, no sentido de identidade 



fundamental247: ao ser-aí é endereçada a pergunta pelo ser que deverá ser 

compreendida no horizonte do tempo; é o ser-aí que interroga o ser no seu ser.  

Desta forma, a analítica existencial mostra que o ser-aí não é um ente 

qualquer pois ele tem como determinação ontológica a compreensão prévia do ser. 

Isto quer dizer que, existindo, o ser-aí possui já uma certa compreensão do seu ser 

e, implicitamente, uma compreensão do ser de todos os entes. É o ente que se 

importa com o seu próprio ser ou, de outro modo, “O ser é o que faz com que este 

ente seja sempre ele mesmo”248. Tal é o seu privilégio, a sua “dignidade” ôntica-

ontológica: é o único ente aberto ao ser. 

Este “compreender” (Verstehen), portanto, não é a generalidade banal de 

uma propriedade humana entre outras249, como se o ser pudesse ser 

“compreendido” como se “compreende” uma “coisa” qualquer, imprimindo-lhe o 

caráter da subjetividade: um sujeito que “entende”, “imagina”, “pensa” um 

determinado objeto. Para Heidegger, é a compreensão do ser que torna possível 

as faculdades ditas “criadoras” do ser humano finito250. Como lembra Loparic, a 

questão do ser “é, simultaneamente, a priori, possibilitadora, e a posteriori, 

possibilitada”. Para este autor, na sua transcendência finita, “a existência humana 

concreta é a ‘resposta’ à questão do sentido do ser ‘imposta’ pela estrutura do 

existir humano”251. É isto o que está em jogo: a estrutura ontológica do Dasein 

                                                                                                                                        

substancial do sujeito. No entanto, diz ele, é impossível fugir de tais empregos. Cf. NUNES, 
Benedito. A Filosofia Contemporânea: Trajetos iniciais. 2. ed. São Paulo: Ática,1991. p. 108. 

247 HEIDEGGER, M. Kant et le Problème de la Métaphysique. Paris: Gallimard, 1953. p. 298. 
248 HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 73. 
249 HEIDEGGER, M. Kant et le Problème de la Métaphysique. p. 285.  
250 HEIDEGGER, M. Kant et le Problème de la Métaphysique. p. 285. 
251 LOPARIC, Zeljko. "Origem e Sentido da Responsabilidade em Heidegger. In. Veritas. Porto Alegre. 

v. 44. n. 1. Março, 1999. p. 202.  



como compreensão; é ela que “instaura” todos os modos possíveis de ser252; ou 

seja, em todos os seus modos de ser o ser-aí existe compreensivamente. Neste 

sentido, todo comportamento humano – o fazer, o escolher, o pensar, o imaginar – 

é movido  por essa abertura253 essencial mantida com o ser, a compreensão prévia 

que lhe é constitutiva. Assim, todo comportamento humano é já ontológico254, ou 

pré-ontológico.  

Mas, o que está mesmo na origem da “compreensão do ser”? 

Quando falamos em “compreensão do ser” estamos falando 

essencialmente de finitude. E de que finitude? Do Dasein e do próprio ser. Ou 

melhor: estamos falando de quem participa de uma experiência originária na qual o 

que está em jogo é o que há de mais finito do finito. É assim que, para Heidegger, 

a compreensão do ser traduz o caráter originário do fundamento primeiro da 

finitude do ser-aí255. Nas palavras de Bornheim, “O fundamento é o que está mais 

no fundo, na origem, no íntimo do Dasein, dessa presença que é o ser-aí; e é 

também o mais finito do finito”256, isto é, o ser.  

Neste caso, podemos dizer: só há ser enquanto há Dasein. O ser, portanto, 

é compreendido no horizonte da finitude do Dasein e o Dasein é compreendido 

desde a raiz, desde o fundamento, desde a finitude do finito, desde o ser. Mas, 

                                            

252 “Na compreensão, o gênero de ser do Dasein toma o sentido existencial de poder-ser". 
HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 188. 

253 Segundo Benedito Nunes, “(...) abertura significa o conjunto de condições preliminares – 
ontológicas, dirá Heidegger – que nos habilitam a agir, a pensar, a conhecer, condições que 
correspondem a estruturas do comportamento e, como tais, constitutivas do Dasein e de sua 
compreensão do ser”. Cf. NUNES, Benedito. “Heidegger e a Poesia”. In: Revista Natureza 
Humana. São Paulo, v. II, n. 1, 2000. p. 106. 

254 “Não há nada no comportamento humano, sequer o mínimo gesto ou a mais particular das 
experiências, que se possa furtar a esse enraizamento num sentido ontológico; todo 
comportamento humano é ontológico”. BORNHEIM, Gerd. A. Metafísica e Finitude. Porto Alegre: 
Movimento, 1972. p. 10 e ainda p. 140.  

255 Cf. HEIDEGGER, M. Kant et le Problème de la Métaphysique. p. 285.  
256 BORNHEIM, Gerd A Metafísica e Finitude. Porto Alegre: Movimento, 1972. p. 140. 



prestemos atenção ao que nos diz Bornheim: ao se pensar “desde” o fundamento 

finito, não se pretende “descobrir” “algo” que está na origem, como quer a metafísica 

pois, neste caso, o fundamento seria um ente, um ente supremo, infinito que 

originaria outro ente, um ente fundamentado. Trata-se aqui de compreender o ente 

como com-preendido pelo ser, o ente sempre encontra um fundamento, um sentido, 

que o compreende257, afinal, como o próprio Heidegger afirma, o ser é sempre ser 

de um ente258. Enquanto é velamento e desvelamento, o ser “se mostra” e também 

“se vela” no ente e pelo ente259. Segundo Stein, há uma circularidade inerente na 

relação entre ser e homem e é nela que está radicada a finitude. Diz ele: 

 

“O ser-aí tende a velar o ser, porque o ser-aí se dá no homem e porque o ser 

se dá nos entes; o ser-aí tende a velar o ser porque, como lugar do ser, se dá 

no homem que é um ente. Porque o ser se revela e se oculta no ente, o 

homem enquanto ente (que também é ser)260 também o revela e oculta261”    

 

Em resumo, o Dasein compreende o ser no seu ser finito e o ser 

compreende o Dasein, o finito; assim, ele mesmo (o ser) “se temporaliza”, “se 

finitiza”. O aí do ser-aí é o lugar de “revelação” do ser e também, o lugar de 

compreensão do homem. Em outros termos, é o homem o aí do ser, isto é, é nele 

que a questão do ser encontra o seu campo de manifestação, o “espaço 

                                            

257 Cf. BORNHEIM, G. A. Metafísica e Finitude. p. 140 e 141.  
258 HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 33. 
259 STEIN, E. Melancolia. p. 82. 
260 Stein argumenta que o homem só é ser enquanto ser-aí.  
261 STEIN, E. Melancolia. p. 82. 



ontológico”262. Nas palavras de Jean Grondin, o ser mostra sua finitude na medida 

em que deve permanecer questão para o Dasein e, por outro lado, a finitude do 

ser, indica, de outra forma, a finitude de nossa abertura (Erschlossenheit) ao ser263. 

Abertura significa compreensão. Neste sentido, Stein ressalta: “O ser-aí é finito; por 

isso limita a compreensão do ser. O ser é finito porque somente se dá nesta 

compreensão pelo ser-aí”264. 

 

3.3 – O ter-que-ser como conceito ontológico do dever  

 

Os fios tecidos até aqui revelam a existência do ser-aí como 

completamente diferente da existência dos outros entes. É impossível ao ente 

simplesmente dado guardar uma proximidade com o seu próprio ser. Para 

Heidegger, "(...) ele é de tal maneira que o seu ser não pode ser para ele nem 

indiferente nem não-indiferente”265. Fechado em si, o ente simplesmente dado não 

sabe o que é, nem lhe é dado o encontro com outros entes. Só o ser-aí ec-siste, 

isto é, só ele é capaz de sair de si, de ultrapassar a si mesmo, de ser o que ele 

projeta ser, de ser o seu poder-ser. Somente o  Dasein  é capaz de assumir a  

responsabilidade pelo  ser que  é sempre   

                                            

262 Cf. TAUXE, Henri-Charles. La Notion de Finitude dans la Philosophie de Martin Heidegger. p. 10. 
Ver também: GRONDIN, Jean. "La persistance et les ressources éthiques de la finitude chez 
Heidegger". in. Revue de Metaphysique et de Morale. n. 3. 1988. p. 398 e 399. 

263 GRONDIN, J. "La persistance et les ressources éthiques de la finitude chez Heidegger". in. Revue 
de Metaphysique et de Morale. p. 398 e 399. 

264 STEIN, E. Melancolia. p. 82. 
265 HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 74.  



"seu". É pelo caráter de Jemeinigkeit, o “ser-sempre-meu” que o ser-aí 

pode dizer "eu sou" sempre eu mesmo266, e dizer "eu sou", é dizer que o ser-aí é a 

sua possibilidade existencial, ele está sempre implicado com o seu poder-ser.  

Neste caso, não se trata de um “é” meramente teórico-constatativo (ser 

subsistente), mas de um “é” no sentido prático-auto-referencial de alguém que, ao 

dizer-se que é (existência), compreende-se como situado, lançado em 

determinadas possibilidades (facticidade) das quais ele não pode se esquivar e 

entregue à responsabilidade intransferível de assumir o ser que é seu, assumir o 

seu ter-que-ser267. 

Neste sentido, estamos falando de um modo de existir de um ente a quem 

é  “exigida” a tarefa de realizar o seu ser ou, em outras palavras, um ente cuja 

essência consiste em “ter-que-ser” (Zu-sein-haben)268 si-mesmo. Portanto, ter-que-

ser, antes de tudo, significa ter-que-ser-aí-no-mundo, "habitar", "morar", "estar  

familiarizado a"; é o “instituir”, o “legitimar”, o “abrir e projetar o mundo”; portanto, 

"ser-junto-das-coisas" e “ser-com-outros", ou seja, é um ter-que-se-ocupar do ente 

intramundano e um ter-que-se-preocupar-com-outros. 

É, pois, à base do conceito de ter-que-ser que, conforme Loparic, "é a 

tradução existencial-ontológica do conceito metafísico do dever"269, que 

compreenderemos a noção de uma ética marcadamente finita na analítica 

existencial. Ao ter-que-ser, inseparavelmente, está ligado um outro conceito, o de 

                                            

266 Cf. HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 86.  
267 Cf. HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 180. e ainda: ARENHART, L. O. “existência e 

Culpabilidade”. p. 13. 
268 HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 73. 
269 LOPARIC. Ética e Finitude. p. 58; e também do mesmo autor: Ética da Finitude. In: Correntes 

Fundamentais da Ética Contemporânea. Petrópolis: Vozes, 2000. p. 68.  



“responsabilidade”, cujo sentido primordial é o de cuidar da diferença ontológica270: 

o que o ser-aí tem-que-ser é ser “responsável” pela tarefa de responder aos 

sentidos do ser. Vale dizer que essa responsabilidade (im)posta pelo nosso ter-

que-ser não é sinônimo de obediência a leis, a regras ou a um “dever moral”, e 

está igualmente longe de indicar obediência a causas supremas (Deus, por 

exemplo). Ao contrário, trata-se de um “dever” radicado no ser do ser-aí271, é algo 

colocado diante de nós pelo nosso próprio ser. Sem “como” nem “porquê”, resta-

nos unicamente assumir essa “carga” de ter-que-ser o que temos-que-ser.  

Mas como acedemos ao nosso ter-que-ser? Segundo Heidegger, pela 

abertura primordial da disposição272 (Befindlichkeit): o modo de ser que marca a 

situação em que o ser-aí desde sempre se encontra, como ser-no-mundo. Diz de 

uma certa tonalidade afetiva (Stimmung), um determinado estado de humor que 

coloca-o diante de sua existência, diante do fato de seu “aí” que se lhe impõe sem 

explicação possível273. É esse estado de humor que abre o ser-aí para a sua 

existência, revelando-a como um peso que ele tem que suportar. Nunca imune a 

uma disposição de ânimo, que o faz sentir-se sempre deste ou daquele modo, o 

ser-aí, aberto ao ser e estar-lançado, é levado ao fato de ser e ter-que-ser274 e 

entregue ao seu “dever-ser” responsável pelo seu ser.  

                                            

270 Cf. LOPARIC, Zeljko. "Origem e Sentido da Responsabilidade em Heidegger. Veritas. Porto 
Alegre. v. 44. n. 1. Março, 1999. p. 203.  

271 Cf. ARENHART, L. O. “existência e Culpabilidade”. p. 13. 
272 “No estado de humor, o Dasein é sempre já descoberto segundo uma disposição dada como este 

ente ao qual o Dasein se entregou em seu ser como o ser que existindo tem de ser. HEIDEGGER, 
M. Être et Temps. p. 179. 

273 HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 181. 
274 Id. ibid. p. 179. 



Segundo Heidegger, “na disposição subsiste, existencialmente, um liame 

de abertura com o mundo, a partir do qual algo que toca pode vir ao encontro”275. 

Os outros e as coisas “tocam” o ser-aí de acordo com a tonalidade afetiva que o 

“determina” previamente; na maioria das vezes e antes de tudo, tocam-no de 

maneira a se esquivar de si mesmo276.    

Nesta perspectiva, fundado na disposição, o ter-que-ser pode ser dado de 

duas maneiras: uma, no modo impróprio que se caracteriza pela fuga da 

responsabilidade na convivência cotidiano; e a outra, no modo próprio, que se 

caracteriza pela “escuta” da voz da “consciência responsabilizadora” do si-mesmo 

próprio. 

Entretanto, antes de avançarmos na questão de saber em que modos 

originários a responsabilidade originária para com o sentido do ser acontece, 

devemos examinar quem é o Dasein, como ele se relaciona consigo mesmo, com 

os entes semelhantes a ele (também Dasein) e com os demais entes. Em outras 

palavras, quem é que assume o ser enquanto convivência cotidiana?277  

 

3.4 – O Quem da convivência cotidiana  

 

Em Ser e Tempo, Heidegger “desconstrói” a noção tradicional de “sujeito” ao 

lançar mão de uma suspeita: “de início ‘eu’ não ‘sou’ no sentido do propriamente si-

mesmo e sim os outros nos moldes do impessoal”278. E mais: é neste modo de ser 

                                            

275 Id ibid. p. 182. 
276 HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 194. 
277 Id. ibid. p. 168. 
278 HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 172 



que na maior parte das vezes permaneço. A certeza do “eu”, visto pela metafísica 

moderna no  sentido de um  “eu substancial”, um “ eu-próprio” mantido  idêntico  a si  

mesmo não obstante as “mudanças de atitude e de vivência” é, assim, destituída. 

Para Heidegger, o caráter ontológico de substancialidade só pode ser “atribuído” ao 

ente simplesmente dado e nunca ao ser-aí, até por que, diz ele, “pode ser que o 

quem do Dasein cotidiano não seja sempre justamente eu mesmo”279. O Filósofo é 

ainda mais enfático ao se perguntar: “E se a constituição de ser-sempre-meu fosse 

uma razão para, na maior parte das vezes e antes de tudo, o Dasein não seja si-

mesmo?”280. 

 “O Dasein existe como ente que tal como ele é e pode ser”281. De uma 

maneira ou de outra, ele tem-que-ser si-mesmo, escolhendo ser própria ou 

impropriamente – modalidades que, desde já fique claro, não devem ser tomadas 

no sentido moral ou antropológico mas, como determinações ontológicas da 

existência, dizem respeito a um modo próprio de ser si-mesmo. Como nos diz 

Heidegger,  

 

"(...) O Dasein é sempre sua possibilidade e não a 'tem' à maneira de um ente 

simplesmente dado. E porque pertence à natureza do Dasein ser sempre sua 

possibilidade, este ente pode em seu ser se 'escolher', se encontrar, pode se 

perder, isto é, jamais se encontrar ou se encontrar apenas 'aparentemente’. 

Ele só pode se perder ou não se encontrar, na medida em que, por sua  

essência, tem a possibilidade de ser propriamente, isto é, de apropriar-se de 

si mesmo”282.  

                                            

279 Id. ibid. p. 156. 
280 Id. ibid. p. 156. 
281 Id. ibid. p. 333.  
282 Id. ibid. p. 74. 



 

Vimos que, enquanto alguém que ec-siste, ou seja, enquanto projeto-

lançado, o ser-aí se compreende a partir de seu poder-ser, no modo de ser 

fundamental de ser-no-mundo. O “mundo” é sempre aquele que partilho com os 

outros283. Para Heidegger, “o mundo  não oferece somente o utilizável como ente 

se encontrando em seu seio, oferece também o Dasein, os outros em sua 

coexistência”284 (Mitdasein).   

Em sua compreensão de ser, o ser-aí é facticamente um já-ser-junto-ao-

mundo, um ser-com os outros no âmbito da cotidianidade, no modo de ser da 

decadência285. Que quer dizer isto? Que o ser-aí é, de início e na maioria das 

vezes, a partir do que se ocupa, no “mundo” do impessoal, conduzido pelo 

falatório, pela curiosidade, pela ambigüidade. E este é o seu modo de ser mais 

próprio: relacionar-se  com o ente que está mais próximo, “naquilo que ele 

empreende, usa, espera,     impede,”286, junto-com-outros, no mundo circundante. 

É a partir da impessoalidade na qual o ser-aí “sente-se” familiarizado que ele 

encontra a si-mesmo. Neste sentido, Heidegger declara que “onticamente, o ser-aí 

é o que está ‘mais próximo’ de si mesmo; ontologicamente, o que está mais 

distante; pré-ontologicamente, porém, o ser-aí não é estranho para si mesmo”287.  

É assim que, no Quarto Capítulo da Primeira Seção de Ser e Tempo, 

Heidegger vai dizer que o “ser-próprio do ser-aí”, o “quem” da convivência cotidiana 

                                            

283 Id. ibid.  p.160.   
284 HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 165. 
285 É importante deixar claro que a tendência à decadência é uma determinação existencial do ser-aí. 

Ela não é um “estágio” em que o ser-aí fica “aderido” e, posteriormente, “se desliga” ao alcançar 
um nível de desenvolvimento “mais avançado ou puro”. A cotidianidade deverá ser interpretada 
ontologicamente, longe de interpretações moralizantes e culturais.   

286 Id. ibid. p. 161.  
287 Id. ibid. p.  41. 



é, na maioria das vezes o “neutro”, isto é, o impessoal288. Diz de um modo especial 

de ser-no-mundo em que é totalmente absorvido pelo “mundo”289, entregue às 

aparências, ao “ser-como-todo-mundo”, ao “eu-também”; estando mergulhado num  

“ser-cotidiano-com-os-outros”, aderindo às opiniões dos outros sobre o que fazer, o 

que falar, o que interrogar, do que se informar, o que produzir, como enfim, ser. Para 

Heidegger, trata-se de uma tendência essencial (bem entendida: ontológica) de 

nivelamento de todas as possibilidades de ser290 em que o ser-aí foge de si mesmo, 

caindo na cotidianidade, entregando-se à superficialidade e à facilitação próprias do 

modo de ser da impessoalidade, dispensando-se da responsabilidade de ser, já que 

cada um é o outro, e ninguém é si próprio291. A impropriedade é a escolha da não-

escolha, a dispersão, o anonimato que retira do ser-aí as possibilidades mais 

próprias de ser si-mesmo. O modo de ser próprio-impessoal se dá na ausência total 

de surpresa e de constatação: “Quanto mais este modo de ser não causar surpresa 

para o próprio ser-aí cotidiano, mais persistente e originária será sua ação e 

influência”292. Ou em outras palavras, “quanto mais visivelmente gesticula o 

impessoal, mais é difícil percebê-lo e apreendê-lo e menos ele se torna um nada. 

(...) o impessoal se revela como ‘o sujeito mais real’ da cotidianidade”293.  

No entanto, “o impessoal não é uma espécie de ‘sujeito universal’ que paira 

sobre vários outros”294. O que Heidegger quer fazer notar é que o si-mesmo, próprio 

ou impróprio,  do Dasein bem como dos outros em sua co-existência, não “se dá” 

                                            

288 “O quem não é este ou aquele, nem o próprio do impróprio, nem alguns e muito menos a soma de 
todos. O “quem” é o neutro, o impessoal”. HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 179. 

289 Id. ibid. p. 223. 
290 HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 170. 
291 Id. ibid. p. 170 e 171. 
292 Id. ibid. p. 169. 
293 Id. ibid. p. 171. 
294 Id. ibid. p. 172. 



isoladamente, como vários “sujeitos dispersos” no “mundo” ao lado de 

outrascoisas295, mas o Dasein é no mundo compartilhado das preocupações 

ocupadas no cotidiano. Ou ainda: ele só é enquanto ser-com, mesmo convivendo 

nos modos de deficiência e estranheza, modos de preocupação característicos e 

mais freqüentes da convivência cotidiana, “(...) quando cada Dasein de fato não se 

volta para os outros, quando acredita não precisar deles ou quando os dispensa, ele 

ainda é no modo de ser-com”296. Isto não significa que os outros sejam para o 

Dasein como homens-coisa, com quais se ocupa como instrumentos que estão à-

mão, mas, como entes que igualmente possuem uma compreensão prévia do ser, 

mantém com eles uma “relação ontológica” de ser-no-mundo; co-existem. Isto quer 

dizer que, 

 

“o Dasein encontra os outros, os entes intramundanos e a si próprio  partir da 

‘familiaridade com o mundo’ (Weltvertrautheit) que lhe é própria (...), da 

‘totalidade originária’ dos nexos de ‘referência’ que constitui a ‘significância’, a 

‘estrutura do mundo’ em que o Dasein sempre já existe e que já tem de estar 

previamente aberta, isto é, compreendida (...)”297.    

 

Neste sentido, “o solipsismo existencial de Ser e Tempo não implica a 

aniquilação do campo em que se podem travar as relações éticas (...)”298, como 

muitos pensam.  

Segundo nos mostra Osongo-Lukadi, entre os comentadores de Heidegger 

que argumentam contra a possibilidade de uma dimensão ética na analítica 

                                            

295 Id. ibid. p. 166. 
296 Id. ibid.  p. 166. 
297 DUARTE, A. op. cit. p. 84; e ainda Cf. HEIDEGGER, Être et Temps.  p. 165.  
298 DUARTE, A. op. cit. p. 75. 



existencial, destaca-se Jacques Taminiaux. Para este autor, a ontologia 

fundamental reforça  o "isolamento"  do Dasein  do  homem  em detrimento  de 

uma "abertura" ao mundo da intersubjetividade. Taminiaux considera que os 

existenciais "ser-com", "ser-em-comum", não apontam para o elemento de 

intersubjetividade (obviamente não estamos falando da intersubjetividade que dá 

forças às normas). O Dasein é "autenticamente" ele-mesmo na individuação 

primordial da "resolução silenciosa" vivenciada em sua angústia299. 

Por outro lado, em sua análise de Ser e Tempo, Jean Greisch deixa 

sobressair a presença do "outro" e dos "outros". Ela mostra a relação existencial do 

Dasein do homem com o outro ser-aí humano. Semelhantemente ao Dasein, o 

outro está aí-com (Mitdasein). A partir daí, o mundo passa a apresentar outra 

"imagem". O mundo é também Dasein, isto é, é qualificado como "mundo-comum" 

(Mitwelt) 300. 

Para André Duarte, a analítica existencial, a esta altura, se revelará num 

“percurso profundamente ético, pois indicará a possibilidade de que o Dasein 

venha a encontrar a si e ao outro em sua propriedade (...)”301. Continua ele: “O 

caráter ético da analítica transparece ao mostrar como “a relação do Dasein para 

consigo mesmo deve abrir o outro como outro”302. É o momento de examinarmos a 

condição ontológico-existencial de possibilidade de ser livre para as possibilidades 

propriamente existenciárias303.  

                                            

299 Cf. OSONGO-LUKADI, Antoine-Dover. op. cit. p. 260 e 261. 
300 GREISCH, Jean. Ontologie et Temporalité. Esquisse d'une interprétation intregale de Sein und 

Zeit. Paris: PUF, 1994, p. 160. 
301  DUARTE, A. op. cit. p. 86. 
302  Id. ibid. p. 86. 
303 Cf. HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 243. 



3.5 - Angústia: abertura privilegiada ao poder-ser próprio  

Para Heidegger, a angústia é uma das possibilidades de abertura mais 

abrangentes e mais originárias, a abertura privilegiada que retira do ser-aí a 

possibilidade de se compreender a partir de seu poder-ser imediato e factual, ou 

seja, a partir da interpretação pública na qual, na maioria das vezes, está 

mergulhado enquanto uma das possibilidades de ser-no-mundo das ocupações e 

ser-com os outros. Em seu poder-ser impróprio, o ser-aí encontra-se perdido na 

publicidade do impessoal, dando ouvidos ao que todo-mundo diz, esquecendo-se 

de ouvir a si-próprio. É este ruído da ambigüidade múltipla e variada do falatório, é 

o modo de ser-como-todo-mundo, é a aderência ao "eu-também" que devem ser 

rompidos.  

A angústia rompe a familiaridade cotidiana, fazendo desabar a proteção e a 

tranqüilidade que o si-mesmo impróprio despojava na impessoalidade. Como 

afirma Paul Ricoeur, "o ser do si supõe a totalidade de um mundo que é o 

horizonte de seu pensamento, de seu fazer, de seu sentir - em suma, de sua 

preocupação"304. E este "quadro de referência" que á a totalidade de seu "mundo" 

que "emudece", revelando-se sem fundamento, ou melhor, revelando-se no "nada" 

de fundamento. O ser-aí sente-se "fora de casa", estranho; pelo menos 

temporariamente, os entes intramundanos parecem perder a sua significância, a 

co-existência dos outros já não lhe diz muita coisa. Assim, a angústia libera o ser-

aí para 

 

                                            

304 RICOEUR, P. O Si-mesmo como um Outro. Tradução de Lucy Moreira Cesar. Campinas: Papirus, 
1991. p. 363. 



"(...) o ser-livre para a liberdade de se assumir e escolher a si mesmo. A 

angústia põe o Dasein diante de seu ser-livre para...(propensio in...), a 

propriedade de seu ser enquanto possibilidade de ser aquilo que sempre é. 

Mas este ser  é ao mesmo tempo aquele ao qual o Dasein enquanto ser-no-

mundo está entregue."305.  

 

Neste sentido, é isto o que a angústia faz: singulariza o ser-aí como ser-no-

mundo, como "solus ipse", possibilitando a "modificação existenciária" em que o si 

torna-se capaz de retratar-se sobre o anonimato do "se" (on)306, ao recuperar a 

"escolha da escolha". É o si que é interpelado e que é afetado de modo a torná-lo 

singular. 

Mas, como o si se separa do "se"?307. Ao ouvir o apelo da voz da 

"consciência da culpa" na angústia silenciosa, ao ouvir o seu ser-culpado. Que 

"escolha" o "si" angustiado e culpado escolhe? Escolhe a responsabilidade pelo 

seu ter-que-ser à luz de não-mais-poder-ser si-mesmo. Escolhe a possibilidade 

mais própria de cuidar de seu ser.  

 

 

 

3.6 - O ser-culpado como constituição ontológica  

 

Em seu livro Raison et Temporalité, Pascal Dupond sugere que as 

reflexões de Heidegger sobre o “apelo da consciência”, o “ser-culpado” e a 

                                            

305 HEIDEGGER. M. Être et Temps. p. 237. 



“resolução” possam ser lidos numa “correspondência” ao que a tradição metafísica 

chama de ética. Contudo, antes de mais, há de se fazer, aqui, uma ressalva: essa 

“correspondência” (atentemos às aspas!) feita por ele, guarda uma particular 

distância, pois estes conceitos não significam em Heidegger a mesma coisa que 

significam para a ética tradicional – são tomados em sentido exclusivamente 

ontológico. Dupond faz questão de nos alertar sobre o risco de obliterarmos a 

intenção originária do Filósofo308. Como ele, outros autores como Zeljko Loparic, 

Joanna Hodge309, Osvaldo Arenhart310, Paul Ricoeur311, André Duarte tomam o 

conceito existencial-ontológico de ser-culpado "como um conceito pré-ético, 

pertinente às condições a priori de possibilidade da moralidade do ser-aí 

humano”312.  

Portanto, na analítica existencial, deixemos claro, a consciência 

(Gewissen) é uma constituição ontológica do ser-aí, um fenômeno originário que 

antecede toda descrição psicológica, biológica ou teológica313. Aqui, também, o 

ser-culpado (Schuldigsein), no sentido heideggeriano, está livre de conotação 

moral ou religiosa que oferece "instruções" sobre o "certo" e o "errado". Ricoeur dá 

ênfase ao sentido primordial de Gewissen como "atestação" (Bezeugung) antes de 

qualquer referência que possa fazer "à capacidade de distinguir o bem e o mal e de 

                                                                                                                                        

306 Cf. RICOEUR, Paul. Op. cit. p. 398. 
307 Id. ibid. p. 398.  
308 Cf. PASCAL, Dupond. Raison et Temporalité: le dialogue de Heidegger avec Kant. Bruxelles: 

Ousia, 1996. p. 241 e 242. Ver ainda ARENHART, L. op. cit. p. 8.  
309 HODGE, J. op. cit. p. 263. 
310 ARENHART, Livio Osvaldo. "Existência e Culpabilidade: um estudo do parágrafo 58 de Ser e 

Tempo, de Martin Heidegger". In. Veritas. Porto Alegre. v. 43. n. 1. Março, 1998. p. 8. 
311 Cf. RICOEUR, Paul. O Si-mesmo como um Outro. p. 406 e 407. 
312 DUARTE, A. “Por uma ética da precariedade: sobre o traço ético de Ser e Tempo. Revista 

Natureza Humana. p. 86. 
313 Cf. HEIDEGGER. M. Être et Temps. p. 325. 



responder a essa capacidade pela distinção entre 'boa' e 'má' consciência"314. É a 

consciência que "atesta" um poder-ser próprio315.  

O fenômeno da consciência, ressalta Ricoeur, está "além do bem e do 

mal": "Tudo se passa como se, para sublinhar Sein em Dasein, nós evitássemos 

reconhecer alguma força originariamente ética ao apelo (...)". Certamente, diz ele, 

não importa de onde vem (origem) o apelo nem o que ele clama (conteúdo), "nada 

se anuncia que não esteja já nomeado sob o título de poder-ser"316. É um apelo 

silencioso  que  vem  de surpresa  e que  vem do próprio  Dasein. É o próprio 

Dasein  

que, desde sempre aberto a uma compreensão de si, deve conceder a si 

mesmo a possibilidade de um ouvir que o interrompa317 e se deixe convocar pelo 

seu querer-ter-consciência da culpa.  

A culpa318 (Schuld), portanto, surge como um “chamado”, “apelo” ou uma 

“voz” que oferece ao ser-aí a possibilidade de se compreender em seu poder-ser 

mais próprio, isto é, existindo, ele já é um projeto nulo, finito, porque ele é a sua 

possibilidade. Sendo uma possibilidade, ele deixa de ser outra; é implicado com 

suas escolhas. E ele tem-que escolher. Mesmo quando não escolhe, ainda assim 

participa de uma escolha. Ao escolher ouvir o apelo da consciência, o ser-aí 

convocado a antecipar-se em seu poder-ser finito, coloca entre as suas 

                                            

314 Cf. RICOEUR, Paul. O Si-mesmo como um Outro. p. 361.  
315 HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 287. 
316 Cf. RICOEUR, Paul. O Si-mesmo como um Outro. p. 405. 
317 HEIDEGGER. M. Être et Temps.  p.327. 
318 Na língua alemã, Schuld, que em Português significa “culpa”, pode significar tanto “culpa” como 

“dívida”. Em Ser e Tempo, Schuld designa sempre esses dois fenômenos. Cf ARENHART, L. O. 
“existência e Culpabilidade”. p. 8. 



possibilidades uma possibilidade intransponível, irrevogável, a mais própria e a 

mais certa: a de ser-para-a-morte319.  

Em outros termos, a consciência tão somente "atesta", aponta para a 

condição de finitude do ser-aí, para a cisão que o constitui enquanto ente finito: de 

um lado estão as possibilidades "mundanas" (ônticas) de seu próprio ser-aí-no-

mundo e, de outro, a possibilidade "extramundana" (ontológica) de não-poder-

mais-ser-aí. 

Não há escapatória. Não há como superar essa "cisão ontológica". Neste 

sentido, o ser-aí é chamado a existir como "fissura"320. Trata-se, como já dissemos, 

da “sina” que o homem está fadado a carregar. Então, que fazer? 

"Escolher" por escutar o clamor da consciência da culpa, e isto significa: 

escolher ser si-mesmo próprio, finito, ou escolher por "deixar-se guiar” pelo seu 

poder-ser impróprio, pelo "tempo inautêntico" da publicidade, recusando-se a 

assumir a sua finitude "dando ouvidos" à "ditadura do se": "se faz", "se pensa", "se 

trabalha", "se brinca", "se diverte" ... como todo mundo o faz321. É assim que, para 

Heidegger, querer-ter-consciência significa, estar aberto à compreensão de seu ser 

e estar em débito mais próprio, é ter cuidado com o seu ser, antecipando-se à 

morte.  

 

                                            

319 Cf. LOPARIC, Zeljko. Heidegger Réu: um ensaio da periculosidade da filosofia. Campinas, SP: 
Papirus, 1990. p. 184.  

320 Cf. LOPARIC, Z. Heidegger Réu. p. 184. 
321 Em sua Preleção de 1929, Heidegger fala da finitude em termos de sua relação com a angústia e 

o nada. Ao afirmar que a experiência da angústia originária é rara, ele justifica: "(...) o nada nos é 
primeiramente e o mais das vezes dissimulado em sua originariedade. E por quê? Pelo fato de nos 
perdermos, de determinada maneira, absolutamente junto ao ente. Quanto mais nos voltamos para 
o ente em nossas ocupações, tanto menos nós o deixamos enquanto tal, e tanto mais nos 
afastamos do nada. E tanto mais seguramente nos jogamos na pública superfície do ser-aí". 
HEIDEGGER, M. Que é Metafísica?. p. 239.  



"A morte é uma possibilidade que o próprio Dasein tem de assumir (...). 

Essa possibilidade mais própria e irremissível é, ao mesmo tempo, a 

extrema (...). A morte é a possibilidade da pura e simples impossibilidade do 

Dasein."322. 

 

Não se trata da morte enquanto "evento", ou no dizer de Heidegger, de 

algo simplesmente dado, que mais cedo ou mais tarde nos levará deste “mundo”. 

Como assinala Michel Haar, “o ser-para-a-morte não é a abertura a uma morte 

anônima e universal, (...) mas a descoberta através dessa possibilidade única, 

insubstituível e absolutamente certa, de minha temporalidade própria”323. O que 

entra em jogo aqui é o fenômeno originário da temporalidade do ser-aí orientada 

sempre para o seu futuro, de maneira que ele pode, exposto às suas 

possibilidades existenciais, escolher ou deixar passar.  

Como Jacques Taminiaux afirma, “é o ser-para-a-morte que determina a 

totalidade do ser do Dasein, isto é, a totalidade do Cuidado324 (Sorge); é na relação 

autêntica com a morte que o cuidado revela o que há de mais próprio ou autêntico; 

enfim revela que a temporalidade é o sentido ontológico do cuidado”325. 

                                            

322 HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 305. 
323 HAAR, M. La Fracture de la Histoire. p. 107. 
324 A palavra alemã Sorge, comumente traduzida pelo latim Cura, em português Cuidado (nossa 

preferência), foi escolhido por Heidegger para designar o modo de ser do ser-aí orientado, 
prioritariamente, pelo seu futuro essencial, o seu ser-adiante-de-si por já ser-em (mundo) como 
ser-junto aos entes (que estão no mundo). Assim, o cuidado designa a totalidade originária das 
determinações existenciais como ser-no-mundo (in der Welt sein) – existencialidade, facticidade e 
de-cadência. Tomado num sentido puramente ontológico-existencial, portanto, livre de qualquer 
coloração moral ou ôntica de “cuidar”, “descuidar”, “zelar”, “vigiar” etc., o fenômeno do Cuidado ao 
reunir as três dimensões eks-táticas do tempo, rompe com a compreensão vulgar do tempo como 
seqüência infinita da “agoras”, bem como a determinação tradicional do homem como “animal 
racional”: o Dasein é um ente finito, determinado em seu poder-ser, cujo fundamento é de ser para-
a-morte. Cf. DASTUR, F. Heidegger et la Question du Temps. p. 72 e 73. Ver também: 
CORDONNIER, Vicente. Heidegger. Paris: Éditions Quintette, 1995. p. 7. A propósito, ver Capítulo 
Primeiro p. 26 e 27 e nota n. 29 do Segundo Capítulo.      

325TAMINIAUX, Jacques. Lectures de l’ ontologie fondamentale. Essais sur Heidegger. 2. ed. 
Grenoble: Jérôme Millon, 1995. p. 234.  



Nesta perspectiva, a voz da consciência dá a compreender ao ser-aí que 

ele é e está em débito, isto é, que enquanto lançado e decadente, estranho a si 

mesmo envolvido na curiosidade, na tagarelice, na ambigüidade de seu ser-

impessoal, ele tem-que assumir o seu ser-para-a-morte, antecipar-se à morte, 

responsabilizar-se por sua existência e pela existência dos outros, na medida em 

que, livre para assumir o seu poder-ser mais próprio, ele ajuda o outro a ficar 

transparente para si mesmo326. O querer-ter-consciência dá-se como uma 

mudança no modo de existir. É somente assim, ouvindo a voz da consciência que 

responsabiliza, "resoluto", "decidido" por ser si-mesmo, é que o ser-aí é capaz de 

relações autênticas com outrem, capaz de 'solicitude que antecipa' e liberta o outro 

dele próprio327.   

Para Heidegger, "é do ser si-mesmo propriamente (...) que nasce a própria  

convivência e não de arranjos equívocos e invejosos nem das alianças tagarelas 

do impessoal e nem ainda de qualquer coisa que, impessoalmente, se queira 

empreender"328. 

A morte é a possibilidade da impossibilidade que "desrealiza" todo o nosso 

poder-ser, escancarando nossa finitude diante de nós; ela "recai sobre a vida do 

homem como uma dívida (Schuld) que tem que ser assumida (...)"329. Quando, 

porém, Heidegger fala de Schuld o acento é no "eu sou". Quem está em dívida 

"sou eu" com o meu próprio ser-aí. Com esta noção de "ontologia da dívida", 

Heidegger quer separar o "ser em dívida do Dasein"330 da noção metafísica de 

                                            

326 LOPARIC, Z. Ética e Finitude. 66. 
327 HAAR, M. Heidegger e aEssência do Homem. p. 58.  
328 HEIDEGGER, M.Être et Temps. p. 357. 
329 LOPARIC, Z. Ética e Finitude. p. 21. 
330 "Para esclarecer o fenômeno da dívida, que não está ligada necessariamente ao 'endividamento' e 

à violação do direito, é preciso que a questão seja conduzida fundamentalmente ao ser-em-dívida 



dívida e de responsabilidade ligadas a um "sujeito que deve", outro que "é credor", 

um alguém que é "responsável por" a dívida de outro, enfim, que o ser, um com o 

outro, seja público. Para Ricoeur, precisamente aqui, podemos dizer que "A 

ontologia vela sobre o limiar da ética"331.  

 

"Um ente cujo ser é cuidado não pode apenas assumir um débito, ao 

contrário, ele está, no fundo de seu ser, em falta. Este ser em falta oferece 

toda a condição ontológica de possibilidade para que o Dasein ao existir 

possa tornar-se factivamente devedor. Esse ser em débito essencial é co-

originariamente a condição existencial da possibilidade do bem e do mal no 

sentido moral, ou seja, da moralidade em geral e de suas possíveis 

configurações factuais. Não é pela moralidade que o ser em falta originária 

pode se determinar porque ela própria o pressupõe"332. 

 

Assim fica claro que, para Heidegger, existe a moralidade, a distinção entre 

o bem e o mal, no entanto, ele coloca a moralidade num plano ontológico. Se há 

alguma falta, sua origem deve ser buscada no ser. Isto faz Ricoeur, muito 

pertinentemente afirmar "um traço ontológico previsível a toda ética. (...) 

Infelizmente, diz ele, Heidegger não nos mostra como poderíamos percorrer o 

caminho inverso: da ontologia para a ética.  

Em síntese, a culpa, para o autor de Ser e Tempo, não tem uma causa 

externa, e por isso não pode ser expiada333; é o ser-aí que está em falta. Assim, 

toma uma dimensão exclusivamente ontológica. É algo que lhe é próprio dado sua 

finitude. A origem da culpa "deve ser compreendida de tal maneira que, quando 

                                                                                                                                        

do Dasein, isto é, que a idéia de "em dívida" seja compreendida a partir do ser do Dasein". 
HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 340.  

331  Cf. RICOEUR, Paul. O Si-mesmo como um Outro. p. 406. 
332  HEIDEGGER. M. Être et Temps. p. 343 e 344. 



cometo uma falta, eu posso declarar que não é minha falta, é a falta da falta! ... o 

culpado é o ser, seu crime é existir"334. 

Assim, o perdão também não tem sentido, muito menos a salvação335, uma 

vez que a falta, o "pecado" é intrínseco ao existir humano. Portanto, não tem 

também sentido a  reconciliação336. Se o homem tivesse que ser restabelecido em 

sua "inocência"  far-se-ia  necessário destruir sua natureza337. O "encontro  

reconciliador" que o homem tem consigo mesmo e com o outro ao ouvir o apelo da 

consciência da culpa, é-lhe constitucionalmente ontológico e este é o fundamento 

de todo agir ético ou moral. Trata-se simplesmente  de um agir acometido pela 

culpa de não ser. A culpabilidade do homem precede a qualquer norma social e 

mesmo a quaisquer de suas ações. 

Nesta perspectiva, não há lugar no pensamento heideggeriano para o "dever 

moral", para o agir "prudente" ou "imprudente". Para Heidegger, "a interpretação 

ontológico-existencial não se refere a um discurso ôntico sobre a 'corrupção da 

natureza humana', não apenas porque lhe faltam os recursos necessários, mas 

                                                                                                                                        

333 GMEINER, Conceição Neves. A morada do Ser. Uma abordagem filosófica da linguagem na 
leitura da Martin Heidegger. São Paulo: Loyola, 1998. p. 20  

334 Cf. HERVÉ, Pasqua. Introduction à la Lecture de Être et Temps de Martin Heidegger. Lausanne: 
L’Age d’Homme, 1993. p. 124 e 125.   

335 GMEINER, C. N. op. cit. p. 21.  
336 No pensamento hegeliano o mal, o "pecado" é também uma decorrência da finitude humana, o 

espírito é pecador pelo fato de ser finito. Em Hegel, há a culpabilidade. Mas diferentemente do que 
ocorre em Heidegger, há também o perdão, a reconciliação. Para ele "o homem tem, por natureza, 
um instinto do direito, da moralidade, como também um instinto para o amor e para a 
sociabilidade". (HEGEL, G.W.F. Princípios da Filosofia do Direito. Trad. de Norberto de Paula Lima, 
adaptação e Notas de Márcio Pugliesi. São Paulo: Ícone, 1997.p. 56). O homem sabe de si e sabe 
do seu dever, mas necessita de uma lei, que deve ser conhecida por todos, para mediatizar e 
organizar as relações humanas. Desta forma a culpa encontra fundamento na liberdade subjetiva e 
a "punição" pelo "pecado" cometido seria um modo de reconciliação com a liberdade universal. É 
neste ponto que se insere a eticidade em Hegel: numa liberdade universalmente reconhecida. 

337 Cf. PASQUA, H. Introduction à la Lecture de Être et Temps de Martin Heidegger p. 125. 



também porque a sua problemática antecede qualquer proposição a respeito da 

corrupção ou da incorruptibilidade"338. O agir é o agir culpado diante do nada. 

Segundo Loparic, "é só agindo assim, culpado diante do nada, que o 

homem pode ser responsável por tudo e para com todos. Responsável não em 

termos de valores e normas, já que o ser-para-a-morte revelado na consciência da 

culpa desrealiza toda medida, mas pelos valores e normas. Responsável no 

sentido de ser, ele mesmo, a ‘condição de possibilidade’ do ‘moralmente’ bom e 

mau (...) É só enquanto responsável no presente sentido existencial-ontológico que 

o homem pode fazer-se culpado no sentido também moral"339.  

3.7 - O sentido existencial-ontológico da responsabilidade 

Com base em tudo o que vimos até o momento, podemos dizer que a 

"atitude  ética"  primordial  do ser-aí é a de manter-se aberto à estrutura 

fundamental  

de seu ser-no-mundo. Isto, como vimos, só pode ser possível se aberto 

para escutar seu ser-culpado e "escolher a escolha" de ser si-mesmo. É nesta 

abertura essencial que poderá responder aos diversos sentidos do ser. A 

responsabilidade originária em Ser e Tempo é compreendida em dois planos: o 

ontológico e o ôntico. 

 

 “a responsabilidade para com o sentido do ser nunca se dá desvinculada da 

responsabilidade para com a presença dos entes no seu todo e de cada uma 

                                            

338 HEIDEGGER, M. Être et temps. p.  227 e 228.  
339 LOPARIC, Z. Ética e Finitude. p. 62. 



deles. Sendo assim, a responsabilidade para com o sentido do ser estende-

se, necessariamente, a responsabilidade para com a presença concreta dos 

outros seres humanos e das coisas”340. 

 

No plano ontológico, ao ser-aí, e a mais ninguém, é dado, pela sua 

estrutura fundamental de abertura341 ao ser, responder aos diferentes projetos do 

sentido do ser que são a existencialidade, a instrumentalidade e a presentidade342. 

Ou seja, ao ser-aí é designado ser o aí extático, responsável pelo "deixar-ser" os 

entes no seu todo, ser o espaço de manifestação de tudo o que existe, o lugar de 

encontro dos entes, o fundamento em que todas as coisas acontecem, conforme o 

dissemos no capítulo anterior; ser o aí em que os sentidos do ser se instauram.  

No plano ôntico, então, a “responsabilidade ontológica”, a tarefa "imposta" 

ao ser-aí é o de cuidar dos entes encontrados nesse ou naquele mundo-projeto o 

de ter-que-se-preocupar com os outros como co-existentes, ou seja, também 

Dasein (existencialidade); o de ter-que-trabalhar, enquanto o ente intramundano é 

desvelado em sua manualidade, aplicabilidade e serventia343 (instrumentalidade); e 

o de ter-que-considerar os entes como objetos meramente presentes no mundo 

natural, e aqui estão inseridos os projetos científicos, os avanços tecnológicos etc.  

(presentidade).  

No caso da instrumentalidade, "a responsabilidade é articulada pela razão 

prática" e nos casos da presentidade, a responsabilidade é articulada pela razão 

prático-teórica". Portanto, diz-nos Loparic, "a responsabilidade para com o sentido 

                                            

340 Cf. LOPARIC, Z. "Origem e Sentido da Responsabilidade em Heidegger. p. 205. 
341 “Disposição e compreensão são essenciais que caracterizam a abertura originária do ser no 

mundo". Cf. HEIDEGGER, M. Être et temps. p. 193. 
342 Cf. LOPARIC, Z. "Origem e Sentido da Responsabilidade em Heidegger. p. 206; Sobre a 

instrumentalidade e a presentidade, Cf. ainda nota 28, p. 77. 



do ser recebe também o sentido de regulamentação racional do agir". Neste 

sentido, segundo Loparic, o nosso ter-que-ser levado às possibilidades de suas 

realizações ontológicas "solicita" e possibilita "responsabilidades derivadas", ou 

seja, entendidas no horizonte das leis, das regras, das práticas sociais etc.344.  

A ética finitista de Heidegger, "na origem, não é uma ética do cuidar das 

nossas privações 'ônticas', mas do cuidar dos princípios de cuidar do existir 

humano"345, em que prevaleça um espaço onde a objetividade da razão 

instrumental não seja o único fundamento do existir do homem. Loparic aposta 

"que esse esquecimento da essência do homem possa se revelar a mais concreta 

das concretudes, prova que o cuidado para com os princípios do cuidar dos seres 

humanos também tem implicações ônticas"346. 

Para Heidegger, é precisamente nisso que consiste os principais "deveres" 

do homem: estar aberto, assumir o seu ter-que-ser como modo de ser mais 

originário do que qualquer "norma categórica" ou “dever absoluto” a cumprir. Nesse 

sentido, a ética que Heidegger nos apresenta em Ser e Tempo, nas palavras de 

Loparic, "é portanto, uma ética do morar no mundo-projeto, do abrir-se para o 

encontro"347, "o lugar em que se decidem os sentidos do ser"348. Nisso está 

patentemente manifesto o nosso modo de ser finito. Dito de outra forma, não se 

tem que correr atrás de prazeres ou realizar bens ou cumprir leis, mas atender a 

um chamado para cuidar do seu ser-aí. 

 

                                                                                                                                        

343 HEIDEGGER, M. Être et Temps. p. 189. 
344 Cf. LOPARIC, Z. "Origem e Sentido da Responsabilidade em Heidegger. p. 216. 
345 Id. Ética da Finitude. p. 71.  
346 Id. ibid. p. 72.  
347  LOPARIC, Z. Ética e Finitude. p. 59. 
348 Cf. LOPARIC, Z. "Origem e Sentido da Responsabilidade em Heidegger. p. 217. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

 

 

 

 



CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Mostramos, ao longo do Primeiro Capítulo, a preocupação fundamental de 

Heidegger para com a questão do ser: o ser esquecido na época da metafísica e 

na época da realização da metafísica como técnica. Nosso objetivo foi o de 

apresentar uma "vista panorâmica" que nos permitisse dizer que tanto em Ser e 

Tempo quanto nos escritos posteriores, há elementos teóricos que nos fazem 

pressentir a possibilidade de uma nova ética. 

Demonstramos que, na primeira fase, a questão do ser foi explicitada a 

partir do tempo do existir humano, o tempo originário que orientou o propósito de 

"desconstrução" da ontologia tradicional que, com a predominância do 

conhecimento do ente enquanto ente, do presente como experiência primordial, 

instalou em seu seio o esquecimento do ser. 

Tentamos vislumbrar já aí o que foi desenvolvido de modo mais detido no 

Terceiro Capítulo: a possibilidade de pensar uma ética na analítica existencial. 

Deixamos ver que o Dasein, por sua compreensão do ser, é o único ente a colocar 

originariamente a pergunta pelo sentido do ser. Tendo a temporalidade como 

constituição fundamental orientada primordialmente pelo seu futuro, o  ser-aí põe 

em questão a rigidez dos conceitos prontos da metafísica (o tempo como o 

"presente", o ser como "presença constante"), aparecendo como o ente que, 

morando na transcendência, é um ente finito: o ser-aí é tempo, sua compreensão 

do ser é finita, o próprio ser é finito. 



Apontamos ainda, as "ressonâncias" de uma ética, igualmente originária, 

encontrada no Segundo Heidegger. A pergunta pelo ser, agora reformulada em 

termos de sua Verdade epocal, permitiu pensar o seu esquecimento como um 

caráter historial do próprio ser e da própria história da humanidade. Tematizado à 

luz da diferença ontológica, o ser à época da metafísica é pensado como Aléthéia. 

A sua finitude está no seu velar-desvelar. O ser dá-se enquanto se retrai. A ética 

neste momento de atualização da metafísica, consiste em o homem morar na 

acontecência, correspondendo ao apelo do ser, resguardando-se do perigo de se 

transformar, dadas as objetividades realizáveis metafísicamente nas relações 

técnicas, ele mesmo em mero objeto. A poesia e a arte são as formas mais 

originárias de "resguardar-se". 

Finalizamos demonstrando que a pergunta fundamental "qual o sentido do 

ser?", diferentemente da pergunta condutora da metafísica "o que é o ente?", torna 

descabida toda e qualquer busca por "por quês", por "causas eficientes". 

No Segundo Capítulo, vimos que com a "desconstrução" do princípio de 

fundamento e com ele, a das noções tradicionais de verdade e de liberdade, 

Heidegger mostrou que o ser-aí é, ele mesmo, em sua transcendência finita, o 

"fundamento primordial", mas como fundamento sem-fundo, fundamento nulo 

porque é sempre já ultrapassado pela possibilidade de não-mais-ser-aí. Na 

transcendência, livre para fundar, o ser-aí é um ente finito em seu poder-ser. É por 

ser projeto-lançado no mundo, implicado com as realizações "mundanas", que ele 

dá razão às coisas; é o "espaço ontológico" em que os entes são legitimados.  

No Terceiro Capítulo, demonstramos que a ética da finitude encontrada na 

analítica existencial é ligada a uma hermenêutica do ser-aí. Com isso indicamos 

uma radical diferença em relação às éticas ôntico-metafísicas: a "teoria do existir 



humano" está fundamentada na compreensão da noção de finitude que há em Ser 

e Tempo: a finitude do ser-aí e do ser. Vimos que o ser-aí, como um ente distinto 

dos demais, tem-que realizar o seu ser, mas só pode assumir o seu poder-ser 

próprio, quando se "dispõe" a ouvir a voz da consciência da culpa que nada mais é 

do que uma "abertura originária" da possibilidade mais extrema, o seu ser-para-a-

morte. É só estando aberto ao apelo de seu ser-culpado que o ser-aí poderá se 

responsabilizar por sua existência, como também sentir-se "responsável por" 

outros. 

Enfim, mostramos que a ética que o horizonte de Ser e Tempo permite 

pensar é uma ética do morar no mundo-projeto, morar na transcendência, no entre 

o ser e o ente, longe dos poderes "nadificantes" da razão, perto de sua 

possibilidade mais essencial, mais própria, mais certa: a de ser-para-a-morte. Agir 

em Ser e Tempo é um agir fora dos determinismos de uma razão suficiente, diz de 

um ter-que-ser uma escolha escolhida na angústia: existir como "fissura 

ontológica"349: ser e não-mais-ser-aí, isto significa, responder à diferença 

ontológica.  

A "Ética" que Heidegger não escreveu, bem disse Nunes, já estava escrita 

e inscrita ao longo do desenvolvimento da questão do ser, na pergunta que teima 

em aparecer nas entrelinhas da questão do ser: é a pergunta pelo “cuidar dos 

princípios de cuidar do existir humano”350. Trata-se de "(...) meditar, e cuidar para 

que o homem seja humano e não des-humano, inumano, isto é, situado fora de sua 

essência”351. Entretanto, não estamos, com isto, dizendo que é uma "ética 

                                            

349 LOPARIC, Z. Ética e Finitude. p. 61. 
350 LOPARIC, Z. Ética da Finitude. In: OLIVEIRA. Manfredo de A.. Correntes Fundamentais da Ética 

Contemporânea. Petrópolis: Vozes, 2000. p. 71. 
351 HEIDEGGER, M. Sobre o Humanismo. p. 350. 



alternativa", no sentido de propor um modo "melhor" de viver. Ela não está 

preocupada  com  nossas "privações ônticas", não  dá solução para os sofrimentos, 

para  os  males  do   mundo;  se este  fosse  o   caso,   estaria,    podemos     dizer,  

"concorrendo" com as éticas metafísicas. E, diga-se de passagem, sua 

"concorrência" não seria lá muito forte. Estamos acostumados a obter respostas 

rápidas e o que queremos, à luz de uma razão suficiente, é buscar diminuir nossas 

dores e prolongar nossos prazeres. "Estamos na época da urgência (Not) absoluta 

da suficiência (Notlosigkeit)"352.  

Entretanto, isto nunca esteve presente nos planos de Heidegger. Como 

afirma Loparic, "(...) a ética heideggeriana não oferece novos princípios do tipo 

acional; ela questiona a própria idéia de tratarmos, universalmente, 

sistematicamente, a nossa dor como se fosse uma dor intramundana a ser 

eliminada por esse ou aquele procedimento racional (...)"353.  

Assim, a ética que vislumbramos no interior do pensamento de Ser e 

Tempo tem outras motivações, contrárias às das éticas tradicionais: à da felicidade 

(ética dos antigos), à  do dever (ética moderna) e também à da “autenticidade” 

(ética contemporânea), de um si-mesmo à procura de um "estilo de vida" próprio 

oferecido a partir das práticas terapêuticas da psicologia e da psicanálise e de 

outras práticas alternativas. No entanto, é preciso dizer, Heidegger não é contra as 

éticas tradicionais. Não podemos conviver sem elas. Também não nega a 

importância dos recursos técnicos, dos progressos da vida moderna. O que não 

podemos, é eleger a razão como único sentido possível de ser dos entes, ou seja, 

                                            

352 LOPARIC, Z. Ética e Finitude. p. 94. 
353 LOPARIC, Z. "Ética da Finitude". In: Correntes Fundamentais da Ética Contemporânea. p. 71 e 72. 



há de se manter um espaço em que a objetividade inevitável, não se torne para 

nós ontologicamente inevitável354.  

Entre os estudiosos da filosofia heideggeriana, há aqueles que se 

posicionam absolutamente contra qualquer viabilidade de uma ética em Heidegger; 

há outros que acreditam ser possível pensar uma dimensão ética nos textos 

heideggerianos, embora ela possua limites imprecisos, argumentos falíveis, 

insuficientes e mesmo não-aceitáveis. Há ainda outros que defendem a 

possibilidade da existência de uma ética e trabalham, cada um a seu modo, para 

explicitá-la355, como é o caso de Loparic e de tantos outros que citamos no curso 

de nosso trabalho. Até aqui, o número deles é crescente. 

Ao nosso ver, acreditamos ter ficado clara a nossa posição. Há uma 

dimensão ética em Heidegger: uma ética originária ou da finitude ou da 

precariedade, uma ética do habitar na transcendência ou do habitar na 

acontecência, uma ética da Correspondência ou Destinamental ou pós-metafísica, 

seja como for, lida em Ser e Tempo ou nos últimos escritos, trata-se de uma ética 

destituída de fundamentos últimos que possam servir de imperativos 

transcendentais que balizem moralmente ou cognitivamente o comportamento 

humano. Diríamos mais: que o elemento ético presente não só em Ser e Tempo 

mas que percorre toda a obra, é que torna inútil pensar uma ética à maneira 

metafísica. O próprio nome "Ética" é desnecessário para afirmar e nomear essa 

                                            

354 Cf. 72. 
355 Cf. LOPARIC, Z. "Ética da Finitude". In: Correntes Fundamentais da Ética Contemporânea. p.75. 

Ver também OSONGO-LUKADI, Antoine-Dover, La Philosophie Pratique à l'époque de l'ontologie 
Fondamentale. p. 258.   



"Ética". Arriscamo-nos a dizer que não nomeá-la é até necessário para guardá-la 

em sua essência, conservá-la em seu elemento356. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                            

356 Na carta Sobre o Humanismo, Heidegger comenta o perigo que certas expressões impõem. Neste 
texto, ele se refere à palavra "humanismo" (quando Beaufret lhe pergunta "como conservar a 
palavra 'Humanisme'?"), mas aqui também menciona os nomes ética, lógica e física. O perigo é o 
de "esvaziamento da linguagem" ao "cair na opinião pública". Diz ele: "O esvaziamento da 
linguagem, que grassa em toda parte e rapidamente, não corrói apenas a responsabilidade estética 
e moral em qualquer uso da linguagem. Ela provém de uma ameaça à essência do homem.   
HEIDEGGER, M. Sobre o Humanismo. 349. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

 
1- OBRAS PRIMÁRIAS 

 
HEIDEGGER, Martin. Être et Temps. Traduit de l’allemand par François Vezin. 
Paris: Gallimard, 1999.  
_____. Ser e Tempo. Trad. Márcia de Sá Cavalcante. 6. ed. Petrópolis: Vozes, 
1997. Parte I. 
_____. Ser e Tempo. Trad. Márcia de Sá Cavalcante. 5. ed. Petrópolis: Vozes, 
1997. Parte II. 
 _____. Sobre a Essência do Fundamento. Trad. e notas de Ernildo Stein. São 
Paulo: Abril Cultural, 1973. (Coleção Os Pensadores). 
_____. Sobre o Humanismo. Trad. e notas de Ernildo Stein. São Paulo: Abril 
Cultural, 1973. (Coleção Os Pensadores). 

 
 

2 - OBRAS SECUNDÁRIAS 
 

2.1 - Outras obras de Heidegger 

_____. Le Principe de raison. Traduit de l’allemand par André Préau. Préface de 
Jean Beaufret. Paris: Gallimard, 1999.  
_____. Kant et le Problème de la Métaphysique. Introduction et Traduction de 
l’allemand par Alphonse de Waelhens et Walter Biemel. Paris: Gallimard, 1998. 
_____. Questions I et II. Traduit de l’allemand par Kostas Axelos, Jean Beaufret, 
Walter Biemel, Lucien Braun, Henri Corbin, François Fédier, Gérard Granel, Michel 
Haar, Dominique Janicaud, Roger Munier, André Préau, Alphonse de Waelhens. 
Paris: Gallimard, 2001. 
_____. Questions III et IV. Traduit de l’alemand par Jean Beaufret. Paris: 
Gallimard, 2000. 
_____. Essais et Conférences. Traduit de l’allemand par André Préau et préfacé 
par Jean Beaufret. Paris: Gallimard, 1999. 
____. De l’Essence de la Liberté Humaine – Introduction à la Philosophie. Traduit 
de l’allemand par Emmanuel Martineau. Paris: Gallimard, 1996.  
_____. Nietzsche I. Traduit de l’alemand par Emmanuel Martineau. Paris: 
Gallimard, 1998. 



_____. Los Problemas fundamentales de la Fenomenología. Traducción y 
Prólogo de Juan José García Norro. Madrid: Editorial Trotta, 2000. 
_____. Que é Metafísica? (1929), Posfácio (1943) e Introdução (1949). Trad. e 
notas de Ernildo Stein. São Paulo: Abril Cultural, 1973. (Coleção Os Pensadores). 
_____. Sobre a Essência da Verdade. Trad. e notas de Ernildo Stein. São Paulo: 
Abril Cultural, 1973. (Coleção Os Pensadores). 
_____. Identidade e Diferença. Trad. e notas de Ernildo Stein. São Paulo: Abril 
Cultural, 1973. (Coleção Os Pensadores). 
_____. O Fim da Filosofia e a Tarefa do Pensamento. Trad. e notas de Ernildo 
Stein. São Paulo: Abril Cultural, 1973. (Coleção Os Pensadores). 
_____. Tempo e Ser (1962). Trad. e notas de Ernildo Stein. São Paulo: Abril 
Cultural, 1973. (Coleção Os Pensadores). 
_____. Introdução à Metafísica (1953). Trad. e apresentação de Emmanuel 
Carneiro Leão. 3. ed. Rio de Jeneiro: Tempo Brasileiro, 1987. 
_____. Constituição Onto-teo-lógica da Metafísica. Trad. e notas de Ernildo 
Stein. São Paulo: Abril Cultural, 1973. (Coleção Os Pensadores). 
_____. Que é isto – A Filosofia? 5. ed. Trad. e notas de Ernildo Stein. São Paulo: 
Abril Cultural, 1973. (Coleção Os Pensadores). 
 
  
2.2 - Obras sobre Heidegger 
 
ARENHART, Livio Osvaldo. Existência e culpabilidade: um estudo do parágrafo 58 
de Ser e Tempo, de Martin Heidegger. Revista Veritas. Porto Alegre. v. 43, n. 1, p. 
5-23, mar. 1998. Trimestral.  
BIEMEL, Walter. Le Concept de Monde chez Heidegger. Paris: Vrin, 1950.  
BIRAULT, Henri. Heidegger et l’Expérience de la Pansée. Paris: Gallimard, 1986. 
BLANC, Mafalda Faria. O Fundamento em Heidegger. ”VOM WESEN DAS 
GRUNDES” – “DER SATZ VOM GRUND”. Interpretação – Perspectivação. Lisboa: 
Instituto Piaget, 1998. 
_____. Metafísica do Tempo. Lisboa: Instituto Piaget, 1999.  
BOUTOT, Alain. Introdução `Filosofia de Heidegger. Portugal: Publicações Europa 
– América. 1991. 
CORDONNIER, Vincent. Heidegger. Paris: Éditions Quintette, 1995. 
DASTUR, Françoise. Heidegger et la Question du Temps. 3. ed. Paris: PUF, 
1999. 
DERRIDA, Jacques. Heidegger et la Question: De l’esprit et autres essais. Paris: 
Flammarion, 1990.   
DUARTE, André. Por uma ética da precariedade: sobre o traço ético de Ser e 
tempo.  Revista Natureza Humana. São Paulo, v. 2, n. 1, p. 71-101, 2000. 
Semestral.  



DUPOND, Pascal. Raison et Temporalité. Le dialogue de Heidegger avec Kant. 
Bruxelles: Ousia, 1996. 
FERRY, Luc & RENAULT, Alain. “La Question de l’Éthique après Heidegger”. In: 
Système et Critique: essais sur la critique de la raison dans la philosophie 
contemporaine. 2. ed. Bruxelles: Ousia, 1992. p. 73-102. 
FLEIG, Mário. Culpa e responsabilidade em Heráclito segundo a leitura 
heideggeriana. Revista Veritas. Porto Alegre. v. 43, n. 1, p. 55-80, mar.1998. 
Trimestral. 
FOLTZ, Bruce V. Habitar a Terra. Heidegger Ética Ambiental e a Metafísica da 
Natureza. Trad. de Jorge Seixas e Sousa. Lisboa: Instituto Piaget, 2000. 
GREISCH, Jean. Ontologie et Temporalité. Esquisse d’une interprétation 
intégrale de Sein und Zeit. Paris: PUF, 1994. 
GRONDIN, Jean. Le Tournant dans la Pensée de Martin Heidegger. Paris: PUF, 
1987. 
_____. “La persistance et les ressources éthiques de la finitude chez Heidegger. 
Revue de Metaphysique et de Morale. 93e année, n. 3, p. 381-400, Juil./sept. 
1988.  
GMEINER, Conceição Neves. A Morada do Ser – uma abordagem filosófica da 
linguagem na leitura de Martin Heidegger. São Paulo: Loyola, 1998. 
HAAR, Michel. Heidegger e a Essência do Homem. Trad. de Ana Cristina Alves. 
Lisboa: Instituto Piaget, 1997.  
_____. La Fracture de l’Histoire. Douze essais sur Heidegger. Grenoble: Jérôme 
Millon, 1994. 
HODGE, Joanna. Heidegger e a Ética. Trad. de Gonçalo Couceiro Feio. Lisboa: 
Institutto Piaget, 1998. 
LOPARIC, Zeljko. Ética e Finitude. São Paulo: EDUC, 1995. 
_____. Heidegger Réu. Um Ensaio sobre a Periculosidade da Filosofia. Campinas: 
Papirus, 1990. 
 _____. Sobre a Ética em Heidegger e Wittgenstein. Revista Natureza Humana. 
São Paulo, v. II, n. 1, p. 129-144, 2000. Semestral. 
 _____. Origem e sentido da responsabilidade em Heidegger. Revista Veritas.  
Porto Alegre,  v. 44. n.1, p. 201-220, mar. 1999. Trimestral. 
_____. Psicanálise: uma leitura heideggeriana. Revista Veritas.  Porto Alegre. v. 
43, n. 1, p. 25-41, mar. 1998. Trimestral.  
_____. O fim da metafísica em Carnap e Heidegger. In: DE BONI, Luis Alberto 
(Org.). Finitude e Transcendência -  Festschrift em Homenagem a Ernildo J. 
Stein. Petrópolis: Vozes; Porto Alegre: EDIPUCRS, 1995. p. 782-803.  
_____. Ética da Finitude. In: OLIVEIRA, Manfredo A. de (Org.). Correntes 
Fundamentais da Ética Contemporânea. Petrópolis: Vozes, 2000. p. 65-77. 
MARION, Jean-Luc. Une Nouvelle Morale Provisoire: la liberté d’être libre. In: 
BRUAIRE, Claude (Org.). La Morale: sagesse et salut. Paris: Fayard, 1981. 



MORUJÃO, Carlos. Verdade e Liberdade em Martin Heidegger. Lisboa: Instituto 
Piaget, 2000.  
NUNES, Benedito. Passagem para o Poético - Filosofia e Poesia em Heidegger. 
2. ed. São Paulo: Ática, 1992. 
_____. A Filosofia Contemporânea - trajetos iniciais. 2. ed. São Paulo: Ática, 
1991. 
OSONGO-LUKADI, Antoine-Dover. La Philosophie Pratique à l'Époque  de 
l'Ontologie Fondamentale - Le "dialogue" de Heidegger avec Kant. Paris: 
Harmattan, 2001.  
PANIS, Daniel. IL Y A LE “IL Y A”. L’Énigme de Heidegger. Bruxelles: Ousia, 
1993. 
PASQUA, Hervé. Introduction à la Lecture de Être et Temps de Martin 
Heidegger. Lausanne, Suisse: L’Age d’Homme, 1993.  
SAFRANSKI, Rüdiger. Heidegger. um mestre da Alemanha entre o bem e o mal. 
Tradução de Lya Luft. Apresentação de Ernildo Stein. São Paulo: Geração 
Editorial, 2000. 
SCHÜRMANN, Reiner. Le Principe d’Anarchie. Heidegger et la question de l’agir. 
Paris: Seuil, 1982.  
STEIN, Ernildo. Seminário sobre a Verdade. Petrópolis: Vozes, 1993. 
____. A Questão do Método na Filosofia: um estudo do modelo heideggeriano. 3. 
ed. Porto Alegre: Movimento, 1991. 
TAMINIAUX, Jacques. Lectures de l’Ontologie Fondamentale – Essais sur 
Heidegger. 2. ed. Grenoble: Éditions Jérôme Millon, 1995. 
TAUXE, Henri-Charles. La Notion de Finitude dans la Philosophie de Martin 
Heideggger. Lausanne, Éditions L’Age d’Homme, 1971.  
VATTIMO,  Gianni. As Aventuras da Diferença – O que significa pensar depois de 
Heidegger e Nietzsche. Trad. de José Eduardo Rodil  Lisboa: Edições 70, 1988. 
_____. Introduction à Heidegger.  Traduit de l’italien par Jacques Rolland. Paris: 
Les Éditions du Cerf, 1985.     
VERGELY, Bertrand. Heidegger ou l’Exigence de la Pensée. Toulouse:  Editions 
Milan, 2001.         
WAHL, Jean. Introduction à la Pensée de Heidegger – Cours donnés en 
Sorbonne de janvier à juin 1946. Paris: Le Livre de Poche, 1998. 
ZARADER, Marlène. Heidegger e as Palavras da Origem. Trad. de  João Duarte. 
Lisboa: Instituto Piaget, 1998. 

 
3 – OBRAS DIVERSAS 
 
ARISTOTE. Métaphysique. Traduction et Notes par J. Tricot. Paris: Vrin, 2000. t. 1 
et 2.  



_____. Physique. Traduction et présentation par Pierre Pellegrin. Paris: 
Flammarion, 2000.  
AUBENQUE, Pierre. Le Problème de l’Être chez Aristote – Essai sur la 
Problématique Aristotélicienne. 2. ed. Paris: PUF, 1994. 
BORNHEIM, Gerd A. Metafísica e Finitude – Ensaios Filosóficos. Porto Alegre: 
Movimento, 1972. 
GILSON, Étienne. L’Être et l’Essence. Paris: Vrin, 2000. 
HEGEL, G.W.F. Princípios da Filisofia do Direito. Trad. Norberto de Paula Lima, 
adaptação e notas de Márcio Pugliesi. São Paulo: Ícone, 1997. 
NUNES, Benedito. Crivo de Papel. 2. ed. São Paulo: Ática, 1998. 
_____. Heidegger e a Poesia. Revista Natureza Humana. São Paulo,  v. II, n. 1, p. 
103-127, 2000. Semestral 
PLATÃO. A República. 9. ed. Introdução, Tradução e Notas de Maria Helena da 
Rocha Pereira. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2001. 352 d 7-8.  
PUECH, Michel. Kant et la Causalité: étude sur la formation du système 
critique.Paris: Vrin, 1990.  
RICOEUR, Paul. O Si-mesmo como um Outro.Trad. de Lucy Moreira Cesar. 
Campinas: Papirus, 1991.   
RUSS, Jacqueline. Pensamento Ético Contemporâneo. 2. ed. Trad. de 
Constança Marcondes Cesar. São Paulo: Paulus, 1999. 
STEIN, Ernildo. A Caminho de uma Fundamentação Pós-metafísica. Porto 
Alegre: EDIPUCRS, 1997.  
____. Melancolia: ensaios sobre a finitude no pensamento ocidental. Porto Alegre: 
Movimento, 1976. 
VAZ, Henrique C. de Lima. Escritos de Filosofia IV: Introdução à Ética Filosófica 
1. São Paulo: Loyola, 1999.  
WITTGENSTEIN, Ludwig. Tractatus Logico-Philosophicus. Trad. apresentação e 
estudo introdutório de Luiz Henrique Lopes dos Santos. Introdução de Bertrand 
Russell. 2. ed. São Paulo: Ed. da Universidade de São Paulo, 1994. 
 
 
4 – BIBLIOGRAFIA RECOMENDADA 
 
ALMEIDA, Custódio Luís Silva de. É possível superar a metafísica? Dois projetos: 
R. Carnap e M. Heidegger. Síntese Nova Fase.  Belo Horizonte, v. 25, n. 83, p. 
477-508, out./dez. 1988. Trimestral. 
ANDRÉ. Jean-Édouard. Heidegger et la Liberté: le Projet politique de “Sein und 
Zeit”. Paris: Harmattan, 2001. 
ARENDT, Hannah; HEIDEGGER, Martin. Correspondência: 1925-1975. Rio de 
Janeiro: Relume Dumará, 2001. 



BEAUFRET, Jean. Introduction aux Philosophies de l’Existence. De 
Kierkegaard à Heidegger. Paris: Denoël/Gonthier, 1971. 
_____. Dialogue avec Heidegger. Tome 3: Approche de Heidegger. Paris: Minuit, 
1993   
CAPELLE, Philippe. Philosophie et Théologie dans la Pensée de Martin 
Heidegger. Paris: Les Éditions du Cerf, 1998.  
 CAPUTO, J. D. Desmitificando Heidegger. Trad. de  Leonor Aguiar. Lisboa: 
Instituto Piaget, 1998. 
CHASSARD, Pierre. Heidegger: l’Être Pensé.  Paris: Éditions Albatros, 1988. 
COURTINE, Jean-François. Heidegger et la Phénoménologie. Paris, Vrin, 1990.  
DUBOIS, Christian. Heidegger. Introduction à une Lecture. Paris: Éditions du Seuil, 
2000. 
FARIAS, Victor. Heidegger et le Nazisme. Traduit de l’Espagnol et de l’allemand 
par Myrian Benarroch et Jean-Baptiste Grasset. Paris: Verdier, 1989. 
FERRIÉ, Christian. Heidegger et le Problème de Kant. Paris: Kimé, 2000. 
FERRY, Luc & RENAUT, A. Heidegger en Question: essai de critique interne. In: 
Système et Critique: essais sur la critique de la raison dans la philosophie 
contemporaine. 2. ed. Bruxelles: Ousia, 1992.  11-72.  
FRANCK, Didier. Heidegger et le Problème de L’Espace. Paris: Minuit, 1986. 
FOGEL, Gilvan. Da Solidão Perfeita: escritos da filosofia. Petrópolis: Vozes, 1999.  
GADAMER, Hans-Georg. Verdade e Método - Traços fundamentais de uma 
hermenêutica filosófica. Tradução de Flávio Paulo Meurer. 3. ed. Petrópolis: Vozes, 
1999. 
GELVEN, Michael. Être et Temps de Heidegger – un commentaire littéral. Traduit 
par Catherine Daems/Christine Defrise/ Maryse Hovens/Philippe Hunt. Bruxelles: 
Pierre Mardaga, Editeur, 1987. 
HANS, Jonas. Le Principe Responsabilité. Paris: Flammarion, 1998. 
LOTZ, Johannes B. Martin Heidegger et Thomas d’Aquin. Homme – Temps – 
Etre. Traduit d’allemand par Philibert Secretan. Paris: PUF, 1988. 
MACIEL, Sônia Maria. A noção heideggeriana de angústia e as origens da 
psicopatologia fundamental. Revista Veritas. Porto Alegre, v. 44. n.1, p. 187-199. 
Mar.1999. Trimestral. 
KREMER-MARIETTI, Angèle. Nietzsche de Heidegger. Sur la volonté de 
puissance. Heidegger (1889-1989). Revue Internationale de Philosophie. 
Marseille,  v. 43. n. 168, p. 131-141, 1/1989. Trimestrielle. 
MARION. J-L et PLANTY-BONJOUR. G. (org). Phénoménologie et 
Métaphysique. Paris: PUF, 1984. 
MARQUET, Jean-François (Org.). Heidegger 1919-1929. De l’Herméneutique de la 
Facticité à la Métaphysique du Dasein. Paris: Vrin, 1996. 
MEYER, Michel. De Aristote à Heidegger. Heidegger (1889-1989). Revue 
Internationale de Philosophie. Marseille, v. 43. n. 168, p. 142-159,1/1989. 
Trimestrielle.   



MILET, Jean-Philippe Milet. L’Absolu Technique. Heidegger et la question de la 
technique. Paris: Kimé, 2000.  
NUNES, Benedito. No Tempo do Niilismo. São Paulo: Ática, 1993. 
OTT, Hugo. Martin Heidegger Eléments pour une Biographie. Traduction de 
l’allemand par Jean-Michel Beloeil. Postface de Jean-Michel Palmier.  Paris: Payot, 
1990. 
PAUMEN, Jean. Fortunes de la Question de l’Homme. Kant, Weber, Jaspers, 
Heidegger, Conrad, Giono. Bruxelles: Ousia, 1991. 
 _____. Ennui et Nostalgie chez Heidegger. Heidegger (1889-1989). Revue 
Internationale de Philosophie. Marseille, v. 43. n. 168, p. 103-130,  1/1989. 
Trimestrielle. 
PEGORARO, Olinto. Razão Meditante. In: DE BONI, Luis Alberto (Org.). Finitude e 
Transcendência -  Festschrift em Homenagem a Ernildo J. Stein. Petrópolis: 
Vozes, Porto Alegre: EDIPUCRS, 1995. p. 782-803. 
POULAIN, Jacques; SCHIRMACHER, WolfgangPH (Org.). Penser Après 
Heidegger – Actes du Colloque du Centenaire (Paris, 25-27 septembre 1989). 
Traduits par Arno Münster. Paris: Harmattan, 1992. 
RICOEUR, Paul. Heidegger e a Questão do Sujeito. In: O Conflito das 
Interpretações: ensaios de hermenêutica. Trad. de M. F. Sá Correia. Porto: RÉS, 
1988. p. 219-230.  
_____. Culpabilidade, ética, e religião. In: O Conflito das Interpretações: ensaios 
de hermenêutica. Trad. de M. F. Sá Correia. Porto: RÉS, 1988. p. 415-429. 
RORTY, Richard. Ensaios sobre Heidegger e outros. Escritos Filosóficos 2. Trad. 
de Marco Antônio Casanova. Rio de Janeiro: Relume Dumará. 1999.  
STEIN, Ernildo. A Desconstrução do Eu: a zerlegung de Freud e a auslegungde 
heidegger. Revista Veritas. Porto Alegre, v. 44, n. 1, p. 6176, mar. 1999. 
Trimestral. 
____. Seis Estudos sobre “Ser e Tempo”. (Martin Heidegger). Petrópolis: Vozes, 
1988. 
____. Racionalidade e Existência – uma Introdução à Filosofia. Porto Alegre: 
L&PM Editores, 1988.   
____. Aproximações sobre Hermenêutica. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996. 
____. História e Ideologia. 3. ed. Porto Alegre: Movimento. 1999. 
____. A Instauração do Sentido. Porto Alegre: Movimento. 1977. 
VATTIMO, Gianni. Éthique de l’Interprétation. Traduit de l’italien par Jacques 
Rolland. Paris: La Découverte, 1991.  
VAYSSE, Jean-Marie. Le Vocabulaire de Heidegger. Paris: Ellipses, 2000.  
VÁZQUEZ. Jesus Torres. A liberdade como Possibilidade Objetiva. Revista 
Perspectiva Filosófica. Recife, v. 5, n. 10. p. 9-17, jan./dez. 1997-1998. 
Semestral.  
WOLIN, Richard. A Política do Ser. O Pensamento Político de Martin Heidegger. 
Trad. de Leonardo Mateus. Lisboa: Instituto Piaget, 1998. 



VUILLOT, Alain. Heidegger et la Terre: L’assise et le séjour. Paris: Harmattan, 
2001 
ZARADER, Marlène. A Dívida Impensada. Heidegger e a Herança Hebraica. Trad. 
de Sílvia Meneses. Lisboa: Instituto Piaget, 1999. 
 
 
 


