UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA
MESTRADO EM FILOSOFIA

Sobre a Relagao entre a Moral e a Religiao em Kant

Joao Bosco Fonseca Coelho
Recife
2003.2



Joao Bosco Fonseca Coelho

Sobre a Relagao entre a Moral e a Religidao em Kant

Dissertagcao apresentada como requisito
parcial a obtengao do grau de Mestre.
Curso de Pds-Graduacao em Filosofia,
Dept® de Filosofia da Universidade
Federal de Pernambuco

Orientador: Prof. Dr. Roberto Markenson

Recife

2003



Termo de Aprovagéo

Dissertacdo aprovada pela Comissdo Examinadora formada
pelos professores abaixo relacionados, como requisito parcial a obtencao do titulo

de Mestre em Filosofia pela Universidade Federal de Pernambuco.

Prof. Dr. Roberto Markenson

12 et | 7“];, ety
v

I
| orientatlor

s
E=C <

Prof. Dr. Inacio Strider ;

X /\; \Kﬁ;{,&,m

examinador interno

Prf. Dr. Juan Bonnaccini

' examinador externo

Recife

- 2003.2



Ao mestre Roberto Markenson



Por meio de wuma revolugdo
podera talvez levar-se a cabo a queda do
despotismo pessoal e da opressdo gananciosa ou
dominadora, mas nunca uma verdadeira reforma
do modo de pensar. Novos preconceitos,
Jjustamente como os antigos, servirdo de rédeas a

grande massa destituida de pensamento.

Immanuel Kant



AGRADECIMENTOS

Muitos contribuiram de diversas maneiras para que este trabalho
chegasse a bom termo, assim, pretendo expressar a minha profunda gratidao a:

O professor Roberto Markenson, pela orientagdo segura que,
também, ultrapassou os limites deste trabalho;

A minha esposa e familia pela compreenséo e ajuda;

Aos meus alunos, pela inspiragao e provocagao;

A Betania, colegas e professores deste departamento.



SUMARIO

Introducéao

1. DA RELIGIAO

1.1 - A Religido e a Moral

1.2 — A Religido Verdadeira

1.3 — A Religido e a Realizagéo Histérica da Igreja
2. DA CRITICA A RELIGIAO

2.1 — A ldéia de Deus

2.2 — A Existéncia de Deus e a Critica da

Teologia Racional
3. DA MORAL
3.1 — A Liberdade
3.2 — Fundamentacao da Moral
4. CONCLUSAO
BIBLIOGRAFIA

a) Textos Citados

b) Textos Consultados

08
12
12
16

39
39

49
56
56
73
97
101
101



ABSTRACT

This work intends to investigate the relation between religion and
morality in the kantian thought. It concerns an innovative proposal, since it intends
to dissociate moral from religion, contradicting what has been done by dogmatic
theologists until Kant who, by assuring rational “proof” of God’s existence, used to
assure in Him, the principle of all morality. Kant, on the contrary, did not searched
in faith, in religion or even in God, the basis of Moral, instead, searched to ground,
secured and only, in principles of reason. The criticism to religion begins by the
knock down of the ontological argument, to, afterwards, be established as a
service of the hearts or the observance of the real duties as divine
commandments. In this manner, based on the concept of duty, that requires the
assumption of independence of will to mere empirical principles, therefore, of
freedom, Moral is the autonomy of a will that substantiates itself as obligating
principle of the arbitration that, for giving itself the Law, is essentially free.

RESUMO

Este trabalho pretende investigar a relagdo entre a religiao e a
moralidade no pensamento kantiano. Trata-se de uma proposta inovadora na
medida em que pretende dissociar a moral da religido, contrariando o que fora
feito pelos tedlogos dogmaticos até Kant quando, afirmando “provas” racionais da
existéncia de Deus, asseguravam N’ele, o principio de toda a moralidade. Kant,
pelo contrario, ndo procurava na fé, na religido ou mesmo em Deus o fundamento
da Moral, antes, busca assenta-la, segura e tdo-somente, em principios de razao.
A critica a religido, comecga pela derrubada do argumento ontoldgico, para, em
seguida, ser estabelecida como um servigo dos coragbes ou a observancia dos
verdadeiros deveres como mandamentos divinos. Dessa forma, assentada no
conceito de dever, que requer o pressuposto da independéncia da vontade a
meros principios empiricos, portanto da liberdade, a Moral € a autonomia de uma
vontade que se fundamenta enquanto principio obrigante do arbitrio, que por dar a
si mesmo a Lei, é essencialmente livre.



INTRODUCAO

Esta dissertacao pretende investigar a relagao entre a religido e a
moralidade no pensamento kantiano. O texto A Religido nos Limites da Simples
Raz&o inspirou 0 nosso estudo na medida em que, nele, o proprio Kant precisa a
separacgao entre Moral e Religidao, fundamentando a moral em principios da razao,
ao mesmo tempo em que diferencia, na religido, a confissdo de fé da religido
racional. E sera que nds, ocidentais que somos, herdeiros de uma forte tradicao
cristd que moral com religido, podemos falar de uma sem remeter a outra?

Se havia, para a tradigdo, a possibilidade de ancorar a Moral no
conhecimento, e portanto, na existéncia de “Deus”, a impossibilidade desta
empreitada fica patente com a critica a teologia dogmatica levada a efeito na
Critica da Razao Pura. Sendo assim, na medida em que nesta, Kant invalida a
prova do argumento teoldgico, e portanto, a prova da existéncia de Deus, surge
imediatamente a pergunta sobre como, agora nestas condi¢gbes, fundamentar a
Moral?

A Fundamentacdo da Metafisica dos Costumes e a Critica da
Razao Pratica, com esta motivagdo, comegam por assentar as bases da
moralidade, sem os pressupostos afirmados pela teologia dogmatica. Cabe entéo
buscar o fundamento da moral em outro contexto que ndo o da teologia ou da
religido. A fé, portanto, esta afastada desta démarche. Em seu lugar, Kant busca o
instrumental da razao para fundamentar a moral ndo mais na fé, na religidao ou em
Deus, mas no uso puro da razdo. Aqui se esboga, portanto, o programa deste

trabalho.



“A moral (...) de nenhum modo precisa da religidao, mas basta-se a
si propria em virtude da razéo pura prética”.!

Inspirados nesta afirmacgao das primeiras paginas d’A Religido nos
Limites da Simples Razao, nosso primeiro capitulo vai a este texto para dar conta
do que Kant entende por religido e como esta se realiza historicamente numa
Igreja. Ja no segundo, veremos a critica que Kant faz a teologia Racional e
consequentemente as provas da existéncia de Deus e no terceiro, tendo em vista
as insuficiéncias da Igreja histdrica, tal como foi examinado no capitulo primeiro,
somando as criticas feitas por Kant aos argumentos que provam a existéncia de
Deus, examinados no capitulo segundo — buscaremos mostrar como Kant funda a
Moral universal e necessariamente na razao:

Ao classico argumento ontoldégico que considera que um ser
perfeitissimo que estivesse desprovido de existéncia, ndo seria perfeito e que,
portanto, Deus, sendo perfeito, tém que existir — Kant responde que nao sendo a
existéncia um predicado é injustificado o que se propde no argumento ontoldgico,
que € o salto do logico ao ontolégico. Deduzir a existéncia de Deus do seu
conceito nada mais é que confundir a necessidade incondicionada dos juizos com
a necessidade absoluta das coisas, e ja Kant nos alertou:

“Porém, a necessidade incondicionada dos juizos ndo € uma

necessidade absoluta das coisas. Porque a necessidade absoluta do juizo é s6 uma

necessidade condicionada da coisa ou do predicado no juizo.”

"KANT Immanuel; A Religidio nos Limites da Simples Razio; pag. 11 e pag. 12 desta dissertagdo.
?1d.; Critica da Razdo Pura; pag. 501 e pag. 50 desta dissertagdo.



Desta forma cai junto coma prova ontoldgica, a cosmoldgica — que
deduz do contingente o necessario —; e a fisico-teoldgica — que se maravilha com
a ordem do mundo natural -; por terem, ambas, o seu fundamento naquela
primeira.

Assim, na medida em que nao € aceita a afirmacao ontoldgica da
existéncia de Deus, tida como certa pelos tedlogos tradicionais de cunho racional,
perde-se o fundamento tedrico da religiao e, portanto, perde-se a autoridade desta
para fundamentar a Moral. A questao que aqui se pdée é como a Moral deve se
fundar independentemente de sua ancoragem religiosa a exigéncia de uma critica
a teologia racional?

A resposta que nos foi apresentada por Kant, se pretende
definitiva. Ele ndo se interessa em listar o agir tido como ético por esta ou aquela
sociedade empirica. Desiste de elaborar uma “antropologia dos valores” ou, o que
da no mesmo, uma “fisica dos costumes”, antes, busca os principios a priori,
universais e necessarios que devem sempre, e em todo o lugar, determinar a
vontade, para que a acgao dai resultante seja considerada como um agir Moral.
Inaugura, entdo, uma Metafisica dos Costumes, o que se traduz em fundamentar
na razao o arbitrio, independentemente das determinagdes da sensibilidade.
Assim, encontra no Dever, conceito que contém ja em si o de Boa Vontade3, o)
principio obrigante da vontade livre, formulacdo esta que pretende ser a ultima

resposta de uma Moral autbnoma.

3 1d.; Fundamentacdo da Metafisica dos Costumes; pag. 208 e pag. 79 desta dissertagdo.

10



A razéo tedrica vé-se com o0s objetos para os conhecer; a razdo
pratica, para os tornar reais. Deste modo, postular a liberdade significa ao mesmo
tempo, por parte da razao, exigir também os postulados de Deus e da imortalidade
da alma, ja que agora precisamos, também, considerar o conceito de felicidade —
este nao mais se traduz como uma mera satisfagcao desenfreada das inclinacoes,
tomada como principio do agir por amor-de-si; trata-se, agora, da felicidade
entendida como dignidade de ser feliz. Podemos, com Kant, entdo dizer que: “..a
moral ndo é propriamente a doutrina sobre como nos tornamos felizes, mas como

devemos tornar-nos dignos da felicidade™. Assim, a moral conduz a religido quando
representa um mundo regido por um soberano que faz coincidir moralidade e
felicidade — harmonia esta de per si estranha a qualquer uma das duas -, em um
reino de Deus no qual os seres racionais se consagram a Lei Moral com toda a
sua alma.

E, neste sentido, a religido deixa de ser mera confissdo sensivel
de uma fé particular para tornar-se a reunido de um povo moral de Deus que vé a

observancia de todos os verdadeiros deveres como mandamentos divinos, ndo como

acoes destinadas exclusivamente [a agradar] a Deus®.

*1d.; Critica da Razdo Prdtica; pag. 149 e pag. 97 desta dissertagio.
> 1d.; A Religido nos Limites da Simples Razdo; pag.194 e pag. 15 desta dissertagio.

11



1. DA RELIGIAO

1.1 — A Religiao e a Moral

“A Moral (...) de nenhum modo precisa da religido, mas basta-se a
si prépria em virtude da razao pura pratica”®.

Estas palavras de Kant, pouco em seguida a abertura de sua obra,
A Religido nos Limites da Simples Razdo, podem chocar a todos que depositam
na religido o inicio e o termo de toda a moralidade. E certo que os filésofos
modernos, sobretudo a partir do séc. XVIll, tendo na razdo o suporte unico de
suas convicgoes, contribuiram em muito para fazer da Moral uma doutrina
autbnoma, desvinculada de pressupostos de fé. Kant, de forma original, vincula-se
a esta tradicao.

Na verdade, ja em Sdcrates encontramos a moralidade como
determinacao da razdo, uma vez que, para ele, o mal moral ndo sera senéo o fruto
do calculo incorreto. Temos ja um depoimento que sobre Sécrates faz Aristételes,
em sua Etica a Nicémaco:

“Podemos perguntar agora como é possivel que um homem que julga
com retiddo se mostre incontinente na sua conduta. Alguns afirmam que tal conduta é
incompativel com o conhecimento, pois seria estranho — assim pensava Sécrates, - que
existindo o conhecimento num homem, alguma coisa pudesse avassala-lo e arrasta-lo

ap6s si como a um escravo”’.

S KANT, Immanuel; 4 Religido nos Limites da Simples Razdo, pag. 11.
" ARISTOTELES; Etica a Nicémaco, pag. 118.

12



Sem fazer o percurso historico destas idéias — apenas a lembrar
que, com o cristianismo, a vinculagado da moral a religido foi bastante refor¢gada —,
nosso objetivo mais importante € apresentar a posicao de Kant a este respeito.

Desde o provocativo titulo de A Religido nos Limites da Simples
Razdo, antevemos o projeto kantiano de subsumir a religido ao crivo da
racionalidade, ndo a deixando ao mero arbitrio da fé. Como questao decorrente,
aparece o tema da moralidade que, veremos, surge como a via de acesso,
segundo Kant, a verdadeira religiao.

Vé-se que a moral, enquanto determinacdo de um reto agir,
implica em um imperativo, uma ordem racional interior e objetiva, fundada na
liberdade do individuo mesmo. E pois neste sentido que o autor escreve:

“A Moral, enquanto fundada no conceito do homem como um ser livre
que, justamente por isso, se vincula a si mesmo pela razdo a leis incondicionadas, nao
precisa nem da idéia de outro ser acima do homem para conhecer o seu dever, nem de
outro mébil diferente da propria lei para o observar™.

Ou ainda quando, pouco adiante, insiste:

“A Moral (...) de nenhum modo precisa da religido, mas basta-se a si

prépria em virtude da razdo pura prética”’.

8 KANT, Immanuel; 4 Religido no Limite da Simples Razdo, pag. 11.
9 .
Ibid.

13



Ao homem cabe a obediéncia a lei moral e s6 a ela, obediéncia
que se deve caracterizar muito principalmente como exercicio de liberdade,
tomado no sentido de um ato de determinagao da sua proépria vontade livre pela lei
moral.

Sem conhecer o pensamento de Kant, poder-se-ia perguntar:
Como pode ser livre uma vontade determinada por uma lei, e mais ainda, sendo
esta lei uma lei moral? A resposta advém do fato de que o principio da moralidade
— a lei moral- é absolutamente a priori, independente de toda empiria, autbnomo,
fundamentado apenas em si mesmo. A vontade livre, neste contexto, significa
exatamente a vontade liberta das determinagcées de uma legislagédo heterébnoma,
sejam leis de nossa natureza sensivel, leis politicas e no caso em que nos
interessa, leis ditadas pelas crengas religiosas.

Por outras palavras, s6 se ¢é livre quando a vontade é determinada
pela lei moral.

A palavra de ordem no pensamento pratico kantiano € a afirmacéao
da independéncia da moralidade ante o mundo empirico, isto €, ante toda
legislagdo exterior. Assim sendo, quanto a mandamentos de religido, sé os admito
como minha maxima, na medida em que os mesmos se conformarem ao que
determina a razdo, em acordo com a lei moral. E neste sentido que a moralidade
se torna legitimo servigo de Deus:

“O verdadeiro (moral) servico de Deus, que os crentes hdo de prestar

como suditos pertencentes ao seu reino (...) s6 pode consistir, na disposi¢ao de dnimo, na

14



observancia de todos os verdadeiros deveres como mandamentos divinos, ndo como

acgdes destinadas exclusivamente a Deus”°.

A ultima parte do texto citado ja implica uma maior atengao: “...ndo
como agdes destinadas exclusivamente a Deus.” Querera Kant significar que meu
agir ndo devera ter como objetivo ser agradavel a Deus? Em certo sentido, é
exatamente isso. N&do devo ter minha vontade determinada por objeto exterior
algum; em contraposi¢cdo a colocagao da legitima idéia de Deus como legislador
moral dos homens, € aqui, ao contrario, um mero legislador estatutario, um
instrumento de coercado da vontade que inibe e descaracteriza a vontade livre:

“(...)pois o que nos deve ser imputado como bom comportamento moral

nao deveria acontecer por influéncia estranha, mas somente pelo melhor uso possivel das

nossas proprias forcas” "

A influéncia estranha mencionada pelo autor €, no caso, a coacao
do livre arbitrio pelo temor do castigo ou o desejo da recompensa, até mesmo se
este prémio redundar em uma vida gozosa no paraiso. Ja ai pode estar implicada
uma impureza do valor moral da vontade pois, 0 que se pretende realmente, e a
qualquer custo, é o préprio bem-estar nesta vida ou até mesmo na futura, para os
que nela créem. A tal determinagcido egoista ou inclinante da vontade Kant chama
de agir pelo amor de si mesmo, o que é absolutamente danoso a moral, pois “(...)

tal amor, aceite como principio das nossas maximas, é precisamente a fonte de todo o

mal”12.

191d., ibid., pag. 194.
'1d., ibid., pag. 192.
21d., ibid., pag. 51.

15



1.2 — A Religido Verdadeira

Neste ponto, cabe explicitar o que Kant compreende por religido.
Partindo do que comumente se pensa, opde sua propria concepgao:

“O homem comum entende sempre por religido a sua fé eclesial que se

lhe apresenta aos sentidos, ao passo que a religiao é inteiramente oculta e depende das

disposicbes de dnimos morais”."

Para Kant, entdo, a religido verdadeira concerne mais a
interioridade moral dos homens do que propriamente a vinculacdo pela fé a
igrejas: “A religido (subjetivamente considerada) é o conhecimento de todos 0s nossos

deveres como mandamentos divinos” .

Esta religido, que seria um verdadeiro servigo (moral) de Deus,
traduzir-se-ia, no dizer kantiano, por um servico dos coragdes. Passaremos a
explicar melhor em seguida.

Ja falamos da confusdo que o homem comum faz ao identificar fé
eclesial com religido e ja entendemos, com Kant, essa ultima como o
conhecimento de todos os nossos deveres como mandamentos divinos. Cabe
agora considerar mais de perto o ponto fulcral de nosso estudo, que é indicado

pela pergunta: Que vem a ser religido para Kant?

B1d., ibid., pag. 114.
1d., ibid., pag. 155.

16



Decerto, a religiao ndo pode ser vista como um servigo de corte,
onde, através de meros servicos e ritos empiricos, pretendemos conquistar a
simpatia de forgcas supra-naturais ou o perdao facil de erros cometidos, pois assim,
em nada mudamos nossa propria natureza, elaborando um deus fast-food para
servir aos nossos propositos, invertendo a relagdo, ja que ndo somos mais noés
que devemos servir:

“..de fato, construimos entao para nés um Deus no modo como
julgamos poder conquista-lo com a maior facilidade para nossa vantagem e ser
dispensados do oneroso esforgo ininterrupto de atuar sobre o mais intimo da nossa
disposigdo de animo moral”*°.

Trata-se de um “jogo de agradar’, buscando de Deus seus
favores. Ou até usando expedientes extremos tais como flagelagbes e auto-
flagelagdes, como formas de peniténcia que, na verdade, sdo apenas mais um tipo
de tentativa de agir sobre Deus, na esperanca de que este atestado de servilidade
repare a debilidade ou pregui¢ca do corag&o para seguir os mandamentos morais.

A tudo isto, Kant chama de ilus&o religiosa:

' 1d., ibid., pags. 170-171.
1 “Ilusdo é o engano que consiste em ter a simples representacdo de uma coisa por equivalente a propria
coisa”. Opus cit. nota a pag. 170.

17



“Do sacrificio dos labios, que pouquissimo lhe custa, até ao dos bens
naturais, que, alias, se poderiam utilizar melhor em vantagem dos homens, e inclusive até
ao sacrificio da sua propria pessoa, ao perder-se no estado de eremita, de faquir ou de
monge, par o mundo o homem tudo oferece a Deus, exceto a sua disposicdo de &nimo
moral; e quando diz que também lhe oferta o coragado, ndo entendo por tal a intencdo de
uma conduta agradavel a Deus, mas um desejo cordial de que aqueles sacrificios possam

»17

ser aceites em pagamento por esta ultima”"".
O principio moral (boa conduta) oposto a ja mencionada iluséo
religiosa € bem outro. Nao se trata mais de ‘tornar-se agradavel a Deus mediante

acées (do culto) que (embora trabalhosas) nao tém por si qualquer valor moral , portanto,

s80 agles extorquidas por temor ou esperanca, acbes que também um homem mau pode

"8 caracterizando-se numa fé de serventia’® e recompensa (fides

executar
mercenatria, servilis). A esta se contrapde a fides ingenua, que se traduz em uma

disposicdo de animo moralmente boa.

'71d., ibid., pag. 174

®1d., ibid., pag. 121.

¥ Ibid.: “a fé de uma religido do culto de Deus é uma fé de serventia e recompensa (fides mercenaria,
servilis) e ndo pode ter-se por fé beatificante, porque ndo ¢ moral. Pois esta ultima ha de ser uma fé livre,
baseada nas puras disposi¢oes do coragdo (fides ingenua).

18



Aqui comegamos a encontrar o fundamento da verdadeira religido.
E a conducdo da vida conforme o dever que importa levar para se tornar, somente
desta forma, agradavel a Deus. De fato, Kant divide as religides (entendendo por
este termo a forma com que nos aproximamos delas) em religides de “peticdo de
favor” e “religido moral” isto &, ‘religido da boa conduta de vida™. Assim, a
verdadeira religiao se encontra, ndo nas manifestacdes externas de fé, mas nas
acdes que correspondam a uma vontade moralmente determinada, o que vale
dizer, nas intencdes boas. Tudo isso fica mais claro quando o autor nos informa
que “o zelo constante votado a uma conduta moralmente boa seja tudo o que Deus dos

221

homens exige”“" (grifo nosso).

Ou mais adiante:

“N&o lhes entra na cabega (dos homens) que, ao cumprirem os seus
deveres para com os homens (eles proprios e outros), executam também justamente por
isso mandamentos divinos, portanto, em todo seu fazer e deixar, na medida em que tem
relagdo com a moralidade, estdo constantemente no servigo de Deus, e que também é

absolutamente impossivel servir de mais perto a Deus de outro modo”?.

2 1d., ibid., pags. 57-58: “Segundo a primeira, o homem bajula-se a si mesmo, pensando que Deus o pode
fazer eternamente feliz sem que ele tenha necessidade de se tornar um homem melhor (...) Porém, segundo a
religido moral (entre todas as religioes publicas que houve, so a cristd é assim), é um principio o que se
segue: que cada um deve fazer tanto quanto estd nas suas forcas para se tornar um homem melhor”. E logo
mais adiante: “Mas entdo vale igualmente o principio. ndo é essencial e, portanto, ndo é necessario a cada
qual saber o que é que Deus faz ou fez em ordem a sua beatitude; mas sim saber o que ele proprio deve fazer,
para se tornar digno desta assisténcia.”

21 1d., ibid., pag. 109.

* Ibid.

19



O que foi dito acima é a tradug¢ao do verdadeiro principio moral da
religido, oposto a ilusdo religiosa, do qual falamos no comec¢o do capitulo. Desta,
Kant reafirma:

“tudo que o homem, além de uma boa conduta, imagina poder ainda

fazer para se tornar agradavel a Deus é simples ilusdo religiosa e pseudo-servico de

Deus”.

Ja vimos que a verdadeira religido é confundida com diversos
tipos de confissdes religiosas, sendo aquela, na verdade, melhor caracterizada
como o conhecimento dos nossos deveres como mandamentos divinos, ou seja, a
necessidade do cumprimento do supremo bem no mundo?, o que implica um
legislador moral soberano em cujos fins coincidira o resultado final do nosso bem
agir. Tal proposigao € posta necessariamente, como dissemos, pela razao pratica.

Decerto que, na relagdo da religido moral com as crengas que
empiricamente dao-se no mundo, Kant afirma: “Ha somente uma (verdadeira) religido;

mas pode haver muitiplos tipos de fé”?°.

#1d., ibid., pag.172.

#1d., ibid., pag. 140: O supremo bem no mundo seria bem identificado com a efetivagio da dignidade de ser
feliz, construgdo pessoal, através do construto historico da comunidade ética ou Igreja: “A mencionada
adi¢do a historia da Igreja, que concerne ao seu destino futuro e ultimo, representa-a agora, por fim, como
triunfante, isto é, como coroada ainda aqui na Terra de felicidade, apos a superagdo de todos os

obstaculos”.
»Id., ibid., pag. 113.

20



Observa-se, entédo, que as diversas confissbes que emergem das
diferentes culturas, sao sempre de carater estatutario e/ou eclesial, e tém por
fundamento a revelagédo, cuja mensagem € propagada ou pela tradigdo ou por
uma Escritura, constituindo-se, dessa forma, em fé historica. Estas diversas
religides sao caracterizadas pela impossibilidade de universalidade, uma vez que
se limitam ao contingente exposto a sua mensagem mesma.

Desta forma, e tendo em mente o elemento verdadeiramente
caracterizador da religido, a disposig&o interior, o autor pode dizer:

“..apenas na disposi¢cdo de dnimo de uma conduta boa se distinguem
daqueles gragas a transposi¢do para um principio totalmente diverso e muito elevado
sobre o primeiro, a saber, o principio por meio do qual aderem a uma Igreja (invisivel)
que abarca em si todos os de bom pensamento, a Unica que, segundo a sua qualidade
essencial, pode ser a verdadeira Igreja universal”*® (grifos nossos).

Para Kant, a verdadeira religido ndo pode ser estatutaria, o que
redundaria em uma coercao da vontade, nem destituida de universalidade, que
seja, a possibilidade (empirica) de chegar a todo homem?. Temos que, entéo, a
religido se fundamenta na lei puramente moral, universalmente acessivel a todo
aquele que, através da razdo, vém a conhecé-la, e isto independentemente da

revelagao.

6 1d., ibid., pag. 178.
?" Haja vista as varias tentativas, por certo ndo desconhecidas por Kant, de levar o Evangelho aos povos ditos
barbaros, de todo o mundo conhecido.

21



Trata-se de uma “legislagdo moral pura, gragas a qual a vontade divina
esta originariamente escrita no nosso coragdo’®. E ainda a atuacdo por dever, ou por
outra, a simples observancia dos deveres, os quais sao ditados pela razdo a
vontade boa e livre, como mandamentos divinos:

“Os homens (...) ndo séo, contudo, faceis de convencer de que o zelo
constante votado a uma conduta moralmente boa seja tudo o que Deus dos homens
exige””.

Desta maneira, na religiao, se identificam os deveres, através da
liberdade, e os mandamentos divinos, cuja superagao da condicdo de meros
estatutos da-se através da necessaria e absoluta coincidéncia com a moralidade
mesma:

“Portanto s6 pode conceber-se como legislador supremo de uma
comunidade ética um ser relativamente ao qual todos os verdadeiros deveres, portanto,
também os éticos, se hdo de representar ao mesmo tempo como mandamentos seus”*.
Entdo, a religido moral, independentemente de estatutos ou

observancias, € o cumprimento do dever, por uma vontade livre, enquanto

mandamento divino inscrito no coragdo do homem.

1d., ibid., pag. 110.
¥ 1d., ibid., pag. 109.
01d., ibid., pag. 105.

22



Assim, o que na verdade chama-se religido, € a resposta a
pergunta sobre como Deus quer ser venerado. Ja vimos que a adoragao ritual ou
revestida unicamente de exterioridade n&o constitui valor moral algum, e se a
religido € realmente um servigo do coragédo, como quer Kant, isto implica em um
compromisso de dever na fundagdo de um reino de Deus na terra como construto
moral, que se inicia, no homem, no reconhecimento precipuo de sua moralidade
como elemento determinante; assim “ndo ha em absoluto salvagdo alguma para os

homens a ndo ser no mais intimo acolhimento de genuinos principios morais na

disposigéo de animo”?'.

Ou ainda, insistindo nesta disposicdo de a&nimo como o fator
preciso, definidor da religido mesma, enquanto obra moral:
“O homem comum entende sempre por religido a sua fé eclesial que se

lhe apresenta aos sentidos, ao passo que a religido é interiormente oculta e depende de

disposi¢ées de d&nimos morais”>?.

Mas, o individuo, somente ele, ndo é suficiente para a consecugao
do supremo fim moral, que seja, a consecug¢ao do sumo bem possivel no mundo,
que consistiria na felicidade consequiente da dignidade de ser feliz, o que, vale
dizer, contraria a determinacao da vontade pelo mundo empirico. Tal satisfacdo da
sensibilidade na desenfreada saciagao do principio do amor-de-si redundaria na
impossibilidade da liberdade mesma; antes, porém, como ja se afirmou, deve-se
buscar através de méritos morais a dignidade de ser feliz. Entretanto, sozinho, o

homem nao é capaz de alcancar o que poder-se-ia chamar de sua acmé moral:

3'1d., ibid., pag. 89.

23



‘o supremo bem moral ndo é realizado apenas mediante o esfor¢o da
pessoa singular em ordem a sua propria perfeicdo moral, mas exige uma unido das
pessoas num todo em vista do mesmo fim”>?.

Para tal, faz-se necessario que o0 homem se reuna em
comunidade, uma vez que é imperativo que se desfaca o hobbesiano estado de
natureza ético®, caracterizado pela mutua corrupcdo da disposicdo moral

(entendida como boa vontade):

“O império do principio bom, na medida em que os homens para ele
podem contribuir, s6 é alcancavel, pois, tanto quanto discernimos, mediante a erec¢do e a

235

extensdo de uma sociedade segundo leis de virtude e em vista delas””. (grifo nosso)

Desta forma, a Igreja, identificada como o principio da saida do
estado de natureza ético, apresenta-se como o primeiro passo na construgdo do
sujeito moral:

“(...) assim, o estado de natureza ético é um publico assédio reciproco

dos principios de virtude e um estado de interna amoralidade, de que o homem natural se

deve, logo que possivel, aprontar a sair.”*®

321d., ibid., pag. 114.
3 1d., ibid., pag. 104.
3 “Status hominum naturalis est bellum omnium in omnes” Idem; nota da pag. 103.
¥ 1d., ibid., pag. 100.
3% 1d., ibid., pag. 103.

24



Assim, a comunidade ética € o meio através do qual o homem se
subtrai ao estado natural ético, e pode fazer face ao principio do mal no mundo.
Embora continue inexoravel a exigéncia sobre a moral individual, € ao mesmo
tempo imperativa a reunidao de todos os homens sob leis de virtude como a unica
forma de realizagao possivel da idéia de um povo de Deus, ou seja, a Igreja:

“Pela razdo moralmente legisladora, além das leis que ela prescreve a
fodo o individuo, foi também algcada uma bandeira da virtude como ponto de unido para

todos os que amam o bem, a fim de sob ela se reunirem e conseguirem assim, antes de

mais, prevalecer sobre o mal que sem descanso os ataca.”®

Nessa Igreja, teriam que coincidir os deveres humanos com os
mandamentos divinos. Trata-se de uma Igreja visivel, como nomeia Kant, unido
efetiva dos homens em um ideal coincidente com o da Igreja invisivel, nesta
ultima, que nao é objeto de experiéncia possivel, ocorre a idéia da unido de todos
os homens retos sob o governo divino imediato, mas moral, do mundo®.

Ora, vemos que a Igreja invisivel é-nos apresentada como o
arquétipo ao qual deve observar a Igreja visivel. Aqui, temos a limitagdo imposta
pelo concreto que é apresentada pela efetivacdo empirica de uma idéia. Se é
assim, como fazer a tentativa de superacao das barreiras postas pela concretude,
com vistas a conservagao da pureza da idéia (de Igreja) em sua apresentagao

sensivel?

71d., ibid., pag. 100
*1d., ibid., pag. 107

25



A bem da verdade, a igreja da-se como processo de construgao
inserido na historicidade e dependente, s6 em certa medida, da vontade humana.
Tudo se passa sem olvidar a importancia da individualidade moral, cujo
fundamento essencial se apresenta como condi¢gdo deste processo, embora nao
seja condigao suficiente, tdo-somente, apenas o homem moral:

“Instituir um povo de Deus moral é, portanto, uma obra cuja execugéo

ndo se pode esperar dos homens, mas somente do proprio Deus. Contudo, ndo é

permitido ao homem estar inativo quanto a este negdcio e deixar que a Providéncia atue,
como se a cada qual fosse permitido perseguir somente seu interesse moral privado.”**

Cabe agora perguntar pela caracteristica essencial desta Igreja,
dita em Kant, invisivel, paradigma desta que se realiza historicamente. A resposta
se da na coincidéncia, como ja se afirmou antes, do mandamento divino com o
dever humano:

“...)Jao cumprirem seus deveres para com homens (eles préoprios e
outros), executam também, justamente por isso, mandamentos divinos, portanto, em todo
o seu fazer e deixar, na medida em que tem relacdo com a moralidade, estdo
constantemente no servigo de Deus, e que é também absolutamente impossivel servir

de mais perto a Deus de outro modo.”*°

¥ 1d., ibid., pag. 106.
*1d., ibid., pag. 109.

26



Assim, esta € a lei, a verdadeira esséncia sobre a qual se assenta
a Igreja: A Lei Moral, oriunda da razao, passivel de ser conhecida por cada
homem por si mesmo*'; daqui se origina a fé religiosa pura. Por outro lado, temos
as leis estatutarias, reveladas, constituidas em sua maior parte por estatutos e
prescri¢des ritualisticas e que, devem apenas fazer refletir com mais intensidade,
se ainda necessario for para a humanidade, a supremacia daquela outra. A fé
originada deste modo chama-se fé eclesial.*> Poder-se-ia afirmar que, no mundo
sensivel, esta ultima se apresenta como veiculo e meio de propagag¢ao daquela
primeira. De fato, Kant aponta que ‘no esforco do homem em vista de uma

43

comunidade ética, a fé eclesial precede naturalmente a fé religiosa pura™’, para logo

observar, em seguida, em nota de pé-de-pagina: “Moralmente deveria ser ao invés.”™

*11d., ibid., pag. pag. 110: “cada um pode conhecer por si mesmo, gragas @ sua prépria razdo, a vontade de
Deus que esta na base de sua religido, de fato, o conceito da divindade promana, em rigor, apenas da
consciéncia destas leis e da necessidade racional de aceitar um poder que lhes pode proporcionar todo o
efeito possivel num mundo, efeito consonante com o fim ultimo moral”.

#1d., ibid., pag. 112

“ Ibid.

*1d., ibid., nota 40 da pag. 112.

27



A fé eclesial e a fé religiosa pura tendem a se encontrar na
histéria. A construgdo de uma Igreja visivel, reflexo da idéia da Igreja invisivel, é
uma construcdo na qual tateia o homem - esperangoso de que o proprio Deus nao
esteja se furtando a este processo -, contudo a Igreja invisivel ndo se pode
apresentar em um modelo histérico. Todavia, € muito importante manter sempre
em mente que a Igreja se caracteriza tanto por um servigo dos coragées*, quanto
pela sua universalidade, ou seja, suas maximas sao validas para todo o ser
racional, ao mesmo tempo em que fazem comungar os principios racionais com os
oriundos da revelagéao.

Assim, Kant apresenta o judaismo (outras confissbes poderiam
igualmente ser consideradas) como um grande exemplo do que ndo pode ser
chamado Igreja, posto que é uma complexdo de leis simplesmente estatutarias®:

“Esta ndo é em rigor uma religido, mas apenas a unido de uma multiddo

de homens que, por pertencerem a uma estirpe particular, se transformaram numa

comunidade sob leis apenas politicas.”’

# 1d., ibid., pag. 194. Kant aponta, aqui, a intengdo interior, como o verdadeiro metro religioso: “O
verdadeiro (moral) servigo de Deus, que os crentes hdo de prestar como suditos pertencentes ao seu reino,
mas ndo menos também (sob leis de liberdade) como seus cidaddos, é decerto, como este proprio reino,
invisivel, ou seja, um servigo dos coragdes (no espirito e verdade), e so pode consistir, na disposi¢do de
animo, na observancia de todos os verdadeiros deveres como mandamentos divinos, ndo em agoes destinadas
exclusivamente a Deus.”

% 1d., ibid., pag. 131: “A fé judaica, quanto a sua organizacdo original, é uma complexdo de leis
simplesmente estatutdrias em que se baseava uma constitui¢do estatal; de fato, os aditamentos morais que ou
ja entdo, ou também subseqiientemente, lhe foram acrescentados, ndo pertencem pura e simplesmente ao
Judaismo como tal.”

7 Tbid.

28



Entdo, com Kant, podemos afirmar que a histéria universal da
Igreja, enquanto deve constituir um sistema, s6 a podemos iniciar a partir da
origem do cristianismo*®. Nele se apresenta a universalidade entendida como
validade para todos os seres racionais; aqui se identificam razdo e revelagao,
sendo sua precipua finalidade a propagacdo da mensagem através de uma
instituicao histdrica. Dito de outra forma, trata-se da apresentagao de doutrinas de
matérias de fé que bem poderiam ter, em sua origem, a razdo, o que garantiria a
sua validade moral. E j4 ndo apenas a religido (moral) em si mesma,
mandamentos divinos inscritos no coragdo humano, mas antes apresentacao de
preceitos que se definem como a apari¢ao histérica da primeira Igreja verdadeira.
Kant exemplifica:

‘(...) nédo é a observancia de deveres civis externos ou de deveres
eclesiais estatutarios, mas apenas a pura intencdo moral do coracdo, o que pode tornar o
homem agradéavel a Deus (V, 20-48); que diante de Deus, o pecado em pensamento é
considerado igual ao ato (V, 28) e que, em geral, a santidade é a meta a que o homem

2 49

deve aspirar (V,48); que, por exemplo, odiar no coracdo equivale a matar (V, 22)...” " e

muitos outros.

¥ 1d., ibid., pag. 133: “Por conseguinte, a histéria universal da Igreja, enquanto deve constituir um sistema,
s0 a podemos iniciar a partir da origem do cristianismo, o qual, como abandono total do judaismo, de que
brotou, baseado num principio inteiramente novo, operou uma revolu¢do total nas doutrinas de fé.” Cf.
também nota anterior.
¥ 1d., ibid., pag. 161.

29



Por isso, - por essa consciéncia de que a Igreja € um encontro das
crengas acima mencionadas na énfase absoluta no carater objetivo da religido,
isto &, a racionalidade do axioma moral enquanto identidade da proposi¢cao do
dever e do mandamento divino, com vistas a consecu¢ao do bem supremo no
mundo ou, o que da no mesmo, da Igreja universal - Kant foi bem otimista em sua
afirmacéo peremptoria®:

“Se agora se perguntar qual é a melhor época de toda a histéria da
Igreja até hoje conhecida, ndo tenho qualquer davida em dizer: é a atual”.

Mas, para que efetive essa idéia e que se evite confusdes, é
necessario que a atitude de consciéncia se mantenha, porque o homem comum
tem em si sobretudo uma propenséo constante para passar a fé passiva®’. Para
que se caracterize a verdadeira fé, ou a verdadeira Igreja é imperativo saber que:

“a verdadeira religido se ndo deve situar no saber ou no professar o que

Deus faz ou fez para a nossa beatitude, mas no que nés devemos fazer a fim de nos

tornarmos de tal dignos”.>

Com isto, chegamos, através de algumas consideragdes sobre o
que vem a ser uma Igreja, a responder o que é, para Kant, a religiao, ou melhor
dito, a Religido Verdadeira. Agora nos cabe interrogar se, para Kant, tal Religido
Verdadeira tem possibilidade de se edificar concretamente através de uma Igreja

historicamente existente.

01d., ibid., pag. 137.
S'Id., ibid., pag. 138.
> Ibid.

30



1.3 — A Religido e a Realizagao Histérica da Igreja

A pergunta fundamental agora a ser feita € a seguinte: a
constituicdo essencial do homem permite a construgdo de uma Igreja verdadeira?
Em caso negativo, de que valeria todo o esforgo historico da humanidade em vista
desta proposta? Cabe pois, primeiramente, buscar na esséncia do homem o
fundamento e a condigcédo de possibilidade para a edificagcdo de uma comunidade
ética. A pergunta passa a ser entdo: O que € o Homem?

Desde ha muito tempo, propde-se a questdo sobre a natureza
malévola ou benévola do homem. Kant responde que a imputabilidade moral se
inicia sempre pelo uso da liberdade. O ato de decisdao moral tem por fundamento
uma maxima® que, por sua vez, deveria estar assente na lei moral; como tal nem
sempre ocorre, pode-se afirmar que tanto o homem bom como o0 mau nao o sao
em si mesmos; apenas, e iSso nao € pouco, admitiram em suas maximas 0s

principios da bondade ou maldade, respectivamente:

31d.; Fundamentacdo da Metafisica dos Costumes; cf. nota a pg. 209: “Mdxima é o principio subjetivo do
querer; o principio objetivo (isto ¢, o que serviria também subjetivamente de principio prdtico a todos os
seres racionais, se a razdo fosse inteiramente senhora da faculdade de desejar) ¢ a lei pratica.”

31



“(...) se estenderéa aqui apenas o fundamento subjetivo do uso da sua
liberdade em geral (...). Mas este fundamento subjetivo deve, por sua vez, sempre ser um
actus de liberdade (pois de outro modo o uso ou abuso do arbitrio do homem, no tocante
a lei moral, ndo se lhe poderia imputar, e o bem ou o mal chamar-se nele moral). Portanto
o fundamento do mal ndo pode residir em nenhum objeto que determine o arbitrio
mediante uma inclinagdo, em nenhum impulso natural, mas unicamente numa regra que o
préprio arbitrio para si institui para o uso da sua liberdade, isto é, numa maxima.”%*

Frequentemente, somos levados a desconfiar de que sao
principios de malignidade os que sdo admitidos na maxima; para tanto, basta uma
observacao empirica do que ocorre no comportamento cotidiano dos homens e no
curso da historia.

Inicialmente, Kant se apresenta hesitante em propor a radicalidade
do mal na natureza humana. O fato € que ele aborda o tema ja ndo falando de
predisposi¢ao para o mal; antes, prefere usar um termo bem mais brando:

“Por propensdo® (propensio) entendo o fundamento subjetivo da
possibilidade de uma inclinagdo (desejo habitual, concupiscentia), na medida em que ela

é contingente para a humanidade em geral”. *®

> 1d.; A Religido nos Limites da Simples Razdo; pag. 27.
» Id.; Ibid. cf. nota a pg. 34 “Propensdo é, em rigor apenas a predisposicdao para a dnsia de uma frui¢do,

quando o sujeito faz a experiéncia desta ultima, a propensdo suscita a inclinag¢do para ela”.
>0 Id.; ibid.; pag. 34

32



Note-se que os termos empregados sédo “possibilidade de uma
inclinagdo” e “contingente para a humanidade em geral’. Assim, “possibilidade”
implica na ndo necessidade de sua propria efetivacdo, dando-se 0 mesmo com
“‘contingente”. Dessa forma, e até aqui, ndo ha indicacdo alguma do que se
poderia chamar de um mal radical na natureza do Homem. Bem ao invés, o mal se
apresenta quase como um ser desprovido de ser, irredutivel ao conceito,
desprovido de esséncia, um nada que €; em suma, um nao-ser, lembrando a
posicao agostiniana, herdada de Plotino, do mal como privagdo ou caréncia de
bem.

O mal seria melhor apresentado como fruto da fragilidade da
natureza humana que, embora admitindo o bem como possibilidade do arbitrio,
nao o determina moralmente. Sendo o homem um animal que nao pode afastar-se
totalmente de seus impulsos sensiveis que facilmente identificamos com o que se
chamou inclinagéo®’, ndo ¢é dificil imaginar qual serd o caminho de um agir mal®®,
cuja mencao ja se fez em outro lugar — o amor de si:

“tal amor, aceite como principio das nossas maximas, é precisamente a

fonte de todo o mal”.*®

7 1d.; Ibid.; pag. 37: “pelo conceito de inclinagdo entende-se um fundamento subjetivo de determinacdo do
arbitrio”.

% 1d.; Ibid.; pag. 38: “A proposicio ‘o homem é mau’ (..) nada mais pode querer dizer do que: ele é
consciente da lei moral e, no entanto, acolheu na sua maxima a deflexdo ocasional a seu respeito.”

% Cf. pagina 15 e nota 62.

33



O amor de si, fonte ultima de todas as inclinagdes, € o caminho
desviante:

“...Jpodemos entdo chamar a esta propensdo uma inclinagdo natural
para o mal, e, visto que ela deve ser, no entanto, sempre autoculpada, podemos
denomina-la a ela propria um mal radical inato (mas nem por isso menos contraido por
nés préprios) na natureza humana”. %

A sensibilidade®', somente ela, e, consequentemente, as
inclinagdes, nao sao motivo suficiente na determinacédo da malignidade; esta
sobrevira do descumprimento consciente da lei moral, o que inclui um ato da
vontade e da razdo. Antes, trata-se da escolha de subordinagdo dos mobiles para
a determinacido da maxima:

“Por conseguinte, o homem (inclusive o melhor) s6 é mau em virtude de
inverter a ordem moral dos motivos, ao perfilha-los nas suas maximas: acolhe decerto
nelas a lei moral juntamente com a do amor de si; porém em virtude de perceber que uma
néo pode subsistir ao lado da outra, mas uma deve estar subordinada a outra como a sua
condigdo suprema, o homem faz dos mobiles do amor de si e das inclinagbes deste a
condigdo do seguimento da lei moral, quando, pelo contrario, é a ultima que, enquanto
condicdo suprema da satisfacdo do primeiro, se deveria admitir como motivo Gnico na

méxima universal do arbitrio.” %

01d.; Ibid.; pag. 38.

o' Id.; Ibid.; pags. 40 e 41:“0 fundamento deste mal ndo pode por-se, como se costuma habitualmente
declarar, na sensibilidade do homem e nas inclinagées delas decorrentes. Pois, além de ndo terem qualquer
relagdo direta com o mal (pelo contrdrio, proporcionam a ocasido para aquilo que a disposi¢do moral pode
mostrar na sua for¢a, para a virtude), nos ndo temos de responder pela sua existéncia (nem sequer podemos,
porque, enquanto congénitas, ndo nos tém como autores), mas sim pela inclina¢do para o mal, a qual,
enquanto concerne a moralidade do sujeito, por conseguinte, nesse se encontra como num sujeito livremente

operante, tem de poder ser-lhe imputada como algo de que ele é culpado.”
62 1d.; Ibid.; pag. 42.

34



Poder-se-ia resumir todo o argumento no sentido de entender o
mal radical como um aspecto que, embora seja congénito da natureza humana,
nao é determinante exclusivo da vontade. O mal se realiza apenas se a lei moral —
e portanto, a liberdade — n&o imperar sobre esta natureza humana,
originariamente ma:

‘A malignidade da natureza humana ndo deve, portanto, chamar-se
maldade (...) mas antes perversidade do coragdo, o qual, por conseqiiéncia, se chama

um mau coragao. Este pode coexistir com uma vontade boa em geral e provém da

fragilidade da natureza humana — de nao ser assaz robusta para a observancia dos

principios que adotou”. ©

A questdo que agora se coloca é a seguinte: Como se da a
possibilidade da construcdo de uma comunidade ética a partir do homem, cuja
natureza foi acima esbogada e que, como vimos, possui, segundo Kant, uma
originaria disposicao para o mal?

Kant, mais otimista, vé, além desta, um outra disposi¢cao originaria
no ser humano, desta vez para o bem. Percebe-se, dessa forma, que ha como
que um embate entre uma disposi¢cao originaria para o bem e outra disposigao,
igualmente originaria, para o mal. Isto se apresenta de forma aparentemente
contraditoria, e as duas disposi¢des tém o seu lugar na natureza do homem. Para

a resolucao deste impasse, Kant mobiliza o conceito de livre arbitrio ou liberdade:

53 1d.; Ibid.; pag. 43.

35



“O que 0 homem em sentido moral é ou deve chegar a ser, bom ou mau,
deve ele proprio fazé-lo ou té-lo feito. Uma ou outra coisa tem de ser um efeito do seu

livre arbitrio; pois de outro modo néo lhe poderia ser imputada, por conseqiiéncia, hdo

poderia ser nem bom nem mau moralmente”. ®*

A moralidade se identifica com o exercicio da liberdade, que
subsume a lei moral as disposi¢cdes para o mal afirmando, na determinagdo da
vontade, a independéncia de moébiles de sensibilidade. E certo que, com Kant,
podemos afirmar que® “a felicidade, segundo nossa natureza, é para nés, como seres
dependentes de objetos da sensibilidade, o primeiro e o0 que incondicionalmente

desejamos”. Entretanto, nota-se que, colocada a sensibilidade desta maneira
dominante, a conseqliéncia imediata é que a razdo passara a ocupar aqui®,
unicamente o lugar de uma serva da inclinagdo natural, o que redunda em que® a
maxima que por isso se adota ndo tem qualquer referéncia a moralidade.

O termo felicidade nao €&, absolutamente e apesar da infindavel
busca por ela, um adequado mdbil moral. Antes, e como ja foi mencionado®, é

apenas uma motivagao subjetiva condicionada e subalterna:

5 1d.; Tbid.; pag. 50.

8 1d.; Ibid.; nota a pag. 52.
5 Id.; Ibid.; nota 17 a pag. 51.
57 1d.; Thid.

58 Cf. pag. 15 e nota 62.

36



‘De acordo com a nossa natureza (se assim se pretender em geral
denominar o que nos é inato), enquanto seres dotados de razdo e de liberdade, a
felicidade ndo é de longe o primeiro, nem sequer € incondicionalmente um objeto das
nossas maximas; mas tal é a dignidade de ser feliz, a saber, a consonancia de todas as
nossas maximas com a lei moral”. %

Neste ponto estamos em condigdes de responder a pergunta
acima feita, concernente a construgdo de uma lIgreja, representagao visivel do
invisivel, portanto histdérica, obra humana e ao mesmo tempo divina que Kant
identifica com uma sociedade ética. Sua possibilidade se da porque a constituicdo
do homem, embora originariamente ma, é capaz de subsumir esta natureza como
ser livre, isto €, como ser moral.

Sabe-se que, para Kant, ha na natureza humana um mal radical,
como ha igualmente uma disposi¢ao para o bem; aqui ha a necessidade individual
de uma tomada de decisdo quanto a opg¢ao pela moralidade, uma vez que ao
homem n&o é dada a possibiidade de que a moralidade se exerca
inexoravelmente. Bem ao contrario, esta exige a todo momento uma vigilante luta
contra os impulsos inclinantes oriundos de uma natureza radicalmente ma, pois “o

primeiro bem verdadeiro que o homem pode fazer é sair do mal, o qual ndo se deve

buscar nas inclinacées, mas na maxima pervertida e, portanto, na prépria liberdade”. °

% 1d.; Ibid.; nota a pag. 52.
"0 1d.; Ibid.; nota a pag. 64.

37



Assim, é justo considerar o advento da comunidade ética como o
esforco de cada um fazendo a cada momento o bom uso de sua liberdade. Ao
homem sempre e no final, cabera a ultima palavra sobre se opta por indiferenciar-
se dos animais, pondo sempre em sua maxima o amor de si mesmo, valorizando
assim suas inclinagdes egoistas ou fundamenta o agir, todo o tempo, na lei moral,
considerando-a como mobile suficiente por si mesma:

“Pelo que néo é necessario a Moral, em ordem ao reto agir, fim algum,
mas basta-lhe a lei que contém a condicdo formal do uso da liberdade em geral.””

Vimos, entdo, que a realizagao histérica de uma comunidade ética
perfeita que seria constituida sob a forma de uma Igreja, representa, para Kant,
uma idéia reguladora cuja funcédo é, ndo tanto se realizar historicamente, mas
antes inspirar, com seu modelo, as igrejas realmente existentes e uma vez que
esta (a Igreja existente), possui necessariamente a precariedade do que é
histérico, cabe a Kant propor a legislagcdo da comunidade ética fundada em outra
instancia que n&o a religido. Esta exigéncia se fara mais premente a partir da
critica de Kant a Teologia Racional, onde pde por terra todas as provas classicas

da existéncia de Deus.

"M Id.; Ibid.; pag. 13.

38



2. DA CRITICA A RELIGIAO

Neste capitulo pretendemos mostrar que a critica kantiana a
teologia racional aponta para a impossibilidade teérica de se provar a existéncia
de Deus. Sem esta prova, a religido, perdendo seu fundamento racional — a
existéncia de Deus -, perde a0 mesmo tempo a possibilidade de ser a base firma

para a fundamentacdo da moral.

2.1 — A ldéia de Deus

Corre uma lenda, que compara o professor de Konigsberg ao
terrivel Robespierre; este havia apenas matado um rei e alguns milhares de
franceses, mas Kant cometeu maior pecado, j4 que havia matado Deus, ao
solapar os mais caros argumentos da teologia.

Na sua Critica da Razdo Pura, respondendo a pergunta sobre o
que posso conhecer, e chegando a conclusao de que so é possivel fazer ciéncia
sobre os objetos sensiveis, Kant destréi toda a metafisica que lhe era anterior,
questionando a possibilidade de conhecimento dos objetos que estdo para além
da experiéncia.

Outra deliciosa fabula conta que os padres da Alemanha,
protestando alucinados contra ele, se vingaram, chamando aos seus cachorros de

Kant.

39



Estes episdédios apontam para o fato de que a critica kantiana, em
sua época, pdde ser lida, e mal compreendida, como um libelo contra a religido.
Sem ser exatamente este o intuito de Kant, na verdade nela ha uma severa critica
a teologia de cunho racional onde se pretende afirmar a existéncia de Deus a
partir do conceito.

De fato, observando no inicio de sua Critica, todos os progressos
das ciéncias naturais e se perguntando porque n&o poderia acontecer o mesmo na
metafisica, Kant pretende tomar ao paradigma da matematica e ciéncia da
natureza, a possibilidade e a certeza de se fazer uma metafisica definitiva ou
entdo rejeitar, de uma vez por todas, a toda pretensao deste projeto.

Que se podera entéo, ao fim e ao cabo, dizer do objeto supremo
de seu interesse - Deus?

Ja na conclusdo da Estética Transcendental, Kant afirma que os
juizos, na pretensao a verdade, tém que se limitar aos objetos da sensibilidade:
“tais juizos, (...) nunca podem ultrapassar os objetos dos sentidos e apenas tém valor
para objetos da experiéncia possivel.””

Ora, como Deus n&o é, entre outros objetos da metafisica,

passivel de experiéncia, ndo se pode considera-lo como objeto possivel para o

|73

conhecimento. Assim, cabe perguntar em que contribui esta idéia ou ideal” para o

avancgo do saber, se alguma contribuigdo desta natureza é possivel.

2 KANT, Immanuel; Critica da Razdo Pura; pag. 87.

& Id.; Ibid.; pag. 485: “Mas, ainda mais afastado da realidade objetiva do que a idéia, parece estar aquilo a
que chamo o ideal, que é o que entendo pela idéia ndo somente in concreto, mas in individuo, isto ¢, como
coisa singular determinavel apenas pela idéia.”

40



No capitulo (da Critica) que trata do Propdsito Final da Dialética
Natural da Razdo Humana, Kant aponta o lugar de direito que pertence as Idéias
da Razao. Estas devem ser entendidas como principios reguladores que dirigem a
razdao a procura de leis cada vez mais capazes de explicar uma maior
multiplicidade de fenbmenos:

“As idéias da razao pura ndo podem nunca ser em si mesmas dialéticas,
SO ao seu abuso se devera atribuir a aparéncia enganosa que possam apresentar; S§o-
nos impostas pela natureza da nossa razao e esta instancia suprema de todos os direitos
e pretensées da nossa especulacdo nado pode contar originariamente enganos e
ludibrios”.

Ou ainda:

“A razdo humana é, por natureza, arquitetbnica, isto é, considera todos
0s conhecimentos como pertencentes a um sistema possivel, e por conseguinte, s6
admite principios que, pelo menos, ndo impecam qualquer conhecimento dado de
coexistir com outros num sistema.” "

Respeitando a diferenga entre a representagdo de um objeto que
me € dado pela sensibilidade e representacdo de um construido pela razao, temos
que este ultimo ndo executa o salto do mundo logico ao ontolégico, bastando-lhe

apenas que se preste, como idéia, a uma relacdo de representagdo com outros

objetos na sua unidade sistematica’.

" 1d.; Ibid.; pag. 550.

7 1d.; Ibid.; pag. 426.

761d.; Ibid.; pag. 550: “Hd uma grande diferenca entre o que é dado & minha razdo como objeto pura e
simplesmente e o que é dado somente como objeto na idéia. No primeiro caso, os meus conceitos tém por fim
a determina¢do do objeto. No segundo, ha na verdade so um esquema, ao qual se ndo atribui diretamente
nenhum objeto, nem mesmo hipoteticamente, e que serve tdo-so para nos permitir a representa¢do de outros
objetos, mediante a relagdo com essa idéia, na sua unidade sistematica, ou seja, indiretamente.”

41



Cabe entdo entender a idéia, ndo como principio constitutivo que
redundaria em objeto existente, e sim como principio regulador da unidade
sistematica do diverso do conhecimento empirico em geral ”’.

Desta forma, cabe pressupor alguma coisa distinta do mundo, que
contenha o fundamento de sua ordem e do seu encadeamento segundo leis
universais. A admissao deste objeto, desde que o concebamos como objeto na
idéia e ndo como algo existente em si (objeto in concreto), se traduz como
instrumento de progresso da ciéncia, na medida em que faz avancar a
investigacdo empirica, respaldada pelo desejo de generalizagdo e unificagéo
sempre crescentes:

“Com efeito, pér uma coisa correspondente a idéia, um algo, ou um ser
real, ndo significa que se pretenda alargar o nosso conhecimento das coisas mercé de
conceitos transcendentes; porque este ser s6 como fundamento é posto na idéia, ndo em
si proprio, e, portanto, unicamente s6 para exprimir a unidade sistematica que devera
servir-nos de fio condutor para o uso empirico da razao, sem todavia decidir coisa alguma

quanto ao principio dessa unidade ou a estrutura intrinseca de tal ser sobre o qual essa

unidade repousa como causa.”"®

’7 Outra coisa ndo faz que servir aos interesses da razio, por exemplo, um Stephen Hawking quando
pretende unificar todas as teorias fisicas que lhe sdo anteriores; Doutor em cosmologia em
Cambridge, onde ocupa como professor de matematica a cadeira de ja foi de Isaac Newton, luta
contra uma rara doenga degenerativa e ¢ considerado o mais brilhante fisico teérico desde Einstein.
Cf., HAWKING, Stephen, O Universo numa Casca de Noz; pag. 80.: “Estamos agora trabalhando
para combinar a teoria da relatividade geral de Einstein e a idéia das historias multiplas de
Feynman em uma teoria unificada completa que descreverd tudo que acontece no universo".

® KANT, Immanuel; Critica da Razdo Pura; pag. 553.

42



A insisténcia kantiana na meta das idéias da razdo, em sua funcgao
unificadora, que seja o progresso cientifico, encontra-se espraiada nesse
importante capitulo da Critica e explicitada no texto que se segue:

“A maior unidade sistematica e, por conseguinte, também a maior

unidade final é a escola e mesmo o fundamento da possibilidade do maximo uso da razao

humana.”™

Retome-se o conceito de idéia e de ideal. Ja se viu que aquela
melhor se define como sem correspondéncia a objeto algum, atingindo, entretanto,
o conhecimento em vista de uma unidade sistematica, sem nunca a alcangar por
completo. Desta forma, a razdo, arquitetonicamente, produz a unificagdo do
conhecimento possivel. O ideal, por outro lado, seria a particularizacdo da idéia.
Por exemplo, a justi¢ca seria uma idéia e o justo, um ideal.

Assim, a idéia de Deus pode ser entendida como um principio
regulador, cuja fungéo sera de fazer considerar a razdo todas a ligagées no mundo
como absolutamente necessarias, exigindo a ciéncia a lei universal da qual possa

ser derivada toda a unidade sistematica da natureza:

7 1d.; Ibid.; pag. 565.

43



“A completa unidade conforme a um fim é a perfeicdo (considerada
absolutamente). Se ndo a encontrarmos na esséncia das coisas que constituem todo o
objeto da experiéncia, isto é, de todo o nosso conhecimento objetivamente valido, por
conseqliéncia, nas leis universais e necessarias da natureza, como poderemos extrair
destas diretamente, a conclusdo da idéia da perfeicdo suprema e absolutamente
necesséria de um ser primeiro, que seja a origem de toda a causalidade?”®

Nao menos importante, também, € compreender esta idéia como
um referencial comparativo ou metro que se impde naturalmente a razao,
lembrando sempre de entendé-la como maxima subjetiva e ndo como objeto
existente:

“Conquanto ndo queiramos atribuir realidade objetiva (existéncia) a
estes ideais, nem por isso devemos considera-los quiméricos, porque concedem uma
norma imprescindivel a razdo, que necessita do conceito do que é inteiramente perfeito
na sua espécie para por ele avaliar e medir o grau e os defeitos do que é imperfeito.”®
Muito provavelmente, reconhecendo-lhe o valor para sua propria

tese, Kant traduziu em suas proprias palavras o que Descartes tinha escrito ha

cerca de dois séculos antes:

%0 1d.; Ibid.; pag. 565.
81 1d.; Ibid.; pag. 486.

44



‘E ndo devo imaginar que ndo concebo o infinito por uma verdadeira
idéia, mas somente pela negag¢do do que é finito, do mesmo modo que compreendo o
repouso e as trevas pela negagcdo do movimento e da luz: pois, ao contrario, vejo
manifestamente que ha mais realidade na substéncia infinita do que na substancia finita e,
portanto, que, de alguma maneira, tenho em mim a nogéo do infinito anteriormente a do
finito, isto é, de Deus antes que de mim mesmo.” %

Deixemos entdo que o préprio Kant resuma o que até aqui foi
exposto sobre a relacédo do ideal com a empiria:

“O ideal € pois, para ela, o protoétipo (prototypon) de todas as coisas, de
onde todas, em conjunto, como copias deficientes (ectypa), auferem a substancia da sua
possibilidade e, conquanto mais ou menos se aproximem dele, estdo contudo sempre
infinitamente longe de alcangé-lo.”%

Mas o que dizer exatamente sobre a ldéia de Deus? Cabe lembrar
nao tanto a definicdo mesma de Idéia, mas antes a maneira como se apresenta a
nossa razao, ou seja, como proposta unificadora do diverso dos juizos:

(A razao) “..ndo obstante, contém uma certa integralidade que nenhum
conhecimento empirico possivel atinge e a razdo s6 tem ai em vista de uma unidade
sistematica de que tenta aproximar a unidade empirica possivel, sem nunca a alcangar

por completo”. %

2 DESCARTES, René; Meditacées (I119; pag. 108.
% KANT, Immanuel; Critica da Razdo Pura; pag. 491.
% 1d.; Ibid.; pag. 485.

45



Vimos® que Ideal é bem entendido como a idéia ndo in concreto,
mas in individuo®. Ora, sabemos que o autor considera “o conjunto de toda a
possibilidade”, ou por outra, o conjunto de todos os predicados possiveis, uma
idéia da razao, o que se traduz como condi¢gao de determinacdo completa de cada
objeto dado. Desta forma, a cada coisa existente corresponde ou o predicado ou a
negacéo dele. Temos um exemplo do proprio autor®”, que aponta o fato de que “o
cego de nascencga ndo pode ter a menor representagdo da escuriddo, porque nao
tem nenhuma da luz”. Com isso quer ele dizer que ndo ha a possibilidade de
determinar-se um predicado sem considerar o oposto, e visto que a nossa razao
considera todos os predicados possiveis das coisas, ha que se postular a idéia de
um todo da realidade ou omnitudo realitatis®.

Entédo, a posse total da realidade também pode ser representada
como o conceito de uma coisa em si ou ens realissimum entendido como a
fundamentacdo mesma de toda a determinacédo, bem como a condi¢gao necessaria
de possibilidade de tudo que existe. E interessante notar, com Kant, que este ideal

transcendental:

% Cf. nota 73.

% Como exemplifica in KANT, Immanuel; Critica da Razdo Pura; pag. 486: “o sages (do estdico) é um
ideal e a sageza, a idéia”.

¥71d.; Tbid.; pags. 489-490.

% 1d.; Ibid.; pag. 490: “Se a determinagdo completa tiver, pois, na nossa razdo, por fundamento, um substrato
transcendental que contenha, por assim dizer, a provisdo de matéria de onde podem extrair-se todos os
predicados possiveis da coisas, entdo este substrato ndo é sendo a idéia de um todo da realidade (omintudo
realitatis).”

46



“..é também o unico auténtico ideal de que é capaz a razdo humana,
porque sO neste unico caso o conceito universal em si de uma coisa é inteiramente
» 89

determinado por si mesmo e conhecido como a representagdo de um individuo”.

A realidade e, por conseguinte, toda a multiplicidade dos objetos,
nao seriam senao simples limitagdes de uma realidade suprema, mas, posto que
um ser originario nao pode se compreender apenas, pela mera soma de muitos
seres derivados, ha que se entendé-lo como um fundamento ou substrato:

“A realidade suprema ndo seria o conjunto, antes o fundamento em
que assenta a possibilidade das coisas, e a diversidade destas nao se fundaria sobre a
limitagdo do proprio ser originario, mas sobre o seu desenvolvimento completo, de que
faria também parte toda a nossa sensibilidade, compreendendo toda a realidade no
fenbmeno, apesar da sensibilidade ndo poder pertencer, como ingrediente, a Idéia do Ser
Supremo.”*°
Tal ser hipostasiado e, como ideal da razdo pensado em sentido
transcendental, pode muito justamente ser conceituado como Deus. Porém, cabe
entender este fundamento de possibilidade como conceito, ndo como realidade
objetivamente dada, o que redundaria em uso indevido de uma idéia da razao:
“Nada disto, porém, significa a relagdo objetiva de um objeto real com
outras coisas, mas apenas da idéia com conceitos ,e deixa-nos em completa ignorancia

acerca da existéncia de um ser de tdo excepcional eminéncia”. ®'

% Idem; pag. 490-491.
? Idem; pag. 492-493.
' 1d.; Ibid.; pag. 492.

47



Tal idéia, do ens summum ou ens originarium, se investe da
qualidade de principio unificador do multiplo e, no tocante ao seu aspecto pratico,
de parametro para a justa mensuragao da possibilidade de perfeicdo das agdes:

“Conquanto ndo queiramos atribuir realidade objetiva (existéncia) a
estes ideais, nem por isso devemos considera-los quiméricos, porque concedem uma
norma imprescindivel a razao, que necessita do conceito do que é inteiramente perfeito

na sua espécie para por ele avaliar e medir o grau e os defeitos do que é imperfeito.”*?

2 1d.; Ibid.; pag. 486.

48



2.2 — A Existéncia de Deus e A Critica da Teologia Racional

Assim, a pretensao da razéo € legitima na medida em que propde
um uso regulador das idéias, e deixa de sé-lo exatamente quando, em uma
digressao ininterrupta, realiza (toma por real) a idéia, para em seguida hipostasia-
la e entdo, finalmente, personifica-la. Trata-se, entretanto, de um movimento
natural da razdo humana, que, universal e necessariamente (aprioristicamente),
propde a sintese da diversidade. Desta forma, a razéo vai percorrer toda a cadeia
do condicionado em demanda do incondicionado.

Porém, o simples uso regulador da idéia nao é motivo suficiente
para traduzi-la como realidade obijetiva:

“Facilmente se depreende (...) que o conceito de um ser absolutamente
necessario € um conceito puro da razéo, isto é, uma simples idéia, cuja realidade objetiva
esta ainda longe de ser provada pelo fato de a razdo necessitar dela e que, alias, ndo faz
outra coisa que ndo seja indicar-nos uma certa perfeicao inacessivel, e que serve, na
» 93

verdade, mais para limitar o entendimento do que para o estender a novos objetos”.

Trata-se, na verdade, do engano de conferir existéncia ao objeto
de acordo com os predicados que o compdem. E o erro que, desde muito, os
metafisicos vém cometendo ao, partindo de meros conceitos, deduzirem a
existéncia:

“(...)e assim como um mercador ndo aumenta sua fortuna se acrescentar

uns zeros ao seu livro caixa para aumentar seu pecdulio, assim também ninguém pode

enriquecer os seus conhecimentos mediante simples idéias”. **

% Id.; Ibid.; pag. 500.
*Id.; Ibid.; pag. 507.

49



Deduzir a existéncia de Deus do seu conceito nada mais é que
confundir a necessidade incondicionada dos juizos com a necessidade absoluta
das coisas®™: O conceito de uma ilha ideal implica, necessariamente, a sua
existéncia?

Kant mostra que ndo, que a existéncia ndo é um predicado real. A
pretensa objecdo légica que a um ser perfeito a quem nao fosse atribuida
existéncia nao seria perfeito, o autor pergunta qual a contradicdo em, por exemplo,
subtrair-se, ao mesmo tempo. o sujeito e o predicado: Se um triangulo é um objeto
com trés angulos, posta a condi¢cao de existir um tridngulo, ele, necessariamente,
tera que ter trés angulos. Mas, suprimido o tridngulo e, juntamente, os trés
angulos, como se pode apontar contradigdo, se ndo ha mais nada em que possa
haver contradicdo®?

Dessa forma, Kant se insurge contra o velho argumento ontoloégico
que deduz a existéncia (de Deus) a partir de sua necessidade (l6gica). Entretanto,
o salto do logico ao ontologico € impossivel, posto que a existéncia ndo é um

predicado.

% 1d.; Ibid.; pag. 501: “Porém, a necessidade incondicionada dos juizos ndo é uma necessidade absoluta das
coisas. Porque a necessidade absoluta do juizo é so uma necessidade condicionada da coisa ou do predicado
no juizo.”

% Cf. Id.; Ibid.; pag. 502.

50



Na seqliéncia de sua critica, lembra que ndo pode haver na coisa
em si mesma, mais do que na coisa pensada, pois de outra forma o pensado nao
corresponderia ao objeto do pensamento. Ou uma proposigao sobre a existéncia
de uma coisa € analitica, e, nesse caso, a existéncia da coisa nada acrescenta ao
pensamento dela, ou é sintética, o que redunda na possibilidade de se suprimir
sem contradicdo o “predicado” da existéncia, uma vez que sua relacdo de
necessidade quanto ao seu objeto sé se daria em uma relagéo analitica:

“Assim, pois, quando penso uma coisa, quaisquer que sejam e por mais
numerosos que sejam os predicados pelos quais a penso (...), em virtude de ainda
acrescentar que esta coisa é, nao lhe acrescento o minimo que seja. Porquanto, se assim
néo fosse, ndo existiria o mesmo, existiria, pelo contrario, mais do que o que pensei no
conceito e ndo poderia dizer que é propriamente o objeto do meu conceito que existe.”®’

Fica claro, entdo, que pensar o ser necessario como existente
pode ser entendido como um erro logico:

“(...)caistes em contradic&o ao introduzir no conceito de uma coisa, que
vos propunheis pensar apenas quanto a possibilidade, o conceito da sua existéncia,

oculto seja sob que nome for (...) mas de fato nada dissestes, pois cometestes uma

simples tautologia”.*®

T 1d.; Ibid.; pag. 505.
% Id.; Ibid.; pag. 503.

51



A prova cosmoldgica (da existéncia de Deus) e a fisico-teoldgica
sdo como que decorréncias da prova ontoldgica. Nesta, parte-se da realidade
suprema para entdo deduzir-se, a partir dai, a sua necessidade de existéncia. A
primeira, pelo contrario, vai da existéncia de qualquer ser a realidade ilimitada®.
Trata-se da prova empirica, retomada por Leibniz a partir de Tomas de Aquino, da
contingentia mundi.

E é justamente o apelo a empiria, principalmente, o que diferencia
a prova cosmoldgica da ontologica. Porém, aquela usa esta como que primeiro
passo para, logo em seguida, quase se identificar a esta ultima. Na verdade,
segundo Kant'® a relagéo causa-efeito sé tem sentido no mundo sensivel e deste
nao lhe pode extrapolar; a mera satisfacdo da razdo em findar uma série causal
ndao € matéria probante; e finalmente, a mencionada prova confunde a
possibilidade l6gica de um conceito com a possibilidade transcendental, que seja a
aplicagao de um principio ao campo das experiéncias possiveis, 0 que nao € o
caso:

“Assim, pois, a segunda via que segue a razdo especulativa para
demonstrar a existéncia do Ser supremo ndo so é tdo enganadora como a primeira, mas,
além disso, incorre no erro de cometer uma ignoratio elenchi, prometendo levar-nos por
outro caminho e fazendo-nos regressar, apés pequeno rodeio, ao antigo, que por sua

causa abandonaramos.” "'

% Idem; pag. 508: “Formula-se assim: se algo existe deve existir também um ser absolutamente necessdrio.
Ora, pelo menos, existo eu proprio, logo, existe um ser absolutamente necessario.”

1074d.; Tbid.; pag. 511.

1" Tbid.

52



Desta ultima prova, a fisico-teoldgica, Kant afirma:

“Esta prova devera sempre ser citada com respeito; é a mais antiga, a
mais clara e a mais adequada a razdo humana comum. Vivifica o estudo da natureza
assim como dele extrai a existéncia e recebe sempre novas forgas. Introduz finalidades e
designios onde a nossa observagdo, por si mesma, os hdo teria descoberto e dilata os
nossos conhecimentos da natureza, mediante o fio condutor da uma unidade particular,
1102

cujo principio é exterior a natureza.

Basicamente, trata-se de, observando o mundo, e maravilhando-
se com sua ordem, finalidade e beleza, concluir da cadeia de efeitos e causas, fins
e meios, e regularidades de toda a sorte, uma causa ultima e suprema, situada
acima de todo o ser, dado o seu grau de absoluta perfeicdo. Desta forma, e tendo
a “solidez” garantida de um argumento observavel no mundo natural, explicar-se-
ia ao término da cadeia causal e da contingéncia infinita naquela causa incausada.
S6 assim entende-se que o0 ordenamento conforme os fins que por toda a parte se
vé no mundo pode ser compreendido como uma relagao reciproca de partes
oriundas de uma causa (inteligente) onipotente que atua mediante a liberdade:

“...) a razdo conclui que a natureza deve ter precisamente por principio
uma causalidade do mesmo género, a saber, uma inteligéncia e uma vontade, fazendo

derivar ainda de uma outra arte, embora de uma arte sobre-humana, a possibilidade

interna da natureza livremente operante (que torna pela primeira vez possiveis todas as

artes e talvez mesmo a razédo).”'®

1214d.; Tbid.; pag. 520.
1% 1d.; Tbid.; pag. 521-522.

53



O que fica escondido nos termos da prova € a impossivel tarefa de
se provar a contingéncia da forma, o que, mesmo se executado, redundaria ndo
em um criador do mundo, antes, em um mero arquiteto, o que, note-se, € muito
pouco para o fim de prova de um Ser Supremo e na pretensao de se provar a
contingéncia da matéria, recorrer-se-ia ao argumento transcendental, ou, vale
dizer, ao argumento cosmoldgico, que ja foi, antes, refutado'®.

Com efeito, no argumento fisico-teoldgico, da observagao da
ordem do mundo, pretende-se dai, inferir um Supremo Ordenador, o que, vale
dizer, corresponde a uma injustificada pretensao de que a esta idéia corresponda

um objeto:

“..Mas o conceito desta causa devera dar-nos a conhecer algo
completamente determinado, que nao pode ser sendo o conceito de um ser detentor de
foda a poténcia, de toda a sabedoria, etc., numa palavra, de toda a perfeigcdo, enquanto
ser omnissuficiente. Com efeito, os predicados de poténcia muito grande, prodigiosa,
incomensuravel, ndo ddo nenhum conceito determinado e ndo dizem, em verdade, o que

seja a coisa em si mesma”. '%°

194 1d.; Ibid.; pag. 522: “De acordo com este raciocinio, a finalidade e harmonia de tantas disposigdes da
natureza deveriam simplesmente provar a contingéncia da forma, mas ndo a da matéria, ou seja, da substancia
do mundo; pois, para estabelecer este ultimo ponto, se exigiria que fosse possivel provar que as coisas do
mundo seriam, em si mesmas, segundo leis universais, insuscetiveis de tal ordem e harmonia se ndo fossem,
quanto a substdncia, o produto de uma sabedoria suprema; o que exigiria que se desse a prova um
fundamento completamente diferente da que se funda na analogia com a arte humana. Esta prova poderia,
quando muito, demonstrar um arquiteto do mundo, sempre muito limitado pela aptiddo da matéria com que
trabalha, mas ndo um criador do mundo a cuja idéia tudo estaria submetido, o que ndo basta de modo algum
para o grande fim que temos em vista e que é o de provar um Ser originario, plenamente suficiente. Se
quiséssemos demonstrar a propria contingéncia da matéria, teriamos que recorrer a um argumento
transcendental, o que precisamente, se quis aqui evitar.”

1% 1d.; Tbid.; pag. 522-523

54



Deste modo, a razdo pura (tedrica) falha miseravelmente na
tentativa de provar a existéncia de Deus ja que a primeira prova apresentada trata
do conceito mesmo de Deus (necessidade) e dai deduz sua existéncia; ja a
segunda deduz do existente (da coisa empiricamente dada) o necessario; e a
terceira trata de uma Ordem Universal, explicada apenas por uma suprema
inteligéncia ordenadora, em uma inconfessa mistura das que lhe antecedem:

“Assim, a prova fisico-teolégica tem por fundamento a cosmolbgica e
esta, por sua vez, a prova ontolégica da existéncia de um Unico ser originario como Ser
Supremo; e, como além destas trés vias nenhuma outra se abre a razdo especulativa, a
prova ontolbgica, extraida de simples conceitos puros da razdo é a unica possivel, se
Jjamais for possivel uma prova de uma proposi¢ado tao extraordinariamente elevada acima
de todo o uso empirico do entendimento.”'®

E este era o nosso objetivo neste capitulo. Vimos, que Kant, nos
textos examinados, ndo aceita a afirmagao ontolégica da existéncia de Deus, tida
como certa pelo tedlogos tradicionais de cunho dogmatico. Nesta medida perde-se
o fundamento tedrico da religido e portanto perde-se a autoridade desta para

fundamentar a moral. A questao que aqui se pde € como a Moral deve se fundar

independentemente de sua ancorarem religiosa.

1% 1d.; Tbid.; pag. 524

55



3. DA MORAL

3.1 — A Liberdade

Como o homem deve determinar a sua vontade? A pergunta se
torna mais urgente na medida em que, como vimos, os parametros fundados na
religiao se mostraram teoricamente inconsistentes. Aqui, pergunta-se basicamente
por uma Moral que nao se funda em pressupostos religiosos: a primeira questao a
explicitar, concernente a uma interrogacdo sobre a Moral, diz respeito
centralmente ao conceito de liberdade.

De dificil resposta, a Critica da Razdo Pura apresenta-nos o
problema como uma antinomia, a saber, se a vontade tem uma determinacao
pelas leis naturais ou pela liberdade. A razao, face a este problema, ndo poderia
emitir um juizo final, uma vez que os argumentos apresentados por ela mesma,
apesar de se contradizerem uns aos outros sdo, em si mesmos, inteiramente
justificados.

Senédo vejamos, uma vez que a tese afirma:

‘A causalidade segundo as leis da natureza ndo é a unica de onde

podem ser derivados os fenémenos do mundo no seu conjunto. Ha ainda uma

causalidade pela liberdade que é necessério admitir para os explicar”. '’

71d.; Tbid.; pag. 406

56



O argumento apresentado como prova consiste na impossibilidade
de se apreender a totalidade de uma série, se toda causa enseja uma causa que
lhe é anterior, pois que do contrario teriamos que estender ao infinito a série
causal. Dai a definicdo mesma de “causa” ficaria prejudicada, uma vez que, pelas
leis naturais, seria impossivel a sua aplicacdo a um fendmeno sem também
aplicar-lhe a toda a série, o que redunda impossivel, uma vez que esta nao teria
fim:

“Se tudo acontece, portanto, unicamente pelas leis da natureza, havera

sempre apenas um comego Subalterno, nunca um primeiro comego, e hdo ha portanto

integridade da série pelo lado das causas provenientes umas das outras.”'®

Por outro lado, a antitese, com igual justeza, reza que “Ndo ha
liberdade, mas tudo no mundo acontece unicamente em virtude das leis da natureza”. '

Se ha algo que se possa chamar de liberdade, esta s6 poderia ser
pensada como causagao incausada, que por iSsoO mesmo seria o inicio da série
que se lhe seguiria. Ora, ou tal liberdade estd no mundo e entdo torna-se
contraditoria, uma vez que as coisas do mundo sao subordinadas as leis naturais,
ou esta fora dele, e, assim, ndo podemos conhecé-la, posto que s6 temos

conhecimento de fendmenos da sensibilidade. E o que se apresenta como a prova

antitética:

1% Tbid.
191d.; Tbid.; pag. 407.

57



“...) um primeiro comego dindmico de agdo pressupbe um estado que
ndo possui qualquer encadeamento de causalidade com o estado anterior da mesma
causa, isto é, que de modo algum dele deriva. Assim, a liberdade transcendental é
contraria a lei da causalidade; por conseguinte, um encadeamento de estados sucessivos
de causas eficientes, segundo o qual nao é possivel uma unidade da experiéncia, que se
nédo encontra pois em qualquer experiéncia, é um vazio ser de razdo.”""°

A razéo fica como que dividida entre o caminho da tese, onde se

afirma a dignidade da liberdade, e o caminho da antitese, que interessa ao saber,

By

uma vez que, atendo-se sempre a empiria, caminha sobre terreno seguro
fundamentado na atengado as leis naturais. Entretanto, e ja ai mesmo, na busca
por leis universais e necessarias, a razao ultrapassa toda a natureza e vai buscar
nas idéias transcendentais o principio de generalizagdo que permita a existéncia
mesma da ciéncia:

“A razdo humana é, por natureza, arquitetdnica, isto é, considera todos os conhecimentos
como pertencentes a um sistema possivel, e, por conseguinte, s6 admite principios que,
pelo menos, ndo impegcam qualquer conhecimento dado de coexistir com outros num
sistema. As proposi¢cbes da antitese, poréem, sdo de tal natureza que impossibilitam
totalmente a construgcdo completa de um edificio de conhecimentos. (...) Eis porque o
interesse arquiteténico da razao (que exige, ndo uma unidade empirica, mas uma unidade
racional pura a priori) comporta, naturalmente, uma recomendacdo a favor das

afirmagées da tese.”"

"9 1dem
" KANT, Immanuel; Critica da Razdo Pura; pag. 426-427

58



No embate dos interesses da razdo ha que se encontrar uma
solugao possivel para o problema, com relagéo a liberdade, que n&o apenas o
principio generalizador de unificagcado, posto que, com Kant, podemos acreditar que
“a resposta deve brotar das mesmas fontes em que nasce a interrogagdo™"?.

De fato, trata-se de por-se um objeto transcendental, totalidade
absolutamente incondicionada da sintese dos fendmenos, que por definicdo nao
pode ser dado na experiéncia empirica, sendo nossa razao, entretanto,
constantemente desafiada a responder a tal. Na realidade, vé-se que o desejo de
encontrar conhecimento seguro e certo pode ser encontrado tanto nas
matematicas como na moral, e que tal conhecimento pode depender, apenas, de
conceitos a priori:

“Nos principios gerais da moral ndo pode haver nada incerto, porque as
proposicées ou sdo de todo em todo nulas e vazias de sentido ou tém que derivar
simplesmente dos nossos conceitos da razdo.”'"

O que faz Kant emendar logo em seguida:

‘A solugcdo dogmatica ndo é, pois, incerta mas impossivel. A solugao
critica, porém, que pode ser totalmente certa, ndo considera, de forma alguma, o
problema objetivamente, mas de acordo com o fundamento do conhecimento em que se

alicerga.”""*

"21d.; Tbid.; pag. 428
3 1d.; Tbid.; pag. 430.
"4 1d.; Tbid.; pag. 433.

59



Veremos, entdo, do que se trata. A antinomia da causacgao pela
natureza ou pela liberdade, pode, resumidamente, ser entendida como demasiado
grande para o conceito de nosso entendimento, pois exigiria 0 prolongamento
indefinido da série de condigdes, no primeiro caso, e demasiado pequeno, no
segundo, posto que uma producdo pela liberdade de logo explicaria a série
causal'®. Ora, é necessario que fique clara a percepg¢éo de que conhecemos ndo
o objeto em si, mas antes, o objeto em nos:

“(...) todos os objetos de uma experiéncia possivel para nés, sdo apenas

fenbmenos, isto é, meras representacgbes que, tal como as representamos enquanto seres

extensos ou séries de mudangas, ndo tém fora dos nossos pensamentos existéncia

fundamentada em si.” "

Isto implica dizer que, para a clara explicagdo da antinomia, € de
fundamental importancia a compreensao de um sofisma embutido no argumento
de que “quando o condicionado é dado, é dada também toda a série de condi¢cbes

"7 Na verdade, quando é apresentado um objeto (condicionado),

do mesmo
portanto um fenbmeno, se é apenas proposta como tarefa a regressao na série
total das condicbes do mesmo, o que redundaria em um conceito da razdo que
poderia muito bem ser traduzido por sintese empirica. Note-se a existéncia em um

mesmo raciocinio de uma ilegitima reunido de conceitos dispares, tomados em um

mesmo significado:

"51d.; Tbid.; cf. pags., 434-435.

1614 Tbid.; pag. 437.

"71d.; Ibid.; pag. 441: “Toda a antinomia da razéio pura assinta no argumento dialético seguinte: quando o
condicionado é dado, ¢ dada também toda a série de condigées do mesmo, ora os objetos dos sentidos sdo-
nos dados como condicionados, por conseguinte, etc.”

60



“‘Daqui resulta claramente que a premissa maior do raciocinio
cosmolégico da razdo toma o condicionado no significado transcendental de categoria
pura, e a premissa menor o considera no significado empirico de um conceito do
entendimento aplicado a simples fenbmenos, e que, por conseguinte, ai se encontra
aquele erro dialético que se denomina sophisma figurae dictionis.” ''® '"°

Por posto a nu este erro de argumento, o qual € o fundamento das
afirmacgdes cosmoldgicas, nenhum dos lados pode reclamar a vitéria, antes, cabe
entender que a discussao nao terminou apesar de, e talvez por isto mesmo, ter-se
opinides baseadas em raciocinios errados. Vale salientar que a mesma légica que
aponta o erro também indica que de duas afirmacbdes opostas uma pode ser
verdadeira sendo a outra falsa. Entretanto e por isso mesmo, a questdo da
causacdo ainda teima em pér-se pela razao e a reclamar uma resolucéo final:

“Contudo nada parece mais claro do que isto: de duas afirmagées (...),
uma delas devera ter razdo. Se assim for, porém, como a clareza ¢ igual de ambas as
partes, sera impossivel apurar jamais qual delas tem o direito pelo seu lado e o conflito
perdurara, embora o tribunal da razdo Ilhes tivesse imposto siléncio. S6 nos resta um meio
de por termos a contenda com satisfacdo das duas partes, o de as convencer que, se
podem tao perfeitamente refutar-se uma a outra, disputam por nada e que uma certa

aparéncia transcendental Ihes representou uma realidade onde ndo ha”. '*

"8 1d.; Tbid.; pag. 442.
19 Cf. nota 117.
1201d.; Tbid.; pag. 443-444.

61



Na verdade, nem s6 de sophisma figurae dictionis vive a
antinomia, antes, também de compreender o seu objeto como coisa-em-si, 0 que
redundaria em uma ma traducdo do mundo sensivel como realidade absoluta
fenémenica '?'.

A confusdo se faz quando, pensando ser capaz de conhecer a
coisa-em-si, ou, 0 que da no mesmo, identificando-a com os fenébmenos, 0 homem
aplica a estes, raciocinios s6 imputaveis aquela, assim, por exemplo, ora ha um
comego do mundo, ora nao; as substancias, no mundo, sdo simples em um
momento e no outro ja ndo o sao; ha liberdade, ou pelo contrario, tudo acontece
segundo leis da natureza; e, finalmente, as vezes parece que ha um ser
necessario, e outras tantas, nao.

Das coisas-em-si, ndo se pode fazer nenhum tipo de afirmacéo e,
ao aplicar a elas conceitos do entendimento, concluindo erroneamente que se faz
afirmagdes sobre o mundo fenoménico, as antinomias sao produzidas. Como

t122

exemplifica o préprio Kant'*, a antinomia se produz fundada numa perspectiva

ontoldgica diversa em que teoricamente nos colocamos.

21 1d.; Tbid.; pag. 465: “E aqui a hipotese comum, mas enganosa da realidade absoluta dos fenémenos,
mostra bem quanto é prejudicial o seu efeito de confundir a razdo.”

122 1d.; Ibid.; citado pelo autor, pag. 417: Da disputa entre dois célebres astronomos “um deles raciocinava
assim: A lua gira em torno do seu eixo porque volta sempre para a terra a mesma face; o outro: a lua ndo gira
em torno de seu eixo precisamente porque volta constantemente a mesma face para a terra. Ambas as
conclusodes estavam certas, consoante o ponto de vista que se adotasse para observar o movimento da lua”.

62



E sob que angulo deve-se aproximar ao tratar da questdo das
antinomias? Nunca €& demais insistir na resposta, devido a sua importancia para
este ponto, que é a diferenciacdo, muito clara entre coisa-em-si e representacao,
sob pena de cometer os erros ja vistos quando confunde-se uma com a outra:

“Com efeito, todas estas interrogagées se referem a um objeto, que so

no nosso pensamento pode ser dado, ou seja, é a totalidade absolutamente
incondicionada da sintese dos fenémenos”. '?®

Embora o autor aponte aqui para a distingdo que antes
mencionavamos, cabe entender que ja ndo € mais uma ou outra em si mesmas,
antes, refere-se ele a ldéia (como produto da razdo). Entretanto, vale ressaltar

esta nota para a melhor compreensao do ponto estudado, uma vez que o proprio

autor reconhece que o0 nosso objeto (como representagdo) “encontra-se

unicamente na vossa mente e ndo pode ser dado fora dela”?.

Assim, a antinomia, vale dizer, a oposi¢ao dialética, € fruto da nao
diferenciacao da coisa-em-si e do fenbmeno:

“se 0 mundo é um todo existente em si, ou é finito ou infinito. Tanto a
primeira hipétese como a segunda sao falsas (em virtude das demonstra¢cbes acima
estabelecidas para a antitese, por um lado, e para a tese, por outro). Portanto, é também
falso que o mundo (o conjunto de todos os fenbmenos) seja um todo existente em si.
Donde se segue que o0s fenbmenos em geral nada sdo fora das nossas

representacées”.'®

2 1d.; Tbid.; pag. 431.
1241d.; Tbid.; pag. 433.
15 1d.; Tbid.; pag. 447.

63



O sophisma figurae... passa a ser também, na antinomia, a
percepc¢ao da sintese regressiva como toda uma cadeia ja dada ou percorrida, o
que é impossivel, posto que € a proposta da regressdao o que se da, ndo o
fendmeno como algo que exista em si como regresséao finita ou infinita.

Poder-se-ia, com Kant, bem caracterizar todo o problema
antinbmico como a ma aplicagao da idéia da totalidade absoluta:

“Assim desaparece a antinomia da razdo pura nas suas idéias
cosmologicas, desde que se mostrou que é apenas dialética e é o conflito de uma
aparéncia proveniente de se ter aplicado a idéia de totalidade absoluta, valida unicamente
como condi¢do da coisa em si, a fenbmenos, que sé existem na representacdo, e quando

constituem uma série, na regressdo sucessiva, mas que néo existem de qualquer outro

mOdO 12126

Entdo, na verdade, se ndao mais se pode poér tais questdes
cosmoldgicas, pura e simplesmente por ndo mais fazerem sentido, uma vez que
agora se reconhece o engano de se entender mal a constituicdo das coisas, por
qué a razdo insiste nestas indagacdes?

Kant afirma que n&o se trata mais de entender como dada a série
de condicbes identificada como coisa em si, mas da proposicdo da tarefa de
regressdo na série, que se coloca como um principio regulador da razéo,
permitindo a razdo a ultrapassagem dos limites empiricos. Assim como “a estética”
faz ver que o conhecimento tem seus limites na experiéncia - o que se traduz em

principio constitutivo da razdo -, o seu principio regulador impde a esta mesma

1261d.; Tbid.; pag. 446.

64



razao a inconformidade com o ja encontrado. Assim, a razdo “segue o seu
caminho no uso empirico e o seu caminho particular no uso transcendental”.’®’

Deste modo, o principio regular da razéo, invés de axioma para
pensar como real a totalidade no objeto, converte-se em problema ou proposta
para o entendimento, que obtém desta forma uma regra a sintese regressiva na
série de condicdes, que o impele a busca do incondicionado, sabendo, entretanto,
que tal objeto jamais se dara na experiéncia. Trata-se de:

“..um principio que permite prosseguir e alargar a experiéncia o mais
possivel e segundo o qual nenhum limite empirico devera considerar-se com o valor de
limite absoluto; é, portanto, um principio da razdo que postula, como regra, o que

devemos fazer na regressdo, mas ndo antecipa o que é dado em si no objeto antes de

qualquer regresséo. Por isso Ihe chamo principio regulador da razdo”. '*®

Ja este principio regulador da razdo permite a aceitagcdo de uma
causa empiricamente incondicionada'®, coexistente com a série causal mesma,
que, entretanto, lhe daria inicio. Ora, sabe-se que a causalidade s6 pode
acontecer ou segundo a natureza ou segundo a liberdade, e é desta ultima que de

agora se fala™:

127 . .

Id.; Ibid.; pag. 481.

128 . .

Id.; Ibid.; pag. 448
129 . .

Cf., Id.; Ibid.; pag. 463
130 1 « ’ . , Ie . 17 ca .

Cf,, ibid. “...é uma lei geral, até da propria possibilidade de toda a experiéncia , que tudo o que acontece
deva ter uma causa e, por conseguinte, também a causalidade da causa, causalidade que, ela propria,
aconteceu ou surgiu, deverd ter, por sua vez, uma causa, assim, todo o campo da experiéncia, por mais longe
que se estenda, converte-se inteiramente num conjunto de simples natureza. Como porém desse modo, ndo se
pode obter a totalidade absoluta das condi¢bes na relagdo causal, a razdo cria a idéia de uma
espontaneidade que poderia comegar a agir por si mesma, sem que uma outra causa tivesse devido precedé-
la para a determinar a agir segundo a lei do encadeamento causal.”

65



“(...) entendo por liberdade, em sentido cosmolbgico, a faculdade de
iniciar, por si um estado, cuja causalidade nao esteja, por sua vez, subordinada, segundo
a lei natural, a outra causa que a determine quanto ao tempo. A liberdade é neste sentido,
uma idéia transcendental pura que, em primeiro lugar, nada contém extraido da
experiéncia e cujo objeto, em segundo lugar, ndo pode ser dado de maneira determinada
em nenhuma experiéncia™®’.

Da idéia transcendental da liberdade se fundamenta seu conceito
pratico, uma vez que o arbitrio dos seres racionais ndo se pde como
patologicamente necessitado, antes, absolutamente; ndo €& necessariamente
determinado por moébiles de sensibilidade, o qual se traduz da seguinte forma:

“A liberdade no sentido pratico ¢ a independéncia do arbitrio frente a
coagdo dos impulsos da sensibilidade”. '

Do ja dito, pode-se inferir que da idéia de liberdade transcendental
da-se a possibilidade da liberdade pratica, uma vez que, se toda causalidade
fosse advinda apenas da natureza, a cada acontecimento corresponderia um outro
que lhe fosse antecedente como causa, necessariamente segundo as leis

empiricas, e indefinidamente; por consequéncia, nada haveria que nao fosse

senao natureza:

B Cf.; ibid.
132 Cf.; ibid.

66



“(...) por conseguinte, como os fenémenos, na medida em que
determinam o arbitrio, deviam tornar necessarias todas as agbes como suas
conseqliéncias naturais, a supressdo da liberdade transcendental anularia
simultaneamente toda a liberdade pratica.”'*?

Acontece, entretanto, que os fenbmenos nao sao coisas-em-si, 0
que redunda na possibilidade de condigdes e condicionado ndo pertencerem
sempre a mesma seérie. Entendendo-se, do contrario, os fendmenos como
realidade absoluta, ndo mais seria possivel salvar a liberdade:

“Se, pelo contrario, os fenbmenos nada mais valem do que de fato séao,
quer dizer, se ndo valem como coisas em si, mas como simples representacbes
encadeadas por leis empiricas, tém eles proprios que possuir fundamentos que nao sejam
fenémenos.” ">

Esses fundamentos ou causa, estariam fora da série, embora seus

efeitos se manifestassem nela:

“O efeito, portanto, pode considerar-se livre quanto a sua causa

inteligivel e, quanto aos fenbmenos, conseqiiéncia dos mesmos segundo a necessidade

da natureza”. %

O problema da liberdade ndo se trata entdo de uma questado do
tipo “ou, ou”; que seja de serem os efeitos no mundo provenientes, ou da natureza
ou da liberdade; antes, dao-se um e outro simultaneamente no mesmo

acontecimento:

33 1d.; ibid.; pag. 464.
B341d.; ibid.; pag. 465.
135 Tbid.

67



“Chamo inteligivel, num objeto dos sentidos, ao que ndo é propriamente
fenébmeno. Por conseguinte, se aquilo que no mundo dos sentidos deve considerar-se
fenémeno tem sem si mesmo uma faculdade que nao é objeto da intuicdo sensivel, mas
em virtude da qual pode ser, ndo obstante, a causa de fenébmenos, podemos considerar
entao de dois pontos de vista a causalidade deste ser: como inteligivel, quando a sua
acéo, considerada a de uma coisa em si, e como sensivel, pelos seus efeitos, enquanto
fenémeno no mundo sensivel.” %

Visto que algo no fenémeno, posto que ndo é coisa em si, antes,
trata-se de objeto transcendental, entendido aqui como representagcdo, cabe
encontrar um objeto (transcendental) que por um lado seja causa incondicionada
portanto (causa) inteligivel, e ao mesmo tempo, por outro lado, possua aptidao de
iniciar uma série no mundo natural, caracterizando seu carater empirico:

‘Este sujeito agente néo estaria, quanto ao seu carater inteligivel,
submetido a quaisquer condi¢cbes de tempo; porque o tempo é sO a condicdo dos
fenbmenos, mas ndo das coisas em si (...) Pelo seu carater empirico, este sujeito estaria
submetido, enquanto fenémeno, a todas as leis de determinagdo segundo o
encadeamento causal”. ¥

Ha, na verdade, algo que corresponda a esse conceito? Em caso
afirmativo, teria que ser um sujeito que, ao mesmo tempo em que, livre de toda
determinacdo pela sensibilidade, iniciasse espontaneamente a série pela

causacao no mundo dos sentidos.

B30 1d.; ibid.; pag. 466.
B71d.; ibid.; pag. 467.

68



Ora, o homem, como um dos fenbmenos do mundo sensivel, por
conseguinte sujeito as leis da causalidade empirica, €, por outro lado, subtraido ao
mundo natural pela sua faculdade de iniciar livremente uma cadeia causal:

“Por um lado, ele mesmo é, sem duvida, fenémeno, mas, por outro lado,
do ponto de vista de certas faculdades, é também um objeto meramente inteligivel,
porque a sua agdo ndo pode de maneira nenhuma atribuir-se a receptividade da
sensibilidade. Chamamos a estas faculdades entendimento e razdo; esta dltima,
sobretudo, distingue-se propriamente e sobremodo de todas as forcas empiricamente
condicionadas, porque examina os seus objetos apenas segundo idéias, determinando, a

partir dai, o entendimento, o qual, por sua vez, faz um uso empirico dos seus conceitos

(sem duvida também puros).”"*®

A determinacéo da razao por si mesma, vale dizer, pelas idéias, e
sua faculdade de causacao, ficam evidentes quando se constata a elaboragao de
regras de agir imperativas como norma de agir, que bem se definem por dever:
Ora, a natureza s6 pode ser conhecida pelo que é, nao pelo deveria ser. Desta
forma, nao faz sentido, aponta Kant, perguntar que propriedades deveria ter um
circulo; antes cabe conhecer que propriedades ele, de fato tém. Assim, ‘0 dever
exprime uma espécie de necessidade e de ligagdo com fundamentos que néo

ocorre em outra parte em toda a natureza’**:

B8 1d.; ibid.; pag. 471.
139 Cf.; ibid.

69



“Este dever exprime uma agdo possivel, cujo fundamento é um simples
conceito, enquanto o fundamento de uma mera acao da natureza tera que ser sempre um
fenémeno.” "

A sensibilidade deseja e, em todo o lugar, produz apenas o querer
que, por isso mesmo, € sempre contingente; e o dever, pelo contrario, por medida
e fim, quando néo proibicdo e autoridade, é sempre necessario:

“(...)a razéo ndo cede ao fundamento que é dado empiricamente e ndo
seqgue a ordem das coisas, tais quais se apresentam no fenémeno, mas com inteira
espontaneidade criou para si uma ordem propria, segundo idéias as quais adapta as
condigbes empiricas e segundo as quais considera mesmo necessarias agdo que ainda
ndo aconteceram e talvez ndo venham a acontecer, sobre as quais, porém, a razado
s 141

supbe que pode ter causalidade”.

Assim, a razao produz fenbmenos na exata medida em que os
efeitos da acao se reproduzem no mundo empirico, prestando-se a observacao e
interpretacdo inadequada, das causas determinantes destas agbes mesmas.
Desta forma, nas contemporéaneas ciéncias humanas, muito principalmente na do
comportamento (psicoldgica), existe a pretensdo de se por a agdo uma causa

natural, cujo caminho pode ser seguido desde os seus efeitos.

107d.; ibid.; pag. 472.
141 Cf; ibid.

70



Por outro lado, pode-se considerar que as agdes do homem,
consideradas como fenbébmenos, podem ser determinadas nao por causas
empiricas, mas por principios da raz&do', uma vez que, por exemplo,
diferentemente do que pelo curso da natureza aconteceu, o agir se fundamente no
que deveria ter acontecido:

“..se a razdo pode possuir causalidade em relagdo aos fenébmenos, é

porque é uma faculdade pela qual comeca primeiramente, a condicao sensivel de uma

série empirica de efeitos.”'*

Assim: “A razdo é, pois, a condicdo permanente de todas as acgbes
voluntérias pelas quais o homem se manifesta.”"*

O agir, quanto ao seu carater inteligivel, pde-se fora do tempo e
da série causal e, assim considerado, subtrai-se a qualquer determinacao
empirica, posto que, de outra forma, que seja entendendo-o como membro da

série, se reduziria a natureza e, assim, nada haveria que nao natureza. Portanto,

da razao, podemos dizer com Kant:

2 1d.; ibid.; pag. 473: “por vezes, no entanto, descobrimos, ou pelo menos julgamos descobrir, que as idéias
da razdo mostraram realmente ter causalidade em relacdo as acoes dos homem, consideradas como
fendmenos, e que estas agdes aconteceram porque foram determinadas, ndo por causas empiricas, mas por
principios da razdo.”
"3 1d.; ibid.; pag. 474.
441d.; ibid.; pag. 475.

71



“(...)esta sua liberdade ndo se pode considerar apenas negativamente,
como independéncia perante as condicbes empiricas (de outro modo a faculdade da
razdo deixaria de ser uma causa dos fenbmenos), mas também, positivamente, como
faculdade de iniciar, por si propria, uma série de acontecimentos, de tal sorte que nela
propria nada comecga, mas, enquanto condicdo incondicionada de toda a acdo voluntaria,
nao permite quaisquer condigbes antecedentes no tempo, muito embora o seu efeito
comece na série dos fenbmenos, mas sem poder ai constituir um inicio absolutamente
primeiro.” '*°

Vimos que todo o empenho de Kant nos textos expostos tem o
objetivo de indicar a essencial liberdade constitutiva do homem. Sendo, ent&o, o

homem livre, que uso correto deve ele fazer de sua liberdade? Esta é a pergunta

fundamental da Moral.

31d.; ibid.; pags. 475-476.

72



3.2 — A Fundamentacao da Moral

Kant da a sua resposta, que pretende definitiva. De forma
inovadora, desiste de elaborar algo como um compéndio de costumes éticos e
mandamentos ou uma lista de comportamentos “morais”. Isto seria, a seu ver,
mais propriamente uma Fisica dos Costumes, 0 que por seu aspecto empirico,
particular e contingente, ndo teria a universalidade nem a necessidade
constitutivas; por outras palavras, faltar-lhe-ia o carater absoluto da ciéncia.

Ao contrario, o pensamento moral kantiano se caracteriza pelos
principios a priori, universais e necessarios que devem determinar a vontade, para
que a acao dai resultante seja considerada como agir Moral. Trata-se, entéo, de
elaborar ndo uma fisica dos costumes, mas antes, uma “Metafisica dos
Costumes”.

Em toda filosofia pratica, até Kant, buscava-se primeiramente a
definicho do Bem para, s6 entdo, buscar os meios de obté-lo. A conhecida
revolucao corpernicana operada pelo pensamento kantiano estriba-se exatamente,
no que se refere a moral, em inverter os termos desta proposi¢cao que consiste em
definir o bem a partir das ag¢des meritérias. Kant, ao contrario, inaugura uma
Metafisica dos Costumes, caracterizada pelo movimento aprioristico de
ajuizamento da moralidade mesma, para sé entéo, prosseguir na conceituagao do

Bem e do Mal:

73



“(...)o conceito do bem e do mal ndo deve ser determinado antes da lei
moral (& qual, na aparéncia, ele deveria servir de fundamento), mas apenas (como
17146

também aqui acontece) segundo ela e por ela.

Trata-se aqui de fundamentar a Moral em principios que
independam dos aspectos fortuitos da experiéncia; cabe encontrar antes de mais
nada uma base segura sobre a qual seja considerado o agir:

“Neste mundo, e até também fora dele, nada é possivel pensar que

possa ser considerado como bom sem limitagdo a ndo ser uma s6 coisa: uma boa
vontade.” ¥’

Pelo visto acima, depreende-se, ja dai, a precisao com que o autor
pretende sedimentar o estudo ético. Para a moral, ndo concorrem os dons da
fortuna, meras habilidades concorrentes a obteng¢ao de poder, riqueza, honra e até
mesmo saude; que sejam discernimento, argucia de espirito e capacidade de
julgar. A felicidade, enfim, que se apresenta a primeira vista como objeto de fato
muito atraente, comporta, segundo autor, um porém:

‘Algumas qualidades s§o mesmo favoraveis a esta boa vontade e
podem facilitar muito a sua obra, mas ndo tém todavia nenhum valor intimo absoluto, pelo

contrario pressupbem ainda e sempre uma boa vontade, a qual restringe a alta estima

que, alidas com razdo, por elas se nutre, e ndo permite que as consideremos

absolutamente boas.”'*®

146 K ANT, Immanuel; Critica da Razdo Pratica; pag. 77.
7K ANT, Immanuel,; Fundamenta¢do da Metafisica dos Costumes; pag. 203.
148 1.

Ibid.

74



Tais habilidades ou dons de fortuna nao se constituem em bem
em si mesmos, uma vez que, sem a boa vontade, podem prestar-se a fins muito
diversos que os morais. Tanto é que, logo em seguida, o autor exemplifica:

“Com efeito, sem os principios de uma boa vontade, podem elas tornar-
se muitissimo mas, e o sangue-frio dum facinora ndo s6 o torna muito mais perigoso
como o faz também imediatamente mais abominavel ainda a nossos olhos do que o
julgariamos sem isso”."*

A utilidade ndo pode tampouco ser considerada um critério de
agir, com vistas a um fim, por ser, exatamente, meio; redundando, novamente e
desta forma, na relativizacdo do valor, o que afronta a moralidade. A razao, desta
forma, passa a ser mero coadjuvante das inclinagées’, que visa obter conforto
pessoal e, finalmente, felicidade:

“Ora, se num ser dotado de razdo e vontade a verdadeira finalidade da
natureza fosse a sua conservagao, o seu bem-estar, numa palavra a sua felicidade,
muito mal teria ela tomado as suas disposicbes ao escolher a razdo da criatura para
executora destas suas intengées. Pois todas as agbes que esse ser tem de realizar nesse
propadsito, bem como toda a regra do seu comportamento, lhe seriam indicadas com muito
maior exatiddo pelo instinto, e aquela finalidade obteria por meio dele muito maior

seguranga do que pela razdo”. **'

91d.; ibid.;pags.203-204.

0 1d.; ibid.; cf. nota & pg. 218: “Chama-se inclinagio a dependéncia em que a faculdade de desejar estd em
face das sensagées”.

511d.; ibid.; pag. 204.

75



O principio da felicidade ou, o que da no mesmo, do amor de si,
nao pode, moralmente, fundamentar a vontade boa, tanto pelas condi¢des
contingentes da constituicdo da natureza dos homens, como pela suposigao de
que, dadas estas condicdes, seria necessaria uma onisciéncia para se observar o
conjunto completo de variaveis que atenderia pelo nome de felicidade. Até aqui,
Kant visa chamar a atencao para o fato de que mébil algum, nenhuma forma de
interesse ou fim pode fundamentar a vontade boa. Aqui se rejeita toda a forma de
heteronomia na legislagao moral da vontade:

“Quando a vontade busca a lei, que deve determina-la, em qualquer
outro ponto que nao seja a aptidao das suas maximas para a sua propria legislagao
universal, quando, portanto, passando além de si mesma, busca essa lei na natureza de

qualquer dos seu objetos, o resultado é entdo sempre heteronomia. Ndo é a vontade que

entdo se da a lei a si mesma, mas é sim o objeto que da a lei a vontade pela sua relagéo

com ela”. 1%

O que pode, entdo, fundamentar a vontade moralmente
determinada, ou ainda, qual a lei que a vontade deve buscar a seguir? Kant nos
alerta para o fato de que esta busca nao pode ser empirica. Assim, o agir moral é
0 que provém de uma boa vontade, caracterizada, por sua vez, pela

independéncia a mdbiles heterbnomos:

321d.; ibid.; pag. 239.

76



“Basta que lancemos os olhos aos ensaios sobre a moralidade feitos
conforme o gosto preferido para breve encontrarmos ora a idéia do destino particular da
natureza humana (...) ora a perfeicdo, ora a felicidade, aqui o sentimento moral, acola o
temor de Deus, um pouco disto, mais um pouco daquilo, numa misturada espantosa; e
nunca ocorre perguntar se por toda a parte se devem buscar no conhecimento da

natureza humana (que ndo pode provir sendo da experiéncia) os principios da

moralidade”, '*?

Esta rejeicdo pela experiéncia e por toda determinacdo
heterbnoma da moralidade da vontade enseja o que caracteriza a moral kantiana,
que é o seu formalismo. O formalismo kantiano em seu mais absoluto rigor é,
desta forma, contraposto a busca do conceito de Bem que tantas éticas tentam
definir observando as acdes dos homens.

Ora, acontece que, nestas ag¢des, em geral, apenas esta envolvida
a sensibilidade de cada um, traduzida na determinacdo de desejos ou paixdes.
Desta forma, em um inventario empirico do agir humano teriamos, quando muito,
uma descrigdo antropoldgica de costumes, mas nunca uma ciéncia com leis
absolutas e universais, o que Kant nomeia de Metafisica dos Costumes. Portanto,
o formalismo da legislagdo moral aqui buscada esta intimamente ligado ao projeto
de saber visado por Kant em sua filosofia pratica — uma Metafisica dos Costumes -
e ndo uma mera antropologia empirica. Por isso entendemos que o Bem, conceito

fundamental em toda Moral, recebe de Kant um tratamento formal:

'3 1d.; ibid.; pags. 215-216.

71



“Praticamente bom é porém aquilo que determina a vontade por meio de
representagbes da razdo, por conseguinte, ndo por causas subjetivas, mas objetivamente,
quer dizer, por principios que sdo validos para todo o ser racional como tal. Distingue-se
do agradavel, pois que este so6 influi na vontade por meio da sensagdo em virtude de
causas puramente subjetivas que valem apenas para a sensibilidade deste ou daquele, e
n&o como principio da razdo que é vélido para todos.”'**

Na verdade, seguindo o exemplo platénico, para Kant, o mundo do
ser n&o é relevante, que seja a possibilidade destas a¢des acontecerem de fato - o
que realmente importa é o dever-ser; €, afinal, a idéia de uma razao que determine
a vontade por motivos a priori:

“(...Jmesmo que nunca tenham havido ag¢bes que tivessem jorrado de
tais fontes puras, a questdo ndo é agora de saber se isto ou aquilo acontece, mas sim que
a razdo por si mesma e independentemente de todos os fenémenos ordena o que deve
acontecer”. ">

Pode-se entao conceituar com Kant a autonomia da vontade como
aquela propriedade gracas a qual ela é para si mesma a sua lei."*® Isto quer dizer
que a vontade dos seres racionais nao pode estar ligada a objetos como condigao:
faco isso para obter aquilo (perfeicado, graca divina e toda sorte de recompensas).

Este agir como meio é a corrupgdo do agir como fim, e este ultimo sera o que

caracteriza a moralidade, cuja esséncia mesma € posta no conceito de dever:

“Dever é a necessidade de uma agéo por respeito a lei”. "’

% 1d.; ibid.; pag. 218.
1351d.; ibid.; pag. 214.
136 1d.; ibid.; pag. 238.
571d.; ibid.; pag. 208.

78



Aquela frase pode ser considerada como o cerne do estudo ético
kantiano, ao indicar que o conceito de dever traz ja em si o de boa vontade'®,
permitindo a diferenciacdo, extremamente importante para a moralidade, entre o
agir conforme ao dever e por dever, sendo este ultimo o genuinamente moral.
Tomemos o exemplo do préprio Kant'™®: o de um comerciante que ndo suba os
precos a um comprador inexperiente. Ou isto se da na intencédo de que se espraie
sua fama de honesto (conforme ao dever) ou por principios de honradez (por
dever). Como la existia, na intencdo do agir, uma motivacédo a ela aderente, que
seja a obtencdo de uma recompensa, o principio moral foi corrompido,
diferentemente do que ca acontece, ou seja, o principio moral em si mesmo
tomado como movel da agao.

Ja com relagcdo ao respeito, proposto naquela frase, cabe

compreendé-lo como o reconhecimento de um mandamento que se liga a minha

vontade enquanto principio de agir, ndo como consequéncia visada ou efeito:

8 1d.; ibid.; pag. 206: “...vamos encarar o conceito do Dever que contém em si o de boa vontade, posto que
sob certas limitagoes e obstaculos subjetivos, limitagées e obstaculos esses que, muito longe de ocultarem e
tornarem irreconhecivel a boa vontade, a fazem antes ressaltar por contraste e brilhar com luz mais clara.”
159 1:

Ibid.

79



“Porém, embora o respeito seja um sentimento, ndo é um sentimento
recebido por influéncia; é, pelo contrario, um sentimento que se produz por si mesmo
através de um conceito de razdo, e assim é especificamente distinto de todos os
sentimentos do primeiro género que podem reportar a inclinagdo ou medo. (...) A
determinagédo imediata da vontade pela lei e a consciéncia desta determinagdo é que se
chama respeito, de modo que se deve ver o efeito da lei sobre o sujeito e ndo a sua

160

causa.
E, finalmente, € necessario bem compreender o termo lei na
expressao “Dever é a necessidade de uma acdo por respeito a lei”. Aqui, lei
significa Lei Moral, bem traduzida e considerada negativamente como
independéncia a determinantes empiricos e, positivamente, como principio
racional e auto-suficiente do agir:
“Tudo na natureza age segundo leis. S6 um ser racional tem a

capacidade de agir segundo a representag¢ao das leis, isto é, segundo principios, ou: s6

ele tem uma vontade. Como para derivar as a¢cdes das leis é necessaria a razdo, a

vontade ndo é outra coisa sendo razdo prética”. '®'

Desta forma, a presungdo de liberdade se coloca como
possibilidade de escolha entre a lei natural e a Lei Moral como determinante da
vontade e mobil do agir, e a liberdade mesma, enquanto Lei Moral, se constitui em

autonomia da vontade que da a si mesma a lei, posto que:

10 1d.; ibid.; cf. nota 10 & pag. 209.
1°11d.; ibid.; pag. 217.

80



“A moralidade ¢ pois a relagdo das agcbes com a autonomia da vontade,
isto é, com a legislacdo possivel por meio de suas maximas.”"®?

Assim, a moralidade, longe de ser um mero conjunto de regras
com uma especifica indicagdo para cada momento, trata-se antes de um principio
geral unico de aplicagédo universal valido sempre. Por outras palavras: exige-se
que se responda a questdao de como agir bem entendendo-se por isto, ter-se a

vontade subsumida a legislagdo universal e necessaria.

3

Ora, agir segundo maximas'® nao significa necessariamente ter

por mobil de acdo o dever; significa apenas determinar a vontade
estrategicamente. As maximas indicam apenas 0s meios a seguir para a obtengao
de fins:

“...)se a razdo soé por si ndo determina suficientemente a vontade, se
esta esta ainda sujeita a condi¢gbes subjetivas (a certos mobiles) que ndo coincidem
sempre com as objetivas; numa palavra, se a vontade nao é em si plenamente conforme
a razdo (como acontece realmente entre os homens), entdo as ag¢des, que objetivamente
S80 reconhecidas como necessarias, sS&o subjetivamente contingentes, e a determinagéo

de uma tal vontade conforme leis objetivas é obrigagdo”. '®*

214 ; ibid.; pag. 237-238.
1 1d.; ibid.; cf. nota 9 a pag. 209: “Maxima é o principio subjetivo do querer, o principio objetivo (isto é, o
que serviria também subjetivamente de principio pratico a todos os seres racionais, se a razdo fosse

inteiramente senhora da faculdade de desejar) é a lei pratica.”
1% 1d.; ibid.; pag. 217

81



A vontade humana, ndo sendo inexoravelmente determinada pela
razao, requer um esfor¢o de decisao voluntaria para a submisséao a leis; chama-se
a este principio objetivo e obrigante, Imperativo Categorico’®.

Kant divide os imperativos em hipotéticos ou categoricos:

“Os hipotéticos representam a necessidade pratica de uma acgao

possivel como meio de alcancar qualquer outra coisa que se quer (ou que é possivel que

se queira). O imperativo categérico seria aquele que nos representasse uma agdo como

objetivamente necessaria por si mesma, sem relagdo com qualquer outra finalidade”. '°°

Do anteriormente dito, apenas o imperativo categorico se
caracteriza como essencialmente moral, pois representa a agado como boa em si
(ndo boa enquanto meio para obtengdo de um outro algo), objetivamente
conforme a razdo. Aqui se compreende o sentido do dever, o unico verdadeiro
principio moral determinante da vontade, expresso no imperativo categorico: “Age
apenas segundo uma maxima tal que possas ao mesmo tempo querer que ela se torne lei
universal.”®

Frente a uma situagdo empirica dada, existe, segundo Kant, uma
maneira muito curta e segura de saber se uma dada agao seria contraria a moral.
Basta verificar se a maxima aceita na determinacdo da vontade se contradiria ao
conceito de si mesma, enquanto lei universal e necessaria. Tome-se um exemplo

dado pelo proprio autor:

1 1d.; ibid.; pag. 218: “A representacdo de um principio objetivo, enquanto obrigante para uma vontade,
chama-se um mandamento (da razdo), e a formula do mandamento chama-se Imperativo. ”

1% 1d.; ibid.; pags. 218-219.

171d.; ibid.; pag. 223.

82



“Ficaria eu satisfeito de ver minha maxima (de me tirar de apuros por
meio de uma promessa nado verdadeira) tomar o valor de lei universal (tanto para mim
como para os outros)? (...) Em breve reconhego que posso em verdade querer a mentira,
mas que ndo posso querer uma lei universal de mentir; pois, segundo uma tal lei, ndo
poderia propriamente haver ja promessa alguma, porque seria indtil afirmar a minha
vontade relativamente as minhas futuras acbes a pessoas que ndo acreditariam na minha
afirmagdo, ou, se precipitadamente o fizessem, me pagariam na mesma moeda. Por
conseguinte a minha maxima, uma vez arvorada em lei universal, destruir-se-ia a Si
1168

mesma necessariamente.

Se a vontade do ser racional pode ser compreendida como
vontade legisladora universal, entdo a maxima pode, sem prejuizo da moralidade,
transformar-se em lei universal, e o ser racional, vale dizer, o homem, €, ao
mesmo tempo, legislador e legislado e, nessa condigao, participa do reino dos fins,
que seja, considerar a natureza racional existente como um fim em si, o que se
expressa na outra formulagédo do Imperativo Categérico:

“Age de tal maneira que uses a humanidade, tanto na tua pessoa como

na pessoa de qualquer outro, sempre e simultaneamente como fim e nunca simplesmente

como meio.” '

Entretanto, o Imperativo Categérico pode, atendendo a vontade na
sua maxima considerada como legisladora, sinteticamente ser expresso, também

e finalmente, da seguinte forma:

18 1d.; ibid.; pag. 210.
191d.; ibid.; pag. 229.

83



‘Age segundo a maxima que possa Simultaneamente fazer-se a Si
mesma lei universal”. '™

Assente sobre a moralidade, a vontade € ja uma causacgdo da
ordem racional, o que implica a definicdo da liberdade mesma, compreendida
como independéncia a causas determinantes subjetivas:

‘A todo ser racional que tem uma vontade temos que atribuir-lhe
necessariamente também a idéia de liberdade, sob a qual ele unicamente pode agir. Pois
num tal ser pensamos nés uma razdo que é pratica, quer dizer, que possui causalidade
» 171

em relagcédo aos seus objetos”.

Ao homem cabe a participagédo tanto no mundo natural, submisso
as leis empiricas de causalidade; como no mundo inteligivel — & isto que o faz um
ser moral - no qual pode, ele préprio iniciar uma série causal. Assim, 0 homem
encontra:

“(...)dois pontos de vista dos quais pode considerar-se a si mesmo e
reconhecer leis do uso das suas forgas, e portanto de todas as suas agbes: o primeiro,
enquanto pertence ao mundo sensivel, sob leis naturais (heteronomia); o segundo, como
pertencente ao mundo inteligivel, sob leis que, independentes da natureza, ndo sé&o

empiricas, mas fundadas somente na razdo.” "

701d.; ibid.; pag. 235.
"11d.; ibid.; pag. 244.
121d.; ibid.; pag. 248.

84



Desta forma, a liberdade é o pressuposto necessario da
autonomia da vontade, uma vez que, de outra forma, para a determinagcido da
vontade ter-se-ia de admitir apenas principios heterbnomos. S6 desta forma se
compreende a ligagdo entre estes dois conceitos, o de autonomia e o de
liberdade; sabendo que a submiss&o a leis morais nada mais expressa do que a
propria liberdade.

De fato, a importancia do conceito de liberdade é, de logo,
ressaltada desde as primeiras linhas do texto kantiano que trata da razdo em seu
uso pratico — A Critica da Razé&o Pratica:

“O conceito de liberdade, na medida em que a sua realidade é

demonstrada por uma lei apodictica da razdo pratica, constitui a pedra angular de todo o

edificio de um sistema da razao pura”. '

74 vontade livre e vontade submetida a leis

E, como se bem sabe
morais S80 uma e a mesma coisa, e a justa compreensao do que significa esta
identidade remete a conceituagdo do objeto determinante da vontade, que nao

pode ser encontrado entre aqueles postos pela sensibilidade.

13 K ANT, Immanuel; Critica da Razdo Pratica, pag. 12.

" 1d.; Fundamenta¢do da Metafisica dos Costumes; pag. 243: “Isto, porém, é precisamente a férmula do
imperativo categorico e o principio da moralidade; assim, pois, vontade livre e vontade submetida a leis
morais sdo uma e mesma coisa.”

85



Na verdade, liberdade é, de fato, a subordinagdo da vontade a lei
moral:

“(...)Juma tal vontade deve conceber-se como totalmente independente
da lei natural dos fenbmenos nas suas relagcbes reciprocas, a saber, da lei da
causalidade. Uma tal independéncia, porém, chama-se liberdade no sentido mais estrito,
isto é, transcendental. Por conseguinte, uma vontade, a qual a pura forma legisladora da
méxima pode servir de lei, é uma vontade livre.”""®

Desse modo, podemos observar, com Kant, que: “A liberdade e a lei
pratica incondicionada referem-se, pois, uma a outra. »176
A razdo, ao representar a si a lei moral independente de

condigdes sensiveis, pde-na como um fato (da raz&o). A vontade, determinada

pela simples forma da lei (“Age de tal modo que a méaxima da tua vontade possa valer

7 &, por isto

sempre ao mesmo tempo como principio de uma legislagdo universal’)
mesmo, autdbnoma.

A liberdade deixa de ser definida apenas negativamente, visto que
ja ndo se trata tdo somente da independéncia da empiria, 0 que ja ndo é pouco,

mas sim enquanto principio de causacéao; obtém dai sua definicdo positiva, ja que

agora € também um principio da razdo que determina imediatamente a vontade:

' 1d.; Critica da Razdo Pratica; pag. 40.
1761d.; ibid.; pag. 41.
771d.; ibid.; pag. 42.

86



“Com efeito, na independéncia a respeito de toda a matéria da lei (isto é,
de um objeto desejado) e, ao mesmo tempo, na determinagdo do livre arbitrio pela

simples forma legisladora universal, de que uma maxima deve ser capaz, é que consiste o

principio tnico da moralidade.”"™

Aqui, temos algo intrigante: a submissdo da natureza a autonomia
da razao pratica. Enquanto submetido as leis naturais, como fendmeno, o homem
€, necessariamente, determinado por elas. Contudo, na medida em que a vontade
pode iniciar, autbnoma e independentemente, uma série causal no mundo
empirico, o homem torna-se livre.

A questdo que aqui se pde é a seguinte: considerando que “a lei
moral enquanto principio determinante da vontade deve, por causar dano a todas as
nossas inclinagdes, provocar um sentimento que pode chamar-se dor”'”®, de que forma
pode a lei moral determinar a vontade para que o homem se torne livre?

Na medida em que a razao pratica causa dano ao amor proéprio,
visto que, ao determinar conceitos a priori para o agir, aniquila o egoismo e a
presuncédo'® que sdo formas da inclinacdo natural, produz o Unico tipo de

181

sentimento’™’ que pode ser chamado de sentimento moral. Aqui entra em causa a

nocao de respeito:

78 1d.; ibid.; pag. 45.

71d.; ibid.; pag. 88.

80 1d.; ibid.; pag. 90: “A esta tendéncia para se fazer a si mesmo em geral principio determinante objetivo da
vontade, segundo os principio subjetivos de determinagdo do seu livre arbitrio, pode dar-se o nome de amor
de si, o qual, se se erigir em legislador e em principio pratico incondicionado, pode denominar-se
presungdo.”

181 Cf. a pagina seguinte e a nota 160 deste trabalho.

87



“O respeito pela lei moral é, pois, um sentimento que é produzido por
uma causa intelectual e este sentimento é o tnico que conhecemos plenamente a priori e
cuja necessidade podemos discernir.” ®?

Pelo que foi visto, entende-se ja porque o Unico principio genuino
da moral € a Lei Moral mesma, embora aceite, ao mesmo tempo, a unica exceg¢ao
de uma determinacao subjetiva ou sensivel, através do respeito:

“Ora, a lei moral, que é a Unica a ser verdadeiramente (isto é, a todos 0s
respeitos) objetiva, exclui totalmente a influéncia do amor de si sobre o principio pratico
supremo e causa um dano infinito a presuncdo, que prescreve como leis as condigbes
1183

subjetivas do amor de si.

Desta forma, o interesse ou motivo da razao, por fundamentado
na propria razdo que da a si mesma a lei pratica, é descasado de quaisquer outros
tipos de mébiles:

“Uma vez que a propria lei deve ser o mobil numa vontade moralmente
boa, o interesse moral é, pois, um interesse da simples razdo pratica puro e
independente dos sentidos.” %

O que faz Kant concluir:

“E assim o respeito pela lei ndo é mobil da moralidade, mas é a propria
moralidade, subjetivamente considerada como mobil, ao passo que a razao pura pratica,
ao recusar, na oposicdo ao amor de si, todas as suas pretensées, confere autoridade a

lei, que é a Unica a ter agora influéncia.”'®°

214 ; ibid.; pag. 89.
83 1d.; ibid.; pag. 90.
8 1d.; ibid.; pag. 95.
185 1d.; ibid.; pag. 91.

88



Até aqui pretendeu-se mostrar que a Moral s6 pode ser entendida
como a determinagao da vontade por principios a priori, universais € necessarios,
0 que implica, ao mesmo tempo, a conceituagdo do sujeito como causa
noumenon, uma vez que o sujeito, ser cuja cidadania radica tanto no mundo
natural como no inteligivel, pode, por mor deste ultimo, iniciar uma série causal na
natureza, sem prejuizo das leis empiricas.

8 tomada

Foi indicado durante todo o tempo que a felicidade
como principio fundamental do agir, é a propria negagdo da moralidade'’, o que
pode sugerir a interpretagdo errbnea de que Kant se insurge contra o estado de
felicidade quando, na verdade, sua critica vai apenas contra a consideracao de se

toma-la como mobil de determinagao da vontade:

“Esta distingdo, porém, do principio da felicidade relativamente ao
principio da moralidade nem por isso é uma oposi¢ao entre ambos, € a razdo pura
pratica ndo quer que se renuncie forcosamente a pretenséo a felicidade, mas apenas que

ndo se tome em consideragdo, quando se fala de dever”. '®®

1% 1d.; ibid.; pag. 32-33: “Por conseguinte, todos os principios materiais que colocam a causa determinante
do livre arbitrio no prazer ou desprazer, que se deve sentir a partir da realidade de um objeto qualquer, sdo
inteiramente da mesma espécie, na medida em que, no seu conjunto, pertencem ao principio do amor de si ou
da felicidade pessoal.”

871d.; ibid.; pag. 45: “A autonomia da vontade é o iinico principio de todas as leis morais e dos deveres a
elas conformes”.

8 1d.; ibid.; pag. 108

89



Sendo natural que o homem deseje sua felicidade, desde os
gregos, segundo indicado por Kant, duas foram as principais formas éticas para
obté-la: “O epicurista dizia: ter consciéncia da maxima que conduz a felicidade é a

virtude; mas o estéico afirmava: ser consciente da sua virtude é a felicidade.”'®

Entretanto, tanto uma quanto a outra incorrem no equivoco de
identificar os principios praticos de virtude e felicidade, posto que ja se viu o
quanto sao heterogéneos estes conceitos, na exata medida em que s6 a Lei Moral
€ 0 unico principio determinante da vontade autbnoma. Ademais, subsumiu-se
erroneamente uma conexao de natureza analitica entre virtude e felicidade. Seu
aparente antagonismo é superado, porém, quando tal conexao € admitida como
sintética, mas nao de modo absoluto, acolhendo a proposicdo segundo a qual a
disposicdo virtuosa produz necessariamente, embora n&o imediatamente, a
felicidade:

“...)ndo é impossivel que a moralidade da disposicdo tenha, com a
felicidade enquanto efeito no mundo sensivel, uma conexdo necessaria, a titulo de causa,
se ndo imediata, apesar de tudo mediata (por intermédio de um autor inteligivel da
natureza), conexdo essa que, numa natureza que é simplesmente objeto dos sentidos,
Jjamais pode ter lugar a ndo ser acidentalmente e ndo pode ser suficiente para o soberano

bem 190

% 1d.; ibid.; pag. 130.
01d.; ibid.; pag. 134.

90



Dai ja se entende, entdo, o conceito mesmo do “Soberano Bem”
como a posse tanto da virtude como da felicidade enquanto submissa a primeira:

“Ora, na medida em que a virtude e a felicidade -constituem
conjuntamente a posse do soberano bem numa pessoa e em que também a felicidade é
repartida em propor¢do com a moralidade (como valor da pessoa e seu mérito de ser
feliz), formam o soberano bem de um mundo possivel: isto significa, pois, o todo, o bem
perfeito, em que, no entanto, a virtude enquanto condi¢do, é sempre o bem supremo,
porque néo tem acima de si mais nenhuma condigéo, porque a felicidade é sempre algo
de agradavel para aquele que a possui mas que, por Si mesma apenas, ndo é
absolutamente e em todos os aspectos boa, mas pressupbe sempre como condicdo a
conduta moral conforme a lei.”"®"

Assim, o soberano bem ¢é, também, um objeto valido da razéo
pratica:

“Portanto, nao obstante este antagonismo aparente de uma razao
pratica consigo mesma, o soberano bem, o fim supremo necessario de uma vontade
moralmente determinada, é um verdadeiro objeto dessa mesma razao pratica: com efeito,
ele é praticamente possivel e as maximas da vontade, que a tal se referem segundo a sua
matéria, tém realidade objetiva, a qual foi inicialmente concernida através daquela
antinomia existente na conexdo da moralidade com a felicidade segundo uma lei
universal, mas por simples mal-entendido, porque se tomava a conexéo entre fenébmenos

por uma conexéo das coisas em si com os fenémenos.” %2

P11d.; ibid.; pag. 130.
921d.; ibid.; pag. 134.

91



A ligacao entre virtude e felicidade, por necessaria, ndao implica
que a maxima da virtude seja a causa eficiente da felicidade, posto que a
causalidade natural ndo se regula pela determinacdo moral da vontade, mas,
admitindo-se o soberano bem como objeto valido da razdo pratica, ha que
considerar também as condicdées em que a razao especulativa é insuficiente para
as conhecer; a razao pratica, no entanto, pée-nas como necessarias para tornar

¥4 da razao

reais os seus objetos'®, chamando a estas condigbes de postulados
pratica:
“a saber, a liberdade, a imortalidade e Deus. Portanto, pela lei pratica,

que exige a existéncia do soberano bem possivel num mundo, é postulada a

possibilidade desses objetos da razdo pura especulativa”. ' (grifo nosso)

Da liberdade ja se falou o bastante; j4 a imortalidade, como
postulado da razdo pura pratica, decorre da necessidade da total conformidade
das intengdes a lei moral. Ora, a isto se chama santidade, e aos seres racionais
em um mundo sensivel, devido a sua natureza empirica mesma, esta vedada tal
pureza de intengdes; entretanto, o soberano bem exige aquela total conformidade,
assim, ha que se encontra-la, tdo somente na possibilidade de um necessario
progresso moral que vai até o infinito, exigido pela razdo pratica enquanto objeto

real da nossa vontade:

193 1d.; ibid.; pag. 105: “..a razdo pratica ndo tem a ver com objetos para os conhecer, mas com a sua
propria faculdade de tornar reais aqueles (segundo o conhecimento dos mesmos objetos), isto é com uma
vontade, que é uma causalidade, enquanto a razdo contém o seu principio determinante”.

94 1d.; ibid.; pag. 141: “...pelo qual entendo eu uma proposicio tedrica, como tal, porém, nio demonstravel,
por estar inseparavelmente anexa a uma lei prdtica que tem a priori um valor incondicionado.”

193 1d.; ibid.; pag. 153.

92



“Portanto, o soberano bem, praticamente, s6 €& possivel sob o

pressuposto da imortalidade da alma; por conseguinte, esta, enquanto indissoluvelmente

ligada & lei moral, é um postulado da razao pura pratica”. "%

Nao fosse assim, a lei moral, desprovida de sua santidade, seria
indulgente e muito conforme a preguica moral, cuja resolugdo demanda constante
luta:

(...)incessante esforgo por uma obediéncia pontual e completa a um
mandamento da razdo rigoroso e inflexivel, ndo ideal apesar de tudo, mas verdadeiro.

Para um ser racional finito, € somente possivel um progresso até ao infinito, desde o0s

graus inferiores até aos estadios superiores da perfeigdo moral.”"*’

Todavia, posto o dever de fomentar o soberano bem no mundo
como um mandamento da razdo pratica, temos que pressupor conjuntamente a
imortalidade, a existéncia de Deus como o principio de conexdo da concordancia
entre moralidade e felicidade'®, na medida em que esta pode ser entendida como
o processo de ser digno'® dela. Visto que a lei moral, como liberdade, ordena por
principio determinantes diversos da lei natural, ndo existiria conexao necessaria

entre moralidade e felicidade, n&o fora a exigéncia pratica do soberano bem:

01d.; ibid.; pag. 141.

Y71d.; ibid.; pags. 141-142.

8 1d.; ibid.; pag. 143: “A felicidade é o estado no mundo de um ser racional para o qual, na totalidade de
sua existéncia, tudo ocorre segundo o seu desejo e a sua vontade e funda-se, pois, na harmonia da natureza
com o fim integral desse ser e igualmente com o principio determinante da sua vontade”.

1991d.; ibid.; pag. 149: “Digno é alguém da posse de uma coisa ou de um estado quando o fato de ele estar
em tal posse se harmoniza com o soberano bem.”

93



“Postula-se assim igualmente a existéncia de uma causa da natureza no
seu conjunto, distinta da natureza, a qual contém o principio desta conexdo, a saber, da
concordéncia exata da felicidade e da moralidade.”?%

Ha que se notar entretanto que a lei moral ndo promete
inexoravelmente a felicidade, e ademais, que nao pode ser obtida neste exato

momento da existéncia, sendo antes uma esperanga na indefinida progressao

moral: “Eis porque a moral ndo é propriamente a doutrina sobre como nos tornamos
felizes, mas como devemos tornar-nos dignos da felicidade.”*""

Assim, a moral conduz a religido quando representa um mundo
regido por um Soberano que faz coincidir moralidade e felicidade - harmonia esta
de per si estranha a qualquer uma das duas -, em um reino de Deus no qual os
seres racionais se consagram a lei moral com toda a sua alma:

“Deste modo a lei moral conduz, através do conceito de soberano bem
enquanto objeto e fim derradeiro da razdo pura pratica, a religido, isto é, ao
conhecimento de todos os deveres como mandamentos divinos, ndo como
sancgoes, isto é, ordens arbitrarias e por si contingentes de uma vontade estranha,
mas como leis essenciais de toda a vontade livre por si mesma”. *

Assim, se a nossa razdo, do ponto de vista especulativo, ndo se
deu uma extensdo de conhecimento em vista dos objetos da liberdade,

203

imortalidade e Deus~™, o contrario pode-se dizer sob a visada pratica:

2014 ; ibid.; pag. 144.

2V 1d.; ibid.; pag. 149.

22 1d.; ibid.; pag. 148

23 1d.; ibid.; pag. 152: “Com efeito, ndo conhecemos por esse meio nem a natureza da nossa alma, nem o
mundo inteligivel, nem o Ser Supremo, segundo aquilo que eles sdo em si mesmos”.

94



“Mas, estende-se realmente deste modo o nosso conhecimento por
intermédio da razdo pratica e o que era transcendente para a razdo especulativa é
imanente na prética? Sem duvida, mas exclusivamente sob o aspecto pratico.”**

Isto n&o quer dizer outra coisa que ndo a reunido destes objetos
sob o conceito de crenga racional’®® que, ainda assim, aceita a determinacdo da
vontade tdo somente na pura representacdo da lei moral, uma vez que nao é do
conhecimento daqueles objetos em si mesmos de que se trata. Por isso, é tao
surpreendente quanto verdadeiro que devemos ser gratos a impossibilidade da
nossa razao especulativa conhecer a Deus, pois isto redundaria em corrupgéo da

lei moral, uma vez que, podemos dizer com Kant, que o que podemos plenamente

demonstrar tem para nés, quanto a certeza, tanto valor como aquilo de que nos

206

certificamos pela luz dos olhos”™ e, dessa forma:

“A transgresséo da lei seria, claro esta, evitada, o que foi mandado seria
cumprido; mas, porque a disposi¢do de dnimo, a partir da qual devem ter lugar as agées,
néo pode ser inspirada por nenhum mandamento e porque aqui o aguilhdo da atividade
esta logo a méao e é exterior, e visto que a razdo ndo tem primeiramente de rasgar o seu
proprio caminho para reunir forgcas em vista da resisténcia as inclinagbes mediante a viva
representacdo da dignidade da lei, assim, a maior parte das ag¢bes conformes a lei
deveriam ter lugar por temor, apenas umas poucas pela esperanga e nenhuma por dever,

e néo existiria um valor moral das acées”. >’

2% 1d.; ibid.; pag. 152.

25 1d.; ibid.; pag. 145: “...mas no tocante a inteligibilidade de um objeto (o soberano bem) que, no entanto,
nos é proposto pela lei moral, por conseguinte, de uma necessidade para um objetivo prdtico, pode
denominar-se crenca e até mesmo pura crenga racional, porque so a razdo pura (tanto segundo o seu uso
teorico como pratico) é a fonte de onde ela brota.”

206 1d.; ibid.; pag. 166.

27 1d.; ibid.; pags. 166-167.

95



O que faz Kant, genialmente, concluir:

“A sabedoria insondavel, pela qual existimos, ndo é menos digna de

veneragdo quanto ao que nos recusou do que quanto ao que nos deixou compartilhar.”*®

2% 1d.; ibid.; pag. 167.

96



CONCLUSAO

“Néao é o que entra pela boca que torna o homem impuro, mas o que sai
da boca, isto sim o torna impuro (...) Nao entendeis que tudo o que entra pela boca vai
para o ventre e dai para a fossa? Mas o que sai da boca procede do coracéo e é isto que
torna o homem impuro. Com efeito, € do coracdo que procedem mas intencoes,
assassinios, adultérios, prostituicbes, roubos, falsos testemunhos e difamag¢bes. Sao
essas coisas que tornam o homem impuro, mas o comer sem lavar as maos néo o torna
impuro.”%

Nao é o ato empirico de comer sem antes fazer uso do sabao, ou,
até, a ingestdo de um alimento proibido pelas normas, antes, € a admissdo de um
mobil corrompido em sua maxima que faz o homem impuro, o que se traduz em
gestos e falas; “O Livro” ndo poderia ser mais exato em sua definicdo da Lei Moral
como um chamamento a responsabilidade do individuo, como também o faz Kant:

“Portanto, o fundamento do mal ndo pode residir em nenhum objeto que
determine o arbitrio mediante uma inclinacdo, em nenhum impulso natural, mas
unicamente numa regra que o proprio arbitrio para si institui para o uso da sua liberdade,

i.e., numa maxima.”?"’

* MATEUS; 15,11-20.
210 K ANT, Immanuel; 4 Religido nos Limites da Simples Razdo; pag. 27.

97



Desta forma, insistimos, com Kant, por todo o nosso trabalho, que
uma lei heterbnhoma ndo determina a Moral, antes, esta se funda em principios
racionais, universais e necessarios, portanto a priori. Para tanto, foi necessario
bem compreender a religido, analisando-a cuidadosamente, para ao fim entendé-
la como a vontade de Deus escrita nos coracées dos homens®'’. E certo, ainda,
que bem poderiamos retirar os postulados de Deus e da imortalidade da alma da
teoria moral kantiana que, ainda assim, ela continuaria inabalavelmente sdlida;
entretanto, a possibilidade da felicidade?'? do homem se faria extinguir.

Assim, tendo em vista a determinacdo da vontade por leis de
heteronomia ou autonomia, ser impuro nao é tdo-somente o resultado da ingestéao
de carne de animal de casco fendido ou de uma vontade divina castigadora, ou
ainda efeito do jugo romano; antes, é o efeito da opgao individual da vontade livre,
que adotou a maxima corrompida. De fato, as alma preguigosas ndo despendem
tanto esforgo em vistas de seu progresso moral quanto em arranjar desculpas
para continuar em sua comoda posi¢ao de fazer sempre uma excecéo a lei moral
em beneficio de si proprias, com os mesmos argumentos faceis que sempre pdem
a culpa de nossas proprios erros em algo ou alguém que nao si mesmo:

“...)ndo teriam sido por eles exercidos 0os mesmos vicios, se a

impoténcia, o temperamento, a educagéo, as circunstancias de tempo e de lugar, que

induzem a tentagao (puramente coisas que nao nos podem ser imputadas) disso os ndo

tivessem mantido afastados.”"

211 vide notas 14, 30 e 45.
212 vide notas 190 e 191.
213 KANT, Immanuel; 4 Religido nos Limites da Simples Razdo; pag. 44.

98



Entdo, encontramos sempre a quem ou a o qué culpar pelos
nossos tdo “justificados” erros morais, dos quais, no entanto, logo nos
apressariamos em afastar, tementes e covardes, se ‘O’ conhecéssemos. Ora, é
justamente da impossibilidade especulativa de se conhecer a Deus, que provém,
através da crenga racional, o meérito moral. Portanto, somos inapelavelmente
levados a conclusao de que ou o individuo € instancia ultima da determinacao
moral ou nao; e, sendo assim, para horror das “filosofias” mais contemporaneas,
que determinam o arbitrio por causas heterébnomas, fica, em Kant, estabelecida a
causacao moral individual do sujeito livre.

Oceanos de tinta foram gastos na critica a radicalidade da analise
kantiana como uma moral para anjos. Ora, é justamente por admitir que o amor-
de-si ndo € mobil moral que nos diferenciamos dos animais, determinando
racionalmente através da lei (moral) nossa vontade, e ndo apenas pela mera
vazao instintual. Enfim, somos morais, ou capazes de moralidade, porque
podemos dizer “n&o”, uma vez que nosso agir nao € determinado, como muito em
voga esta a crencga, pela quimica cerebral, biologia sexual, ou até condicionantes
linguisticas, sociais e econdmicas; antes, sabemo-nos seres de determinacao

livre.

99



Esta dissertacdo se traduz no esforco de compreender a teoria
moral de Kant como a afirmacado da vontade livre do individuo submetido as leis
morais, e ai ficou compreendida a religido como um servigo dos coragbes que so

pode consistir na disposicdo de dnimo, na observancia de todos os verdadeiros deveres

como mandamentos divinos, ndo em ag¢bes destinadas exclusivamente a Deus?™. Sao
acdes que em si mesmas encontram seu fim e mérito proprio, por determinadas
pela lei moral, o que da no mesmo, sao ordenadas pela liberdade. De outro modo,
por-se-ia a determinagao da vontade em um mobil da sensibilidade, que por isso
mesmo é contrario a moralidade. Dessa forma, afirma-se também a independéncia
da Moral em relagao a religiao, entendida como mera confissdo ou obrigacao de
agrado ritual. Ao mesmo tempo, acreditamos que foi suficientemente demonstrada
a independéncia do fundamento moral frente a religido histoérica.

Por mais que se dirijam acusacbes de ingenuidade a esta
proposta de formalismo moral, ndo surtirdo efeito na medida em que se observe
que nao ha alternativa a esta unidade de comparagao ou medida, a este “metro
moral”, pois, uma vez admitida alguma minima nuance, a relatividade estara para
sempre instalada e entdo se pora inexoravelmente a questdo: Tudo pode? Se néo,
onde fica o limite? Esta apaixonante questao ficara, sem duvida, para um préximo
trabalho, posto que aqui se cuidou de conhecer melhor o que o autor desta
dissertagdo pensa ser a questdo fulcral do nosso tempo: em lugar da ética de
algibeira da responsabilidade social, a politicamente incorreta culpabilidade do

individuo livre.

214 Ibid.; pag. 194.

100



BIBLIOGRAFIA:

a) textos citados:

ARISTOTELES: Etica a Nicémaco (Col. Os Pensadores); S&o
Paulo; Nova Cultural; 1987.

DESCARTES, René: Meditagbes (Col. Os Pensadores); Sao
Paulo; Abril; 1983.

HAWKING, Stephen: O Universo Numa Casca de Noz; Sao Paulo;
Mandarim; 2001.

KANT, Immanuel: Critica da Razao Pratica; Lisboa; Edigdes 70.

Critica da Razdo Pura; Lisboa; Calouste

Gulbekian; 1997.

. Fundamentacdo da Metafisica dos Costumes;

(Col. Os Pensadores); Sao Paulo; Abril; 1974.

: A Religido nos Limites da Simples Raz&o;

Lisboa; Edicdes 70.

101



b) textos consultados:

CHALMERS, Alan Francis: O Que E Ciéncia Afinal?; S&o Paulo;
Brasiliense; 1993.

ECO, Umberto: Cinco Escritos Morais; Rio de Janeiro; Record;
1999.

: MARIANI, Carlo Maria: Em Que Creém os Que

Néo Creém?; Rio de Janeiro; Record; 1999.

HERRERO, Francisco Javier: Religido e Histéria em Kant, Sao
Paulo; Edigdes Loyola; 1991.

KANT, Immanuel: Manual dos Cursos de Ldégica Geral;, 22 ed.;
Campinas; Unicamp; 2003.

. A Metafisica dos Costumes; Bauru; Edipro;

2003.
LEBRUN, Gérard: Kant e o Fim da Metafisica; 22 ed.; Sao Paulo;
Martins Fontes; 2002.

: Sobre Kant; Sao Paulo; lluminuras; 2001.

LEVINAS, Emmanuel: Totalidade e Infinito; Lisboa; Edicdes 70.
LOPARIC, Zeljko: A Seméntica Transcendental de Kant,

Campinas; Unicamp; 2000.

102



NIETZSCHE, Friedrich: Genealogia da Moral, Sao Paulo;
Companhia das Letras; 1998.

RICOUEUR, Paul: O Mal; Sao Paulo; Papirus; 1988.
SOROMENHO-MARQUES, Viriato: Razdo e Progresso na
Filosofia de Kant; Lisboa; Colibri; 1998.

TUGENDHAT, Ernst: Licées Sobre Etica; Petropolis; Vozes; 2000.

103



Referéncia bibliografica:

Coelho, Joao Bosco Fonseca

Sobre a relagdo entre a moral e a religido em
Kant / Joao Bosco Fonseca Coelho. — Recife : O
Autor, 2003.

103 folhas

Dissertagcdo (mestrado) — Universidade Federal
de Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2003.

Inclui bibliografia.

1. Moral filoséfica. 2. Filosofia pratica. 3. Kant,
Immanuel (1724-1804) — Moral e religido. I. Titulo.

17.026.4:2 CDU (2.ed.) UFPE
142.3 CDD (21.ed.) BC2004-448

104



