
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 
MESTRADO EM FILOSOFIA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Sobre a Relação entre a Moral e a Religião em Kant 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

João Bosco Fonseca Coelho 
Recife 
2003.2 



João Bosco Fonseca Coelho 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Sobre a Relação entre a Moral e a Religião em Kant 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dissertação apresentada como requisito 
parcial à obtenção do grau de Mestre. 
Curso de Pós-Graduação em Filosofia, 
Deptº de Filosofia da Universidade  
Federal de Pernambuco 
Orientador: Prof. Dr. Roberto Markenson 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Recife 

 
2003 

 1





 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ao mestre Roberto Markenson 

 3



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Por meio de uma revolução 

poderá talvez levar-se a cabo a queda do 

despotismo pessoal e da opressão gananciosa ou 

dominadora, mas nunca uma verdadeira reforma 

do modo de pensar. Novos preconceitos, 

justamente como os antigos, servirão de rédeas à 

grande massa destituída de pensamento. 

 

Immanuel Kant 

 

 4



AGRADECIMENTOS 

 

Muitos contribuíram de diversas maneiras para que este trabalho 

chegasse a bom termo, assim, pretendo expressar a minha profunda gratidão a: 

O professor Roberto Markenson, pela orientação segura que, 

também, ultrapassou os limites deste trabalho; 

A minha esposa e família pela compreensão e ajuda; 

Aos meus alunos, pela inspiração e provocação; 

A Betânia, colegas e professores deste departamento. 

 

 5



SUMÁRIO 

 

 

Introdução 08 

1. DA RELIGIÃO 12 

1.1 - A Religião e a Moral 12 

1.2 – A Religião Verdadeira 16 

1.3 – A Religião e a Realização Histórica da Igreja 31 

2. DA CRÍTICA À RELIGIÃO 39 

2.1 – A Idéia de Deus 39 

2.2 – A Existência de Deus e a Crítica da 

         Teologia Racional 49 

3. DA MORAL 56 

3.1 – A Liberdade 56 

3.2 – Fundamentação da Moral 73 

4. CONCLUSÃO 97 

BIBLIOGRAFIA 101 

a) Textos Citados 101 

b) Textos Consultados  

 6



ABSTRACT 

 

This work intends to investigate the relation between religion and 
morality in the kantian thought. It concerns an innovative proposal, since it intends 
to dissociate moral from religion, contradicting what has been done by dogmatic 
theologists until Kant who, by assuring rational “proof” of God’s existence, used to 
assure in Him, the principle of all morality. Kant, on the contrary, did not searched 
in faith, in religion or even in God, the basis of Moral, instead, searched to ground, 
secured and only, in principles of reason. The criticism to religion begins by the 
knock down of the ontological argument, to, afterwards, be established as a 
service of the hearts or the observance of the real duties as divine 
commandments. In this manner, based on the concept of duty, that requires the 
assumption of independence of will to mere empirical principles, therefore, of 
freedom, Moral is the autonomy of a will that substantiates itself as obligating 
principle of the arbitration that, for giving itself the Law, is essentially free. 

 
 
 
 

RESUMO 
 
 

 
Este trabalho pretende investigar a relação entre a religião e a 

moralidade no pensamento kantiano. Trata-se de uma proposta inovadora na 
medida em que pretende dissociar a moral da religião, contrariando o que fora 
feito pelos teólogos dogmáticos até Kant quando, afirmando “provas” racionais da 
existência de Deus, asseguravam N’ele, o princípio de toda a moralidade. Kant, 
pelo contrário, não procurava na fé, na religião ou mesmo em Deus o fundamento 
da Moral, antes, busca assentá-la, segura e tão-somente, em princípios de razão. 
A crítica à religião, começa pela derrubada do argumento ontológico, para, em 
seguida, ser estabelecida como um serviço dos corações ou a observância dos 
verdadeiros deveres como mandamentos divinos. Dessa forma, assentada no 
conceito de dever, que requer o pressuposto da independência da vontade a 
meros princípios empíricos, portanto da liberdade, a Moral é a autonomia de uma 
vontade que se fundamenta enquanto princípio obrigante do arbítrio, que por dar a 
si mesmo a Lei, é essencialmente livre. 

 
 
 

 7



INTRODUÇÃO 

 

Esta dissertação pretende investigar a relação entre a religião e a 

moralidade no pensamento kantiano. O texto A Religião nos Limites da Simples 

Razão inspirou o nosso estudo na medida em que, nele, o próprio Kant precisa a 

separação entre Moral e Religião, fundamentando a moral em princípios da razão, 

ao mesmo tempo em que diferencia, na religião, a confissão de fé da religião 

racional. E será que nós, ocidentais que somos, herdeiros de uma forte tradição 

cristã que moral com religião, podemos falar de uma sem remeter à outra? 

Se havia, para a tradição, a possibilidade de ancorar a Moral no 

conhecimento, e portanto, na existência de “Deus”, a impossibilidade desta 

empreitada fica patente com a crítica à teologia dogmática levada a efeito na 

Crítica da Razão Pura. Sendo assim, na medida em que nesta, Kant invalida a 

prova do argumento teológico, e portanto, a prova da existência de Deus, surge 

imediatamente a pergunta sobre como, agora nestas condições, fundamentar a 

Moral? 

A Fundamentação da Metafísica dos Costumes e a Crítica da 

Razão Prática, com esta motivação, começam por assentar as bases da 

moralidade, sem os pressupostos afirmados pela teologia dogmática. Cabe então 

buscar o fundamento da moral em outro contexto que não o da teologia ou da 

religião. A fé, portanto, está afastada desta démarche. Em seu lugar, Kant busca o 

instrumental da razão para fundamentar a moral não mais na fé, na religião ou em 

Deus, mas no uso puro da razão. Aqui se esboça, portanto, o programa deste 

trabalho. 

 8



 

“A moral (...) de nenhum modo precisa da religião, mas basta-se a 

si própria em virtude da razão pura prática”.1 

Inspirados nesta afirmação das primeiras páginas d’A Religião nos 

Limites da Simples Razão, nosso primeiro capítulo vai a este texto para dar conta 

do que Kant entende por religião e como esta se realiza historicamente numa 

Igreja. Já no segundo, veremos a crítica que Kant faz à teologia Racional e 

consequentemente às provas da existência de Deus e no terceiro, tendo em vista 

as insuficiências da Igreja histórica, tal como foi examinado no capítulo primeiro, 

somando às críticas feitas por Kant aos argumentos que provam a existência de 

Deus, examinados no capítulo segundo – buscaremos mostrar como Kant funda a 

Moral universal e necessáriamente na razão: 

Ao clássico argumento ontológico que considera que um ser 

perfeitíssimo que estivesse desprovido de existência, não seria perfeito e que, 

portanto, Deus, sendo perfeito, têm que existir – Kant responde que não sendo a 

existência um predicado é injustificado o que se propõe no argumento ontológico, 

que é o salto do lógico ao ontológico. Deduzir a existência de Deus do seu 

conceito nada mais é que confundir a necessidade incondicionada dos juízos com 

a necessidade absoluta das coisas, e já Kant nos alertou: 

“Porém, a necessidade incondicionada dos juízos não é uma 

necessidade absoluta das coisas. Porque a necessidade absoluta do juízo é só uma 

necessidade condicionada da coisa ou do predicado no juízo.”2 

                                                           
1 KANT Immanuel; A Religião nos Limites da Simples Razão; pág. 11 e pág. 12 desta dissertação. 
2 Id.; Crítica da Razão Pura; pág. 501 e pág. 50 desta dissertação. 

 9



 

Desta forma cai junto coma prova ontológica, a cosmológica – que 

deduz do contingente o necessário –; e a físico-teológica – que se maravilha com 

a ordem do mundo natural -; por terem, ambas, o seu fundamento naquela 

primeira. 

Assim, na medida em que não é aceita a afirmação ontológica da 

existência de Deus, tida como certa pelos teólogos tradicionais de cunho racional, 

perde-se o fundamento teórico da religião e, portanto, perde-se a autoridade desta 

para fundamentar a Moral. A questão que aqui se põe é como a Moral deve se 

fundar independentemente de sua ancoragem religiosa à exigência de uma crítica 

à teologia racional? 

A resposta que nos foi apresentada por Kant, se pretende 

definitiva. Ele não se interessa em listar o agir tido como ético por esta ou aquela 

sociedade empírica. Desiste de elaborar uma “antropologia dos valores” ou, o que 

dá no mesmo, uma “física dos costumes”, antes, busca os princípios a priori, 

universais e necessários que devem sempre, e em todo o lugar, determinar a 

vontade, para que a ação daí resultante seja considerada como um agir Moral. 

Inaugura, então, uma Metafísica dos Costumes, o que se traduz em fundamentar 

na razão o arbítrio, independentemente das determinações da sensibilidade. 

Assim, encontra no Dever, conceito que contém já em si o de Boa Vontade3, o 

princípio obrigante da vontade livre, formulação esta que pretende ser a última 

resposta de uma Moral autônoma. 

                                                           
3 Id.; Fundamentação da Metafísica dos Costumes; pág. 208 e pág. 79 desta dissertação. 

 10



 

A razão teórica vê-se com os objetos para os conhecer; a razão 

prática, para os tornar reais. Deste modo, postular a liberdade significa ao mesmo 

tempo, por parte da razão, exigir também os postulados de Deus e da imortalidade 

da alma, já que agora precisamos, também, considerar o conceito de felicidade – 

este não mais se traduz como uma mera satisfação desenfreada das inclinações, 

tomada como princípio do agir por amor-de-si; trata-se, agora, da felicidade 

entendida como dignidade de ser feliz. Podemos, com Kant, então dizer que: “...a 

moral não é propriamente a doutrina sobre como nos tornamos felizes, mas como 

devemos tornar-nos dignos da felicidade”4. Assim, a moral conduz à religião quando 

representa um mundo regido por um soberano que faz coincidir moralidade e 

felicidade – harmonia esta de per si estranha a qualquer uma das duas -, em um 

reino de Deus no qual os seres racionais se consagram à Lei Moral com toda a 

sua alma. 

E, neste sentido, a religião deixa de ser mera confissão sensível 

de uma fé particular para tornar-se a reunião de um povo moral de Deus que vê a 

observância de todos os verdadeiros deveres como mandamentos divinos, não como 

ações destinadas exclusivamente [a agradar] a Deus5. 

 

                                                           
4 Id.; Crítica da Razão Prática; pág. 149 e pág. 97 desta dissertação. 
5 Id.; A Religião nos Limites da Simples Razão; pág.194 e pág. 15 desta dissertação. 

 11



1. DA RELIGIÃO 

1.1 – A Religião e a Moral 

 

“A Moral (...) de nenhum modo precisa da religião, mas basta-se a 

si própria em virtude da razão pura prática” 6. 

Estas palavras de Kant, pouco em seguida à abertura de sua obra, 

A Religião nos Limites da Simples Razão, podem chocar a todos que depositam 

na religião o início e o termo de toda a moralidade. É certo que os filósofos 

modernos, sobretudo a partir do séc. XVIII, tendo na razão o suporte único de 

suas convicções, contribuíram em muito para fazer da Moral uma doutrina 

autônoma, desvinculada de pressupostos de fé. Kant, de forma original, vincula-se 

a esta tradição. 

Na verdade, já em Sócrates encontramos a moralidade como 

determinação da razão, uma vez que, para ele, o mal moral não será senão o fruto 

do cálculo incorreto. Temos já um depoimento que sobre Sócrates faz Aristóteles, 

em sua Ética a Nicômaco: 

“Podemos perguntar agora como é possível que um homem que julga 

com retidão se mostre incontinente na sua conduta. Alguns afirmam que tal conduta é 

incompatível com o conhecimento, pois seria estranho – assim pensava Sócrates, - que  

existindo o conhecimento num homem, alguma coisa pudesse avassalá-lo e arrastá-lo 

após si como a um escravo” 7. 

                                                           
6 KANT, Immanuel; A Religião nos Limites da Simples Razão, pág. 11. 
7 ARISTÓTELES; Ética a Nicômaco, pág. 118. 

 12



 

Sem fazer o percurso histórico destas idéias – apenas a lembrar 

que, com o cristianismo, a vinculação da moral à religião foi bastante reforçada –, 

nosso objetivo mais importante é apresentar a posição de Kant a este respeito. 

Desde o provocativo título de A Religião nos Limites da Simples 

Razão, antevemos o projeto kantiano de subsumir a religião ao crivo da 

racionalidade, não a deixando ao mero arbítrio da fé. Como questão decorrente, 

aparece o tema da moralidade que, veremos, surge como a via de acesso, 

segundo Kant, à verdadeira religião. 

Vê-se que a moral, enquanto determinação de um reto agir, 

implica em um imperativo, uma ordem racional interior e objetiva, fundada na 

liberdade do indivíduo mesmo. É pois neste sentido que o autor escreve: 

“A Moral, enquanto fundada no conceito do homem como um ser livre 

que, justamente por isso, se vincula a si mesmo pela razão a leis incondicionadas, não 

precisa nem da idéia de outro ser acima do homem para conhecer o seu dever, nem de 

outro móbil diferente da própria lei para o observar”8. 

Ou ainda quando, pouco adiante, insiste: 

“A Moral (...) de nenhum modo precisa da religião, mas basta-se a si 

própria em virtude da razão pura prática” 9. 

                                                           
8 KANT, Immanuel; A Religião no Limite da Simples Razão, pág. 11. 
9 Ibid. 

 13



 

Ao homem cabe a obediência à lei moral e só a ela, obediência 

que se deve caracterizar muito principalmente como exercício de liberdade, 

tomado no sentido de um ato de determinação da sua própria vontade livre pela lei 

moral. 

Sem conhecer o pensamento de Kant, poder-se-ia perguntar: 

Como pode ser livre uma vontade determinada por uma lei, e mais ainda, sendo 

esta lei uma lei moral? A resposta advém do fato de que o princípio da moralidade 

– a lei moral- é absolutamente a priori, independente de toda empiria, autônomo, 

fundamentado apenas em si mesmo. A vontade livre, neste contexto, significa 

exatamente a vontade liberta das determinações de uma legislação heterônoma, 

sejam leis de nossa natureza sensível, leis políticas e no caso em que nos 

interessa, leis ditadas pelas crenças religiosas. 

Por outras palavras, só se é livre quando a vontade é determinada 

pela lei moral. 

A palavra de ordem no pensamento prático kantiano é a afirmação 

da independência da moralidade ante o mundo empírico, isto é, ante toda 

legislação exterior. Assim sendo, quanto a mandamentos de religião, só os admito 

como minha máxima, na medida em que os mesmos se conformarem ao que 

determina a razão, em acordo com a lei moral. É neste sentido que a moralidade 

se torna legítimo serviço de Deus: 

“O verdadeiro (moral) serviço de Deus, que os crentes hão de prestar 

como súditos pertencentes ao seu reino (...) só pode consistir, na disposição de ânimo, na  

 14



 

observância de todos os verdadeiros deveres como mandamentos divinos, não como 

ações destinadas exclusivamente a Deus” 10. 

A última parte do texto citado já implica uma maior atenção: “...não 

como ações destinadas exclusivamente a Deus.” Quererá Kant significar que meu 

agir não deverá ter como objetivo ser agradável a Deus? Em certo sentido, é 

exatamente isso. Não devo ter minha vontade determinada por objeto exterior 

algum; em contraposição à colocação da legítima idéia de Deus como legislador 

moral dos homens, é aqui, ao contrário, um mero legislador estatutário, um 

instrumento de coerção da vontade que inibe e descaracteriza a vontade livre: 

“(...)pois o que nos deve ser imputado como bom comportamento moral 

não deveria acontecer por influência estranha, mas somente pelo melhor uso possível das 

nossas próprias forças” 11. 

A influência estranha mencionada pelo autor é, no caso, a coação 

do livre arbítrio pelo temor do castigo ou o desejo da recompensa, até mesmo se 

este prêmio redundar em uma vida gozosa no paraíso. Já aí pode estar implicada 

uma impureza do valor moral da vontade pois, o que se pretende realmente, e a 

qualquer custo, é o próprio bem-estar nesta vida ou até mesmo na futura, para os 

que nela crêem. A tal determinação egoísta ou inclinante da vontade Kant chama 

de agir pelo amor de si mesmo, o que é absolutamente danoso à moral, pois “(...) 

tal amor, aceite como princípio das nossas máximas, é precisamente a fonte de todo o 

mal” 12. 

                                                           
10 Id., ibid., pág. 194. 
11 Id., ibid., pág. 192. 
12 Id., ibid., pág. 51. 

 15



1.2 – A Religião Verdadeira 

 

Neste ponto, cabe explicitar o que Kant compreende por religião. 

Partindo do que comumente se pensa, opõe sua própria concepção: 

“O homem comum entende sempre por religião a sua fé eclesial que se 

lhe apresenta aos sentidos, ao passo que a religião é inteiramente oculta e depende das 

disposições de ânimos morais”.13 

Para Kant, então, a religião verdadeira concerne mais à 

interioridade moral dos homens do que propriamente à vinculação pela fé a 

igrejas: “A religião (subjetivamente considerada) é o conhecimento de todos os nossos 

deveres como mandamentos divinos” 14. 

Esta religião, que seria um verdadeiro serviço (moral) de Deus, 

traduzir-se-ia, no dizer kantiano, por um serviço dos corações. Passaremos a 

explicar melhor em seguida. 

Já falamos da confusão que o homem comum faz ao identificar fé 

eclesial com religião e já entendemos, com Kant, essa última como o 

conhecimento de todos os nossos deveres como mandamentos divinos. Cabe 

agora considerar mais de perto o ponto fulcral de nosso estudo, que é indicado 

pela pergunta: Que vem a ser religião para Kant? 

                                                           
13 Id., ibid., pág. 114. 
14 Id., ibid., pág. 155. 

 16



 

Decerto, a religião não pode ser vista como um serviço de corte, 

onde, através de meros serviços e ritos empíricos, pretendemos conquistar a 

simpatia de forças supra-naturais ou o perdão fácil de erros cometidos, pois assim, 

em nada mudamos nossa própria natureza, elaborando um deus fast-food para 

servir aos nossos propósitos, invertendo a relação, já que não somos mais nós 

que devemos servir: 

“...de fato, construímos então para nós um Deus no modo como 

julgamos poder conquistá-lo com a maior facilidade para nossa vantagem e ser 

dispensados do oneroso esforço ininterrupto de atuar sobre o mais íntimo da nossa 

disposição de ânimo moral” 15. 

Trata-se de um “jogo de agradar”, buscando de Deus seus 

favores. Ou até usando expedientes extremos tais como flagelações e auto-

flagelações, como formas de penitência que, na verdade, são apenas mais um tipo 

de tentativa de agir sobre Deus, na esperança de que este atestado de servilidade 

repare a debilidade ou preguiça do coração para seguir os mandamentos morais. 

A tudo isto, Kant chama de ilusão religiosa16: 

                                                           
15 Id., ibid., págs. 170-171. 
16 “Ilusão é o engano que consiste em ter a simples representação de uma coisa por equivalente à própria 
coisa”. Opus cit. nota à pág. 170. 

 17



 

“Do sacrifício dos lábios, que pouquíssimo lhe custa, até ao dos bens 

naturais, que, aliás, se poderiam utilizar melhor em vantagem dos homens, e inclusive até 

ao sacrifício da sua própria pessoa, ao perder-se no estado de eremita, de faquir ou de 

monge, par o mundo o homem tudo oferece a Deus, exceto a sua disposição de ânimo 

moral; e quando diz que também lhe oferta o coração, não entendo por tal a intenção de 

uma conduta agradável a Deus, mas um desejo cordial de que aqueles sacrifícios possam 

ser aceites em pagamento por esta última” 17. 

O princípio moral (boa conduta) oposto à já mencionada ilusão 

religiosa é bem outro. Não se trata mais de “tornar-se agradável a Deus mediante 

ações (do culto) que (embora trabalhosas) não têm por si qualquer valor moral , portanto, 

são ações extorquidas por temor ou esperança, ações que também um homem mau pode 

executar”18, caracterizando-se numa fé de serventia19 e recompensa (fides 

mercenaria, servilis). A esta se contrapõe a fides ingenua, que se traduz em uma 

disposição de ânimo moralmente boa. 

                                                           
17 Id., ibid., pág. 174 
18 Id., ibid., pág. 121. 
19 Ibid.: “a fé de uma religião do culto de Deus é uma fé de serventia e recompensa (fides mercenaria, 
servilis) e não pode ter-se por fé beatificante, porque não é moral. Pois esta última há de ser uma fé livre, 
baseada nas puras disposições do coração (fides ingenua). 

 18



 

Aqui começamos a encontrar o fundamento da verdadeira religião. 

É a condução da vida conforme o dever que importa levar para se tornar, somente 

desta forma, agradável a Deus. De fato, Kant divide as religiões (entendendo por 

este termo a forma com que nos aproximamos delas) em religiões de “petição de 

favor” e “religião moral” isto é, “religião da boa conduta de vida”20. Assim, a 

verdadeira religião se encontra, não nas manifestações externas de fé, mas nas 

ações que correspondam a uma vontade moralmente determinada, o que vale 

dizer, nas intenções boas. Tudo isso fica mais claro quando o autor nos informa 

que “o zelo constante votado a uma conduta moralmente boa seja tudo o que Deus dos 

homens exige” 21 (grifo nosso). 

Ou mais adiante: 

“Não lhes entra na cabeça (dos homens) que, ao cumprirem os seus 

deveres para com os homens (eles próprios e outros), executam também justamente por 

isso mandamentos divinos, portanto, em todo seu fazer e deixar, na medida em que tem  

relação com a moralidade, estão constantemente no serviço de Deus, e que também é 

absolutamente impossível servir de mais perto a Deus de outro modo” 22. 

                                                           
20 Id., ibid., págs. 57-58: “Segundo a primeira, o homem bajula-se a si mesmo, pensando que Deus o pode 
fazer eternamente feliz sem que ele tenha necessidade de se tornar um homem melhor (...) Porém, segundo a 
religião moral (entre todas as religiões públicas que houve, só a cristã é assim), é um princípio o que se 
segue: que cada um deve fazer tanto quanto está nas suas forças para se tornar um homem melhor”. E logo 
mais adiante: “Mas então vale igualmente o princípio: não é essencial e, portanto, não é necessário a cada 
qual saber o que é que Deus faz ou fez em ordem à sua beatitude; mas sim saber o que ele próprio deve fazer, 
para se tornar digno desta assistência.” 
21 Id., ibid., pág. 109. 
22 Ibid. 

 19



 

O que foi dito acima é a tradução do verdadeiro princípio moral da 

religião, oposto à ilusão religiosa, do qual falamos no começo do capítulo. Desta, 

Kant reafirma: 

“tudo que o homem, além de uma boa conduta, imagina poder ainda 

fazer para se tornar agradável a Deus é simples ilusão religiosa e pseudo-serviço de 

Deus”. 23 

Já vimos que a verdadeira religião é confundida com diversos 

tipos de confissões religiosas, sendo aquela, na verdade, melhor caracterizada 

como o conhecimento dos nossos deveres como mandamentos divinos, ou seja, a 

necessidade do cumprimento do supremo bem no mundo24, o que implica um 

legislador moral soberano em cujos fins coincidirá o resultado final do nosso bem 

agir. Tal proposição é posta necessariamente, como dissemos, pela razão prática. 

Decerto que, na relação da religião moral com as crenças que 

empiricamente dão-se no mundo, Kant afirma: “Há somente uma (verdadeira) religião; 

mas pode haver múltiplos tipos de fé” 25. 

                                                           
23 Id., ibid., pág.172. 
24 Id., ibid., pág. 140: O supremo bem no mundo seria bem identificado com a efetivação da dignidade de ser 
feliz, construção pessoal, através do construto histórico da comunidade ética ou Igreja: “A mencionada 
adição à historia da Igreja, que concerne ao seu destino futuro e último, representa-a agora, por fim, como 
triunfante, isto é, como coroada ainda aqui na Terra de felicidade, após a superação de todos os 
obstáculos”. 
25 Id., ibid., pág. 113. 

 20



 

Observa-se, então, que as diversas confissões que emergem das 

diferentes culturas, são sempre de caráter estatutário e/ou eclesial, e têm por 

fundamento a revelação, cuja mensagem é propagada ou pela tradição ou por 

uma Escritura, constituindo-se, dessa forma, em fé histórica. Estas diversas 

religiões são caracterizadas pela impossibilidade de universalidade, uma vez que 

se limitam ao contingente exposto à sua mensagem mesma. 

Desta forma, e tendo em mente o elemento verdadeiramente 

caracterizador da religião, a disposição interior, o autor pode dizer: 

“...apenas na disposição de ânimo de uma conduta boa se distinguem 

daqueles graças à transposição para um princípio totalmente diverso e muito elevado 

sobre o primeiro, a saber, o princípio por meio do qual aderem a uma Igreja (invisível) 

que abarca em si todos os de bom pensamento, a única que, segundo a sua qualidade 

essencial, pode ser a verdadeira Igreja universal” 26 (grifos nossos). 

Para Kant, a verdadeira religião não pode ser estatutária, o que 

redundaria em uma coerção da vontade, nem destituída de universalidade, que 

seja, a possibilidade (empírica) de chegar a todo homem27. Temos que, então, a 

religião se fundamenta na lei puramente moral, universalmente acessível a todo 

aquele que, através da razão, vêm a conhecê-la, e isto independentemente da 

revelação. 

                                                           
26 Id., ibid., pág. 178. 
27 Haja vista as várias tentativas, por certo não desconhecidas por Kant, de levar o Evangelho aos povos ditos 
bárbaros, de todo o mundo conhecido. 

 21



 

Trata-se de uma “legislação moral pura, graças à qual a vontade divina 

está originariamente escrita no nosso coração”28. É ainda a atuação por dever, ou por 

outra, a simples observância dos deveres, os quais são ditados pela razão à 

vontade boa e livre, como mandamentos divinos: 

“Os homens (...) não são, contudo, fáceis de convencer de que o zelo 

constante votado a uma conduta moralmente boa seja tudo o que Deus dos homens 

exige” 29. 

Desta maneira, na religião, se identificam os deveres, através da 

liberdade, e os mandamentos divinos, cuja superação da condição de meros 

estatutos dá-se através da necessária e absoluta coincidência com a moralidade 

mesma: 

“Portanto só pode conceber-se como legislador supremo de uma 

comunidade ética um ser relativamente ao qual todos os verdadeiros deveres, portanto, 

também os éticos, se hão de representar ao mesmo tempo como mandamentos seus” 30. 

Então, a religião moral, independentemente de estatutos ou 

observâncias, é o cumprimento do dever, por uma vontade livre, enquanto 

mandamento divino inscrito no coração do homem. 

                                                           
28 Id., ibid., pág. 110. 
29 Id., ibid., pág. 109. 
30 Id., ibid., pág. 105. 

 22



 

Assim, o que na verdade chama-se religião, é a resposta à 

pergunta sobre como Deus quer ser venerado. Já vimos que a adoração ritual ou 

revestida unicamente de exterioridade não constitui valor moral algum, e se a 

religião é realmente um serviço do coração, como quer Kant, isto implica em um 

compromisso de dever na fundação de um reino de Deus na terra como construto 

moral, que se inicia, no homem, no reconhecimento precípuo de sua moralidade 

como elemento determinante; assim “não há em absoluto salvação alguma para os 

homens a não ser no mais íntimo acolhimento de genuínos princípios morais na 

disposição de ânimo” 31. 

Ou ainda, insistindo nesta disposição de ânimo como o fator 

preciso, definidor da religião mesma, enquanto obra moral: 

“O homem comum entende sempre por religião a sua fé eclesial que se 

lhe apresenta aos sentidos, ao passo que a religião é interiormente oculta e depende de 

disposições de ânimos morais” 32. 

Mas, o indivíduo, somente ele, não é suficiente para a consecução 

do supremo fim moral, que seja, a consecução do sumo bem possível no mundo, 

que consistiria na felicidade conseqüente da dignidade de ser feliz, o que, vale 

dizer, contraria a determinação da vontade pelo mundo empírico. Tal satisfação da 

sensibilidade na desenfreada saciação do princípio do amor-de-si redundaria na 

impossibilidade da liberdade mesma; antes, porém, como já se afirmou, deve-se 

buscar através de méritos morais a dignidade de ser feliz. Entretanto, sozinho, o 

homem não é capaz de alcançar o que poder-se-ia chamar de sua acmé moral: 

                                                           
31 Id., ibid., pág. 89. 

 23



 

“o supremo bem moral não é realizado apenas mediante o esforço da 

pessoa singular em ordem à sua própria perfeição moral, mas exige uma união das 

pessoas num todo em vista do mesmo fim” 33. 

Para tal, faz-se necessário que o homem se reúna em 

comunidade, uma vez que é imperativo que se desfaça o hobbesiano estado de 

natureza ético34, caracterizado pela mútua corrupção da disposição moral 

(entendida como boa vontade): 

“O império do princípio bom, na medida em que os homens para ele 

podem contribuir, só é alcançável, pois, tanto quanto discernimos, mediante a erecção e a 

extensão de uma sociedade segundo leis de virtude e em vista delas” 35. (grifo nosso) 

Desta forma, a Igreja, identificada como o princípio da saída do 

estado de natureza ético, apresenta-se como o primeiro passo na construção do 

sujeito moral: 

“(...) assim, o estado de natureza ético é um público assédio recíproco 

dos princípios de virtude e um estado de interna amoralidade, de que o homem natural se 

deve, logo que possível, aprontar a sair.” 36 

                                                                                                                                                                                 
32 Id., ibid., pág. 114. 
33 Id., ibid., pág. 104. 
34 “Status hominum naturalis est bellum omnium in omnes” Idem; nota da pág. 103. 
35 Id., ibid., pág. 100. 
36 Id., ibid., pág. 103. 

 24



 

Assim, a comunidade ética é o meio através do qual o homem se 

subtrai ao estado natural ético, e pode fazer face ao princípio do mal no mundo. 

Embora continue inexorável a exigência sobre a moral individual, é ao mesmo 

tempo imperativa a reunião de todos os homens sob leis de virtude como a única 

forma de realização possível da idéia de um povo de Deus, ou seja, a Igreja: 

“Pela razão moralmente legisladora, além das leis que ela prescreve a 

todo o indivíduo, foi também alçada uma bandeira da virtude como ponto de união para 

todos os que amam o bem, a fim de sob ela se reunirem e conseguirem assim, antes de 

mais, prevalecer sobre o mal que sem descanso os ataca.” 37 

Nessa Igreja, teriam que coincidir os deveres humanos com os 

mandamentos divinos. Trata-se de uma Igreja visível, como nomeia Kant, união 

efetiva dos homens em um ideal coincidente com o da Igreja invisível; nesta 

última, que não é objeto de experiência possível, ocorre a idéia da união de todos 

os homens retos sob o governo divino imediato, mas moral, do mundo38. 

Ora, vemos que a Igreja invisível é-nos apresentada como o 

arquétipo ao qual deve observar a Igreja visível. Aqui, temos a limitação imposta 

pelo concreto que é apresentada pela efetivação empírica de uma idéia. Se é 

assim, como fazer a tentativa de superação das barreiras postas pela concretude, 

com vistas à conservação da pureza da idéia (de Igreja) em sua apresentação 

sensível? 

                                                           
37 Id., ibid., pág. 100 
38 Id., ibid., pág. 107 

 25



 

A bem da verdade, a igreja dá-se como processo de construção 

inserido na historicidade e dependente, só em certa medida, da vontade humana. 

Tudo se passa sem olvidar a importância da individualidade moral, cujo 

fundamento essencial se apresenta como condição deste processo, embora não 

seja condição suficiente, tão-somente, apenas o homem moral: 

“Instituir um povo de Deus moral é, portanto, uma obra cuja execução 

não se pode esperar dos homens, mas somente do próprio Deus. Contudo, não é 

permitido ao homem estar inativo quanto a este negócio e deixar que a Providência atue, 

como se a cada qual fosse permitido perseguir somente seu interesse moral privado.” 39 

Cabe agora perguntar pela característica essencial desta Igreja, 

dita em Kant, invisível, paradigma desta que se realiza historicamente. A resposta 

se dá na coincidência, como já se afirmou antes, do mandamento divino com o 

dever humano: 

“(...)ao cumprirem seus deveres para com homens (eles próprios e 

outros), executam também, justamente por isso, mandamentos divinos, portanto, em todo 

o seu fazer e deixar, na medida em que tem relação com a moralidade, estão 

constantemente no serviço de Deus, e que é também absolutamente impossível servir 

de mais perto a Deus de outro modo.” 40 

                                                           
39 Id., ibid., pág. 106. 
40 Id., ibid., pág. 109. 

 26



 

Assim, esta é a lei, a verdadeira essência sobre a qual se assenta 

a Igreja: A Lei Moral, oriunda da razão, passível de ser conhecida por cada 

homem por si mesmo41; daqui se origina a fé religiosa pura. Por outro lado, temos 

as leis estatutárias, reveladas, constituídas em sua maior parte por estatutos e 

prescrições ritualísticas e que, devem apenas fazer refletir com mais intensidade, 

se ainda necessário for para a humanidade, a supremacia daquela outra. À fé 

originada deste modo chama-se fé eclesial.42 Poder-se-ia afirmar que, no mundo 

sensível, esta última se apresenta como veículo e meio de propagação daquela 

primeira. De fato, Kant aponta que “no esforço do homem em vista de uma 

comunidade ética, a fé eclesial precede naturalmente a fé religiosa pura”43, para logo 

observar, em seguida, em nota de pé-de-página: “Moralmente deveria ser ao invés.”44 

                                                           
41 Id., ibid., pág. pág. 110: “cada um pode conhecer por si mesmo, graças à sua própria razão, a vontade de 
Deus que está na base de sua religião, de fato, o conceito da divindade promana, em rigor, apenas da 
consciência destas leis e da necessidade racional de aceitar um poder que lhes pode proporcionar todo o 
efeito possível num mundo, efeito consonante com o fim último moral”. 
42 Id., ibid., pág. 112 
43 Ibid. 
44 Id., ibid.,  nota 40 da pág. 112. 

 27



 

A fé eclesial e a fé religiosa pura tendem a se encontrar na 

história. A construção de uma Igreja visível, reflexo da idéia da Igreja invisível, é 

uma construção na qual tateia o homem - esperançoso de que o próprio Deus não 

esteja se furtando a este processo -, contudo a Igreja invisível não se pode 

apresentar em um modelo histórico. Todavia, é muito importante manter sempre 

em mente que a Igreja se caracteriza tanto por um serviço dos corações45, quanto 

pela sua universalidade, ou seja, suas máximas são válidas para todo o ser 

racional, ao mesmo tempo em que fazem comungar os princípios racionais com os 

oriundos da revelação. 

Assim, Kant apresenta o judaísmo (outras confissões poderiam 

igualmente ser consideradas) como um grande exemplo do que não pode ser 

chamado Igreja, posto que é uma complexão de leis simplesmente estatutárias46: 

“Esta não é em rigor uma religião, mas apenas a união de uma multidão 

de homens que, por pertencerem a uma estirpe particular, se transformaram numa 

comunidade sob leis apenas políticas.”47 

                                                           
45 Id., ibid., pág. 194. Kant aponta, aqui, a intenção interior, como o verdadeiro metro religioso: “O 
verdadeiro (moral) serviço de Deus, que os crentes hão de prestar como súditos pertencentes ao seu reino, 
mas não menos também (sob leis de liberdade) como seus cidadãos, é decerto, como este próprio reino, 
invisível, ou seja, um serviço dos corações (no espírito e verdade), e só pode consistir, na disposição de 
ânimo, na observância de todos os verdadeiros deveres como mandamentos divinos, não em ações destinadas 
exclusivamente a Deus.” 
46 Id., ibid., pág. 131: “A fé judaica, quanto à sua organização original, é uma complexão de leis 
simplesmente estatutárias em que se baseava uma constituição estatal; de fato, os aditamentos morais que ou 
já então, ou também subseqüentemente, lhe foram acrescentados, não pertencem pura e simplesmente ao 
judaísmo como tal.” 
47 Ibid. 

 28



 

Então, com Kant, podemos afirmar que a história universal da 

Igreja, enquanto deve constituir um sistema, só a podemos iniciar a partir da 

origem do cristianismo48. Nele se apresenta a universalidade entendida como 

validade para todos os seres racionais; aqui se identificam razão e revelação, 

sendo sua precípua finalidade a propagação da mensagem através de uma 

instituição histórica. Dito de outra forma, trata-se da apresentação de doutrinas de 

matérias de fé que bem poderiam ter, em sua origem, a razão, o que garantiria a 

sua validade moral. É já não apenas a religião (moral) em si mesma, 

mandamentos divinos inscritos no coração humano, mas antes apresentação de 

preceitos que se definem como a aparição histórica da primeira Igreja verdadeira. 

Kant exemplifica: 

“(...) não é a observância de deveres civis externos ou de deveres 

eclesiais estatutários, mas apenas a pura intenção moral do coração, o que pode tornar o 

homem agradável a Deus (V, 20-48); que diante de Deus, o pecado em pensamento é 

considerado igual ao ato (V, 28) e que, em geral, a santidade é a meta a que o homem 

deve aspirar (V,48); que, por exemplo, odiar no coração equivale a matar (V, 22)...” 49 e 

muitos outros. 

                                                           
48 Id., ibid., pág. 133: “Por conseguinte, a história universal da Igreja, enquanto deve constituir um sistema, 
só a podemos iniciar a partir da origem do cristianismo, o qual, como abandono total do judaísmo, de que 
brotou, baseado num princípio inteiramente novo, operou uma revolução total nas doutrinas de fé.” Cf. 
também nota anterior. 
49 Id., ibid., pág. 161. 

 29



 

Por isso, - por essa consciência de que a Igreja é um encontro das 

crenças acima mencionadas na ênfase absoluta no caráter objetivo da religião, 

isto é, a racionalidade do axioma moral enquanto identidade da proposição do 

dever e do mandamento divino, com vistas à consecução do bem supremo no 

mundo ou, o que dá no mesmo, da Igreja universal - Kant foi bem otimista em sua 

afirmação peremptória50:  

“Se agora se perguntar qual é a melhor época de toda a história da 

Igreja até hoje conhecida, não tenho qualquer dúvida em dizer: é a atual”. 

Mas, para que efetive essa idéia e que se evite confusões, é 

necessário que a atitude de consciência se mantenha, porque o homem comum 

tem em si sobretudo uma propensão constante para passar à fé passiva51. Para 

que se caracterize a verdadeira fé, ou a verdadeira Igreja é imperativo saber que: 

“a verdadeira religião se não deve situar no saber ou no professar o que 

Deus faz ou fez para a nossa beatitude, mas no que nós devemos fazer a fim de nos 

tornarmos de tal dignos”.52 

Com isto, chegamos, através de algumas considerações sobre o 

que vem a ser uma Igreja, a responder o que é, para Kant, a religião, ou melhor 

dito, a Religião Verdadeira. Agora nos cabe interrogar se, para Kant, tal Religião 

Verdadeira tem possibilidade de se edificar concretamente através de uma Igreja 

historicamente existente. 

                                                           
50 Id., ibid., pág. 137. 
51 Id., ibid., pág. 138. 
52 Ibid. 

 30



 

1.3 – A Religião e a Realização Histórica da Igreja 

 

A pergunta fundamental agora a ser feita é a seguinte: a 

constituição essencial do homem permite a construção de uma Igreja verdadeira? 

Em caso negativo, de que valeria todo o esforço histórico da humanidade em vista 

desta proposta? Cabe pois, primeiramente, buscar na essência do homem o 

fundamento e a condição de possibilidade para a edificação de uma comunidade 

ética. A pergunta passa a ser então: O que é o Homem? 

Desde há muito tempo, propõe-se a questão sobre a natureza 

malévola ou benévola do homem. Kant responde que a imputabilidade moral se 

inicia sempre pelo uso da liberdade. O ato de decisão moral tem por fundamento 

uma máxima53 que, por sua vez, deveria estar assente na lei moral; como tal nem 

sempre ocorre, pode-se afirmar que tanto o homem bom como o mau não o são 

em si mesmos; apenas, e isso não é pouco, admitiram em suas máximas os 

princípios da bondade ou maldade, respectivamente: 

                                                           
53Id.; Fundamentação da Metafísica dos Costumes; cf. nota à pg. 209: “Máxima é o princípio subjetivo do 
querer; o princípio objetivo (isto é, o que serviria também subjetivamente de princípio prático a todos os 
seres racionais, se a razão fosse inteiramente senhora da faculdade de desejar) é a lei prática.” 

 31



 

“(...) se estenderá aqui apenas o fundamento subjetivo do uso da sua 

liberdade em geral (...). Mas este fundamento subjetivo deve, por sua vez, sempre ser um 

actus de liberdade (pois de outro modo o uso ou abuso do arbítrio do homem, no tocante 

à lei moral, não se lhe poderia imputar, e o bem ou o mal chamar-se nele moral). Portanto 

o fundamento do mal não pode residir em nenhum objeto que determine o arbítrio 

mediante uma inclinação, em nenhum impulso natural, mas unicamente numa regra que o 

próprio arbítrio para si institui para o uso da sua liberdade, isto é, numa máxima.” 54 

Freqüentemente, somos levados a desconfiar de que são 

princípios de malignidade os que são admitidos na máxima; para tanto, basta uma 

observação empírica do que ocorre no comportamento cotidiano dos homens e no 

curso da história. 

Inicialmente, Kant se apresenta hesitante em propor a radicalidade 

do mal na natureza humana. O fato é que ele aborda o tema já não falando de 

predisposição para o mal; antes, prefere usar um termo bem mais brando: 

“Por propensão55 (propensio) entendo o fundamento subjetivo da 

possibilidade de uma inclinação (desejo habitual, concupiscentia), na medida em que ela 

é contingente para a humanidade em geral”. 56 

                                                           
54 Id.; A Religião nos Limites da Simples Razão; pág. 27. 
55 Id.; Ibid. cf. nota à pg. 34 “Propensão é, em rigor apenas a predisposição para a ânsia de uma fruição; 
quando o sujeito faz a experiência desta última, a propensão suscita a inclinação para ela”. 
56 Id.; ibid.; pág. 34 

 32



 

Note-se que os termos empregados são “possibilidade de uma 

inclinação” e “contingente para a humanidade em geral”. Assim, “possibilidade” 

implica na não necessidade de sua própria efetivação, dando-se o mesmo com 

“contingente”. Dessa forma, e até aqui, não há indicação alguma do que se 

poderia chamar de um mal radical na natureza do Homem. Bem ao invés, o mal se 

apresenta quase como um ser desprovido de ser, irredutível ao conceito, 

desprovido de essência, um nada que é; em suma, um não-ser, lembrando a 

posição agostiniana, herdada de Plotino, do mal como privação ou carência de 

bem. 

O mal seria melhor apresentado como fruto da fragilidade da 

natureza humana que, embora admitindo o bem como possibilidade do arbítrio, 

não o determina moralmente. Sendo o homem um animal que não pode afastar-se 

totalmente de seus impulsos sensíveis que facilmente identificamos com o que se 

chamou inclinação57, não é difícil imaginar qual será o caminho de um agir mal58, 

cuja menção já se fez em outro lugar – o amor de si: 

“tal amor, aceite como princípio das nossas máximas, é precisamente a 

fonte de todo o mal”.59 

                                                           
57 Id.; Ibid.; pág. 37: “pelo conceito de inclinação entende-se um fundamento subjetivo de determinação do 
arbítrio”. 
58 Id.; Ibid.; pág. 38: “A proposição ‘o homem é mau’ (...) nada mais pode querer dizer do que: ele é 
consciente da lei moral e, no entanto, acolheu na sua máxima a deflexão ocasional a seu respeito.” 
59 Cf. página 15 e nota 62. 

 33



 

O amor de si, fonte última de todas as inclinações, é o caminho 

desviante: 

“(...)podemos então chamar a esta propensão uma inclinação natural 

para o mal, e, visto que ela deve ser, no entanto, sempre autoculpada, podemos 

denominá-la a ela própria um mal radical inato (mas nem por isso menos contraído por 

nós próprios) na natureza humana”. 60 

A sensibilidade61, somente ela, e, consequentemente, as 

inclinações, não são motivo suficiente na determinação da malignidade; esta 

sobrevirá do descumprimento consciente da lei moral, o que inclui um ato da 

vontade e da razão. Antes, trata-se da escolha de subordinação dos móbiles para 

a determinação da máxima: 

“Por conseguinte, o homem (inclusive o melhor) só é mau em virtude de 

inverter a ordem moral dos motivos, ao perfilhá-los nas suas máximas: acolhe decerto 

nelas a lei moral juntamente com a do amor de si; porém em virtude de perceber que uma 

não pode subsistir ao lado da outra, mas uma deve estar subordinada à outra como a sua 

condição suprema, o homem faz dos móbiles do amor de si e das inclinações deste a 

condição do seguimento da lei moral, quando, pelo contrário, é a última que, enquanto 

condição suprema da satisfação do primeiro, se deveria admitir como motivo único na 

máxima universal do arbítrio.” 62 

                                                           
60 Id.; Ibid.; pág. 38. 
61 Id.; Ibid.; págs. 40 e 41:“o fundamento deste mal não pode pôr-se, como se costuma habitualmente 
declarar, na sensibilidade do homem e nas inclinações delas decorrentes. Pois, além de não terem qualquer 
relação direta com o mal (pelo contrário, proporcionam a ocasião para aquilo que a disposição moral pode 
mostrar na sua força, para a virtude), nós não temos de responder pela sua existência (nem sequer podemos, 
porque, enquanto congênitas, não nos têm como autores), mas sim pela inclinação para o mal, a qual, 
enquanto concerne à moralidade do sujeito, por conseguinte, nesse se encontra como num sujeito livremente 
operante, tem de poder ser-lhe imputada como algo de que ele é culpado.” 
62 Id.; Ibid.; pág. 42. 

 34



 

Poder-se-ia resumir todo o argumento no sentido de entender o 

mal radical como um aspecto que, embora seja congênito da natureza humana, 

não é determinante exclusivo da vontade. O mal se realiza apenas se a lei moral – 

e portanto, a liberdade – não imperar sobre esta natureza humana, 

originariamente má: 

“A malignidade da natureza humana não deve, portanto, chamar-se 

maldade (...) mas antes perversidade do coração, o qual, por conseqüência, se chama 

um mau coração. Este pode coexistir com uma vontade boa em geral e provém da 

fragilidade da natureza humana – de não ser assaz robusta para a observância dos 

princípios que adotou”. 63 

A questão que agora se coloca é a seguinte: Como se dá a 

possibilidade da construção de uma comunidade ética a partir do homem, cuja 

natureza foi acima esboçada e que, como vimos, possui, segundo Kant, uma 

originária disposição para o mal? 

Kant, mais otimista, vê, além desta, um outra disposição originária 

no ser humano, desta vez para o bem. Percebe-se, dessa forma, que há como 

que um embate entre uma disposição originária para o bem e outra disposição, 

igualmente originária, para o mal. Isto se apresenta de forma aparentemente 

contraditória, e as duas disposições têm o seu lugar na natureza do homem. Para 

a resolução deste impasse, Kant mobiliza o conceito de livre arbítrio ou liberdade: 

                                                           
63 Id.; Ibid.; pág. 43. 

 35



 

“O que o homem em sentido moral é ou deve chegar a ser, bom ou mau, 

deve ele próprio fazê-lo ou tê-lo feito. Uma ou outra coisa tem de ser um efeito do seu 

livre arbítrio; pois de outro modo não lhe poderia ser imputada, por conseqüência, não 

poderia ser nem bom nem mau moralmente”. 64 

A moralidade se identifica com o exercício da liberdade, que 

subsume à lei moral as disposições para o mal afirmando, na determinação da 

vontade, a independência de móbiles de sensibilidade. É certo que, com Kant, 

podemos afirmar que65 “a felicidade, segundo nossa natureza, é para nós, como seres 

dependentes de objetos da sensibilidade, o primeiro e o que incondicionalmente 

desejamos”. Entretanto, nota-se que, colocada a sensibilidade desta maneira 

dominante, a conseqüência imediata é que a razão passará a ocupar aqui66, 

unicamente o lugar de uma serva da inclinação natural, o que redunda em que67 a 

máxima que por isso se adota não tem qualquer referência à moralidade. 

O termo felicidade não é, absolutamente e apesar da infindável 

busca por ela, um adequado móbil moral. Antes, e como já foi mencionado68, é 

apenas uma motivação subjetiva condicionada e subalterna: 

                                                           
64 Id.; Ibid.; pág. 50. 
65 Id.; Ibid.;  nota à pág. 52. 
66 Id.; Ibid.; nota 17 à pág. 51. 
67 Id.; Ibid. 
68 Cf. pág. 15 e nota 62. 

 36



 

“De acordo com a nossa natureza (se assim se pretender em geral 

denominar o que nos é inato), enquanto seres dotados de razão e de liberdade, a 

felicidade não é de longe o primeiro, nem sequer é incondicionalmente um objeto das 

nossas máximas; mas tal é a dignidade de ser feliz, a saber, a consonância de todas as 

nossas máximas com a lei moral”. 69 

Neste ponto estamos em condições de responder à pergunta 

acima feita, concernente à construção de uma Igreja, representação visível do 

invisível, portanto histórica, obra humana e ao mesmo tempo divina que Kant 

identifica com uma sociedade ética. Sua possibilidade se dá porque a constituição 

do homem, embora originariamente má, é capaz de subsumir esta natureza como 

ser livre, isto é, como ser moral. 

Sabe-se que, para Kant, há na natureza humana um mal radical, 

como há igualmente uma disposição para o bem; aqui há a necessidade individual 

de uma tomada de decisão quanto à opção pela moralidade, uma vez que ao 

homem não é dada a possibilidade de que a moralidade se exerça 

inexoravelmente. Bem ao contrário, esta exige a todo momento uma vigilante luta 

contra os impulsos inclinantes oriundos de uma natureza radicalmente má, pois “o 

primeiro bem verdadeiro que o homem pode fazer é sair do mal, o qual não se deve 

buscar nas inclinações, mas na máxima pervertida e, portanto, na própria liberdade”. 70 

                                                           
69 Id.; Ibid.; nota à pág. 52. 
70 Id.; Ibid.; nota à pág. 64. 

 37



 

Assim, é justo considerar o advento da comunidade ética como o 

esforço de cada um fazendo a cada momento o bom uso de sua liberdade. Ao 

homem sempre e no final, caberá a última palavra sobre se opta por indiferenciar-

se dos animais, pondo sempre em sua máxima o amor de si mesmo, valorizando 

assim suas inclinações egoístas ou fundamenta o agir, todo o tempo, na lei moral, 

considerando-a como móbile suficiente por si mesma: 

“Pelo que não é necessário à Moral, em ordem ao reto agir, fim algum, 

mas basta-lhe a lei que contém a condição formal do uso da liberdade em geral.” 71 

Vimos, então, que a realização histórica de uma comunidade ética 

perfeita que seria constituída sob a forma de uma Igreja, representa, para Kant, 

uma idéia reguladora cuja função é, não tanto se realizar historicamente, mas 

antes inspirar, com seu modelo, as igrejas realmente existentes e uma vez que 

esta (a Igreja existente), possui necessariamente a precariedade do que é 

histórico, cabe a Kant propor a legislação da comunidade ética fundada em outra 

instância que não a religião. Esta exigência se fará mais premente a partir da 

crítica de Kant à Teologia Racional, onde põe por terra todas as provas clássicas 

da existência de Deus. 

                                                           
71 Id.; Ibid.; pág. 13. 

 38



2. DA CRÍTICA À RELIGIÃO 

 

Neste capítulo pretendemos mostrar que a crítica kantiana à 

teologia racional aponta para a impossibilidade teórica de se provar a existência 

de Deus. Sem esta prova, a religião, perdendo seu fundamento racional – a 

existência de Deus -, perde ao mesmo tempo a possibilidade de ser a base firma 

para a fundamentação da moral. 

 

 

2.1 – A Idéia de Deus 

 

Corre uma lenda, que compara o professor de Königsberg ao 

terrível Robespierre; este havia apenas matado um rei e alguns milhares de 

franceses, mas Kant cometeu maior pecado, já que havia matado Deus, ao 

solapar os mais caros argumentos da teologia. 

Na sua Crítica da Razão Pura, respondendo à pergunta sobre o 

que posso conhecer, e chegando à conclusão de que só é possível fazer ciência 

sobre os objetos sensíveis, Kant destrói toda a metafísica que lhe era anterior, 

questionando a possibilidade de conhecimento dos objetos que estão para além 

da experiência. 

Outra deliciosa fábula conta que os padres da Alemanha, 

protestando alucinados contra ele, se vingaram, chamando aos seus cachorros de 

Kant. 

 39



 

Estes episódios apontam para o fato de que a crítica kantiana, em 

sua época, pôde ser lida, e mal compreendida, como um libelo contra a religião. 

Sem ser exatamente este o intuito de Kant, na verdade nela há uma severa crítica 

à teologia de cunho racional onde se pretende afirmar a existência de Deus a 

partir do conceito. 

De fato, observando no início de sua Crítica, todos os progressos 

das ciências naturais e se perguntando porque não poderia acontecer o mesmo na 

metafísica, Kant pretende tomar ao paradigma da matemática e ciência da 

natureza, a possibilidade e a certeza de se fazer uma metafísica definitiva ou 

então rejeitar, de uma vez por todas, a toda pretensão deste projeto. 

Que se poderá então, ao fim e ao cabo, dizer do objeto supremo 

de seu interesse - Deus? 

Já na conclusão da Estética Transcendental, Kant afirma que os 

juízos, na pretensão à verdade, têm que se limitar aos objetos da sensibilidade: 

“tais juízos, (...) nunca podem ultrapassar os objetos dos sentidos e apenas têm valor 

para objetos da experiência possível.” 72 

Ora, como Deus não é, entre outros objetos da metafísica, 

passível de experiência, não se pode considerá-lo como objeto possível para o 

conhecimento. Assim, cabe perguntar em que contribui esta idéia ou ideal73 para o 

avanço do saber, se alguma contribuição desta natureza é possível. 

                                                           
72 KANT, Immanuel; Crítica da Razão Pura; pág. 87. 
73 Id.; Ibid.; pág. 485: “Mas, ainda mais afastado da realidade objetiva do que a idéia, parece estar aquilo a 
que chamo o ideal, que é o que entendo pela idéia não somente in concreto, mas in individuo, isto é, como 
coisa singular determinável apenas pela idéia.” 

 40



No capítulo (da Crítica) que trata do Propósito Final da Dialética 

Natural da Razão Humana, Kant aponta o lugar de direito que pertence às Idéias 

da Razão. Estas devem ser entendidas como princípios reguladores que dirigem a 

razão à procura de leis cada vez mais capazes de explicar uma maior 

multiplicidade de fenômenos: 

“As idéias da razão pura não podem nunca ser em si mesmas dialéticas, 

só ao seu abuso se deverá atribuir a aparência enganosa que possam apresentar; são-

nos impostas pela natureza da nossa razão e esta instância suprema de todos os direitos 

e pretensões da nossa especulação não pode contar originariamente enganos e 

ludibrios”. 74 

Ou ainda: 

“A razão humana é, por natureza, arquitetônica, isto é, considera todos 

os conhecimentos como pertencentes a um sistema possível, e por conseguinte, só 

admite princípios que, pelo menos, não impeçam qualquer conhecimento dado de 

coexistir com outros num sistema.” 75 

Respeitando a diferença entre a representação de um objeto que 

me é dado pela sensibilidade e representação de um construído pela razão, temos 

que este último não executa o salto do mundo lógico ao ontológico, bastando-lhe 

apenas que se preste, como idéia, a uma relação de representação com outros 

objetos na sua unidade sistemática76. 

                                                           
74 Id.; Ibid.; pág. 550. 
75 Id.; Ibid.; pág. 426. 
76 Id.; Ibid.; pág. 550: “Há uma grande diferença entre o que é dado á minha razão como objeto pura e 
simplesmente e o que é dado somente como objeto na idéia. No primeiro caso, os meus conceitos têm por fim 
a determinação do objeto. No segundo, há na verdade só um esquema, ao qual se não atribui diretamente 
nenhum objeto, nem mesmo hipoteticamente, e que serve tão-só para nos permitir a representação de outros 
objetos, mediante a relação com essa idéia, na sua unidade sistemática, ou seja, indiretamente.” 

 41



 

Cabe então entender a idéia, não como princípio constitutivo que 

redundaria em objeto existente, e sim como princípio regulador da unidade 

sistemática do diverso do conhecimento empírico em geral 77. 

Desta forma, cabe pressupor alguma coisa distinta do mundo, que 

contenha o fundamento de sua ordem e do seu encadeamento segundo leis 

universais. A admissão deste objeto, desde que o concebamos como objeto na 

idéia e não como algo existente em si (objeto in concreto), se traduz como 

instrumento de progresso da ciência, na medida em que faz avançar a 

investigação empírica, respaldada pelo desejo de generalização e unificação 

sempre crescentes: 

“Com efeito, pôr uma coisa correspondente à idéia, um algo, ou um ser 

real, não significa que se pretenda alargar o nosso conhecimento das coisas mercê de 

conceitos transcendentes; porque este ser só como fundamento é posto na idéia, não em 

si próprio, e, portanto, unicamente só para exprimir a unidade sistemática que deverá 

servir-nos de fio condutor para o uso empírico da razão, sem todavia decidir coisa alguma 

quanto ao princípio dessa unidade ou à estrutura intrínseca de tal ser sobre o qual essa 

unidade repousa como causa.” 78 

                                                           
77 Outra coisa não faz que servir aos interesses da razão, por exemplo, um Stephen Hawking quando 
pretende unificar todas as teorias físicas que lhe são anteriores; Doutor em cosmologia em 
Cambridge, onde ocupa como professor de matemática a cadeira de já foi de Isaac Newton, luta 
contra uma rara doença degenerativa e é considerado o mais brilhante físico teórico desde Einstein. 
Cf., HAWKING, Stephen; O Universo numa Casca de Noz; pág. 80: “Estamos agora trabalhando 
para combinar a teoria da relatividade geral de Einstein e a idéia das histórias múltiplas de 
Feynman em uma teoria unificada completa que descreverá tudo que acontece no universo". 
78 KANT, Immanuel; Crítica da Razão Pura; pág. 553. 

 42



 

A insistência kantiana na meta das idéias da razão, em sua função 

unificadora, que seja o progresso científico, encontra-se espraiada nesse 

importante capítulo da Crítica e explicitada no texto que se segue: 

“A maior unidade sistemática e, por conseguinte, também a maior 

unidade final é a escola e mesmo o fundamento da possibilidade do máximo uso da razão 

humana.” 79 

Retome-se o conceito de idéia e de ideal. Já se viu que aquela 

melhor se define como sem correspondência a objeto algum, atingindo, entretanto, 

o conhecimento em vista de uma unidade sistemática, sem nunca a alcançar por 

completo. Desta forma, a razão, arquitetonicamente, produz a unificação do 

conhecimento possível. O ideal, por outro lado, seria a particularização da idéia. 

Por exemplo, a justiça seria uma idéia e o justo, um ideal. 

Assim, a idéia de Deus pode ser entendida como um princípio 

regulador, cuja função será de fazer considerar à razão todas a ligações no mundo 

como absolutamente necessárias, exigindo à ciência a lei universal da qual possa 

ser derivada toda a unidade sistemática da natureza: 

                                                           
79 Id.; Ibid.; pág. 565. 

 43



 

“A completa unidade conforme a um fim é a perfeição (considerada 

absolutamente). Se não a encontrarmos na essência das coisas que constituem todo o 

objeto da experiência, isto é, de todo o nosso conhecimento objetivamente válido, por 

conseqüência, nas leis universais e necessárias da natureza, como poderemos extrair 

destas diretamente, a conclusão da idéia da perfeição suprema e absolutamente 

necessária de um ser primeiro, que seja a origem de toda a causalidade?” 80 

Não menos importante, também, é compreender esta idéia como 

um referencial comparativo ou metro que se impõe naturalmente à razão, 

lembrando sempre de entendê-la como máxima subjetiva e não como objeto 

existente: 

“Conquanto não queiramos atribuir realidade objetiva (existência) a 

estes ideais, nem por isso devemos considerá-los quiméricos, porque concedem uma 

norma imprescindível à razão, que necessita do conceito do que é inteiramente perfeito 

na sua espécie para por ele avaliar e medir o grau e os defeitos do que é imperfeito.” 81 

Muito provavelmente, reconhecendo-lhe o valor para sua própria 

tese, Kant traduziu em suas próprias palavras o que Descartes tinha escrito há 

cerca de dois séculos antes: 

                                                           
80 Id.; Ibid.; pág. 565. 
81 Id.; Ibid.; pág. 486. 

 44



 

“E não devo imaginar que não concebo o infinito por uma verdadeira 

idéia, mas somente pela negação do que é finito, do mesmo modo que compreendo o 

repouso e as trevas pela negação do movimento e da luz: pois, ao contrário, vejo 

manifestamente que há mais realidade na substância infinita do que na substância finita e, 

portanto, que, de alguma maneira, tenho em mim a noção do infinito anteriormente à do 

finito, isto é, de Deus antes que de mim mesmo.” 82 

Deixemos então que o próprio Kant resuma o que até aqui foi 

exposto sobre a relação do ideal com a empiria: 

“O ideal é pois, para ela, o protótipo (prototypon) de todas as coisas, de 

onde todas, em conjunto, como cópias deficientes (ectypa), auferem a substância da sua 

possibilidade e, conquanto mais ou menos se aproximem dele, estão contudo sempre 

infinitamente longe de alcançá-lo.” 83 

Mas o que dizer exatamente sobre a Idéia de Deus? Cabe lembrar 

não tanto a definição mesma de Idéia, mas antes a maneira como se apresenta à 

nossa razão, ou seja, como proposta unificadora do diverso dos juízos: 

(A razão) “...não obstante, contém uma certa integralidade que nenhum 

conhecimento empírico possível atinge e a razão só tem aí em vista de uma unidade 

sistemática de que tenta aproximar a unidade empírica possível, sem nunca a alcançar 

por completo”. 84 

                                                           
82 DESCARTES, René; Meditações (IIIª); pág. 108. 
83 KANT, Immanuel; Crítica da Razão Pura; pág. 491. 
84 Id.; Ibid.; pág. 485. 

 45



 

Vimos85 que Ideal é bem entendido como a idéia não in concreto, 

mas in indivíduo86. Ora, sabemos que o autor considera “o conjunto de toda a 

possibilidade”, ou por outra, o conjunto de todos os predicados possíveis, uma 

idéia da razão, o que se traduz como condição de determinação completa de cada 

objeto dado. Desta forma, a cada coisa existente corresponde ou o predicado ou a 

negação dele. Temos um exemplo do próprio autor87, que aponta o fato de que “o 

cego de nascença não pode ter a menor representação da escuridão, porque não 

tem nenhuma da luz”. Com isso quer ele dizer que não há a possibilidade de 

determinar-se um predicado sem considerar o oposto, e visto que a nossa razão 

considera todos os predicados possíveis das coisas, há que se postular a idéia de 

um todo da realidade ou omnitudo realitatis88. 

Então, a posse total da realidade também pode ser representada 

como o conceito de uma coisa em si ou ens realissimum entendido como a 

fundamentação mesma de toda a determinação, bem como a condição necessária 

de possibilidade de tudo que existe. É interessante notar, com Kant, que este ideal 

transcendental: 

                                                           
85 Cf. nota 73. 
86 Como exemplifica in KANT, Immanuel; Crítica da Razão Pura; pág. 486: “o sages (do estóico) é um 
ideal e a sageza, a idéia”. 
87 Id.; Ibid.; págs. 489-490. 
88 Id.; Ibid.; pág. 490: “Se a determinação completa tiver, pois, na nossa razão, por fundamento, um substrato 
transcendental que contenha, por assim dizer, a provisão de matéria de onde podem extrair-se todos os 
predicados possíveis da coisas, então este substrato não é senão a idéia de um todo da realidade (omintudo 
realitatis).” 

 46



 

“...é também o único autêntico ideal de que é capaz a razão humana, 

porque só neste único caso o conceito universal em si de uma coisa é inteiramente 

determinado por si mesmo e conhecido como a representação de um indivíduo”. 89 

A realidade e, por conseguinte, toda a multiplicidade dos objetos, 

não seriam senão simples limitações de uma realidade suprema, mas, posto que 

um ser originário não pode se compreender apenas, pela mera soma de muitos 

seres derivados, há que se entendê-lo como um fundamento ou substrato: 

“A realidade suprema não seria o conjunto, antes o fundamento em 

que assenta a possibilidade das coisas, e a diversidade destas não se fundaria sobre a 

limitação do próprio ser originário, mas sobre o seu desenvolvimento completo, de que 

faria também parte toda a nossa sensibilidade, compreendendo toda a realidade no 

fenômeno, apesar da sensibilidade não poder pertencer, como ingrediente, à Idéia do Ser 

Supremo.” 90 

Tal ser hipostasiado e, como ideal da razão pensado em sentido 

transcendental, pode muito justamente ser conceituado como Deus. Porém, cabe 

entender este fundamento de possibilidade como conceito, não como realidade 

objetivamente dada, o que redundaria em uso indevido de uma idéia da razão: 

“Nada disto, porém, significa a relação objetiva de um objeto real com 

outras coisas, mas apenas da idéia com conceitos ,e deixa-nos em completa ignorância 

acerca da existência de um ser de tão excepcional eminência”. 91 

                                                           
89 Idem; pág. 490-491. 
90 Idem; pág. 492-493. 
91 Id.; Ibid.; pág. 492. 

 47



 

Tal idéia, do ens summum ou ens originarium, se investe da 

qualidade de princípio unificador do múltiplo e, no tocante ao seu aspecto prático, 

de parâmetro para a justa mensuração da possibilidade de perfeição das ações: 

“Conquanto não queiramos atribuir realidade objetiva (existência) a 

estes ideais, nem por isso devemos considerá-los quiméricos, porque concedem uma 

norma imprescindível à razão, que necessita do conceito do que é inteiramente perfeito 

na sua espécie para por ele avaliar e medir o grau e os defeitos do que é imperfeito.” 92 

                                                           
92 Id.; Ibid.; pág. 486. 

 48



2.2 – A Existência de Deus e A Crítica da Teologia Racional 

 

Assim, a pretensão da razão é legítima na medida em que propõe 

um uso regulador das idéias, e deixa de sê-lo exatamente quando, em uma 

digressão ininterrupta, realiza (toma por real) a idéia, para em seguida hipostasiá-

la e então, finalmente, personificá-la. Trata-se, entretanto, de um movimento 

natural da razão humana, que, universal e necessariamente (aprioristicamente), 

propõe a síntese da diversidade. Desta forma, a razão vai percorrer toda a cadeia 

do condicionado em demanda do incondicionado. 

Porém, o simples uso regulador da idéia não é motivo suficiente 

para traduzi-la como realidade objetiva: 

“Facilmente se depreende (...) que o conceito de um ser absolutamente 

necessário é um conceito puro da razão, isto é, uma simples idéia, cuja realidade objetiva 

está ainda longe de ser provada pelo fato de a razão necessitar dela e que, aliás, não faz 

outra coisa que não seja indicar-nos uma certa perfeição inacessível, e que serve, na 

verdade, mais para limitar o entendimento do que para o estender a novos objetos”. 93 

Trata-se, na verdade, do engano de conferir existência ao objeto 

de acordo com os predicados que o compõem. É o erro que, desde muito, os 

metafísicos vêm cometendo ao, partindo de meros conceitos, deduzirem a 

existência: 

“(...)e assim como um mercador não aumenta sua fortuna se acrescentar 

uns zeros ao seu livro caixa para aumentar seu pecúlio, assim também ninguém pode 

enriquecer os seus conhecimentos mediante simples idéias”. 94 

                                                           
93 Id.; Ibid.; pág. 500. 
94 Id.; Ibid.; pág. 507. 

 49



Deduzir a existência de Deus do seu conceito nada mais é que 

confundir a necessidade incondicionada dos juízos com a necessidade absoluta 

das coisas95: O conceito de uma ilha ideal implica, necessariamente, a sua 

existência? 

Kant mostra que não, que a existência não é um predicado real. À 

pretensa objeção lógica que a um ser perfeito a quem não fosse atribuída 

existência não seria perfeito, o autor pergunta qual a contradição em, por exemplo, 

subtrair-se, ao mesmo tempo. o sujeito e o predicado: Se um triângulo é um objeto 

com três ângulos, posta a condição de existir um triângulo, ele, necessariamente, 

terá que ter três ângulos. Mas, suprimido o triângulo e, juntamente, os três 

ângulos, como se pode apontar contradição, se não há mais nada em que possa 

haver contradição96? 

Dessa forma, Kant se insurge contra o velho argumento ontológico 

que deduz a existência (de Deus) a partir de sua necessidade (lógica). Entretanto, 

o salto do lógico ao ontológico é impossível, posto que a existência não é um 

predicado. 

                                                           
95 Id.; Ibid.; pág. 501: “Porém, a necessidade incondicionada dos juízos não é uma necessidade absoluta das 
coisas. Porque a necessidade absoluta do juízo é só uma necessidade condicionada da coisa ou do predicado 
no juízo.” 
96 Cf. Id.; Ibid.; pág. 502. 

 50



 

Na seqüência de sua crítica, lembra que não pode haver na coisa 

em si mesma, mais do que na coisa pensada, pois de outra forma o pensado não 

corresponderia ao objeto do pensamento. Ou uma proposição sobre a existência 

de uma coisa é analítica, e, nesse caso, a existência da coisa nada acrescenta ao 

pensamento dela, ou é sintética, o que redunda na possibilidade de se suprimir 

sem contradição o “predicado” da existência, uma vez que sua relação de 

necessidade quanto ao seu objeto só se daria em uma relação analítica: 

“Assim, pois, quando penso uma coisa, quaisquer que sejam e por mais 

numerosos que sejam os predicados pelos quais a penso (...), em virtude de ainda 

acrescentar que esta coisa é, não lhe acrescento o mínimo que seja. Porquanto, se assim 

não fosse, não existiria o mesmo, existiria, pelo contrário, mais do que o que pensei no 

conceito e não poderia dizer que é propriamente o objeto do meu conceito que existe.” 97 

Fica claro, então, que pensar o ser necessário como existente 

pode ser entendido como um erro lógico: 

“(...)caístes em contradição ao introduzir no conceito de uma coisa, que 

vos propúnheis pensar apenas quanto à possibilidade, o conceito da sua existência, 

oculto seja sob que nome for (...) mas de fato nada dissestes, pois cometestes uma 

simples tautologia”.98 

                                                           
97 Id.; Ibid.; pág. 505. 
98 Id.; Ibid.; pág. 503. 

 51



 

A prova cosmológica (da existência de Deus) e a físico-teológica 

são como que decorrências da prova ontológica. Nesta, parte-se da realidade 

suprema para então deduzir-se, a partir daí, a sua necessidade de existência. A 

primeira, pelo contrário, vai da existência de qualquer ser à realidade ilimitada99. 

Trata-se da prova empírica, retomada por Leibniz a partir de Tomás de Aquino, da 

contingentia mundi. 

E é justamente o apelo à empiria, principalmente, o que diferencia 

a prova cosmológica da ontológica. Porém, aquela usa esta como que primeiro 

passo para, logo em seguida, quase se identificar a esta última. Na verdade, 

segundo Kant100 a relação causa-efeito só tem sentido no mundo sensível e deste 

não lhe pode extrapolar; a mera satisfação da razão em findar uma série causal 

não é matéria probante; e finalmente, a mencionada prova confunde a 

possibilidade lógica de um conceito com a possibilidade transcendental, que seja a 

aplicação de um princípio ao campo das experiências possíveis, o que não é o 

caso: 

“Assim, pois, a segunda via que segue a razão especulativa para 

demonstrar a existência do Ser supremo não só é tão enganadora como a primeira, mas, 

além disso, incorre no erro de cometer uma ignoratio elenchi, prometendo levar-nos por 

outro caminho e fazendo-nos regressar, após pequeno rodeio, ao antigo, que por sua 

causa abandonáramos.” 101 

                                                           
99 Idem; pág. 508: “Formula-se assim: se algo existe deve existir também um ser absolutamente necessário. 
Ora, pelo menos, existo eu próprio; logo, existe um ser absolutamente necessário.” 
100 Id.; Ibid.; pág. 511. 
101 Ibid. 

 52



 

Desta última prova, a físico-teológica, Kant afirma: 

“Esta prova deverá sempre ser citada com respeito; é a mais antiga, a 

mais clara e a mais adequada à razão humana comum. Vivifica o estudo da natureza 

assim como dele extrai a existência e recebe sempre novas forças. Introduz finalidades e 

desígnios onde a nossa observação, por si mesma, os não teria descoberto e dilata os 

nossos conhecimentos da natureza, mediante o fio condutor da uma unidade particular, 

cujo princípio é exterior à natureza.” 102 

Basicamente, trata-se de, observando o mundo, e maravilhando-

se com sua ordem, finalidade e beleza, concluir da cadeia de efeitos e causas, fins 

e meios, e regularidades de toda a sorte, uma causa última e suprema, situada 

acima de todo o ser, dado o seu grau de absoluta perfeição. Desta forma, e tendo 

a “solidez” garantida de um argumento observável no mundo natural, explicar-se-

ia ao término da cadeia causal e da contingência infinita naquela causa incausada. 

Só assim entende-se que o ordenamento conforme os fins que por toda a parte se 

vê no mundo pode ser compreendido como uma relação recíproca de partes 

oriundas de uma causa (inteligente) onipotente que atua mediante a liberdade: 

“(...) a razão conclui que a natureza deve ter precisamente por princípio 

uma causalidade do mesmo gênero, a saber, uma inteligência e uma vontade, fazendo 

derivar ainda de uma outra arte, embora de uma arte sobre-humana, a possibilidade 

interna da natureza livremente operante (que torna pela primeira vez possíveis todas as 

artes e talvez mesmo a razão).” 103 

                                                           
102 Id.; Ibid.; pág. 520. 
103 Id.; Ibid.; pág. 521-522. 

 53



O que fica escondido nos termos da prova é a impossível tarefa de 

se provar a contingência da forma, o que, mesmo se executado, redundaria não 

em um criador do mundo, antes, em um mero arquiteto, o que, note-se, é muito 

pouco para o fim de prova de um Ser Supremo e na pretensão de se provar a 

contingência da matéria, recorrer-se-ia ao argumento transcendental, ou, vale 

dizer, ao argumento cosmológico, que já foi, antes, refutado104. 

Com efeito, no argumento físico-teológico, da observação da 

ordem do mundo, pretende-se daí, inferir um Supremo Ordenador, o que, vale 

dizer, corresponde a uma injustificada pretensão de que a esta idéia corresponda 

um objeto: 

“...Mas o conceito desta causa deverá dar-nos a conhecer algo 

completamente determinado, que não pode ser senão o conceito de um ser detentor de 

toda a potência, de toda a sabedoria, etc., numa palavra, de toda a perfeição, enquanto 

ser omnissuficiente. Com efeito, os predicados de potência  muito grande, prodigiosa, 

incomensurável, não dão nenhum conceito determinado e não dizem, em verdade, o que 

seja a coisa em si mesma”. 105 

                                                           
104 Id.; Ibid.; pág. 522: “De acordo com este raciocínio, a finalidade e harmonia de tantas disposições da 
natureza deveriam simplesmente provar a contingência da forma, mas não a da matéria, ou seja, da substância 
do mundo; pois, para estabelecer este último ponto, se exigiria que fosse possível provar que as coisas do 
mundo seriam, em si mesmas, segundo leis universais, insuscetíveis de tal ordem e harmonia se não fossem, 
quanto à substância, o produto de uma sabedoria suprema; o que exigiria que se desse à prova um 
fundamento completamente diferente da que se funda na analogia com a arte humana. Esta prova poderia, 
quando muito, demonstrar um arquiteto do mundo, sempre muito limitado pela aptidão da matéria com que 
trabalha, mas não um criador do mundo a cuja idéia tudo estaria submetido, o que não basta de modo algum 
para o grande fim que temos em vista e que é o de provar um Ser originário, plenamente suficiente. Se 
quiséssemos demonstrar a própria contingência da matéria, teríamos que recorrer a um argumento 
transcendental, o que precisamente, se quis aqui evitar.” 
105 Id.; Ibid.; pág. 522-523 

 54



 

Deste modo, a razão pura (teórica) falha miseravelmente na 

tentativa de provar a existência de Deus já que a primeira prova apresentada trata 

do conceito mesmo de Deus (necessidade) e daí deduz sua existência; já a 

segunda deduz do existente (da coisa empiricamente dada) o necessário; e a 

terceira trata de uma Ordem Universal, explicada apenas por uma suprema 

inteligência ordenadora, em uma inconfessa mistura das que lhe antecedem: 

“Assim, a prova físico-teológica tem por fundamento a cosmológica e 

esta, por sua vez, a prova ontológica da existência de um único ser originário como Ser 

Supremo; e, como além destas três vias nenhuma outra se abre à razão especulativa, a 

prova ontológica, extraída de simples conceitos puros da razão é a única possível, se 

jamais for possível uma prova de uma proposição tão extraordinariamente elevada acima 

de todo o uso empírico do entendimento.” 106 

E este era o nosso objetivo neste capítulo. Vimos, que Kant, nos 

textos examinados, não aceita a afirmação ontológica da existência de Deus, tida 

como certa pelo teólogos tradicionais de cunho dogmático. Nesta medida perde-se 

o fundamento teórico da religião e portanto perde-se a autoridade desta para 

fundamentar a moral. A questão que aqui se põe é como a Moral deve se fundar 

independentemente de sua ancorarem religiosa. 

                                                           
106 Id.; Ibid.; pág. 524 

 55



3. DA MORAL 

3.1 – A Liberdade 

 

Como o homem deve determinar a sua vontade? A pergunta se 

torna mais urgente na medida em que, como vimos, os parâmetros fundados na 

religião se mostraram teoricamente inconsistentes. Aqui, pergunta-se basicamente 

por uma Moral que não se funda em pressupostos religiosos: a primeira questão a 

explicitar, concernente à uma interrogação sobre a Moral, diz respeito 

centralmente ao conceito de liberdade. 

De difícil resposta, a Crítica da Razão Pura apresenta-nos o 

problema como uma antinomia, a saber, se a vontade tem uma determinação 

pelas leis naturais ou pela liberdade. A razão, face a este problema, não poderia 

emitir um juízo final, uma vez que os argumentos apresentados por ela mesma, 

apesar de se contradizerem uns aos outros são, em si mesmos, inteiramente 

justificados. 

Senão vejamos, uma vez que a tese afirma: 

“A causalidade segundo as leis da natureza não é a única de onde 

podem ser derivados os fenômenos do mundo no seu conjunto. Há ainda uma 

causalidade pela liberdade que é necessário admitir para os explicar”. 107 

                                                           
107 Id.; Ibid.; pág. 406 

 56



 

O argumento apresentado como prova consiste na impossibilidade 

de se apreender a totalidade de uma série, se toda causa enseja uma causa que 

lhe é anterior, pois que do contrário teríamos que estender ao infinito a série 

causal. Daí a definição mesma de “causa” ficaria prejudicada, uma vez que, pelas 

leis naturais, seria impossível a sua aplicação a um fenômeno sem também 

aplicar-lhe a toda a série, o que redunda impossível, uma vez que esta não teria 

fim: 

“Se tudo acontece, portanto, unicamente pelas leis da natureza, haverá 

sempre apenas um começo subalterno, nunca um primeiro começo, e não há portanto 

integridade da série pelo lado das causas provenientes umas das outras.” 108 

Por outro lado, a antítese, com igual justeza, reza que “Não há 

liberdade, mas tudo no mundo acontece unicamente em virtude das leis da natureza”. 109 

Se há algo que se possa chamar de liberdade, esta só poderia ser 

pensada como causação incausada, que por isso mesmo seria o início da série 

que se lhe seguiria. Ora, ou tal liberdade está no mundo e então torna-se 

contraditória, uma vez que as coisas do mundo são subordinadas às leis naturais, 

ou está fora dele, e, assim, não podemos conhecê-la, posto que só temos 

conhecimento de fenômenos da sensibilidade. É o que se apresenta como a prova 

antitética: 

                                                           
108 Ibid. 
109 Id.; Ibid.; pág. 407. 

 57



 

“(...) um primeiro começo dinâmico de ação pressupõe um estado que 

não possui qualquer encadeamento de causalidade com o estado anterior da mesma 

causa, isto é, que de modo algum dele deriva. Assim, a liberdade transcendental é 

contrária à lei da causalidade; por conseguinte, um encadeamento de estados sucessivos 

de causas eficientes, segundo o qual não é possível uma unidade da experiência, que se 

não encontra pois em qualquer experiência, é um vazio ser de razão.” 110 

A razão fica como que dividida entre o caminho da tese, onde se 

afirma a dignidade da liberdade, e o caminho da antítese, que interessa ao saber, 

uma vez que, atendo-se sempre à empiria, caminha sobre terreno seguro 

fundamentado na atenção às leis naturais. Entretanto, e já aí mesmo, na busca 

por leis universais e necessárias, a razão ultrapassa toda a natureza e vai buscar 

nas idéias transcendentais o princípio de generalização que permita a existência 

mesma da ciência: 

“A razão humana é, por natureza, arquitetônica, isto é, considera todos os conhecimentos 

como pertencentes a um sistema possível, e, por conseguinte, só admite princípios que, 

pelo menos, não impeçam qualquer conhecimento dado de coexistir com outros num 

sistema. As proposições da antítese, porém, são de tal natureza que impossibilitam 

totalmente a construção completa de um edifício de conhecimentos. (...) Eis porque o 

interesse arquitetônico da razão (que exige, não uma unidade empírica, mas uma unidade 

racional pura a priori) comporta, naturalmente, uma recomendação a favor das 

afirmações da tese.” 111 

                                                           
110 Idem 
111 KANT, Immanuel; Crítica da Razão Pura; pág. 426-427 

 58



 

No embate dos interesses da razão há que se encontrar uma 

solução possível para o problema, com relação à liberdade, que não apenas o 

princípio generalizador de unificação, posto que, com Kant, podemos acreditar que 

“a resposta deve brotar das mesmas fontes em que nasce a interrogação”112. 

De fato, trata-se de por-se um objeto transcendental, totalidade 

absolutamente incondicionada da síntese dos fenômenos, que por definição não 

pode ser dado na experiência empírica, sendo nossa razão, entretanto, 

constantemente desafiada a responder a tal. Na realidade, vê-se que o desejo de 

encontrar conhecimento seguro e certo pode ser encontrado tanto nas 

matemáticas como na moral, e que tal conhecimento pode depender, apenas, de 

conceitos a priori: 

“Nos princípios gerais da moral não pode haver nada incerto, porque as 

proposições ou são de todo em todo nulas e vazias de sentido ou têm que derivar 

simplesmente dos nossos conceitos da razão.” 113 

O que faz Kant emendar logo em seguida: 

“A solução dogmática não é, pois, incerta mas impossível. A solução 

crítica, porém, que pode ser totalmente certa, não considera, de forma alguma, o 

problema objetivamente, mas de acordo com o fundamento do conhecimento em que se 

alicerça.” 114 

                                                           
112 Id.; Ibid.; pág. 428 
113 Id.; Ibid.; pág. 430. 
114 Id.; Ibid.; pág. 433. 

 59



 

Veremos, então, do que se trata. A antinomia da causação pela 

natureza ou pela liberdade, pode, resumidamente, ser entendida como demasiado 

grande para o conceito de nosso entendimento, pois exigiria o prolongamento 

indefinido da série de condições, no primeiro caso, e demasiado pequeno, no 

segundo, posto que uma produção pela liberdade de logo explicaria a série 

causal115. Ora, é necessário que fique clara a percepção de que conhecemos não 

o objeto em si, mas antes, o objeto em nós: 

“(...) todos os objetos de uma experiência possível para nós, são apenas 

fenômenos, isto é, meras representações que, tal como as representamos enquanto seres 

extensos ou séries de mudanças, não têm fora dos nossos pensamentos existência 

fundamentada em si.” 116 

Isto implica dizer que, para a clara explicação da antinomia, é de 

fundamental importância a compreensão de um sofisma embutido no argumento 

de que “quando o condicionado é dado, é dada também toda a série de condições 

do mesmo”117. Na verdade, quando é apresentado um objeto (condicionado), 

portanto um fenômeno, se é apenas proposta como tarefa a regressão na série 

total das condições do mesmo, o que redundaria em um conceito da razão que 

poderia muito bem ser traduzido por síntese empírica. Note-se a existência em um 

mesmo raciocínio de uma ilegítima reunião de conceitos díspares, tomados em um 

mesmo significado: 

                                                           
115 Id.; Ibid.; cf. págs., 434-435. 
116 Id.; Ibid.; pág. 437. 
117 Id.; Ibid.; pág. 441: “Toda a antinomia da razão pura assinta no argumento dialético seguinte: quando o 
condicionado é dado, é dada também toda a série de condições do mesmo; ora os objetos dos sentidos são-
nos dados como condicionados, por conseguinte, etc.” 

 60



“Daqui resulta claramente que a premissa maior do raciocínio 

cosmológico da razão toma o condicionado no significado transcendental de categoria 

pura, e a premissa menor o considera no significado empírico de um conceito do 

entendimento aplicado a simples fenômenos, e que, por conseguinte, aí se encontra 

aquele erro dialético que se denomina sophisma figurae dictionis.” 118  119 

Por posto a nu este erro de argumento, o qual é o fundamento das 

afirmações cosmológicas, nenhum dos lados pode reclamar a vitória, antes, cabe 

entender que a discussão não terminou apesar de, e talvez por isto mesmo, ter-se 

opiniões baseadas em raciocínios errados. Vale salientar que a mesma lógica que 

aponta o erro também indica que de duas afirmações opostas uma pode ser 

verdadeira sendo a outra falsa. Entretanto e por isso mesmo, a questão da 

causação ainda teima em pôr-se pela razão e a reclamar uma resolução final: 

“Contudo nada parece mais claro do que isto: de duas afirmações (...), 

uma delas deverá ter razão. Se assim for, porém, como a clareza é igual de ambas as 

partes, será impossível apurar jamais qual delas tem o direito pelo seu lado e o conflito 

perdurará, embora o tribunal da razão lhes tivesse imposto silêncio. Só nos resta um meio 

de por termos à contenda com satisfação das duas partes, o de as convencer que, se 

podem tão perfeitamente refutar-se uma à outra, disputam por nada e que uma certa 

aparência transcendental lhes representou uma realidade onde não há”. 120 

                                                           
118 Id.; Ibid.; pág. 442. 
119 Cf. nota 117. 
120 Id.; Ibid.; pág. 443-444. 

 61



 

Na verdade, nem só de sophisma figurae dictionis vive a 

antinomia, antes, também de compreender o seu objeto como coisa-em-si, o que 

redundaria em uma má tradução do mundo sensível como realidade absoluta 

fenômenica 121. 

A confusão se faz quando, pensando ser capaz de conhecer a 

coisa-em-si, ou, o que dá no mesmo, identificando-a com os fenômenos, o homem 

aplica a estes, raciocínios só imputáveis àquela, assim, por exemplo, ora há um 

começo do mundo, ora não; as substâncias, no mundo, são simples em um 

momento e no outro já não o são; há liberdade, ou pelo contrário, tudo acontece 

segundo leis da natureza; e, finalmente, às vezes parece que há um ser 

necessário, e outras tantas, não. 

Das coisas-em-si, não se pode fazer nenhum tipo de afirmação e, 

ao aplicar a elas conceitos do entendimento, concluindo erroneamente que se faz 

afirmações sobre o mundo fenomênico, as antinomias são produzidas. Como 

exemplifica o próprio Kant122, a antinomia se produz fundada numa perspectiva 

ontológica diversa em que teoricamente nos colocamos. 

                                                           
121 Id.; Ibid.; pág. 465: “E aqui a hipótese comum, mas enganosa da realidade absoluta dos fenômenos, 
mostra bem quanto é prejudicial o seu efeito de confundir a razão.” 
122 Id.; Ibid.; citado pelo autor, pág. 417: Da disputa entre dois célebres astrônomos “um deles raciocinava 
assim: A lua gira em torno do seu eixo porque volta sempre para a terra a mesma face; o outro: a lua não gira 
em torno de seu eixo precisamente porque volta constantemente a mesma face para a terra. Ambas as 
conclusões estavam certas, consoante o ponto de vista que se adotasse para observar o movimento da lua”. 

 62



 

E sob que ângulo deve-se aproximar ao tratar da questão das 

antinomias? Nunca é demais insistir na resposta, devido à sua importância para 

este ponto, que é a diferenciação, muito clara entre coisa-em-si e representação, 

sob pena de cometer os erros já vistos quando confunde-se uma com a outra: 

“Com efeito, todas estas interrogações se referem a um objeto, que só 

no nosso pensamento pode ser dado, ou seja, é a totalidade absolutamente 

incondicionada da síntese dos fenômenos”. 123 

Embora o autor aponte aqui para a distinção que antes 

mencionávamos, cabe entender que já não é mais uma ou outra em si mesmas, 

antes, refere-se ele à Idéia (como produto da razão). Entretanto, vale ressaltar 

esta nota para a melhor compreensão do ponto estudado, uma vez que o próprio 

autor reconhece que o nosso objeto (como representação) “encontra-se 

unicamente na vossa mente e não pode ser dado fora dela”124. 

Assim, a antinomia, vale dizer, a oposição dialética, é fruto da não 

diferenciação da coisa-em-si e do fenômeno: 

“se o mundo é um todo existente em si, ou é finito ou infinito. Tanto a 

primeira hipótese como a segunda são falsas (em virtude das demonstrações acima 

estabelecidas para a antítese, por um lado, e para a tese, por outro). Portanto, é também 

falso que o mundo (o conjunto de todos os fenômenos) seja um todo existente em si. 

Donde se segue que os fenômenos em geral nada são fora das nossas 

representações”.125 

                                                           
123 Id.; Ibid.; pág. 431. 
124 Id.; Ibid.; pág. 433. 
125 Id.; Ibid.; pág. 447. 

 63



 

O sophisma figurae... passa a ser também, na antinomia, a 

percepção da síntese regressiva como toda uma cadeia já dada ou percorrida, o 

que é impossível, posto que é a proposta da regressão o que se dá, não o 

fenômeno como algo que exista em si como regressão finita ou infinita. 

Poder-se-ia, com Kant, bem caracterizar todo o problema 

antinômico como a má aplicação da idéia da totalidade absoluta: 

“Assim desaparece a antinomia da razão pura nas suas idéias 

cosmológicas, desde que se mostrou que é apenas dialética e é o conflito de uma 

aparência proveniente de se ter aplicado a idéia de totalidade absoluta, válida unicamente 

como condição da coisa em si, a fenômenos, que só existem na representação, e quando 

constituem uma série, na regressão sucessiva, mas que não existem de qualquer outro 

modo.” 126 

Então, na verdade, se não mais se pode pôr tais questões 

cosmológicas, pura e simplesmente por não mais fazerem sentido, uma vez que 

agora se reconhece o engano de se entender mal a constituição das coisas, por 

quê a razão insiste nestas indagações? 

Kant afirma que não se trata mais de entender como dada a série 

de condições identificada como coisa em si, mas da proposição da tarefa de 

regressão na série, que se coloca como um princípio regulador da razão, 

permitindo a razão a ultrapassagem dos limites empíricos. Assim como “a estética” 

faz ver que o conhecimento tem seus limites na experiência - o que se traduz em 

princípio constitutivo da razão -, o seu princípio regulador impõe a esta mesma 

                                                           
126 Id.; Ibid.; pág. 446. 

 64



razão a inconformidade com o já encontrado. Assim, a razão “segue o seu 

caminho no uso empírico e o seu caminho particular no uso transcendental”.127 

Deste modo, o princípio regular da razão, invés de axioma para 

pensar como real a totalidade no objeto, converte-se em problema ou proposta 

para o entendimento, que obtém desta forma uma regra à síntese regressiva na 

série de condições, que o impele à busca do incondicionado, sabendo, entretanto, 

que tal objeto jamais se dará na experiência. Trata-se de: 

“...um princípio que permite prosseguir e alargar a experiência o mais 

possível e segundo o qual nenhum limite empírico deverá considerar-se com o valor de 

limite absoluto; é, portanto, um princípio da razão que postula, como regra, o que 

devemos fazer na regressão, mas não antecipa o que é dado em si no objeto antes de 

qualquer regressão. Por isso lhe chamo princípio regulador da razão”. 128 

Já este princípio regulador da razão permite a aceitação de uma 

causa empiricamente incondicionada129, coexistente com a série causal mesma, 

que, entretanto, lhe daria início. Ora, sabe-se que a causalidade só pode 

acontecer ou segundo a natureza ou segundo a liberdade, e é desta última que de 

agora se fala130: 

                                                           
127 Id.; Ibid.; pág. 481. 
128 Id.; Ibid.; pág. 448 
129 Cf., Id.; Ibid.; pág. 463 
130 Cf., ibid.“...é uma lei geral, até da própria possibilidade de toda a experiência , que tudo o que acontece 
deva ter uma causa e, por conseguinte, também a causalidade da causa, causalidade que, ela própria, 
aconteceu ou surgiu, deverá ter, por sua vez, uma causa; assim, todo o campo da experiência, por mais longe 
que se estenda, converte-se inteiramente num conjunto de simples natureza. Como porém desse modo, não se 
pode obter a totalidade absoluta das condições na relação causal, a razão cria a idéia de uma 
espontaneidade que poderia começar a agir por si mesma, sem que uma outra causa tivesse devido precedê-
la para a determinar a agir segundo a lei do encadeamento causal.” 

 65



 

“(...) entendo por liberdade, em sentido cosmológico, a faculdade de 

iniciar, por si um estado, cuja causalidade não esteja, por sua vez, subordinada, segundo 

a lei natural, a outra causa que a determine quanto ao tempo. A liberdade é neste sentido, 

uma idéia transcendental pura que, em primeiro lugar, nada contém extraído da 

experiência e cujo objeto, em segundo lugar, não pode ser dado de maneira determinada 

em nenhuma experiência”131.  

Da idéia transcendental da liberdade se fundamenta seu conceito 

prático, uma vez que o arbítrio dos seres racionais não se põe como 

patologicamente necessitado, antes, absolutamente; não é necessariamente 

determinado por móbiles de sensibilidade, o qual se traduz da seguinte forma: 

“A liberdade no sentido prático é a independência do arbítrio frente à 

coação dos impulsos da sensibilidade”. 132 

Do já dito, pode-se inferir que da idéia de liberdade transcendental 

dá-se a possibilidade da liberdade prática, uma vez que, se toda causalidade 

fosse advinda apenas da natureza, a cada acontecimento corresponderia um outro 

que lhe fosse antecedente como causa, necessariamente segundo as leis 

empíricas, e indefinidamente; por conseqüência, nada haveria que não fosse 

senão natureza: 

                                                           
131 Cf.; ibid. 
132 Cf.; ibid. 

 66



 

“(...) por conseguinte, como os fenômenos, na medida em que 

determinam o arbítrio, deviam tornar necessárias todas as ações como suas 

conseqüências naturais, a supressão da liberdade transcendental anularia 

simultaneamente toda a liberdade prática.” 133 

Acontece, entretanto, que os fenômenos não são coisas-em-si, o 

que redunda na possibilidade de condições e condicionado não pertencerem 

sempre a mesma série. Entendendo-se, do contrário, os fenômenos como 

realidade absoluta, não mais seria possível salvar a liberdade: 

“Se, pelo contrário, os fenômenos nada mais valem do que de fato são, 

quer dizer, se não valem como coisas em si, mas como simples representações 

encadeadas por leis empíricas, têm eles próprios que possuir fundamentos que não sejam 

fenômenos.” 134 

Esses fundamentos ou causa, estariam fora da série, embora seus 

efeitos se manifestassem nela: 

“O efeito, portanto, pode considerar-se livre quanto à sua causa 

inteligível e, quanto aos fenômenos, conseqüência dos mesmos segundo a necessidade 

da natureza”. 135 

O problema da liberdade não se trata então de uma questão do 

tipo “ou, ou”; que seja de serem os efeitos no mundo provenientes, ou da natureza 

ou da liberdade; antes, dão-se um e outro simultaneamente no mesmo 

acontecimento: 

                                                           
133 Id.; ibid.; pág. 464. 
134 Id.; ibid.; pág. 465. 
135 Ibid. 

 67



 

“Chamo inteligível, num objeto dos sentidos, ao que não é propriamente 

fenômeno. Por conseguinte, se aquilo que no mundo dos sentidos deve considerar-se 

fenômeno tem sem si mesmo uma faculdade que não é objeto da intuição sensível, mas 

em virtude da qual pode ser, não obstante, a causa de fenômenos, podemos considerar 

então de dois pontos de vista a causalidade deste ser: como inteligível, quando à sua 

ação, considerada a de uma coisa em si, e como sensível, pelos seus efeitos, enquanto 

fenômeno no mundo sensível.” 136 

Visto que algo no fenômeno, posto que não é coisa em si, antes, 

trata-se de objeto transcendental, entendido aqui como representação, cabe 

encontrar um objeto (transcendental) que por um lado seja causa incondicionada 

portanto (causa) inteligível, e ao mesmo tempo, por outro lado, possua aptidão de 

iniciar uma série no mundo natural, caracterizando seu caráter empírico: 

“Este sujeito agente não estaria, quanto ao seu caráter inteligível, 

submetido a quaisquer condições de tempo; porque o tempo é só a condição dos 

fenômenos, mas não das coisas em si (...) Pelo seu caráter empírico, este sujeito estaria 

submetido, enquanto fenômeno, a todas as leis de determinação segundo o 

encadeamento causal”. 137 

Há, na verdade, algo que corresponda a esse conceito? Em caso 

afirmativo, teria que ser um sujeito que, ao mesmo tempo em que, livre de toda 

determinação pela sensibilidade, iniciasse espontaneamente a série pela 

causação no mundo dos sentidos. 

                                                           
136 Id.; ibid.; pág. 466. 
137 Id.; ibid.; pág. 467. 

 68



 

Ora, o homem, como um dos fenômenos do mundo sensível, por 

conseguinte sujeito às leis da causalidade empírica, é, por outro lado, subtraído ao 

mundo natural pela sua faculdade de iniciar livremente uma cadeia causal: 

“Por um lado, ele mesmo é, sem dúvida, fenômeno, mas, por outro lado, 

do ponto de vista de certas faculdades, é também um objeto meramente inteligível, 

porque a sua ação não pode de maneira nenhuma atribuir-se à receptividade da 

sensibilidade. Chamamos a estas faculdades entendimento e razão; esta última, 

sobretudo, distingue-se propriamente e sobremodo de todas as forças empiricamente 

condicionadas, porque examina os seus objetos apenas segundo idéias, determinando, a 

partir daí, o entendimento, o qual, por sua vez, faz um uso empírico dos seus conceitos 

(sem dúvida também puros).” 138 

A determinação da razão por si mesma, vale dizer, pelas idéias, e 

sua faculdade de causação, ficam evidentes quando se constata a elaboração de 

regras de agir imperativas como norma de agir, que bem se definem por dever: 

Ora, a natureza só pode ser conhecida pelo que é, não pelo deveria ser. Desta 

forma, não faz sentido, aponta Kant, perguntar que propriedades deveria ter um 

círculo; antes cabe conhecer que propriedades ele, de fato têm. Assim, ‘o dever 

exprime uma espécie de necessidade e de ligação com fundamentos que não 

ocorre em outra parte em toda a natureza’139: 

                                                           
138 Id.; ibid.; pág. 471. 
139 Cf.; ibid. 

 69



 

“Este dever exprime uma ação possível, cujo fundamento é um simples 

conceito, enquanto o fundamento de uma mera ação da natureza terá que ser sempre um 

fenômeno.” 140 

A sensibilidade deseja e, em todo o lugar, produz apenas o querer 

que, por isso mesmo, é sempre contingente; e o dever, pelo contrário, por medida 

e fim, quando não proibição e autoridade, é sempre necessário: 

“(...)a razão não cede ao fundamento que é dado empiricamente e não 

segue a ordem das coisas, tais quais se apresentam no fenômeno, mas com inteira 

espontaneidade criou para si uma ordem própria, segundo idéias as quais adapta as 

condições empíricas e segundo as quais considera mesmo necessárias ação que ainda 

não aconteceram e talvez não venham a acontecer, sobre as quais, porém, a razão 

supõe que pode ter causalidade”. 141 

Assim, a razão produz fenômenos na exata medida em que os 

efeitos da ação se reproduzem no mundo empírico, prestando-se à observação e 

interpretação inadequada, das causas determinantes destas ações mesmas. 

Desta forma, nas contemporâneas ciências humanas, muito principalmente na do 

comportamento (psicológica), existe a pretensão de se por à ação uma causa 

natural, cujo caminho pode ser seguido desde os seus efeitos. 

                                                           
140 Id.; ibid.; pág. 472. 
141 Cf.; ibid. 

 70



 

Por outro lado, pode-se considerar que as ações do homem, 

consideradas como fenômenos, podem ser determinadas não por causas 

empíricas, mas por princípios da razão142, uma vez que, por exemplo, 

diferentemente do que pelo curso da natureza aconteceu, o agir se fundamente no 

que deveria ter acontecido: 

“...se a razão pode possuir causalidade em relação aos fenômenos, é 

porque é uma faculdade pela qual começa primeiramente, a condição sensível de uma 

série empírica de efeitos.” 143 

Assim: “A razão é, pois, a condição permanente de todas as ações 

voluntárias pelas quais o homem se manifesta.” 144 

O agir, quanto ao seu caráter inteligível, põe-se fora do tempo e 

da série causal e, assim considerado, subtrai-se a qualquer determinação 

empírica, posto que, de outra forma, que seja entendendo-o como membro da 

série, se reduziria à natureza e, assim, nada haveria que não natureza. Portanto, 

da razão, podemos dizer com Kant: 

                                                           
142 Id.; ibid.; pág. 473: “por vezes, no entanto, descobrimos, ou pelo menos julgamos descobrir, que as idéias 
da razão mostraram realmente ter causalidade em relação às ações dos homem, consideradas como 
fenômenos, e que estas ações aconteceram porque foram determinadas, não por causas empíricas, mas por 
princípios da razão.” 
143 Id.; ibid.; pág. 474. 
144 Id.; ibid.; pág. 475. 

 71



 

“(...)esta sua liberdade não se pode considerar apenas negativamente, 

como independência perante as condições empíricas (de outro modo a faculdade da 

razão deixaria de ser uma causa dos fenômenos), mas também, positivamente, como 

faculdade de iniciar, por si própria, uma série de acontecimentos, de tal sorte que nela 

própria nada começa, mas, enquanto condição incondicionada de toda a ação voluntária, 

não permite quaisquer condições antecedentes no tempo, muito embora o seu efeito 

comece na série dos fenômenos, mas sem poder aí constituir um início absolutamente 

primeiro.” 145 

Vimos que todo o empenho de Kant nos textos expostos tem o 

objetivo de indicar a essencial liberdade constitutiva do homem. Sendo, então, o 

homem livre, que uso correto deve ele fazer de sua liberdade? Esta é a pergunta 

fundamental da Moral. 

                                                           
145 Id.; ibid.; págs. 475-476. 

 72



3.2 – A Fundamentação da Moral 

 

Kant dá a sua resposta, que pretende definitiva. De forma 

inovadora, desiste de elaborar algo como um compêndio de costumes éticos e 

mandamentos ou uma lista de comportamentos “morais”. Isto seria, a seu ver, 

mais propriamente uma Física dos Costumes, o que por seu aspecto empírico, 

particular e contingente, não teria a universalidade nem a necessidade 

constitutivas; por outras palavras, faltar-lhe-ia o caráter absoluto da ciência. 

Ao contrário, o pensamento moral kantiano se caracteriza pelos 

princípios a priori, universais e necessários que devem determinar a vontade, para 

que a ação daí resultante seja considerada como agir Moral. Trata-se, então, de 

elaborar não uma física dos costumes, mas antes, uma “Metafísica dos 

Costumes”. 

Em toda filosofia prática, até Kant, buscava-se primeiramente a 

definição do Bem para, só então, buscar os meios de obtê-lo. A conhecida 

revolução corpernicana operada pelo pensamento kantiano estriba-se exatamente, 

no que se refere à moral, em inverter os termos desta proposição que consiste em 

definir o bem a partir das ações meritórias. Kant, ao contrário, inaugura uma 

Metafísica dos Costumes, caracterizada pelo movimento apriorístico de 

ajuizamento da moralidade mesma, para só então, prosseguir na conceituação do 

Bem e do Mal: 

 73



 

“(...)o conceito do bem e do mal não deve ser determinado antes da lei 

moral (à qual, na aparência, ele deveria servir de fundamento), mas apenas (como 

também aqui acontece) segundo ela e por ela.” 146 

Trata-se aqui de fundamentar a Moral em princípios que 

independam dos aspectos fortuitos da experiência; cabe encontrar antes de mais 

nada uma base segura sobre a qual seja considerado o agir: 

“Neste mundo, e até também fora dele, nada é possível pensar que 

possa ser considerado como bom sem limitação a não ser uma só coisa: uma boa 

vontade.” 147 

Pelo visto acima, depreende-se, já daí, a precisão com que o autor 

pretende sedimentar o estudo ético. Para a moral, não concorrem os dons da 

fortuna, meras habilidades concorrentes à obtenção de poder, riqueza, honra e até 

mesmo saúde; que sejam discernimento, argúcia de espírito e capacidade de 

julgar. A felicidade, enfim, que se apresenta à primeira vista como objeto de fato 

muito atraente, comporta, segundo autor, um porém: 

“Algumas qualidades são mesmo favoráveis a esta boa vontade e 

podem facilitar muito a sua obra, mas não têm todavia nenhum valor íntimo absoluto, pelo 

contrário pressupõem ainda e sempre uma boa vontade, a qual restringe a alta estima 

que, aliás com razão, por elas se nutre, e não permite que as consideremos 

absolutamente boas.” 148 

                                                           
146 KANT, Immanuel; Crítica da Razão Prática; pág. 77. 
147 KANT, Immanuel,; Fundamentação da Metafísica dos Costumes; pág. 203. 
148 Ibid. 

 74



 

Tais habilidades ou dons de fortuna não se constituem em bem 

em si mesmos, uma vez que, sem a boa vontade, podem prestar-se a fins muito 

diversos que os morais. Tanto é que, logo em seguida, o autor exemplifica: 

“Com efeito, sem os princípios de uma boa vontade, podem elas tornar-

se muitíssimo más, e o sangue-frio dum facínora não só o torna muito mais perigoso 

como o faz também imediatamente mais abominável ainda a nossos olhos do que o 

julgaríamos sem isso”.149 

A utilidade não pode tampouco ser considerada um critério de 

agir, com vistas a um fim, por ser, exatamente, meio; redundando, novamente e 

desta forma, na relativização do valor, o que afronta a moralidade. A razão, desta 

forma, passa a ser mero coadjuvante das inclinações150, que visa obter conforto 

pessoal e, finalmente, felicidade: 

“Ora, se num ser dotado de razão e vontade a verdadeira finalidade da 

natureza fosse a sua conservação, o seu bem-estar, numa palavra a sua felicidade, 

muito mal teria ela tomado as suas disposições ao escolher a razão da criatura para 

executora destas suas intenções. Pois todas as ações que esse ser tem de realizar nesse 

propósito, bem como toda a regra do seu comportamento, lhe seriam indicadas com muito 

maior exatidão pelo instinto, e aquela finalidade obteria por meio dele muito maior 

segurança do que pela razão”. 151 

                                                           
149 Id.; ibid.;págs.203-204. 
150 Id.; ibid.; cf. nota à pg. 218: “Chama-se inclinação a dependência em que a faculdade de desejar está em 
face das sensações”. 
151 Id.; ibid.; pág. 204. 

 75



 

O princípio da felicidade ou, o que dá no mesmo, do amor de si, 

não pode, moralmente, fundamentar a vontade boa, tanto pelas condições 

contingentes da constituição da natureza dos homens, como pela suposição de 

que, dadas estas condições, seria necessária uma onisciência para se observar o 

conjunto completo de variáveis que atenderia pelo nome de felicidade. Até aqui, 

Kant visa chamar a atenção para o fato de que móbil algum, nenhuma forma de 

interesse ou fim pode fundamentar a vontade boa. Aqui se rejeita toda a forma de 

heteronomia na legislação moral da vontade: 

“Quando a vontade busca a lei, que deve determiná-la, em qualquer 

outro ponto que não seja a aptidão das suas máximas para a sua própria legislação 

universal, quando, portanto, passando além de si mesma, busca essa lei na natureza de 

qualquer dos seu objetos, o resultado é então sempre heteronomia. Não é a vontade que 

então se dá a lei a si mesma, mas é sim o objeto que dá a lei à vontade pela sua relação 

com ela”. 152 

O que pode, então, fundamentar a vontade moralmente 

determinada, ou ainda, qual a lei que a vontade deve buscar a seguir? Kant nos 

alerta para o fato de que esta busca não pode ser empírica. Assim, o agir moral é 

o que provêm de uma boa vontade, caracterizada, por sua vez, pela 

independência a móbiles heterônomos: 

                                                           
152 Id.; ibid.; pág. 239. 

 76



 

“Basta que lancemos os olhos aos ensaios sobre a moralidade feitos 

conforme o gosto preferido para breve encontrarmos ora a idéia do destino particular da 

natureza humana (...) ora a perfeição, ora a felicidade, aqui o sentimento moral, acolá o 

temor de Deus, um pouco disto, mais um pouco daquilo, numa misturada espantosa; e 

nunca ocorre perguntar se por toda a parte se devem buscar no conhecimento da 

natureza humana (que não pode provir senão da experiência) os princípios da 

moralidade”. 153 

Esta rejeição pela experiência e por toda determinação 

heterônoma da moralidade da vontade enseja o que caracteriza a moral kantiana, 

que é o seu formalismo. O formalismo kantiano em seu mais absoluto rigor é, 

desta forma, contraposto à busca do conceito de Bem que tantas éticas tentam 

definir observando as ações dos homens. 

Ora, acontece que, nestas ações, em geral, apenas está envolvida 

a sensibilidade de cada um, traduzida na determinação de desejos ou paixões. 

Desta forma, em um inventário empírico do agir humano teríamos, quando muito, 

uma descrição antropológica de costumes, mas nunca uma ciência com leis 

absolutas e universais, o que Kant nomeia de Metafísica dos Costumes. Portanto, 

o formalismo da legislação moral aqui buscada está intimamente ligado ao projeto 

de saber visado por Kant em sua filosofia prática – uma Metafísica dos Costumes - 

e não uma mera antropologia empírica. Por isso entendemos que o Bem, conceito 

fundamental em toda Moral, recebe de Kant um tratamento formal: 

                                                           
153 Id.; ibid.; págs. 215-216. 

 77



 

“Praticamente bom é porém aquilo que determina a vontade por meio de 

representações da razão, por conseguinte, não por causas subjetivas, mas objetivamente, 

quer dizer, por princípios que são válidos para todo o ser racional como tal. Distingue-se 

do agradável, pois que este só influi na vontade por meio da sensação em virtude de 

causas puramente subjetivas que valem apenas para a sensibilidade deste ou daquele, e 

não como princípio da razão que é válido para todos.” 154 

Na verdade, seguindo o exemplo platônico, para Kant, o mundo do 

ser não é relevante, que seja a possibilidade destas ações acontecerem de fato - o 

que realmente importa é o dever-ser; é, afinal, a idéia de uma razão que determine 

a vontade por motivos a priori: 

“(...)mesmo que nunca tenham havido ações que tivessem jorrado de 

tais fontes puras, a questão não é agora de saber se isto ou aquilo acontece, mas sim que 

a razão por si mesma e independentemente de todos os fenômenos ordena o que deve 

acontecer”. 155 

Pode-se então conceituar com Kant a autonomia da vontade como 

aquela propriedade graças à qual ela é para si mesma a sua lei.156 Isto quer dizer 

que a vontade dos seres racionais não pode estar ligada a objetos como condição: 

faço isso para obter aquilo (perfeição, graça divina e toda sorte de recompensas). 

Este agir como meio é a corrupção do agir como fim, e este último será o que 

caracteriza a moralidade, cuja essência mesma é posta no conceito de dever: 

“Dever é a necessidade de uma ação por respeito à lei”. 157 

                                                           
154 Id.; ibid.; pág. 218. 
155 Id.; ibid.; pág. 214. 
156 Id.; ibid.; pág. 238. 
157 Id.; ibid.; pág. 208. 

 78



 

Aquela frase pode ser considerada como o cerne do estudo ético 

kantiano, ao indicar que o conceito de dever traz já em si o de boa vontade158, 

permitindo a diferenciação, extremamente importante para a moralidade, entre o 

agir conforme ao dever e por dever, sendo este último o genuinamente moral. 

Tomemos o exemplo do próprio Kant159: o de um comerciante que não suba os 

preços a um comprador inexperiente. Ou isto se dá na intenção de que se espraie 

sua fama de honesto (conforme ao dever) ou por princípios de honradez (por 

dever). Como lá existia, na intenção do agir, uma motivação a ela aderente, que 

seja a obtenção de uma recompensa, o princípio moral foi corrompido, 

diferentemente do que cá acontece, ou seja, o princípio moral em si mesmo 

tomado como móvel da ação. 

Já com relação ao respeito, proposto naquela frase, cabe 

compreendê-lo como o reconhecimento de um mandamento que se liga à minha 

vontade enquanto princípio de agir, não como conseqüência visada ou efeito: 

                                                           
158 Id.; ibid.; pág. 206: “...vamos encarar o conceito do Dever que contém em si o de boa vontade, posto que 
sob certas limitações e obstáculos subjetivos, limitações e obstáculos esses que, muito longe de ocultarem e 
tornarem irreconhecível a boa vontade, a fazem antes ressaltar por contraste e brilhar com luz mais clara.” 
159 Ibid. 

 79



 

“Porém, embora o respeito seja um sentimento, não é um sentimento 

recebido por influência; é, pelo contrário, um sentimento que se produz por si mesmo 

através de um conceito de razão, e assim é especificamente distinto de todos os 

sentimentos do primeiro gênero que podem reportar à inclinação ou medo. (...) A 

determinação imediata da vontade pela lei e a consciência desta determinação é que se 

chama respeito, de modo que se deve ver o efeito da lei sobre o sujeito e não a sua 

causa.” 160 

E, finalmente, é necessário bem compreender o termo lei na 

expressão “Dever é a necessidade de uma ação por respeito à lei”. Aqui, lei 

significa Lei Moral, bem traduzida e considerada negativamente como 

independência a determinantes empíricos e, positivamente, como princípio 

racional e auto-suficiente do agir: 

“Tudo na natureza age segundo leis. Só um ser racional tem a 

capacidade de agir segundo a representação das leis, isto é, segundo princípios, ou: só 

ele tem uma vontade. Como para derivar as ações das leis é necessária a razão, a 

vontade não é outra coisa senão razão prática”. 161 

Desta forma, a presunção de liberdade se coloca como 

possibilidade de escolha entre a lei natural e a Lei Moral como determinante da 

vontade e móbil do agir, e a liberdade mesma, enquanto Lei Moral, se constitui em 

autonomia da vontade que dá a si mesma a lei, posto que: 

                                                           
160 Id.; ibid.; cf. nota 10 à pág. 209. 
161 Id.; ibid.; pág. 217. 

 80



 

“A moralidade é pois a relação das ações com a autonomia da vontade, 

isto é, com a legislação possível por meio de suas máximas.” 162 

Assim, a moralidade, longe de ser um mero conjunto de regras 

com uma específica indicação para cada momento, trata-se antes de um princípio 

geral único de aplicação universal válido sempre. Por outras palavras: exige-se 

que se responda à questão de como agir bem entendendo-se por isto, ter-se a 

vontade subsumida à legislação universal e necessária. 

Ora, agir segundo máximas163 não significa necessariamente ter 

por móbil de ação o dever; significa apenas determinar a vontade 

estrategicamente. As máximas indicam apenas os meios a seguir para a obtenção 

de fins: 

“(...)se a razão só por si não determina suficientemente a vontade, se 

esta está ainda sujeita a condições subjetivas (a certos móbiles) que não coincidem 

sempre com as objetivas; numa palavra, se a vontade não é em si plenamente conforme 

à razão (como acontece realmente entre os homens), então as ações, que objetivamente 

são reconhecidas como necessárias, são subjetivamente contingentes, e a determinação 

de uma tal vontade conforme leis objetivas é obrigação”. 164 

                                                           
162 Id.; ibid.; pág. 237-238. 
163 Id.; ibid.; cf. nota 9 à pág. 209: “Máxima é o princípio subjetivo do querer; o princípio objetivo (isto é, o 
que serviria também subjetivamente de princípio prático a todos os seres racionais, se a razão fosse 
inteiramente senhora da faculdade de desejar) é a lei prática.” 
164 Id.; ibid.; pág. 217 

 81



 

A vontade humana, não sendo inexoravelmente determinada pela 

razão, requer um esforço de decisão voluntária para a submissão a leis; chama-se 

a este princípio objetivo e obrigante, Imperativo Categórico165. 

Kant divide os imperativos em hipotéticos ou categóricos: 

“Os hipotéticos representam a necessidade prática de uma ação 

possível como meio de alcançar qualquer outra coisa que se quer (ou que é possível que 

se queira). O imperativo categórico seria aquele que nos representasse uma ação como 

objetivamente necessária por si mesma, sem relação com qualquer outra finalidade”. 166 

Do anteriormente dito, apenas o imperativo categórico se 

caracteriza como essencialmente moral, pois representa a ação como boa em si 

(não boa enquanto meio para obtenção de um outro algo), objetivamente 

conforme a razão. Aqui se compreende o sentido do dever, o único verdadeiro 

princípio moral determinante da vontade, expresso no imperativo categórico: “Age 

apenas segundo uma máxima tal que possas ao mesmo tempo querer que ela se torne lei 

universal.” 167 

Frente a uma situação empírica dada, existe, segundo Kant, uma 

maneira muito curta e segura de saber se uma dada ação seria contrária à moral. 

Basta verificar se a máxima aceita na determinação da vontade se contradiria ao 

conceito de si mesma, enquanto lei universal e necessária. Tome-se um exemplo 

dado pelo próprio autor: 

                                                           
165 Id.; ibid.; pág. 218: “A representação de um princípio objetivo, enquanto obrigante para uma vontade, 
chama-se um mandamento (da razão), e a fórmula do mandamento chama-se Imperativo.” 
166 Id.; ibid.; págs. 218-219. 
167 Id.; ibid.; pág. 223. 

 82



 

“Ficaria eu satisfeito de ver minha máxima (de me tirar de apuros por 

meio de uma promessa não verdadeira) tomar o valor de lei universal (tanto para mim 

como para os outros)? (...) Em breve reconheço que posso em verdade querer a mentira, 

mas que não posso querer uma lei universal de mentir; pois, segundo uma tal lei, não 

poderia propriamente haver já promessa alguma, porque seria inútil afirmar a minha 

vontade relativamente às minhas futuras ações a pessoas que não acreditariam na minha 

afirmação, ou, se precipitadamente o fizessem, me pagariam na mesma moeda. Por 

conseguinte a minha máxima, uma vez arvorada em lei universal, destruir-se-ia a si 

mesma necessáriamente.” 168 

Se a vontade do ser racional pode ser compreendida como 

vontade legisladora universal, então a máxima pode, sem prejuízo da moralidade, 

transformar-se em lei universal, e o ser racional, vale dizer, o homem, é, ao 

mesmo tempo, legislador e legislado e, nessa condição, participa do reino dos fins, 

que seja, considerar a natureza racional existente como um fim em si, o que se 

expressa na outra formulação do Imperativo Categórico: 

“Age de tal maneira que uses a humanidade, tanto na tua pessoa como 

na pessoa de qualquer outro, sempre e simultaneamente como fim e nunca simplesmente 

como meio.” 169 

Entretanto, o Imperativo Categórico pode, atendendo à vontade na 

sua máxima considerada como legisladora, sinteticamente ser expresso, também 

e finalmente, da seguinte forma: 

                                                           
168 Id.; ibid.; pág. 210. 
169 Id.; ibid.; pág. 229. 

 83



 

“Age segundo a máxima que possa simultaneamente fazer-se a si 

mesma lei universal”. 170 

Assente sobre a moralidade, a vontade é já uma causação da 

ordem racional, o que implica a definição da liberdade mesma, compreendida 

como independência a causas determinantes subjetivas: 

“A todo ser racional que tem uma vontade temos que atribuir-lhe 

necessariamente também a idéia de liberdade, sob a qual ele unicamente pode agir. Pois 

num tal ser pensamos nós uma razão que é prática, quer dizer, que possui causalidade 

em relação aos seus objetos”. 171 

Ao homem cabe a participação tanto no mundo natural, submisso 

às leis empíricas de causalidade; como no mundo inteligível – é isto que o faz um 

ser moral - no qual pode, ele próprio iniciar uma série causal. Assim, o homem 

encontra: 

“(...)dois pontos de vista dos quais pode considerar-se a si mesmo e 

reconhecer leis do uso das suas forças, e portanto de todas as suas ações: o primeiro, 

enquanto pertence ao mundo sensível, sob leis naturais (heteronomia); o segundo, como 

pertencente ao mundo inteligível, sob leis que, independentes da natureza, não são 

empíricas, mas fundadas somente na razão.” 172 

                                                           
170 Id.; ibid.; pág. 235. 
171 Id.; ibid.; pág. 244. 
172 Id.; ibid.; pág. 248. 

 84



 

Desta forma, a liberdade é o pressuposto necessário da 

autonomia da vontade, uma vez que, de outra forma, para a determinação da 

vontade ter-se-ia de admitir apenas princípios heterônomos. Só desta forma se 

compreende a ligação entre estes dois conceitos, o de autonomia e o de 

liberdade; sabendo que a submissão a leis morais nada mais expressa do que a 

própria liberdade. 

De fato, a importância do conceito de liberdade é, de logo, 

ressaltada desde as primeiras linhas do texto kantiano que trata da razão em seu 

uso prático – A Crítica da Razão Prática: 

“O conceito de liberdade, na medida em que a sua realidade é 

demonstrada por uma lei apodíctica da razão prática, constitui a pedra angular de todo o 

edifício de um sistema da razão pura”. 173 

E, como se bem sabe174, vontade livre e vontade submetida a leis 

morais são uma e a mesma coisa, e a justa compreensão do que significa esta 

identidade remete à conceituação do objeto determinante da vontade, que não 

pode ser encontrado entre aqueles postos pela sensibilidade. 

                                                           
173 KANT, Immanuel; Crítica da Razão Prática; pág. 12. 
174 Id.; Fundamentação da Metafísica dos Costumes; pág. 243: “Isto, porém, é precisamente a fórmula do 
imperativo categórico e o princípio da moralidade; assim, pois, vontade livre e vontade submetida a leis 
morais são uma e mesma coisa.” 

 85



 

Na verdade, liberdade é, de fato, a subordinação da vontade à lei 

moral: 

“(...)uma tal vontade deve conceber-se como totalmente independente 

da lei natural dos fenômenos nas suas relações recíprocas, a saber, da lei da 

causalidade. Uma tal independência, porém, chama-se liberdade no sentido mais estrito, 

isto é, transcendental. Por conseguinte, uma vontade, à qual a pura forma legisladora da 

máxima pode servir de lei, é uma vontade livre.” 175 

Desse modo, podemos observar, com Kant, que: “A liberdade e a lei 

prática incondicionada referem-se, pois, uma à outra.” 176 

A razão, ao representar a si a lei moral independente de 

condições sensíveis, põe-na como um fato (da razão). A vontade, determinada 

pela simples forma da lei (“Age de tal modo que a máxima da tua vontade possa valer 

sempre ao mesmo tempo como princípio de uma legislação universal”)177 é, por isto 

mesmo, autônoma. 

A liberdade deixa de ser definida apenas negativamente, visto que 

já não se trata tão somente da independência da empiria, o que já não é pouco, 

mas sim enquanto princípio de causação; obtém daí sua definição positiva, já que 

agora é também um princípio da razão que determina imediatamente a vontade: 

                                                           
175 Id.; Crítica da Razão Prática; pág. 40. 
176 Id.; ibid.; pág. 41. 
177 Id.; ibid.; pág. 42. 

 86



 

“Com efeito, na independência a respeito de toda a matéria da lei (isto é, 

de um objeto desejado) e, ao mesmo tempo, na determinação do livre arbítrio pela 

simples forma legisladora universal, de que uma máxima deve ser capaz, é que consiste o 

princípio único da moralidade.” 178 

Aqui, temos algo intrigante: a submissão da natureza à autonomia 

da razão prática. Enquanto submetido às leis naturais, como fenômeno, o homem 

é, necessariamente, determinado por elas. Contudo, na medida em que a vontade 

pode iniciar, autônoma e independentemente, uma série causal no mundo 

empírico, o homem torna-se livre. 

A questão que aqui se põe é a seguinte: considerando que “a lei 

moral enquanto princípio determinante da vontade deve, por causar dano a todas as 

nossas inclinações, provocar um sentimento que pode chamar-se dor” 179, de que forma 

pode a lei moral determinar a vontade para que o homem se torne livre? 

Na medida em que a razão prática causa dano ao amor próprio, 

visto que, ao determinar conceitos a priori para o agir, aniquila o egoísmo e a 

presunção180 que são formas da inclinação natural, produz o único tipo de 

sentimento181 que pode ser chamado de sentimento moral. Aqui entra em causa a 

noção de respeito: 

                                                           
178 Id.; ibid.; pág. 45. 
179 Id.; ibid.; pág. 88. 
180 Id.; ibid.; pág. 90: “A esta tendência para se fazer a si mesmo em geral princípio determinante objetivo da 
vontade, segundo os princípio subjetivos de determinação do seu livre arbítrio, pode dar-se o nome de amor 
de si, o qual, se se erigir em legislador e em princípio prático incondicionado, pode denominar-se 
presunção.” 
181 Cf. a página seguinte e a nota 160 deste trabalho. 

 87



 

“O respeito pela lei moral é, pois, um sentimento que é produzido por 

uma causa intelectual e este sentimento é o único que conhecemos plenamente a priori e 

cuja necessidade podemos discernir.” 182 

Pelo que foi visto, entende-se já porque o único princípio genuíno 

da moral é a Lei Moral mesma, embora aceite, ao mesmo tempo, a única exceção 

de uma determinação subjetiva ou sensível, através do respeito: 

“Ora, a lei moral, que é a única a ser verdadeiramente (isto é, a todos os 

respeitos) objetiva, exclui totalmente a influência do amor de si sobre o princípio prático 

supremo e causa um dano infinito à presunção, que prescreve como leis as condições 

subjetivas do amor de si.” 183 

Desta forma, o interesse ou motivo da razão, por fundamentado 

na própria razão que dá a si mesma a lei prática, é descasado de quaisquer outros 

tipos de móbiles: 

“Uma vez que a própria lei deve ser o móbil numa vontade moralmente 

boa, o interesse moral é, pois, um interesse da simples razão prática puro e 

independente dos sentidos.” 184 

O que faz Kant concluir: 

“E assim o respeito pela lei não é móbil da moralidade, mas é a própria 

moralidade, subjetivamente considerada como móbil, ao passo que a razão pura prática, 

ao recusar, na oposição ao amor de si, todas as suas pretensões, confere autoridade à 

lei, que é a única a ter agora influência.” 185 

                                                           
182 Id.; ibid.; pág. 89. 
183 Id.; ibid.; pág. 90. 
184 Id.; ibid.; pág. 95. 
185 Id.; ibid.; pág. 91. 

 88



 

Até aqui pretendeu-se mostrar que a Moral só pode ser entendida 

como a determinação da vontade por princípios a priori, universais e necessários, 

o que implica, ao mesmo tempo, a conceituação do sujeito como causa 

noumenon, uma vez que o sujeito, ser cuja cidadania radica tanto no mundo 

natural como no inteligível, pode, por mor deste último, iniciar uma série causal na 

natureza, sem prejuízo das leis empíricas. 

Foi indicado durante todo o tempo que a felicidade186, tomada 

como princípio fundamental do agir, é a própria negação da moralidade187, o que 

pode sugerir a interpretação errônea de que Kant se insurge contra o estado de 

felicidade quando, na verdade, sua crítica vai apenas contra a consideração de se 

tomá-la como móbil de determinação da vontade: 

“Esta distinção, porém, do princípio da felicidade relativamente ao 

princípio da moralidade nem por isso é uma oposição entre ambos, e a razão pura 

prática não quer que se renuncie forçosamente à pretensão à felicidade, mas apenas que 

não se tome em consideração, quando se fala de dever”. 188 

                                                           
186 Id.; ibid.; pág. 32-33: “Por conseguinte, todos os princípios materiais que colocam a causa determinante 
do livre arbítrio no prazer ou desprazer, que se deve sentir a partir da realidade de um objeto qualquer, são 
inteiramente da mesma espécie, na medida em que, no seu conjunto, pertencem ao princípio do amor de si ou 
da felicidade pessoal.” 
187 Id.; ibid.; pág.  45: “A autonomia da vontade é o único princípio de todas as leis morais e dos deveres a 
elas conformes”. 
188 Id.; ibid.; pág. 108 

 89



 

Sendo natural que o homem deseje sua felicidade, desde os 

gregos, segundo indicado por Kant, duas foram as principais formas éticas para 

obtê-la: “O epicurista dizia: ter consciência da máxima que conduz à felicidade é a 

virtude; mas o estóico afirmava: ser consciente da sua virtude é a felicidade.” 189 

Entretanto, tanto uma quanto a outra incorrem no equívoco de 

identificar os princípios práticos de virtude e felicidade, posto que já se viu o 

quanto são heterogêneos estes conceitos, na exata medida em que só a Lei Moral 

é o único princípio determinante da vontade autônoma. Ademais, subsumiu-se 

erroneamente uma conexão de natureza analítica entre virtude e felicidade. Seu 

aparente antagonismo é superado, porém, quando tal conexão é admitida como 

sintética, mas não de modo absoluto, acolhendo a proposição segundo a qual a 

disposição virtuosa produz necessariamente, embora não imediatamente, a 

felicidade: 

“(...)não é impossível que a moralidade da disposição tenha, com a 

felicidade enquanto efeito no mundo sensível, uma conexão necessária, a título de causa, 

se não imediata, apesar de tudo mediata (por intermédio de um autor inteligível da 

natureza), conexão essa que, numa natureza que é simplesmente objeto dos sentidos, 

jamais pode ter lugar a não ser acidentalmente e não pode ser suficiente para o soberano 

bem.” 190 

                                                           
189 Id.; ibid.; pág. 130. 
190 Id.; ibid.; pág. 134. 
 

 90



 

Daí já se entende, então, o conceito mesmo do “Soberano Bem” 

como a posse tanto da virtude como da felicidade enquanto submissa à primeira: 

“Ora, na medida em que a virtude e a felicidade constituem 

conjuntamente a posse do soberano bem numa pessoa e em que também a felicidade é 

repartida em proporção com a moralidade (como valor da pessoa e seu mérito de ser 

feliz), formam o soberano bem de um mundo possível: isto significa, pois, o todo, o bem 

perfeito, em que, no entanto, a virtude enquanto condição, é sempre o bem supremo, 

porque não tem acima de si mais nenhuma condição, porque a felicidade é sempre algo 

de agradável para aquele que a possui mas que, por si mesma apenas, não é 

absolutamente e em todos os aspectos boa, mas pressupõe sempre como condição a 

conduta moral conforme a lei.” 191 

Assim, o soberano bem é, também, um objeto válido da razão 

prática: 

“Portanto, não obstante este antagonismo aparente de uma razão 

prática consigo mesma, o soberano bem, o fim supremo necessário de uma vontade 

moralmente determinada, é um verdadeiro objeto dessa mesma razão prática: com efeito, 

ele é praticamente possível e as máximas da vontade, que a tal se referem segundo a sua 

matéria, têm realidade objetiva, a qual foi inicialmente concernida através daquela 

antinomia existente na conexão da moralidade com a felicidade segundo uma lei 

universal, mas por simples mal-entendido, porque se tomava a conexão entre fenômenos 

por uma conexão das coisas em si com os fenômenos.” 192 

                                                           
191 Id.; ibid.; pág. 130. 
192 Id.; ibid.; pág. 134. 

 91



 

A ligação entre virtude e felicidade, por necessária, não implica 

que a máxima da virtude seja a causa eficiente da felicidade, posto que a 

causalidade natural não se regula pela determinação moral da vontade, mas, 

admitindo-se o soberano bem como objeto válido da razão prática, há que 

considerar também as condições em que a razão especulativa é insuficiente para 

as conhecer; a razão prática, no entanto, põe-nas como necessárias para tornar 

reais os seus objetos193, chamando a estas condições de postulados194 da razão 

prática: 

“a saber, a liberdade, a imortalidade e Deus. Portanto, pela lei prática, 

que exige a existência do soberano bem possível num mundo, é postulada a 

possibilidade desses objetos da razão pura especulativa”. 195 (grifo nosso) 

Da liberdade já se falou o bastante; já a imortalidade, como 

postulado da razão pura prática, decorre da necessidade da total conformidade 

das intenções à lei moral. Ora, a isto se chama santidade, e aos seres racionais 

em um mundo sensível, devido a sua natureza empírica mesma, está vedada tal 

pureza de intenções; entretanto, o soberano bem exige aquela total conformidade, 

assim, há que se encontrá-la, tão somente na possibilidade de um necessário 

progresso moral que vai até o infinito, exigido pela razão prática enquanto objeto 

real da nossa vontade: 

                                                           
193 Id.; ibid.; pág. 105: “...a razão prática não tem a ver com objetos para os conhecer, mas com a sua 
própria faculdade de tornar reais aqueles (segundo o conhecimento dos mesmos objetos), isto é com uma 
vontade, que é uma causalidade, enquanto a razão contém o seu princípio determinante”. 
194 Id.; ibid.; pág. 141: “...pelo qual entendo eu uma proposição teórica, como tal, porém, não demonstrável, 
por estar inseparavelmente anexa a uma lei prática que tem a priori um valor incondicionado.” 
195 Id.; ibid.; pág. 153. 

 92



 

“Portanto, o soberano bem, praticamente, só é possível sob o 

pressuposto da imortalidade da alma; por conseguinte, esta, enquanto indissoluvelmente 

ligada à lei moral, é um postulado da razão pura prática”. 196 

Não fosse assim, a lei moral, desprovida de sua santidade, seria 

indulgente e muito conforme a preguiça moral, cuja resolução demanda constante 

luta: 

“(...)incessante esforço por uma obediência pontual e completa a um 

mandamento da razão rigoroso e inflexível, não ideal apesar de tudo, mas verdadeiro. 

Para um ser racional finito, é somente possível um progresso até ao infinito, desde os 

graus inferiores até aos estádios superiores da perfeição moral.” 197 

Todavia, posto o dever de fomentar o soberano bem no mundo 

como um mandamento da razão prática, temos que pressupor conjuntamente à 

imortalidade, a existência de Deus como o princípio de conexão da concordância 

entre moralidade e felicidade198, na medida em que esta pode ser entendida como 

o processo de ser digno199 dela. Visto que a lei moral, como liberdade, ordena por 

princípio determinantes diversos da lei natural, não existiria conexão necessária 

entre moralidade e felicidade, não fora a exigência prática do soberano bem: 

                                                           
196 Id.; ibid.; pág. 141. 
197 Id.; ibid.; págs. 141-142. 
198 Id.; ibid.; pág. 143: “A felicidade é o estado no mundo de um ser racional para o qual, na totalidade de 
sua existência, tudo ocorre segundo o seu desejo e a sua vontade e funda-se, pois, na harmonia da natureza 
com o fim integral desse ser e igualmente com o princípio determinante da sua vontade”. 
199 Id.; ibid.; pág. 149: “Digno é alguém da posse de uma coisa ou de um estado quando o fato de ele estar 
em tal posse se harmoniza com o soberano bem.” 

 93



 

“Postula-se assim igualmente a existência de uma causa da natureza no 

seu conjunto, distinta da natureza, a qual contém o princípio desta conexão, a saber, da 

concordância exata da felicidade e da moralidade.” 200 

Há que se notar entretanto que a lei moral não promete 

inexoravelmente a felicidade, e ademais, que não pode ser obtida neste exato 

momento da existência, sendo antes uma esperança na indefinida progressão 

moral: “Eis porque a moral não é propriamente a doutrina sobre como nos tornamos 

felizes, mas como devemos tornar-nos dignos da felicidade.” 201 

Assim, a moral conduz à religião quando representa um mundo 

regido por um Soberano que faz coincidir moralidade e felicidade - harmonia esta 

de per si estranha a qualquer uma das duas -, em um reino de Deus no qual os 

seres racionais se consagram à lei moral com toda a sua alma: 

“Deste modo a lei moral conduz, através do conceito de soberano bem 

enquanto objeto e fim derradeiro da razão pura prática, à religião, isto é, ao 

conhecimento de todos os deveres como mandamentos divinos, não como 

sanções, isto é, ordens arbitrárias e por si contingentes de uma vontade estranha, 

mas como leis essenciais de toda a vontade livre por si mesma”. 202 

Assim, se à nossa razão, do ponto de vista especulativo, não se 

deu uma extensão de conhecimento em vista dos objetos da liberdade, 

imortalidade e Deus203, o contrário pode-se dizer sob a visada prática: 

                                                           
200 Id.; ibid.; pág. 144. 
201 Id.; ibid.; pág. 149. 
202 Id.; ibid.; pág. 148 
203 Id.; ibid.; pág. 152: “Com efeito, não conhecemos por esse meio nem a natureza da nossa alma, nem o 
mundo inteligível, nem o Ser Supremo, segundo aquilo que eles são em si mesmos”. 

 94



 

“Mas, estende-se realmente deste modo o nosso conhecimento por 

intermédio da razão prática e o que era transcendente para a razão especulativa é 

imanente na prática? Sem dúvida, mas exclusivamente sob o aspecto prático.” 204 

Isto não quer dizer outra coisa que não a reunião destes objetos 

sob o conceito de crença racional205 que, ainda assim, aceita a determinação da 

vontade tão somente na pura representação da lei moral, uma vez que não é do 

conhecimento daqueles objetos em si mesmos de que se trata. Por isso, é tão 

surpreendente quanto verdadeiro que devemos ser gratos à impossibilidade da 

nossa razão especulativa conhecer a Deus, pois isto redundaria em corrupção da 

lei moral, uma vez que, podemos dizer com Kant, que o que podemos plenamente 

demonstrar tem para nós, quanto à certeza, tanto valor como aquilo de que nos 

certificamos pela luz dos olhos206 e, dessa forma: 

“A transgressão da lei seria, claro está, evitada, o que foi mandado seria 

cumprido; mas, porque a disposição de ânimo, a partir da qual devem ter lugar as ações, 

não pode ser inspirada por nenhum mandamento e porque aqui o aguilhão da atividade 

está logo à mão e é exterior, e visto que a razão não tem primeiramente de rasgar o seu 

próprio caminho para reunir forças em vista da resistência às inclinações mediante a viva 

representação da dignidade da lei, assim, a maior parte das ações conformes à lei 

deveriam ter lugar por temor, apenas umas poucas pela esperança e nenhuma por dever, 

e não existiria um valor moral das ações”. 207 

                                                           
204 Id.; ibid.; pág. 152. 
205 Id.; ibid.; pág. 145: “...mas no tocante à inteligibilidade de um objeto (o soberano bem) que, no entanto, 
nos é proposto pela lei moral, por conseguinte, de uma necessidade para um objetivo prático, pode 
denominar-se crença e até mesmo pura crença racional, porque só a razão pura (tanto segundo o seu uso 
teórico como prático) é a fonte de onde ela brota.” 
206 Id.; ibid.; pág. 166. 
207 Id.; ibid.; págs. 166-167. 

 95



 

O que faz Kant, genialmente, concluir: 

“A sabedoria insondável, pela qual existimos, não é menos digna de 

veneração quanto ao que nos recusou do que quanto ao que nos deixou compartilhar.” 208 

                                                           
208 Id.; ibid.; pág. 167. 

 96



 

CONCLUSÃO 

 

“Não é o que entra pela boca que torna o homem impuro, mas o que sai 

da boca, isto sim o torna impuro (...) Não entendeis que tudo o que entra pela boca vai 

para o ventre e daí para a fossa? Mas o que sai da boca procede do coração e é isto que 

torna o homem impuro. Com efeito, é do coração que procedem más intenções, 

assassínios, adultérios, prostituições, roubos, falsos testemunhos e difamações. São 

essas coisas que tornam o homem impuro, mas o comer sem lavar as mãos não o torna 

impuro.”209  

Não é o ato empírico de comer sem antes fazer uso do sabão, ou, 

até, a ingestão de um alimento proibido pelas normas, antes, é a admissão de um 

móbil corrompido em sua máxima que faz o homem impuro, o que se traduz em 

gestos e falas; “O Livro” não poderia ser mais exato em sua definição da Lei Moral 

como um chamamento à responsabilidade do indivíduo, como também o faz Kant: 

“Portanto, o fundamento do mal não pode residir em nenhum objeto que 

determine o arbítrio mediante uma inclinação, em nenhum impulso natural, mas 

unicamente numa regra que o próprio arbítrio para si institui para o uso da sua liberdade, 

i.e., numa máxima.”210 

                                                           
209 MATEUS; 15,11-20. 
210 KANT, Immanuel; A Religião nos Limites da Simples Razão; pág. 27. 

 97



 

Desta forma, insistimos, com Kant, por todo o nosso trabalho, que 

uma lei heterônoma não determina a Moral, antes, esta se funda em princípios 

racionais, universais e necessários, portanto a priori. Para tanto, foi necessário 

bem compreender a religião, analisando-a cuidadosamente, para ao fim entendê-

la como a vontade de Deus escrita nos corações dos homens211. É certo, ainda, 

que bem poderíamos retirar os postulados de Deus e da imortalidade da alma da 

teoria moral kantiana que, ainda assim, ela continuaria inabalavelmente sólida; 

entretanto, a possibilidade da felicidade212 do homem se faria extinguir. 

Assim, tendo em vista a determinação da vontade por leis de 

heteronomia ou autonomia, ser impuro não é tão-somente o resultado da ingestão 

de carne de animal de casco fendido ou de uma vontade divina castigadora, ou 

ainda efeito do jugo romano; antes, é o efeito da opção individual da vontade livre, 

que adotou a máxima corrompida. De fato, as alma preguiçosas não despendem 

tanto esforço em vistas de seu progresso moral quanto em arranjar desculpas 

para continuar em sua cômoda posição de fazer sempre uma exceção à lei moral 

em benefício de si próprias, com os mesmos argumentos fáceis que sempre põem 

a culpa de nossas próprios erros em algo ou alguém que não si mesmo: 

“(...)não teriam sido por eles exercidos os mesmos vícios, se a 

impotência, o temperamento, a educação, as circunstâncias de tempo e de lugar, que 

induzem à tentação (puramente coisas que não nos podem ser imputadas) disso os não 

tivessem mantido afastados.”213 

                                                           
211 Vide notas 14, 30 e 45. 
212 Vide notas 190 e 191. 
213 KANT, Immanuel; A Religião nos Limites da Simples Razão; pág. 44. 

 98



 

Então, encontramos sempre a quem ou a o quê culpar pelos 

nossos tão “justificados” erros morais, dos quais, no entanto, logo nos 

apressaríamos em afastar, tementes e covardes, se ‘O’ conhecêssemos. Ora, é 

justamente da impossibilidade especulativa de se conhecer a Deus, que provém, 

através da crença racional, o mérito moral. Portanto, somos inapelavelmente 

levados à conclusão de que ou o indivíduo é instância última da determinação 

moral ou não; e, sendo assim, para horror das “filosofias” mais contemporâneas, 

que determinam o arbítrio por causas heterônomas, fica, em Kant, estabelecida a 

causação moral individual do sujeito livre. 

Oceanos de tinta foram gastos na crítica à radicalidade da análise 

kantiana como uma moral para anjos. Ora, é justamente por admitir que o amor-

de-si não é móbil moral que nos diferenciamos dos animais, determinando 

racionalmente através da lei (moral) nossa vontade, e não apenas pela mera 

vazão instintual. Enfim, somos morais, ou capazes de moralidade, porque 

podemos dizer “não”, uma vez que nosso agir não é determinado, como muito em 

voga está a crença, pela química cerebral, biologia sexual, ou até condicionantes 

lingüísticas, sociais e econômicas; antes, sabemo-nos seres de determinação 

livre. 

 99



Esta dissertação se traduz no esforço de compreender a teoria 

moral de Kant como a afirmação da vontade livre do indivíduo submetido às leis 

morais, e aí ficou compreendida a religião como um serviço dos corações que só 

pode consistir na disposição de ânimo, na observância de todos os verdadeiros deveres 

como mandamentos divinos, não em ações destinadas exclusivamente a Deus214. São 

ações que em si mesmas encontram seu fim e mérito próprio, por determinadas 

pela lei moral, o que dá no mesmo, são ordenadas pela liberdade. De outro modo, 

por-se-ia a determinação da vontade em um móbil da sensibilidade, que por isso 

mesmo é contrário à moralidade. Dessa forma, afirma-se também a independência 

da Moral em relação à religião, entendida como mera confissão ou obrigação de 

agrado ritual. Ao mesmo tempo, acreditamos que foi suficientemente demonstrada 

a independência do fundamento moral frente à religião histórica. 

Por mais que se dirijam acusações de ingenuidade a esta 

proposta de formalismo moral, não surtirão efeito na medida em que se observe 

que não há alternativa a esta unidade de comparação ou medida, a este “metro 

moral”, pois, uma vez admitida alguma mínima nuance, a relatividade estará para 

sempre instalada e então se porá inexoravelmente a questão: Tudo pode? Se não, 

onde fica o limite? Esta apaixonante questão ficará, sem dúvida, para um próximo 

trabalho, posto que aqui se cuidou de conhecer melhor o que o autor desta 

dissertação pensa ser a questão fulcral do nosso tempo: em lugar da ética de 

algibeira da responsabilidade social, a politicamente incorreta culpabilidade do 

indivíduo livre. 

                                                           
214 Ibid.; pág. 194. 

 100



BIBLIOGRAFIA: 

 

a) textos citados: 

ARÍSTÓTELES: Ética a Nicômaco (Col. Os Pensadores); São 

Paulo; Nova Cultural; 1987. 

DESCARTES, René: Meditações (Col. Os Pensadores); São 

Paulo; Abril; 1983. 

HAWKING, Stephen: O Universo Numa Casca de Noz; São Paulo; 

Mandarim; 2001. 

KANT, Immanuel: Crítica da Razão Prática; Lisboa; Edições 70. 

_____________: Crítica da Razão Pura; Lisboa; Calouste 

Gulbekian; 1997. 

_____________: Fundamentação da Metafísica dos Costumes; 

(Col. Os Pensadores); São Paulo; Abril; 1974. 

_____________: A Religião nos Limites da Simples Razão; 

Lisboa; Edições 70. 

 101



b) textos consultados: 

CHALMERS, Alan Francis: O Que É Ciência Afinal?; São Paulo; 

Brasiliense; 1993. 

ECO, Umberto: Cinco Escritos Morais; Rio de Janeiro; Record; 

1999. 

____________ ; MARIANI, Carlo Maria: Em Que Creêm os Que 

Não Creêm?; Rio de Janeiro; Record; 1999. 

HERRERO, Francisco Javier: Religião e História em Kant; São 

Paulo; Edições Loyola; 1991. 

KANT, Immanuel: Manual dos Cursos de Lógica Geral; 2ª ed.; 

Campinas; Unicamp; 2003. 

______________: A Metafísica dos Costumes; Bauru; Edipro; 

2003. 

LEBRUN, Gérard: Kant e o Fim da Metafísica; 2ª ed.; São Paulo; 

Martins Fontes; 2002. 

_____________: Sobre Kant; São Paulo; Iluminuras; 2001. 

LEVINÁS, Emmanuel: Totalidade e Infinito; Lisboa; Edições 70. 

LOPARIC, Zeljko: A Semântica Transcendental de Kant; 

Campinas; Unicamp; 2000. 

 102



 

NIETZSCHE, Friedrich: Genealogia da Moral; São Paulo; 

Companhia das Letras; 1998. 

RICOUEUR, Paul: O Mal; São Paulo; Papirus; 1988. 

SOROMENHO-MARQUES, Viriato: Razão e Progresso na 

Filosofia de Kant; Lisboa; Colibri; 1998. 

TUGENDHAT, Ernst: Lições Sobre Ética; Petrópolis; Vozes; 2000. 

 103



 

Referência bibliográfica: 

 
 

Coelho, João Bosco Fonseca  
  Sobre a relação entre a moral e a religião em 

Kant / João Bosco Fonseca Coelho.  –  Recife  : O 
Autor, 2003.   

 103 folhas 
 

 

  Dissertação (mestrado) – Universidade Federal 
de Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2003. 

 

  
  Inclui bibliografia. 
 

 

 1. Moral filosófica. 2.  Filosofia prática. 3. Kant, 
Immanuel (1724-1804) – Moral e religião.  I. Título. 

 

         
17.026.4:2 CDU (2.ed.) UFPE  
142.3 CDD (21.ed.) BC2004-448  

 104


